


HENRY CORBIN (Paris, 1903-1978) Fransız dogubilimcisidir. Özellikle lslam Felsefe 
ve Tasavvufu üzerinde çalışmıştır. ikinci Dünya Savaşı sırasında lstanbul'da Fransız 
Arkeoloji Enstitüsü'nde çalışmalanru sürdürmüş, savaştan sonra Fransız-Iran Ensti­
tüsü'nde görev almıştır. Daha sonra l. Massignon'un halefi olarak Sorbonne'da 
"l'.Ecole des Hautes-Erudes"de lslam araştırmalan yöneticisi de olmuştur. Türkçe'ye 
çevrilen bu eserinden de anlaşılacağı gibi; lslam felsefesi konularına yüzeyden veya 
tepeden bakmayan, özellikle lslam lrfanı'run derinliğine nüfuz euneye çalışan bir bi­
lim adamıdır. Başlıca eserleri: Sohrawanli d'Alqı (1939), lmagination crtatrict dans le 
soufisıne d'lbn Arabi (1958), Histoin: de la philosophit islamique, l1ıomme de lumim 
dans le soufisıne Iranien (1971) ve En islam Iranien'dir (1971-1973). lslilnı Felsefesi 
Tarihfnin 2. cildi 2000 yılında Iletişirn Yayınlan tarafından yayımlanmıştır. 

Histoire de la philosophie islamique 

© 1986 Editions Gallimard 
Onk Ajans Ltd. 

iletişim Yayınlan 50 • Tarih Dizisi 22 
ISBN-13: 978-975-470-448-8 • ISBN-13: 978-975-470-845-l (Tk. No.) 
© 1986 lletişim Yayıncılık A. Ş. 

1-8. BASKI 1986-2010, lstanbul 

9. BASKI 2013, lstanbul 

DiZi KAPAK TASARIMI Ümit Kıvanç 
KAPAK Suat Aysu 
KAPAKTAKi MiNYATÜR el-Mübaşir'in Muhhtar al-Hiham wa-Mahasin 

al-Kalim'inden detay: Sokrates ve öğrencileri, 13. yüzyıl 

UYGUlAMA Hüsnü Abbas 

DÜZELI1 Münevver Doğru 
DiZiN M. Cemalettin Yılmaz 
BASKI ve CiLT Sena Ofset · SERTiFiKA Nü. 12064 

Litros Yolu 2. Matbaacılar Sitesi B Blok 6. Kat No. 4NB 7-9-11 
Topkapı 34010 İstanbul Tel: 212.613 03 21 

tletişim Yayınlan· SERTiFİKA Nü. 10721 

Binbirdirek Meydanı Sokak lletişim Han No. 7 Cağaloğlu 34122 lstanbul 
Tel: 212.516 22 60-61-62 • Faks: 212.516 12 58 
e-mail: iletisim@iletisim.com.tr • web: www.iletisim.com.tr 



HENRY CORBIN 

İslam Felsefesi 
Tarihi 

ClLT 1 
Başlangıçtan 

lbn� Rüşd'ün Ölümüne 
Histoire de la philosophie islamique 

Seyyid Huseyn Nasr ve Osman Yahya 'nın 
işbirlikleri ile 

ÇEVİREN ve NOT1ANDIRAN 
Prof Dr. Hüseyin Hatemi 

e t '-' ' m 





İÇİNDEKİLER 

Sunuş ................................................................................................................. 9 

Önsöz ............................................................................................................. 11 

B1R1NC1 BÖLÜM 

tslam'da Felsefi Düşüncenin 
(Meditation Philosophique) Kaynaklan ........................... 21 

1. Kuran-ı Kerim'in Manevi Yorumu ............................ 21 
2. Çeviriler .................................................................................... 49 

1K1NC1 BÖLÜM 

Şiilik ve Nübüvvet Temeline Dayanan Felsefe 
(Philosophie Prophetique) ........................................................... 63 

tık Gözlemler ............................................................................... 63 
A. Oniki imam Şiiliği... ............................................... , ................... 76 

1. Dönemler ve Kaynaklar .................................................. 76 
2. Batıni Cephe .......................................................................... 85 
3. Nübüvvet Oğretisi ............................................................. 90 

· 4. İmamet Öğretisi ................................................................ 102 

5. İrfan Öğretisi (Gnoseologie) ..................................... 114 

6. Hierohistoire (Kutsal Tarih) ve Metahistoire 
(Tarih Ötesi) ........................................................................ 130 

7. Gaaip İmam ve Mead (Eschatologie, 
Kıyamet ve Ahiret Öğretisi) ....................................... 140 



B. lsmaililik ....................................................................................... 150 
1. FATIMİ 1SMA1LİG1... ................................................................... 162 

1. Küçük Bir Tevhid Diyalektiği ................................... 162 
2. Gökteki Dram ve Zamanın Doğuşu ...................... 170 
3. Devri Zaman (Le Temps Cyclique): 

Kutsal Tarih ve Aşama Sıralan 
(Hierohistoire et Hierarchies) .................................. 174 

4. lmamet ve Mead Öğretisi... ......................................... 180 
il. DEG1ŞT1R1LM1Ş (REFORME) 

ALAMÜT 1SMA1LlUc';t .............................................................. 186 
l. Dönemler ve Kaynaklar ................................................ 186 
2. imam Telakkisi .................................................................. 192 
3. lmamet Öğretisi ve Kıyamet 

ve Ba's Felsefesi ................................................................. 197 
4. lsmailiyye ve Tasavvuf (Soufısme) ........................ 200 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

Sünni Kelamı ........................................................................................ 205 
A. Mu'tezililer ................................................................................... 205 

1. Başlangıç ve Kaynaklar ................................................. 205 
2. Öğreti ....................................................................................... 213 

B. Ebul-Hasen el-Eş'ari ............................................................... 217 
1. El-Eş'ari'nin Hayatı ve Eseri ...................................... 217 
2. El-Eş'ari'nin Öğretisi ..................................... :a, .............. 219 

C. Eş'arilik Akımı ........................................................................... 224 
1. Eş'ari Okulu'nda Değişimler ..................................... 224 
2. Atomcu Görüş .................................................................... 229 
3. Akıl ve lnanç ....................................................................... 232 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

Fels�fe ve Doğa Bilimleri ........................................ , ................... 235 
1. Chermetisme (Hermesçilik) ................ : ..................... 235 
2. Cabir thni Hayyan ve 

E k" Kim BT . (Al h" . ) s ı ya ı ımı c ımıe ................................... 242 



3. lhvan-us-Safa Ansiklopedisi ...................................... 249 

4. Rhazes (Razi) Hekim ve Hakim 
(Medecin Et Philosophe) ............................................. 253 

5. Dil Felsefesi ......................................................................... 261 

6. Biruni ....................................................................................... 268 

7. Harezmi ................................................................................. ,.270 

8. tbn-ul-Heysem .................................................................... 271 

9. Şahmerdan Razi ................................................................ 275 

BEŞİNCİ BOLÜM 

Yunan Felsefesi Çizgisindeki Feylesoflar 
(Les Philosophes Hellenisants) ............................................. 2 77 

Giriş ................................................................................................ 277 

1. El-Kindi ve Öğrencileri ................................................. 279 

2. El-Farabi ................................................................................ 285 

3. Ebul-Hasen el-Amiri ....................................................... 297 

4. lbni Sina ve tbni Sina Okulu .................................... 300 

5. tbni Masküyeh- lbni Fatik- lbni Hindu ........... 312 
6. Ebul-Berekat-ul-Bağdadi .............................................. 315 

7. Ebu Hamid Gazali ve Felsefe Tenkidi ................. 319 

ALTINCI BÔLOM 

Tasavvuf (Le Soufisrne) ................................................................ 331 

1. tık Mülahazalar ................................................................. 331 

2. Ebu Yezid-i Bestami ........................................................ 338 

3. Cüneyd ................................................................................... 341 

4. Hakim-i Tırmizi ................................................................ 343 

5. El-Hallac ................................................................................. 345 

6. Ahmed Gazali ve "Saf Aşk" ........................................ 348 

YEDİNCİ BÖLÜM 

Suhreverdi ve lşrak Felsefesi .................................................. 355 

1. Eski lran'm Hikmetinin İhyası ................................. 355 

2. Nurlar Doğusu 
{tşrak, l'Orient des Lumieres) .................................. 361 



3. Evrenlerin Aşamalı Sırası ........................................... 366 

4. Garbi Gurbet (l'Exil Occidental, 
Batı Gurbeti) ....................................................................... 371 

5. lşrakiyyun ........................................ '. .................................... 376 

SEKlZlNCl BÖLÜM 

Endülüs'de .......................................... : ................................................... 383 

1. lbni Meserre ve Almeria Okulu ............................... 383 

2. Kurtubalı lbni Hazm ...................................................... 391 

3. Saragosse'lu (Sarakutalı) lbni Bacce .................... 398 

4. Badajozlu İbn-us-Seyyid .............................................. 407 
5. Cadixli lbni Tufeyl .......................................................... 410 
6. lbni Rüşd ve Okulu ......................................................... 417 
Geçiş Dönemi ............................................................................ 427 

Sonsöz ... ." ..................................................................................................... 435 

Bibliyografya .............................................................................................. 457 

Dizin .............................................................................................................. 471 



SUNUŞ 

Doğrudan doğruya lslam düşüncesinin terimleri kullanıldığı 
takdirde, "lslam Felsefesi" değil, "Hikmet" demek gerekir. 
Hikmet; lslam toplumu için gerekli bir düşünce alanıdır. Yalnız 
"Fıkh" ile yetinmek mümkün olsa idi; "Kitab"dan ayrı olarak 
bir de "Hikmet" zikredilmez, sadece "Kitab" denmekle ye­
tinilirdi. 

Resül-i Ekrem (S.A.) hem "Kitab", hem de "Hikmet"in 
öğreticisi olduğuna göre; lslam'da "Fıkh" ile "Felsefe" arasında 
kaynak farklılığı yoktur. Her ikisi de "Vahy" e dayanır. 

Şu halde "Kitab" ile "Hikmet" arasında karşıtlık yoktur. 
"Kitab" zahirdir, yazıya dökülendir. Kitab'ın dışyüzü ile çe­
lişmeyen içyüzünü de ehli olana, "Hikmet" açıklar. 

Çevirisini sunduğumuz bu kitapta bu husus, diğer benim 
görebildiğim kitaplara oranla daha iyi görülmüş ve belirtil­
miştir. Bu sebepledir ki çeviriyi yararlı buldum. 

Ancak şu da var: Yazarı ne kadar iyi niyetli olursa olsun; 
özellikle felsefe tarihi kitapları, "lnci"den değil, "Sedef"ten 
söz etmeye mahkumdurlar. Ayrıca; lslam'ın "Hikmet"i çok 
az kişi dışında çoğunluğa gizli kalmış, "Söyleyenler kendisin 

9 



bilmez bilenler söylemez/cuylar kim vardılar deryaya hamiiş 
oldular" diye özetlenebilecek bir görünüm doğmuştur. Kitap 
okunurken bu husus da gözönünde tutulmalıdır. 

"Hikmet"in asıl sahibi olan; "Hakim" adının da gösterdiği 
gibi, Allah'dır. 

"Sedef" hakkında bilgi veren bu kitabın "lnci"nin a'raştı­
rılması özlemini doğurmasını dilerim. 

Öte yandan Henry Corbin'in bu kitabın ikinci cildini çı­
karamayacağını gördüğü bir sırada yayınladığı geniş bir 
makaleyi bu kitabın eki olarak ve ikinci cilt ihtiyacını kar­
şılamak üzere yayınlayacağımızı duyurmak istiyoruz. 

Prof Dr. Hüseyin Haternı 

10 



ÖN SÖZ 

Üzerinde çalışırken bize yolumuzu kolaylaşnracak öncülerden 
yoksun olduğumuz bu incelemenin başlığı ve yapısı üzerinde 
bazı noktalann belirtilmesi gerekiyor. 

1. Her şeyden önce Ortaçağ'dan beri üstün tutulan gele­
nekten ayrılarak "Arap felsefesi"nden değil, "lslam felsefe­

si"nden söz ediyoruz. Şüphesiz lslam Peygamberi (S.A.) Arap 
Yanmadası'nda yeryüzünü şereflendirmiş bir Arap idi.1 Edebi 
Arapça da Kur'an Vahyi'nin ve namazın dilidir. Bu dil Arap 
olan ve olmayanlarca yeryüzünün en zengin edebiyatlarından 
birinin oluşturulmasında, lslam kültürünün ifadesinde 
kullanılmışnr. Bununla beraber kavimleri, halklan belirtmede 
ve tanımlamada kullanılan terimlerin anlamı yüzyıllar boyunca 
gelişim ve değişim gösterebilir. Günümüzde ister günlük, ister 
resmi kullanışta olsun, "Arap" terimi "lsla.m" dini kavramını 
ve bu kavramın ifade ettiği dünyanın sınırlannı asla belirt­
memekte, belirli bir siyasi, milli ve etnik anlamda kullanıl-

1 İnsanlık Peygamberi (S.A.) için gerekli saygı ifadesini metne katmayı gerekli 
gördüm. 

11 



maktadır. Arap halkları veya Araplaşmış halklar, hatta lslam 

dünyası, bütünü içinde bir azınlık sayılabilir. "lslam" dini 
teriminin ümmetçi yönü2 milli ve dinle ilişkili olmayan 
(profane) bir kavramın sınırları içine ne aktarılabilir, ne de 
bununla sınırlanabilir. Arap olmayan bir lslam ülkesinde 

yaşamış bulunan herhangi bir kimse için bu husus esasen 

apaçıktır. 

Şüphesiz "Arap felsefesi" ile kasdedilenin ve bu terimden 
anlaşılması gereken anlamın Arap diliyle açıklanmış ve yazılmış 
felsefe olduğu savunulabilir, edebi Arapça bugün dahi çeşitli 
ağızlar kullanan Arap halkları arasında ve Araplarla Arap 

olmayanlar arasında ibadet dili olarak bir bağ kurmaktadır. 

Ne var ki ve yazık ki sadece dil açısından yapılan bu tarif 

elverişsizdir, müphemdir. Bu açıdan lslam felsefesinin Arap 
felsefesi olarak adlandırılması kabul edilip benimsense idi, 
Ismaili feylesofu Nasır-ı Husrev (XI. yüzyıl), onun öğrencisi 
Efdaluddin Kaşanı (XIII. yüzyıl) gibi Iranlı düşünürleri nasıl 

sınıflandırmak gerektiği bilinemez olurdu. Çünkü bunların 

bütün eserleri Farsça yazılmıştır. lbni Sina ve Suhreverdi'den, 
Mir Damad (XVII. yüzyıl) ve Hadi-i Sebzevari'ye (XIX. yüzyıl) 
kadar birçok düşünür ve çağdaş düşünürlerden de birçoğu 
edebi Arapça yanında Farsça'yı da kullanmışlardır. Farsça da 
hiçbir zaman kültür dili görevini görmekten geri kalmamış, 

mesela Pamir lsmailileri çevresinde ibadet dili olarak da 

kullanılmıştır. Nitekim Descartes, Spinoza, Kant, Hegel gibi 

feylesofların da bazı incelemeleri Latince olmakla beraber, 
sırf bu sebeple bu düşünürler "Latin" veya "Romen" feylesofları 
olarak adlandırılamazlar. 

Gelecek sayfalarda inceleme konusu edilecek düşünce 
dünyasını belirleyebilmek, tanımlayabilmek için şu halde 

"İslam" kavramının manevi birleştiriciliğini koruyacak bir 

2 · l:oecumenicite'si. 

12 



beirleme gereklidir. Bu kavram aynı zamanda Arap kavramını 
da içine alır. "lslam felsefesi" derken şu veya bu feylesof 
hakkında dindar çevrelerce beslenen meniı kanaatleri hesaba 
katmıyoruz ve temelde Islam manevi ve dini olgusuna bağlı 
bulunan felsefeyi bu adla adlandırıyoruz. Islam, ifadesini sadece 
ve münhasıran dini hukukta, fıkhda bulmakta değildir. 

2. lslam felsefesi kavramı; bizim felsefe tarihi el kitaplarında 
gelenekleşmiş kalıba Slğdınlamaz. Bu kalıp sadece Batı'nın 
Ortaçağ Skolastiki'nce Latince'ye çevirileri ile tanınan birkaç 
büyük adı kapsar. Toledo'da ve Sicilya'da Arapça'dan Latince'ye 
yapılan çevirilerin büyük önemleri elbete tartışılmaz, ne var 
ki lslam'da felsefi düşüncenin anlamı ve gelişimini kavra­
yabilmek için yalnız bu kalıpla yetinmek mümkün değildir. 
Yine lslam'da felsefi düşüncenin lbni Rüşd'ün ölümü ile (1198) 
kapandığı kanısı da temelden yanlıştır. Bununla gerçekte neyin 
kapandığı, bu incelemenin birinci bölümünün sonunda be­
lirtilecektir. Kurtubalı feylesofun eseri Latince'ye çevrilmekle 
Batı'da lbni Rüşdcülük (l'.averroisme) akımının doğuşuna yol 
açmıştır. Bu da "Latin lbni Sinacılığı"nı (l'.avicennisme Latin) 
bastırmıştır. Doğu'da, özellikle lran'da lbni Rüşdcülük pek etkili 
olmamış ve GazalI'nin felsefe eleştirisinin, lbni Sina tarafından 
açılan geleneğe son verdiği asla kabul edilmemiştir. 

3. lslam'da felsefi düşüncenin anlamı ve sürdürülüşü, ancak 
Batı'da birçok yüzyıldan beri felsefe diye adlandırılan şeyin 
tam bir karşılığının lslam'da aranması şartı ile gerçekten 
kavranabilir. Hatta Yunanca terimlerin Arapça'ya uydurul­
masından doğan ve Islam'ın ilk yüzyıllarının Peripatetikleri 
ve Yeni Platoncuları3 için kullanılan "felsefe" ve "feylesoP' 
terimleri dahi, tam anlamlan ile bizim "philosophie" ve 

3 Peripatetikler, Aristoteles felsefesi mensuplarının adıdır. Aristot�les felsefe 
"ders"lerini gezinerek verdiği için yürüyenler, gezinenler anlamına bu felsefe 
okuluna bu ad verilmiştir (Meşşaiyyun) (Bkz. TDK. Felsefe Terimleri Sözlüğü). 
Yeni Platonculuk hakkında kısa bilgi için de bu kanağa başvurulabilir. 

13 



"philosophe" terimlerimizi karşılamazlar. "Philosophie" 

(felsefe) ve "theologie"nin (ilahiyyat) kesinlikle ayrılışı Batı'da 
Ortaçağ Skolastik4 felsefesine kadar götürülebilir. Bu ayrım 
için belirli bir ölçüde laikleşme, din ve dünya işlerinin ayrımı 
eğiliminin (secularisation) bulunması gerekmektedir ki, 
Islam'da bu eğilim meydana gelemezdi, çünkü her şeyden 

önce Islam "kilise" olgusunu bütün o içerik ve sonuçları ile 
tanımış değildi. 

Ilerde açıklanıp belirleneceği üzere "hikmet" terimi Yunanca 
"sofia"nın karşılığıdır. "Hikmet-i ilahiyye" terimi de Yunanca 
"theosophia"nın lafzı, sözlük anlamı ile tam karşılığıdır. 
Metafiziğin konusu genel olarak ilahiyyat (divinalia) olarak 
belirlenmektedir. "Ilm-i ilahi" (scientia divinalia) terimi ise 
(theodicee) ile çevrilemez ve çevrilmemelidir de.s Müslüman 

4 Skolastik (felsefe) (Scholastik, scolastique, scholastic, scholasticus/schola: okul). 
İnanç ile bilgiyi, kilise öğretisi ile özellikle Aristoteles'in bilimsel dizgesini uyumlu 
bir biçimde birleştirmeye çalışan Ona çağ felsefesi. Ereği (gayesi), usu (aklı) dinin 
doğrulama uygulayarak inanç konulannı kavranılır kılmaktır. (TDK. Felsefe 
Terimleri Sözlüğü, B. Akarsu). 

5 "Theodicte" için Ş. Sami Bey Kamus-i Fransevi'de "adalet-i ilahiyye ilim ve bashi. 

14 

Felsefenin ulOhiyyet ve vicdaniyyetten bahseden kısmı" karşılığını verir. Tahsin 
Saraç'ın Fransızca-Türkçe Büyük Sözlük'ünde (TDK Yayını) "ilm-i ilahi" ile 
karşılanır. Sözlük anlamı olarak Yunanca Theos (Tann) ve dike (adalet) keli­
melerinden oluşur (Larousse-Dictionnaire de la philosophie, Diclier Julia, Paris, 
1964). Tann'nın evreni ve dünyayı yaratma hikmeti ve tarzı üzerinde duran 
metafızik dalıdır. Yeryüzünde şerrin, kötülüğün ve kötü görünen şeylerin varoluşu 
ile Allah'ın hayır kayııağı oluşu ve la-yıls'el "hikmetinden sual olunmaz" bulu­
nuşunu uzlaşttnnak ister (Bkz. a.g. Dictionnaire .. .). İsmail Fenni'nin (Ertuğrul) 
"Lugatçe-i Felsefe"sinde (lstanbul-Matba'a-i Amire, 1341) "Theodicee" karşılığında 
şu açıklama verilir: "Leibniz"in telif ettiği kitaplardan birine verdiği isimdir. Alemde 
şerrin mevcudiyetinden istihrac olunan delitlere karşı Cenab-ı Allah'ın beriietini 
(haşa-H.H.) ispat ve binaenaleyh bu delaile istinad eden mezahib-i ilhad (tan­
ntanımazlık görüşü) red manasındadır. Bu kelime Fransa'da 1840 tarihinden 
1880 tarihine kadar İntihabiyye Medresesi'nin nüfuzu altında (intihabiyyeden 
maksat "seçmecilik", "Eklekticismus, eclesıisme, eclecticism"dir. TDK. Felsefe 
Sözlüğü'nde eski karşılığı iktitafiyye olarak verilmiştir. "Kurulmuş olan dizgelerden 
-sistem- değişik düşünceleri seçip alma ve kendi öğretisinde birleştirme yöntemi 
ve bu yöntemle filozoflann öğretisidir" (TDK. Felsefe Sözlüğü) (Dennecilik de 
denebilirdi-H.H.) olarak lise ve kolejlerde tedris-olunan felsefenin dön kısmından 



tarihçileri (XII. yüzyıldan XVII. yüzyılda Kutbuddin Eşke­
veri'ye kadar) "Yunanlı hakimler"in hikmetinin de "nübüvvet 
nurlan mişkati"nden (odağından, yuvasından) kaynaklandığı 
kanaatinde idiler. Bu sebeple Batı'da geleneksel olduğu biçimi 
ile felsefe ve dini ilişkilerini lslam alanına aktarmakla yetinmek 
durumu, yalnız bir yönü ile alma tarzında yanlış bir davranış 
olur. lslam'da felsefenin müşkül bir durumla karşılaştığı 
şüphesiz ise de karşılaşılan güçlükler yine de Hıristiyanlık 
çevresinde karşılaştıkları ile özdeş değildir. Felsefi araşurmanın 
ve akıl yürütmenin (tahkıyk) tabii görevi; lslam'da "nübüvvet" 
temel olgusu ve "nübüvvet yolu ile vahy" (peygamberler 
vasıtası ile ilahi buyruk ve bilgilerin insanlığa açıklanması) 
üzerinde düşünme ve nübüvvet ile vahyin getirdiği tefsir ve 
te'vil (hermeneutique) sorunları ile uğraşma idi. Böylece lslam 
çevresinde felsefe bir nübüvvet felsefesi, peygamberlik ve vahye 
dayanan bir felsefe biçimini alır. Bu sebepledir ki işbu ince­
lemede Şiilik nübüvvet felsefesine önce yer verilmiş, Oniki 
lmam Şiiliği ve lsmailiyye bunun başlıca iki şekli olarak burada 
incelenmiştir. Bilgilerimizi "rafıziler ve sapıklar" hakkında 

birisindsim ittihaz edilmiştir. Bu unvanın ihtiva ettiği mesai! şunlardır; Isbat­
ı Vüctid-i Bari delilleri, başlıca sıfat-ı ilahiyye, tabii ve manevi şürurdan (şerler­
den-H.H.) istihrac olunan delillerin reddi, insanın kısmet ve nasibi bekaa-i- ruh 
delilleri, ahlılk-ı dini, Cenabı Allah'a karşı vezaif, ilm-i Mıl'ba'd-üt-tabianın 
(Metafızik-H.H.) vüctid ve sıfat-ı ilayiyyeden bahseden kısmı-Schmidt/Schischkoff, 
Philosophisches Wörterbuch, 21. bası, Stuttgart, 1982, Müller/Halder, Kleines 
Philisophisches Wörterbuch (Herder) 10. bası, 1982 Austeda, Wörterbuch der 
Philosophie (Humboldt), 1982, ApeVLudz, Philosophisches Wörterbuch, 6. bası 
(de Gruyter) l 976'da verilen bilgiler ve Benholet, Wrterbuch der Religionen, 3. 
bası (Kröner) l 976'daki açıklama; yukarıda anılan Dictionnaire de la Philosophie 
ile karşılaşanldığında şu sonuç çıkmaktadır: Theodicee (Theodizee din felsefesinin 
bizde ve özellikle 1mayyiye mezhebinde Usül-i Din'in "Adi" ilkesi çevresinde 
toplanan, Allah'ın adaleti kavramına giren konulan ve bunu ilgilendiren sorunla� 
inceleyen bölümüdür. Leibniz özellikle bu konu üzerinde durmuş ve bu konuda 
bir eser yazmıştır. Metinde verilen "ilm-i ilahi" terimi ise Allah'ın mutlak ilmi 
anlamına, Allah'ın onlar ve olacaklar hakkındaki bilgisi anlamına gelmez. "tlahi 
ilim" anlamınadır, Tann'nın ilmi anlamına değil! 

15 



yazanlardan (heresiographes) almayıp doğrudan doğruya 
kaynaklara indik. 

Yine lslam'da "hikmet"in anlamım iyice belirleyebilmek, 
"mystique"i, çeşitli görünüşleri ile tasavvufu (soufisme) in­
celemeden mümkün olamazdı. Tasavvuf; manevi tecrübesi 
ile birlikte nazari yönü ile, hikmet-i ilahiyyesi (theosophia) 
ile de incelenmeli idi. Bu nazari yönün de kökleri Şii 
batmiliğindedir (esoterisme shi'ite) . Görüleceği gibi, mesela 
Suhreverdi'nin ve onu izleyerek bütün lşrakiyye Okulu'nun 
gayreti felsefi araştırma ile kişisel manevi uygulamanın 
uyuşturulup bağdaştınlaması olmuştur. lslam'da felsefe tarihi 
ile maneviyyat tarihi (histoire de la spiritualite) özellikle 
ayrılmaz niteliktedirler. 

4. işbu incelemede dar sınırlar içinde kalmamız gerekiyordu. 
Bazı düşünürleri incelerken bazı sorunları gerekli olan bütün 
kapsamları ile ele almamız imkandışı kaldı. Bununla beraber, 
çok defa az bilinen veya hiç bilinmeyen öğretiler (doctriiıes) 
sözkonusu olduğu ve bu inceleme yalnız şarkiyatçıya değil, 
feylesofa da hitap ettiği için ne yalnız kelimelerin kısaca sözlük 
anlamlarını vermekle, ne de sırf ima ve işaretlerde bulunmakla 
yetinemezdik. Hiç değilse en azı ölçüsünde bile olsa gerekeni 
söylediğimiz kanısındayız. 

Felsefe tarihini genel tarihte olduğu gibi Eskiçağ (Antiquite), 
Ortaçağ ve Xeniçağ (Temps Modeme) diye üç döneme ayıran 
alışılmış şemanın lslam felsefesinin dönemlendirilmesinde 
kullanılmasının yapay kalacağı ve özde bir anlamı olamayacağı 
kendiliğinden anlaşılabilir. lslam f else[ esi alanına bu dö­
nemlerin aktarılması, fakat Ortaçağ'ın bu alanda günümüze 
değin sürdüğünün söylenmesi de anlamsız olur; çünkü bizzat 
Ortaçağ kavramı belirli bir durumdan itibaren ve bu durum 
gözö�üne alınarak ortaya çıkan bir tarih görünümü gerektirir 
Bir düşünce türünün belirlenmesi için daha önemli ve sürekli 
belirtiler vardır, mutlaka basit kronolojik yollamalarla ye-

16 



tinmek gerekmez. Islam'da da bazı farklılaşmış düşünce türleri 
vardır ki başlangıç döneminden bugüne değin varlıklarını 
sürdürmüşlerdir. Aynca Islam düşünürlerinin Islam felsefesini 
dönemlere ayırma biçimleri de kendine özgüdür, dönem­
lendirme kaygusu onlara özgü bir şemada somutlaşmıştır. (Bu 
şema onların nübüvvet devirlerini ele alıp sunuş biçimlerip,,e 
de yabancı değildir.) Mesela Kutbuddin Eşkeveri düşünürler 
ve maneviyyat ehli hakkındaki tarihini; lslam öncesi düşü­
nürler, Sünni lslam düşünürleri, Şii Islam düşünürleri olmak 
üzere üç büyük dairede incelemektedir. 

Biz de dıştan getirilmiş bir dönemlendirme şemasını zorla 
uygulayamayız. Bu sebeple aşağıda belirtilen üç büyük döneme 
ayırarak konuyu inceleyeceğiz. 

a) Birinci dönem bizi kaynaklardan lbni Rüşd'ün ölümüne 
kadar iletir (595-1198).6 Bazı görünümleri ile bu dönem 
diğerlerine nispetle daha iyi bilinenidir. lbni Rüşd'ün ölümü 
ile bu dönemin sınırlanmasının sebebi ilerde yeri gelince 
açıklanacaktır. lbni Rüşd ile birlikte Batı lslam dünyasında 
bir şeyler sona ermiş oluyordu. Aynı zaman döneminde 
Doğu'da günümüze değin süreduracak bir şey ise Suhreverdi 
ve lbni Arabi ile başlamıştır. 

Bu ilk dönemden başlayarak ancak araştırmaların son yirmi 
yılında ortaya çıkan birçok görünümleriq aydınlatılması 
gerekmiştir. Ne var ki bize çizilmiş bulunan sınırlar ve benzeri 
bir felsefi eserin daha aşağısına inemeyeceği seviyeyi gözetme 
kaygusu, işbu incelemenin birinci bölümünü meydana getiren 
bu ilk dönemi aşamamamıza yol açmıştır. 

b) lkinci bir dönem, lran'daki Safevi Uyanışı'ndan (Rena­
issance) önce gelen üç yüzyılı kapsar. Bu döneme özellikle 
"tasavvuf metafiziği" (metaphysique du soufisme) d�mgasını 

6 Dönemin Resı11-i Ekrem'in (S.A.) görevini açıklayışından (bi'set) önceki bir ta­
rihden başlatılışı ilgi çekicidir. 

17 



vurmuştur. lbni Arabi Okulu'nun ve Necm-i Kübra'nın do­
ğumuna yol açtığı okulun gelişll}esi, tasavvufun bir yandan 
Oniki İmam (lsna-Aşeriyye) Şiihği ve diğer yandan da Mo­
ğallar'ın Alamüt Kalesi'ni tahrip etmelerinden sonra (1256) 
reforma, düzeltime tabi tutulan lsmaililik ile kaynaşması 
olguları vurgulanabilir. 

c) Üçüncü dönem lslam'da lbni Rüşd'den sonra7 a:rtık felsefi 
araştırmanın suskunluğa dönüştüğü kanısının yaygınlığına 
ve bu kanının yukarılarda değinilen yargıya yol açmasına 
karşın, XVI. yüzyılda, Safevi Uyanışı ile birlikte lran'da dü­
şüncenin ve düşünürlerin bereketli bir canlanışı görülür. 
Bunun sonuçlan Kaçar Hanedanı dönemi boyunca da etkilerini 
sürdürecek ve günümüze değin geleceklerdir. Bu görüngünün 
(phenomene) lran'da ve Şii ortamında meydana gelişinin 
sebepleri araştırılıp tahlil edilse yeridir. Bu hareketin ve 
lslam'da daha yakın zamanlarda ortaya çıkan diğer akımların 
ışığı altında yakın gelecek hakkında tahmin yürütülmesinin 
yine yeri vardır. 

Bu kitapta verilen birinci dönemde, kaçınılmaz olarak ikinci 

7 Bu kanaat gerçekten bizde de yaygındır. Herhalde Osmanlı-Safevi çatışması dolayısı 
ile İran"daki Molla Sadra gibi feylesollara da ilgi duyulmamış, İbni Rüşd'den sonra 
önemli bir feylesof yetişmediği kanaati hakim olmuştur. Örnek olarak Safahat-

18 

tan şu beyit verilebilir: \ 

Medresen yok mu senin? Bence o çoktan yürüdü 
Hadi göster bakayım şimdi de lbn-ir-Rılşd'ü 

Felsefe tarihçilerimizden Macit Gökberk de Mir Damad ve Molla Sadra gibi 
feylesoflardan hiç söz etmeksizin, "İbni Rüşd 1198 yılında öldüğüne göre, tam 
da Bau'da felsefenin kalkınmaya başladığı sıralarda (Xlll. yüzyıl başı) İslam felsefesi 
Aristotelesçı bir skolastik içinde donup kalmaya başlıyor" (Macit Gökberk, Değişen 
Dünya, Değişen Dil, İstanbul, 1980, s. 149) der. Yine Sayın Yazar'a göre: "İslam 
felsefesi ise Renaissance'a çıkamamışur. Oysa bu satırların yazılışından on yıl kadar 
önce, Corbin, XVI. yüzyılda lslam aleminin doğusunda önemli bir felsefi "Re­
naissance"dan söz ediyor. Bu atılımdan gereği gibi yararlanılamayışının sebepleri 
üzerinde düşünülünce, Osmanlı-Safevi çekişmesinin İslam alemine verdiği zararın 
boyutlatının ne kadar büyük olduğu anlaşılıyor. Her ne ise, anık lbni Rüşd sonrası 
İslıim felsefesi üzerinde düşünme zamanı da gelmiş olmalıdır. 



ve üçüncü dönemlerin birçok düşunürüne yollama yapıl­

maktadır. Yine Şii imamlarının Hicret'in ilk üç yüzyılındaki 
öğretileri ve bu öğretilerin verdiği Şii düşüncesinin özü, çok 
daha sonra bu öğretileri yorumlamış olan feylesoflar gözö­
nünde tutulmaksızın nasıl açıklanabilirdi? ikinci ve üçüncü 

dönemin bu f eylesoflannın ayrıntılı incelemesi, işbu ince­

lemenin ikinci ve üçüncü bölümünde yer alacaktır. 

lki aziz dost, birisi lranlı Şii, diğeri Suriyeli Sünni Arap, bu 
bölümdeki sekiz ayrımın birçok paragrafı için değerli malzeme 
sağlayarak bu birinci bölümün meydana gelişine yardımcı 
oldular. bu dostlardan birisi M. Seyyid Huseyn Nasr olup 

Tehran Edebiyat Fakültesi profesörüdür. Diğeri de C.N.R.S.'de 
araştırma görevlisi olan M. Osman Yahya'dır. Islam'ın manevi 
yönünün özüne ilişkin olarak üçümüz arasında derin bir görüş 
birliği vardır. Ve aşağıdaki sayfaların bu görüş birliğini yan­
sıtmakta olduğu sanılır. 

Tehran, Kasım 1962, Henry Corbin 

Sorbonne "l'Ecole des Hautes-Etudes" incelemeler yönetmeni 
ve Fransız İran Enstitüsü lranoloji Bölümü yöneticisi 

19 





BİRİNCİ BÖLÜM 

İSLAM'DA FELSEFİ DÜŞÜNCENİN 
(MEDITATION PHILOSOPHIQUE) KAYNAKLARI 

1. Kur'an-ı Kerim'in Manevi Yorumu 

1. Batı'da çok yaygın bir kanı, Kur'an-ı Kerim'de ne tasavvufi 

(mistik), ne de felsefi bir şeyin bulunduğu ve feylesoflarla 

ariflerin (mystiques) Kur'an'a hiçbir şey borçlu olmadıkları 

yolundadır. Burada Batılıların Kur'an'da bulup bulamadık­
larının tartışması konu edilmeyecektir, burada önemli olan 
Müslümanların fiiliyatta Kur'an-ı Kerim'den bulup aldıklarının 
bilinmesidir. 

lslam felsefesi her şeyden önce Kur'an ifadesi ile "Ehl-ul­

Kitab" (kitap ehli) diye belirlenmiş bir dini topluluğa mensup 

düşünürlerin eseri olarak kendisini göstermektedir. 
"Ehl-ul-Kitab" kutsal bir kitabı olan, diğer bir deyişle dinleri 

semavi bir kitaba dayanan halk topluluğuna denir. Bu kitap 
bir peygambere vahyedilmiş ve bu peygamber tarafından 
bildirilip öğretilmiştir. "Kitap ehli" sayılanlar, özellikle Mu­

seviler, Hıristiyanlar ve Müslümanlardır.8 (Zerdüştiler de 

8 Müslümanlara terim olarak "kitab ehli" denmez. Musevi ve Hıristiyanlann "kitab 

ehli" oluşları da kend,ilerine tebliğ edilen kitap sonradan yer yer sahte tebliğlerle 

21 



Avesta sayesinde ayrıcalıktan az-çok yararlanmışlardır. "Harran 

Sabiileri" olarak adlandırılanlar ise daha az talihli oldular.9 

Bütün bu cemaatlerin ortak bir sorunu vardır ve bu sorun 

yine herbirisi için geçerli olan bir temel dini olaydan ileri 

gelmektedir: Bu temel olay onlara bu dünyadaki hayatlarını 

düzenleyen ve kurala bağlayan, ahiret alemi için de rehber 

olan Kutsal Kitap'ın gelmiş olmasıdır. Ilk ve son ödev bu 

kitabın gerçek anlamını kavramaktır. Ne var ki anlama tarzı, 

anlayıp kavrayanııi varlık biçimi ile koşullanmıştır (Mutlak 

doldurulmuş olsa bile, başlangıçta onlara da gerçek bir peygamberin tebliğde 
bulunuşu ve onların ismen ve şeklen de olsa gerçek bir peygambere nispet iddia 
edişleri dolayısı iledir. 

9 Sabifler, Kur'an-ı Kerim'de Bakara suresinin 62. ayetinde, Maide suresinin 69. 
ayetinde ve Hace suresinin 17. ayetinde anılmaktadırlar. lncelemelerden anla­
şıldığına göre, Kur'an-ı Kerim'de bahsedilen Sabitler hak peygamberlerden birine 
ve belki Hazreti Yalıya'ya tabi olan "ehl-i kitab"dandırlar. Sayıları azalmıştır. Bugün 
Mezopotamya bölgesinde bu gerçek Sabitlerden bir bölük halkın bulunduğu, 
Peygamber Yahya'ya (A.S.) tilbi bulundukları, lran'da da bu bölgeye yakın yerlerde, 
mesela Ehvaz şehrinde bu dinin gerçek saliklerinin bulunduğu, "Kenzll-ribll" 
ve "Kenzll-sidre" adlı iki kutsal kitaplarının olduğu, bu kitaplarda Resül-i Ekrem'in 
(S.A.) Hazreti Ali ve Fatıma'mn anıldığı nakledilmektedir (S. Ali Ekber Kareşi, 
Kamus-i Kur'an, C. iV, Sabit maddesi). Harran Sahilleri ise başta yıldızlara tapan 
bir topluluk iken, Me'mun döneminde kendilerini ehl-i kitab hükmünde say­
dırabilmek için gerçek inançlarını gizleyen ve "Sabit" adını takınan bir topluluktur. 
Durumları daha az iyi olmUş ise eğer, bundandır (Karşılaştırınız: Kamus-i Kur'an 
ve Y. Kumeyr, lslıim Felsefesinin Kaynaklan, Çeviren: E Olguner, İstanbul, 1976, 
s. 167 d.n. 11. Bu son eserde de Harranlı Sabitlerin Kur'an-ı Kerim'in andığı Sabitler 
olmadığı belirtilmiştir.) Zerdüştiler ise Kur'an-ı Kerim'de Hace suresinin 17. 
ayetinde (XXII, 17) iman edenler Müslüman mü'minler) ve müşriklerden ayn 
olarak, şu halde Hıristiyan, Sabit ve Yahudiler gibi "ehl-i kitab" dan olarak anılırlar. 
Bu hususu teyid eden bir de hadis rivayet edildiğinden Zerdüştiler lslam'a zor­
lanmamış, ehl-i kitab muamelesi görmüş, kendi istekleri ile büyük çoğunluğu 
lslam'a gelmişlerdir. (Sabitle& hakkında yine bkz. A. Gölpınarlı, 100 Soruda 
Türkiye'de Mezhepler ve Tarikatler, İstanbul, 1969. Soru: 44. s. 130-131). Burada 
-Sabitlere "Hanif' de denir. Bunlar lbrahim Peygamberin (A.S.) dininde olanlardır 
denmiştir.- açıklaması vardır ki "Hanif" olarak adlandırılan Sabitlerin Kur'an-ı 
Kerim'de sözü edilen ve yıldızları kutsama inancı ile ilgisi olınayan gerçek "Sabiiler" 
olması gerekir. Yine burada "Britannica" Ansiklopedisi'nden naklen verilen bilgiye 
göre, Sahiller Babil'de yan Hıristiyan bir mezhebe uyanlardır. Bunlar, Yahya 
Peygamber'e (A.S.) uyanlara benzerlerdi. (Bu açıklama, Kainus-i Kur'andan naklen 

22 



ve herkes için aynı olmayıp farklı kavrayış seviyesinde ve 
yaradılışta olanlar, kitabı farklı anlayıp ondan farklı etkile­
nebilmektedir H.H.); karşılıklı olarak mü'minin bütün iç 
hayatı, iç tutum ve durumu da anlama tarzından etkilenerek 
belirlenmektedir. Yaşanmış durum aslında bir yorumsama 
durumudur. (Situation hermeneutique). Diğer bir deyişle, 
mümin için gerçek anlamın belirdiği, mü'minin gerçek anlamı 
keşfettiği durumda, bu gerçek anlam da aynı sırada ona gerçek 
varoluşu verir. Anlam gözönünde tutularak söylenen gerçeklik; 
anlam gerçeği ve varlığın gerçeği, bu gerçek olan doğruluk 

verilen bilgi ile de uyuşmaktadır.) Yine Gölpınarlı "Habib-i Neccar bunlardan 
olduğu gibi, Ebu Zerr ve Selınan da lsliiın'a girmezden önce bu dinde idi denmiştir" 
demektedir (S. 130/131). Yine verilen bilgiye göre, Şehristani bunları Sabi'e ve 
Hunefa diye ikiye ayırmaktadır. Sabi'e yıldızlan takdis eder, Hunefa ise pey­
gamberliği kabul ederdi. Herhalde Hunefa diye adlandırılan gerçek Sahiller, 
diğerleri Me'mün devrinde kendilerini "Sabii" diye adlandırıp "ehl-i kitab"dan 
sayılmak isteyen "Dönme Sabiiler"dir. Merkezlerinin eski Harran şehri olup 
Urfa'nın güneyinde bulunduğu söylenmektedir ki, herhalde bu civarda gerçek 
Sabiiler de vardı. Hazreti tbrahim'in (A.S.) de Urfa civarından zuhur ettiğine dikkat 
edilmelidir. Yine muhtemelen bu geçrek "Sahiller", "ben batanları sevmem!" 
diyerek çevredeki yıldızlan, ay'ı ve güneşi kutsayan inançları batıl ilan eden Hazreti 
lbrahiİn'e (A.5.), daha sonra da Hazreti Yahya'ya (A.S.) tabi olmuşlar, Hıristiyanlık 
ise kısa zamanda "tevhid" den "teslis" saptırıldığından, "nasrani" olmayıp "hanif" 
kalmakta devam etmişlerdir. Daha sonra da civardaki yıldızlan kutsayan 
"müşrikler", "ehl-i kitab" sayılabilmek için "Sabii" adını takınmışlardır. Burada 
da bunların "Ginza" denen kutsal kitapları olduğu, Yahya'ya uyduklarını söy­
ledikleri, Sabiilere "Mandtens" dendiği, özellikle M. Şemseddin'in (Günaltay) 
ilahiyat Fakültesi Mecmuası, 1, Sayı: 3, İstanbul, 1926'daki makalesinden naklen 
bildirilmektedir (1. 164-166). "Mandtens" denen topluluğun kutsal kitaplarının 
"Ginza" olduğu belinildiğine göre, bu da Kamus-i Kur'an'da verile� Kenza (Hazine, 
Arapça Kenz'den) ismine uymaktadır (Farsça "gene" ile de bir ilişki olabilir). 
Şu halde "Mandtens" ile Kur'an-ı Kerim'deki "Sabifler"in aynı topluluk olduğu 
görüşü doğru olacaktır. llenholet/Goldammer, Wôrterbuch der Rcligionen, 3. bası, 
Stuttgart, 1976'da, Mandaer maddesinde, bu kelimenin "arifler" (gnostiker, 
Wissende) anlamına geldiği bunlara Nazoriler de (Arapça "nazar" ile de ilişkili, 
şuhüd, müşahede ehli, gözlemleyenler), dendiği, Şatt-ul-Arab'da, İran Körfezi 
dolaylarında ve bu bölgenin doğusunda aşağı yukarı 5.000 kişilik bir cemaat 
oldukları söylenir. Öğretilerinin temelinde İran dinindeki ikicilik (dualismus), 
nur ve zulmet ikiliğinin bulunduğu, mü'minlerin ruhunun semavi bir nur ül­
kesinden (maşrık) neşet edip yeryüzünde, ınaddede, zulmette tutsak olduğu, irafan 

23 



ve doğru olan gerçeklik; felsefe terimleri içinde anahtar terim 

olan terimlerden biri ile, "hakikat" kelimesi ile ifade edilçn 

şeyden ibarettir. 

Bu hakikat terimi diğer çok yönlü görevleri arasında iliihi 
vahylerin gerçek anlamım da belirler. Diğer bir deyişle bu 

anlamda "hakikat", doğru olan anlamı ifade eder. Doğruluk 

demek olunca da iliihi vahyin özü demektir. Sonuç olarak da 

manevi anlamdır. Bu noktadan hareket ile denebilir ki "vah­
yedilmiş Kutsal Kitap" olayı özel bir insan tipi, belirli bir 
manevi kültür tipinin varlığını içerir, varoluşunu gerektirir. 

24 

vahyi vasıtası ile ulühiyyetin, dostlanna necat için yarclım ettiği, dinlerinde 
akarsuda vaftizin önemli bir kurtuluş vasıtası sayıldığı (Hazreti Yahya'dan gelmiş 
olabilir), kökenlerinin iyice bilinmediği, Filistin yakınlarından gelmiş olabilecekleri 
bildirilir. Yine buradaki bibliyografya notlanndan anlaşıldığına göre, kutsal ki­
taplannı Batı dillerinde bulmak mümkündür. Schüler-Duden, Religionen 
Mannheim, l 977'de benzer bilgiler verildikten sonra, 260-265 miladi yılında 
doğup 339 yılında ölen Yunanlı ilahiyyatçı Eusebios von Caesarea'nm (Kayserili 
Eusebios) sözünü ettiği "hemerobaptisten"in (her gün gusledenler, her gün suda 
vaftiz olanlar) bunlar olabileceği söylenir. Yine kutsal kitaplarının Ginza veya 
Sidra Rabbd olduğu bildirilir ki, Kamus-i Kur'an'da verilen bilgiye uymaktadır. 
Bu kaynakta da bunlann sayısı 4000 olarak verilmektedir. Andresen/Denzler, 
Wörterbuch der Kirschengeschichte, München, l982'de sayı 3000'e inmekte, yine 
Kamus-i Kur'an'daki bilgiye uygun olarak bunların Güney Irak ve İran'da bu­
lundukları belirtilmektedir. Benholet/Goldammer'den daha kesin bir ifade ile 
bunların Filistin'den Macuch'dan geldikleri, Hazreti Yahya'ya (A.S.) özel bağlılıkları 
bildirilir. Edouard Montet'nin Kur'an-ı Kerim, tercümesinde de bunların (Sabiiler) 
"Mandtens" oldukları bunun da Hıristiyanlık'tan ayrılma bir cemaat olduğu 
söylenir. Le Coran, Tome I, Sourates 1-21, Paris, 1958, Bakara suresi, 59, s. 36. 
Rudi Paret, "Sabiiler" ile Kur'an-ı Kerim'de müşrik olmayan ve lslam'da yakın 
bir dini cemaatin kasdedildiğini, Sprenger ve Pedersen'in bunlan "Hanijler ile 
bir saydığını (Oriental Studies, Presented to E.G. Browne, Cambridge, 1922, s. 
386 . . .  391 Horowitz'e göre ise, "Mandaer" (Mandeens) gibi vaftizci dini toplu­
luklardan birisi veya bütününün kasdedildiğini (Koranische Untersuchungen, s, 
121 f.) bildirilmektedir (Der Koran, Kommentar und Konkorı:lanz von Rudi Paret, 
Kohlhammer, 1980, sure 2, 62, s. 20). Yine Paret bu görüşün H.H. Schaeders 
tarafından "die Welt des Orients"de (Heft 4, Stuttgart, 1949, s. 290) ileri sürülen 
şu görüşle uyuştuğunu beirtir: "Peygamber Muhammed (S.A.) daha Mekke'de 
iken Babili vaftizcilerden haberdar idi. Bunlar Kur'an-ı Kerim'de üç kez anılan 
Sabi'ün'dur. Bu kelime açık bir şekilde, suya daima, vaftiz edilmenin Babil-Arami 
dilinde karşılığıdır". Vardığımız sonucu kısaca belirtelim: Sabiiler, Haniflerden 



Bir taraftan bu yöne sevkedip yönlendirirken, belirli bir felsefe 
tipinin bulunuşunu da varsayar ve arar. Gerçek, doğru anlamın 

ve manevi anlamın araştırılması bakımından, Kitab-ı Mu­
kaddes'ın (Bible) ve Kur'an'm yorumu, tefsir ve te'vili 
(hermeneutique) açısından lslam ve Hıristiyanlık'ta ortak bir 
şey vardır. Fakat derin farklılıklar da yok değildir. Yapı çer­
çevesinde, sınırlan içindeki farklar ve benzerlikler çözüm­
lenmeli ve belirtilmelidir. 

Manevi anlama ulaşmayı amaç olarak göstermek, aslında 
manevi anlam olmayan bir anlam bulunduğunu da kabul etmek 
demektir. Manevi anlam olan ile böyle olmayan anlam arasında 
belki de bütün bir derecelenme vardır ve bu manevi anlamların 
çokluğuna götürüyor demektir. Bütün bu görünümü çizen 

Hazreti lbrahim'e tabi olan muvahhidlerden sadece Ahd-i Atıyk peygamberlerine 
tabi olan Musevilerden, ismen Hazreti lsa'ya bağlı olmakta beraber tevhid inancından 
sapmış ve "teslis"e inanan Hıristiyanlardan farklı bir cemaat olarak, Hazreti Yahya'ya 

bağlı "ehl-i kitab" idiler. Me'mün döneminden sonra Urfa cıvanndaki Harran'da 

yaşayan ve bölgedeki batıl inanaçlan sürdürerek yıldızlan kutsal bilen bir "müşrik" 
topluluğu, "ehl-i kitab" görünebilmek için "Sabii" adını benimsemiş ve bunların 
inançları yüzünden gerçek Sabiilerin de yıldızlara taptığı sanılmıştır. (Yine bkz. 
Der Koran, Max Henning çevirisi, giriş: Wemer/Rudolph, gözden geçirme, notlar 
ve fihrist: Kurt Rudolph, VMA Verlag, Wiesbaden, II, 59 (62), 23, s. 39. Burada da 
gerçek Sabiilerin bugün de Irak'ın güneyinde "Subba" diye adlandırılan "Mandaer" 
(Mandeens) gibi vaftizci topluluklar oldukları, fakat sonraki Müslüman yazarların 
yıldıza tapıcı özel bir müşrik cemaati böyle adlandırdıklan söylenir (Annemarie 
Schimmel'in notlandırdığı Henning çevirisinde de, Reclam, Stuttgart, 1960, II, 59, 

n. 16) "Sabaer"in "jolıannesdtristen" olduklan, yani Hazreti Yahya'ya (A.S.) tabi olmakla 
beraber, ondan sonraki peygamber Hazreti lsa'ya (A.S.) tabi olmayan topluluk olduklan, 
yıldızlara tapan, "Sabiem • ile "Sabier" ayrımı yapılmıştır. Eldeki İncil metinlerinde 
de Hazreti Yahya'nın (A.S.) "mürid"lerinden, "şakird"lerinden söz edildiğine göre, 
bu cemaat, daha sonra Pavlus'un saptırdığı Hıristiyanhk'a tabi olmamış, Kur'an-ı 
Kerim'de "Sabit" denen topluluğu teşkil euniştir. Sabiiler'in "Johanneschristen" (Yah­
ya-Hıristiyanlan) olduğu görüşü, Ullmann Wmter çevirisinde de vardır. Der Koran, 

9. Auflage, München, 1959, (1981), II, 63, n. 14. Reclams Bibellexikon, 2. Auflage, 
Stuttgart, l 979'da "Mandaer" maddesinde verilen bilgi de "Sahiller" hakkındaki bilgilere 

uyınaktadır. Bunların dininde "]ohannes der Taufer"in (Hazreti Yahya) önemi, burada 
da belirtilir. lslilm Ansiklopedisi, Türkçe yayın, C. X'daki Sabit maddesinde de 
Mandeerıler (Mandei) "vaftizci Yahya Hıristiyanlan olarak gösterilmekte, Harran 
Sabiileri bunlardan ayrılmaktadır. 

25 



başlangıçtaki şuur eylemine bağlıdır. Bu görünüm, görünümün 

kanunları olarak kalacak kanunlarla çizilip ortaya konur. 
Şuurun kendi kendisine bu te'vil ve tefsir (yorum) görünü­
münü onun vasıtası ile telkin edip ilettiği bu eylem, aynı 

zamanda ona düzenlemesi ve öncelik vererek sınıflandırması 

gereken alemi bildirir. Bu görüş açısından, Kutsal Kitap olayı 

Hıristiyanlık ve lslam'da birbirini karşılayabilen benzer oluşum 

ve yapılar doğurmuştur. Buna karşılık gerçek anlama yakla­
şımın biçimi farklılaştığı ölçüde, durumun görünüşleri ve 
ortaya çıkan görünümler de birisinden ötekine farklılaşacak, 
farklılık gösterecektir. 

2. Bu açıdan ilk belirtilmesi gereken husus Islam'da kilise 

olgusunun yokluğudur. ilahi inayet ve lütuf vasıtalarını el­

lerinde tutan bir ruhban sınıfı lslam'da olmadığı gibi, dini 
nasslar hususunda yetkili makam, bir ruhani yetki, nassları 
belirleyen bir ruhani yetkili heyet (concile) yoktur. Hıristi­

yanlık'ta ise 11. yüzyıldan itibaren Montanist hareketin 10 baskısı 

ile peygamberane ilhamın yerini kilisenin dogmalar alanındaki 

üstün resmi gücü almış ve genel olarak kilisenin bu alandaki 

etkisi manevi yorumlar yapabilme hürriyetinin yerine geç­
miştir. Diğer yandan Hıristiyanlık bilincinin doğuşu ve yayılışı 
özde tarihi bilincin uyanış ve artışını gösterir. Hıristiyan dü­

şüncesi Hıristiyanlık tarihinin başladığı miladi I. yılda vu­

kubulan olay üzerinde odaklanır. ilahi bedenlenme (incar­

nation)11 Tann'nın tarihe girişini göstermektedir. Sonuç olarak 

1 O Montanus ile kahine Maximilia ve Prisca, M.S. 2. yüzyılın 2. yansında bütün Roma 
İmpa.ratorluğu'ndaki Hıristiyan topluluklarında yankılar uyandıran Montanus 
hareketine yol açmışlardır. Resmi Hıristiyanlık bu harekete "lslilm" ve daha önce 
"Mani" dinine baktığı gözle bakar ve bir "sapma" hareketi olarak görür (Bkz. 
Bertholet/Goldammer, Wörterbuch der Rcligionen, 3, Aullııge, Stuttgart, 1976). 

11 Paulus tarafından maalesef tahrif edilmiş durumda bulunan bugünkü Hıristiyanlık, 
Hazreti lsa'nın (A.S.) öğretisinden ayrılarak Ruh-ul-Kudüs'ü ve Hazreti lsayı'yı 

da ulühiyyete dahil saydığından, Hazreti lsa'nın doğuşu, "teslis· inancına göre, 
-haşa- ilahi bedenlenme, Tann'nın insan s ıretinde tecassümü demek oluyor. 

26 



dini şuur (bilinç) giderek artan bir dikkat ile tarihi anlamı 
konu edinecek ve tarihi anlam lafzı (söylemsel) anlam, Kutsal 
Kitap'm gerçek anlamı ile özdeşleştirilecektir. 

Ünlü dört anlam kuramının da geliştiği görülür. Bu kuramın 
klasik formülü şöyledir: Littera (sensus historicus), gesta docet, 

quid credas, allegoria; moralis, quid agas; quid speras, anagogia. 12 

Bununla birlikte, bugün tarihi ve arkeolojik temel bilgi ve 
gerçeklerden elde edilmiş, onlara dayanarak çıkarılmış so­
nuçlan manevi yorum kavramı içinde kabul etmek için oldukça 
cü'ret gerekir. Burada sadece değinilen bu sorun oldukça 
karmaşıktır. Kilise olgusunun, hiç değilse resmi görünüm ve 
biçimleri içinde ne ölçüde lafzi ve tarihi yorumun üstünlüğü 
ve egemenliği fikri ile dayanışmalı bir bağlantı içinde bu­
lunduğu araştırılırsa yeridir. Yine bu üstünlük ve egemenlik 
ile bağlantılı olarak sembol (timsal, simge) ve allegorinin 
(mecaz) karıştınlmasına yol açan bir fikri inhitat vardır. Manevi 
anlamın araştırılması "allegorisme" gibi telakki edilmektedir, 
oysa burada allegorisme'den tamamen ayrı bir şey sözko­
nusudur. Allegori etkisiz tehlikesiz olmasına karşın manevi 
anlam 'devrimci olabilir, devrime yol açabilir. Manevi tefsir 
· v'e te'vilin (hermeneutique spirutuelle) sürdürüldüğü ve 
yenilendiği ve ancak kiliselerin cevaz sınırlarını aşmayan 
oluşumlarda da böyledir. Bir Boehme veya bir Swedenborg'un 13 

12 Lafız, s6ylem (tarihi anlam) olanı, allegorie neye inanılacağım, ahlak ne yapılacağını, 
anagogia (yüceltiş, yükseltiş) ise ne yolunda olınak, ne için gayret sarfetmek ge­
rektiğini öğretir (Lurker, Wörterbuch der Symbolik, Stuttgan, 1979, "Hermeneutik" 
ınaddesi). 

13 Jacob Böhme (1575-1624) resmi Protestan ve Katolik düşüncesinin hoşlanınadığı 
mistik bir Alınan feylesofu. Eınanuel Swedenborg (1688-1772) Böhme gibi gi­
zemcilik (mistisizm) ve gizli ilimlere eğilimli lsviçli feylesof, hekim ve tabiat bilgini. 

"Yeni ]erusalem Kilisesi" veya kısaca "Yeni Kilise" hareketinin önderi (Schmidt/ 
Schischkoff, Philosophisches Wörterbuch, 21. bası, Stuttgan, 1978). Bugün Kuzey 
Amerika'da, lsviçre'de ve Almanya'da Swedenbozg Ceınaati'ne dahil olanlar vardır 
(Förterbuch der Religionen. Benholet/Goldammer, Stuttgart, 1976). 

27 



Kitab-ı Mukaddes'in Tekvin, çıkış veya Vahy14 bölümlerini 
yorumlama biçimleri ile lsmaili ve lsna-Aşeri (oniki imama 
bağlı) Şiilerin veya lbni Arabi Okulu'na bağlı tasavvuf felse­
fecilerinin (theosophes soufis) Kur'an-ı Kerim'i ve hadis 

külliyatlarını anlama ve yorumlama biçimleri arasında ortak 
bir şey vardır. Bu ortak bir şey, bir kısmı diğer bir bölüğü ile 
simgelenen bir alemler çokluğu, birçok kainat tasarımlarının 
derecelendiği bir genel görünümdür. 

lslam'ın dini şuuru bir tarih olayı üzerinde değil, bir tarih 
ötesi (meta-histoire) olayı üzerinde odaklanır. (Bu "meta­
histoire" terimi ile ifade edilmek istenen tarih sonrası, 
"post-historique" demek değildir. Trans-historique'dir, tarih 
aşırı, tarih ötesidir.) Bu köken olayı, deneylere dayanan ve 
görgül (empirique) tarihimizden önceki bu olay, yeryüzü 
aleminden önce varolan insan ruhlarına şu ilahi sorunun 
yöneltilişidir: "Ben Rabb'iniz değil miyim?" (Kur'an-ı Kerim, 
7/171). 15 Bu soruyu cevaplandıran olumlu ve heyecanlı 
haykırış ebedi bir sadakat anlaşmasının balanmasına yol açtı. 
Dönemden döneme gelen bütün peygamber insanlığa bu 
sadakat sözünü hatırlattılar. Bu peygamberlerin birbirlerine 
halef olarak gelişleri peygamberlik silsilesini, halkasını 
meydana getirir. Peygamberlerin açıkladığı ve belirttiği şey­
lerden de kural koyan dinlerin lafzi, dış anlamı oluşur: llahi 
kanun, şeriat. lmdi sorun şuradadır: Bu dış ve söylemsel (lafzi) 

14 Tekvin (Genesis): Ahd-i Atıyk'in ilk kitabı bugün elde bulunan ve ınaalesef muvsuk 
olmayan "Kitab-ı Mukaddes"de Musa'ya (A.S.) vahyolunduğu farzolunan ilk 
kitaptır. Çıkış (Exodus) Ahd-ı Atıyk'in Musa'ya (A.S.) isnad olunan ikinci kitabı 
olup Beni lsrail'in Mısır'dan çıkıp çöle gidişlerini anlatır. Vahy (Apokalypse) ise, 
Ahd-i Cedid'in son kitabı olup Yohanna lncili'ni kaleme alan Yohanna'nın 
"müşahede"lerini anlatan bir kitaptır. lslami anlamda bir kutsal metin olmayıp 

bazı mutasavvıfların cezbeli sözlerini andırır. Kime ait olduğu da kesinlikle belli 
değildir. 

15 Bu ayetin tefsirinde çok görüşler vardır ve ruhların önceden yaratıldığına delil 
oluşu kesin değildir. Şimdilik bu konuya girınek istemiyorum. 

28 



anlam ötesinde de bir şey var mıdır? Yoksa feylesofların ya­
pacak bir şey bulamayacakları bu alan dışında aranacak bir 
şey olmadığı için, burada mı kalınmalıdır? Veya gerçek anlamı, 
manevi anlamı kavramak sözkonusu olabilir mi? 

Nasır-ı Husrev (H. VJM. Xl. yüzyıl), lran lsmaililiği'nin 
büyük simarından olan ünlü feylesof sözkonusu ettiğimiz 
hususu şu şekilde açıklamaktadır: 

"Mevzu din, kurallar getiren din (şeriat) hakıykatin (öz 
amaç, öz düşünce, idee) dış görünüşüdür, zahiridir. Hakıykat 

de şeriatin batınıdır, içyüzüdür, Şeriat simgedir (misal, 

symbole). Hakıykat simgelenendir (memsül). Zahir olan, dışyüz; 

alemin teselsül ve devreleri, aşama ve dönemleri boyunca 

sürekli dalgalanma ve değişimdedir. Batın ise oluşa, varoluş 
biçimlerine tabi olmayan ve bunlarla kayıtlı bulunmayan bir 
ilahi kudret, tanrısal erkedir" (energie divine). 

3. Böylece anlaşılan "hakıykat", bir resmi ve dini makamın 
koyduğu ve açıkladığı nasslar (dogmalar) biçiminde olamaz. 
Ne var ki rehberlerin, hakıykate ileten mürşidlerin varlığını 
gerektirir. Ancak nübüvvet tamamlanmış, peygamberlik zinciri 
kapanmıştır. Ancak nübevvet tamamlanmış, peygamberlik 
zinciri kapanmıştır. Artık peygamber gelmeyecektir. lmdi yeni 
bir sorun ortaya çıkıyor: Hatem-ul-enbiya'dan, peygamberlerin 
sonuncusundan (S.A.) sonra insanlığın dini tarihi nasıl sü­
reduracaktır? Bu soru ve cevabı Şii Isliim dini görüngüsünü 
(phenomene religieux) meydana getirir. Şi1-Islam bir "imamet 
öğretisi" ile geliştirilmiş olan nübüvvet öğretisi temeline 
dayanır. Bu sebeple biz işbu inclemede Şiilik'in "nübüvvet 
felsefesi" üzerinde özellikle durarak işe başlıyoruz. Bu nü­
büvvet felsefesi, getirdiği öncülerle (prem.isse) şeriat ve ha­

kıykati iki kutup olarak bütünleştirir. Ilahi vahylerin manevi 
anlamını, diğer bir deyişle gizli ve iç anlamını, batınını sür­
dürme ve koruma görevini üstlenmiştir. Manevi lslam'ın 
varolmakta devam etmesi de bu korumaya bağlıdır. Bu olmadığı 

29 



takdirde lslam da, bütün kendine özgü yol ve yorumlan ile 
birlikte, Hıristiyanlık'taki laikleştirme sürecine boyun eğe­
cektir. Bu süreç Hıristiyanlık'taki ilahiyyat öğreti bütünlerini 
(systeme) toplumsal ve siyasal ideolojiler şekline sokarak la­
ikleştirmiş yine ilahiyyat alanındaki mesih kavram ve öğretisini 
de (messianisme theologique) laikleştirerek, mesela toplumsal 
bir mesih, bir kurtarıcı öğretisi durumuna getirmiştir. 

lslam'da tehlikenin başka şartlar içinde kendini gösterdiği 
kuşkusuzdur. Şimdiye kadar tehlikenin şart ve boyutlarını 
derinlği ile inceleyip çözümleyecek feylosoflardan yoksun 
kalınmıştır. Şiilik etkeni (facteur) hemen tümü ile ihmal 
edilmiştir. Oysa lslam'da felsefenin kaderi ve yine buna 
bağlantılı olarak tasavvufun anlamı, Şiilik kavram ve anla­
mından bağımsız olarak düşünülemez. lsmaili Şiiliği yönünden 
lslam irfanı (La gnose Islamique) ana konuları ve terimleri 

· ile birlikte, daha feylesof lbni Sina doğmadan önce kurulmuş 
ve saptanmış bulunuyordu. 

lslam'da felsefe düşüncesi bizim "tarih şuuru" diye ad­
landırdığımız sorunlarla karşılaşmamış ve çift bir hareket ile 
hareket göstermiştir. Başlangıçtan (mebde) beri süregelen 
gelişim hareketi ve başlangıça, kökene, aslına rücu hareketi 
(meiid). Bu hareketler dikey boyutludur. Hareket biçimleri 
zamandan çok uzayda, mekanda düşünülmüştür. Düşünür­
lerimiz gelişimde olan evreni ufki, yatay bir doğru çizgi 
üzerinde değil, bir tür çıkış, yükseliş halinde görmektedirler. 
Geçmiş ardımızda değil, "ayaklarımız altmda"dır.16 Bu eksen 
üzerinde ilahi vahylerin anlamlan sıralanır, bu anlamlar manevi 

16 Yazarın bu satırları yazarken Molla Sadra'nın özellikle etkisinde olduğu anla­
şılmaktadır. Molla Sadra felsefesinin temel çizgilerini açıklayan ve A. Şunu ta­
rafından yazılmış bulunan "Evrrn'in Yatışmaz Yapısı" adlı kitap tarafımdan 
çevrilmiş olup İnsan Yayınlan arasında yayınlanmıştır. Bu çeviride Molla Sadra 
felsefesinde "zaman" kavramını açıklayan bölümlere başvurulursa metindeki 
görüş daha iyi anlaşılır. 

30 



hiyerarşilere, manevi değerler sıralanmasına tekabül ederler, 
onlara uygun olarak dizilmişlerdir. Bu manevi değerler sı­
ralanması, evrenin çeşitli düzeylerini, seviyelerini karşılar ve 
bunlar da tarih ötesinin (metahistoire) eşiğinden beri açılıp 
düzenlenmişlerdir. Düşünce burada serbestçe atılımdadır, 
dogmaları belirleyen bir resmi makamın yasaklarını sayın.ık 
zorunda değildir. Buna karşın, karşılaşılabilecek olan şeriatdir. 
Şeriatin hakıykati reddettiği durumlarda (şeriat duvarından taş 
koparılmış ise - H.H.) şeriat ile karşı karşıya gelinmiş olabilir. 
Burada bu aşamalı ve yukarıya doğru sıralanan anlam görü­
nümlerinin reddedilmesi sözkonusu olur. Bu reddediş de hukuk 

ve düzen dininin lafza bağlı kalan bilginlerinin fakıyh ve 
müteşerrilerin (les docteurs de la Loi) belirgin bir özelliğidir. 

Fakat dramı başlatanlar f eylosoflar değildir. Dram Pey­
gamber'in (S.A.) vefatının hemen ertesinde başlar. Şii imam­
larının bize kadar bir büyük külliyat halinde gelen öğretileri 
bize bunun ana çizgilerini gösterebilir ve Şii ortamında, XVI. 
yüzyılda Safevi lranı'nda felsefenin nasıl ve niçin muhteşem 
bir uyanış gösterdiğini anlamamıza yardımcı olur.17 

Yine yüzyıllar boyunca Şii nübüvvet öğretisinin yönlendirici 
düşünceleri (idees directrices) varlık ve etkilerini sürdür­
mekten geri kalmamışlardır. Birçok konu bu yönlendirici temel 
düşüncelerden kaynaklanıp sürgün vermiştir. Bilgi Meleği'nin 
(Akl-ı Fa'al, Etken Zeka) ile Vahy Meleği'nin (Ruh-ul-Kudüs, 
Kutsal Ruh) özdeşliği18 Farabi ve tbni Sina'nın irfan felsefe­
lerinde (gnoseologie) nübüvvet kaynağından gelen bilgi 
konusu, Yunan hakimlerinin hikmetinin de bizzat "nübüvvet 
nurları odağı"ndan kaynaklandığı düşüncesi, kelimelerin 
köken ve sözlük anlamlaı:-ına bakılırsa "theosophia"nın karşılığı 

17 Yukarıda 7. dipnotuna bakınız. 

18 "Ruhun" günlük dilde kullanılan anlamı ile Kur'an-ı Kerim'de kullanılan anlam 
atasında fark olduğunu belirtmek gerekir. Şimdilik buna değinmekle yetinelim. 

31 



olan, bizim kelimelere yüklediğimiz anlamlara göre tam olarak 
ne felsefe, ne de ilahiyyatı karşılayan şu "hikmet-i ilahiyye" 
düşüncesi gibi. Batı'da Latin Skolastik felsefesine kadar gö­
türebilen ilahiyyat ve felsefenin açık ayrımı düşüncesi, iman 
ve ilim (croire et du savoir), inanma ve bilme arasında ikilik 
düşüncesine yol açan bu ayrım, metafizik düşünce alanındaki 
laikleştirmenin ilk emaresi, ilk belirtisidir. Bu da son haddine 
götürüldüğünde lbni Rüşd tarafından öğretilip açıklandığını 
söylemesek bile, hiç değilse lbni Rüşd Okulu'nun belirli bir, 
anlayış içinde ileri sürülmüş olan "çift gerçek" (double verite) 
düşüncesine yol açar. Ne var ki, bu biçimde beliren bir lbni 
Rüşdcü düşünce, doğrudan doğruya lslam nübüvvet felse­
fesinden ayrılmakta, ondan uzak kalmaktadır. Bu nedenle 
de kendi sınırlan içinde tükenir ve söner. Yine bu sebepledir 
ki, lbni Rüşd öğretisinin lslam felsefesinin son sözü olduğu 
söylenmiştir. Oysa bu öğreti lslam felsefesi çizgisinden ayrılan 
bir çıkmazın ifadesidir ve bir yan, katma olgudur (Episode). 
Bu temel önem taşımayan gelişim de, lslam'ın Doğu'daki 
düşünce çevrelerinde önemsenmemiştir. 

4. Şii imamlannm (Ehl-i beyt imamları - H.H.) öğretile­
rinden; Kur'an, tefsir ve te'vili ile felsefi düşüncenin nasıl 
birbirinden özümlenip kaynaşmaya çağnldıklannı anlamamızı 
kolaylaştıran bir-iki örnek vermekle yetinelim. Bu örneklerden 
birisi, oniki imamın altıncısı olan lmam Ca'fer-us-Sadın'm 
(vefatı: H. 148/M. 765) şu beyanıdır: 

"Allah'ın kitabı dört şey içerir: Onda açıklanmış deyişler, 
ifadeler vardır (1bdrat: İbareler). işaretler vardır. Mahsus olan, 
duyumsanabilen alemin üzerinde bir başka aleme (monde 
supra - sensible) ilişkin gizli anlamlar, ince anlamlar vardır 
(letaij) ve yüce manevi öğretiler vardır (Hakaayık, hakıykatler). 

Lafzi ifade, dış anlam topluluk için, herkes içindir (avam), 
(belirli bir seviye gerektirmez - H.H.). işaretler, seçkinler, özel 
yetenekte olanlar içindir (Havass). Gizli anlamlar, letaif; Allah 

32 



dostları (evliya - bkz. aşağıya) içindir. Yüce manevi öğretiler 
(hakıykatler); nebilere, peygamberlere aittir (Enbiya). 19 

Yahut başka bir açıklamaya göre ibareler işitme duyusuna 
yöneliktir, ona hitap ederler. İşaretler manevi idrake, kavrayış 

gücüne yöneliktirler. Gizli anlamlar (latifeler), müşahede ve 

mükaşefeler, iç tecrübeler (vision contemplative) içindir, onlara 

yöneliktir. Yüce öğretiler (hakıykatler) ise Islam'ın nihai ve 
manevi anlamda tam olarak gerçekleşmesi içindir.20 

Bu deyişler oniki imamın birincisi Ebu Talib oğlu Ali'nin 
(vefatı: H. 40/M. 661) beyanının bir yankısı gibidir: 

"Kur'an-ı Kerim'in hiçbir ayeti yoktur ki dört anlamı bu­

lunmasın: Zahir (I.:exoterique), batın (I.:esoterique), hadd (la 
limite) ve muttala' (ilahi tasarı, projet divin) zahir dil ile ikrar 

içindir, batın kalb ile kavram,ak ve tasdik içindir. Hadd, meşru 
ve caiz olanla olmayanı belirtir. Muttala' ise Allah'ın her bir 
ayet ile insanda gerçekleştirmeyi irade buyurduğudur. "21 

Bu dört anlam sayı bakımından yukarılarda anılan Latince 

formülde tarif edilenlere uyınaktadır. Bununla beraber burada 

19 Metinde, nereden alındığı belirtilmemiştir. Farsça çeviride Dr. Mübeşşirfnin 
eklediği notta Safi'nin (Tefsiri) 4. mukaddemesinde lmam-ı Sadık'dan şu ıivayetin 
nakledildiği bildirilmektedir: "Kitabullah dört şey üzerinedir. ibare, işare, lctaif 

ve hakaayık. İbare avam, işare havas, letaif evliya, hakaayık enbiyii içindir". 

20 Dört anlamın birbiriyle çelişmeyip insanın çeşitli olgunlaşma düzeyine göre 
birbirini tamamladığı, son anlama varanın birincisiıii terk etmeyeceği, birinci, 
ikinci ve üçüncü ile birlikte döndüncüyü de elde etmiş olacağı unutulmamalıdır. 
Son anlama varanın özellikle ilk anlamı terk edeceği yanlış anlaşılan hatmi 
görüştür. Ehli beyt imamları, hatmi anlama erenin zahir kayıtlarından kurtulacağı 
görüşünde değildirler. Bu özellik "tmaıniyye-i tsna-Aşeriyye"yi yanlış anlaşılan 
bir batınilik görüşüne saplanan fırkalardan ayırır. 

21 Kaynak gösterilmemiştir. Dr. Mübeşşin Farsça çeviriye eklediği notta bu rivayetin 
Sünni kaynaklarda Resül-i Ekrem'den (S.A.) naklen yer aldığını, rivayetin "inne 
lil-Kur'an-i zahren ve batnen ve hadden ve muttala" tarzında olduğunu, lmamiyye 
mezhebinde de Ayaşi tefsirinde 1mam-ı Bakır'dan bu anlamda bir rivayet yer alıp 
aynı rivayetin Kiift'de de bulunduğunu, Safi tefsirinin 4. mukaddemesinde de 
yukarıda metinde Hazret-i Enıir'den verilen rivayetin yer aldığını belirtir (Zahir 
tilavet için muttala ise "muradullah min-el-abd-i biha"dır). 

33 



başka bir şey anlatılmak istenir: Anlamların farklılaşması 
burada iç yeteneklerine göre mertebeleri belirlenmiş olan 
insanlar arasında, manevi bir mertebeler sıralanmasına iliş­
kindir. Yine lmam Ca'fer-us-Sadık Kur'an'da yedi tarz nüzul 

(vahy) işaret ettikten sonra Kur'an metninin mümkün olan 

dokuz tarz okunuş ve anlaşılış tarzını belirtmektedir. Bu hatmi 
yön sonradan düzülüp eklenmiş olmayıp imamların öğretisince 
belirlenmiş ve ondan kaynaklanmaktadır.22 

Birinci imamın sözlerine uygun olarak, Peygamberin (S.A.) 
en ünlü ashabından biri olan Abdullah lbni Abbas Mekke'ye 

oniki mil mesafedeki Arafat Dağı üzerinde toplanmış büyük 

bir insan topluluğuna 65. surenin 12. ayetine işaret ederek 

şöyle haykırdı (Bu ayet yedi yer ve yedi göğün yaradılışına 
ilişkindir): "Ey insanlar! Size bu ayeti bizzat Peygamberden 
(S.A.) duyduğum yorumlayışa göre yorumlasam, siz beni 
taşlardınız" .23 

22 Yine kaynağı gösterilmeksizin rivayet nakledilmektedir. Mı:clisi'nin topladığı 
rivayet ve hadis külliyatı olan Bihar-ul-Envdr'da yer alan her rivayet, imamların 
görüşünü belirtmede kesin delil olamaz ve fsna-Aşeriyye mezhebinin (Oniki imam 
mezhebi) resmi görüşünü aksettiremez. lsmaili kaynaklanndan alman deliller 
ise bütün bütüne şüphelidir. Kur'an-ı Kerim'in yediye, hatta bazı rivayetlerde 
yetmişe kadar batın anlamı oluşu, bu a:nlamlann birbiriyle çelişmeyip manevi 
ilerleme mertebelerine göre sıralanışı doğrudur. Ancak, Kur'an-ı Kerim'in aynı 
düzeyde dokuz anlaşılış tarzı olması kabul edilemez. Usal-i Kdfi'de, 4. ciltte, 
Kitab-ı Fazl-ul-Kur'an, 12. rivayette imam Muhammed-i Bakır (beşinci imam) 
"Kur'an bir (tek) olandan vahyedilen birdir, tektir. Okunuş ihtilaflan (bazı 
kelimelerdeki okunuş farklan) ravilerden gelir" buyurmaktadır. 13. rivayet şu 
şekildedir: Fudayl 1bni Yesar'dan nakledilir: Ebu Abdullah'dan (tmam-ı Sadık) 
sordum. Halk, Kur'an yedi harf üzerine nazil oldu diyorlar. Buyurdu ki: Allah'ın 
düşmanlan yalan söylediler. Kur'an Vahid katından ("tek Tanrı katından) tek 
harf üzere indirilmiştir"). Bu rivayetten maksat, bazı kelimelerdeki önemsiz lehçe 
ve telaffuz farklarını reddetmek veya baun anlamlarını reddetmek değil, birbiriyle 
çelişen anlamlı okuyuşlar bulunmadığını kesinlikle belirtmektedir. 

23 Metinde zikredilen Ayet-i Kerime'den mealen "O Allah ki yedi gök yaratmıştır, 
yerden de mislini. Aralannda "emr" inip duruyor. Bu, şunu bilesiniz diyedir: 

34 

"Allah her şeye kaadirdir ve her şeyi ilmi ile kuşaunıştır" buyurulur (Talak suresi, 
12. ayet). "Arz"ın burada çoğul da olabilecek şekilde göklere benzetilmesi, fakat 
tekil olarak zikredilmesi, sonra "emr"in inişi, tefsire muhtaçtır. Bu konuya da 



Bu söz dış anlama ve lafza bağlı resmi lslam görüşü karşı­
sında hatmi lslam görüşünü mükemmel bir şekilde belirgin 
kılmaktadır. Bu da ilerde verilecek Şii nübüvvet öğretisinin 
daha iyi anlaşılmasına yarayacaktır. Zira bizzat Peygamber'den 
(S.A.) bütün hatmi görüş sahipleri için bir tür temel belge 
(charte) niteliğinde olan şu hadis rivayet edilmektedir: 

"Kur'an'm bir dış görünüşü, zahiri ve gizli bir derinliği, batını 
vardır, bu batının ardından da bir batın gelir (Birbiri içinde yer 
alan gök küreleri görünümünde, bu derinliğin de bir derinliği 
vardır. Böylece yedinci hatmi anlama kadar varır. "24 

burada girmeyeceğiz. Metindeki rivayete benzer, başka sahabe ile ilgili, mesela 
Selman-ı Pak'i manevi ve batınt anlamlar bakımından daha ileri mertebede, Ebu 
Zerr'i '"zahir" c daha yakın gösteren rivayetler de vardır. Bu rivayetlerden birisi 
şudur: "Birgün lmam Zeyn-ul Abidin, henüz manevi hakıykatlcrin ehli olmayan 
kişilere bu hakıykatlerin açıklanmaması gereğinden söz ederken, (Ebu Zerr 
Selman'ın kalbindekini bilse idi) buyurmuştur". Alimlerin ilmi çetindir, zordur. 
Yanız Nebiyy-i Mürsel, Melek-i Mukarreb yahut Allah'ın kalbini iman ile imtihan 
ettiği mü'min kul (bu arada özellikle imamlar) bu ilmi yüklenebilir ve üstlenebilir. 
Selman da gerçek alimlerden idi, ehl-i beytimizden sayılırdı. Bu sebeple de onu 
alimlerden sayıyoruz." (Şeyh Ca'fer-i Hairi, Soheniln-i Aliyy lbn-Huseyıı (A.S.) 

Tercüme: Ahmed Sadıkyy-i Erdistant, Tehran, 1396, s. 310). 

24 Bu hadis, Oniki İmam Şiiliği tarafından da kabul edilmektedir. "Kur'an'ııı zahiri 
ve batıııı vardır, batınının da yedinci batına kadar biltını vardır" mealindedir (Mesela, 
bkz: Seyyid Muhammed Huseyn-i Tebatebai, Kur'an der lslıinı, 22. Tehran, 
1350-1391). Fakat Seyyid Muhammed Huseyn-i Tebatebat'nin de bu eserde pek 
güzel açıkladığı gibi, Kur'an-ı Kerim'in baunt anlamlar ihtiva etmesindeki hikmet, 
herkese aklının mertebesine göre hitap edilişindedir. Yoksa bir önceki anlam 
bir sonraki ile iptal ediliyor değildir. Her anlam doğrudur ve birbirini tam uyum 
içinde tamamlar. Yeter ki bu anlam tertemiz vahy kaynağından teyid edilmiş olsun, 
tblis dostlannın uydurmalarından olmasın. Seyyid Muhammed Huseyn-i Tebatebai 
-ki mizan tefsirinin müellefi ve 20. yüzyılın önemli Sil bilgin ve felsefecilerinden 
idi- "bıitıniyye"den olan lsmaililer ile (böyle olmayanlarının da bulunduğu rivayet 
edilir) İsna-Aşeriyye Şiilerinin farkını şu noktalarda belirtir: a) Oniki imama 
bağlı Şitler, Hazreti Muharnmed'i (S.A.) son peygamber bilir ve onun sadece vasisi 
olarak oniki imam tanırlar, b) Şeriatin zahirini neshedilınez olarak muteber bilirler 
ve Kur'an-ı Kerim'in hem zahiri, hem batını olduğuna iman ederler. Şu halde 
batıntlerin yaptıkları gibi sadece -o da çok defa vahy kaynağından gelmeyen batıl 
bir yorum şeklinde- hatmi anlama önem vermekle kalmaz, zahire de mutlak gerçek 
olarak değer verirler (Si'a der fslilnı, 1348/1389). Goldziher de Mevlana'nın 
Mesn_evi'nin neresinden olduğunu açıkça belirtmediği için maalesef aslı ile 

35 



Bu hadis Şiilik için temel önem taşır, nitekim daha sonra 
da tasavvuf için böyle olacaktır. Bu hadisin açıklanması için 
yapılacak çalışma, bütün Şii öğretiyi gündeme getirir. İmama 
tevcih ve tefviz edilmiş bulunan ta1im, irşad ve öğretme görevi, 

Hıristiyanlık'taki kilisenin resmi üstün gücü ile karşılaştırı­

lamaz. İmam bir veli, bir tanrı adamı olarak mülhem bir 
kimsedir, gönlüne ilham doğar, ta'lim de temelde hakaayıka 

ilişkindir (Manevi anlam gerçekleri. Hakıykatin çoğulu). Yani 
batın ile ilgilidir. En sonunda onikinci imamın zuhuru ile 
(Mehdi, gizli imam, muntazar "beklenen" imam), bütün ilahi 

vahylerin hatmi anlamı açıklanacaktır. 

5. Şiilik'te temel ve kurucu bir düşünce olup bizzat baş­
langıçtan beri var olan hatmi anlam kavramı, kelimenin dar 
anlamı ile Şii olan çevrelerin dışında da yayılmakta ve geliş­
mektedir. (Böylece birden fazla sorunun bu yayılma dolayısı 
ile ortaya çıktığı görülecektir.) Tasavvuf erbabı, sufiler ve 
feylesoflar katında da bu kavram etkili olmakta ve sonuç 

doğurmaktadır: Mistik (gizemci) içe yöneliş ve içte derinleşme 
Kur'an metninin okunuşunda nüzul sırrının, kökenindeki 
sımn canlandırılmasına yönelecektir. Fakat burada tasavvufun 

36 

karşılaştıramadığımız bazı beyitlerini zikrederek, bunları bir lsmaili batınisinin 
de söyleyebileceğini ileri sürüyor. Beyitlerde mealen: "Kur'an'ın lafzı, sözleri 
basittir, kolay anlaşılır, ne var ki zahirin arkasında batın anlamlar gizlidir. Bu 
gizli anlamın ardında daha ince bir zeka gerektiren bir üçüncü anlam vardır. 
Dördüncü anlamı yalnız eşsiz ve her şeye kaadir Tann bilir. Böylece birbiri ardınca 
yedinci arilama dek varılır. "Ey oğul, tblis'in Adem'in gerçeğini görmeyişi gibi, yalnız 
zahir anlam ile kendini sınırlama! Kur'an'ın dış anlamı Adem'in bedeni gibidir, 
zahiri görünür, ruhu gizlidir" denmektedir. Oysa Kur'an-ı Kerim'in yedi baun anlamı 
oduğu veya zahiri ile birlikte yedi anlamı, hatta bazı rivayetlere göre yetmiş anlamı 
olduğunu kabul etmek hatmi sayılmayı gerektirmez, hadisleri sahih kabul etmek 
demek olur. Reddedilmesi gereken anlamı ile batınilik, sadece indi olarak verilen 
batım anlama değer veren ve zahiri iptal davasına kalkışan batıniliktir. Herhalde 
bu anlamda batıni olmayan Kıble ehli lsınaililer de vardır (Karşılaştırınız: Goldziher, 
Le Dognıe et La Loi de l'Islam, Çeviren: Felix Atin, Patis, 1920, S. 205/206). "Yedinci 
batına kadar batın anlam" hadisi, Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri tarafından Tef­
sir-i Safi, 6. mukaddimeden naklen de verilmektedir. 



bir yemlenmesi asla sözkonusu değildir. Burada lmam Ca'fer'in 
(lmam-ı Sadık - H.H.)25 örnek olayına atıf yapılması yeterli 
olacaktır: Bir gün çevresindeki öğrencileri namaz içinde uzun 
süre cezbeli bir sükutu sürdürdüğünü gördüler. lmam şöyle 
buyurdu: 

"Bu ayeti Peyg�mber (S.A.) için işbu ayeti tilavet eden (okuyan) 
melekten duyuncaya değin tekrar etmeyi sürdürdüm. "26 

Demek oluyor ki Kur'an-ı Kerim'in en eski manevi yorumu 
Şii imamlarının öğretilerinden kaynaklanır ve onlar bu yorumu 
kendilerine tabi olan ve kendilerinden öğrenen kişilerle gö­
rüşmeleri sırasında yapmışlardır. Onların manevi_ te'vil ve 
tefsirlerinin ilkeleri de sufiler, tasavvuf erbabı tarafından kabul 
edilmiş, benimsenmiştir. Yukarıda birinci ve altıncı imamlardan 
nakledilen rivayetlere Şirazlı Ruzbehan Bakli'nin (vefatı: H. 
606/M. 1209) büyük tasavvufi tefsirinin önsözünde önemle 
yer verilmiştir.27 Ruzbehan Bakli bu önsözde bizzat kişisel 
tefekkür ve murakkabesinden, iç gözlemlerinden getirdiği 
tanıklar dışında bu yolda kendinden önce gelmiş olan se­
leflerinin ( Cüneyd, Sülemi vs. )28 tanıklıklannı da toplamakta 

25 Oniki İmam Şiiliği'nde, bütün vahyedilen kitapların imamlar katında okluğu 
ve hangi dilden olursa olsun imamların bu kitapları bildiği inancı vardır. Bkz. 
Usıll-i Kafi, V. il, Kitdb-ul-Huccc, 34. bab. 

26 Kaynak gösterilmemiştir. Belki de Şii-İmami kaynaklardan değil, tasavvufi 
kaynaklardan alınmıştır. Nitekim Dr. Süleyman Ateş, Sülcmi ve Tasavvufi Tefsiri, 
İstanbul, 1969, s. 24'te imam Ca'fer-i Sadık'ın bir gün namazda "bayılıp düştüğü", 
sebebi sorulunca "ayeti söyleyenden işittim" cevabını verdiği, Kaşani'nin 
Te'villlt-ül-Kur'an adlı eserinde naklen söylenmektedir. Metindeki hemen aynı 
olan rivayetin kaynağı da tasavvufi bir eser olabilir. Dr. Mübeşşiri Farsça çeviride: 
"Bu olay lmamiyye tariki ile nakledilmemiştir" notunu ekler. 

27 Böylece rivayetlere ikinci elden kaynak gösteri.imiş oluyor. Ancak; Şi'a hakkında 

temel açıklama ve bilgilerin bu mezhebin temel kaynaklarına yollama yapılarak 

verilmesi yerinde olur. Tasavvuf erbabının rivayetleri. her zaman mevsuk sa­
yılmayabilir. 

28 Sülemi (936-1021) hakkında Türkçe'de hkz. Dr. Süleyman Ateş, Sülemi ve Tasawujı 
Tefsiri, lstanbul, 1969. Eserde Ruzbehan Bakli'nin • Ara'is-ul-beylln" adlı tefsirinin 
tamamen Sülemi'den "intihal" sayılabileceği ileri sürülür (s. 224). Cüneyd-i Bağdadi 

37 



ve anmaktadır. H. VI./M. XII. yüzyılda Reşiduddin Meybudi 
vefatı: H. 520/M. 1126) Farsça yazılmış muazzam bir tefsir 

içinde tasavvufi (mystique) tefsir ve te'vili toplamıştır. lbni 
Arabi Okulu'nun mümtaz bir temsilcisi olan Abdurrezzak-ı 
Kaşani'nin "Tevilat" adını taşıyan tefsiri ile birlikte bu üç tefsir 

Kur'an'ın gizemsel irfan yönünü (la qnose mystique) açıklayan 

en ünlü üç tefsirdirler.29 
"Yedi hatmi anlam" hadisi üzerine maalesef kimin olduğu 

bilinmeyen küçük bir şerh vardır (H. 731/M. 1331 tarihli). 
Bu şerhde bu anlamlardan herbirinin seviyesinin bir varlık 

biçimini, bir iç durumu karşıladığı, böylece bu yedi anlamın 

maneviyyat ehlinin derecelerine karşılık oldukları gösteril­
mektedir. Semnani (vefat H. 736/M. 1336) kendi tefsirini 
manevi mertebeleri karşılayan bu yedi anlama göre düzen­
lemiştir.29a 

Dahası da var: Kur'an'm bütününü şerhetmeyen birçok 

feylesof ve mutasavvıf bir sure, hatta özel önem verilen bir 
ayetin (mesela Allah'ın göklerin ve yeryüzünün "nur"u 

oduğunu buyuran ayet veya ayet-ül kürsi gibi)30 hakıykat 

(vefatı: 910) hakkında yine Dr. Süleyman Ateş, Cüneyd-i Bağdadi, Hayatı, Eserleri 
ve Mehtuplan adlı esere (İstanbul, 1970) başvurulabilir. 

29 Dr. Mübeşşiri'nin Farsça çeviriye eklediği not: "Abdurrezzak-ı Kaşani" Fusüs Şerhi, 
"Mendzil-us-Sclirin" şerhi, "LetaiP' adındaki tasavvufi tefsirin yazarıdır. Te'lifat 
(Te'vilat?) adını taşıyan ve Muhyiddin-i Arabi adı ile tanınan kitabı yazmıştır. 
Gölpınarlı, Abdurrezzak-ı Kaşani'nin (1329 veya 1335) Farsça ve nesir şeklinde 
Fütüvvetnamesi ve tasavvuf terimlerine ilişkin bir risalesi olduğundan bahseder. 
(100 Soruda Tasavvuf, İstanbul, 1969) Mübeşşiıi'nin belirttiği gibi, "Te'vilclt" Mısır'da 
Meymeniyye Matbaası'nda 131 Tde lbniArabiTefsiıi adıyla basılmıştır (Gölpmarlı, 
Gülşen-i Raz Şerhi, Bibliyografya kısmı - MEB, 1972). Letaif adlı eseri de İstanbul, 
Selim Ağa, Hüdayi Kitapları, No: 519'da kayıtlıdır (Aynı eser). 

29aDr. Mübeşşiri'nin farsça çevirideki notu: KasdedilenAhmed lbni Muhammed lbni 
Ahmed-i Semnani Ala'ud-devle Ebül-Mekarim-i Biyclbclncki'dir. 959/126l'de 
doğmuştur. 

30 Ayet-ül-Kürsi için bkz: Kur'an-ı Kerim il (Bakara Suresi,) 255. Nür ayeti için 
bkz. 24. Nür suresi, 35. Gerçekten de her iki ayet tevhid ehli için eşsiz birer 
hazinedir. 



üzerinde düşünmüş ve yorumlamıştır. Bunların bütünü dikkate 
değer bir edebiyat oluşturur. Nitekim lbni Sina birçok ayetin 
tefsirini içeren bir tefsir yazmıştır. Örnek olarak Kur'an-ı 
Kerim'in sondan bir önceki suresi olan 113. surenin tefsirinin 
başlangıcını analım: 

"Kul eüzü bi-Ribb-il-felak. (De: Sığınırım tan ağarışının 
Rabb'ine) (1. ayet). Anlamı şudur: Varlık (vücut) ışığı ile yokluk 
(adem) karanlığını giderene, mebde-i evvel, ilk ilke (principe 
primordial) olana, kendi varlığı ile kaaim zorunlu varlık olana 
sığınırım. Bu tan ağarışı ve şafak söküşü, nurun ışıyışı, Rabb'in 
mahz-ı hayr, mutlak iyilik oluşunun tecellisidir. llk niyet, 

ma'kul-i ula (intention premiere) dolayısı ile onun zatı ile kaaim 
oluşunda mündemiçtir. Ondan tecelli ve zuhur eden mevcutların 
ilki, akl-ı evvel (le premiere intelligence) onun tecellisidir. Onda 
şer yoktur, sadece ilk varlığın, akl-ı evvelin nurunun yayılması 
etkisinde ve sonucunda gizlenmiş ve özünden ileri gelen ma­
hiyetin fer'i olan karanlık sözkonusudur." 

Bu birkaç satır, Kur'an-ı Kerim'in manevi tefsirinin nasıl 

ve niçin lsla.m felsefi düşüncesinin kaynaklan arasında yer 
alması gerektiğini göstermeye yeterlidir. Burada ancak bir-iki 
diğer özgün (tipik) örnek verilebilir (Felsefi ve tasavvufi 
tefsirlerin tam bir dökümü henüz çıkarılmamıştır). 

Şirazlı Molla Sadra'nın (vefatı: H. 1050/M. 1640) anıtsal 

eserinde Şii ve irfani tefsirin bir örneği belirlenmektedir ki, 

bu eser bütünü ile ancak bazı Kur'an surelerini yorumlamakla 
birlikte, büyük boyda yediyüz sayfadan da az yer tutmakta 
değildir. Çağdaşı ve Molla Sadra gibi Mir Damad'ın31 bir 

31 Mir Muhammed Bakır lbni Muhammed-i Esterabadi, Safevi devrinin tanınmış 
bilgin ve feylesoflanndandır. "Mir Damad" diye anılır. Esterabad'da doğmuş, 
Meşhed'de tahsil etmiş, Isfahan'da öğretmiştir. Çağdaşlan arasında çok saygın bir 
yeri vardı. Kendisinden ders alanlardan en iinlüsii büyük feylesof Sadruddin-i 
Şirazi'dir (Molla Sadra). Farsça şiirler söylemiş, ilmi ve felsefi eserlerini Arapça 
yazmıştır (Dr. Rızazade Şafak Tarih-i Edebiyyat-i lran, Tehran, 1342, s. 404). 

39 



öğrencisi olan Seyyid Ahmed-i Alevi de Farsça bir felsefi tefsir 
meydana getirmiştir (Henüz basılmış değildir.) Ebul-Hasen 
amilI- lspahani (vefatı: H. 1138/M. 1726) "Mir'at-ul-Envii.r" 

adını taşıyan (Nurlar Aynası) ve Şii irfanı çerçevesinde 

Kur'an-ı Kerim'in bütün tefsir ve te'villerini ve yazarın bu 

konudaki düşüncesini içeren bir te'vil külliyatı telif etmiştir. 

Şeyhi Okulu da ayet ve surelerin yine oldukça çok sayıda 
tefsirlerinin meydana gelmesine yol açmıştır.32 

Günümüzde lran'da Şeyh Muhammed Huseyn-i Tebate­
bai'nin telif ettiği büyük tefsir de burada anılabilir.33 

XIX. yüzyılın başlangıcından başka bir Şii din felsefecisi 

(hakim-i ilahi, theosophe) Ca'fer-i Keşfi manevi tefsir ve te'vilin 
görev ve ödevini belirlemeye uğraşmıştır. Yazar genel olarak 
tefsir ve te'vilin (l'hermeneutique) üç derecesi olduğunu 
açıklar: Tefsir, te'vil ve tejhim. Tefsir; kelimenin dar anlamı ile 
lafzın (söylemin) yine lafza bağlı kalınarak yorumudur. Da-

32 Seyyid Muhammed Huseyn-i Tehatebat, son iki yüzyılda Oniki İmam Şiiliği içinde 
meydana gelen Kerimhaniyye ve Şeyhiyye hareketlerinin bazı nazari noktalarda 
ve yorumla ilgili konularda lsna-Aşeriyye mezhebinden ayrıldığım, bu sebeple 
bunlan ayn mezhep saymadığını ileri sürmektedir (Şi'a der lslam, s. 40). Türkçe'de, 
"Şeyhilik" hakkında bkz. Gölpınarlı, 100 Soruda Türkiye'de Mezhepler ve Tarikatler, 

İstanbul, 1969, s. 160 vd. (Soru: 55 vd.). Burada verilen bilgiye göre Şeyhilik 
1752 yıllarında doğup 1827'de Hicaz'da ölen Şeyh Ahmed-i Ahsa'i'ye atfolunur. 
Tarikan geliştiren, 179l'de Reşt'de doğup 1843\e Kerbela'da ölen Kazım-ı Reşti'dir. 
Kazını-ı Reşti'nin ölümünden sonra tarikat ikiye aynlınış, Hacı Muhammed Kerim 
Han'a tabi olanlar (vefatı: 1871), Ayetullah Tebatebat'nin de belirttiği gibi, bazı 
garip inançlarına rağmen "Ehl-i Kıble" dışına çıkmamışlar, Ali Muhammed-i 
Şirazi'ye (Bab) tabi olanlar (Babtler) böyle olmamış, bu koldan türeyen Ezeli ve 
özellikle Bahailer ise tamamen İslam dışına çıkarak ayrı bir dini cemaat oluş­
turmuşlardır. 

33 Tefsirin adı "el-Miz.an"dır (Tefsir-ul-Mizan). Arapça aslı yirıni cilt olup Farsça'ya 
çevirisi 40 cilt olarak yayımlanmıştır. Dr. Mübeşşiri, Corbin'in burada allame 
merhum Mirza Mehdi-i Aştiyant'yi anmasının da yerinde olacak itliğini, bu zatın 
önemli bir feylefos olduğunu belirtir. Hicri 1307'de doğup otuz yıl kadar önce 
(hicri: 13 72) vefat eden Aştiyani'nin yetmiş kadar eseri vardır. Molla Sadra'nın 
"Es/iir"ına Arapça haşiye ve Farsça şerh yazmış, Şadruddin-i Konevt'nin 
"Miftiih-ul-gayb" adlı eserini de şertetmiştir (Ferheng-i Mu'in). 

40 



yanak olarak da lslami şer'i ilimleri alır (Les sciences islamiques 
canoniques). Te'vil ise (kelimenin kökeni, etimolojik anlamı 
bakımından bir nesneyi aslına; ilk şekline götürmek, indir­
gemek demektir )34 manevi bir irşadı, ilahi bir ilhamı dayanak 
alır. Bu henüz orta derecede ilerlemiş olan feylesofların 
mertebesidir. Tejh.im (sözlük anlamı ile "anlatmak", yorumun 
en yüksek biçimi) ilahi bir kavrayış işlemini, Allah'ın aynı 
zamanda hem özne, hem konu, hem gaye veya hem kaynak, 
hem vasıta, hem hedef olduğu bir ilhamı dayanak alır. Bu 
felsefenin en üst mertebesidir. Çünkü yazanınız -ki önemli 
nokta da buradadır- felsefe okullarını da Kur'an-ı Kerim'in 
manevi tefsirinde olduğu gibi bu anlayış derecelerine göre 
sıralar. Tefsir ilmi felsefeden nasip almamıştır ve hakıykate 

nispetle Peripatetikler'in (Meşşaiyyun) felsefesine karşılıktır. 
Te'vil ilmi Stoacı feylesofların (Hikmet-ul-Revak) felsefesinin 
mukabilidir, çünkü bu; perde arkasında bir ilimdir (Perde: 
Hicab, revak-Islam'da Stoacı felsefenin nasıl anlaşıldığını ta­

mamiyle gösterecek bir araştırma henüz yapılmamıştır ve 
yapılmaya muhtaçtır).35 

Tejh.im ilmi veya müteali te'vil (hermeneutique transcen-

34 Te'vil: "Bir nesneyi bir nesneye red ve irca' etmek manasınadır. Te'vil-ül-Kelam 
merci-i kelamı tedebbür ve taharri ve takdir ile tefsir eylemekten ibarettir. Te'vil 
rücu manasına olan evl'den me'huzdur. Pes indelmüfessirin bir Ayet-i Keriıne'nin 
manasını bir nesneye irca' ile beyan eylemekten ibarettir.' Bazıları "evvel" lafzından 
me'huzdur dediler. Buna göre te'vil; kelamı evveline sarf ve irca' eylemekten ibaret 
olur. Bazıları hükın ve siyaset manasına olan iyaletden me'huzdur dediler". (Kamus 
tercümesi, Te'vil maddesi). Yine burada "tefsir" ile "te'vil"in farkı belirtilmektedir: 
"Te'vil vücüh-i muhtelifeye muhtemil olan ayette olur". Ayetlerin sımnı, örtülü 
anlamlan belirtmek için yapılır. Şu halde tefsir zahiri anlam için de sözkonusu 
olur. Te'vil ise batıni anlamlan belirtmek için yapılan tefsirdir denebilir. Farsça 
çeviride Dr. Mübeşşiri Keşfi'den daha önemli kaynaklara başvurulabileceğini 
söyler ve "tefsir ve te'vil" hakkında bazı kaynaklardan nakiller yapar. 

35 Stoa "revak" anlamındadır. Aristoteles felsefesinin, Aristoteles'in derslerini 
yürüyerek vermesinden ilham alınarak adlandırılışı gibi, Zenon'un derslerini 
verdiği yer gözönünde tutularak onun kurduğu felsefe okuluna da Stoacılık 
(Revakıyye, Stoizismus) denmiştir. 

41 



dante) ise işrak hikmetidir (Hikmet-ul-işrak veya hikmet-i 

maşnkiyye). Suhreverdfnin ve Molla Sadra-i Şirazi'nin hik­
metidir. 

6. Yukarıda (5) numarada anılan yazan belirsiz ve "yedi 

hatmi anlam"a ilişkin risale, başlangıçtan itibaren Şii imamları 

tarafından ifade edilen tefsir ve te'vile nüfuz etmemize yardımcı 

olmaktadır. Fakat şu sorular ortaya çıkmakt;ıdır: Ebedi ha­

kıykate, vahyi,ı. bildirdiği gerçeğe nispetle belirli bir dilde ve 
belirli bir zamanda vahyedilmiş kutsal metnin ilişkisi nasıl 
açıklanmalıdır ve vahy süreci nasıl telakki edilmelidir? 

Mistik ilahiyyat felsefesinin (theosophe, iıfani feylesoO bu 

sorunları nasıl bir ilişkiler bütünü ve koşullar içinde nazara 

aldığının düşünülmesi, lslam topluluğunu III. hicri (IX. miladi) 
yüzyılda saran ve çalkantılı bir durum yaratan; mu'tezili 
öğreticisine yolu aşılmış bulunan gürültülü tartışmanın onlarca 

nasıl görüldüğünü sezmemize yardımcı olur. Kur'an yaratılmış 

mıdır, mahluk mudur? Yoksa yaratılmamış, öncesiz midir? 

Mu'tezili ilahiyyatçılanna göre Kur'an mahluktur, yaratılmıştır 

(Karşılaştırınız: Aşağıda III, 2, B). Halife Me'mün bu öğretiyi 
kabule zorladı. "Geleneğe bağlı kalan" (Orthodoxe) Müslü­
manlar takibat ve baskıya göğüs germek zorunda kaldılar. 
On beş yıl kadar sonra Halife Mütevekkil durumu onlar lehine 

aksine çevirdi. Mistik ilahiyyat felsefecisine (mutasavvıf 

feylesof, hikmet-i ilahiyye hakimi, theosophe mystique) göre 

ise burada yanlış konmuş bir sorun vardır. Karşı karşıya 
konmuş mahluk ve gayıimahluk (yaratılmamış) terimleri aynı 
gerçekler düzeyini hedef almazlar; bu sorun da tamamen bu 
ikisi arasındaki gerçek ilişkiyi kavrayabilme yeteneğine 

· b�ğlıdır: Tanrı sözü ve insan sözü (ilahi kelam ve beşeri kelam). 

Yazık ki ne şu veya karşı tarafı tutan iktidarın, ne de bu tar­

tışmaya girişen cedeli ilahiyyatçılann bu sorunun üstesinden 
gelebilecek yeterli felsefi donanımları vardı. Büyük kelamcı 
Ebul-Hasen el-Eş'aıi'nin bütün gayreti "nasıl diye sormaksızın" 

42 



iman etmeye yöneliyordu. 
Batı anlamı ile feylesof ve Batılı eleştiri karşısında irfani 

feylesofun durumu da kelam ilahiyyatçılarmdan (karşılaştı­
rınız: aşağıda Ill) daha iyice değildir. 

Batı felsefesi onu manevi te'vilden vazgeçip tarihi tenkid 
gözü ile olaylara bakmaya yöneltmek istediğinde, aslında onu 
yabancısı olduğu bir alana çekmek istiyor demektir, ona 
şüphesiz bir çağdaş Batı felsefesinin başlangıç ilkelerini elde 
etmekle sonuçlanacak olan, ne var ki onun felsefesine de 
yabancı düşen bir bakış açısı kabul ettirmek istiyor demektir. 
lki tipik düşünceyi ele alalım: Birisi mesela Peygamber (S.A.) 
çevresini, eğitim şartlarını, dehasının biçimini gözönünde 
tutarak anlamaya çalışmaktadır. Diğeri de felsefenin, tarihinin 
boyunduruğunda olmasını ifade eder: Gerçek nasıl tarihidir? 
Tarihi bir açıklama bulabilir ve tarih nasıl gerçek olur? Gerçek 
ile, "hakk" ile tarih ilişkisi nedir? 

Birinci düşünce karşısına irfani feylesof kendi nübüvvet 
öğreticisinin irfan, marifet anlayışını koyacak, böylece ilahi 
kelamın insan diliyle ifadesini açıklamaya çalışacaktır. Irf ani 
tefsir ve te'vil (hermeneutique) peygamberlik ve özellikle Islam 
Peygamberi'nin (S.A.V.) oigusunu anlamaya çalışırken, 
Peygamber'in kendi "çağ"ı ile ilişkisinin değil, tebliğinin zuhur 
ettiği ebedi kaynak ile ilişkisinin, kutsal metni ondan alarak 
tebliğ ettiği ebedi kaynak ile ilişkisinin, kutsal metni ondan 
alarak tebliğ ettiği vahy ile ilişkisinin biçim ve niteliği üzerinde 
düşünür. lkinci düşünceye gelince, (historicisme) (tarih­
selcilik)36 görüşünün içinde kalakaldığı bu ikilem dilemme 
karşısına da irfani feylesof şu mülahazayı getirir. Ebedi iz, 
Kur'an-ı Kerim'in hakıykati, logos veya ilahi kelamıdır 
(Kelam-ul-Hakk). Bu ilahi kelam da zatı ile kaaim, vacib-ul 
vücud olan ilahi zattan soyutlanamayıp önü ve sonu olmayan 

36 "Tarihselcilik" için mesela bkz. TDK. Felsefe Sözlüğü, Ankara, 1979. 

43 



ebediyyette onunla birliktedir. 
Şüphesiz bu düşünceye karşı da şu itiraz yöneltilecektir: 

Bu durumda sadece ebedi olaylar (zaman dışı olaylar -H.H.) 
sözkonusudur. Fakat olay kavramı bertaraf edilmiş olmuyor 

mu şu halde? lbrahim (A.S.) ve Musa (S .A.) henüz varlık 

alemine gelmeden önce, onlara nispet edilen söz ve davra­
nışlardan, mantıksızlığa düşmeksizin ne anlaşılabilir? Aynı 
yazar bu tür bir itirazın tamamiyle bir yanılsamaya dayandığı 
şeklinde bir cevap vermektedir (Yedi Batıni Anlam Risalesi'nin 
adı bilinmeyen yazan - H.H.). Çağdaşı olan Semnani de teknik 

açıdan (Kur'an-ı Kerim'in 41. suresinin 53. ayetine dayana­

rak)37 "afaki zaman", nesnel (objektiO dünya zamanı, niceliksel 
(kemmi quantitatiO zaman, türdeş (homogene) ve olayların 
dış tarihsel akışını kesintisiz zaman ile; enfüsi zaman ruhun 
iç aleminin zamanı, saf ve öz niteliksel (keyfi, qualitatiO zamanı 
ayırmaktadır. Bu zaman türlerinden birinden veya ötekinden 

söz edilişine göre artık "önce" ve "sonra"nın da anlamları 

tümüyle özdeş olmazlar. Gözlenen ve deneylenen tarihsel akış 
dizisi içindeki olaylar türünden bir dış gerçekliğe sahip ol­
maksızın da tamamiyle gerçek olan olaylar vardır. Yine yukarıda 
(5) numara altında anılan Seyyid Ahmed-i Alevi (H. XI/M. 
XVII. yüzyıl) bu sorun ile karşılaştığında, suretlerin (formes) 

artlarda gelişleri düzeninin yerine eşzamanlılıkları (simul­
taneite) düzeninin geçtiği bir ebedi kuruluş (structure) te­

lakkisine varmaktadır. Bu telakki içinde zaman mekanla 
birleşmekte, zaman mekan olmaktadır. Bu düşünürler suretleri 
zaman içinde algılamaktansa mekan içinde algılamayı yeğ­
lemektedirler. 

7. Yukarıdaki mülahazalar manevi anlamı ortaya koymak 

için yapılacak şerhler için hareket noktası olan kavrama ve 

3 7 Fussilet suresi 53. ayette "afak" da ve "enfüs" de ilahi ayetlerin gösterileceği beyan 
buyurulur. 

44 



anlama yöntemini aydınlığa çıkarmaktadır. Bu yöntem "te'vil" 
terimi ile en iyi ifadesini bulur. Genel olarak Şiiler ve özellikle 
lsmaililerin tabiatiyle ve baştan beri te'vilin büyük üstadları 
olmaları gerekiyordu.38 Te'vil yönteminin alışılagelen düşünce 

tarzımıza aykırılığı kabul edildiği ölçüde dikkatimizin de 
artması gerekir. Te'vilin evren şeması gözönünde tutulduğunda 
ileri sürülen görüşlerin de bu şema içinde yapay ve iğreti 
durmadıkları görülecektir. 

"Te'vil" kelimesi "tenzil" (indirme, vahyetme) kelimesi ile 
birlikte, karşı anlamları ile birbirlerini tamamlayan bir terim 

ve kavram ikilisini oluşturur. "Tenzil" hususuyle mevzu' dini, 

kurallar getiren ve düzenleyen dini (religion positive), melek 
tarafından peygambere aktarılan vahyin lafzını, söylemini ifade 
eder. Bu vahyi Yüce Alem'den indirmek demektir. Te'vil ise 
aksine bir tutumla aslına götürmek, sonuç olarak bir metnin 
asıl ve gerçek anlamına varmak demektir. Bir nesneyi aslına, 

kökenine götürmektir. Şu halde te'vili uygulayan bir kimse, 

tebliğ edileni dış görünüşünden (exoterique, zahir) çevirerek 
gerçeğine, "hakıykat"ine döndürmüş olur (Karşılaştırınız: 
kelii.m-ı pir, pir'in, mürşidin sözü - H.H.) . Deruni ve manevi 
şerh ve tefsir olarak te'vilin anlamı budur. Anlam çıkarma 
CT'exegese) düşüncesinde bir rehber mürşid (l'exegete, Şiilik'te: 

lmam) düşüncesi de bulunmaktadır. Yine anlam çıkarma, 

istihrac (l'exegesis) düşüncesi altında bir hurüc, bir çıkış 
(exode), bir "Mısır'dan çıkış" fikri de kendini belli eder ki 

38 Yine tekrarlayalım: Önemli olan özgün ve parlak bir felsefi düşünce ortaya atıp 
gerçekten uzaklaşmak, "yaldızlı ve süslü sözler" bularak valıy kaynağından kesilınek 
değil, zahir anlaını ile çelişmeyen banın gerçekleri bulmaktır. Zahiri anlam ardındaki 
batıni anlamı söylemesine izin verilen ve ancak "mutahhar" olanlardır (56. vakıa 
suresi, 79. ayet). Yoksa vahy kaynağına düşman olanların yaldızlı sözleri (En'am, 
112), tefsir adı altında ileri sürülür. Ehl-i beyt imamlarının değil de, "batın"ı; zahir 
anlamı reddetme anlamına alanlann yorumlan ne kadar parlak görünürse görünsün, 
ihtiyatlı davranmak gerekir. "Sakaleyn" hadisine uyarak Kur'an-ı Kerim'e 
"Kur'an-ı natık" ile birlikte uyan, sapıklıktan kurtulmuş olur. 

45 



mecazın dışına çıkmak, lafzın köleliğinden kurtulmak, zahiri 
görünüşün esaret ve sürgünden, zahir batısından kurtulup 
asıl düşünce, (maksud H.H.) gizli anlam doğusuna (maşrık 
-H.H.) yönelmek demektir. 

lsmaili irfanına göre (gnose ismaelienne) te'vilin kemali 

yeni bir manevi doğuştan ayrılamaz (Viliidet-i ruhaniyye), 

te'vilde tam olgunluk, yeni bir manevi doğuşa bağlıdır. Me­
tinlerin şerhi, ruhun inşirahı (l'exegesis) olmaksızın mümkün 
değildir.39 lsmaili irfanı te'vili yine mizan (Balance) ilminin 
bir uygulaması olarak da görür. Bu görüş açısından Cabir lbni 

Hayyan'ın4° eski kimya (alchimie) yöntemi te'vilin bir uy­

gulamasından ibarettir: Zahiri gizlemek ve gizliyi açıklamak. 
Diğer kelime ikilileri de bu alandaki terimler için anahtar 
kelimelerdir. Mecaz, dışyüz ve benzetme demektir. Oysa 
hakıykat gerçekliği olan doğruluk, doğru olan gerçeklik de­
mektir. Şu halde metinden çıkarılacak manevi anlam mecaz 

demek değildir. Bizzat laf z (söylem), ibare fikrin, öz anlamın 

(idee) mecazıdır (metaphore). Zahir "exoterique"dir, görünen 
anlamdır, lafzi açıklık, beyandır, şeriattir, Kur'an-ı Kerim'in 
maddi, elde tutulur metnidir. Batın ise gizli olandır, 
"esoterique"dir (Yukarıda N. 2/son). Nasır-ı Husrev'den ak­
tarılan metin, bu ikili kutuplaşmayı mükemmel bir şekilde 

ifade etmektedir. 
Kısaca söylemek gerekirse, şu üç kelime ikilisinde, şeriat, 

hakıykat ile, zahir batın ile, tenzil te'vil ile anılmaktadır ve bu 
kelimeler arasındaki ilişki, simge (symbole) ile simgelenen 
(symbolise) ilişkisi demektir. (Bu kelimelerin, Fransızca'da 
birçok karşılıkları olduğundan Arapçaları ile anılmaları daha 

uygun görülmüştür.) Bu katı karşı karşıya koyuş bizi (simge) 

39 Belki de "Sadrın şerhi" demek daha doğru olur. İnşirah suresine bakınız. 

40 Cabir tbni Hayya.n tmam-ı Sadık'm öğrencilerinden olup, imamdan öğrendikleri 
ile kimya ilminin ilerlemesinde büyük hizmeti olmuştur. 

46 



ve allegorinin talihsiz karıştırılmasına karşı güvenceli kılabilir. 
Yukarıda bu karıştırmaya değinilmişti (N. 2). Allegori; ge­
nellemeler ve soyutlamalar sonucunda varılan az veya çok 
yapay bir tasvirdir. Bu genellemeler veya soyutlamalar yalnız 
bu allegori ile değil, başka yollar ile de belirlenebilir. Sembol 
(simge) ise simgelenenin mümkün olan yegane ifade vasıtası 
demektir. Diğer bir deyişle burada simge, yakını olduğu ta­
nımlananın tek ifadesidir. Bu ifade hiçbir zaman bir defada 
kesinlikle ve tamamen çözülmüş olmaz. Simgesel algılama 
(timsali idrak, la perception symbolique) doğrudan doğruya 
verilerde duyumsanır ve lafzi olanlarda bir değişime yol açar, 
onları saydamlaştırır, altlarındaki anlamlan sezilebilir kılar. 
Bu şekilde gerçekleştirilen bir saydamlık elde edilmedikçe 
bir kavrayış ve anlayış düzeyinden diğerine geçiş de 
imkansızdır. Buna karşılık da aşamalı olarak yükselen bir 
görünüm içinde kademelenmiş bir evren çokluğu olmaksızın 
simgesel açılama da (l'exegese symbolique) görev ve anlamını 
yitirir ve ortadan kalkar. Yukarıda buna da işaret olunmuş idi. 
Şu halde simgesel açılama evrenlerin, dünyaların birinin diğeri 
ile simgelendiği bir ilahi felsefe, hikmet-i ilahiyye (theosophie) 
gerektirir: Duyumsananm üzerindeki (suprasensible) manevi 
alemler, macrocosmos veya homo maximus (insan-ı kebir) ve 
microcosmos.41 Yalnız lsmaili ilahiyyat felsefesi değil. Molla 
Sadra ve onun okuluna mensup feylesoflar da bu "timsali 
suretler" (formes symboliques) felsefesini övgüye değer bi­
çimde geliştirmişlerdir. 

Şunu da eklemek gerekir: Te'vili tamamlayan düşüncenin 

41 Makrocosmos: Kainat, evren anlamınadır. insan da Şeyh Gaalib'in "Hoşça bak 
batına kim zübde-i alemsin sen/Merdüm-i dide-i ekvan olan ademsin sen" diye 
ifade ettiği anlayış veya Emir-ül-Mü'minin'e atfedilen "Sen kendini küçük bir 
nesne, cirm-i sagıyr sanırsın, oysa sende Alem-i Ekber (macrocosmos) gizlidir" 
beytinin ifade ettiği anlayış içinde, "mikrocosmos"dur. Metindeki homo maximus 
(insan-ı kebir) terimleri, bazı felsefi dünya görüşlerinde evrenin "makroant­
hrophos" (büyük insan) sayılışım ifade eder. 

47 



gelişme seyri ve varsaydığı, varlığını gerekli gördüğü idrak 
biçimi; genel bir manevi kültür ve felsefe türü ile birliktedir. 
Te'vil imgeleme bilincinin (conscience imaginative) kulla­
nılmasını, harekete geçirilmesini gerektirir. lşraki feylesoflarda, 
özellikle Molla Sadra'da bu bilincin seçkin görevinin ve irfan 
açısından değerinin kuvvetle belirlendiği görülür. Yalnız 
Kur'an-ı Kerim değil, aynı zamanda Kitab-ı Mukaddes de bizi 
şu çözümlenip parçalarına ayrılmaz (irreductible) olgu ile 
karşılaştırır: Kur'an-ı Kerim ve Kitab-ı Mukaddes üzerinde 
düşünerek okuyanlar için, metin görünürdeki anlamından 
başka anlamlar da gösterir. Burada zihnin yapay bir kurgusu 
değil, bir idrak hamlesi sözkonusudur. Bu idrak de bir sesin 
veya bir rengin algılanması gibi parçalanmaz bir idraktir. 42 

Bizzat kendi de lbni Sina tarafından verilmiş olan örneği 
geliştirmiş olan Suhreverdi'nin kıssalanndan başlanarak, lran 
edebiyatının büyük bölümü, tasavvufi destanlar, lirik şiirler 
de aynı durumdadır. Şirazlı Ruzbehan'm Aşıkların Yasemin'i" 
adlı eseri varlıkların güzelliğinin peygamberane anlamını, 
duyumsanan, duyularla algılanabilen suretlerin temel ve 
kesintisiz bir "te'vil"ini tabii ve kendiliğinden bir biçimde 
uygulayarak kanıtlar. 43 

42 Maddi nesnelerden duyu organları yolu ile edinilen ilk tam algı parçalanmaz 
ve çözümlenmez bir algıdır. Burada da manevi anlamın birden kavranışı bu tabii 
algılamaya (idrak) benzetiliyor. 

43 Sal'di-i Şirazi'nin: 

48 

"Berk-i derahtdn-i sebz der nazar-i huşyar 
Her varaki defterist ma'rifet -i Gird gar" 

beytini haurlatıyor (Akıllı olanın gözünde ağaçların yeşil yapraklan Allah'ı bilme 
kitabının sayfalandır). Ruzbehan Bakli-i Şirazi'nin "Ebhar-ul-Aşıkıyn" adlı eseri, 
H. Corbin ve M.Mo'in tarafından yayımlanmıştır: Abhar al'-Ashigin (Le Jasmin 
des Fidtles d'Amour) ed. H. Corbin and M. Mo'in, 1958 (bkz. Islamic Philiso phy 
in Cantemporary Persia: A Survey of Activity During the Pası Two Decades, by Seyyed 
Hossein Nasr, Research Monograph No: 3, Middle East Center University of 
Utah. Salt Lake City, Utah, 1972). 



Ruzbehan'ı anlayan ve simgenin (symbole) "allegorie" 
olmadığını bilen birisi, İranlı okuyuculardan bir çoğunun, 
mesela Ruzbehan'm büyük hemşehrisi Şirazlı Hafız'm şiir­

lerinden tasavvufi (mystique) bir anlam duyduklarına artık 

hayret etmeyecektir. 

Bu mülahazalar oldukça kısa olsalar da yine de Kur'an-ı 

Kerim metninin nasıl bir kavrama ve telakki düzey ve orta­

mında ele alındığını gösterdiğinden, Kur'an-ı Kerim'in lslami 

felsefe düşüncesine katkısı sezdirmeye yarayabilirler. 
Kur'an-ı Kerim ayetlerinin de felsefi bir açıklama ve tasvirde 

katkısı ve dahli olabiliyorsa, bu bizzat lslami irfan ve marifet 

öğretisinin de (gnoseologie) nübüvvet öğretisine prophe­

tologie) girmesindedir (bkz. aşağıda il) ve Batı'da köklerin 

Latin Skolastiki'ne kadar götürebildiğimiz metafizik alandaki 
laikleşme sürecinin (laicisation metaphysique) lslam'da 
meydana gelmemiş olmasındandır. 

lmdi, bu felsefenin "peygamberane" (prophetique, yalvaçça) 

niteliği işbu kaynaktan beslenmişse; gerekli teçhizatı, donanımı 

yönünden de canlandırdığı ve özgün bir gelişim süreci verdiği 

bütün bir geçmişin mirasçısıdır. Bu geçmişin temel eserleri 

de ona birçok çevirici nesillerinin çalışmaları sonucu akta­
rılmıştır. 

2. Çeviriler 

Burada temel önem taşıyan ve kültür olgusu sözkonusudur. 
Bu olgu, Batı'da ve Doğu'da önceliklerin bütün kültür kat­
kılarının insanlığın yeni manevi hayat ocağı olan lslam ta­

rafından özümlenmesi olarak tanımlanabilir. Muazzam bir 

dolaşım kendini göstermektedir: lslam eski Yunan'ın kültür 

mirasını benimsemekte (ki bu miras mevsuk eserler yanında 

yazarlara isnad edilen mevsuk olmayan eserleri de ihtiva eder), 
bu mirası XX. yüzyılda Toledo'daki Çevirmenler Okulu'nun 

49 



çalışmaları sayesinde Batı'ya aktarmaktadır. 
Yunanca'dan Süryanca'ya, Süryanca'dan Arapça'ya, Arap­

ça'dan Latince'ye yapılan bu çevirilerin kapsamı ve sonuçları 

Mahayanist Buda dini metinlerinin44 Sanskrit dilinden Çince'ye 

çevrilmeleri ile veya XVI. ve XVII. yüzyıllarda Ekber Şah'm 

cesaretli ıslahat hareketinin sevki ile45 Sankritçe'den Farsça'ya 

yapılan çeviriler ile karşılaştırılabilir. 

lki çalışma ocağı birbirinden ayrılarak belirtilebilir: 
1) Bir yandan Süryanilerin meydana getirdikleri özel eser, 

Sasani Iran lmparatorluğu'nun batısında ve güneyindeki Arami 

halk toplulukları içinde tamamlanan çalışma vardır. Bu çalışma 

özellikle felsefe ve tıp üzerinedir. Fakat Nasturilerin mesih 

(christ) öğretisi ve şerhdeki çalışmaları da (Origene'in Edesse 
Okulu üzerinde etkisi)46 mesela Şii imamet öğretisi üzerine 
bir incelemede görmezlikten gelinemez.47 2) Süryanilerin bu 

çalışmaları yanında bir de Yunan-Doğu geleneği olarak ad­

landırılabilecek olan ve Sasani lmparatorluğu'nun kuzeyi ile 

doğusunda cereyan eden çalışmalar vardır. Bu çalışmalar kimya 

(eski kimya, alchimie) astronomi, felsefe ve tabiat bilimleri 
üzerinedir. Bu geleneğe mensup dünya görüşünün (Wel­
tanschauung) bir parçası olan "gizli ilimler" de, bu ilmi ça­

lışmalara dahildir. 

44 Mahajane Budizmi, Buda'yı iliihi bir varlık haline getiren bir Budizm dalı olup 
Kuzey Budizm'i diye de adlandırılır. Kuzey Hindistan, Tibet, Orta Asya, Çin, 
Kore veJaponya'da yayılmıştır. En önemli dini metni Mahawastu'dur. 

45 Gerçekte bir "Islahat" hareketi değil, siyasi amaçlarla yapılan bir tür yeni din 
kuruculuğudur, yani bir "ifsadat" hareketidir. Özellikle lsliim ve Hindu dini 
uzlaştırılmaya çalışılmış, 1605'te Ekber Şah'ın ölümü ile bu kötü amaçlı ve 
yetkisizce girişilen hareket de yıkılmıştır. 

46 254'te ölen Origenes lskenderiyelidir. Çağında ve IV. ve V. yüzyıllarda oif ani ve 
Platon felsefesinden etkilenen görüşleri ile çok etkin bir iliihiyyatçı olarak gö­
rülmüş, 553'de fikirleri Korsil'ce "batıl" sayılmıştır (Bertholet/Goldammer, 
Wôrterbuch der Religionen). 

47 Ancak karşılaştırma yapılabilir. Yoksa imamet öğretisinin bizzat imamlardan 
değil, bunlardan kaynaklandığı ileri sürülemez. 

50 



1. Süryanilerin, Müslüman feylesofların Yunan felsefesini 
ileticiler olarak üstlendikleri rolü anlayabilmek için hiç değilse 
kısaca Süryani dili kültürünün ruhu, tarihi, zayıf noktaları 
hakkında bilgi vermek gerekir. 

Edesse'deki (Urfa) ünlü "Persler Okulu" imparator Jovien'in 
Nisibe48 kentini İranlılara terk ettiği sırada kuruldu. (Bu kentte 
Yunan felsefelerinin Süryanca'ya ilk çeviricisi olarak Probus 
görünecektir.) 489 yılında Bizans İmparatoru Zenon Nasturi 
eğilimleri dolayısı ile okulu kapatır. Bunun üzerine Nasturi 
mezhebine sadık kalan üstad ve şakirdler Nusaybin'e sığındılar 
ve orada başlıca bir felsefe ve ilahiyyat merkezi olan yeni bir 
okul kurdular. Ayrıca Sasani Hkümdarı Husrev Enüş-Revan 
(Nüşrevan) (521-579) Gonde-Şahpur'da (Cündişapur), lran 
lmparatorluğu'nun güneyinde üstadlarının birçoğu Süryani 
olan bir okul kurdu. ( Çok sonraları Halife Mansur Conde­
Şahpur'dan Tabib Georges Baht-Yeşü'yu getirecektir. 529 
yılındaJustinien'in Atina Okulu'nu kapattığı ve son yedi Yeni 
eflatuncu (Neoplatonicien) feylesofun lran'a sığındığı gö­
zönünde tutulursa, Hicret'in (M. 622) arefesinde Doğu 
dünyasının felsefe ve ilahiyyat durumunu etkileyip belirleyen 
kimselerin daha o tarihte belirli bir sayıya ulaşmış olduğu 
anlaşılacaktır. 

Bu döneme hükmeden büyük ad Raş Aynalı (Resul-aynlı) 
Sergius'tur (Vefatı: İstanbul, 536). Engin bir etkinliği olmuş, 
bizzat yazığı eserler dışında bu Nasturi sahibi Galien'in 
(Calinus) eserlerinin büyük bir kısmını ve Aristoteles'in 
mantıka ilişkin eserlerini Süryanca'ya çevirmiştir. Diğer yandan 
dönemin monophysite (monofizit, jacobite, Yakubi) Süryani 
yazarları49 arasında Büd (Kelile ve Dimne'nin çeviricisi), 

48 Nusaybin, bkz. Y. Kumeyr, lsldm Felsefesinin Kaynakları, çeviren: E Olguner, 
İstanbul, 1976, s. 157. 

49 Monophysitismus: Hazreti lsa'da (A.S.) yalnız ilahi mahiyet gören ve 451 yılında 
Chalkedon Konsili'nce reddedilen öğreti. Jakob Baradai'nin (Baradaeus) ön-

51 



Ahüdemmeh (vefatı: 575) sonra Severe Sebokht (ölümü: 667), 
Edesseli (Urfalı) Yakub (Jacques d'Edesse, aşağı yukarı 
633-708 yıllarında), "Arapların Piskoposu" "Georges"un 
(Circa) (vefatı: 724) adlarım anmak gerekir. 

Süryani yazar ve çevirmenlerinin başlıca ilgilerini çeken; 

mantık dışında İranlı Pavlus'a Sasani Hükümdarı Enüş-Revan'a 
bir mantık kitabı ithaf etmiş idi), bir felsefe tarihi tarzında 
düzenlenmiş vecizeler derlemeleri idi. Platon'un öğretisinin 
ruh görüşünün güçlü etkisi altında olduklarından Yunan 
hakimleri ve özellikle Platon (Eflatun) onlar katında Doğu 

zahitlerinin simaları ile karşılaşıyordu.* Bu da şüphesiz 

lslam'ın "Yunan peygamberleri" hakkında düşüncesi üzerinde 
etkisiz olmamıştır (Bkz. yukarıda 1, 1, prog. 3). Bu telakki 
de Yunan hakimleri de ilhamlarını "nübüvvet nurları oda­
ğından" almakta idiler. 

Bu Yunani-Süryani geleneklerin ışığında hicri üçüncü yüzyıl 

başından itibaren oluşan büyük çeviri girişimi de bir yeni çığır 
olmaktan çok, aynı düşüncelerin etkisi altında, fakat daha 
kapsamlı ve yöntemli biçimde önce girişilen hareketin sür­
dürülmesidir. Yine lslam öncesinden beri Arap Yarımadası'nda 
hemen tümü Goiıde-Şahpur (Cündişapur) çıkışlı ve oldukça 
yüksek sayıda Nasturi hekimleri vardı. 

Bağdad H. 148/M. 765'te kurulmuş idi. 217/832'de Halife 
el-Me'mün "Bilgelik Evi"ni (Beyt-ıtl-hikme, Hikmet Evi) kurdu. 
Yönetimini de Yahya lbni Masüyeh'e verdi (Vefatı H. 243/M. 
857).50 Onun hedefi de ünlü ve verimli Huneyn lbni İshak 

derliğinde, Sıiryani monofizit Yakubi Kilisesi meydana gelmiştir (Vefatı: 578) 
(Bertholet/Goldammer, Wörterbuch der Religionen). 

(*) Bazı İslam düşıinürlerince, özellikle Eflatun'un Kur'an-ı Kerim'cle zikredilmeyen 
peygamberlerden sayıldığına işaret vardır (H.H.). 

50 lbni Mas(lyeh (Yuhanna tbni Maseveyh) (777-587): Bkz. Siyasi ve Kültürel lslilm 

Tarihi, (Prof. Dr. K. Hitti/Çeviren: Prof. Dr. Salih Tuğ), II, s. 556. tbni Miskeveyh 
ile kanştınlmamalıdır. Yine anılan eserde verilen bilgiye göre bu zat Huneyn tbni 
1slıak'ın (Huneny'ubn İshak) hocasıdır. Fatımi halifesi el-IUkim'in Kahirc'dcki 

52 



idi ki (194/809-260/873) Hera'da Hıristiyan Arap kabilesi Beni 
lbad'a mensup bir aileden doğmuş bulunuyordu.51 

Huneyn şüphesiz Yunan eserlerinin Arapça ve Süryanca'ya 
en büyük çevirisidir. Onunla birlikte oğlu ishak lbni Hu­
neyn'in (Vefatı: M. 910) ve yeğeni Hubeyş lbni el-Hasen'in 
adını da anmalıdır. Böylece gerçek bir çeviri tezgahı meydana 
gelmiş oluyor, bu iş ocağında birtakım; çoğu kez Süryanca'dan 
Arapça'ya, çok daha az da olsa Yunanca'dan doğrudan doğruya 
Arapça'ya da çeviriler ve uyarlamalar yapıyordu. Böyle 
Arapça'da felsefe ve ilahiyyatın özel terimleri H. UI./M. IX. 

yüzyıl boyunca gelişti. Ancak kelime ve kavramların 

Arapça'da bundan sonra özel bir yaşayış sürdürdüklerini 
de unutmamak gerekir. Çok sonra yaşamış olan ve bizzat 
Yunanca bilmeyen düşünürlerin kullandıkları terimleri 
çevirmek için Yunanca sözlüğe sarılmak yanlış anlamlara 
götürebilir. 

Anılması gereken diğer çevirmenler: Yahya lbni Batriyk (IX. 
yüzyıl başı), Abdul-Mesih b. Abdillah b. Na'ima el-Himsi 
(Emeseli IX. yüzyılın ilk yarısı). Aşağıda V, l'de hakkında bilgi 
verilen el-Kindi'nin çalışma arkadaşı ve Aristoteles'in "Sop­
histique" ve "Physique" adlı eserlerinin çeviricisidir. Aristo­
teles'e isnad edilen ünlü "Theologie"nin de çeviricisi bu zattır. 

Yine büyük bir ad: Kosta lbni Lükaa (820 yıllarında doğmuş, 

ileri bir yaşta 912 yıllarında ölmüştür). Bu zat Suriye 
Heliopolisi'nden, Ba'albeklidir. Rum'dur ve Hıristiyan Melkit 
mezhebindendir. Feylesof ve hekim, fizikçi ve matematikçi 
olup diğer tercümeleri yanında Aristoteles'in Physique'i üzerine 
Aphrodiseli Alexandre ve Jean Philopon'un şerhlerini ve 

sarayında yetişen ve 1015 yılında ölen Yakubi Hıristiyan mezhebinden Küçük 
Mesue'den (Maseveyh el-Maridini) ayırmak için olan Latin Mesue (Mesua) yahut 
Mesue Major (Büyük Mesua) adı verilmiştir (C. il, s. 480. dn. 110). 

51 Hcra: Hire'dir. Huneyn'ubn lshakJoannitius diye de anılır (Bkz. Hitti, Siyasf ve 
Kültürel tsldm Tarihi, Çeviren: Salih. Tuğ, C. il, s. 480). 

53 



kısmen "De generatione et corruptione" adlı eserin şerhlerini 

ve Plutarque'a isnad olunan "De placitis philosophorum"u 

çevirmiştir. Telif eserleri arasında: Ruh ile nefs farkı (Diff erence 

entre l'ame et l'esprit) özellikle ün kazanmıştır. Bundan başka 

gizli ilimlere ilişkin bazı eserleri vardır ki bunlardaki açık­

lamaları ilgi çekici biçimde günümüz psikoterapi uzmanlarının 
görüşlerini andırır.52 

Yine X. yüzyılda Ebu Bişr Mattael-Kannay'ı (vefatı: 940), 
Hıristiyan feylesofu Yahya lbni Adiyy'i, (vefatı: 974), öğrenci 
Ebu Hayr lbn-ulHammar'ı (doğumu: 942) analım. Ancak, 

özellikle "Harran Sabiileri" Okulu'nun önemi burada belir­

tilmelidir ki bu okul Urfa (Edesse) yakınlarında kurulmuş 
bulunuyordu. Pseudo-Majnti53 onların yıldızlarla ilgili dinlerine 
ilişkin değerli bilgiler vermektedir. Manevi silsilelerirti (çok 
sonra Suhreverdi'nin yaptığı gibi) Hermes ve Agathodimôn'a54 

52 Heliopolis (Güneş Kenti) Kahire'nin kuzeydoğusundaki eski Mısır kentine ad 
olmakla birlikte Baalbek'in de Yunanca adıdır. Yukarıda verilen kitabın adının 
"Nefs ile Ruh Farkı" çevirisi, Kumeyr, lsldm Felsefesinin Kaynakları, çeviren: 
E Olguner, s. l 77'den alınmıştır. Ancak burada da adı geçen kitapta "nefs"in 
ölümsüz ve "ruh"un ise ölümlü olduğundan söz edildiğinin söylenmesi, aksinin 
varit olduğu tereddüdünü uyandırmaktadır. Herhalde kitabın ash görülmelidir. 
"Kusta b. Luka el-Ba'lebekki" hakkında daha fazla bilgi için Kumeyr'in adı geçen 
eserine bakılabilir (s. 177, dn. 6). El-Müncid'den de hakkında kısa bilgi alınabilir. 
Metinde zikredilen diğer tercümeciler için de Kumeyr'in anılan eseri yanında 
Philip K. Hitti'nin Siyasi Kültürel lsldm Tarihi adlı eserinin ikinci cildinden ya­
rarlanılabilir. 

53 Yazarın Bibliyografya'da yer verdiği: Pseudo Majıiti, Das Ziel des Weisen (Hakim'in 
Maksüdu, Hedefi), 1, Arabisches Text. Herausgeber H. Ritter (Studien der Bib­
liothek Warburg) Leipzig 1933 adlı eser, İspanya'da yetişen, aritınetik, astronomi, 
tıp ve kimya bilgini (vefatı: 1007, Mecıitfye isnad edilen bir eser olınalıdır (Mecriti 
için bkz. el-Müncid). 

54 Hermcs aslında Zeus'un elçisi, habercisi sayılan bir Yunan tannsıdır. idris Pey­
gamber (A.S.) ile arasında bir ilgi olmaması gerekir. tlerde bu konuya değini­
lecektir. Agathos Daimön da yine eski Yunan'da evin koruyucu perisi gibi bir 
varlıktır (Duden, die Religionen). Harran Sabiileri esasen müşfik olduklarından 
bu kabil ismi var, cismi yok varlıklarla meşgul olabilirler ise de Suhreverdi gibi 
bir zatın görüşleri ile bu kabil efsanelerin ilişiği olmasa gerektir. İdris Aleyhisseliim 
Kur'an-ı Kerim'de Meryem suresinin (19.) 56. ayetinde ve Enbiya suresinin (21.) 

54 



çıkarıyorlardı. Öğretileri eski Kalde Y ıldız dini, astronomi 
ve matematik incelemeleri, Yeni Fisagorcu (Pythagoras) ve 
Yeni Eflatuncu akımlar ile ortak öğeler taşımaktadır. VIII. 
yüzyıldan X. yüzyıla kadar çok faal çeviriciler olarak gö­
ründüler. Bunlardan en ünlü ad Sabit lbni Kurra'nın adıdır 
(826-904). Bu kimse Yıldız dinine sadakatle bağlı olup 
matematik ve astronomiye ilişkin birçok önemli eserin yazar 
ve çeviricisidir. 

Burada bu çevirilerin ayrıntılarına girmemiz imkansızdır: 
Bazıları elimizde olmayıp ancak adları kalmış ve mesela IX. 
yüzyılda yaşamış bulunan lbn-ul-Nedim'in büyük bibliyografi 
eserinde anılmaktadır. Bir bölümü henüz basılmayıp elyazması 
halindedir, bir bölümü de basılmıştır. Genel olarak belirtilirse 
tercüme faaliyeti bazı şerhler ile birlikte Aristoteles'in külli­
yatını kapsamına almıştır. Aphrodiseli Alexandre ve The­
mistius'un, şerhleri de bu aradadır (iki şarihin muhalefeti lslam 
feylesoflannca tamamen bilinmekte idi. Molla Sadra bu konuda 
ısrar etmektedir. Metaphysique'in Lambda'sı adlı eser de semavi 
muharriklerin çokluğu kuramı için aynı şekilde çok önemli 

85. ayetinde zikredilmektedir. Rudi Paret; Der Koran, Kommentar ımd Konlwrdamz 

adlı eserinde ldris ismi ile hiçbir ilişiği olmayan Hermes'i zikretmeyip bu ismin 
"Andreas" ile muhtemel benzeriğini ileri sürer. Müncid'de debu ihtimale yer verilir 
ve tdris, tlyas ve Hızır peygamberlerin aynı kişinin adlan olması ihtimali de 
belirtilir. Schimmel, ldris'i "Henoch" saymaktadır (Der Koran Henning çevirisi, 
Stuttgan 1960, XIX, dn. 5). Kamus-i Kur'an'da da Mecmua'ul-Beyan'dan naklen 
bu rivayete üstünlük verilir. Yine Henning çevirisini notlayan K. Rudolph 
"Hı'noch"un mukabili olduğunu belirtmekle birlikte "Andreas" ihtimaline de 
yer verir. Monıet'ye göre de İdris, Henoch'dur (Le Coran, I, Paris, 1958). Saray 
çevirisinde de ldris yerine doğrudan doğruya Henoch denmiştir. Kasimirski 
çevirisinde de böyledir. Ullmann çevirisinde de böyledir. Şu halde ldris (A.S.) 
olsa olsa Ahd-i Atıyk'deki Henoch'un Kur'an-ı Kerirn'deki adı olup Yunan tannlan 
vs. ile hiçbir ilişkisi yoktur. Olsa olsa belki şöyle denebilir: ldris Aleyhisselam 
(Henoch) tarihi bir şahsiyettir. Musevi kültürünün Yunan dünyasına etkisi ile 
"Hermes" denilen mevhum varlığa da benzer özellikler izafe edilmiş, bunun da 
sonradan Harran Sabiileri'nde izleri görülmüştür. Suhreverdi gibi zevat doğrudan 
doğruya ldris'den (A.S.) söz etmişlerdir, yoksa lslam'a ldris olarak geçen 
Hermes'den değil. 

55 



etki göstermiştir).55 
Gerçek Eflatun (Platon) acaba tanınabilmiş mi idi? Burada 

bu sorun tartışılamayacaktır. Ancak feylesof el-FarabI'nin 
diyalogların artlarda herbirinin özünü belirleyerek Platon 
felsefesinin dikkate değer bir açıklamasını yaptığı belirtil­
melidir (Aşağıda V, 2) (Bkz. Bibliyografya). Aristoteles'in 
felsefesinin açıklanmasında da benzer bir yöntem uygular. 

Bazı mevsuk olmayan eserlerin (Pseudepigraphes) önemli 
etkileri de burada özellikle vurgulanmalıdır. Ön sırada 
Aristoteles'e ait olduğu söylenen ünlü "Theologie" (llahiyyat) 
gelir. Bilinmektedir ki bu eser Plotin'in son üç "Enneades"in56 

bir "paraphrase"ıdır, belki de VI. yüzyıla çıkan bir Süryani 
versionuna dayanmaktadır57 ki bu yüzyılda Yeni Eflatunculuk 
(neoplatonisme) Nasturiler arasında -Sasani Sarayı'nda olduğu 
gibi- gelişip ürün veriyordu. (Bu çağda Denis l'Areopagite'e 
(Dionysios Areopagita) isnad edilen yazılar külliyatı meydana 
getirilmiştir. )58 

Aristoteles'e isnad edilen bu eser lslam'da Yeni-Platonculuk 
görüşünün temeli olmuştur. Birçok başka feylesofun da de­
nediği gibi, burada da Aristoteles ile Platon uzlaştırılmak 

55 "Lambda" Yunan alfabesinin onbirinci harfidir. Aristoteles'in "Mttaphysica" adlı 
eseri Gre.k alfabesindeki harflere göre bölümlere ayrılmıştır. Lambda bölümüne 
ait tercümeler ve bu konuda fazla bilgi için bkz. Mahmut Kaya, Aristoteles ve 
Felsefesi (Ekin Yayınlan, İstanbul, 1983). 

56 Plotin (Plotinus) 205-270 yılları arasında yaşayan bir Yunan feylesofudur. 
Derslerinden (54) konuyıı öğrencisi Porphrios altı bölümde toplamış, her bölüm 
dokuz ders ihtiva ettiğinden bunlara dokuzlu bölümler anlamına "Enneade" 
denmiştir (Bkz. Schmidt/Schischkoff, Philisophisches Wörterbuch). 

57 Paraphrase: Açıp genişletilerek yazılış. Version: Çeviri, bir metnin azçok değişik 
biçimlisi. 

58 Dionysios Artopagita, Ahd-i Cedid'e dahil edilen "Resullerin İşleri" adlı kitapta 
(17, 34) anılan Atinalıdır. Ona isnad edilen yazılar, Hıristiyanlık ile Hıristiyanlık 
öncesi felsefeyi uzlaştırmaya çalışan "Yeni Platoncu• bir metin oluşturur. Or­
taçağ'da Batı'da da çok okunmuş ve şerhedilmiştir (Schmidt/Schischkoff, Phi­
losophisches Wôrterbuch). 

56 



istenmektedir. Bununla birlikte birçok kimse de lbni Sina'nın 
yazdığı Notlar'dan itibaren (aşağıda V, 4), bu eserin aidiye­
tinden şüphe etmişlerdir. lbni Sina'nın bu notlarında kendi 
"Hikmet-i Maşnkiyye" (Philosophie Orientale) adlı eserine 
de kıymetli işaretler vardır. A. Bedevi (A. Badawi) tarafından 
Aphrodiseli Alexandre (lskender) ve T hemistius'un bazı 
şerhleri ile birlikte yayımlanmıştır (Kahire, 194 7). Enneade'in 

ünlü N., 8., 1. parçasında -ki "sık sık özümde uyandığım da" 
diye başlar- mistik feylesoflar Peygamber'in (S.A.) miracının 
(I'assomption celeste) örneğini, kendi ölçülerinde de ilahi 
hakimin, garibin, münzevinin gayretini taçlandıracak olan 
müşahadenin mutasavvuflann yaşantılarında, iç deneylerinde 
tekrarlanan örneğini bulmuşlardır. Enneades'in bu cezbeli 
itirafını Suhreverdi bizzat Eflatun'a atfeder. Bu parçanın etkisi 
Mir Damad üzerinde görü11ür biçimdedir (Vefatı: 104/1631). 
lran'da Kaazi Sa'id Kummi (XVll. yüzyıl) "Aristoteles'in 
Theologie"sine bir şerh de yazmıştır (Bkz. 3. bölüm).59 "Liber 

de Pomo" adlı mevsuk olmayan eserin de büyük yankısı ol­
muştur. Bu eserde; ölüm halinde olan Aristoteles, şakirdleri 
önünde Socrates'in Phedon'daki öğretisini benimsemektedir 
(Bkz. Nasiruddin-i Tusi'nin öğrencisi olan Efdaluddin-i Ka­
şani'nin XIII. yüzyıldaki Farsça versionu. Bu eserin 2. bölü­
mü).60 Yine Aristoteles'e atfedilen bir başka eser, "Saf iyi: Malız 
hayr üzerine kitap" da burada anılmalıdır. (Xll. yüzyılda 
Latince'ye Gerard de Cremone tarafından ve "Liber de Causis" 

59 Eldeki incelemenin üçüncü bölümüne yollama yapılmakta ise de, maalesef ikinci 
ve üçüncü bölümler yayımlanamamıştır. Önsöze bkz. Aristoteles'e isnad edilen 
Thtologie adlı eser hakkında bkz. M. Kaya, lsldm Kaynakları Işığında Aristoteles 
ve Fdsefesi, İstanbul, 1983, s. 288. Burada verilen bilgiye göre lslam kaynaklannda 
bu eser "Esalueya, Savluğya, Er-Rububiyye veya Kitab-ul-Kavl aler-Rububiyye" 
adlan ile anılır. 

60 Yukarıdaki notta belirtildiği gibi, elimizdeki eserin ikinci bölümü yayımlana­
mamıştır. Liber de Pomo (Elma Kitabı, Kitab-ut-Tuffahe) hakkında bkz. Mahmut 
Kaya, age., s. 292 vd.): 

57 



veya "Liber Aristotelis de e.xpositione bonitatis purae" adı altında 
çevrilmiştir. Bu eser de aslında Yeni Platoncu Proclus'un 
"Elementatio theologica" adlı eserinin bir özetidir.61 (Yine A. 

Badawi tarafından De aetemitate mundi, Quaestiones naturales, 
Liber Quartorum (Livre des T etralogies) adlı metinlerle birlikte 
yayımlanmıştır: Kahire, 1955. Bu son metin Platon'a atfedilen 
ve simya (eski kimya) ile ilgili bir eserdir. Burada Platon'a, 
Plutarque'a, Ptolemee (Batlamyus) ve Pythagore'a atfedilen 
ve mevsuk olmayan bütün eserleri anmamız imkansızdır. Bu 

eserler eski kimya (alchimie), astroloji ve tabii servetler ile 

ilgili geniş bir edebiyata kaynaklık etmişlerdir. Bu konuda 

Julius Ruska ve Paul Kraus'un eserlerine başvurulabilir (Yine 
bkz. aşağıda iV. bölüm). 

2. Uzun zaman süregelen bir genel kanıyı düzeltme şerefi 
özellikle Julius Ruska'ya aittir: Süryaniler felsefede ve tıpta 

· bu çalışmaları ile başlıca aracılar olmuş iseler de aracılık 

edenler yalnızca onlar değildir. Yalnızca Mezopotamya'dan 

lran'a doğru bir akım sözkonusu değildir. İranlı bilginleri 
onlardan da önce Abbasilerin sarayında özellikle astronomi 
ve astroloji alanındaki etkileri de unutulmamalıdır. Hatta 
birçok Farsça teknik terimin varlığı (mesela nüşader, amon­
yak)62 göstermektedir ki, çok muhtemel olarak eski Yunan 

kimyası (alchimie grecque) ile Cabir lbni Hayyan arasındaki 

aracılar lran'ın Yunan-Doğu geleneğince kurulan bilim 
merkezlerinde aranmalıdır. 

İranlı Nevbaht ile Musevi Maş'allah, lbni Maseveyh (lbni 

61 Proclus/Proklos: 410 yılında lsıanbul'da doğan ve 485'te Atina'da ölen Yeni 
Platoncu feylesof. Metinde anılan eseri Ortaçağ skolastiki için çok önemli gö­
rülmüştür (Schmidt/Schischkoff, Philosophisches Wörterbuch). Metinde anılan 
"EI-Hayr-ul Malız" kitabı için bkz. M. Kaya, age., s. 300/301. Burada verilen bilgiye 
göre bu eserin Aristoteles'e değil, Proclus'a ait olduğunu ilk anlayan Aquinolu 
Thomas olmuştur. 

62 Türkçe'de "nişadır" denen (Fars'da da bu şekil vardır) madde. 

58 



Masüyeh) ile birlikte, Bağdad Okulu'nda sorumluluğu ilk 
üstlenenlerdir. Ebu Sehl lbni Nevbaht Harun-ür-Reşid dö­
neminde Bağdad Kütüphanesi'nin yöneticisi olmuştur. Astroloji 
(yıldız bilgisi, ilm-i nücum) ile ilgili eserleri de Pehlevce'den 
(Orta-Farsça'dan) Arapça'ya aktarmıştır. Pehlevce'den yapılan 
bütün bu Arapça'ya çevirilen çok büyük önemi vardır. (Babilli 
Teu:kros'un ve Romalı Vettius Valens'in astroloji ile ilgili eserleri 
Pehlevce'ye aktarılmış bulunuyordu.) Bu çevirmenlerin en 
ünlü olanlarından birisi, Zerdüst dininden lslam'a geçip ihtida 
eden lbni Mukaffa'dır.63 Yine burada Taberistan, Horasan, 
kısaca lran'ın kuzeydoğu bölgesinden ve Orta Asya'da "Dış 
lran" olarak adlandırılan bölgeden yetişmiş olan oldukça büyük 
sayıda bilgin adı anılabilir: Ömer lbni Ferruhan-i Taberi 
(Berbeki ailesinden Yahya'nın dostu) Serahslı Fazl lbni Sehl 
(Merv'in güneyinden) Muhammed lbni Musa Harezmi ki 
"cebirin babası" olarak bilinir ( Cebir hakkındaki eseri 820 
yıllarında meydana gelmiştir) ve Arap sayılır. 64 Ne var ki Arap 
olması ihtimali, Hıyve'nin Mekke'den uzaklığınca uzak bir 
ihtimaldir. Halid-i Merverrüdi, Habaş-i Mervezi (Mervli), 
Ahmed Fergani (Latince'de Ortaçağ'da Alfragunus diye anılırdı. 
Fergane'den Yukarı Yaxarte bölgesindendir). Abu Maş'ar-i Belhi, 
bu Bactriane (Dış lran) bölgesinden idiler. 

Özellikle Bactrelardan ve bu Bactriane bölgesinden Bermeki 
hareketi doğmuş ve lrani etkilerin Abbasi Sarayı'na girmesine 
yol açmış, Bermeki ailesi hilafet işlerinin başına kadar iler­
lemiştir (752-804). Atalarının adı olan Barınak (Bermek) budist 

63 lbn-Mukaffa Kelile ve Dimne kitabını Arapça'ya çevirmiştir. 756 yıllannda idam 

edilmiştir. 772'ye kadar ölüm tarihi verilebilmektedir (Bkz. WM. Watt, lslam 

Düşüncesinin Teşekkül Devri, Çeviren: E.R. Fığlalı, Ankara, 1981, s. 216). 

64 Cl. Huart "logaritma" (algorithme) teriminin "Harezmi"den geldiğini belirtir. 
Me'mun döneminde yaşamıştır (Bu konuda yine bkz. Sevim Tekeli, Modem Bilimin 
Doğuşunda Bizans'ın Etkisi, Ankara, 1975, s. 47. dn. 27). Yine bkz. Philip K. Hitti, 
Siyasi ve Kültürel lslilm Tarihi, çeviren: S. Tuğ, C. il, s. 579. 

59 



Nevbahar Tapınağı'nda (Sanskritçe adı Nova Wihara'dır. Yeni 
Manastır anlamına gelir.) irsi başrahiplik unvanını belirtiyordu. 
Bu tapmak Belh'de idi ve sonra menkıbelerde bir ateşperest 

tapınağı biçimine girmiştir. "Kentler Anasa" olarak anılan 

Belh'in çağlar boyu Yunan, Buda, Zerdüşt, Mani, Nasturi, 

Hıristiyan kültürlerinden bütün elde ettikleri, orada bu ta­
pmakta yine yaşamlarını sürdürüyorlardı. Viran olmuş, fakat 
726'da Bermek tarafından yeniden inşa edilmiştir. Kısaca 
matematik ilimleri (riyaziyat), astronomi (hey'et), astroloji 
(ilm-i nücum), eski kimya (alchimie), tıp, madencilik bilimi 

ve bu bilimlerle birlikte mevsuk olmayan eserlerden bir yığın; 

doğunun vaktiyle lskender'ce izlenmiş olan büyük yolunu 
noktalayan kentlerde odaklanmışlardı. 

Yukarıda belirt�ldiği gibi, birçok Farsça teknik terimin varlığı 
bunların kökenlerinin Kuzeydoğu lran'da ve lslam'ın bu 
bölgelere nüfuzundan önce aranması gerektiğini göster­

mektedir. Bu şehirlerden, Vlll. yüzyılın ortalarından itibaren 
astronomlar ve astrologlar (müneccimler), hekimler ve 
simyacılar (eski kimyacılar, alchimiste'ler) lslam'ın yarattığı 
yeni manevi hayat ocağına doğru yola koyuldular. Bu olayın 
anlaşılması mümkündür. Bütün bu simya veya ilm-i nücum 
gibi ilimler büyük kilisenin Ortodoks (resmi çizgideki) Hı­

ristiyanlığı'nm kökünden silmek istediği bir dünya görüşünün 

(Weltanschauung) parçalan idiler. Şartlan, Doğu'da Doğu 
Roma'daki şartlardan da Batı Roma'dakilerden de farklı idi. 
Ne kadar Doğu'ya gidilerse o ölçüde de Büyük Kilise'nin etkisi 
ve gücü azalıyordu. (Doğu'da Nasturiler kabul görüyordu.) 
Böylece Spenglerin "magique" kültür olarak betimlediği bir 
kültürün kaderi belirlenmiş oluyordu.65 

Ne var ki, yine Spengler isabetli olmayarak bu kültürü "Arap 
kültürü" diye de nitelemiştir. Oysa bu terim, bu kültüre dahil 

65 Oswald Spengler (1880-1936), Alman feylesofu. 

60 



edilmek istenen unsurlar gözönüne alınırsa tamamiyle uy-, 
gunsuzdur. Ruska'nın yakınlığı gibi maalesef bizim klasik 
filolojimizin ufku lenguistik bir'çizgide durmuş, ortak olan 
içindeki katkılar gözönüne alınmamıştır (Arap dili ile olan 
Arap'a atfedilmiştir). 

Süryani çevirmenlerin Yunan feylesoflarından yaptığı çe­
viriler ve Kuzeydoğu İranlıların bilime katkılarını belirttikten 
sonra yine de söylenmemiş bir şey kalıyor: Bu d� "irfan"dır 
(gnose). Yunan dilinde ifade edilen Hıristiyan irfanı, Musevi 
irfanı, lsla.m irfanı, Şiilik ve lsmaililik irfanı arasında ortak 
bir nesne vardır. Dahası var: Bugün lslam irfanında Hıristiyan 
ve Mani dini irfanının belirli çizgilerini ayırabilip tanıyabi­
liyoruz. 66 Eski Zerdüşti lran'ın ilahi hikmet (theosophie) 
öğretilerinin de etkilerini sürdürdüklerini söylemek gerekir. 
Suhreverdi'nin dehası ile işraki felsefe bünyesine uydurulan 
bu öğretiler artık günümüze değin kaybolmayacaklardır. 

Bütün bunlar lslam felsefesini yeni bir gözle görmemizi 
sağlamaktadır. Gerçkten lslam yalnızca şeriatten ibaret olsa 
idi, lslam çerçevesi içinde feylesoflara yer olmazdı. Nitekim 
yüzyıllar boyu fakıyhler karşısında karşılaştıkları güçlükler 
de bununla ilgilidir. Buna karşılık bütün boyutları ile ele alınan 
lslam yalnızca şeriat ve zahirden ibaret değilse, gizli bir 
gerçekliğin (batın) keşfi, bu gerçeğe nüfuz ve onu etkinleştirme 
de varsa, felsefenin ve feylesofun durumu da yeni bir anlam 
kazanıyor demektir. Şimdiye kadar lslam bu görünümü ile 
pek ele alınmış değildir. Bununla birlikte lslam'ın özgün ir­
fanını en iyi temsil eden lsmaili Şiiliği irfanında,67 ünlü "Mezar 

66 Özdeki benzerlikler ancak bu dinleıde vahy kaynağından gelen öğretilerin kalıntısı 
olmasındandır. Yoksa lslaın öğretisinin; öztinde bunlardan etkilenişinden değildir. 

67 Bıitınilikte ifrata vanş, lslıim irfanını temsil ediş demek değildir. İslam irfanını 
temsil ediş, "mağdub-i aleyhim" ve "ddllin" ztimresi dışında, "Sırat-ı mtistakiym"i 
bulanlarca temsil edilebilir. Bunun için de daha önce de belirtildiği gibi iki ağır 
emanetin hakkını gözetmek gerekir. 

61 



Hadisi"nin bir şerhinde, felsefenin 1:>u görünüm ve durum 
içindeki görevine ilişkin uygun bir tanım vardır: Felsefe öyle 
bir mezardır ki, onun içinde teolojinin (kelam), bir theosophia, 
bir hikmet-i iliihiyye, bir irfan suretinde ba's-ü ba'del-mevt'e 
mazhar olması, yeniden dirilmesi için, ölmesi gerekir.68 

lrfanın lslam'da devamını sağlayan şartların kavranabilmesi 
için, önceki paragrafta belirtilen lslam'da kilisenin ve konsilleri 
karşılayan bir kurumun bulunmayışı olgusunu hatırlamak 
gerekir. "Arifler" (gnostiques) bu yolda sadece "Ehlullah, 
Ricalullah"a (hommes de dieu) sadakat ve "imam"lara, (guides 
rehberler, mürşidler) sadakati tanırlar. Bu sebeple de belki ilk 
kez olarak lslam felsefesi tarihine ilişkin bir eserde önce bu 
"nübüvvet felsefesi, vahy temeline dayanan felsefe" üzerinde 
durulacak. lslam düşüncesinin bu özünden gelen ve çok özgün 
olan ürünü ele alınacaktır. 

Böylesine bir inceleme, bölünmeye uygun değildir. Bu 
sebeple Şiilik'in tümünün bu alandaki görüşünü, iki ana kolu 
olan Oniki lmam Şiiliği ve lsmaililik'i bir arada olmak üzere 
ele alacağız. Aynca Eimme-i Athar'm (Saints lmams) öğretiye 
ilişkin sözlerinin yorumu için Şii müttefekkirlerinden daha 
iyisini (Haydar Amoli; Mir Damad, Molla Sadra vs.) bula­
mayacağımıza göre, hicri l. yüzyıldan XLyüzyıla kadar giden 
öğeleri burada kullanmak zorundayız. Fakat incelememizde 
tarih açısından geniş bir alana yayılmamız, başlangıçtan beri 
boy gösteren öz sorunun daha derinden kavranışına yol 
açacaktır. 

68 Mezar hadisinden hangi hadisin kasdedildiği lsrnaililik bölümünde açıklanacaktır. 

62 

Maksat "Kabrim ve minberim arasında cennet ravzalanndan bir ravza (bahçe) 
vardır" hadisidir. Saduk'un rivayetine göre bu hadisin anlamı şundan ibarettir: 
Hazreti Fanına (selılmullahi aleyha) Restıl-i Ekrem'in (S.A.) Kabri ile minberi 
arasında medfundur (Dr. Mübeşşiri'nin Farsça çeviriye eklediği notta da bu husus 
belirtilir). 



İKİNCİ BÖLÜM 

ŞtiLtK VE NÜBÜVVET TEMELİNE DAYANAN 
FELSEFE (PHILOSOPHIE PROPHETIQUE) 

tık Gözlemler 

Kur'an-ı Kerim te'vilinin felsefi düşüncenin kaynağı ol-· 
duğuna ilişkin bundan önce söylediklerimiz; lsl.am'da düşünce 
hayatının ve manevi hayatının yalnızca Yunan felsefesinin 
etkisinde olan feylesoflar, Sünni kelamı ilahiyyatçılanna ve 
mutasavvıflara indirgenerek açıklanamayacağını göstermiş 
bulunuyordu; lslam felsefesine ilişkin genel eserlerde Şii 
düşüncesinin lslam felsefe düşüncesi açısından kesin önem 
ve görevinin gözönünde tutulmayışı ilgi çekicidir .. Şarkiyat­
çıların bilerek susup görmezlikten geldikleri veya önyargılı 
davrandıkları bile olmuştur. Bu davranış, bazen düşmanca 
da görünür ve Sünni lslam kesiminde Şiilik'in gerçek sorunları 
karşısındaki açığa vurulan bilgisizlikle de ta� uyum halindedir. 
Artık bu duruma özür olarak Şiilik'in temel metinlerinin elde 
edilmesi güçlüğünü ileri sürmek mümkün değildir. Artık aşağı 
yukarı bir otuz yıldır bazı büyük lsmaili eserlerinin yayımı 
başlamıştır. lran'da da Oniki lmam Şiiliği'nin birçok metinleri 
yayımlanmıştır. Durumu daha iyi belirleyebilmek için önce 

63 



bazı gözlem sonuçlarını burada söylemek gerekir: 
1. Şiilik felsefe ve ilahiyyatı imamlardan gelen rivayetlerden 

yüzyıllar boyunca meydana getirilmiş olan şerhlere kadar 
büyük metinler ve külliyatın incelenmesi ile ele alınması 
gerekirken, bunun yerine siyasi toplumsal açıklamalara 
başvurulmuştur ki, bu açıklamalar sadece tarihin dışyüzü, 
dış görünümü nazara alınarak yapılmışlardır, sonuç olarak 
da Şiilik dini olgu ve görüngüsü (fenomeni) açıklanamayacak, 
bu olgu kendisinden başka bir şeye indirgenmiş olacaktır. 
İstendiği gibi bütün dış hal v� şartlar toplansa bile, bunların 
tümü veya sonucu ilk dini görüngüyü (le phenomene religieux 
initial, Urphaenomen) (Şiilik olgusunun belirişini, ortaya 
çıkışını) bize asla veremeyecektir, açıklayamayacaktır. Bu 
görüngü de bir ses veya rengin algılanması gibi parçalara 
ayrılamaz bir olgudur. Şiilik'in ilk ve son açıklaması bizzat 
Şiilik bilincindedir, Şiilik duygusunda ve Şiilik'in dünya te­
lekkasindedir. Bizzat imamlardan gelen metinlerde ilahi 
vahylerin gerçek anlamını elde etme endişe ve gayreti belir­
gindir, çünkü insanın varoluşu gerçeği, hakıykati de buna 
bağımlıdır, insan varoluşunun kökeni, kaynağı ve gelecekte 
yöneleceği, yönelmesi gereken hedeflerin belirlenmesi, bu 
gerçek anlamın kavranmasına bağlıdır. lşte bu anlama ve· 
kavrama sorunu lslam'ın ilk döneminden itibaren ortaya 
koymuş ise, bu aynı zamanda Şiilik manevi olgusunun ortaya 
çıkışı demektir. Şu halde, Şiilik dini bilincinin ürünü olan ana 
felsefi düşünce konularının ortaya çıkışı sözkonusudur. 

2. lslam nübüvvet (peygamberlik) temeline dayanan bir 
dindir (Religion prophetique). Önceki sayfalarda "Kutsal 
Kitap" olgusu ve bir "Kitaba Bağlılar Cemaati" (Ehl-ul-Kitiib, 
Communaute du Livre) oluşun belirleyici özelliğine değinilmiş 
idi. Düşünce, özünde ve özellikle kitabı melek vasıtası ile vahyi 
alan peygambere vahyeden Tanrı'ya yöneliktir, bu Tanrı'nın 
(Allah) tekliği ve müteal (aşkın, transcendant) oluşuna yö-

64 



nelmiştir. Feylesof veya mutasavvıf olsun herkes bu konu 
üzerinde aynı hararetle durur. İkinci olarak da; düşünce bu 
tebliği alan ve başkalarına aktaran kişi, kısaca vahyi tebellüğ 
edişin, vahy alım gerektirdiği şartlara yönelmiştir. Bu özel 
veriler üzerindeki her tefekkür, aynı temele dayanmayan 
düşünce sistemlerinde eşine rastlanmayacak olan özel bir 
ilahiyyat, nübüvvet, insanbilimi (anthropologie), ve irfan 
(gnoseologie) öğretisine iletir. Yukarıda (1, 2) incelenen, 
Arapça'ya Yunan feylesoflarınm geleneklerinin aktarılışının 
bu tefekkürün tarzına etkili olduğu şüphesizdir. Fakat bu 

etkilenme olgusu da sadece kısmen olmuştur. Yunan me­

tinlerinde ele alınmayan sorunlar Arap felsefe edebiyatında 
ele alınmış ve geliştirilmiştir. Yine unutulmamalıdır ki ls­
maililerin meydana getirdiği büyük felsefi eserlerden bazıları, 
mesela Ebu Yaküb-i Sicistani'nin eserleri lbni Sina'dan çok 
öncedir.69 Tevhidin bütün diyalektiği (la double negativite 

çift nefy, yadsıma),70 nübüvvet öğretisine ilişkin sorunlar da, 
1 

bir Yunan örneği gözönünde olmaksızın özel verilerle ele 
alınmıştır. Buna karşılık, nübüvvet öğretisi ve yine bu temele 
dayanarak açıklanan bilgi kuramının Yunan felsefesinin et­
kisinde kaldıkları söylenen büyük f eylesoflann, mesela Farabi 
ve lbni Sina'nın irfan görüşünü taçlandırdığı görülecektir. 

3. Şii düşüncesi daha başlangıçtan itibaren nübüvvet temelli 
bir dine (religion prophetique) dayanan nübüvvet felsefesi 
tipinden bir felsefeden açıkça beslenmiştir. Nübüvvet temeline 
dayanan bir felsefe ne tarihi geçmişin, ne dogmalar (nasslar) 

69 Bibliyografya kısmında, II B l 'de Ebu Yakub-i Sicistani'nin "Keşf-ul-Mahcub" adlı 

6. hicri yı1zyılda teklif edilmiş eserinin Paris'te 1949'da Corbin tarafından çevrilip 
yayımlandığı ve yine "Kaynaklar Kitabı"nın da 196l'de yayımlandığına ilişkin 
bilgi vardır. 

70 Herhalde "La" olarak, olumsuz ifade ile başlayan "Kelime-i Tevhid" ile, önce "Tanrı 
yoktur" denmesi, daha sonra da "Allah'dan başka" denerek bu yadsımanın ge­
nelliğinin de yadsınması kasdediliyor. 

65 



ile öğretiyi saptayan lafzın, ne de mantık kuralları ile sınırlı 
bir görüş ufkunun çemberine girmeye elverişli bir düşüncenin 
varlığını gerektirir. 11 

Şii düşüncesi yeni bir şeriat vahyedileceği bekleyişi ile değil, 
fakat ilahi vahylerin bütün gizli veya manevi anlamlarının tam 

olarak açıklanacağı bekleyişi ile yönlenmiş bulunmaktadır. 
Bu tecellinin beklenişi "gizli gaaip imam"ın (Sahih-uz-Zaman, 
lmam-ı Zaman, lsna-Aşeriyye Şiiliği görüşünce, halen gaaptir, 
gizlidir) zuhurunu bekleyişte kendini gösterir. Nübüvvet 
halkası, nübüvvet silsilesi kapanmış, son bulmuştur, fakat 

yeni bir halka, "velayet" halkası bunun yerini almıştır. Onikinci 

imamın zuhuru, bu velayet silsilesinin son halkası olacaktır. 
Nübüvvet temeline dayanan bir felsefenin özünde kıyamet 
ve ahiret öğretisi de vardır (Eschatologique bir felsefedir). 

Şii düşüncesinin ana çizgileri şu şekilde belirlenebilir: 1) 
Bcltın veya "l'eseterique" ,12 2) !kincisi de "velayet"dir ki anlamı 

aşağıda açıklanacaktır. 

4. Şu ikilem karşısında, yukarıda (1, l)'de değindiğimiz 
yönlendirici seçimi yapmak ve ona göre sonuçlara varmak 
gerekir ve bu seçimi yaptıktan sonra da seçilen ihtimalin bütün 
mantıki sonuçlarını belirtmelidir: lslam dini yalnızca şer'i, 
hukuki yorumu ile, bir kural ve şeriat dini, zahir dini olma 

yorumu ile sınırlanmalı mıdır? Bu soruya olumlu cevap ve­
rildiği takdirde artık felsefeden bahsedilemez. Yoksa bu zahir, 
günlük hayat davranışlarını düzenlemekte yeterli olduğu ileri 

71 Bu sözler biraz mübalağalı görülüyor. Ehl-i beyt iınam1an aklın önemine de çok kez 
işaret etmişlerdir. Akıldan uzaklaşma insanlan yanlış doğmalardan kurtarmaz, bilakis 
"mannkstz olduğu için inanıyorum" dedirtecek ve mesela "teslis" inanışım kabul 
edecek bir derekeye indirir. önemli olan aklın "sidrı:-i münteh4"sını bilmek, ondan 
öteye akıl ile değil, gönül ile gitmektir. Bu haddin berisinde ise aklı bırakan zarara 
uğrar. Ne var ki akıl "huccı:t"i yarunda, "huccet" olan kişileri de izlemek gerekir. 

72 Yıne belirtelim ki Sünni düşüncede bile Kur'an-ı Kerim'in sadece zahir anlanıından 
ibaret olmadığı görüşü vardır. Önemli olan sadece "batın"a önem verip "zahir"i 
hükümsüz saymamaktır. 

66 



sürülen bu "exoterique", batının, içyüzün, "esoterique"in bir 
zarfından, örtüsünden ibaret değil midir? Bu soruya "Evet" 
dediğimizde de pratik davranışın bütün anlamı değişmiş 
olacaktır, çünkü mevzu (pozitiO dininin lafzı, söylemi, yani 
şeriat; artık öz,anlamını hakıykatte buluyor, manevi gerçeklikte 
buluyor demektir ki bu manevi gerçeklik ilahi vahylerin hatmi 
anlamıdır. Bu hatmi anlam mantık ile derilip çatılan, kıyas ile 
ulaşılan bir anlam değildir. Kelamın savunma yollu cedeli 
diyalektiği burada yürümez. Çünkü simgeler nakzedilmez, 
çürütülmezler. Gizli anlam ancak manevi bir miras yolu intikal 
eden bir ilim ile aktarılabilir, geçirilebilir73 (llm-i irsi). Bu 
manevi miras Şii imamlarının peygamberlerin "mirasçıları" 
olarak açıkladıkları öğretilerini veren rivayetler külliyatı ile 
temsil edilmektedir ki, bu muazzam külliyat, Meclisi'nin74 

basımında büyük boyda 14 cilt içinde 26 daha küçük çapta 
ciltten oluşur. Şiiler Sünniler gibi sünnet (tradition) terimini 
kullandıklarında , onlar için bu "sünnet"in imamların bu 
öğretileri bütününü de kapsadığı gözönünde tutulmalıdır. 75 

73 Buradaki açıklama ve belki lsmailiyye Şiiliği için doğru olabilir, fakat Oniki imam 
Şiiliği için yanlış anlamlara yol açabilir. Bu mezhebe göre Allah Resiil-i Ekrem'in 
(S.A.) halifelerini kendi soyundan seçmiş ise de, burada maddi anlamda bir "miras" 
sözkonusu değildir. Selman, Veysel Karani gibi "Seyyid" olmayan kimseler manevi 
mertebelerine göre haun anlamlara vakıf olabilirler de, bir "Seyyid" ise olmayabilir. 
Oniki imamın durumu "miras"dan değil, ilahi seçimden dolayı özeldir. Ulemanın, 
bu arada Şii mezhebine göre özel anlamı ile ulema demek olan oniki imamın 
"enbiya varisi" olması maddi anlamda değildir (Ulemanın Be,ni İsra'il peygam­
berleri gibi olması da oniki imam anlamında ulema için olsa gerektir. Yoksa her 
fakıyh veya miiderris için değil!). 

74 Muhammed Bakır-ı Meclisi (1627-1700): "Bihar-ul-envar" adını taşıyan ve metinde 
sözii edilen kiilliyat en önemli eseridir. 

75 Bunun sebebi, ilim şehrinin kapısı olan Emir-ul-Mii'minin'in ilmini Resiil-i 
Ekrem'den (S.A.) alması �e her imamın bu ilmi sonraki imama aktarmasıdır. 
Şu halde imanılann sünneti Resiil-i Ekrem'in (S.A.) sünneti ile çelişmez. Nitekim 
bazı Sünni kaynaklar da dört halife ve pratikte özellikle ilk iki halifenin sünnetinin 
Resiil-i Ekrem (S.A.) sünneti gibi olduğunu ileri sürerler. Şiilere göre "hulea-i 
raşidin" oniki imam" demek olduğundan, bu da metinde bahsedilen adlandırma 
tarzının doğruluğuna delil sayılır. 

67 



İmamlardan herbiri kendi devrinde "Kayım-ul Kur'an" ol­
muştur (Mainteneur du Livre), vahyin gizli anlamını şa­
kirdlerine öğretmiş, açıklamıştır. Bu öğretiş lslam'da batınilik 
yönünün kaynağı demektir. Bu hatmi yönün Şiilik'ten so­
yutlanarak incelenebileceği iddiası paradoks demek olur. Bu 
öyle bir paradoksdur ki bizzat lslam içinde ileri sürülmektedir. 
Sünni çevrelerle ileri sürülebileceği tabiidir, fakat belki ilk 
sorumluluk Şii azınlıkta, imamların hatmi öğretilerini bil­
mezden gelen veya ihmal eden, Şiilik'i bu şekilde bozulmaya 
terk eden, onu ancak dört büyük Sünni fıkh mezhep yanında 
bir beşinci mezhep olarak görme eğilimlerini haklı çıkaran 
kimselerdir. Yüzyıllar boyunca, Haydar Amoli, Molla 
Sadra-i Şirazi, Şeyhi Okulu'nun tüm mensupları gibi, günü­
müzde de bazı ünlü şeyhler ortaya çıkararak Şiilik bütünlü­
ğünü, imamların öğretilerine dayanarak savunmayı üstlen­
mişlerdir. Bu husus, Şiilik'in etkileyici görünümlerinden biridir 
(bkz. özellikle bu incelemenin 3. bölümü). 76 

5. Peygamberlik halkası tamamlanmıştır, Muhammed (S.A.) 

76 Bu böliim yayıınlanrnamışnr. Aynca yazar yine burada da Şii adı alnnda toplanan 
mezhepleri biitünü ile ele almakta, Oniki lmaın mezhebinin bann anlanuna önem 
veren yönü ile birlikte bir fıkh ve şeriat öğretisi de olduğunu gözden kaçırmaktadır. 
Nitekim leydiler de böyledir. Molla Sadra'nın hareket ve vanş noktası ile "Şeyhi" 
Okulu'nun tutumu da aynı kesimde ele alınamaz. Y-ıne şunu da belinmek gerekir 
ki: Oniki lınam mezhebinin bütünlüğünü savunmakla bunu Sünni mezhepler 
yanında mütalaa etmek birbiriyle çelişen tutumlar değildir. "Zahir"i reddeden 
görüşe "hatmi" dersek, Zeydi ve 1sna-Aşeriyye mezhebleri, şeriat ve fıkha da 
önem veren mezhepler olarak, Sünni mezhepleri yanında ele alınabilirler. Bu 
tutumun da hiç değilse Nadir Şah döneminden beri süregelen bir geleneği vardır 
ve çağımızda Şeyh M. Şeltut'un (Ezher Reisi) "Ca'feri" (İsna-Aşeri) mezhebinin 
de dört Sünni mezhebi gibi "hakk mezhep" olduğu fetvası, bu sürecin önemli 
bir aşamasıdır. Meseleye "Aryen ırkı" veya "İnsanlığın onak esatir mirası" gibi 
açılardan bakanlar, ünadoğu'da birbirine karışmış "esatir"e "Süleyrnan'ın kudreti 
aleyhine uydurulan şeytani rnasallar"a, Babil- Mısır - Yunan - İran - Hind - Musevi 
vs. masallannın kanşımına, İslam gerçeğinden daha çok önem verebilirler. Oysa 
önemli olan "Hakk'm tecellisi" dir ve eski öğretilerin içindeki gerçek paylan da 
ancak 1slam'dan alınan kıstas ile aynlabilir. Ehl-i beyt imamlan da bundan başka 
bir şey yapmamışlardır. 

68 



"Peygamberlik Mührü"dür (Hatim-ul-enbiya). Kendisinden 

önce gelen ve insanlığa yeni bir şeriat getiren peygamberlerin 

(Adem, Nuh, İbrahim, Musa, lsa A.S.) sonuncusudur. Ne var 

ki Şiilik açısından nübüvvetin bitişi yeni bir silsilenin başlangıcı 

olmuştur, bu da "velayet" veya "imamet" silsilesidir. Diğer bir 

deyişle nübüvvet, gerekli tamamlayıcısını imamet öğretisinde 
bulur. "Velayet" ise "imamet"in daha kestirme ifadesidir. Tek 
bir kelime ile bu terimin içeriğini vermek güçtür. Terimin ne 

ifade ettiği başlangıçtan itibaren bizzat imamların çok sayıda 

beyanlarından anlaşılır. Elimizdeki metinler çok sık olarak 

şu ifadeyi kullanırlar: "Velayet, nübüvvetin içyüzüdür (Batın­

un-nübüvvet). Gerçekte kelime "dostluk, himaye" anlamına 
gelir. Evliyaullah (Farsça: Ditstiin-ı Khodii) Allah'ın dostlarıdır 
( ve Allah'ın sevdikleri), dar anlamı ile evliya peygamber ve 

imamlardır. Bunlar, ilahi vahyin ilahi sırları kendilerine bil­

dirdiği insanlığın seçkinleridir. Allah tarafından mazhar 

otlukları dostluk onları insanlığın manevi önderleri kılmıştır. 

Onlar da aynı şekilde dostluk tezahürü gösterir ve onlarca irşad 
edilen öğrencileri, mensupları, özlerini bilir ve onların ve­
layetinden hisse alırlar. Şu halde "velayet" düşüncesi özünde; 

imamın irşadını, öğretinin sırlarına erdirişini birlikte getirir. 

Bir yandan bilgi (ma'rif et) düşüncesini, diğer yandan aşk 

(mahabbet) düşüncesini kapsar ki bu ma'rifet, bu bilgi; 

haddizatında necat ve felah öğretisine dayanır (Une conna­
issance salvifique). Bu görünüm açısından Şiilik lslam'ın irfan 
yönü demek olur (gnose). 

Velayet silsilesi (bundan böyle bu terimi çevirmeden aynen 

kullanacağız) şu halde peygambere halef olan, onun halifesi 

olan,imamların silsilesi, imam devri demektir. imamın pey­

gambere halef oluşu batının zahire, hakıykatin şeriate helef 
oluşudurP imamet makamı, dogmaları belirleyen bir riyaset 

77 Resul-i Ekrem'in (S.A.) velayet menebesinde de en iistte olduğu ununılmamalıdır. 

69 



makamı gibi değildir (Oniki imam Şiiliği'ne göre imam h:ılen 
gaaiptir, kendisini göstermemektedir). Burada halefiyetten 
çok, şeriat ve hakıykatin, birlikte, eş zamanlı oluşlarından 

bahsetmek daha doğru olur. Hakıykat daha sonra şeriate 

eklenmiştir.78 Çünkü Şiilik dallan arasındaki bölünme de 

açıkça bu noktada kendisini gösterir. Şeriat ve hakıykat 
arasında, nübüvvet ve imamet arasında denge gözetilir, batın 
ve zahir birbirinden ayırtılmazsa Oniki lmam (lsna-Aşeriyye) 
Şiiliği meydana gelir. Bir ölçüde Fatımi lsmaililiği de böyledir. 
Buna karşılık batın; "zahir"i gidermeye, nakzetmeye vardırılır 

ve sonuç olarak imamet nübüvvet� yeğlenir, üstün tutulursa 
düzeltilmiş (ıslah edilmiş, reforme edilmiş) Alamüt ismaililiği 
sözkonusu olur. Ancak eğer "zahir"siz "batın", sonuçları 
açısından "gulat-şi'a" (Ultra-shi'isme) görüşü demek olursa, 
buna karşılık "bcltınsız zahir"de, lslam'ın bütünlüğünün 
bozulması, "batın" denen ve peygamberin (S.A.) imamlara 

aktardığı mirasın sadece söze ve dışyüze bağlı kalınarak 
lslam'ın güdük bırakılması demektir.79 

Böylece batın (l'esoterique) ma'rifetin, bilginin muhtevası 
demek olur. Velayet de bu bilginin hamili olan manevi kişiliği 
belirler. Her ikisi birlikte Şiilik görüşü için de, Farsça'da "ir­

fan-ı Şii" denen lslam irfanını, Şii irfanını veya ilahi felsefesini 

(theosophie shi'ite) meydana getirirler. Zahirin batına nispeti 
lafzi dininin (şeriat) manevi dine (hakıykat) nispeti gibidir, 
nübüvvetin velayete nispeti de böyledir. Yapılan çevirilerde 
çoğu kez "velayet" terimi "saintete" (azizlik) ile karşılanmış, 

78 Şeriat ve hakıykat arasında çelişki veya karşıtlık bulunmadığını göstermesi 

bakımından bu ibare yerinde ise de, velayet ve hakıykatin Resül-i Ekrem (S.A.) 
zamanında da Resül-i Ekrem'de (S.A.) ve öğretisinde bulunduğunu, göçüşünden 
sonra Veli'ye şeriat ve hakıykat ilminin en üst makamının intikal ettiğini, ancak 
artık başka peygamber gelmeyeceğini burada belirtmek gerekir. 

79 Daha serbest bir çeviri ile "lslı\m'ın kuşa benzetilmesi demektir". Bu satırlarda 
yazara hak vermek gerekir. 

70 



"veli" yerine de "aziz" denmiştir (saint). Oysa "saint" teriminin 
kilise kuralları içinde belirli resmi bir anlamı vardır ve Batı'da 
bu anlamı çağrıştırır. Oysa terim kargaşası ve yanlış anlama 
ve karıştırmalara yol açmanın gereği ve yararı yoktur. Az önce 
önerdiğimiz gibi velayet silsile ve devresini "manevi irşad" 
(lnitiation apirituelle) devresi olarak ve "evliyaullah"ı da Allah 
dostları (Amis de D1eu) veya "Tanrı Erleri" (Hommes de Dieu) 
(Ricaullah) olarak adlandırmak daha yerinde olacaktır. Bundan 
böyle lslam felsefe tarihini konu alan hiçbir eserde bu sorunlar 
sükut ile geçiştirilememelidir. Bu konular Sünni kelamının 

(aşağıda lll) zuhurunda ele alınıp incelenmemişlerdir. Sünni 
kelamının elindeki vasıtaları bu konular aşıyordu, bu vası­
talarla çözümlenemezlerdi. Yine bu konular Yunan felsefe­
sinden de gelmekte değildir. Buna karşılık illlamlara kadar 
götürülen birçok metin Eskiçağ irfanı ile ilişkili ve bazı 
noktalarda benzer konulu görünmektedir. Nübüvvet re imamet 
öğretilerinin ve sorunlarının ortaya çıkışı bu açıdan ele alınırsa, 
bunlara feylesofların (felasife) eserlerinde de rastlandığında 
hayret edilmeyecek ve özellikle bu unsurların onların felsefi 
düşüncelerinden ayrılabileceği, "bu konuların bizim felsefi 
ilgi alanımızı girmediği" gerekçe ve kaydı ile ileri sprüle-
meyecektir. 

6. lsmaililik üzerine incelemelerin gelişmesi ve mutasavvıf 
Şii ilahiyyatçısı Haydar Amoli (H. VIII/M. XIV. yüzyıl) hak­
kındaki son araştırmalar Şiilik ve tasavvuf arasındaki ilişkiler 
sorununun yeni bir tutum ile ele alınmasına yol açmıştır. Bu 
sorun temel önemi olan bir sorundur, çünkü lslam manevi 
aleminin genel görünümüne egemendir. Tasavvuf Kur'an 
vahyinin içyüzüne nüfuz gayretinin en mükemmel nümu­
nesidir. Sadece fıkh ve şeriat ile ilgilenen din anlayışından 
ayrılarak Mirac gecesi Peygamber'in (S.A.) yaşadığı mahrem 
tecrübeyi ihya önerisidir. Yalnızca bizzat Allah'ın habibinin 
(fidele) dudaklarında ahadiyyetinin (son unite) sımnı beyan 

71 



edebileceği şuura yönelten tevhid şartlarının tecrübe edil­

mesidir. Şeriatin sadece fıkhi yorumunun aşılması ve batma 

yücelme anlamında Şiilik ve tasavvuf (soufisme) aynı şeyin 

iki tanımlanması gibidir. Gerçekten de başlangıçtan itibaren 

Şii mutasavvıflar görülmüştür. Küfe'deki mutasavvıflardan 
Abdek adlı bir kimse hatta "sufi" adını taşıyan ilk zat olmuştur. 
Sonra bazı imamların sözlerinde sufilere yönelik sert kına­
yışların yer aldığını görmekteyiz.sa 

Bunun niçin böyle olduğu, ne olup bittiği sorulsa yeri vardır. 

Şii irfanın nazari yönü mutasavvıfların mistik tecrübesine karşı 
çıkarılamaz. Bizzat imamlarca belirlenen velayet kavramı bu 
karşı çıkarılmayı hükümsüz kılar. Aynca lslam batın öğretisinin 
belki hiçbir konusu yoktur ki Şii imamlarının derslerinde, 
konuşma ve hutbelerinde anılmamış veya ele alınmamış olsun. 
Bu sebeple lbni Arabi'nin birçok sayfası bir Şit yazarca yazılmış 

gibi de okunabilirler. Fakat lbni Arabt'nin bu özelliği, onda 

"velayet"in kavram olarak mükemmelen açıklanmasına rağmen 

köken ve kaynaklarından ve dayanaklarından kesilmiş ve 
soyutlanmış olmasına da engel değildir. Bu öyle bir sorundur 
ki lbni Arabi'nin en ünlü Şit takipçilerinden biri olan Haydar 
Amoli tarafından (H. VIII./M. XIV. yüzyıl) esaslı bir şekilde 
incelenmiştir. 

Gerekli metin ve belgelerin nicesi yitip gitmiş olduğu için 
belki de uzun bir süre daha Şiilik ile tasavvuf arasında ne olup 
bittiğini söyleyebilmek güç olacaktır. Tor Andreae, tasavvuf 
felsefesinde (theosophie du soufisme) imamet öğretisi ile 
ortaya atılan ve dayanaklarını onda bulan hususların nübüvvet 

öğretisine aktarıldığının farkına varmış bulunuyordu. Böylece 
Sünni duygusunu incitebilecek ve sürtüşme doğurabilecek 
hususlar imamet öğretisinden ayıklanmış, imamet öğretisine 

80 Örnek olarak bkz. A. Gölpınarlı, 100 Soruda Tasavvuf. lsıanbul, 1969, 10. soru, 
5. 22-24. 

72 



has diğer hususlar da nübüvvet öğretisine aktarılmış idi (Bkz. 
aşağıda A, 3 ve 4, bu sorun "status quaestionis" için). "Kutb" 
olan kişi ve Kutblar Kutbu (Kutb-ul aktab) olan kişi kav­

ramları, kökenlerini inkar edilemez şekilde Şiilik'te bulan ve 

aslında "velayet"den başka bir şey olmayan kavramlardır. Daha 

önce Suriye Ismaililerinde de olduğu gibi Alamüt'un düşü­
şünden sonra lsmai.lilik'in adeta kendiliğinden ve doğal bir 
biçimde tasavvuf kisvesine bürünebilmesi, bir menşe, köken 
ortaklığı olmaksızın açıklanamazdı. 

Sünni tasavvufta kökendeki Şiilik'in tesfiye edilişi olgusunu 

tespit ettikten sonra artık imamların tasavvufa yönelttikleri 

kınamaların sebeplerini araştırmak için daha da uzaklara gitmek 
gerekecek midir acaba ?81 Diğer yandan Şii bir tasavvufun izleri 
de silinmiş değildir. Hatta lran'da Xll. yüzyılda Saduddin-i 
Hamüyeh'den82 beri gerçek Şiilik görüşünü temsil ettiği bilincini 

taşıyan bir tasavvuf kolu günümüze kadar yaşamaktadır. Aynı 

zamanda tasavvufun teknik terimlerini kullanan, bununla 

birlikte bir tasavvuf tarikati veya zümresine dahil olmayan bir 
Şii irfanının Şii manevi çevrelerinde geliştiğine de şahit ol­
maktayız. Haydar Amali, Mir Damad, Molla Sadra-i Şirazi'de 

ve özellikle Şeyhi Okulu'na kadar diğer bir çok düşünürde de 

durum böyledir. Bu bir manevi düşünce tarzıdır ki Suhre­

verdi'nin lşrak felsefesinden beri gelişmekte, manevi ve deruni 
bir zühd ve katı bir felsefi eğitimi mezcetmektedir. 

81 Gerçekten de sebeplerin birisi budur. Diğer sebep de unutulmamalıdır. Ehl-i 
beyt imarnlan kendi adlanm kullanarak batıl öğretiler yayan kişileri tasvip et­
mediklerini bildirmişler, bu arada kendilerine nispet iddia ederek batıl olan ve 
önceki batıl dinlerin kalıntısı olan felsefe, inanç ve uygulamaları yayan bazı 
"sufiler"i itham etmişlerdir. Ad önemli değildir. Önemli olan öğretinin açıkla­
malarının "içinde Allah'ın anılmasına izin verilen evler"den, ehl-i beytten, 
Kur'an-ı Kerim'i te'vil etmeye izinli "mutahharO.n" dan alınmış olmasıdır. 

82 Saduddin-i Hamevi (1191-1260) Necmüddin-i Kübrll'nın halifelerindendir. 
lran'da yayılan Zehebiyye Tarikatı'nın öncüsü sayılabilir (Zehebiyye-i Küb­
reviyye). Bkz. el-Müncid ve A. Gölpınarlı, 100 Soruda Türkiye'de Mezhepler 
ve Tarikatleı; s. 244. 

73 



Tasavvufa karşı Şiilik'çe yönetilen kınamalar kimi zaman 
gaaip imamın makam ve görevinin gaasıbı olarak görünen 
tarikat teşkilatı ve şeyhin görevine yöneliktir.83 Bazen düşünme 
tembelliğine yol açan sofuca bir bilinemezcilik (agnosticisme), 

bazen de ahlaki açıdan kayıtsızca davranışlar bu kınamalara 
sebep olur. Diğer yandan bizzat bu maneviyyat ehli, Şii ir­
fanının koruyucusu olup dar anlamda tasavvuf mensubu 
olmayan feylesoflar dahi fakyhlerin hücumuna maruz kalırlar. 
Bu fakyhler ilahiyyatı fıkh ve usul-i fıkh konularına indirgemek 
isteyenlerdir. Bu hücumlar da nazara alınınca durumun 

karmaşıklığı daha iyi anlaşılır. Burada önceden belirtilmesi 
gereken bu h,usus özel olarak ilerde üçüncü bölümde ele 
alınacaktır. Şi'a içinde bir azınlığın manevi İslamı elden 
vermemek uğruna gerçekleştirdiği mücadele ve bunların 
yanında dağınık düzende de olsa feylesofların ve mutasav­
vıfların mücadeleleri, bütün İslam felsefesi tarihinde belirleyici 
etkisi olan sürekli bir mücadele olmuştur. Bu mücadelenin 
hedefi her türlü toplumsallaştırma, genelleştirme tehlikelerine 
karşı manevi olanın, manevi cephenin korunmasıdır. 

7. İmdi bu mücadelenin evrelerini ve yorumunu birkaç sayfa 
içinde açıklama zorunluluğu bizi aşırı bir özetlemeye ve 
sığdırmaya zorlamaktadır. Şiilik kelimesinin (Arapça şi'a, bir 

kimseye bağlı, taraftar, mürid olanlar topluluğu) imameti kabul 
edenler topluluğunu ifade ettiğini hatırlatalım. İmamet, 
Peygamber'in (S.A.) kızı Fatıma ile evlenmesinden dolayı 
damadı ve amcası oğlu bulunan Ebu Talib oğlu Ali'de ve onun 
haleflerinde tecelli eder. Bu velayet silsilesi, nübüvvet silsi­
lesinden sonra ona halef olmuştur (Şiilik yaklaşık beş yüzyıldan 
beri İran'ın resmi mezhebidir). imam kelimesi (inanç anlamına 

83 Gerçekten de birçok tarikatta Şitlerin ancak onikinci imamda gördükleri özellikler, 
herhangi bir kahvehane köşesinden zuhur eden herhangi bir "şeyh"e bile izafe 
edilebilir. Hiç değilse "gavs" sayılan bir kimseye öyle hayali vasıflar verilebilir 
ki, Şiiler "lmam-ı Zaman" için aynı sözleri söyleyemezler. 

74 



gelen iman kelimesi ile karıştınlmamalıdır).84 Önde bulunan 
veya önde yürüyen (önder) anlamındadır. Rehber demektir. 
Günlük dilde camide namaz kıldıran kişi anlamına gelir. Bazen 
de bir okul öncüsünü belirtmek için kullanıldığı olmuştur. 
(Platon'un feylesofların imamı olarak adlandırılışı gibi.) Fakat 
Şii görüş açısından bu kullanışlar mecazidir. Dar ve özel anlamı 
ile bu terim Ehl-i Beyt mensuplarından en yanılmaz, günahsız 
(masum) olarak kabul edilmiş kimseler hakkında kullanılır. 
"Masumlar"ın sayısı Oniki lmam mezhebine göre öiıdörttür. 
Bunlar da Peygamber (S.A.), kızı Fatıma ve oniki imamdır 
(Bkz. aşağıda A, 4). es 

Burada ancak Şiilik'in iki ana dalı olan Oniki lmam 
(Isna-Aşeriyye) mezhebi veya kısaca "lmamiyye" mezhebi 
ve Yedi lmam mezhebi veya lsmailiyye mezhebi denen mezhep 
incelenecektir. Her iki mezhepte rakam tamamen bilinçli bir 
�imgeciliğin ifadesidir. Oniki imam öğretisi oniki burç ile ve 
Musa'nın (A.S.) deneğini vuruşu ile kayadan kaynayan oniki 

kaynak ile simgelenirken, yedi imam kabul eden lsmailiye'nin 
imamet öğretisi ise yedi gök ve yedi gezegen ile simgelenir. 
Altı büyük peygamberlerden herbirinin de oniki imamı (ha­
varisi) olmuştur (Bkz. aşağıda A, S'e). lsmaili irfanı oniki 

rakamım imamın "huccet"lerine aktarır. Oniki imam mezhebine 
göre oniki imam tamamlanmış, sonuncusu onikinci ve son imam 
olmuştur. Halen de imam, zamanın imamıdır (Sahih-uz-zaman). 

Sahih-uz-zaman beş duyguya gizli ise de kalb gözüne açıktır. 
"Gaaip imam" düşüncesinin "görünmez şahsi rehber dini"nin 
mükemmel ifadesi olduğu görülecektir. 

Altıncı lmam Ca'fer-us-Sadık'a kadar (vefatı: 148n6S) 
imamiyye ve lsmailiyye mezhepleri aynı imamları kabul 

84 Bu karıştırma ihtimali, "imam"ı "iman" şeklinde yazan Fransızlar için özellikle 

varittir. 

85 Bkz. Kur'an-ı Kerim, 33 sure (Alızab: 33). 

75 



ederler. Böylece birinci imamın (Hazret-i Ali) öğretisi dışında, 
özellikle dördüncü, beşinci ve altıncı imamların öğretileri ile 
Şii irfanının temel konulan kurulmuştur. "Ali Zeynul-Abidin 
(vefatı: 95/714), Muhammed Bakır (vefatı: 115/733), Ca'­

fer-i Sadık (vefatı: 145/765)". Şu halde Şiilik'in kökenleri 
incelenirken iki ana Şiilik dalı birbirinden ayrılamaz. Babası 
tarafından imam olduğu bildirilen lmam lsmail'in vakitsiz 
vefatı iki kolun ayrılmasına sebep oldu. Onun etrafında 
toplanan aşırı Şiilik eğilimli taraftarlar, lsmail'in genç oğlu 

Muhammed'e bağlandılar. lsmail'i imam kabul etmeleri dolayısı 

ile lsmailiyye (lsmaililer) olarak adlandırıldılar. Buna karşılık 
diğer Şiiler lmam-ı Sadık'm yeni tayin ettiği imama, lsmail'in 
kardeşi Musa Kazım'a yedinci imam olarak biy'at ettiler. 
Böylece lmam Hasen-i Askeri'nin oğlu olup babasının genç 
yaşta vefat ettiği gün esrarlı bir şekilde kaybolan (Bkz. aşağıda, 

A, 7) onikinci imama lmam Muhammed Mehdi'ye kadar 

vardılar. Bunlar Oniki lmam Şiileridir.86 

A. Oniki 1mam Şiiliği 

1. Dönemler ve Kaynaklar 

Şiilik'in iki ana dalı olan Oniki lmam mezhebi ile yedi imam 

kabul eden lsmaili mezhebi içinde gelişen düşünceyi tsvir eden 
eserler arasında bir eşleme yapılması, her iki tür eserler birden 
nazara alınarak karşılaştırılması ve düşüncenin buna göre 
belirtilmesi, araştırmaların bugünkü durumuna göre henüz 
zamanı gelmemiş bir husustur. lsmaililik (296/909-322/933) 

yıllan arasında Mısır'da hüküm süren ve Fatımi Hanedanı'nı 

86 Metinde önce lsmail'in imam tayin edilmesi ve onun vefatı üzerine lmam Musa 
Kazınıin imam tayin edilmesi açıklaması da lsmaili kaynaklanna dayanıyor olacaktır. 
Usül-i I<Aft'de lmam-ı SAdık'tan gelen birçok rivayet, daha küçük bir çocuk iken, 
lmam Musa Kılzım'ın yedinci imam olduğunun belirtildiği tarzındadır. 

76 



kuran Ubeydullah el-Mehdi ile birlikte, tarihi akış içindeki 
başarılarından birini kazanmış oldu (Bu tür başarılar manevi 

bir öğreti için pek mutlu olmayan sonuçlar doğurbilir). Buna 
karşılık Oniki imam Şiiliği yüzyıldan yüzyıla Iran'da Safe­
vilerin ortaya çıkışına kadar, dini bir azınlık olarak yaşama 
deneylerini, kararsızlıklarını ve zulüm ve baskıya göğüs 
germeyi sürdürdü. Fakat bu azınlık yaşamaya da muvaffak 
oldu, çünkü gerçek lslam'a şahadet etmenin ve Eimme-i 
Athar'm (Saints Imams), Resulullah'ın (S.A) sırrının emini 

olan imamların öğretisine sadık kalmanın vazgeçilmez bi­

lincini taşıyordu. imamların öğretilerinin tümü muazzam 

bir külliyat oluşturur ki nübüvvet temeline dayanan dinden 
doğan bir düşünce olarak meydana gelen, yoksa dış bir 
kültürün etki veya katkısı ile oluşmayan Şii düşüncesi 
yüzyıldan yüzyıla bu külliyat üzerinde çalışmış, uğraşmıştır. 
Bu sebeple Şii düşüncesin, "lslam felsefesi" diye adlandırılan 

bütün içinde imtiyazlı bir sıraya yerleştirmek gerekir. Birçok 

Şii ilahiyyatçı nesli, imamlardan gelen rivayet külliyatını 
toplamak, ona bir müdevvenat (corpus) biçimi bermek, nakil 
zincirinin (isnad) sıhhatini güvenli kılan kuralları saptamak 
için çalışmıştır. 

Dört büyük dönem birbirinden ayrılabilir: 

1) Birinci dönem Eimme-i Athar (Saints Imams) ve yakınları 

ile şakirdlerinin dönemidir. Bu yakınlardan ve öğrencilerden 
birçoğu, bu arada altıncı imamın (lmam-ı Sadık) genç ve 
heyecanlı öğrencisi Hişam lbni ul-Hakem, şahsi eserleri dışında 
imamların öğrettiklerini de derleyip telif etmişlerdi. Bu dönem 

onikinci imamın (artık naip tayin etmeyip tamamen gizli 

kaldığı) büyük gizlilik (büyük gaaiplik, el-gaybet-ul-kübra) 

dönemine kadar gelir (H. 329/M. 940). Bu tarih aynı zamanda 
son naibi veya temsil cinsi olan Aliyy-us-Samarri'nin vefat 
tarihidir. Bu tarihte son naip olan bu zat; imamdan artık onun 
yerine yeni bir hedef, yeni bir naip tayin edilmeyeceği tevkiini 

77 



almış bulunuyordu.87 
Aynı yılda Tehran yakınlarındaki Rey (Raghes) şehrinden 

Bağdad'a gitmiş olup orada yirmi yıl boyunca binlerce rivayeti 
(hadis ve haberleri) kaynaklarından derleyip toplamaya uğraşan 
büyük ilahiyyatçı Muhammed lbni Yakub Kuleyni vefat etti. 
Kuleyni'nin hadis külliyatı Şii rivayetlerinin düzenli mü­
devvenatının (corpus) ilk örneğini teşkil eder (1955 Tehran 
basımında 8 büyük cilt tutmaktadır).88 Burada birçok başka 
ad da sayılabilir ki bunlardan birisi de onbirinci lmam Ha­
sen-i Askeri'nin yakınlarından Ebu Ca'fer-i Kummi'dir (Vefatı: 
290/903).89 

2) Bir ikinci dönem "gaybet-i kübra"dan onikinci imamın 
artık sefir tayin etmeyerek gaaip oluşundan başlar ve Şii ila­
hiyyatçısı ve feylesofu, astronomi ve matematık bilgini ilk 
Moğol istilası döneminde yaşayan (vefatı: 672/1273). Nasi­
ruddin-i Tusi'ye kadar gelir. Bu dönem özellikle büyük 
lsna-Aşeriyye Şii külliyaatının meydana getirildiği dönemdir. 

87 lmamın ilk naibi Osman lbni Said, sonra onun oğlu Muhammed lbni Osman, 
sonra Ebulkasım Huseyn lbni Ruh-i Nevbahtt, sonra Aliyy-lbni Muhammed-i 
Samarri'dir. Bu zata gelen son tevki'de (yazılı buyrukta) altı güne kadar naib 
Aliyy-lbni Muhammed'in yani tevki' muhatabının vefat edeceği, bundan sonra 
naip tayin edilmeyeceği, gaybet-i kübra başlayacağı, Allahü Teala'nın zuhur izni 
verişine kadar süreceği buyurulmuştur (Tebatebai, Şi'a der lsldm, s. 149 ve dn. 
ı. Burada Bihar-ul-Envar, C. 15, s. 360/36l'e ve Şeyh Tusi'nin "el-Gaybet" adlı 
eserine yollama yapılır). 

88 Kuleynt, Şi'a hadislerini ve rivayetlerini" Asi" adı verilen ilk yazılı kaynaklardan 
toplayarak tertip eden ilk zattır. Kdfi adlı külliyatta 16.199 hadis ve rivayet vardır. 
Şi'a hadis kaynaklan arasında en geçerli ve tanınmış kaynaktır (Tebatebat, Şi'a 
der tslam, s. 61). Bunun dışında Oniki İmam Şiiliği'nin diğer üç önemli hadis 
külliyatı Şeyh-i Saduk Muhammed lbni Babeveyh-i Kummi'nin "Fakih" 
(Men-la-yahzuruh-ul Fakih) adlı külliyatı (Şeyh Saduk hicri 381'de vefat etmiştir) 
ile hicri 406'da vefat eden Şeyh Tusi'nin "Tehzib" ve "lstibsdr" adlı eserleridir 
(Tebatebat, age.). 

89 Ebu Ca'fer-i Kummt, bundan sonraki ikinci dönemde adı geçen Şeyh Saduk'un 
da künyesi ve lakabıdır. Burada anılan Ebu Ca'fer-i Ku°ınmt hakkında Clemenı 
Huart: "Şiilik'le ilgili bir eserin yazandır" demektir. ( Clement Huart, Arab ve lsldm 

Edebiyatı, çeviren: Cemal Sezgin, Ankara, 1971 (?) s. 240). 

78 



lbni Babveyh-i Kummi (Şeyh Sadük lakabı ile anılır. H.  
381/M. 991'de vefat etmiştir.) bu dönemin büyük Şii ilahiy­
yatçılanndan biridir. Üçyüz kadar eser yazmıştır. Şeyh Müfid 
(vefatı H. 413/M. 1022) yine çok verimli bir yazardır. Yine 
Muhammad b. Hasen-i Tusi (vefatı: 460/1067, Kutbuddin Sa­
id.,.i Ravendi (vefatı: 573/1177) burada anılmalıdır. Bu dönem 
aynı zamanda iki kardeşin, Seyyid Şerif-i Razi (vefatı: 406/ 
1015) ve Seyyid Murtaza Alemul-Huda'nın (vefatı: 436/1044) 
yaşadığı dönemdir. Bu kardeşler yedinci imam Musa Kazım'm 
soyundan olup Şeyh Müfid'in öğrencisidirler. Her ikisi de 
lmamiyye mezhebi çerçevesinde birçok eser meydana ge­
tirmiştir. 

Seyyid Şerif-i Razi özellikle Nehc-ul-Belıige'nin90 derleyici 
ve düzenleyicisi olarak tanınmıştır. Yine dönemde büyük ve 
ünlü bir Şii tefsirin, Kur'an şerhinin yazan olan Fazl-i Taberisi 
yaşamıştır (vefatı: 548/1153 veya 552/1157), lbni Şehr-Aşub 
(588/1192),Yahya lbni Batnyk (600/1204), Seyyid Raziuddin 
Ali b. T aus (vefatı: 664/1266) yine bu dönemin adlanndandır. 
Yine bu dönemde diğer taraftan lsmaili mezhebinin büyük 
sistematik eserleri meydana getirilmiştir (Aşağıda, bkz. B). 
El-Kincli'den Suhreverdi'ye (587/1191) Yunan felsefesine eğilimli 
feylesofların, eserleri de bu dönemde meydana gelmiştir. Na­
sır-ı Tusi'nin çalışmaları ile Şii felsefesi belirmiş oluyor. Bu 
felsefenin ilk sistematik çizgileri Ebu Is�k Nevbahti (350/961 
yıllarında) tarafından çizilmişµ. Bunu ihtiva eden kitap daha sonra 
teferruatlı olarak Nasır-ı Tusi'nin öğrencisi Allame Hilli (vefatı: 
726/1326) tarafından şerhedilecektir. Bu tarihler işbu inceleme 
için tespit ettiğimiz, lbni Rüşd'ün vefatı (1198) sınırım aşmaktadır. 
Bununla beraber aşağıdaki açıklamalar parçalanmaması gereken 
tüme ilişkin şemayı belirleyip vermeye yarayacaktır. 

90 Seyyid Şerif-i Razi'nin en önemli hizmeti Emir-ul-Mü'minin Ali'nin söz, hutbe 
ve mektuplarını "Nehc-ul-Belilge" adı altında toplayıp düzenlemesi olmuştur. 

79 



3) Üçüncü bir dönem Nasır-ı Tusi'den Iran'da Safevi Uya­
nışına (Renaissance) kadar gelir. Bu dönemde Mir Damad 
(1041/1631) ve öğrencileri Isfahan Okulu'nu meydana ge­
tirirler. Bu dönem son derece bereketli bir dönemdir ve 
doğrudan doğruya bu uyanışı hazırlamıştır. Bir taraf tan 
Nasr-ı Tusi'nin okulu varlığım sürdürmektedir. Bu okulun 
büyük isimleri Allame Hilli Afzal-i Kaşani'dir. Diğer yandan 
da olağanüstü bir uyum ve uzlaştırma hareketi meydana gelir. 
Bir taraftan lbni Arabi (ölümü: 638/1240) Endülüs'den Do­
ğu'ya göçer, diğer yandan Nevm-i Kübra'nın müridleri Orta 
Asya'dan kalkarak Moğol istilası önünde lran'a ve Anadolu'ya 
yayılırlar. Bu iki okulun karşılaşması tasavvuf metafiziğinin 
büyük bir atılım göstermesine yol açtı. Saduddin-i Hamiiyeh 
veya Hamuyi (veya Hamevi-H.H.) (650/1252), Necm-i 
Kübra'nın müridi olup Ibni Arabi ile de yazışan bu zat dönemin 
Oniki imam Şiiliği'ne bağlı tasavvufunun büyük siması oldu. 
Onun müridi Aziz Nesefi eserlerinin yayılmasına hizmet etti 
Alauddevle Semnani (736/1336) deruni, içe yönelen tefsirin 
büyük üstadlarından biri olacaktır. Sadruddin-i Konevi'nin 
şahsında da lbni Arabi ve Nasır-i Tusi'nin tesirleri karşılaşa­
caktır. Velayet sorunu (aşağıda A, 3 vd) geniş ölçüde tartı­
şılmıştır. Bu sorun, önde gelen bir Şii düşünürü olan Haydar 
Amoli'nin (Vlll. / XIV. yüzyıl) aydınlattığı Şii irfanı kaynaklan 
üzerinde durulmasına yol açacaktır. Diğer bir belirtmeye değer 
uzlaşma ve yaklaşma eğilimi de şudur: Alamfit'un düşüşünden 
sonra lsmaililik tasavvuf çerçevesine girmeye teşebbüs etmiş, 
bu dönemde Oniki imam Şiiliği'nde de benzer yönde bir ta­
savvuf eğilimi görülmüştür. Haydar Amoli Şiilik ve tasavvufu 
yaklaştırmaya büyük bir gayret sarf eder. Tasavvufi ilahiyyat 
felsefesi (theosophie mystiae) adına, lslam'da ilahiyyat ve 
felsefenin eleştirmeli bir tarihini çizmeyi dener. lbni Arabi'nin 
görüşlerini açıklayan ve bu görüşlere hayranlık duyan bir lbni 
Arabi müridi ise de bir esaslı noktada ondan ayrılır (aş�ğıda 

80 



belirtilecektir). Receb-i Bursi'nin çağdaşıdir (Receb-i Bursi'nin 
Şii irfanına ilişkin temel eseri 774/1372 tarihlidir). Burada 
yine büyük sufi şeyhi ve velüd bir yazar olan Şah Nimetul­
lah-ı Veli (vefatı:834/1431), Ibni Arabi'nin iki Şii müridi 
Sainuddin Torkeh Ispahani (830/1427), M. lbni Ehi Cum­
hür-i Ahsa'i (90/1495 yıllarına doğru, M. Abdurrezak-ı Lahici 
(918/1506) anılabilir. Lahici, Azerbaycan'ın ünlü mutasavvıfı 
Mahmüd-i Şebüsteri'yi şerhetmiştir. Mahmüd-i Şebüsteri'nin 
( vefatı: 720/1317), yılında ve otuzüç yaşında bulunduğu bir 
sıradadır. 91 

4) Dördüncü dönem Safevi Uyanışı ve Isfahan Okulu ile 
başlar. Isfahan Okulu'nu Mir Damad (1041/1631), Molla 
Sadra-i Şirazi (1050/1640) öğrencileri ve öğrencilerinin öğ­
rencileri meydana getirir (Ahmed-i Alevi, Muhsin-i Feyz, 
Abdurrezak-ı Lahici, Kaazi Said-i Kummi vs .) .92 Bu okulun 
ortaya çıkması ve gelişmesi Ibni Rüşd'den beri artık felsefenin 
kapandığı düşünülen Islam'da benzeri olmayan bir görüngüdür 
(fenomen). Bu dönemin büyük düşünürleri "pistis" ve 

91 Merhum Gölpmarlı'nın Gülscn-i Razşerhine bakılabilir (M.E.B. Yayınları, lstanbul, 
1972). 

92 Abdurrezzak-ı Uhici adı daha önce üçüncü dönemde de geçiyor ve vefat tarihi 
1506 olarak veriliyor. Kitabın arkasında verilen "lndex"e göre, daha önceki 
dönende adı geçen Uhici, "Abdurrezzak" değil, Şemsuddin Muhammcd-i 
Ulıici'dir. H.Z. Ülken de Abdurrezzak-ı Llihicl'yi Molla Sadra'run öğrencisi olarak 
anar (tsldm Felsefesi, 3. baskı, İstanbul, 1983, S. 279). A. Schimmel'in "Garten 
der Erkenutnis" (Diederichs Verlag, 1982) adlı eserinin fihristinde de Gülşen-i 
Raz şarihi Ulıicl'nin adı Abdurrezzak olarak anılmakta, vefat tarihi de 1516 olarak 
verilmektedir. Vardığımız sonuç şudur: Gülşen-i Raz şarihi, Lahici Abdurrez­
zak-ı Uhici değildir. Şemsuddin Muhammed b. Yahya b. Aliyy-i Uhici'dir (Bkz. 
Gölpınarlı, Gülşcn-i Raz şerhi, MEB. Yayını, İstanbul, 1972, s. IV). Nitekim Corbin 
de yaptığı karıştırmayı "lndex"de düzeltmiştir (Yine bkz. Dr. Rızazade Şafak, 
Tarih-i Edebiyyat-i Iran, Tehran, 1342 , s. 255). Dr. Mübeşşirt'nin Farsça çeviriye 
eklediği notta verilen bilgiye göre Gülşen-i Raz'ı şerheden Ulıici Muhammed 
b. Yahya Uhicl'dir. Seyyid Muhammed Nurbahş'm halifelerindendir. 877 hicride 
Gülşen-i Raz şerhini bitirmiştir. Abdurrczzak-ı Ulıici ise hicri lOSl'de vefat 
ettniştir. Molla Sadra'run damadı idi. Molla Sadra ona "Feyyaz" lakabını vermiştir. 
Felsefı; konusunda önemli eserleri vardır ve şairdir. 

81 



"gnösis"in,93 Peygambere gelen vahy ile felsefi idrakin ayrılmaz 
birliğinin Şii düşüncesinin hazinesi olduğunun ve bununla 
hatmi anlamda derinleşmenin mümkün bulunduğunun bi­
lincindedirler. Molla Sadra'nın ortaya koyduğu muazzam eser, 
Kuleyni'nin meydana getirdiği müdevvenatın (corpus), (Kafi 
kastedilmektedir. H.H.) değer biçilmez bir şerhini de kapsar. 
Birçok diğer yazar da bu örneğe uydular. Bunlar arasında yine 
muazzam bir külliyat olan ve önce de değindiğimiz Bihar-ul 

Envdr'ın (Nurlar Denizleri) derleyicisi olan büyük llahiyyatçı 
Meclisi vardır ki, feylesofları sevmemesine rağmen, çok defa 
kendisi de ister istemez f eylesoflaşmaktadır, kendine rağmen 
feylesof olmaktadır. Bu incelemenin üçüncü bölümünde eserler 
yazarları ile birlikte zikredilecektir. Bu eserler Kaçar Hanedanı 
zamanına kadar süregelirler ki, bu hanedan devrinde Şeyh 
Ahmed-i Ahsa'i'nin ( vefatı: 1241/1826) öncülük ettiği önemli 
bir okul, Şeyhi Okulu ortaya çıkmıştır.94 Nihayet bu dördüncü 
dönemi günümüze değin uzatabiliriz ki, günümüzde de Molla 
Saadra'nm eserleri çevresinde geleneksel felsefenin yeniden 
canlanışı ve uyanışına şahit olmaktayız.95 

Yukarıda Şerif-i Razi'nin derleyip düzenlemiş bulunduğu 
ve adı genellikle "Belagat Yolu-Yordamı.Y öntemi" şeklinde 
çevirilen, fakat Arapça aslında daha çok etkinlik ve olgunluk 

93 "Pistis" "inanç" anlamındadır (Yunanca). Muhtemelen III. yüzyılda Mısır'da 
meydana getirilen "Pistis Sophia" adlı ve Hıristiyan irfanı (gnose) bakımından 
çok önemli bir metin vardır (İnanç ve Hikmet). Bkz. Die Religioncn, Duden, 
Mannheim, 1977. 

94 Şeyhilik hakkında Merhum Gölpınarlı'nın "100 Soruda Türkiye'de Mezhepler ve 
Tarikatlcr" {lstanbul, 1969) adlı eserinin 55. sorusuna bakılabilir (s. 160 vd.). 
Şeyhilik akımı mensuplarının sözleri Oniki İmam mezhebinin genel ve geçerli 
görüşü olarak kabul edilemez. Nasıl özellikle son zamanlarda Sünni çevrelerde 
ortaya çıkan bazı sözde tasavvuf akımları "Sünni görüş"ü değil, sadece kendi 
görüşlerini temsil edebilirlerse, Şeyhilik ile Oniki İmam mezhebinin ilişkisi de 
böyledir. 

95 Bkz. Islamic Philosophy in Contemporary Persia: A Survey of activity during the 
Past Two Decadcs (by Scyyed Hossein Nasr) Middle East Center University of 
Utah, Salt Lake City, Utah, 1972. 

82 



düşüncesi görülmek gereken96 Nehc-ul-Beliige'yi anmış idik. 
Bu eser, birinci İmam Ebu Talib oğlu Ali'nin hikmetlerinin 
dikkate değer bir derlemesidir. Hutbeleri, sohbetleri, mektuplan 
vs. Bu eserde toplanmıştır. Kur'an-ı Kerim'den ve Peygamber'in 

(S.A.) hadislerinden sonra bu eser Şii alemi için yalnız dini hayat 
açısından değil, felsefi düşüncesi açısından da en önemli kitaptır . 

. Gerçekten de Nehc-ul-Belage Şii mütefekkirlerin ve özellikle 
dördüncü dönemdekilerin öğretilerinin en önemli kaynak­
larından biridir. Etkisi çok çeşitli biçimde kendini göstermiştir: 
Terimlerin mantıki biçimde düzenlenmesi, doğru yargılara 

varılması, Arapça'ya bu yol ile giren bazı teknik terimlerin bu 
kitaptan ilham alınarak bulunması gibi. Bu terimler özel bir 
anlam zenginliği ve güzelliği taşırlar ve Yunanca metinlerin 
Arapça'ya çevirisinden doğan terimlerden bağımsızdırlar. Imam 
Ali'nin hikmetleri sayesinde ortaya çıkmış bazı temel felsefi 
sorunlar bütün boyutları ile Molla Sadra'da ve okulunda ele 

alınmaktadırlar. İmamın, kendisine bağlı olanlardan Kumeyi 
İbni Ziyad!ın "Hakıykat nedir?" sorusuna verdiği cevap, ha­

kıykatin dünya hakimlerinin hatmi mirası olduğuna ilişkin 
açık4ıma vs. gözönüne alındığında bu sayfalarda çok belirleyici 
ve özgün (karakteristik) bir düşünce görülecektir. 97 

96 Aynı Arapça kökten gelen "bülilğ, biiliğ" gibi kelimelerle bir anlam yakınlığı 
sezilebilir. Nehc-ul-Bd4ge'ye Seyyid Razt'nin yazdığı Ônsöz'den de bu adın ve­
rilmesinde hem belagat anlamı ile dış olgunluğun, söz olgunluğunun, hem de 
kapsam ve öz olgunluğunun kasdedildiğini anlaşılmaktadır (Nehc-111-Bddge, 
Merhum Gölpınarlı tarafından bazı tertip değişiklikleri ve kısaltmalarla Türkçe'ye 
çevrilmiştir). 

97 Kumeyl lbni Ziyild-in-Naha-t-1-Yemiini, Emir-ul-Mü'minin'in çevresindeki seçkin 
kişilerdendir. Haccac tarafından (90) yaşında iken şehid edilmiştir. Nech-ul­
Belage'de Emir-ul-Müminin'in Kumeyl'e hitaben ilim hakkında beyanları vardır. 
Ayrıca Kumeyl'in "Hakıykat nedir?" sorusuna Hazreti Emir'in verdiği cevap da 
rivayet edilmektedir (Bkz. Gölpınarlı çevirisi, 3. kısım, 4. bölüm). Farsça çeviriye 
eklediği notta, Dr. Mübeşşiri Hazreti Emtr'in "Hakıykat" hakkındaki beyanının 
Arapça metnini vermektedir. Ehli için çok değerli olan bu sözler, maneviyyat 
yolunun vurgunculanndan birisince yağmalanmak istenmiş, "Hakıykat, 
Subh-i Ezel'den ışıyan nurdur ki, Heyakil-ut-tevhid'e yansır" buyruğundan iktibas 
ile kendi kendini "subh-f ezel" kılmış, ne var ki yine kendinden menkill kerameti 

83 



Bu noktada Şii felsefesi özel görünümünü kazanır. Çünkü 
Şii düşünürleri, imamın hikmetlerinin tem ve eksiksiz bir felsefe 
dairesi oluşturduğu telakkisi ile bu kitaptan bütün bir metafızik 

kurmuşlardır. Bu derlemenin bazı noktalarının gerçekten imama 

ait olup olmadığı konusunda şüpheler ileri sürülmüştür.98 

Derleme de sonra yapılmıştır. Muhtevasını anlamak için de 
"phenomenologiquel" olarak anlamaya çalışmak en iyisidir. 
Yani bilincin yöneliminin önerdiği biçimde ele almalıdır: Kalemi 
tutan kim olursa olsun, kim yazmış olursa olsun, konuşan 
imamdır, ta kendisidir. lşte kitabın etkisi de buradan gel­
mektedir. 99 Bu kitabın şimdiye kadar Batı'da felsefi inceleme 
konusu yapılmasının ihmal edilmesi karşısında esef edilebilir. 
Bu kitap özenle incelenir şerhleri de gözönünde tutulursa (bu 
şerhler çoktur. Şiiler yanında Sünnilerin de şerhleri vardır. 
Meysem-i Bahrani, lbn- ul Hadid ve Hoyi şerhleri burada 
anılabilir. Başka şerhleri ve Farsça'ya çevirileri de vardır.100 Ve 

bu kitap diğer imamların hikmetleri ile birlikte ele alınırsa), 
niçin Sünni lslam dünyasında felsefenin çoktan beri yaşayan 
bir okul olmaktan çıkmış olmasına rağmen Şii dünyasında yeni 
felsefi gelişim ve atılımlar görülebildiği anlaşılabilir. 

Ana çizgileri ile söylenen bütün bu hususlardan şu sonuç 
çıkmaktadır ki: Şii felsefi düşüncesinin hareket noktası 
Kur'an-ı Kerim ile birlikte imamlardan gelen rivayetler kül­
liyatınm bütünüdür.101 Bu düşünceden doğan ve nübüvvet 

ile "Bahaullah" olan birisi ondan baskın çıktığından, Kıbns'da sessiz-sedasız 
ölmekten fazla bir şey yapamamıştır. 

98 Bu şüpheler ve cevapları hakkında Gölpınarlı çevirisinin "Takdim"ine baş­
vurulabilir. Dr. Mübeşşiri'nin notunda verilen bilgiye göre de bu şüpheler zayıf 
görünmektedir. 

99 "Phenomenologie" ve "intention" terimlerini bir felsefe sözlüğünde arayıp 
bulmayı göze alan okuyucu, bu satırlara belki de benden iyi bir ifade ka­
zandırabilir. 

100 Bu şerhler hakkında da Gölpınarlı, "Nehc-ul-Bel4ge" çevirisinin "Takdim"ine 
başvurulabilir. 

101 "Masumlardan gelen rivayetler" demek gerekir ki Ondört Masumun başında 
Resül-i Ekrem (S.A.) vardır. 

84 



temeline dayanan felsefeyi anlayabilmek için de aynı kaynaklan 
4areket noktası olarak almak gerekir. Önce iki usuli ilke 
belirtelim: 1. Dışarıdan isnad halkalarını inceleyerek yapılan 
tarihi eleştiri burada çoğu kez yararlı ve caiz olmaz. Tek verimli 
yöntem "phenomenologiue" olarak davranmak: Yüzyıllardan 
beri yaşayan bu rivayetlerin bütününü gözönünde tutmak, Şii 
bilincinin yöneldiği, konu aldığı bu bütünü ele almaktır_ 102. 

2. Vahye ve peygamberlik (nübüvvet) temeline dayanan · 
bu felsefenin anlaşılabilmesi için burada az sayıda ele alınan 
konulan düzenlerken tutulacak en iyi yol da bu konulan 
yorumlayıp açıklayan Şii yazarları izlemektir. Bunları kısaca 
ve hoş bir tarihselciliğe düşmeksizin ele alacağız. Burada 
başlıca Molla Sadra-i Şirazi'nin, Mir Damad'ın şerhlerini ve 
yine Haydar Amoli'nin çok özlü bazı sayfalarını izleyeceğiz. 
Bu şerhlerle açıklanmış bulunan imamlara ait metinler Şi1li1ı'in 
özünü anlamamıza yardımcı olacaktır. 

2. Batıni Cephe 

1. Şiilik'in, özünde lslam'ın batım cephesini teşkil edişi bizzat 
metinlerden çıkarılabilen ve varılabilen, her şeyden önce de 
imamların öğretilerinden elde edilebilen bir sonuçtur. Mesela 
Kur'an-ı Kerim'in 33. (Ahzab) suresinin 72. ayetine verilen 
anlam örnek olarak gösterilebir. Ayet-i Kerime mealen şöyle 
buyurur: 

"Biz emaneti göklere, yere ve dağlara sunduk; onu yük­
lenmekten kaçmdlar, onu kabul etmekten korkup titrediler. 
Onu insan yüklendi. Şüphesiz o çok zalim ve cahildir". 

Şii müfessirler bu önemli ve derin �nlamlı ayetin insan li-

102 Bu yöntem karşJS1nda çok söz söylenebilir ise de, Farsça çeviriye şu notu ekleyen 
Dr. Mübeşşirl'ye katılmakla yetiniyoruz: "İslam dini konu olunca bu yönteme 
başvurulması doğru değildir. Gerçeğin anlaşılabilmesi için sahih rivayetlere 
dayanmaya çalışmalıdır." 

85 



yakati ve değeri konusunun (de dignitate hominis) lslam 
düşüncesindeki temelini meydana getiren anlamı üzerinde 
hiç tereddüt' etmediler. Ayet-i Kerime, "ilahi sırlara", Eim­
me-i Athar'ın (Saints Imams - Oniki imam) kendi bağlılarına, 
yakın öğrencilerine aktardıkları "nübüvvet"in ve vahyin 
batınına işaret etmektedir. Bu yorum, altıncı imamın 
(lmam-ı Sadık) bu ayetin anlamının, kaynağı "imam" bulunan 
"velayet" demek olduğuna ilişkin açık beyanını hatırlatabilir.103 

Şii müfessirler de (Haydar Amoli'den son yüzyılda Molla 
Fethullah'a kadar), bu Ayet-i Kerime'de sözü edilen insanın 
"zulm" ve "cehl"inin onu kınama yönünde değil, övme yö­
nünde yorumlanabileceğini, çünkü bu ilahi emaneti yükle­
nebilmek için yüce bir gözüpekçe davranışa gerek olduğunu 
belirtmeye uğraşırlar.104 Adem'de simgelenen insan, "masi­

va"nın, Allah'dan gayrının bilincinde olmadığı, masiva'nm 
varoluşundan haberi bulunmadığı sürece, bu çok çetin yükü 
taşıma gücü bulur. Masiva'nın, Allah'dan gayrının varlığının 
bilincine vardığı andan itibaren emanete hıyanet eder, ya 
emaneti reddeder, ehil olmayana aktarır, yahut daha kısa 
yoldan emanetin varlığını inkar eder. insana böyle"bir emanet 
tevdi edildiğini reddedip ikinci yolu seçtiği durumda her şey 
zahirinden, dış görünüşünden ibaret görmeye başlar, her _şeyi 
dış görünüşüne indirger. Birinci yolu seçip de emaneti ehli 
olmayana verdiği takdirde imamların, hakıykatin ehli ol­
mayandan gizlenmesi buyruğuna (takıyye, ketmitn) aykırı 
hareket etmiş olur ki bu buyruk Kur'an-ı Kerim'in 4. suresinin 

103 Usill-i Kaff'de (C. 2, Kur'an-ı Kerim'de velayet hakkındaki işaretler babı) bu 
rivayet yer almaktadır. Medisi'nin söylediği gibi, Kur'an-ı Kerim'in bann manaları 
da olduğuna göre, ayetteki "emanet"e verilen diger anlamlar yanında bu da 
batın anlamlardan biridir. Yoksa Dr. Mübeşşiri'nin de belirttiği gibi Oniki İmam 
mezhebine mensup müfessirlerin çoğunluğu Ayet-i Kerime'deki "emanet"e, 
insanın "sorumluluk" yüklenmesi (tekliO anlamını vermişlerdir. 

104 Delilini bulamadığım bu yorum, mutasavvıfane bir te'vil olabilir. Doğrusunu 
' 

Allah bilir. 

86 



61. ayetine dayanmaktadır: 
"Şüphesiz Allah size emanetleri ehline vermenizi buyu­

rur. "105 Bu da şu anlamdadır: Ancak irfanın, ilahi ilmin "gnose", 
"varisi", mirasçısı olana bu irfan emanetinin tevdi edilmesini' 
buyurur. Bir ilim mirası, manevi bir miras olarak telakki edilen 
bu ilim kavramına daha önce işaret edilmiş idi (yine bkz. 
aşağıda A, 4). 

Bu sebepledir ki beşinci lmam Muhammed Bakır şöyle 
buyurmuş ve ondan sonra da her imam bunu tekrarlamıştı: 

"Bizim davamız zordur, çetindir. Zorlu bir gayret sarfını 
gerektirir. Ancak bir mukarreb, yüce dereceli bir melek, 
gönderilmiş bir peygamber (nebiyy-i mürsel) veya kalbi Allah 
tarafından iman ile sınanmış bir mü'min kul ona güç yetire­
bilir. "106 

Altıncı imam Ca'fer-i Sadık da yine belirtiyordu ki: 
"Bizim konumuz sır içinde sırdır, örtülü kalan bir şeyin 

sırrıdır, bir sırdır ki onu ancak başka bir sır beyan edebilir: 
Sır üstüne sırdır ve sırdan müstağnidir. "107 

105 Usul-i Kafi, Kitiib-ul-Hucce'de (C. UI), ehline tevdi edilmesi gereken "emanet"in 
bir batın anlamı da lmam-ı Bakır ve lmam-ı Siidık'tan gelen rivayetlerle, her 
imamın kendinden sonraki imama tevdi etmesi gereken imamet emaneti olarak 

belirtilmektedir. 

106 Bu söz lmam Muhammed-i Bakır'dan önce Emir-ul-Mü'minin Ali'den rivayet 
edilmektedir. Bkz. Göl pınarlı, Nehc-ul-Bdtlge çevirisi, III. Kısım, 2. bölüm. Bu 
söz, beşinci hicri asır ulemasından Abdülviihid-i Amidi'nin toplayıp tasnif ettiği 
Hazreti Ali'nin sözlerini kapsayan Gurer-Ol-Hikrnı'de yer alır (H. Muhammed 
Aliyy-i Ensari'nin Farsça çevirisi, 3. bası, s. 235, lmiim-ı Bakır'dan gelen rivayet, 
Ustll-i Kafi, C. 2, Kitab-ul-Hucce'dedir. Dr. Mübeşşirt de Farsça çeviride rivayetin 

Arapça aslını vermektedir). 

107 lmam Muhammed-i Bakırdan gelen rivayetin zikredildiği babda lmam-ı Siidık'tan 

gelen rivayetlerde "hadisimizin çetin sımna yalnız sudiir-i münire (aydın sineler) 
veya kultlb-i selime (selim, an ve iyi gönüller), yahut güzel yaradılışlılar ve ahlaklı 
kişiler güç yetirebilir." buyurulur. Diğer bir rivayette de "takımızda Allah'ın 
sımndan bir sırr ve Allah'ın ilminden bir ilim vardır." buyurulmaktadır. Me­
tindeki şeklin nereden alındığı belirtilmemiştir. Dr. Mübeşşiri Şeyh Ahmed-i 
Ahsai'den naklen Arapça metni vermektedir ki, bir ana kaynakta yer almıyorsa 
sırf Şeyh Ahmed-i Ahsai'ye güvenilemez. 

87 



Yine buyurur ki: 

"Sırrımız gerçektir, haktır ve hakkın hakkıdır (Haklı-ul 

hakk). Gerçeğin gerçeğidir, zahirdir, zahirin batınıdır ve batının 

batınıdır. Sırdır bu ve örtülü kalan bir şeyin sırrıdır, bir sırdan 

müstağni olan sırdır. »1oa 

Bu beyanların anlatmak istediğine dördüncü imam Ali 
Zeyn-ul Abidin'in bir şiirinin şu mısraları önceden esasen işaret 

etmekte idi: 

Sakınırım ilim mücevherlerini cahilden 

Hakk'ı görür de bize kasteder birden 

Rabbim! Bir tek inciyi açsam bildiğimden 
Derler ki söyle! Yoksa putperest misin sen? 
Nice Müslümanlar çıkar da kanımı helal sayar 

En güzelden sunulur da çirkin sayar onlar.109 

2. Bu örnekler çoğaltılabilir ve çok güzel bir şekilde Şiilik'in 

ethosuna 110 Şiilik'teki Islam'ın batın cephesini temsil ediş 

özbilincine tanıklık ederler ve tarihi açıdan hatmi Islam'ın 
kaynaklarına ulaşmak için imamların öğretilerinden de daha 

yukarılara çıkmak mümkün değildir.111 Çünkü gerçek Şiiler 

108 Önceki dip notuna bakınız. 

109 tik mısra Hazreti İsa'nın, domuz önüne inci atmama öğüdünü haurlaur. İmam 
Zeyn-ul Abidin hakkında yazılan bir esenle, metinde yer alan şiirin Arapça metnine 
yer verilmektedir. Mealen yukarıda verilen anlama yakındır: llminin cevahirini 
gizlerim,/ Cahil anlamayıp da fitne kopmasın derim,/ Ebul Hasan da (Hazreti Ali) 
böyle yaptı elbet,/ Hasan ve Huseynl'e bunu etti vasiyet,/ Rabbim! ilmimden bir cevher 
gören,/ sorar bana putperest misin sen?/ Müslümanlar çirhin işi güZel sanırlar I ve 
hanımı dökmeyi helal tanırlar." Kitabın yazan, İmam Zeyn-ul Abidin'in çevresindeki 
şanların ilim yaymak için elverişli olmadığını, bu şiir ile etrafındaki bozuk ve 
karanlık çevre şartlarından şikayet ettiğini belirtir (Zindegani-i Hazreti Seccad 
Zeyn-ulAbidinAleyhisselam, Yazan: lnıad-ud-din Huseyn-i Isfahanı, 1. bası, Tehran 
1379, H.KJ1338 H.Ş. s. 424/425 ve 427). 

11 O Manevi-ahlaki karakter, ahlaki, diğer yargı ve telakkiler bütünü. 

111 Bu söz de yanlış anlamalara sebep olabilir. Yazarın da belirttiği gibi imamların 
öğretisi ile vahyedilen gerçek arasında çelişki olamaz ve "Yedi Batın" hadisi 
de bizzat Resül-i Ekrem'den (S.A.) rivayet edilir. Şu halde İslam'ın batın cephesi 

88 



imamların sımna mahrem olanlardır. Onlara bu sırlar 
imamlarca açıklanmış, tevdi edilmiştir. Buna karşılık imamların 
öğretilerinin sadece zahire münhasır olduğunu dışyüz ile sınırlı 
bulunduğunu iddia etmiş olan veya etmekte bulunan, bu öğ­
retinin sadece fıkh ve zahiri ibadete ilişkin olduğunu ileri süren 
herkes, Şiilik'in özünü bozmuştur, Şiilik'i budamış, güdük 
bırakmıştır. Batının varlığını kabul ve tasdik etmek demek, 
şeriatin ilgası anlamına gelmez, lafzı ve zahiri iptal etmek demek 
olmaz .112 Şunu demek ister: Manevi gerçek (hakıykat) ol­

maksızın, batın olmaksızın, kuru kuruya şeriat, dışı düzenleyen 
hükümler insanı cehalet, zulmet ve kölelikten kurtarmazlar. 
Bunlarsız şeriat bir nasslar cetveli, bir ilm-i hal kitabı olarak 
kalır ve insan daha önce bilmediği ve tanımadığı yeni manaların 
kendisine açılması imkanını kendine kapamış olur. 

Bu sebepledir ki birinci imam (Emir-ul-Mü'minin) ana 
çizgileri ile üç bölük insanın varolduğunu söylemiştir: 

1) Alim-i Rabbant: Bu kamil anlamı ile ilahi hakim (theo­

sophos) demektir. Resül-i Ekrem (S.A.) ve Eimme-i Athar 
(Saints Imams, oniki lmam) bunlardır. 

2) Kurtuluş ve selamet yoluna (tarikat-un-necat), bu yolun 
öğretisine gönüllerini açan ve başkalarını da irşada çalışan 
bir bölük vardır.113 Bunlar nesilden nesile ancak bir azınlık 
olarak kalmışlardır. 

de bulunduğunu tespit için Resill-i Ekrem'e (S.A.) kadar gidilebilir. Resill-i 
Ekrem'e (S.A.) varılınca da vahy kaynağına varılmış demektir. Birçok defa bizim 
de işaret ettiğimiz gibi, Farsça çevirinin önsözilnde Dr. Mübeşşiri de Oniki lmam 

mezhebinin "Batıniyye" olarak anılan lsınailiyye'den temel ayrılıklar gösterdiğini 
belirtir. Daha önce Merhum Tebatebat'den naklen bu konuda bilgi verdiğimizden 
bu farkları burada tekrar belirtmiyoruz. 

112 Kendi aklına sığmayan her kitaba, her çeviriye kara çalmak için pusuda bek­
leyenlerimiz, bu satın özel bir dikkat sarfederek okuınalıdır. Oniki imamı rehber 
bilenler, batın anlamlara doğru ilerlerken zahirdeki hikmet de gözlerinde biltiln 
biltilne değer kazanır, yoksa zahir asla zail olmaz. 

113 Kur'an-ı Kerim'de "Asr" suresine bakınız. 

89 



3) Bir de çoğunluk kütlesi, avam vardır ki bu necat yolu 
öğretisi ve çağrısına gönüllerini kapamış olarak kalırlar. Hazreti 
Ali bu üç bölük halkı şu şekilde belirler: 

"Biz imamlar; talim eden, öğreten hakimleriz. Şi'amız, bize 
yürekten bağlı olup da bizi izleyenler, bizim tarafımızdan irşad 
edilenlerdir. Gerisi de heyhat! Yazık ki gerisi kasırga önünde 
savrulan çerçöp gibidir. "114 

Böylece Islam'ın ve dolayısı ile Şiilik'in batınilik anlayışı iki 
odak çevresinde hareket eder. Birisi şeriattir, kanun ve kural 
dinidir, içtimai, toplumsal dindir. Diğeri ise mistik, irfani ve 
içyüze yönelik dindir, Kur'anı vahyin manevi anlamına yönelik 
olan din anlayışıdır. Bu sebepledir ki özünde bir nübüvvet 
ve imamet öğretisini de içerir. 

3. Nübüvvet Öğretisi 

1. lslam nübüvvet öğretisini kurmaya yarayan en eski tarihli 
veriler imamların öğretilerinde bulunmaktadırlar. Bu açıdan 
Şii çevresinin; nübüvvet öğretisinin doğuşu, felsefi açıdan 
derinlemesine düşünülüşü ve geliştirilişini hazırlayan ortam 
olduğu söylenebilir. lslam çerçevesi içinde yer bulan her 
düşünce biçiminden daha fazla olarak, peygamberlik ve vahy 
temeline dayanan bir din olan lslam'ın özüne en uygun olan 
felsefi düşünce yine peygamberlik ve vahy temeline dayanan 
bir felsefedir (une philosophie prophetique). Çünkü ilahi ilim 
(science divine) iletilemez bir bilgidir (incommunicable). 
Kelimenin gerçek anlamı ile bir ilim değildir, bu ilmi tebliğ 
ve iletmek ancak bir peygamberin işidir. Bu tebliğin şartları, 

114 Nehc-ul-Beldge'de Kumeyl lbni Ziyad-in-Naha'ı:'ye hitaben buyurulan ve daha 
önce değinilen söz içinde yer alır. Nas ıiç bölüktür: Alim-i Rabbani, ilim öğrenen 
ve kurtuluş yolu üzerinde bulunan kişi (müteallimün ala sebil-i necat), her sese 
seğirten ve her yel ile savrulan sinekçikler (Siyyid Ali Nakıyy Feyz-ul-1slam, 
Nehc-ul-Beldge, C. il (4-6), s. 1145, Gölpınarlı çevirisi, anılan yer). 

90 



bu tebliğin muhtevasını başkaları için yararlı ve verimli kıl­
manın şartları gibi konular; vahy kapısı kapandıktan sonra 

peygamberlik ve vahy temeline dayanan bir felsefenin başlıca 
konusunu oluştururlar. Bu düşüce bizzat Şiilik'in de temel 
kapsamı olduğundan; lslam'da felsefe tarihine ilişkin bir eserde 
de Şiilik'ten söz edilmemesi mümkün değildir. 

Gözönünde tutulması gereken bir ilk olgu ; "lbni Sina 
Okulu'na mensup feylesoflardaki "akıl" öğretisi ile (idrak, 
zeka, nofıs) imamlardan sadır olan Şii metinlerindeki "ruh" 

öğretisi arasındaki koşutluktur (parallelisme). Vahy temeline 
dayanan bir felsefede ilk incelenecek konu olan peygamber 
gönderilmesinin zorunlu oluşu konusunda her iki tarafta da 
yöndeş mülahazalardan harekete geçildiği sonucu çıkmaktadır. 
Altıncı imamın lbni Babveyh tarafından kaydedilen bir ri­
vayetinde, insanın beş ruhdan veya beş ruh mertebesi yahut 
ruh halinden oluştuğu beyan edilir. Dorukta imam ruhu ve 
Ruh-ul-Kudüs (Esprit-Saint) yer alır. Bütün bu beş ruh bütünü 
ile beşi bir arada olmak üzere ancak peygamberlerde ve 
imamlarda bulunabilir. Gerçek mü'minlerde ancak dördü olur, 
geri kalan diğer insanlar ise ancak üçüne sahip olabilirler. 

Yine bunun gibi lbni Sina'dan Molla Sadra'ya kadar feyle­

soflar da idrakin (akıl) beş mertebesi olduğunu ve bu beş 
mertebenin "maddi" akıldan veya "bilkuvve" idrak (akıl) 
halinden intellectus sanctusa (akl-ı kudsi) kadar sıralandığını 
kabul ederler. Bu f eylesoflara göre insanların çoğunluğunda 
akıl ancak "bilkuvve", yeti olarak vardır. Yeti olarak varolan 
aklın bilfiil, eylemsel olarak idrak halinde gelebilmesi için 
gereken şartlar ancak çok az insanda bir araya gelebilmiştir. 
lmdi aşağı seviyeli içtepilerin etkisinde olan bir insan yığını 
nasıl olur da tek ve aynı bir kanuna tabi bir insan topluluğu 
oluşturma amacı ile birleşir? Biruni'ye göre tabii kanun orman 
kanunudur. İnsanlar arasındaki husumet, düşmanlık ancak 
bir peygamberin, bir ilahi elçiden tebliğ ettiği bir ilahi kanun 

91 



ile yenilebilir. Biruni ve lbni Sina'nın bu kötümser görüşleri 
aslında Kuleyni'nin "Kitab-ul Huccet" başında bize aktardığı 

imamların bu konudaki öğretisinin hemen hemen aynı sözlerle 

sunuluşundan ibarettir.115 

2. Bununla beraber Şiilik'in nübüvvet öğretisi ve telakkisi 

hiçbir zaman sırf mevzu (positi.O bir toplumbilim anlayışından 
harekete geçmez. Onun ilgilendiği ve üstlendiği konu, insanın 

manevi kaderidir. Şii görüşü Kerramiler ve Eş'arilerden farklı 

olarak Tann'mn dünyada veya ahirette görülebileceğini kabul 

etmez. Buna karşılık bizzat imamlar kaunda: bile kalbi bir ilmin, 

bir gönül bilgisinin, kalb gözü ile tanımanın ve bilmenin 
(ma'rifet-i kalbiyye) geliştirilmesi ve ilerletilmesi görüşünü 
getirir. Bütün akli ve akılüstü güçleri kapsayan bu gelişme fikri 
Şiilik'teki özel "irfan"ı, peygamberlik ve vahy temeline dayanan 

bir felsefe haline getirir. Diğer yandan da peygamberliğin ve 

vahyin bu görüşte temel ve zorunlu bir ilke oluşu, mülhem, 

vahy alan insanların, insanüstü kişilerin varlığının kabul 
edildiğini ifade eder. Hatta Tann'nıri insan bedeninde gö­
ründüğü (incarnation) fikrini içermeksizin ilahi insan veya 
insan süretinde Rabb'den söz edilir (Insan-ı Rabbani, Rabbi 

lnsani) .11 s Diğer yandan Şii peygamberlik öğreti ve telakkisi 

ll5 "Kitilb-ul-Hucce(t)" Kuleyni'nin düzenlediği hadis ve rivayet külliyatı olan 
Kafi'nin bölümlerinden biridir. "Huccet" burada "imam• anlanundadır. Nitekim 
yazar aşağıda bu konuda açıklama yapmaktadır. Kitılb-ul-Hucce(t)'nin 
"Zikr-ul-ervdh-illeır .fil-Eimme" babında, diğer rivayetler yanında şu rivayet yer 
alır: Cabir der ki: "1rııarn-ı Bakır'dan Alirn'in (peygamber ve imam) ilminin 
rııabde'ini sordum. Buyurdu ki: Ey Cabir! Nebilerde ve vasilerde beş ruh vardır. 
Ruh-ul-kudüs, Ruh-ul-irnan, Ruh-ul-hayat, Ruh-ul-kuvvet, Ruh-üş-şehvet". 

116 ·tnsan-ı rabbant" dernek, ilahi ilim sahibi insan dernektir, "1lahi insan" dernek 
değildir. "Rabb-i insani" terimi ise asla "lmamiyye mezhebi" terminolojisinde 
yoktur. "Rabbin insan suretinde görünmesi" düşüncesi, -Yazar "incarnation" 
görüşü anlamında değildir güvencesini verse bile- yine "incamation" dernektir 
ve ancak batıl bir hatmi mezhep bu gibi görüşler ile sürebilir, lrnaıniyye 
mezhebinin bu görüşle ilgisi olamaz. Yazar, herhalde burada da 1rnarniyye 
mezhebinin reddettiği bazı hatmi görüşlerle 1ınarniyye mezhebinin görüşünü 

kanştırrnıştır. 

92 



açıkça Sünni lslam düşüncesinin ilkel okullarından ayrıl­
maktadır. Eş'ariler her türlü tertip fikrini, yani alemin vasıta 
olan sebepler silsilesi çerçevesi içinde aşamalı düzen yapısını 
inkar etmekle bizzat peygamberliğin temelini yıkmış olu­
yorlardı. Aşın mu'tezileye (Ravendi) gelince, onlar da şu itirazı 
yapıyorlardı: Vahy ya akıl ve mantık ile uyuşma halindedir 
yahut değildir. Birinci halde gereksizdir, fazladır; ikinci halde 
ise kabul edilmeyip reddedilmelidir.117 Böylece mu'tezili 
akılcılığı bu ikilemin (dilemme) yok olduğu varlık ve bilinç 
düzeyini kavrayamıyordu. 

Şii nübüvvet telakkisinin; varlığının zorunlu olduğunu 
belirttiği aracı kimse teknik olarak "huccet" terimi ile ifade 
edilmiştir (Allah'ın insanlar için delili, kanıtı, emini). Maa­
mafih "huccet" fikri ve "huccet''in görevi, belirli bir çağın ve 
dönemin sınırlarını aşar. "Huccet"in sürekli olarak varolması, 
insanların büyük çoğunluğu onu bilmese ve varlığı görünmese 
bile yeryüzünde bir huccet bulunması gerekir. 

Terim son Peygamber (S.A.) hakkında olduğu gibi daha 
özel bir anlamda imamlar için de kullanılmıştır. (Alamüt 
lsmaililiği'nin sıralamasında da huccet; imamlar dışında, 
imamın manevi cephesini temsil ettiği var sayılan kişiler için 
de kullanılmaktadır. Bkz. aşağıda B, ll), Huccet fikri şu halde 
nübüvvet telakkisi ile imamet telakkisinin ayrılmazlığını da 
içerir. Zamanla kayıtlı olmadığı için de metafizik (doğa ötesi) 
bir gerçeklik görünümünü kazanır ve bu görünüm bizi semavi 
insan (Anthropos celeste) diye adlandırabilecek irfani konuya 
ulaştırır. 

11 7 lbni Ravendt'nin başlangıçtaki durumuna bakılarak Sünni gösterilmesi tereddüde 
değer bir değerlendirmedir. Başta Mu'tezileden olsa bile, daha sonraki fikirleri 
ile Şii veya Sünni olmayıp materyalist (dehı1) sayılması gerekir (Bkz. H.Z. Ülken, 
lslam Felsefesi, 3. bası, İstanbul, 1983, s. 23). Eş'artler hakkındaki hüküm de 
aşın ve mutlak görünmektedir. Uerde "Sünni kelamı "nı ele alan bölümde yeri 
geldikçe bu gibi noktalara değinilecektir. 

93 



3. imam Ca'fer-i Sadık bir sözünde buyurur ki: 
"lnsani suret; Allah'ın halketme, yaratma kudretini izhar 

ettiği en üstün tanıklıktır. Kudret eli ile kaleme aldığı kitaptır. 
Hikmeti ile bina ettiği mabeddir. Bütün kainattaki suretlerin 
bir araya getirilişidir.118 Levh-i mahfuzdan (tabula secreta) sudur 
eden bilgilerin hülasasıdır. Gayb için görünür bir tanıktır. lnkar 
edenler için delildir, bürhandır. Cennet ve Cehennem arasında 
yatan doğru yoldur."119 

Şii nübüvet telakkisi açısından konu böyle belirtilebilir. 
Zamandan soyut mükemmelliği gözönünde tutularak bu insani 
suret (forme humine) doğru ve gerçek anlamı ile "insan" olarak 
(Adem-i hakıykıy), "lnsan-ı kebir" (Homo maximus) olarak, 
yüce nefs olarak, ilk akıl olarak, yüce kalem, yüce halife, 
kutuplar kutbu (kutb-ul-aktab) olarak adlandırılmıştır. Bu 
semavi insan (Anthropos celeste) sürekli nübüvvetin (nübüv­

vet-i bakıyye) nübüvvet gerçeğinin ıiıazhandır. Bu nübüvvet 
ezelde semavi Plerôme'da (mele-i a'la)120 tecelli etmiştir. Yine 
bu, hakıykat-i Muhammediyye, ebedi Muhammedi gerçeklik, 
Muhammedi "logos"dur. Peygamber'in (S.A.) şu buyruğunda 
da buna işaret vardır: 

Allah Adem'i (Anthropos) keridi suretinde yarattı.121 

118 Şeyh Galib'in: 

"Hoşça bak zatına kim :ı:übde-i alemsin sen 

Merdüm-i dide-i ekvdn olan ademsin seni" 

beytini ihtiva eden şiiri, adeta bu sözün manzum ifadesinden ibarettir. 

119 Kaynak gösterilmemiştir. 

120 Başka. bir peygamber gelmeyeceği anlamı ile nübüvvet son bulmuştur. Ancak 
son Peygamber'in (S.A.) nübüvveti devaı_n etmektedir. Plt�ôme kelimesi Yu­
nanca'dan gelir ve bu kitapta çok geçmektedir. Kökeni bakımından da en uygun 
karşılığı "Mele"dir ve yerine göre mde-i a'ld ile karşılanabilir. Nitekim Farsça 
çeviride Dr. Mübeşşiri de "mele-i a'ld" terimini kullanır. 

121 Bu "hadis", Gölpınarh'nın naklettiğine göre, Şii değil, Sünni kaynaklardan 
gelmektedir. Gölpınarlı "Sanıyoruz "ki bu söz Ahd-i Atıyk'in "Tekvin" bölü­
mündeki iki cümleden uydurulmuştur" der (100 Soruda Tasavvuf, s. 7, soru: 
34). Gerçekten de Tekvin, bab l, 27'de "ve Allah insanı kendi suretinde yaram, 

94 



Yine Peygamber (S.A.): şöyle buyurarak bu Adem'in 
(Athropos) yeryüzündeki mazhariyyetini belirtir: 

"Allahın ilk yarattığı benim nurumdur. "122 (yahut nur yerine 
akl, kalem (ruh). 

Yine Peygamber (S.A.): 
"Adem su ve balçık arasİnda iken (henüz şekil bulmamış 

iken), ben peygamber (nebi) idim." buyururken bunu be­
lirtmek istemiştir.123 iki yönlü bir birimdir. iki boyutu vardır: 
Birisi dış yönü zahiri, ikincisi de iç yönü, batınıdır. "Velayet" 

açıkça bu ebedi nübüvvetin batını demektir. Nübüvvetin olanca 
hatmi kemali ile ezelde gerçekleşmesi ve çağdan çağa sür­
dürülmesidir. Zahirdeki boyutu ile nübüvvetin son tecellisi 
Peygamber Muhammed'in (S.A.) şahsında son bulmuş ise 
de, hatmi boyutunun yeryüzünde tecellisinin sürdürülmesi 
gerekiyordu. Bu hatmi boyut, velayet boyutu; mazharım in­
sanlar arasında Peygamber'e (S.A.) en yakın olanda buldu: 
Bu zat, birinci lmam Ebu Talib oğlu Ali'dir. Bu zat da yukarıdaki 
beyanın bir yankısı olarak diyebildi ki: 

"Adem (arzi Adem) su ve balçık arasında iken, ben, veli 
idim.''.124 Peygamber'in (S.A.) kişiliği ile imamın kişiliği 

onu Allah'ın suretinde yarattı" cümlesi vardır. Bu sorun aydınlatılmalıdır. 
Doğrusunu Allah bilir. Oniki imam, Allah hakkında "suret" teriminin kulla­
nılmasına da razı olmamışlar "la cismu ve lA suret!• demişlerdir (Ka.fi, Bab-un 
Nehy an-il-cismi ves-suret). Yine I<afı'de KAfı şerhindeki bazı rivayetlerden bu 
rivayetin bu şekli ile doğru olmadığı, hatta ResQl-i Ekrem'in bir sözünün yanlış 
anlaşılmasından doğduğıı anlaşılmaktadır. (Kitab�ut-tevhid, BAb-ur-rüh). 

122 Bu mealde, hadisler gerek Şil, gerek Sünni kaynaklarda yer almaktadır. Bu ri­

vayetler için mesela Seyyid Süleyman-ı Belht'nin Yenabi'-ul-Mevedde'sine ba­
kılabilir. 

123 Yine Yenabi'-ul-Mevedde'nin ilk babına başvurulabilir. Gerçekten de akl, ruh, 
hakıykat-i Muhammediyye bu rivayetlerde aynı anlamdadır. 

124 Mealen doğru olsa bile, böyle bir rivayetin nereden alındığım belirtınek gerekir. 
Resol-i Ekrem'in (S.A.) "Nur"u ile Ali'nin "Nur"u birlikte ve en önce yaratıldığına 

göre, bu rivayet de doğrudur (125. nota bakınız). Ancak, metindeki rivayetin 

kaynağını bulamadım. Nitekim Dr. Mübeşşiri Farsça çeviride şüphe beliniyor. 

95 



arasındaki arzi, yeryüzü yakınlığından önce manevi bir ilişki 
(nisbet-i maneviyye) vardır ki, onların varoluşundan önce 
kurulmuştur: 

"Ben ve Ali bir tek ve aynı nurdanız. "125 

"Allah'ın Adem'i yaratışından ondörtbin yıl önce ben ve 
Ali aynı nur idik. "126 

Bundan sonra aynı hadiste Peygamber (S.A.) bu tek nurun 
nasıl nesilden nesile peygamberlerce intikal ettirildiğini, 
sonuçta ikiye bölünerek iki zatta tecelli ettiğini anlatır ve 
imama (Ali) hitaben şöyle buyurur: 

"Ümmetimden bir bölüğünün senin hakkında Hıristiyanlann 
lsa hakkında düştükleri ifrata düşmelerinden korkmasa idim, 
senin hakkında öyle bir şey söyledim ki artık ayağının tozu 
şifa niyetine toplanmaksızm bir topluluğun yanından geçemez 
olurdun. Fakat şu kadarını söylemek yetişir ki sen benden 
bir parçasın. Ben de senden bir parçayım (Aynı özdeniz-H.H.) 
Sana varis olan (diğer imanlar-H.H.) bana varis olmuş de­
mektir. Çünkü Harun Musa'ya ne menzilede, ne mertebede 
ise, sen de bana öylesin."127 

Yine bir hadiste buyurulur: 
"Ali her peygamber ile sırri olarak, gizli olarak bulundu 

ve görev gördü, bende açığa çıktı ve böyle görev gördü. "128 

125 Yine Yenabi'ul-Mevedde'nin ilk babına bakılabilir. Şit kaynaklarda Saduk'un 
"Hısıll"i örnek verilebilir (Farsça çeviri). 

126 Bu hadis için de Yenabi'-ul-Mevedde'nin ilk babına başvurulabilir. 

127 "Menzile" hadisi de meşhur ve sahih hadislerdendir. Yenabi'ul-Mevedde'nin 6. 
babına bakılabilir. Yukanda nakledilen şekli ile "Menzile" hadisinin başında anılan 
bayanlar için, Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri Saduk'un "Hısm· adlı eserinden Arapça 
metni nakletnıektedir. Yenabi'ul-Mevedde'de de vardır (44. bab). 

128 Nereden alındığı yine gösterilmemiştir. Benim görebildiğim -Şii ve Sünni 
kaynaklardaki rivayetler; Hazreti Emtr'in velayet nurunun Abdülmuttalib'den 
itibaren nübüvvet nurundan ayrıldığı ve Ebu Talib yolu ile ona intikal ettiği 
tarzındadır, Metindeki hadis güvenilir bir kaynağa dayanmakta ise daha sonra 
açıklanacağı gibi, Nübüvvet devrinin tarnamlamasi dolayısı ile anık "nübüvvet" 
ve "velayet"in kesin ayrılması anlamında olabilir. Yuhanna incili diye anılan 

96 



Bu son beyan, öncekilere bütün istenen açıklığı kazan­

dırmaktadır. Islam dinindeki imamet, imamet-i Muhammediye, 

lslam'm batın yönünü temsil eder ve tabiatiyle kendiliğinden 

bütün önceki vahye dayanan dinlerin batın yönünün de 

temsilcisidir. 

4. Burada verilen çok kısa açıklamalardan Şii düşünürlerin 
nübüvvet ve velayet kavranılan üzerindeki çalışmaları hak­

kında fikir edinilebilmiş oluyor. Bir salt, mutlak nübüvvet 

(nübüvvet-i mutlalw) vardır ki ortak ve geneldir. Bir de sınırlı 

ve özel nübüvvet vardır. (Nübüvvet-i mukayyede). Birincisi 

külli ve asli olan, ezelden ebede geçerli bulunan mutlak 

Muhammedi hakıyhate ilişkindir. ikinci nübüvvet-i mutlakanın 
birinci nübüvvet kavramının kısmi hakıykatlerine dayanır. 

Diğer bir deyişle, nübüvvetin özel mazharlan (ephiphanieg) 

olan nebi ve resullerin birbiri ardınca gelişini ifade eder ki, 

lslam Peygamberi (S.A.) bu anlamda nübüvetin mührü, 

peygamberlerin sonuncusu olmuş, aynı zamanda da hakıy­
kat-i Muhammediyye'riin mutlak anlamda nübüvvetin de 
mazharı bulunmuştur. 

Benzer durum, ebedi nübüvvetin batın cephesini meydana 

getiren "velayet" için de sözkonusudur. Herbir peygamberin 

peygamberliği mutlak nübüvvetin kısmi ve nispi bir hakıykati 

ve mazharı olduğu gibi, bütün evliyanın (Allah dostları, Allah 

adamları) velayeti de, mührü birinci imam (Ali) olan mutlak 
velayetin nispi hakıykat ve mazharlarıdırlar. Oysa velayet-i 
Muhammediyye'nin Muhammedi imametin hatimi, sonuncusu 

ve mührü, oniki imamın sonuncusu olan gaaip imamdır, 

Mehdi' dir. 129 

metinde Hazreti Yahya'mn zuhurunda üç soru ile karşılaştığı nakledilir: Mesih 
misin? (Hazret-i lsa) Uya mısın? O peygamber misin? (Müjdelenen Ahmed, 
Resül-i Ekrem S.A.) llya'nm; O Peygamber (S.A.) ile birlikte gelecek Ali olması 
kuvvetle muhtemeldir (Yuhanna, 1, 20-21). 

129 Mutlak mübüvvetin mazhannın Resül-i Ekrem (S.A.), mutlak velayetin 

97 



Nebilerin mührü (hatim) ile velilerin mührü olan iki zatın 

(Resul-i Ekrem S.A. ve Ali'nin H.H.) hakıykatlerinin tek olduğu 

böylece anlaşılmaktadır, ister dış boyut nübüvvet), ister iç 

boyut ( velayet) nazara alınsın durum böyledir. Islam dünyası 

bütünü ile ve oybirliği ile nübüvvet devrinin Muhammed (S.A.) 
ile, nebilerin· ha timi ile kapandığını kabul eder. Fakat Şiilik 
görüşünce nübüvvet devrinin kapanması ile velayet devri, 

manevi irşad devri başlamıştır. Gerçekte, daha sonra da 

açıklanacağı üzere, Şii: müelliflerin kapanmış saydıkları teşri'i 

nübüvvettir artık başka şeriat gelmeyecektir. Buna karşılık 
en genel basit anlamı ile nübüvvet Islam'dan önce nebi diye 

adlandırılan kişilerde, Islam'dan sonra da velilerde görülen 
manevi hali ifade eder. Böylece özünde bir geleceğin bekleyişi 

bulunan Şii: Islam'ın kendine özgü görünümü ortaya çıkar. 
Bu telakki bizzat imamlarca ta'lim edilen (aşağıda A, 5) vahy 

temeline dayalı Isla.mi irfan üzerine kurulmuş bir peygamberler 

sınıflamasına dayanır. Veli, nebi ve resul arasında da aşamalı 
bir sıralama getirilir ki Oniki lmam Şiiliği ile lsmaililik arasında 
bu konuda telakki farkı vardır. 

Gerçekten nübüvvet "Nübüvvet-ul-ta'rif", irfani, bildirici 

ve öğretici nübüvvet ve "Nübüvvet-i teşri", şeriat getiren, kanun 

koyan nübüvvet olmak üzere ikiye ayrılır. Bu ikinci özel 

anlamda "risalet" demektir. Risalet; resulün, Tanrı elçisinin 
peygamberlik görevi demek olup, insanlar için şeriati, ilahi 
kanunu, kalbine vahyedilen semavi kitabı tebliğ görevidir. 

Çok sayıda peygamber (nebiyy-i mürsel) gönderilmiştir. Oysa 
bir şeriat tebliğ etme görevi ile gönderilen büyük peygamberlik, 

ü.l-ül-azm (karar sahibi kimseler)130 denen peygamberlerle 

mazhannın da Hazret-i Emlr olduğu, bütün velilerin ve bu arada son veli Hazreti 
Mehdi'nin de bu mutlak velayetin nispi mazharlan bulunduğu anlatılmak is­
teniyor. 

130 "Şeriat sahibi" demek, Dr. Mübeşşirt'nin de belirttiği gibi, terim anlamına daha 

uygundur. 

98 



sınırlıdır. Bunlar da altı peygamberdir: Adem, Nuh, lbrahim, 
Musa, lsa, Muhammed (A.S. ve S.A.). Bazı rivayetlerde bu 
peygamberlerin sayısı yediye çıkarılır ve Davud (A.S.) da Zebur'u 

gözönüne alınarak bu peygamberler arasında sayılır.131 

5. Bu peygamberlik telakkisi ve öğretisinin belirlediği durum 
en iyi şekilde velayet, nübüvvet ve risalet ilişkisinin tanımında 
ve buna tekabül eden veli, nebi ve resul ilişkisinin tanımında 
kendisini gösterir. Bu üç kavram merkezleri aynı üç çember 

ile gösterilirse, velayet nübüvvetin batını, içyüzü demek ol­

duğundan, en içteki daireyi oluşturur. Nübüvvet bundan sonra 
gelen ortadaki çemberdir ve risaletin batını, içyüzü demek 
olur. En dıştaki daire de "risalet"i temsil eder. Her resul aynı 
zamanda nebi ve velidir. Her nebi aynı zamanda velidir. Veli 

ise yalnızca velidir. Paradoks ifade eder bir biçimde, kişiler 
arasındaki aşama sıralaması ile görevler arasındaki sıralamanın 

birbirine aykırı oldukları sonucuna varılabilir. incelediğimiz 

müellifler bunu şu şekilde açıklarlar: 
Velayet diğerlerine nispetle kalb ve batın demek olduğundan, 

dış görünüşte daha mümtaz bir mertebedir. Zahirin buna, 
velayete ihtiyacı vardır. Resul görevi görebilmek için nasıl 

nebinin manevi haline ihtiyaç varsa, nebi de valeyeti haiz 

olmalıdır. Bir şey ne kadar deruni, batını hakıykatlere yakın 
olursa, o denli kendisine yeterli duruma gelmiş ve Allah'a 
yakınlığı artmış demektir. Bir varlığın deruni hakıykatleri bu 
yakınlığa bağlıdır. Şu halde "Allah dostu" (veli) oluş, manevi 

bakımdan irşad edilmiş ve irşad eden durumunda bulunuşun 

nebilik netiliğinden ve nebilik sıfatının da resul, elçi oluş 

131 Oniki imam mezhebine göre Ul-ul-azm olan peygamberler beştir: Nuh, lbrahim, 
Musa, İsa (Aleyhimusselıim) ve Res1il-i Ekrem'clir (S.A.). Son Peygamber (S.A.) 
but1in peygamberlerin seyyid ve efdalidir (Tercrnıe-i l'tikadat-ı Saduk, Seyyid 
Muhammed Ali-i Kal'ekohnei, 13 71 basımı, otuz beşinci bab ve E.R. Fığlalı'nın 
Türkçe çevirisi, Risalet-ul-üikadat-il lmamiyye, Ankara, 1978, otuzbeşinci bölüm, 

s. 108). 

99 



sıfatından üstün olduğu anlaşılır. Yahut gözönünde bulun­
durduğumuz yazarların tekrarladıkları üzere risalet kabuk 
gibidir, nübüvvet çekirdektir, özdür; velayet de bu çekirdeğin 
bademin özsuyu gibidir. Diğer bir deyişle nebi oluş hali ol­
maksızın sadece resul oluş görevinin bulunması mümkün olsa 
idi, bu irfani, tasavvufi yol (la voie mystique) olmaksızın, 
tarikat olmaksızın, sadece şeriatin, kural koyan dinin varo­
luşuna benzerdi, batını olmayan zahire, bademi olmayan 
kabuğa benzerdi. Bunun gibi "velayet" olmaksızın sadece nebi 
oluş halinin bulunması da manevi yaşantı, manevi gerçekleşme 
ve uygulama (hakıykat) olmaksızın sadece irfani yolun, ta­
rikatin varoluşuna benzer, "batın-ul-batın, özün özü olmaksızın 
sadece batının varoluşuna, bademin özsuyundan yoksun ve 
yavan oluşuna benzer. Aşağıda (A 5), "idan"ı açıklarken 
"vahy", "ilham" ve "keşf" terimleri arasında benzer bir ilişki 
olduğunu göreceğiz. 

Bununla birlikte, Oniki İmam Şiıliği'ne mensup olan yazarlar 
"velayet" mertebesinin üstünlüğü bu şekilde açıklarken, velinin 
kişiliğinin kestirme bir deyişle nebi ve resulden üstün olduğu 
görüşünü ileri sürmüş değildirler. Söylemek istedikleri şudur: 
lslam Peygamberi'nde (S.A.) bu üç sıfat, velayet nübüvvet ve 
risalet sıfatları birleşmekte, toplanmaktadır. Velayet sıfat; diğer 
iki sıfatın kaynağı, temeli ve dayanağı olarak diğer sıfatlardan 
mümtazdır, onlara üstündür. Paradoks buradan kaynaklanır: 
Her ne kadar velayet sıfatı diğer sıfatlara üstün ise de somut 
olarak nebi-resulün mertebesi herkesten üstündür, çünkü 
o kişiliğinde her üç niteliği de haizdir: Velidir, nebidir, resul­

dür.132 Haydar Amoli'nin görüşleri incelendiğinde görülecektir 
ki, bu noktada İsna-Aşeriyye (Oniki İmam Şiiliği, İmamiyye) 
ile Ismailiyye'nin ve özellikle ıslah edilmiş Alamüt lsma-

112 Kanaatimce burada paradoks olarak nitelendirilecek bir husus olmayıp tamamen 
mantıkidir. 

100 



ililiği'nin görüşleri ayrılmaktadır. Daha ilerde görüleceği gibi 

(B, il) Ala.mut lsmaililiği'nin bu konudaki konumu daha az 

katı değil idi: Değil mi ki velayet "nebi-resul" sıfatına üstündür, 

değil mi ki imamın velayeti batına tabidir ve buna karşılık 

resulün,· şeriat getirenin peygamberliği zahire mütealliktir, 
sonuç olarak değil mi ki, batın zahire üstündür, şu halde 
imamın da temelde peygambere üstün olduğu ve batının da 

zahir karşısında bağımsız olduğu sonucuna varılması gerekir. 

Buna karşılık Oniki lmam Şiiliği'nde (Şiilik'te imamın üs­

tünlüğü yönünde gizli bir eğitim bulunmasına rağmen) dengeyi 

korumak için uğraşılmıştır. Batına dayanmayan her zahir 
1 

gerçekte kiifürdür, buna karşılık aynı zamanda zahirin varlık 
ve gerçekliğini savunmayan her batın da fasiklik ve ibahilik 

(libertinage) ile sonuçlanır. Görülüyor ki, lmamiyye veya 

lsmailiyye savlarında (tez) birinin veya diğerinin kabul 

edilmesi ile nübüvvet ve imamet telakki ve öğretileri de anlam 

ve kapsam değiştirmektedir.133 

133 Yazarın bu sözleri,şeriate uygun olmayan her görüşü "Rajizi"lik ve "Şiilik" genel 
adı ?!tında toplamaiııırnekıı_dar yanlış olduğunu, lmamiyye'nin bu konudaki 
görüşünün de zahir ile bdtın arası · dengeyi ne kadar makili ve güzel bir 
şekilde sağladığını göstermeye yetişir. Resu · !<_rem (S.A.) elbette "velayet" 
sıfatı ile de bütün velilerin en üstünü sayılan Ali'den-0.e üstündür. lmamiyye 
mezhebinin naklettiği bir rivayete göre Hazreti Emir "Ben -�med'in (S.A.) 
kullarından bir kulcağızım" buyurmuş ve bu sözünü "Bana bir 1ııırf öğretenin 
kulu olurum" sözü ile de teyid etmiştir. Nebiyy-i Ümmi (S.A.) ancak Aflah'dan 
öğrenmiş, Ali de ancak ondan, Restıl-i Ekrem'den öğrenmiştir. Böylece "ilim 
beldesinin kapısı" olduğuna göre, Ali'nin "bana bir harf öğreten" ile kimi kasdettiği 
açıktır. Eğer derlıane lıes-cst, yek herf bcs-cst (evde birisi varsa, tek harf, tek söz 
yeterlidir). Yazar burada lsmailiyye (Doğu lsmaililiği) ile lsnd-Aşeriyye arasındaki 
farkı açıkça belirtmekle birlikte, nedense metinde açtığı parantezde lsnii-Aşeriyye 
ile "gulat"ın yine karıştırılmasına sebep olabilecek bir imada bulunmuştur. 
Farsça çeviride Dr. Mübeşşirt. "gulattan başka hiçbir Müslüman'ın böyle bir inancı 
olamaz (imamı resule üstün sayınaz-H.H.). Yalnızca lsmaili fırkası veli ve imamı 
nebi ve resulden üstün sayar" demektedir ki, lsmaililerin tümünün dahi bu 
inançta olduğuna inanmak istemiyorum. "Guldt" hakkında, diğer bir deyişle 
sevgide aşın gidip veya gider görünüp sapıklığa düşenler hakkrnda lmamiyye'nin 
görüşü için, Fığlalı'nın Şeyh Saduk'tan yaptığı Risalet-ul-t'tikadat-il lmamiyye 
çevirisine bakınız. 

101 



4. İmamet Öğretisi 

1. "lmam" kavramı yukarıda (A, 3) belirtildiği gibi "ebedi 
hakıykat-i Muhammediyye"nin ikili görünümüne dayan­
maktadır ve başka hususlar yanında nübüvvet devrinin ardından 
velayet devrinin geldiği görüşünü de içerir. İmamların uzun 
uzadıya üzerinde durdukları ilk konu, Kur'an-ı Kerim'i tebliğ 
eden Peygamber'den (S.A.) sonra bir Kayyım-ul-Kur'an'ın 
(Mainteneur de Livre) bulunması zorunluluğudur. Bu konu 
imamın çevresinde çok canlı mühaverelere sebep olmuş, bazı 
Mu'tezililer ile tartışmalara yol açmıştır ki, (aşağıda III) bu 
tartışmalarda lmamiyye görüşünü savunanlar arasında altincı 
imamın ( Ca'fer-i Sadık) gözde öğrencisi genç Hişam lbn-ul­
Hakem temayüz etmektedir. Muhaliflere karşı savunulan sav 
(tez) şudur: Başlıbaşına Kur'an-ı Kerim metni yetmez, gizli, batın 
anlamları vardır, hatmi: derinlikleri vardır, görünüşte insana 
karşıt gibi görünen yönleri vardır.134 Bu kitabın ilmine genel 
felsefe bilgisi y�terli değildir. Metni gerçek anlama ulaşacak 
yönde te'vil edebilmek gerekir. Bu iş cedel (dialectique) işi 
değildir, kelam işi de değildir, kıyaslar düzerek gerçek anlama 
ulaşılamaz. Aynı zamanda hem manevi varis ve hem mülhem 
olan, zahir ve batın bilgisini haiz bir zata gerek vardır.135 Bu zat, 
Allah'ın huccetidir, Kur'an kayyımıdır, imamdır, mürşid ve 
rehberdir. Bundan sonraki tefekkür gayreti oniki imamın ki­
şiliklerindeki imamlık niteliğini belirlemeye yönelecektir. 

134 Hazreti Emir bu anlamda, Hakemler Olayı'ndan önce "Ben Kur'an-ı Niltılı'ım, 

lıonuşan Kur'an'ım!" buyurmuştur, fakat "huşub-i müsennede" (giydirilmiş 
kütükler) dinlememişlerdir. 

135 Mesela Kur'an-ı Kerim'e ancak arınmış, anulınış olanların dokunacağı mealindeki 
Ayet-i Kerime'nin kıyamete kadar geçerli zahir anlamı açıktır. Ancak, ha.un anlamı 
açıklama anlamındaki "dokunma"ya yine "mutahharnn"un yetkili olduğu da 

kalb gözüne açıkur. "MuıahharOn"un kimler olduğu da Ahzab suresinin 33. 
ayetini anlayabilenlere açıktır. 

102 



Molla Sadra bu noktada imamlara ait metinleri yorumlayarak 
felsefi kanıtlarını şöyle bildirir: llleti olmayan (ab-imo) bili­
nemez, tanınamaz, mahiyeti tanımlanamaz, ondan gayrısı 
ona delil olamaz. O bizzat delildir. Allah ancak Allah ile bi­
linebilir, kelam ilahiyyatçılarınm yaptıkları gibi mahluk ile 
bilinemez. Feylesofların yapmak istedikleri gibi mümkün varlık 
ile de bilinip tanımamaz. Yüce bilgiler ancak vahy veya ilham 

ile elde edilebilir. Allah'ın hucceti olan Peygamber'den (S.A.) 
sonra yeryüzünün bir huccetten hali kalması, Allah'ın emini 
olan, Allah adına insanlara cevap veren, insanların onun 
vasıtası ile Allah'a yakınlaşabildiği bir zatın yeryüzünde ol­
maması mümkün değildir. Genel olarak bilinip tanınabileceği 
gibi; avamın bilmeyeceği, bir tür tanınmamasını sağlayan 
varoluş biçimi ile gözlerden gizli durumda da olabilir. Kitabın, 
Kur'an-ı Kerim'in gizli anlamlan için varlığı zorunlu rehberdir, 
mürşiddir, bu anlamlar ilahi bir nur, deruni bir müşahede, 
manevi bir duyuş ile kavranabilirler. lmamet telakki ve öğretisi 
nübüvvet felsefesinin, vahy ve peygamberlik temeline dayanan 
bir felsefenin temel bir postulatıdır (mevzua). Birinci soru 
şudur: Peygamber'den (S.A.) sonra, "Kayyım-ul-Kur'an" oluş 
sıfatında hak iddia edebilecek olan kimdir? 

2. Tanıklıklar bu konuda uyuşmaktadırlar. Peygamber'in 
(S.A.) ashabının en ünlülerinden birisi olan Abdullah lbni 
Abbas, Ali'nin Fatiha suresini tefsir edişi sırasında, bütün 
dinleyenlerin derinden etkilendiklerini nakletmektedir. Bizzat 
birinci imam şöyle buyurur: 

"Resulullah'a (S.A.) indirilen, vahyedilen hiçbir ayet yoktur 
ki, vahyedilişinden sonra bana yazdırmış ve ezberletmiş ol­
masın. Ben vahyedilen ayeti yazardım, sonra bana tefsirini 

(lafzının, sözünün açıklamasını) ve te'vilini (manevi yoru­
munu) nasihini (başka ayetlerin anlamını kayıtlayan, sınır­
layan özellikteki ayetleri) ve mensuhunu (anlamı sınırlanan 
ayetleri), muhkem ve müteşabih ayetleri (anlamı açık olan 

103 



ayetlerle te'vile muhtaç ayetleri), "kapsamı genel ve özel olan 
ayetleri bana öğretirdi. Allah'dan idrakinin ve hafızamın 
genişlemesi için niyazda bulunurdu. Sonra mübarek elini 
göğsüme koyardı da Allah'dan lwlbiıni bilgi ve kavrayış ile, 
muhakeme ve nur ile doldurmasını dilerdi" . 136 Esasen gö­
zönünde bulundurduğumuz metinler imamın toplumdaki 
durumu ve görevini belirlemek için açıkça "kalb" benzetişine 
başvurmaktadırlar. Ümmet içinde irnam, beden içinde kalb 

gibidir. Yine bu benzetme ve karşılaştırma imamet öğreti ve 
telakkisinin deruni bir şekilde, iç alemde benimsetilmesi için 
bir dayanak olacaktır. Mesela Molla Sadra "İnsanda imamet 
demek olan bu meleküti. hakıykat"den söz ettiğine, bununla 
aynı zamanda imamet öğretisi ve telakkisinin mistik tecrübede 
nasıl verimli olacağını, ne gibi sonuçlar doğuracağını de 

belirtmiş olur. Yine "gaaip" olan imam, mahşere kadar 
şiılerinin, kendisine gönülden bağlı olan mü'minlerin gön­
lünde, kalbinde "hazır"dır. Herde vahy ve peygamberlik te­
meline dayanan bir felsefenin temel öğelerden olan bu ilahi 
örtünme ve gizlenmenin, "gaybet"in derin anlamı belirtile­
cektir, çünkü bu "gaybet" fikri "ildhi"nin bir "nesne" olmasını 
önlemekte ve her türlü kamulaştırma ve toplumsallaştırmaya 
set çekmektedir. imamın yetkisi (autorite) bir kiliseyi dü­
zenleyen ve nassa dayanan bir riyasetten tamamen başka bir 
şeydir. İmamlar ilahi vahyleri batın anlamlarına agah kılmış, 
irşad edilmiş ve bizzat varis olmuşlardır ve bu manevi mirasta, 
onu ehline, kavrama kabiliyeti olana eriştirme amacı ile tasarruf 
etmişlerdir. irfan öğreticisinin bir temel kavramı "ilm-i irsi"dir, 
manevi miras olan bir ilimdir: Bu sebeple Şiilik bir kilise 
anlamında otorite, yetke dini olarak adlandırılmaya uygun 
değildir. Gerçekten imamlar yeryüzündeki görevlerini ifade 

136 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri bu rivayetin Süleyman lbni Kays-i Hilal'den naklen 
Kdjf'de yer aldığını bildirmektedir. 

104 



etmişlerdir, artık maddi olarak bu dünyada değildirler.137 
Onlann sürekli huzuru, hazır bulunuşlan, duyularüstü bir hazır 
bulunuş, varoluştur. Kelimenin gerçek anlamı ile bu bir manevi 
yetke, otoritedir. Öğretileri, talimleri ayaktadır, geçerliliklerini 
sürdürmektedir ve kitabın te'vilinin temelidir. 

Onlardan birincisi, birinci imam, imametin temeli olarak 
nitelendirilir ne var ki Şiilik onunla birlikte imamet halkasını 
tamamlayan diğer onbir zatı da ondan ayıramaz. Oniki sayısı, 
bir bütünlüğün simgesel rakamıdır. Nübüvvet devrinin her 
döneminde rastlanır (Yukanda bazı kanıtlamalara değinilmiştir. 
Oniki burç, Musa'nın asasının darbesi ile kayaaan kaynayan 
oniki kaynak, yılın oniki ayı ile ilişki ve eski Aiôn ilahiyyatlan 
ile uygunluk gibi).138 Peygamber (S.A.) bizzat şöyle buyur­
muştur: 

"Allah benden sonra Ali'yi ve (onun) soyundan gelen 
vasilerini (evsiyayı, vasiyet muhataplarını) korusun. Çünkü 
onlar imamlardır. Allah onlara benim kavrayışımı, benim 
ilmimi vermiştir, bendendirler, verasetime ve imamete la­
yıktırlar." 139 

Haydar Amoli'nin dediği gibi: "Bütün imamlar tek ve aynı 
hakıykattendirler, oniki kişide temessül etmişlerdir. Onlardan 

137 Bu niteleme onbir imam için doğrudur. Metinde "lmam'ın kalbe benzetilişi 
konusunda, Dr. Mübeşşin Farsça çevirisine eklediği notta bu benzetmenin 
Hişam lbni Hakem tarafından Ömer lbni Ubeyd-i Mu'tezili ile bir münazara 
sırasında yapıldığını belinir. Gerçekten de bu rivayet Kitab-ul-Hucce'nin ilk 
babı olan Bab-ul-ıztıraru alel-hucce'nin 3. rivayetidir. 

138 Aion kelime anlamı ile Yunanca'da "zaman· demektir. Çağ, devir anlamına 
kullanıldığı gibi, bazı eski dinlerde tek bir efsanevi varlık veya birden fazla 
varlıklara ad olabilir. Belki de burada Corbin'in kasdetmek istediği, "kutsal 
zaman• telakkilerinde, ayların sayısına uygun olarak 12 sayısına simgesel bir 
anlam verilişidir (Bu konuda mesela bkz. Mircea Eliade, Le Sacrı! et le Prof ane, 
Editions Gallimard, 1965, s. 65). 

139 Burada da kaynak gösterilmemiştir. Bu mealde Resül-i Ekrem'in (S.A.) bu­
yurduklannın Türkçe mealleri ve kaynaklan hususunda bkz. A. Gölpmarlı, 
Tarih Boyunca lslı'Jm Mezhepleri ve Şirlik, lsıanbul, Ocak 1979, V. bölüm (lmamet), 
özellikle s. 322 vd. 

105 



birisi için geçerli olan diğer herhangi biri için de geçerlidir". 

3. Bu telakki bütün bir imamet öğretisi metafıziğine dayanır 

ki bir yandan lsmaili hikmetinden (theosophie) diğer yandan 

Oniki İmam Şiiliği'nin bağrında özellikle Şeyhi Okulu'nda 
önemli gelişmeler göstermiştir. Bunlar için gerekli öncüller 
(mukaddimeler), bizzat imamlara ait.metinlerden sağlanmıştır. 
Bu gelişmelerin kapsamım anlayabilmek için, imamet öğreti­

sinin; Hıristiyanlık'taki mesih öğretisinin (christologie) kar­

şılaştığı sorunlarla karşılaştığını hatırlatmak gerekir. Mesih 

öğretisi resmi Hıristiyanlık tarafından reddedilen ve gitgide irfanı 
(gnostique) telakkilere yaklaşan çözümlere eğilim göstermiştir. 
İmamın kişiliğinde lahut (divinite) ve nasutun (humanite) 
ilişkisinde ise, hiçbir zaman iki ayn tözün, iki ayn varlığın, 
Hıristiyanlık'm teslis inanışında olduğu gibi uknumlann bir­

leşmesi tarzında birleşmesi (union hypostatique)140 sözkonusu 
değildir. İmamlar ilahi mahzarlar durumundadır (epiphanies 
divines, theophanies). "Zuhur" ve "mazhar" teknik terimi daha 

140 "Hypostase", Yunanca "hypostasis"den gelir. "Temel, cevher, gerçeklik, gerçek 
hüviyet" anlamındadır. Hıristiyanlar, Pavlus'dan sonra çoğunlukla ve hiç değilse 
resmi görüş bakımından "tevhid" inancını yitirdiklerinden Zat-ı llahi'de bir "üçlü 
birlik" kuruntusuna kapılmışlar, Hazreti Mesih'i de ulühiyyete ortak saymışlardır. 
Hypostase Arapça'da "uknum" terimi ile karşılanmıştır. Çoğulu "ekaanim"dir 
(Ekaanim-i selase). Oniki İmam mezhebi inancı ile "ekaanim-i selase" inancının 
hiçbir ilişkisi yoktur. İmamların "ilahi mazharlar" olduğunu söylemek dahi, 
metindeki anlamı ile de olsa, caiz değildir. Corbin resmi Şii görüşünü değil, 
Sünni muhitlerde de rastlanan bazı "mutasavvıl"lann sözünü aksettirmektedir. 
Mesela, Saduk'un "fökadat" risalesine bakıldığında, "Oniki imam" hakkında 
şu cümle görülecektir: "Ve bizim inancımız şöyledir ki, onlar (imamlar) Allah'ın 
emrinden çıkmayan Allah'ın yüce kullandır, onun buyruğuna uyarlar." (35. 
hah). Türkçe metin için Fığlalı çevirisi (Ankara, 1978), 35. bölüm, s. llO'a 
bakınız. Burada imamlar vasıflandınlırken Enbiya suresi, 27. ayete dayan­
maktadır. Enbiya suresinin 27. ayeti okunduğunda görülecektir ki, seçkin 
kullann ilablaştınlmasına karşı bu Ayet-i Kerime onların sadece "kul" olduğunu, 
fakat seçkin kullar olduklannı beyan buyurur. Sadük (RA.) bu Ayet-i Kerime'yi 
burada zikretınekle, Eimme-i Athar'm "ilahi mezharlar" olarak vasıflandırılmasım 
bile kabul etınediğini belirtıniş oluyor. Oniki İmam mezhebinin görüşü de budur, 
bu Ayet-i Kerime dışında değildir. 

106 



aynaya görüntü yansıması olgusunu çağınştınr, bu benzetmenin 
yapılmasını gerektirir. Aynadaki görüntü, aynanın maddesi içine 
girip somutlaşmış, aynada bedenlenmiş değidir.141 lmamlar 
sadece bu anlamda ilahi mazharlar olarak gözönünde tutulursa, 
onların Allah'ın isimleri makamında oldukları anlaşılır. Bu 
anlayış insanı iki türlü tehlikeden korur ki, bu tehlikelerden 
birisi "teşbih" anthropomorphisme), diğeri de "ta'til" tehlikesidir 
(agnosticisme). Nurdan varlıklar olarak önceden yaradılışları 
altıncı imam tarafından beyan edilmiş bulunuyordu: 

"Allah bizi yücelik nurundan yarattı ve nurumuzdan da 
şi'amızm ruhlarını yarattı."142 Bu sebeple isimleri fatıma 
nezdinde bulunan esrarlı zümrüt levha üzerine ışıyan harflerle 
yazılmış bulunuyordu (Burada Hermetisme'deki zümrüd levha, 
Tabula Smaragdina hatırlanabilir).143 

141 Bizde de şimdi sahibini hatırlayamadığım bir beyitte: 

"Ayinedir bu illem her şey Hakk ile kaaim, 
Mir'at-i Muhammed'den Allah görünür daim." 

denir. 

14 2 imamlar "ililhi mazkarlar" değil, Allah'ın nurunun mazharlarıdır. Bunu dahi 
söylemeyi caiz görmeyen, yüzyıllar boyu bazı kimselere intak-ı hak kabilinden 
"nur" değil, "gölge" (zıll) dendiğini unutmamalıdır. "Zıllullah" denir de niçin 
"nurullah" olmasın! Üstelik bu unvan, "ad" olarak, bu ada hiç de layık ol­
mayanlara bile verilmiştir. Ayrıca "zıllullah" uydurma unvanı, "Zat-ı llahi"nin 
"cisim" olduğu çağrışımını yapabilir ve kullanılmaması gerekir. Yenabi'-ul­
Mevedde'de Seyyid Süleyrnan-ı Belhi (K.S.), İmam Hasen yolu ile İmam 
Ca'fer-i Sadık'tan şu hadis-i şerifi nakleder: "Ceddim sallallahu aleyhi ve alihi 
ve sellemden işittim, şöyle buyurdu: Ben Allah'ın nurundan yaratıldım. Ehl-i 
beytim de benim nurumdan yaratıldı. Sevenleri, pağlıları da onların nurundan 
yaratıldı". Metindeki İmam-ı 5a.dık'ın sözü, bu hadisin nakli olmalıdır (Bkz. 
Yenabi'-ul-Mevedde, 1. hah). 

143 Usül-i Kafi, Kitab-ul-Hucce, "Ma ca'e fi'l-isnil-aşer" (Oniki İmam Hakkında 
Rivayetler) babındaki 3 rivayet, Cabir tbni Abdullah-i Ensari"den naklen, Fatınıa 
nezdinde Cabir'in -yeşil renginden dolayı- zümrütten tahmin ettiği bir levha 
bulwıduğu mealindedir. Herhalde imamet emanetlerinden olan bu levha 
İmam-ı Bakır'a ve diğer imamlara intikal etmiş olacaktır ki, levhadaki yazıyı 
lmam-ı Bakır Cabir'e aynen tekrarlamıştır. Levhin (Levha) muhtevası çok et­
kileyicidir. İmam-ı 5a.dık'tan bu rivayeti nakleden Ebu Basir'e rivayet halkasında 
onun muhatabı olan Abdurrahman İbni Salim şöyle demiştir: Bütün ömründe 

107 



İmamların nitelendiriliş biçimleri gerçekten de ancak onların 
evrenden önce yaratılmış nur kökenli varlıklar sayılışı ile 

açıklık kazanabilir. Yeryüzündeki zuhurları sırasında bizzat 
bu nitelendirmeleri onlar da doğrulamışlardır. Kuleyni'nin 
büyük derlemesinde bu hususta çok sayıda rivayet vardır. 
Böylece Kur'an-ı Kerim'in ünlü Nur ayetindeki (24/35) aşamalı 
ifade, ondört masum ile ilgi kurularak yorumlanmıştır 

(Peygamber, Fatıma, oniki imam).144 Bunlar masum (im­

macule) olup her türlü günah kirinden korunmuşlardır. Beşinci 
imam buyurur ki: 

"lman edenlerin gönlünde imamın nuru, günü ışıtan güneşin 
nurundan çok daha güçlü ve belirgindir. "145 

İmamlar gerçekten mü'minlerin gönlünü ışıtırlar, bu nura 
Allah'ın gönüllerini perdelediği kimselerin gönlü ise zulmette, 

karanlıktadır. lmamlar yeryüzünde sütunlar dayanaklar gibidir, 

Allah'ın kitabında andığı alametlerdir onlar; onlara doğuştan 
hikmet verilmiştir. Yeryüzünde Allah'ın halifeleridirler, Allah'a 
doğru giden yolda ona ulaştıran kapılardır, seçkinlerdir ve 
peygamberlerin varisleridir onlar. Kur'an-ı Kerim, imamlara 

hidayet eder, iletir (ilahi nurun mazharları olarak imamlar 

sadece hatmi anlama ileten, hidayet eden rehberler değil, aynı 
zamanda bizzat onar da bu hatmi anlamlardırlar). lrfan ma­
denidirler. Nübüvvet ağacıdırlar, meleklerin ziyaretgahıdırlar, 
birbirlerinin ilminin halefi ve varisidirler. Allah'dan indirilen, 

bu sözden başkasını (imamdan) duymamış olsan, bu sana yine de yetişir. Bunu 
ancak ehline aktar, ehli olmayandan gizle! 

144 Örnek olarak bkz. Ustll-i Kafi "lnnel-Eimme aleyhimüsselam nurullahi azze ve 
celle" babı, 4. rivayet. Daha önce değinildiği gibi, "zıllullah" (Allah'm gölgesi) 
şeklinde yakışıksız bir deyime itiraz etmeyip "nurullah"a itiraz etmenin ınakül 
gerekçesi yoktur. Sünni kaynaklarda "niir" ayetinin ehl-i beyt ile ilişki kurularak 
tefsiri için lbni Megazili'nin "Menakıb"ına başvurulabilir (Ayetullah Behbehani'den 
Ali Devvani'nin çevirdiği "Fürüğ-i Hidayet" adlı eser: 2. bası, s. 278 vd.). 

145 Ustll-i Kdfi Kitılb-ul-Hucce, "lnnel Eimme aleyhimüsselam nurullahu azze ve 
celle" babı, l. rivayet. 

108 



vahyedilen kitapların tümü onlar katındadır. Ism-i a'zam 

onlarca bilinir. Onlar Israiloğullan katındaki "Tabut" men­

zilesindedir.146 Kadr suresinde işaret buyurulan ruh ve me­

leklerin inişinde onlara işaret varclır (97. sure)_ 147 meleklerin 
nebi ve resullere "getirdikleri" bütün ilimleri bilirler. llimleri 
bütün zamanları kucaklar.148 Onlar "Muhaddasun"durlar 

146 Metinde zikredilen vasıflar, Usül-i Kafi'nin "Kitab-ul-Hucce'sinde muhtelif 
bablarda yer alan rivayetlere daJlllnır. Sünni kaynaklardaki rivayetler için Yena­
bi-ul-Mevedde'ye bakılabilir. "Tabut"a gelince: Metindeki karşılığı "arche"dir. 
Latince "arca"dan gelir. Kullanılış yerine göre "gemi" anlamım verebilir; "Nuh'un 
gemisi" gibi. Ancak, metinde Arche d'alliance" olarak, Ahd-ı Atıyk, Krallar (1), 

8. bab, 9'da geçen "sandık" (tabut) kasdedilmektedir. Kur'an-ı Kerim'de sandık 
anlamında "tabut" terimi kullanılmıştır (Bakara 248). Talat, Musevilerin niyazi 
üzerine, onlara yönetici kılınmış, Allah tarafından bir delil olarak da "Tabut" 
verilmiştir. Bu delil, onların sükunet bulmalan, gönüllerinin yatışması içindir. 
Kamus-i Kur'an'da Kareşi bu konuda tafsjlat vermektedir. Tefsirlere de baş­
vurabilir. Önemli olan şudur: imamlar "Tabut" menzilesinde değil, hadis-i şerife 
göre "Nuh'un gemisi"ne b_enzetildiklerinden, "Nuh'un gemisi" menzilesin­
dedirler, kendilerine uyanı necat ve selamete eriştirirler. Metinde belki de 
"arche"in iki anlamı karıştınlnuştır. Bu sebeple farsça çeviride de "arche d'al­
liance" deyimine dikkat edilemeyerek "onlar Nuh'un gemisi menzilesindedirler" 
demniştir. Belki de Yazar'm amacı da bunu söylemek idi. Fakat böyle söylememiş, 
"Onlar lsrailoğullan katındaki tabut menzilesindedirler" demiştir (Ils sont 
l'equivalent de l'arche d'alliance chez !es lsraelites). Bu söz tashihe muhtaçtır. 
imamlar "tabut" gibi değil, "Nuh'un gemisi" gibidirler. Ancak, Usül-i Kafi'de 
imamlar katında bulunan Resül-i Ekrem'in (S.A.) silahının; gerçek mukaddes 
emanet olarak Musevilerdeki "tabut" gibi olduğunu, aynı anlamı taşıdığını 
gösteren rivayetler, lmam-ı Sadık, lmam-ı Rıza ve lmam-ı Bakır'dan nakledil­
mektedir. Şu halde metinde şöyle denmek gerekirdi: Ehl-i beyt imamları, 
kendilerine uyanları selamete ulaştırmalan bakımından Nuh'un gemisine 
benzetilmişlerdir. Aynca onların katında bulunan ve imamdan imama emanet 
edilen Resül-i Ekrem'in (S.a.) kılıcı Musevilerdeki "tabut"un görevini görür 
ve kimin meşru imam olduğunu gösterir. 

147 Kitab-ul-Hucce'de (Usül-i Kafi) bir hah "Kadr" suresinin tefsirine ilişkindir. 
Bu si.ırede ehl-i beyt imamlarının velayetine işaret ve ise de, Corbin'in sandığı 
gibi değildir. Burada bu kadar söylemekle yetinelim. 

148 Bu ilim yalnız Allah'ın ilmi olabilir. İmamlar, lmamiyye mezhebinin görüşü 
gereğince ancak Allalı'ın bildirdiklerini ve Allah'ın iradesi ile bilebilirler. 
İmamların ilmi ve Resül-i Ekrem'in (S.A.) ilmi Allah'dan ve Allah'ın verdiği 
nispettı;dir, diğer insanlara nispetle ne kadar çok olsa bile. Aksini iddia 
"lmamiyye"nin değil, "gulat"ın görüşü olur. 

109 



(meleklerin kendileri ile konuştukları kimselerdir. Bkz. aşağıda 
A, 5).149 "Nefsini bilen Rabbi'ni bilmiş olur" tarzındaki ünlü 

düstur, "imamını (da) bilir" anlamındadır. Çünkü onlar 
mü'minlerin gönüllerinin nurudur ve imamı tanımak; Rabb'in 
"vech"ini tanıyabilmek demektir. 150 Buna karşılık imamını 

149 Burada da "sırat-ı mustakiym" ile "gulüvv"ü ayıran ölçüyü kaçırmamak için 
mesela Saduk'un "l'tikadat" adlı eserinin 37. babına bakılabilir. Aynca "muhaddes" 
teriminin anlamı için de Usül-i Ka[i, Kitab-ul-Hucce'de buna ilişkin baba ba­
kılmalıdır. Bu konuda İmam-ı Bakır'a "o Ali, peygamber mi idi?" diye sorulmuş, 
Peygamber değil, "vasi" olduğu beyan buyurulmuştur. Yanlış anlamaların 
önlenmesi için, bu konuda lmamiyye mezhebinin gerçek görünüşünü aksettiren 
bir eserden, mealen şu bilgileri naklediyorum: Hazreti Emir-ul-Mü'minin 
Nehc-ul-Belllge'de Resül-i Ekrem (S.A.) ile vahyin tamamlandığını buyurmuş, 
bir yerde de şöyle demiştir: Anam-babam sana [eda olsun ya Resulullah! Senin 
vefatın ile öyle bir şey kesildi ki senden önceki peygamberler ile kesilmiş değildi. 
Senin vefatın ile peygamberlik ve semadan gelen haberler son buldu. İmam ile 
peygamberlik makamları birbirinden farklıdır: İmam y�ni şeriat getirmez. Ali, 
öğrendiklerinin tümünü Resül-i Ekrem'den (S.A.) öğrendi (Bunun için de "bana 
bir had öğretene ... " buyurabildi.-H.H.). Her imam da kendinden sonraki imama 
bu bilgiyi aktardı. İkinci fark da şudur: İmamın ilhamı ile nebinin vahyi bir­
birinden farklıdır. İmam Vahy Meleği'ni görmez. Nebi olmadığı halde nasıl 
Musa'nın (A.S.) annesine vahyedildiyse, imamın ilhamı da bu anlamdadır. Vahyin 
özel anlamı ile değil, genel ilham anlamı iledir. Üçüncü fark şuradadır: İmamın 
( veli feyzi peygamber vasıtası iledir. Peygamberin rehbere ihtiyacı yoktur. 
İmamların "mürşid"i ise Resül-i Ekrem'dir (S.A.). (lbrahim Emini, Ber-resi-i 
Mesal-i Külli-i İmamet, Kum 1354, s. 270 vd.). Bizzat imamlardan bu hususta 
birçok rivayet vardır ve Emini bu rivayetleri nakletmektedir. "Muhaddes" te­
riminin anlamı bu rivayetlerde belirtilir. İmamlar bu rivayetlerde Musa'nın (A.S.) 
arkadaşı, Hazreti Süleyman'ın (A.S.) nedimi, ve Zulkameyn gibidirler (Bu zatlar 
için Kur'an-ı Kerim'e bakılmalıdır). Bunlar "alim"dirler, fakat peygamber de­
ğildirler. "Muhaddes" meleği görmez. tlham aldığı sıradaki ruhi hali dolayısı 
ile bu ilhamın rabbani olduğunu sezer. 

150 Burada da şer'i ve mevsuk kiıyııaklara değil, "tasavvufi" kaynaklara başvu­
rulduğunu sanıyorum. İmamı "Rabb'in vechi" olarak tanımayı caiz gören 
mutasavvıflar çıkabilir ise de bu ifade de gulüvve ve dolayısı ile dalalete yol 
açabileceğinden kullanılmamalıdır. lmamiyye mezhebinin temel ve güvenilir 
kitaplarında böyle bir açıklama yoktur. Corbin bu gibi açıklamaları mutasavvıfane 
te'villerden iktibas etmiş olmalıdır. ''Men arefe nefsehll ... "sözünün hadis olarak 
rivayet edilmesine rağmen, "mevzu'" olduğu ileri sürülür. Bkz. A. Gölpınarlı, 
Yunus Emre, İstanbul, 1971 1588. "Men are[e ndsehü ... dersin illa değilsin, 
(Melaikten yukarı çevgan arzu kılarsın" beytinin şerlıi. Yine bkz. A. Göl pınarlı, 
Tasavvufıan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri, İstanbul, 1977, "Nefis" 

110 



tanımaksızın ölen, cahiliyye ölümü ile ölmüş demektir, yani 

kendini de tanımadan ölmüştür.151 

4. Bu yargılar en üst noktalarını birinci imama atfedilen 

ünlü "Hutbet-ul-Beyiin"da (Prône de la grande Declaration) 
bulurlar. Fakat bu hutbede imamlığa her zaman için geçerli 
bir imam belirlenir ve betimlenir.152 

maddesi, Aliyy-ul-Kaıırt'nin "Mevzuat"mda tbni Teymiye'nin bu hadisin mevzu' 
olduğunu söylediğini, bir rivayete göre Yahya tbni Muaz-ı Razi'nin sözü olduğu, 
Nevevt'ye göre lafzen hadis olmamasına rağmen manasının sabit olduğu 
nakledilir (A. Serdaroğlu, Mcıızu'at-i Aliyye-ul-Kaarf Tercümesi, Ankara, 1966). 
Emir-ul-Müminin'den "Furer-ül-Hikem"de nakledilen bir rivayette "Men arefe 
nefsehü kane li-gayrihi a'ral" (kim nefsini bildiyse, tanıdıysa, nefsinden özgeyi 
de daha iyi bildi, tanıdı) buyurulur. (Furer-ül-Hikem, Harf-ul-mim bi-lafz-i 
"men", 77. fasıl). Bu hikmet, Sokrates'in de daha önce Yunan felsefesinde ileri 
sürüdğü düstura uygundur. 1manılann, ilahi mazharlar değil, 1Iahi Nur'un, 
Allahü Teala'nın yaratuğı Nür-i Muhammedi'nin mazharlan olduğu da rivayetlere 
uyar. Fakat imama "Rabb'in vechi" demek, insanı gulüvve götürür. Hıristiyanlar 
da bu kabil sözler yüzünden sonunda yoldan çıkmışlardır. Şu halde tasavvuf 
ehlinin de bu kabil sözlerden sakınması doğru olur ve bu gibi aşınlıkların 
lmamiyye mezhebinde yeri yoktur. Bu sözüme kanaat getirmeyen, Merhum 
Saduk'un "l'tikadat" risalesi gibi kaynaklara bakarak "İmamiyye" ile "muta­
savvife"yi ayırabilir. 

151 Farsça çeviriye eklediği dipnotunda Dr. Mübeşşiri "lmam-ı Zaman'ını tanı­
malısızın ölen cahiliyye ölümü ile ölmaş demektir" haddisinin müttefak-un-aleyh 
olduğunu söylemektedir. "Kendisini de tanımadan" kaydı, yine tasavvuf ehlinin 
ekledikleri bir kayıt olacakur. Aslında bu hadisin çok önemli toplumsal anlamı 
vardır. 

152 Nech-ul-Bdilge'de yer almayan hutbelerin sıhhati kabul edilemez. Bunlar sahip 
olsa idi, Merhum Seyyid Razi bunları da Nehc-ul-Belage'ye alırdı. Aynca Hazreti 
Emir-ul-Mü'minin hiçbir zaman Edeb-i Muhammedi'ye aykırı söz söylememiştir. 
Corbin maalesef lmamiyye mezhebini incelerken açıkça kayııak beliruneksizin 
Şeyhi, 1smaili ve tasavvufi (irfani) akmılann iddia ve sözlerini de araya karıştırdığı 
için, yer yer çok doğru ve isabetli yargılarına rağmen, Oniki İmam mezhebi 
hakkında Sünni çevrelerde beslenen yanlış anlama ve ön yargılan ortadan 
kaldırmayıp bilakis güçlendirecek şeyler de söylemektedir. Nitekim metinde 
Hazreti Emir'e isnad edilen "Hutbe-t-ul-Beyiln", benzeri bazı hutbeler gibi 
uydurma olup hutbe hakkında merhum Gölpınarlı şöyle demektedir: "VI. asır 
ortalarından itibaren Ahbilriler'den bazıları irfan, yani tasavvuf mesleğinin de 
tesirine kapılmışlar, Hazreti Ali ve imamlar hakkında aşırı bir inanç gütmeye 
başlamışlardır ki, bütün 1sna-Aşeı1 bilginlerince reddedilmiş olan ve içinde açıkça 
tanrılık ve hulül davası bulunan Hutbe-t-ul-Beyiln ve Tutunciyye Hutbesi'ni 
meydana atan ve IX. asır (XV) ricalinden bulunan Şeyh Receb-i Bursi bun-

111 



"Benim Kadir'in alameti, benim sırların bilgisi, benim kapılar 
kapısı, benim ilahi azamet ve kibriya tecellilerinin ehli, benim 
ilk ve son, ısa benim gizli ve açık, benim il.ahi mazhar, benim 
ilahi ayna, kalem-i a'la ve levh-i mahfuz! �Tabula secreta). Ben 
lncil'de "llya" (Elie) diye anılanım. Ben Resulullah'm (S.A.) 
sırrına eminim. Bu hutbe böylece ve aynı derece olağanüstü 
olan yetmiş keskin yargı ile sürmektedir. Hutbenin zamanı ne 
olursa olsun (herhalde bazı münekkitlerin ileri sürdüğünden 
çok dah;ı eski bir döneme ait olmalıdır), bu hutbe bize "ebedi 
hakıykat-i Muhammediyye" veya irfani "semavi-insan" (ant­
hropos ctleste) konusunun Şii imamet öğretisinde geliştiğini 
ve etkiler· doğurduğunu gösterir. lmamlann bu beyanları, 
kQnuyu daha önce ele almış bulunduğumuzdan mükemmelen 
anlaşılabilmektedir. "Onların velayeti; nübüvvetin batını" demek 
olduğundan, imamlar kur'an remizlerinin anahtandırlar, yani 
bazı Kur'an-ı Kerim surelerinin başında yer alan sırlı harflerin 
anlamlarının açıklayıcısıdırlar.154 

Her imam da aynı özden olduğuna, aynı nurdan olduğuna 
göre, genel olarak "imam deyince bu oniki zattan herbiri de 
kastedilmiş olabilir. Tarih düzeyide şu şekilde birbirleri ardınca 
gelmişlerdir: 

lardandır (100 Soruda Türkiye'de Mezhepler ve Tarikatler, İstanbul, 1969, soru: 
55, s. 161). Görülüyor ki Şi'a'nın felsefesi yine bir Şit haktmden, mesela Molla 
Sadrii'dan alınabilir, yoksa ortaya bizzat Şi'anın da reddettiği bir garip kanşımdan 
başka bir şey çıkmaz. Yanlış bir tasavvuf anlayışı ile ileri sürülen bu gibi görüşler 
Sünni çevrelerde de vardır. Nasıl bu görüşler "Sünnilik'in görüşü" olarak ileri 
sürülemezse metindeki Hutbe+ul-Beyan'ı da ne Hazreti Emir buyurmuştur, 
ne de Oniki lmam mezhebi bu hutbeyi doğru kabul edip benimsemiştir. Kısaca, 
bu hutbe, Nehc-ul-Belage'de yer almayan ve sonradan ortaya çıkan bütün isnadlar 
gibi yalan ve düzmedir. 

153 Hazreti lsa'ya isnad edilen "Ben alfa ve omega'yım" sözünün etkisinde uydu­
rulmuş olmalıdır. 

154 Bu harflerin anlamı hakkında çeşitli rivayetler vardır. Bu konuda Merhum 
Talegani'nin ve Merhum Tebatebai'nin tefsirlerine başvurulmalıdır (Pertevf ez 
Kur'an ve Tefsir-ul-Mizan). 

112 



1) Ali Emir-ul-Mü'minin (vefatı: 40/661) 
2) El-Hasen-ul-Mucteba (vefatı: 49/669) 
3) El-Huseyn Seyyid-uş-Şuheda (vefatı: 61/680) 
4) Al Zeyn-ul-Abidin (vefatı: 92/711) 
5) Muhammed-i Bakır (vefatı: 115/733) 
6) Ca'fer-us-Sadık (veıafi:148/765) 
7) Mus(a)-el-Kazım (vefatı: 183/799) 
8) Ali Rıza (vefatı: 203/818) 
9) Muhammed Cevad ut-Takıyy (vefatı: 220/835) 
10) Aliyy-un-Nakıyy (vefatı: 254/868) 
11) El-Hasen (Askeri) (vefatı: 260/874) 
12) Muhammed-ul-Mehdi, el-Kaaim, el-Huccet 

Bütün bu imamların herbirinin Resulullah'ın (S.A.) ilmine 
halef ve varis bulundukları, önceki bütün peygamberlerin 
de ilimde varisi oldukları herbirince tekrarlanmıştır. Bu varis 
(mirasçı) oluş sıfatının anlamını bize irfan öğretisi (gno­
seologie) gösterecektir. Burada bir önyargının veya yanlış 
anlamının giderilmesi yerinde olacaktır. Resfıl-i Ekrem'in (S.A.) 
zürriyetinden gelmiş olmak asla imam olmak için yeterli değildir 
(Ayncıı bu konuda nass bulunmalı ve imam olan kimse ismet 

vasfını haiz olmalıdır.1.'.investiture ve l'impeccabilite). 
Resül-i Ekrem (S.A.) ile dünyevi akrabalıkları onları imam 

kılmış değildir. Tam aksine Resül-i Ekrem (S.A.) He aynı 
nurdan oluşları, aralarındaki öz birliği, dünyevi akrabalık 
sonucunu doğurmuş ve işbu dünyevi akrabalık aynı zamanda 
onların Resül-i Ekrem (S.A.) ile olan öz birliklerinin alameti 
olmuştur. 

5. Diğer yandan şu hususu da kısaca belirtmek gerekir: 
velayet kavramı, ayrilmaz görünecek bir şekilde kökenlerini 
Şiilik'te bulur. Buna rağmen ayrılmış, velayet kavramı Şiilik'ten 
soyutlanmaya çalışılmıştır. Şii olmayan tasavvufun tarihi 
tamamiyle bu uğraşmadan ibarettir. Yukarıda da belirtilmiş 
olduğu üzere Şii olmayan tasavvufun kökenleri henüz tamamen 

113 



aydınlanıp açıklanmış değildir. Bu şekilde, velayet kavramı 
Şiilik'ten kopartılmakla, dayanağını, kökenini ve bağlantısını 
da yitirmiş olur. İmama ait olan peygambere aktarılmış olur. 
imamet öğretisinden sökülüp koparılan velayet; başka ağır 
bir sonuç doğuracaktır. Önceki peygamberlerin ve resül-i 
Ekrem'in (S.A.) varis olarak; Sünni lslam'ın dört fıkhi mez­
hebinin (Hanbeli, Hanefi, Maliki, Şafi'i) kurucuları olan "dört 
imam"a itibar edilecektir. Şeriat ve hakıykat arasındaki uzvi 
bağ ve iki kutupluluk uyumu kırılıp koparılarak, bunun 
sonucunda f ıkh, lslam'ın salt hukuki ve dış kurallara ilişkin 
yorumu bile katı ve değişmez bir yapıya dönüşmüş olacaktır. 
Burada, kökeninde, çok karakteristik bir laikleştirme ve 
toplumsallaştırma olgusunu görmek mümkündür. Zahirden 

ayrılmış ve soyutlanmış, hatta onun tarafından itilmiş ve 
reddedilmiş batın ve gitgide daha ilkesiz, inaslahatçı ve uz­
laşmacı bir yola giren feylesof ve mutasavvıflar görülmektedir. 
Buraya kadar çözümlenmemiş ve ele alınmamış olan bu olguyu; 
Şiilerin itirazları ve özellikle Haydar Amoli gayet güzel tasvir 
etmektedir. Bu Şii yazarlar lslam'ın sadece şer'i ve fıkhi bir din 
olma durumuna düşürülmesinin başlıca sebebini çok iyi anlamış 
olduklarından, "dört imam"ın Peygamber'in (S.A.) varisi olma 
niteliğini tanımazlar. Çünkü önce bu "imamlar"m bilgisi sadece 
"zahir" ilmidir. Manevi miras (ilm-i ırsi) olacak hiçbir yanı 
yoktur. lkinci olarak da "velayet" öğretisi açıkça imamları (oniki 
imam) batının mirasçısı saymaktadır. Şii irfanı durumun bo­

yutları ile kavranılmasında bize yardımcı olacaktır. 

5. lrfan Öğretisi (Gnoseologie) 

l. Nübüvvet ve vahy temeline dayanan bir felsef ein (phi­
losophie prophetique) irfan öğretisi ile "indirilmiş kutsal 
semavi kitap" olgusu. arasında temel bir bağ sözkonusudur. 
Bir "ehl-i kitab" cemaatinin bağrından gelişen felsefi bir dü-

114 



şünüş için vahy konusu, peygamberane ilham konusu, seçkin 
ve ayrıcalıklı bir konu olmalıdır. Şii lslam çerçevesinde ortaya 
çıkan nübüvvet temeline dayanan felsefe bu konuda kendi 
öz sesini bulmaktadır. Ne var ki aynı zamanda Şii felsefesinin 
yöneliminin Hıristiyan felsefesinin yöneliminden temelde 
ayrılık gösterdiği unutulmamalıdır. Hıristiyan felsefesi 
ôz�l�ikle "ilahi"nin, ilahi şahsiyetin tarihe ve tarihin akışına 
girişi olarak ele aldığı "incarnation" olgusu üzeride yo­
ğunlaşır.155 "iman etme" ile "bilme"nin, "ilahiyyat" ile 
"felsefe"nin ilişkileri Şii veya Hıristiyan çevresinde aynı 
şekilde algılanmakta değildir. Şii irfan öğretisi duyularüstü 
bilgiye bağlanacak, yukarıda tasvir edilmiş olan nübüvvet 
ve velayet ilişkisinin belirlediği kişiler arası mertebe sıra­
lanması (hierarchie) ve peygamberane bilgi için kategoriler 
getirecektir. Mükellimlerin, kelam bilginlerinin akılcı cedel 
yöntemleri (dialectique rationaliste) nübüvvet temeline 
dayanan bu felsefe için çıkış yolu getiremiyor, çaresiz ka­
lıyordu. Bu çıkış yolları ve yöntemleri bulmayı üstlenenler 
ilahi hakimler, daha önce de belirttiğimiz gibi "the­
sophe"lardır. 

Kuleyni'nin külliyatındaki rivayetler özellikle beşinci, altıncı 
ve yedinci imamların irfan öğretisini bize nakletmektedirler 
ve bilgi bakımından bir dereceler sıralaması ile melek aracılığı 
bakımından vahy ve ilhama mazhar olan kişiler arasında bir 
sıralanma göstermektedirler. 

irfan telakkisi ve öğretisi ile melek telakki ve öğretisi ara­
sındaki bu bağ feylesofların bilgi ve irfan meleği ile Vahy 
Meleği'ni özdeşleştirmelerine imkan sağlamıştır. Fakat akıl 

155 Daha önce de belirttiğimiz gibi "incarnation", Hıristiyanlann tlahi Zat'ın bir 
görünümü saydıktan Hazreti lsa'mn yeryüzüne gelişi, "ete-kemiğe bürünüp 
lsa diye görünmesi" anlamınadır. Bu görüş batıl bir görüş olup hiçbir insan 
ulilhiyyetin bedenlenmesi olarak görünmemiştir. Bundan sonra da görüne­
meyecektir (lhlas suresi hatırlanmalıdır). 

115 



(intelligence) ile ruhun (esprit) bu özdeşleştirilmesine ruhun 

akla uydurulmasını, tamamen akıl çerçevesine sokulmasını 

görmek tümüyle yanlış bir tutum olur. Akl (intellectus, in­
telligentia) kavramı ratio ile eş anlamlı değildir (Hatta denebilir 
ki bu melek telakkisi, lbni Sina Okulu'nun evren ve irfan 
öğretisine bağlı olan bu görüş, XII. yüzyılda Latin lbni Si­
nacılığı'nın başarısızlığa uğramasına yol açacaktır. Çünkü 

Latin Skolastik öğretisi tamamiyle farklı bir yön tutmuştur.) 

Ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki vahy ve ilhama mazhar 
olan kişiler ve onlara tekabül eden bilgi edinme biçimleri 
kaynak olarak imamların öğretilerini alırlar ve bizim için daha 
eski bir kaynağa erişmek de imkansızdır. 

2. İmamlar dört kategori ayırmış ve belirlemişlerdir: 

1) Yalnız kendisi için peygamber, nebi olan nebiler vardır. 

Bunlar şahsi bir vahye mazhar olurlar ve bu vahyi başkalarına 
açıklamaları ödevi sözkonusu değildir. Bu tür peygamberlik 
bir tür "aktarılmaz, geçirilmez" (intransitive) peygamberliktir, 
yalnız peygamberin kişilik alanında kalır ve bu sınırı aşmaz. 
Bu peygamber yalnız kendisi için gönderilmiş bir "re­
sul" dür. 

2) Bazı peygamberler de bazı müşahedeleri olur, melek 

sedasını rüya halinde iken algılarlar, fakat uyanıklık halinde 
iken melek görmezler. Bunlar da "resul" değildirler- (Burada 
Lut Peygamber'in durumu örnek olarak zikredilir). 

3) Bazı peygamberler ise yalnız uykuda değil, uyanıklık 

halinde de meleği görür ve tesirini duyabilirler. Bu kategoriye 

giren peygamberler az veya çok sayıda insandan oluşan bir 
topluluğa gönderilmiş olabilirler (Yunus Peygamber' örnek 
verilmektedir). Bu peygamberler "nebiyy-i mürsel" gönderilmiş 
peygamberlerdir. Bu peygamberlik türü de öğretme, bildirme 
peygamberliğidir (nübüvvet-üt-tariO. 

4) Nebiyy-i mürsel olan peygamberler içinde altı (veya yedi) 

büyük. peygamberin özel bir durumu vardır (Adem, Nuh, 

116 



İbrahim, Musa, Davud, Isa, Muhammed A.S. ve S.A.). Bu 

peygamberler bir şeriat tebliğ-etmek üzere gönderilmişlerdir. 

Bu yeni ilahi kanun öncekini ilga etmektedir. 156 Bu kategoride 
"nübüvvet-üt-teşri", şeriat getirici, yasamacı, kural koyucu 
peygamberlik sözkonusudur (yukarıda A, 3). Risaletin nübüvvet 

vasfı bakımından bir peygambere verileceği, nübüvvetin de 
ancak velayet bakımından tam bir gelişime mazhar kimseye 

verileceği açıklanmaktadır. Böylece ilahi irşadın aşamalı bir 

görünümü sözkonusu olmaktadır. 
Burada iki nokta dikkati çekmektedir. Birincisi burada da 

"velayet" kavramının müdahalesidir. Ilk iki "nebi" kategorisi 
sözkonusu olduğunda incelediğimiz bütün şarihler onların 
durumunun doğrudan doğruya "evliya"nın durumu olduğunu 

söylerler. Bunlar zahirde bir insanın öğretisi sözkonusu ol­

maksızın bilgilere sahip olan "Ricalullah"dırlar (Hommes de 
Dieu). Fakat bu bilgileri gönüllerine "çizen" melek, onlarca 
müşahede edilemez. Burada bize başlıc;a önemi haiz bir açıklık 
getiriliyor: Veli (dost, Allah dostu) deyimi, İslam peygam­
berlerinden (S.A.) önceki nübüvvet dönemlerinin evliyala­

rından hiçbiri için kullanılmamıştır. Sadece "enbiya" olarak 

(nebinin çoğulu) (des prophetes) anılmakta idiler, (burada 
Kitab-ı Mukaddes'in "Beni ha - Nebi'im"i hatırlanabilir. 157 

Islam'dan itibaren artık bu bölüme girenler için "nebi" değil, 
"veli" terimi kullanılabilir. Fakat "velayet" ile bu basit anla­
mında "nübüvvet" arasında, (bir şeriat getirme görevi söz­

konusu olmayan peygamberlik) sadece terim farkı vardır. 
Kavram ve tanım farkı yoktur. lrfani açıdan 1mamlann durumu 

156 Dar ve mutlak anlamı ile ve muhteva olarak ilgadan söz edilemez. İnsanların 
kattıklarının ayıklanması ve çağa uyınayı sağlayan kurallar dışında, A]lah'dan 
gelen, temelde aynı kalır. 

157 lbranca'da da "nebi" kelimesi Arapça'daki anlamındadır. Çoğulu da "ncbi'iın" 
şeklindedir. Bkz. Bertholet, Wörtcrbuch der Religionen, 3. bası (Kurt Goldammer 
basımı), Stuttgart, 1976.· 

117 



aynen önceki peygamberlerin durumudur.158 imamlar rüya 
halinde meleği işitirler (muhaddesun, melek hitabına muhatap 
olan kişiler). Bu tutum ve konumun belirleyici bir önemi 
vardır. Velayet devrini nübüvvet devrinin halefi sayan Şii 
düşüncesini temellendirmektedir. Yalnız teşri'i, kural koyucu 
nübüvvet devri kapandığına göre (Prophetie legislatrice), 
"velayet" adı altında bir tür hatmi nübüvvetin (nübüvvet-i 
batmiyye, prophetie esoterique) devamım, yani "hierohis­

toire"ın devamını mümkün kılmaktadır (Aşağıda A, 6).159 
ikinci bir dikkat edilmesi gereken nokta da şudur: Pey­

gamberlik temeline dayanan irfan kategorileri ayrılırken 
meleğin görünerek veya görünmeyip işitilerek aracılık yapması 
gözönünde tutulmuştur. Resulün görevi , meleğin uyanıklık 
halinde görülmesini içerir (Duyularla algılamadan farklı bi­
çimde algılanan bir müşahede). Yalnız bu algılama biçimi özel 
olarak "vahy" diye adlandırılır (ilahi tebliğ). Diğer kategoriler 
için "ilham" terimi kullanılır ki bunun da farklı dereceleri 
vardır. Yahut "keşf' adı verilir ki mistik bir açılma, örtülerin 
ve engellerin kalkışıdır. (Devoilement mystique). Bir rivayet 

"imam meleğin sesini işitir, ancak ne uykuda, ne uyanıklıkta 
onu müşahede etmez, görmez" demektedir. 

3. Yüce bilgilerin, irfanın bu çeşitli mertebeleri (hierognose) 
incelediğimiz yazarların uzun bir zaman dikkatini çekmiştir 
ve üzerinde durulmuştur. Bu irfan mertebelerinin anlamlan 
ancak nübüvvet telakkisi bütünü içinde ve bu bütün ile 

158 Bazı çevrelerde Gazali gibi bilgilere ve hatta alelade bilgiçlere uydurulmak istenen 
"Ümmetimin uleması Beni İsra'il enbiyası gibidir" hadisi, "ulema"dan maksadın 
"imamlar" olduğu kabul edilirse böylece özel bir anlam kazanmaktadır. Fakat 
bu anlam bütün lslam mezheplerince benimsenmiş değildir. 

159 Peygamberlik devrinin kapandığı, ancak "sadık rüya" devri-kaldığına ilişkin 
hadis<i şerif buradaki bilgilerle karşılaştınlmalıdır. Metindeki "hierohistoire" 
daha sonra da değinileceği gibi, "Tarih-i Mukaddes" "Kısas-ı Enbiya" anla­
mındadır. "Kısas-ı Enbiyd"nın "Menakıb-ı Evliya"da bir nevi dev,ımına işa_Jet 
ediliyor. 

118 



bağlantısının kurulması şartı ile anlaşılabilir. Bizzat Peygamber 
(S .A.) Ali'nin özel durumunu överek belirtir, bütün ashab 
arasında aklın (intelligence) gücü ile Allah'a kurbet sağlama 
kabiliyetini, irfan, ma'rifet edinme gayretini överken "akl"m 
peygamberane bir telakkisi sözkonusu olmaktadır ki, bu 
telakkinin üstün gelmesi lslam'da felsefenin şartlarını tümü 
ile değiştirebilirdi. Bu felsefi düşünüş meleğin aracılığı ile akıl 
yoluyla aydınlanma arasında kurduğu ilişkiyi kabul ettirerek 
lslam çevresine uyum sağladı. Feylesofların irfan telakisinin 
akl-ı fa'al (l'intelligence agente ile Ruh-ul-Kudüs'ü, Cebrail'i, 
Vahy Meleği'ni özdeşleştirerek sonunda birleştiğini söylemiş 
bulunuyoruz. 

Bu sebeple, gözönünde tuttuğumuz Şii düşünürlerin, 
şerhlerinde, imamlarca kurulan irfan öğretisini nasıl geliş­
tirdikleri kısaca belirtilmediği takdirde Şii ilahi hikmetinin 
inceleme ve sunulması eksik kalmış olur. Molla Sadra bu alanda 
büyük üstaddır. imamlara ait metinler çerçevesinde onun 
geliştirdiği öğreti bütün gerçek ma'rifeti, irfanı, bir tecelli veya 
ilahi bir tecelli ve zuhur olarak (epiphanie, theophanie) ele 
alır ve sunar. Gönül (aklın dayanağı ve maddi varlığı olmayan 
bir nurani vasıta, latife-i ruhaniyye); kavranıp idrak edilebilir 
her şeyin gerçeğine, hakıykatine asli bir yetenek ve tasarruf 
ile (disposition fonciere) erişme kabiliyetini haizdir. Ne var 
ki sır perdesi (duyularüstü, gayb) ardından tecelli eden bilgiler; 
kaynak olarak şeriat ilminin verilerini alabilirler ve doğrudan 
doğruya bütün verilerin, bağışların bağışlayıcı olan Allah'dan 
gelen bir manevi ilim (ilm-i akli) olabilirler. Bu akli ilim 
doğuştan (innee, viladi) ve a proiri (önsel) olabilir (Birinci 
imamın terminolojisinde metbu' diye nitelenir),160 ilk tecellinin, 

160 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri şöyle der: Bu terim Emir-ul-Mü'minin'e aittir. 
Gazali de lhya-ul-ulüm'da bunu nakleder: İlim ikidir: Metbu' ve mesmu' " ... 
Burada metbu' kelimesi tab'dan yaradılış ve doğadan gelmektedir". 

119 



aynı tezahürün farklı aşama ve dereceleri olarak, feylesofların, 

mühhem olan kimselerin ve peygamberlerin bilgisini bir arada 
kuşatmaktadır. 

4. Bilginin (ma'rifet), kavrayış vasıtasını gönülde bulan bir 
tecelli olduğu fikri, karşılıklı terimleri birbirine benzeyen iki 
koşut (paralel) diziye yol açar. Dış gözlem yolu (basar-uz-zahir) 

ile alındığında, burada göz, görme yetisi, algılama (idrak) ve 

görüş sözkonusu olur. lç gözlem ve müşahede yolu (basi­

ret-ul-batın) ele alındığında gönül (kalb), akıl, ilim ve melek 

(Ruh-ul-Kudüs, Akl-ı Fa'al) vardır. Güneşin ışıması olmaksızın 
göz göremez. Melek-akl nuru, aydınlatması olmaksızın da 
insan idraki bilgiye erişemez (Burada lbni Sina öğretisi pey­
gamberlik temeline dayanan irfan öğretisi ile bütünleşir) . Bu 
melek.akla "kalem" adı verilir (clame) .161 Çünkü kalem; yazıcı 

ile üzerine yazdığı çizdiği kağıt arasında nasıl aracı oluyorsa 
bu melek-akl da Allah ve insan arasında aracı olarak bilgiyi 
gönülde gerçekleştirmektedir. Şu halde bu geçişin caiz olup 
olmadığını düşünerek; duyumsanabilir, duyularla algılanabilir 
(mahsus, sensible) düzenden duyularüstü düzene geçiş 

sözkonusu değildir. Duyularla algılanabilenden hareketle bir 
soyutlama yapılması da sözkonusu değildir. Aynı sürecin iki 
farklı düzeyde iki görünümü sözkonusudur. Böylece gönül 
(kalb) yolu ile idrak (algılama) veya bilgiye ulaşma 
(ma'rifet-i kalbiyye) düşüncesi, ilk sırada ve açıkça imamlar 
tarafından ifade edilen bu görüş; temellendirilmiş olmaktadır. 

Bu gönül aracılığı ile bilgiye erişme yoluna Kur'an-ı Kerim'in 
53. suresinin 11. ayeti, Peygamber'in (S.A.) ilk müşahedesi 
dolayısı ile şöyle işaret eder: "Gönül, gördüğünü yalanlamaz 

161 Kur'an-ı Kerim'de "Niln. Yel Kalemli ve milyestartln" Ayet-i Kerimesi ile başlayan 

Kalem suresi vardır. Ayrıca Alak suresinin 4. Ayet-i Kerimesi'nde de "Kalem ile 
öğretti" buyurulur. Ayet-i kerimelerde "Kalem"in zahir manası yanında 

Levh-i Mahftlz:'a yazan Nur'dan kaleme işaret buyurulduğu, "Nün" ve kalemin 

iki melek adı olduğu da rivayetlerde vardır (Kareşt, Kamus-i Kur'an, c. 6). 

120 



(yalanlamadı).162 Yahut yine 22. surenin 45. ayetinde bu­

yurulduğu gibi: "Kör olan gözleri değildir, göğüslerindeki 

kalbleri kördür onların."163 

Farklı zuhur dereceleri ile aynı tecelli, aynı tecellinin duyular 
aracılığı veya başka bir yol ile tezahürü sözkonusu olduğuna 
göre, bu tecellinin en üst mertebesi uyanıklık halinde gönle 
bilgileri ilham eden meleğin gözler vasıtası ile olan müşahedeye 

benzer bir şekilde müşahedesi demek olduğuna göre, pey­

gamberlik temeline dayanan irfan şemasına nazaran denebilir 

ki feylesof, meleği görmemekte, fakat ona da gayreti ölçüsünde 
melek tarafından yol gösterilebilmektedir.164 Evliya, imamlar, 
manevi bir işitme ile meleği işitirler. Peygamberler ise onu 

görürler. Bu durumda gerek Molla Sadra ve gerekse diğer 

yazarlar ayna benzetmesini yapmaktadırlar. Gönül aynası ile 

her şeyin orada zaptolunduğu "levh-i mahfuz" arasında bir 
perde vardır. Tabula secreta (levh-i mahfuz) aynasından diğer 
aynaya, yani gönül aynasına bilgilerin yansıması ve o aynada 
belirmesi, bir aynadaki görüntüsünün karşıdaki aynaya 
yansıması gibidir. İki ayna arasındaki perde kimi zaman olur 

ki el ile kenara çekilir (feylesoflar bunu gerçekleştirmeye 

uğraşırlar), bazen de bir yel esmeye koyulur "ilahi inayetlerin 
esintisi gelir de kalb gözünden (ayn-ul-kalb) perde kalkar. 
Molla Sadra'nın birkaç satın durumu güzel bir şekilde özet­
lemektedir: 

"Böylece, (evliya ve nebiler katında) ilham yoluyla bilgi 

edinilmesi ile gayret sarf ederek, iktisap yolu ile bilgi kaza-

162 Necm suresinde yer alan bu Ayet-i Kerime, Resül-i Ekrem'in (S.A.) Rabb'ini 
kalb gözü ile gördüğünü işaret buyumıaktadır. Bu bakımdan metindeki genelleme 
yerinde olabilir. Doğrusunu Allah bilir. 

163 Bu ayet-i kerimenin muhalif mefhumundan metinde anlatılmak istenen anlam 
çıkabilir. Doğrusunu Allah bilir. 

164 Fakat her melek Cebrail değildir. Metindeki görüş ancak Tank suresinin 4. ayeti 
çerçevesinde doğru olabilir. Aynca Corbin burada lmamiyye mezhebine mensup 
bazı feylesofların görüşünü aksettirmektedir. 

121 



mlması arasında ne bilgi edinme hakıykati, ne bilginin yatağı 

(gönül), ne de sebebi illeti (Melek, Kalem, Cebrail, Ruh-ul­
Kudüs, Akl-ı Fa'al) bakımından fark vardır. Ancak perdenin 
bertaraf oluşu yönünden ve insanın seçimine, ihtiyarına bağlı 
olmaksızın bir fark sözkonusu olur. Vahy ile ilham arasındaki 
fark da sadece bilgiyi getiren meleğin görünüp görünme­
mesindedir. Çünkü Allah tarafından gönlümüze bilgi akta­

rılması ancak melek aracılığı ile olur. Nitekim Ayet-i Kerime'de 

buyurulur ki: 
Allah insana perde arkasından bir tebliğ, bir beyan olmadıkça 

veya bir melek göndermedikçe söz söylemez (42. sure, 50/ 
51. ayetler).165 

5. Nübüvvet ve vahy temeline dayanan bir irfan öğretisi ve 

telakkisi şu halde yalnızca feylesofun olağan ilgi alanını değil, 
dini ve kutsal irfan konularını da kapsar. Yüce bilgi edinme 
yöntem ve tarzları, duyularüstü algılama ve müşahede yolu 
ile sezme ve kavrama gibi konular ile de ilgilenir. Molla Sadra 
bu irfan telakki ve öğretisinin postulatlannı (mevzua) açık­
lamakta ve bununla "işrak" (bkz. aşağıda VII) arasında esaslı 

bir yakınlık bulunduğunu göstermektedir. Şu anlamda ki 
peygamberlerin müşahede ve keşiflerinin ve duyularüstü 
olanın algılanması hususunun doğrulanıp kabul edilebilmesi, 
duyularla algılama ve akıl yolu ile kavranabilecek nesnelerin 
kavranması arasında bir üçüncü bilgi edinme yolu ve yete­
neğinin bulunması gerekir. Böylece "Alem-ul-Misal" (mundus 

imaginalis) olarak adlandırılan ve imgeleme ( tahayyül ve 
tasavvur) yolu ile idrak edilebilen bir evrenin idrak (algılama) 
aracı olarak imgelem algılamasına (tahayyüli, tasavvuri idrak) 
ve bu yol ile elde edilen bilgiye verilen önemin sebebi anla­
şılmaktadır. Fani ve tabü bedenden bağımsız bir yetenek olarak 
görülen bu algılama biçimi, feylesofların genel eğiliminin 

165 Anlam çok açık değildir. Bu nokta üzerinde daha düşünmek gerekir. 

122 



aksine olarak saf manevi ve ruhi bir yetenek sayılmaktadır. 
Suhreverdi'nin görüşleri dolayısı ile molla Sadra'nın görüşlerine 
değinirken bu konuya tekrar döneceğiz. Şimdilik, üçlü bir evren 
telakkisinin (duyularla algılanabilir bir evren, tahayyül ve ta­
savvur edilebilir "imgelenebilir" evren ve muhakeme edilebi­
lir-kavranabilir evren) zorunluluğunu içeren ve imamlarca beyan 
edilen nübüvvet öğretisinin, insanbilim (anthropologie) ile 
uyum halinde olup bu insan görüşünün üçlüsünü karşıladığını 
belirtelim (beden, ruh, düşünce ve akıl). 

Bu noktada yapılan belirleme, gücünü şu savdan almaktadır: 
Bilgi edinme eylemlerinden herhangi birinin gerçeği, mahiyeti, 
sırf zahirde kalan bir bilginin sandığından çok farklıdır. Hatta 
duyularla algılanabilir ve dış varlığı olan bir nesnenin olağan 
algılanışı olgusunda bile, ancak ruhun maddi evrende varo­
labilecek bir biçimin (suret) görüntüsüne sahip bulunduğu 
söylenebilir. Bu duyularla algılama değildir, bu; duyularla 
algılamanın konusu olabilecek bir suret (biçim) değildir. 
Konusu gerçekte ruhun imgeleme bilinci (tasavvur, tahayyül 
ve tefekkür şuuru) özü ile görmekte olduğu suretlerdir. Harici 
suretleri (dış biçimler) imgeleme bilinci (tasavvur şuuru, 
conscience imaginative) için onları simgeleyen ve onların 
benzeri olan bir suretin belirlemesinin sebepleri, illetleridir. 
Duyular yolu ile algılanan nesne gerçekten bu simgeleyen 
biçimdir. Gerçekte imgeleme bilinci içinde simgeleyen biçimin 
ortaya çıkışı ister bir dış etken ile olsun ve duyu organları ile 
ona çıkılsın, yahut ister içte meydana gelsin ve ona manevi 
idrak ile imgeleme bilinci kullanılarak inilsin, müşahedenin 
gerçek konusu budur, bu simgeleyen biçimdir. Bununla birlikte 
bir fark da yok değildir: llk durumda dış görünüş (zahir) batın 

ile uyuşamayabileceği için yanılma 'sözkonusu olabilir. lkinci 
halde ise sözkonusu olamaz. Duyu1arüstüne yöneltilmiş 
müşahede, murakebe ve meleküt aleminin ışıması (işrak, il­
lumination) ilahi şeyleri mükemmelen yansıtır. 

123 



Böylece peygamberane irfan öğretisi bir tasavvuri bilgi 

(connaissance imaginative) ve simgesel (symbolique) biçimler 

kuramına erişmiş olur. Yine buna bağlı olarak Molla Sadra 
mistik (gizemci) psiko-fizyoloji geliştirmekte, Pneuma V ital'in 

(ruh-i hayvani) görevini belirterek imamların koymuş oldukları 
ölçütleri (kıstas) geliştirmekte, bu suretle de şeytani telkıyn 
olgusunu ve genel olarak bugün şizofreni diye adlandırdığımız 

durumları ayırmak mümkün olmaktadır.166 Veliye, nebiye ve 
resule mahsus üç idrak ditzeni akıl ve düşünce, ruh, beden 
(esprit, ame, corps) üçlüsünün bireylerini karşılamakta ve 
onlara benzetilmektedir. Islam Peygamberi (S.A.) her üçünü 
de tümüyle haizdir. Burada maalesef bu öğretinin zenginliği 
hakkında bir fikir vermek mümkün değildir. Gönül (kalb) 

de bizzat metafizik (doğa ötesi) bir duyarlılığın beş duyusunu 
haiz sayılmakta ve böylece manevi görüş (rü'yet-i akliyye), 

manevi işitiş (sema'i akli, sema'i hissi, sema'i bdtıni) kavramlar 
güçlenmektedir. Bu doğa üstü duyarlılık yeteneğidir ki melek 
veya Ruh-ul-Kudüs'ün yazdırma veya söyletme yolu ile (taklim, 

tahdis) aracılık edişinin tabii beş duyu ile algılanmayan bu 

olgunun algılanmasına yol açmaktadır. Bu yine kelimenin 
özel anlamı ile hatmi irşad veya öğretme, tıilim-i batını de­
mektir. Yani bu öğretiş mutlak olarak kişisel olup bir toplu­
luğun veya makamın aracılığı sözkonusu değildir. Yine bu, 

166 Bu husus çok önemlidir. Duyularla algılamada nasıl yanılma sözkonusu olursa, 
diğer algılama biçimlerinde de şeytani telkıyn ve akıl hastalıkları dolayısı ile 
"parazi" ve yanılgılar meydana gelebilir. Bu kıstasların yine Allah tarafından 
korunmuş bir kaynaktan alınması bu bakımdan büyük önem kazanır. Vahy 
kapısı kapanmıştır, fakat İblis ve lblis'e tabi diğer şeytanlar, insanları yoldan 
çıkannak için kendi dostlanna yaldızlı sözler telkıyn etıneye devam etınektedirler. 
Böylece Bahailik, Yahova şahitliği, Kaadıyanilik, "ruh"larla konuştuğunu ve 
tebliğ aldıklarını ileri süren daha nice mecnunlar ve çığınkanların etkisine 
kapılmamak için Veda Hutbesi'ndeki "iki ağır rnıanet"in hakkı gözetilmelidir. 
Bu iki emanetten birincisi Kur'an-ı Kerim, diğeri ehl-i beyt imamlarının öğretisi, 
Kur'an-ı Kerim yorumları, daha kestirme bir deyişle onlann saptırmadan ve 
bozmadan naklettikleri ve temsil ettikleri "Peygamber Sünneti"dir. 

124 



hadis-i kudsi diye adlandırılan olgunun kaynağıdır. Manevi 

alemden ilham yolu ile bir tebliğ alınmakta ve bu tebliğde 
Allah birinci şahıs olarak konuşmaktadır. Bu hadis-i k11:dsıler 

bütünü lslam maneviyyatının eşsiz bir hazinesini meydana 
getirirler. Fakat bunların güç ve yetkilerini kabul burada 
kaynakları gösterilen irfan öğretisinin aracılığı olmaksızın 
mümkün değildir. Yine bu irfani öğreti ve telakkidir ki kı­

yamete kadar bu hatmi nübüvvetin (velayet- H.H.) (nübüv­

vet-i batmiyye) süreceğini açıklar. Dünya durdukça, bu te­
lakkiye göre nübüvvet-i batıniyyeden de yoksun kalamaz. 
Çünkü yalnızca bir "tarih-i mukaddes"dir ki (hierohistoire); 

akıl ve zihnin cedeli (dialectique) ürünü değil de, Ruh-ul­
Kudüs'ün bir zuhur ve tecellisi demek olan ve nübüvvet ve 

vahy temeline dayanan bir felsefenin sırlarını taşıyabilir. 

6. Bu husus tespit edildikten sonradır ki, ulüm-i resmiyye 
(sciences officielles) ile yani zahirde gayret ve bir insandan 
ders alma yolu ile elde edilen bilgiler (ulüm-i kesbiyye-i res­
miyye) ve gerçek anlamı ile bilimler (ulüm-i irsiyye-i hakıy­

kiyye), yani derece ve mertebe aşarak tedricen veya ilahi bir 

öğretiş ile bir hamlede elde edilen ve manevi miras teşkil eden 

ilimler arasıdaki karşıtlık gerçek anlamını ve gücünü kazanır. 
Haydar Amoli bu konu üzerinde çok ısrarlı duranlardandır 
ve ikinci kesimdeki ilimlerin birincilerden bağımsız olarak 
semere vereceğini, ancak bunun aksinin varit olmadığını 
beirtir. Burada yalnız feylesoflar hedef alınmış değildir, çünkü 

Islam'da felsefenin durumunu etkileyici biçimde özetleyen 

Haydar Amoli; Kemal Kaşani, Sadr torkeh Ispahani, iki 
Bahrani, Efdal-i Kaşanı, Nasır-ı Tusi, Gazali'den Ibni Sina'ya 
kadar çok sayıda şehadet toplamakta ve anmaktadır.167 

167 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri iki Bahrani'yi şöyle açıklamaktadır. Kemalüddin 

b. Meysem-i Bahrani Nehc-ul-Belage şarihidir. Şeyh Yusuf-i Bahrani de "Hakayık• 
sahibi Bahrani'dir. 

125 



Gerçekten de lbni Sina bizim eşyanın sadece özelliklerini ve 
arazlarını. (ilinek) bilebildiğimizi, özünü, hakıykatini bile­
mediğimizi tasdik eder. Hatta vücudu zaruri olan ilk varlıktan 
söz ettiğimizde de ayrılmaz bir özellikten söz ediyoruz, yoksa 
özünden değil,'kısaca bütün anılan feylesofların akli düşünce 
diyalektiğinin insanın kendi özünün bilgisine ulaştırmaya­
cağını, ruhun :ve ruhun mahiyetinin bilgisini ve�emeyeceğini 
görüş birliği ile kabul ederler. Şiilık tarafından felsefeye yapılan 
bu eleştiri yapıcı bir eleştiridir. Haydar Amoli'nin; lslam'da 
cedelci ilahiyyatın (theologie dialectique) kelam temsilcileri 
sözkonusu olduğunda, feylesoflara oranla daha sert bir eleştiri 
yönelttiği de şüphesizdir. Sofu Eş'ariler olsun veya akılcı 
mu'tezililer olsun (aşağıda ili) sav ve karşı-savlarını ileri 
sürdüklerinde, kendilerini bizzat çelişkilere düşmekten veya 
fiili bir bilinemezcilik içine girmekten kaçınmazlar. Fakat 
burada başlıca hedef alınanlar, Haydar Amoli "resmi ilimler"in 
güçsüzlüğünü ileri sürdüğüne göre, İslam düşüncesini -Şii 
veya Sünni fakıyhler olmaları fa,_rk etmekesizin- sadece hukuki 
sorunlara, fıkh ilmine indirgeyenlerdir. Özellikle Şii olunca 
sorumlulukları daha da artmaktadır. Ve yine özellikle bu 
eleştirinin hedefi onlardır. 

Yalnızca ilahi hakimler, "theosophe"lar olarak adlandırı­
lanların vahy, ilham ve keşf yolları ile elde edilen bu bilgide 
paylan vardır ve olacaktır. Bu bilgiyi manevi miras durumuna 
getiren ve zahiri ilim karşısında ayrıcalıklı kılan özellik, ruhun 
bilgisi olması, yani insanın nefsini, kendi özünü bilmesi demek 
olmasındandır. Manevi tekamül nispetinde bu ilimden alınacak 
pay da çoğalır. Yoksa yalnızca teknik bilgilerin kazanılması 
bu ilimden elde edilecek hisse, bu behreyi çoğaltamaz. 

Vahy yolu ile ilim elde etme kapısı, "teşri'i nübüvvet"in 
(ricalet, şeriat getiren peygamberlik) kapanması ile birlikte 
kapanmıştır, ancak ilham ve heşf yolu ile bilme ise açıktır. (Bu 
yargı ile karşılaşılan yerlerde, Şiilik etkisi var demektir.) "Keşf' 

126 



olarak adlandırılan bilgi edinme, gizemli (mystique) bir şekilde 
gizli ve örtülü şeylerin açılması, perde ve engellerin kalkışı 
sırf zihni (manevi) olabileceği gibi imgeleme biçminde algılama 
da olabilir (kesf-i süri). Bir hadis bize insanın kendi özünün 
bilgisinin kendisinin ilminin anlamını en iyi şekilde anlatır. 
Yukarıda söylediğimiz gibi (A, 3) Şii ilahiyyatı diğer mez­
heplerden farklı olarak, insanın Allah'ı görebilmesini tamamen 
imkan dışı sayar. Bu sav Allah'ın Musa'ya buyurduğu "Beni 
göremezsin!"168 cevabına da uygundur (Kur'an-ı Kerim, 
VIV139). Bununla birlikte "Riı.yet hadisi"nde Peygamber (S.A.) 
"Rabb'imi en güzel surete gördüm" buyurur.169 Böylece ortaya 
çıkan soruna, sekizinci lmam Ali Rıza (vefatı: 203/818) 
maneviyat ehlinin bu konudaki düşüncelerine öncülük eden 
ve yol gösteren bir cevap vermiştir: Musa'nın gördüğü yanan 
çalılıktan (Buisson ardent) 170 ise insan sureti ilahi tecelliye 
mazhar olmak için daha uygundur. Gerçekte Muhammed 
(S.A.) kendi ruhunun suretini görmüştür, bu suret de suretlerin 
en güzeli idi, çünkü açıkça ebedi hakıykat-i Muhammediy­
ye'nin sureti idi, imamın batınını oluşturduğu insan-ı se-

168 Bu ayet-i kerimenin tefsirinde merlıurn Tebatebai çok geniş ve değerli açıklamalar 
yapmaktadır. Tefsir-ul-Mizan'a başvurulmalıdır. 

169 Dr. Mübeşşiri Farsça çeviride bu lıadisdeki "rü'yet"in, "görüş"ün, bütün "ulema" 
tarfından "inayet-i perverdigar" olarak yorumlandığını nakleder. Buradaki 
ulemadan maksat Şii-imami müctehidleri olmalıdır. Bu "lıadis"in bazı rivayet 
ediliş biçimleri ise tamamen uydurmadır (Bu konuda bkz. Gölpınarlı Tarih 
Boyunca lslc'lm Mezhepleri ve Şiflik, İstanbul, 1979, s. 239-241). Kanaatimce 
bu hadis de bütünü ile mevzu'dur. Güvenilir Şii kaynaklarında yer almaz, 
lmamiyye görüşünce, cisim ve cevherden münezzeh olan yaratıcının göz ile 
görülmesi kesinlikle imkansızdır. Resül-i Ekrem de (S.A.) görmemiştir, ahirette 
de görülmez. Görülen ancak onun kudretinin tezahürleridir. 

170 Kur'an-ı Kerim'in 20. (Taha) suresinin 10-11. ayetlerine bakınız. Metinde 
lmam-ı Rıza'ya atfedilen sözün kaynağı anılmamıştır. Herhalde bu da güvenilir 
kaynaklardan değil, tasavvuf ehlinden alınmıştır. Usül-i Kafi'nin Tevhid kitabında 
ve "ruyet"e ayrılan babda Imam-ı Rıza'dan gelen rivayetlerde bu rivayet yoktur 
ve orada bulunan İnevsuk rivayetlerde de lmam-ı Rıza kesin olarak maddi göz 
ile rü'yeti reddetmektedir. 

127 



mavinin (l'Anthropos celeste) sureti idi. Rabb'ın her rüyeti, 

bu insani suretin rüyetidir. Yine yukarıda anılan "Kim nefsini 

bildi ise Rabb'ini bildi, tanıdı" düsturunun anlam ve kapsamı 
da burada daha iyi anlaşılır. "Rabb'ini bildi" demek, "İmamını 
bildi" demektir, çünkü buna bağlantılı olarak "imamını bilip 
tanımaksızın ölmek, cahiliyye ölümü ile ölmektir" düsturu 
vardır.171 Peygamber (S.A.) buyurabilmiştir ki: 

"Dolunaylı gecede Ay'ı gördüğünüz gibi Rabb'inizi göre­

ceksiniz. "172 Birinci imam da açıkça İncil'i anımsatan bir 
sözünde: "Beni gören Rabb'ini gördü" demiştir.173 Şakirdle­
rinden Kumeyl ile konuşmalarından birinde: "Ezel sabahından 
ışıyan nurun tevhid mabedlerine yansıdığını" buyurur.174 

7. Irsi ilimden söz edildiğinde Peygamber'in (S.A.): "Alimler 

peygamberlerin varisidir", "Benim ümmetimin alimleri Bent 

lsrail nebileri gibidir", "alimlerin mürekkebi şehidlerin ka­
nından daha değerlidir" mealindeki hadislerinde beyan bu­
yurulan alimlerin kimler oWuğunu bilme sorunu ortaya çıkar. 

171 Daha önce de bu konuya değinilmiş idi. (Bkz. yukarıda not: 151). 

172 Bu rivayetin de sıhhati şuphelidir. Esasen tmarniyye'nin kabul ettiği rivayetlerde 
değil, ehl-i sünnet kaynaklarında yer alır (Bkz. Gölpınarlı, Tarih Boyunca Isl/bn 
Mezhepleri ve Şiilik, İstanbul, 1979, s. 242). Her halde Corbin bu rivayeti de 
1mamiyye'nin muteber kaynaklarıncjan değil, işlerine yarayan Şii ve Sünni 
rivayetlerini mezcedip kendi görüşlerini savunmak isteyen tasavvuf ehlinin 
kitaplarından almıştır. Kafi'de bu rivayet yoktur. 

173 Ernir-ul-Mü'minin böyle bir söz söylememiştir. Bir sözün Emir-u!-Mü'minin'e 
isnad edilebilmesi için Nehc-ul-Bcldge'de veya Kafi gibi muteber bir kaynakta 
yerini göstermek gerekir. Hazreti Ernir'in böyle bir sözü İınarniyye'nin muteber 
kaynaklannda yoktur. Corbin maalesef burada da tasavvuf ehli ile trnarniyye'yi 
karıştırmıştı. Yahut gulatın rivayetlerinden bu asılsız sözü iktibas etmiştir. 
tmamiyye'nin en mu'teber rivayetlerini toplayan Kaft'de Kitab-ut-tevhid'de, 
"Babu Cevami'-ul-tevhid"de yer alan beşinci rivayet'de 1rnam-ı Sadık "Emir­
ul-Mü'minin Aleyhisselarna, kendisinin asla söylemediği sözleri isnad edenlere 
hayretteyim!" buyurduktan sonra, Hazreti Erntr'in tevhid ve tenzihe ilişkin eşsiz 
hutbelerinden birini nakletmektedir. İşte Ali ve 1rnamiyye budur, bulanık 
kaynaklan karıştırmak ise sapanlann ve saptıranların işidir. 

17 4 "Subh-i ezel'den heyakil-ut-tevhide vuran nur ... " "Heykel"i, "suret, şekil" olarak 
da çevirebiliriz. Corbin burada "teınple" anlamına almıştır. 

128 



Haydar Amali bu hadislerin zahir bilginlerine uygulanmayacağı 

görüşündedir ve mesela dört büyük Sünni mezhebinin 
imamlarını peygamberlerin mirasçısı olarak gösteren yorumlan 
kabul etmez (Bkz. yukarıda A, 4). Onlar bunu iddia etmedikleri 
gibi ilimleri de tamamiyle -ister luyası kabul etsin, ister etme­
sin- zahiri ve "müktesep" ilim türündendir. irsi ilimler bir 
"manevi nispet" gerektirirler. Selman-ı Farsi175 olayı; bu manevi 
nispetin, ilişiğin örneğidir. Çünkü ona şöyle buyurulmuş­

tur: 
"Sen bizdensin, ehl-i beyttensin!" (Ente minnd ehl-ef:.beyt!)176 

Haydar Amali der ki bu "Beyt" zevce ve evladı kapsayan zahiri 
aile demek değildir, ilim, ma'rifet (irfan) ve hikmet evidir. 
Başlangıçtan beri oniki imam bu ehl-i beyti teşkil etmiştir. 

Yeryüzündeki zuhurlarından önce aralarında nispet ve yakınlık 
vardır. Daha önce de söylediğimiz gibi, Oniki imam Şiiliği'ne, 
imamet öğretisini soy ve zürriyet temeli üzerinde kurduğu 
itirazım yöneltenlere rağmen imamların imameti için asla bu 
yakınlık yeterli değildir. Altıncı imam da bunu tekrarlamıştır: 
"Emir-ul-Mü'minin'e (Ali, birinci imam) velayet ilişkim, ona 

olan zürriyet ve karabet (veladet) ilişkimden daha değerli­
dir."177 

Daha önce de görmüş olduğumuz gibi oniki imamın yüce 
nurani topluluğu yeryüzüne gelişlerinden önce var idi, kan 
bağlan ve akrabalıkları velayetlerinin alametidir, yoksa temeli 
değildir. 

175 Selman-ı Farsi, geleleceği önceki kitaplardan müjdelenen son Peygamber'i (S.A.) 
arayan ve bulma mutluluğuna erişen seçkin salıabedendir. lsmaililik bölümünde 
de kişiliği üzerinde durulacaktır. 

176 Resill-i Ekrem (S.A.) Selman'ın gönülden ve sarsılmaz imanı ve derin irfanı 
dolayısı ile ona böyle iltifat buyurmuş, "Farsi" lakabı yerine "Muhammedi" 
lakabım vermiştir. 

177 Nereden aldığı zikredilmemiştir. Manası gözönünde tutulursa mevsuk riva­
yetlerden olması muhtemeldir. 

129 



Bu sebeple "nübüvvet mirası" olan ilmi, nakledenler de 
onlardı; Bu nakil dolayısı ile de yine daha önce gördüğümüz 
gibi, kıyamete değin "velayet" demek olan bu "hatmi nübüvvet" 
devam etmektedir. Haydar Amoli yukarıda anılan hadislerden 
ilkini tahlil ederken Arapça ifadedeki inceliğe dikkati çek­
mektedir. Şöyle çeviriyor: Alimler, onlardır, o kimselerdir ki 
enbiyanın varisleridir. Buna karşılık şu sonuç çıkar: Varis ol­
mayanlar (bu hadisde kasdedilen -H.H.) alimler değildir. Varislik 
şurtu gerektirir: Elde edilen, zahiren iktisap edilen bir şey de­
ğildir, bir nev'i haktır, emanetin iadesidir, dönüşüdür. Şüphe 
yok ki bu emaneti elde etmek için gayret (cehil, ictihad) gerekir, 
manevi faaliyet gerekir. Fakat bu babadan kalan ve toprakta 
gömülü hazine gibidir. Sarf edilen gayret hazineyi meydana 
getirmek, yığmak için değil, engeli bertaraf etmek içindir. Yine 
Haydar Amali der ki Adem-i Hakıykıy (le Verus Adam) gönlünün 
toprağı altında örtülü olarak hikmet-i ilahiyye hazinelerini terk 
etmiştir. Kur'an-ı Kerim'in şu ayeti de buna işaret eder: 

"Tevrat ve İncil ve Rabb'in onlara gönderdiği kitaplar 
üzerinde düşünseler, tefekkür etselerdi, üzerlerinde olandan 
da, ayakları altında olandan da yararlanırlardı." (5fi0) 178 

Böylece Şii hatmi düşüncesinin temeli olan insana tevdi' ve 
emanet edilmiş ilahi sırlar fikri ile tekrar karşılaşmış oluyoruz 
(Kur'an-ı kerim, 33-72, bkz. yukarıda 1). Bu sebeple tarihi 
de ancak bir tarih-i mukaddes (hierohistoire) olabilir. 

6. Hierohistoire (Kutsal Tarih) ve 
Metahistorire (Tarih Ötesi) 

1. Burada nübüvvet ve velayet "devir"leri (çoğulu: edvar, 
cycles) düşüncesinin içeriğinde olan tasavvurlar, gözlem 

178 Bir tertibe göre Maide suresinin 70. değil, 66. ayetidir. Metindeki yorunun 
"Masum"dan geldiğine dair bir delil bulamadım. 

130 



sonucunda, görgü} (empirique) olguların saptanması veya 
eleştirisi sonucunda elde edilmeyen bir tarih telakkisi 
"hierohistoire" olarak adlandırılmıştır. Bu "kutsal tarih", de­
recelerini daha önce irfan öğretisinde gördüğümüz duyularüstü 
evrenin algılanması yollarının bir sonucu olup görgül olayların 
maddi düzenini aşan bir algılama sözkonusudur. Kutsal irfan 
öğretisi ile kutsal tarih arasında karşılıklı bağlantı vardır. Böyle 
algılanan olgularda şüphesiz bir olay olma özelliği ve gerçekliği 
vardır, ancak bu olaylar doğal evren ve doğal evrene mensup 
kişiler gerçekliğini haiz değildirler. Oysa bu tür gerçekliği olan 
olaylarla "tarih yapıldığı" için, bu tür olaylar tarih kitaplarımızı 
doldurur. Bizim burada ele aldığımız olaylar ise kelimenin 
dar anlamı ile "manevi olaylar"dır. Bunlar tarih ötesi 
(metahistoire) ile tamamlanırlar (Mesela insan nesli ile Allah 
arasında Misak Günü gibi). Yahut bu evrene ilişkin şeylerin 
bağrında saydamlaşır, onlarla birlikte bulunur, olayların 
görünmeyen yönünü ve görünmeyen olayları oluştururlar. 
Bu sebeple de konuya yabancı olanın görgül (empirique) 
algılamasında gözden kaçarlar. Çünkü bu olaylar ancak bir 
"mazharın", ilahi tecelliye mazhar bir zatın idrakini gerek­
tirirler. Nebiler ve imamlar ancak böyle bir "hiero-histoire", 
kutsal tarih, "kısas" düzeyinde anlaşılabilirler. Bu kutsal tarihin 
devrinin bütünü (nübüvvet devri ile imamet ve velayetin 
peygamberlik sonrasındaki devri), herhangi bir gelişim yapısı 
değil, kökenlere ve başlangıca sevkeden bir yapı gösterir. Şu 
halde kutsal tarih, her şeyden önce "çıkış"ı, devrin kapanışını 
tasvir edip belirleyebilmek için "iniş"in neden ibaret olduğunu, 
ne getirdiğini belirlemeyi hedef alır. 

Molla Sadra'mn imamların öğretilerini yorumlarken 
açıkladığı gibi, "münzel" olan, Peygamber'in (S.A.) gönlüne 
indirilen ve orada tecelli eden; her şeyden önce "hakayık"tır, 

Kur'an-ı Kerim'in manevi doğru ve gerçeklikleridir. Metnin 
görülebilen, harf ve kelimelerden oluşan suretinden önce 

131 



bunlar indirilmiştir. Bu manevi hakıykatler, "sözün nurudur" 
(nur-ül-kelam). Bu nur; meleğin görünebilen bir surete girip 
belirmesinden ve kitabın metnini "imla etmesinden" önce 
de Peygamber'in (S.A.) velayetinin sonucudur, risalet vazifesini 
yüklenmeden önce dahi velayet sıfatı bu hakıykatlerin onun 
gönlünde bulunmasını gerektiriyordu. Bu sebeple daha önce 
de görmüş olduğumuz gibi , Peygamber (S.A.) şöyle buyur­
muştur: 

"Ali (hakıykatler, batın) ve ben tek ve aynı nurdanız". 
Bu sebeple , nübüvvet yeryüzünde Adem ile başlamakla 

beraber (bu noktada lsmaililik'in kutsal tarih anlayışı ile 
karşılaştırma yapılmalıdır. Bkz. aşağıda B 1, 2 ve 3) son Ne­
biyy-i Mürsel'e (S.A.) verilen ilahi vahy ile önceki peygam­
berlere verilenler arasında bir fark gözetilmesi uygun olur. 
Önceki peygamberlerden herbiri için söylenebilir ki: Bir nebi 
gelmiştir, katında da getirdiği kitaptan ışıyan bir nur vardır. 
Son Peygamber (S.A.) için ise şöyle denebilir: Bizatihi ve 
haddizatında nur olan bir nebi gelmiştir. Ve onunla birlikte 
bir kitap gönderilmiştir. Resı1l-i Ekrem'in (S.A.) gönlü ve 
batınıdır; kitabı açıklamakta, aydınlatmaktadır ve bu batın 

velayetin kendisi demektir, yani imamet öğretisinin özünü 
meydana getiren şeydir. Bu sebeple diğer ümmetlerden farklı 
olarak "Allah'ın gönüllerine imanı yazdığı" kimseler 
(Kur'an-ı Kerim, 58/22)179 gerçek anlamı ile "mü'min" olarak 
adlandırılmışlardır. Çünkü imam ancak bu batına yönelerek 
kemaline erişebilir. Nübüvvet hakıykatinin tümü ile algıla­
nabilmesi bu derunilik, batmilik yönüne ve onu tamamlayan 
olaylara varış, onları kavrayış ile mümkündür. Bu da görgül 
algılamanın dış, zahiri tarih olaylarından elde ettğinden ta-

179 "Burada kitabet" (yazış) zeval bulmaz şekilde tespit etmekte ibarettir (Tefsir­
ul-Mizan). Bu ayet-i kerimenin tefsirinde de "Mizan"da değerli ve geniş 
açıklamalar vardır. 

132 



mamiyle başka bir şeydir. 

2. Yukarıda (A, 3)'de Peygamber (S.A.) ve ebedi "Hakıy­
kat-i Muhammediyye" arasındaki ilişkiye değindik. Bu ha­
kıykatin mazharı olan insan-ı semavi (l'Anthropos celeste), 
zuhur sureti; bir tarih sahnesine girişin Hıristiyanlık'taki ilahi 
tecessüd (incamation) düşüncesinin içerdiği türden bir 

"ilahinin tarihleştirilmesi" olgusunun bulunmamasını ge­

rektirir. Mazhar oluş görevi (mazhariyyet) her zaman için bir 

yandan ebedi hakıykatin ancak gönül için zuhur eden nite­
likleri, diğer yandan da zahirde tecelli eden ve inananlardan 
olsun olmasın herkesçe görülebilenler arasında bir ayrım 
yapılmasını gerektirmektedir. Peygamber (S.A.) şüphesiz 
manevi ve maddi evrenin mazharı olduğundan "Mecma'ul­
bahreyn"dir, iki denizin kavuştuğu yerdir. Bununla birlikte 

beşeriyeti olan deniz kıyısından konuştuğunda ancak şöyle 
buyurabilir: 

"Ben de sizin gibi beşer'im", ancak bana vahy verilmiştir" 
(XVIIl/110). Bu sebeple belirtmiş idik ki nübüvvet ve imamet 
öğreti ve telakkileri dolayısı ile Şii düşünürler, Hıristiyanlık'taki 

mesih öğretisine benzer sorunlar karşısında kalsalar bile 

"mazhariyyet" düşüncesi (görüntünün onda bedenlenmeksizin 
üzerine yansıdığı ayna gibi) onları resmi Hıristiyanlık dog­
masının vardığı sonuçlardan farklı sonuçlara ulaştırmıştır. 
Bu duyularüstü ve mazharı ile görünen gerçeğe "devirler" 

düşüncesi bağlıdır. Bir "devir" sözkonusu olduğuna göre de 

manevi tarihin her olayının ilişkin bulunduğu iki sınır vardır. 

Bu iki sınır metahistoire (tarih ötesi) veya transhistoire'ın 
kapılarıdır. Tarihe anlam veren bu metahistoire'dır. Çünkü tarih 
öncesi, tarihden bir kutsal tarih (hierohistoire) meydana getirir. 
Tarih ötesi, yani semavi alemde bir mazi ve bir de "eschato­
logie" (mead, ahiret öğretisi) olmaksızın "tarihin anlamı"ndan 

söz etmek anlamsızdır. 

Bu düşünce ilahi mazharları, ilahi tecelli suretlerini, mebde 

133 



ve mead duygusunu idrake yönelmiştir. Bu sebeple de Hı­

ristiyanlık'taki "tarihi bilinç"ten temelden ayrılır. Hıristiyanlık 
Tanrı'nın belirli bir tarih noktasında bedenlenerek, tecessüd 
ederek (incarnation) insanlık tarihine girişine önem verir. 
Yüzyıllar boyunca bu olayın Hıristiyanlık din felsefesi için 
getirdiği sorunlar, Islam düşüncesi karşısına çıkabilmiş de­
ğildirler. Bu sebeple Şiilik'in nübüvvet ve vahy temeline da­

yanan felsefi, bizim öz felsefemizin kendi üzerinde düşünmeye 

dönmesi gerektiğine bir tanıktır. 
Başlangıçtan itibaren şunu ileri sürdük (yukarıda I, 1): 

Hıristiyan insanının bilimi, onun için tarih içinde belirlenmesi 
mümkün bazı olaylar üzerinde odaklanmıştır (Incarnation: 
Tanrı'nın -haşa- Isa olarak yeryüzüne gelişi ve Redemption. 

Isa'nın kendini feda ederek insanlığı necata eriştirmesi gibi.180 
Buna karşılık "mü'min"in bilinci bugünkü hayatının anlamının 
bağlı bulunduğu başlangıç ve gelecek arasında, gerçekliği olan, 
fakat tarih ötesine ait olaylar üzerinde toplanır. Başlangıcının, 
kökeninin anlamı, ona göre misak Günü'nde (Elest bezmi, 

le Jour du Covenant) Allah'ın Adem'e mensup beşeriyete 

yeryüzü düzeyine aktarılmalarından önce yönelttiği sorudan 
kavranıp algılanabilir. Hiçbir zaman çizelgesi (kronoloji) bu 
Misak Günü'nün tarihini tespit edemez. bu olay, Şiilik'te genel 
olarak kabul ve beyan edilmiş olan, dünya hayatının başla­
madığı, fakat ruhların varoldukları zamanda geçmektedir.181 

Şiilik için ikinci sınır, ikinci uç ise ister bir düşünür, ister basit 

bir mü'min olsun, halen gaaip bulunan imamın zuhurudur. 
Omam Mehdi. Mehdi hakkındaki Şii düşüncesi lslam'ın diğer 
kesimlerindeki Mehdi telakkisinden temel ayrılık gösterir). 
İçinde bulunduğumuz zaman, sahih-uz-zaman olan imamın 

180 "Haşa" ibaresi metinde yoktur. 

181 Daha önce de değindiğimiz gibi insan ruhlarının bedenlerinden önce varolduklan 
görüşü, Şiilik'te oybirliği ile kabul edilmiş bir görüş değildir. 

134 



gaybet (kayıplık, gizlilik, occultation) dönemidir. Böylece 
veliyyul-asr, imam-ı zamanı; bizim için olağan tarihi zamandan 
farklı bir alamet taşır. Bu zamanı; özünde "eschatologique" 
olan (ahiret öğretisini içeren) bir vahyi felsefe ancak ele alabilir 
ve sözkonusu edebilir. Bu iki uç nokta arasında "Gökteki ön 
konuşma"182 ve muntazar (beklenen) imamın zuhuru ile 
"başka bir zaman"a açılış arasında bir mü'minin yaşadığı; 
insanın varoluş dramı oynanmaktadır. "Gaybet zamanı"nın 
zahir ile meydana gelerek çözülüşe yönelmesi, nübüvvet 
devrinin ardından gelen velayet devrini ifade eder. 

3. Üzerinde herkesin uyuşmakta olduğu nokta şudur (Bkz. 
yukarıda A, 3): Islam Peygamberi (S.A.), nübüvvetin hatimi, 
mührüdür. Ondan sonra peygamber yoktur. Daha doğru bir 
söyleyişle ondan sonra bir şeriat tebliği ile görevlendirilmiş, ilahi 
bir kanunu insanlara tebliğ edecek peygamber gelmeyecektir. 
Fakat burada da şu ikilem ile karşılaşılır: Dini bilinç (şuur) 
nesilden nesile; şimdi kapalı bulunan peygamberlik devrinin 
açık bulunduğu, Peygamber'in (S.A.) yeryüzünde olduğu 
(Asr-ı Saadet -H.H.) dönem üzerinde merkezleşerek, pey­
gamberlik dönemi artık kapandığı için de sadece kitapta bulduğu 
ahlaki ve toplumsal kurallar bütününü lafzi ve tamamen zahiri 
anlamı ile gözönünde tutacaktır. Yahut bu peygamberler çağı 
tümüyle ve her görünüm ve sonuçları ile kapanmış değildir, 
kitabın metninin batım anlamlan da, manevi anlamlan da vardır. 
Şu halde manevi irşad imamların irşadıdır. Nübüvvet Dairesi'nin 
ardından Velayet Dairesi gelmiştir. Bu ardından gelme, halef 
olma düşüncesi; temelinde Şii bir düşünce olarak kalmaktadır. 
Beşinci ve alıncı imamlardan gelen birçok rivayetlerde, lafza 
körükörüne bağlı kalınmayıp te'vile başvurulmakla; tarihselcilik 
historicisme) ve yasalcılık (legalisme) tuzağı bertaraf edil­
mektedir. Şu rivayet örnek verilebilir: 

182 "Prologue dans le Ciel" "Elest günü", "Misak Günü" kasdediliyor. 

135 



"Ayetlerin nüzulüne sebep olan, ayetlerin haklarında inmiş 
bulundukları kişiler ölünce, bu ayet de mi ölmüş olacaktır? 
Böyle olursa bugün Kur'an-ı Kerim'den elde birşey kalmaz. 
Hayır! Kur'an diridir. Seyrini izleyecektir. Gökler ve yer 
durdukça! Çünkü Kur'an her insan için, gelecek her insan 
topluluğu için Allah'dan bir ayet ve bir hidayet rehberidir. "183 

Daha önce, Molla Sadra'nın, imamlardan gelen metinleri 
şerhettiğini ve bu konuda söylenmiş olan her şeyi tertipleyip 
bir dizgeye bağladığını (systematiser ettiğini) görmüştük (Bkz. 
yukarıda A, 5). kapanmış olan sadece "Nübüvvet-üt-teşri"dir. 

llga edilmiş olan da "nebi" kelimesinin kullanılmasıdır. 
Nübüvvetin zamana bağlı olup son bulduğunu, velayetin ise 
sürekli olduğunu söylediğimizde kasdedilen bu "teşri'i nü­

büvvet"tir. Risalete mahsus özellikler bir yana bırakılırsa, irfan 
öğretisinin bize göstermiş bulunduğu gibi, sadece "nebi" olan 
bir zatın özellik ve görünüşleri, imamlarda ve geniş anlamı 
ile evliyada da görülmektedir. Bu sebeple lslam'da velayet adı 
altında süregelen şey aslında nübüvvet-i batmiyyedir. Bu ve­
layetten de insanlık yoksun kalamaz. Özellikle Ortodoks 
Sünnilik gözünde bu yargı devrimci bir yargı olarak görünür. 
(Aşağıda VU'de, Suhreverdi davasının anlamı ile karşılaştı­
rınız.) Bu temel sezgi üzerinde Şii nübüvvet telakkisi muazzam 
bir kutsal tarih (hierohistoire) şeması geliştirmiştir. Bu şemada 
da dinler tarihinin tümü için geçerli bir ilahiyyat kurma duy­
gusunun üzerine rastlarız. Haydar Amoli bunu karmaşık ve 
ayrıntılı diyagramlarla tasvir etmiş, Şemsuddin-i Llihici konuyu 
geliştirmiştir. Hareket noktasından itibaren lsmaililik'in ve Oniki 
lmam Şiiliği'nin nübüvvet öğretilerine özgü ortak bir telakki 
vardır. (Ebedi peygamberlik düşüncesi, velayeti ifade eder. 
Plerôme'da başlamıştır. Bkz. aşağıda B 1, 2)184 Mutlak ve asli 

183 Yine rivayetin kaynağı zikredilmemekle beraber mevsuk rivayet lerden olmalıdır. 

184 Plerôme: Daha önce de değindiğimiz gibi, "mde-i a'ld" anlamındadır. 

136 



nübüvvet Yüce Akl'a aittir (Esprit supreme, Anthropos celeste, 
semavi insan, ilk zeka, ebedi haykıyat-i Muhammediyye). 
Allah onu ferdi ruhlara karşı ve onlara ilahi ad ve sıfatları 
bildirmek üzere görevlendirmeden önce, evrensel ruha karşı 
görevlendirmiştir (Nübüvvet-üt-tarif). lslam düşünürlerinde 
rastladığımız bu konu Yahudi-Hıristiyan peygamberlik öğ­
retisinde Ebionite'lerin185 Verus Propheta, gerçek peygamber 
telakkisinin geliştirilmesi gibidir ki, "karar kılıp konaklayacağı 
yere varıncaya değin peygamberden peygambere intikal eder". 
Karar kılıp konaklayacağı yer, burada son Peygamber (S.A.), 
lslam Peygamberi'dir. 

4. Nübüvvetin tümü bir daire olarak görünmektedir ki, 
çember çizgisi peygamberlerin noktalarının, nübüvvetin kısmi 
dönemlerinin birleşmesinden oluşmuştur. Bu dairenin yer­
yüzündeki başlangıç noktası arzi Adem'in varoluşu iledir. 
Nebiden nebiye (rivayete göre 124.000 nebi gelmiştir), re­
sulden resule (resul sayısı da 313 olarak nakledilmektedir), 
büyük peygamberden büyük peygambere (altı veya yedi büyük 
peygamber vardır), Peygamberlik Dairesi lsa'ya kadar gelmiştir. 
lsa, lslam Peygamberi (S.A.) dışındaki büyük peygamberlerin 
sonuncusudur. Muhammed'in (S.A.) gelişi ile daire tamam­
lanmış ve kapanmıştır. Hatim, Peygamberlik Dairesi'nin sonu 
ve mührü olarak Muhammed (S.A.) ebedi nübüvvet hakıy­
katinin mazharı, Yüce Akl, semavi insanın tecellisi demektir. 
Yüce Akl onda nübüvvetin özü ile birlikte zuhur etmiştir. Bu 
sebepledir ki, şöyle buyurmuştur: 

185 Farsça çeviride Dr. Mübeşşirt'nin notu: "Ebionites", miladın ilk yüzyılında, 
Mesih'in ulfthiyyetini kabul etmeyen bir topluluk idi. "Ebionite"ler ikinci miladi 
yüzyılın sonunda resmi Hıristiyan görüşünün batıl yolda izledikleri Pavlus'u 
izlemeyen, Pavlus'un "şeriat"i ilga etme iddiasındaki hezeyanlarını dinlemeyen 
gerçek Hıristiyanlarclır (Karşılaştırınız: Bertholet/Y. Campenlıausen/Goldammer, 
Wörkrlnıch der Rdigionen, Stuttgart, 1976). Daha sonra gerçek ve "ehl-i kitab"dan 
olan Sabitler ile kanşmış olmalıdırlar (Bkz. Andersen/Denzler, Wörterbuch der 
Kin:haıgeschichte München, 1982). 

137 



"Yaradılış bakımından ben peygamberlerin ilkiyim (Yüce 
Akl alemlerden önce mevcut idi), risalet görevini açıklama 
bakımından onların sonuncusuyum. "186 Adem'den lsa'ya kadar 
bütün peygamberler bu ebedi nübüvvet hakıykatinin kısmi ve 
nispi birer mazharıdırlar. Her peygamberin bu sıfatı taşımasının 
amili olan hakıykat ise, aklın (esprit) ve nefsin (ame) izdiva­

cından doğan latif uzvi olan gönüldür. Her peygamberde aklın 
(burada melek anlamına) indiği yer, gönüldür. Gönlün bir 
cephesi akla dönüktür, bu cephe müşahedelerin merkezidir; bir 
cephesi de nefse (ruha) dönüktür. Burası da bilgilerin, ma'rifetin 
merkezidir. "Gönül; sırlar aleminde aklın tahtıdır". 

lmdi, velayet nübüvvetin batını ve imametin başlıca nite­
lendirilmesi demek olduğuna göre, kutsal tarih şemasının 
nübüvvet ve imamet öğretisini birlikte gözönünde tutması 
ve içine alması gerekir. Nübüvvet Dairesi'nin son haddi ile 
Velayet Dairesi'nin başlangıç haddi çakışırlar. Velayet ve nü­
büvvet ilişkisini tasvir eden Haydar Amoli'nin diyogramlannda 
Velayet Dairesi nübüvvetinin içinde bir iç çember ile gösterilir. 
lslam dininde imamet, imamet-i Muhammediyye bütün önceki 
vahyi dinlerin batınını temsil ettiğinden, Velayet Dairesi, batın 
yönünü temsil eden dairedir. Velayet Dairesi yeni bir dinin 
ortaya çıkışını değil, kaaimin, imam-ı kaaimin zuhurunu 
hazırlar (Onikinci imam-H.H.). 

lslam'da "velayet" diye adlandırılanın, önceki peygamberlik 
dönemlerinde dar anlamı ile risalet görevi olmaksızın nübüvvet 

diye adlandırıldığını görmüş bulunuyoruz. Muhammed'in 
(S.A.) oniki imamı bulunduğu gibi, önceki altı veya beş büyük 
peygamberin de (Adem, Nuh, lbrahim, Musa, Davud, lsa) 
oniki imamı veya evliyası (vasiler, kendilerine vasiyet edilenler, 
manevi mirasçılar) vardı. Hazret-i Mesih'in oniki imamı 
doğrudan doğruya bizim "Oniki Havari" diye adlandırdığımız 

186 Yine kaynak verilmemiştir. 

138 



kimseler değildir. Son Peygamber (S.A.) görevlendirilinceye 
kadar vahyin tebliğini insanlara aktarma görevini yüklenen 
oniki kişi lsa'nın vasileridir.187 Muhammed (S.A.) nasıl mutlak 
nübüvvetin mazharı olarak son peygamber, nübüvvetin mührü 
oldu ise, aynı şekilde onun vasisi olan birinci imam da mutlak 
velayetin mazharı ve mührü olmuştur. Velayetin nispi ve kısmi 
tezahürleri Şit ile başlamıştır. ŞU, Adem Peygamber'in oğlu 
ve vasisidir, imamıdır. Bu vasiler de, halen gaaip bulunan oniki 
imam Mehdi ile son bulacak, nübüvvetin nihai döneminin 
sonunda bu zat, kısmi ve nispi velayetin mührü olacaktır. 
(Mutlak velayet Emir-ul-Mü'minin Ali'de tezahür etmiştir­
H.H.) Her bir velinin velayet mührü olan, birinci İmam Ali 
karşısındaki durumu ve onunla ilişkisi; herbir nebinin 

hatim-ul-enbiya ile ilişkisi gibidir. Böylece peygamberlik 
silsilesinin manevi yorumu ve anlamı demek olan silsilenin, 
velayet silsilesinden ayrılmaz olduğunu görürüz. Bu velayet 
silsilesi ile peygamberliğin kökenine, başlangıcına ve gerçek 
anlamına "çıkış" mümkün olabilmektedir. 

5. Bu kutsal tarih bütünü mükemmel bir uyum içindedir. 
Oniki imamın temsil ettikleri imamet-i Muhammediyye, semavi 
(vahyi) dinlerin batınını da temsil etmekte, lslam'ın batın 
cephesi olarak Şiilik bütün bu dinlerin batın yönünü kemale 
erdirmekte, tamamlamaktadır. Teşri'i nübüvvet kapısı kapanmış 
ise de velayet kapısı kıyamete değin açık kalacaktır. 

Bu konunun nasıl kök saldığ,ı ve yerleştiğini kavramak 
mümkündür. Kök ve kökenlerinden uzaklaştırılmak isten­
diğinde de teşhis edilebilir, yine tanınabilir. Böylece, lbni 
Arabi'nin tasavvufi ilhahi felsefesi (2. bölümde ele alınacaktır) 
onda kendi öz mallarım bulan Şii hakimler tarafından kabul 
edilip benimsenmesine rağmen, başlıca önemi olan bir noktada 
tartışmalar doğurmuştur. lbni Arabi'nin Haydar Amoli, Kemal 

187 Burada da rivayetin "Masum"dan gelip gelmediğini tespit edemedim. 

139 



Kaşani, Sa'in Torkeh Ispahani gibi Şii takipçilerinin bu noktada 
lbni Arabi'nin görüşlerini kabul etmeleri imkansız idi. lbni 
Arabi mutlak ve genel velayetin halimi, mührü oluş sıfatını 
imamdan lsa'ya aktarır. Bir yandan da belki Velayet-i Mu­
hammediyye'nin hatimi olma sıfatını da bizzat kendisine izafe 
eder. Bu nokta üzerinde burada uzun boylu durmaya yer 
olmasa bile, bu düşüncenin yukarıda tasvir edilen şemayı nasıl 
bozduğunu ve uyumsuzluk doğurduğunu görmek müm­
kündür. Velayet halkası, nübüvvet halkasının tamamlanmasını 
gerektirir (Şu halde Hazret-i Mesih, mutlak velayetin halimi 
olamaz-H.H.).188 Şii şarihler lbni Arabi'nin bu düşünceye niçin 
yöneldiğinin açıklanmasını yapamamışlardır. Yalnız lbni 
Arabi'nin bu düşüncesi herhalde imamet öğretisi ile belirli 
bir anlamda mesih öğretisi arasında benzer görevler bulun­
duğunu gösterir. Ancak Mehdi zuhurunu beklemek, imama 
muntazır olmak; Şii bilincinin manevi özü demektir ve buna 
göre de velayet mührü ancak imamet-i Muhammediyye çer­
çevesinde birinci ve onikinci imamın şahıslarında bulunabilir, 
çünkü imamet-i Muhammediyye ebedi nübüvvet hakıykatinin 
batınının tecellisi demektir. 

7. Gaaip İmam ve Mead (Eschatologie, 
Kıyamet ve Ahiret Öğretisi) 

1. Bu konu, imamet öğretisi ile imamet tarihinin sonuç 
noktası olup vahy temeline dayanan bir felsefe için en çok 

188 Dr. Mübeşşirt'nin notu: tbni Arabt'nin eserlerinde çok çelişkiler ve şeriate 
aykınlıklar vardır. Özellikle 'Fütuhııt-ı Mekkiye' adlı. eserinde bunlara çok 
rastlanır. Feyz'in deyişi ile baştan aşağı çelişkidir. Feyz: Molla Muhsin Feyz-i 
Kaşanı olacaktır. Molla Sadra'dan ders almış lıakimlerdendir. lbni Arabi 
mevzu'una burada girmek istemiyorum. Doğru söylediğini alıp yanlış söylediğini 
bırakmak en doğrusudur ve demek ki "doğru"nun kıstası yine "sakaleyn"in 
tasdiki ile bulunınalıdır. lbni Arabi'nin velayetin hatiıni oluşu ise, bizzat söylemiş 
olsun olmasın, kuruntudan ibarettir. 

140 



üzerinde durulan bir konudur. önce birçok imam imam-ı gaaip 
sayılmak istenmiştir, ancak nihai olarak onikinci imamın 
şahsında bu sıfatın bulunması gerekmekte idi. Bu konuda 
Farsça ve Arapça'da önemli sayıda inceleme ve yayın vardır. 
(Saffar-i Kummi kaynakları toplamıştır vefatı: 290/902). Bu 
zat onikinci imama tanıklık edenlerdendir. Kuleynt ve öğrencisi 
Numani de IV./X . yüzyılda bu konuda yazanlardandır. lbni 
Babvehy de çağdaş bir tanıktan Hasan lbni Nokteb'den bilgi 
almaktadır (vefatı: 381/991). Şeyh Müfid (vefatı: 413/1022); 

Muhammed lbni Hasen-i Tusi (vefatı: 460/1068). Bu konuda 
başlıca rivayetler Meclisi'nin külliyatının XIII . cildinde top­
lanmıştır. Günümüzde de lran'da bu konuda sık sık kitap 
yayınlanmaktadır.1lzam-un-Niisıb (Şeyh Ali Yezdi'den), El­
Kitab-ul-Abkariyy (Allame Nihavendi'den) örnek verilebilir. 
Bütün bunlardan yalnızca birkaç sayfa Fransızca'ya çevrilmiştir. 
Şii arifleri ve irfanının bu konuda daha önce de değinilen ana 
düşüncesi şudur: Hatim-ul-enbiya (peygamberlik mührü) 
(S.A.) ile Peygamberlik Dairesi son bulmuştur. Sürmekte olan 
Velayet Dairesi'nin mührü ise ikilidir: Her iki mühür de ima­
met-i Muhammediyye'de olup umumi velayetin mühürü birinci 
imamda, Velayet-i Muhammediyye'nin, önceki dinlerin 
batınlarının da hatmi olan velayetin mührü de onikinci 
imamdadır. lran Şii tasavvufunun üstadlarından olan Aziz-i 
Nesefi (Vll./Xlll . yüzyıl), Saduddin-i Hamevi'nin öğrencisi 
şöyle der: 

"Önce gelen binlerce nebi nübüvvetin tecellisine katıldılar 
ve Muhammed (S.A.) ile bu son buldu. Şimdi velayet, manevi 
irşad ve hatmi hakıykatlerin açıklanması devridir. lmdi, 
şahsında velayet tecelli eden Tanrı eri; veliyyul-asr; sahib­
uz-zamandır (onikinci imam-H.H.). 

Sahib-uz-zaman terimi, gaaip imam için başvurulan 
karakteristik bir ifadedir. "Gözlerden, duyulardan gizli olan 
imam, şi'asının gönlünde hazırdır". Bu ifade, hem feylesof 

141 



düşüncesine, hem de sofu ve zahit Şii'nin duygularına 

uygun düşmektidir. Sahih-uz-zaman, Onbirinci İmam Ha­
sen-i Askeri'nin ve Bizans Prensesi Nergis'in (Nercis) 
oğulları idi. Sahih-uz-zaman olarak adlandırıldığı gibi, 
beklenen imam (imam-ı muntazar), Mehdi (Daha önce de 

değinildiği gibi, Şii Mehdi telakkisi Sünni telakkiden esaslı 

bir şekilde ayrılmaktadır), Kaaim-ul-Kıyamet diye de ad­

landırılır. Onikinci imamın doğumu ve gaybetine ilişkin 
menkıbeler, simgeler ile doludur. Hemen söyleyelim ki tarihi 
tenkıyd burada yolunu bulamaz. Burada kutsal tarih diye 
adlandırdığımız başka bir alan sözkonusudur. Burada 

özellikle fenomenolog (phenomenologue) olarak davranmak 

gerekir. Şii bilincinin niyetleri keşfedilmeli, bu konuda 

başlangıçtan beri bizzat kendisine nasıl göründüğü sap­
tanmaya çalışılmalıdır. 

2. Onbirinci lmam Hasen-i Askeri, Abbasi zabıtasınca Sa.mıra 
Ordugahı'nda aşağı yukan tutuklu olarak yaşamışur (Bağdad'm 

kuzeyinde ve birkaç yüz kilometre mesafede). Samıra'da 28 

yaşında vefat etmiştir. (260/873) Aynı gün beş -veya biraz daha 

fazla- yaşında bulunan küçük oğlu da gaaip oluyor ve "Gay­

bet-i Sugra" dönemi başlıyordu. Bu eşzamanlık, imamın vefatı 
ile son imamın gaaip oluşunun eşzamanlı oluşu, mistik dü­
şünce için zengin anlamlar taşıyordu. lmam Hasen-i Askeri, 
kendi bağlılarına manevi ödevlerinin simgesi gibi görün­

mektedir. O bu dünyayı terk ettiği andan itibaren ruhunun 

çocuğu da görünmez olmuştur. Şi'asınm ruhlarının da bu 
çocuğun zuhuru, tekrar hazır olması ve gaaipliğe son vermesi 
ümidini doğurup beslemeleri gerekir. 

Onikinici imamın "gaybet"i iki aşamada gerçekleşmiştir. 
Gaybet-i Sugra (küçük kayıplık) yetmiş yıl sürmüş, bu yetmiş 

yıllık küçük kayıplık süresi içinde gaaip imamın dört naibi 

veya temsilcisi olmuştur. Bu naipler vasıtası ile şi'ası, ona bağlı 
olanlar imam ile haberleşebiliyordu. Onlardan dördüncüsü 

142 



olan Ali Sammarri'ye 189 gönderdiği bir yazılı buyrukta (tevki') 

artık onun yerine bir halef seçilemeyeceğini, çünkü artık 
Gaybet-i Kübra döneminin (la Grande Occultation) başladığını 

bildirdi. Son naibin (vefatı: 330/942) son sözleri şu oldu: 
"Bundan böyle emr ancak Allah'ındır". 

Bundan böyle onikinci imamın gizli tarihi başlar. Şüphesiz 

bu söylediklerimiz bizim "maddi olayların tarihiliği" diye 

adlandırdığımız türden bir temele dayanmazlar. Bununla 

beraber imamın bu gizli tarihi de on asırdan fazladır. Şii bi­
lincine egemendir. Aynı zamanda bu tarih, bu bilincin de 
tarihidir. İmamın son tevki'i şi'a bilincinin her türlü sahte, 

düzmece zuhur hareketlerine ve onun zuhurunu bekleme 

ümidine son verme amacına yönelik her türlü iddiaya karşı 

uyarmaktadır. (Babilik ve Bahailik hareketlerinin dramı bu 
olmuştur). 190 Gaaip imam zuhur gününe kadar ancak rüyada 

189 Dr. Mübeşşin'nin Farsça çeviride Sahib-uz-Zaman'ın naipleri hakkındaki izahau 
şöyledir. Naiplerin sayısında ihtilaf vardır. Seyyid İbni T avus "Rebi'-uş-Şi'a" adlı 
eserinde sekiz kişiyi, Şeyh Tust onüç kişiyi muhtelif yerlerde naip olarak zikret­
mişlerdir. Ancak, dört kişinin vekil olduklan Şiilen:e tanınmış ve bilinmiştir. Birincisi 
Ösman İbni Said'dir. İkinci Muhammed İbni Osman'dır. Üçüncüsü Huseyn İbni 
Ruh, dördüncüsü Aliyy lbni Muhammed-i Sanıarri'dir. Bunlardan herbiri muhtelif 
şehirlerde temsilcilik yapmışlardır (Bihar-ul-envar, C. 51, s. 362). Osman İbni Said 
İmam Hasen-i Asken'nin güvenilir dostlarındandır. Makruıni ve Bu Ali onun 
lmam-ı Hadrnin de vekili olduğunu yazarlar (Rical-i BılAlr s. 200; Ricill-i Mamkdani, 

C. il, s. 245). Muhammed lbni Osman onun oğlu ve babası gibi, Sahib-uz-Zaman'ın 
vekilidir. İmam, bu zaun güvenilirliğini bir tevkide belirtilmiştir (Bihilr-ul-Envilr, 
C. 51, s. 349, Ricill-i Mamkdanr, C. m, Menhec-ul-MaJulal, s. 305). Muhammed İbni 
Osman 50 yıl niyabet etmiş ve hicri 304'te vefat euniştir (M. 9161917). Huseyn İbni 
Ruh İmam-ı Zaman'm üçüncü naibidir. Çağdaşlan içinde en bilgilisi idi. Meclist'nin 
Bilıar-ul-Envıir'da yazdığına göre Muhammed lbni Osman'ın rahatsızlığı artnğuıda 
dostlanndan ileri gelenlerini çağırdı ve kendi yerine Huseyn İbni Ruh'un imam 
naibi olduğunu bildirdi (Bihar-ul-Envilr, C. 51, s. 355). Huseyn İbni Ruh 326 yılı 
şabanında vefat etti (Rical-i Mamkilani, s. 200). Şeyh Ebul-Hasen Aliyy İbni Mu­
hammed-i Samarii lmam-ı Zaman'm dördüncü naibidir. lbni Tavüs onun 
lmam-ı HadiveAskenye de hizmet etmiş olduğunu yazmaktadır (Sahib-uz-Zaman'ın 
seferleri konusunda yine bkz. Gölpınarh, Tarih Boyunca lslilın Mezhepleri ve Şiilik, 

İstanbul, 1979,s. 528 vd.). 

190 Daha sonra emperyalizm ve siyonizmin hizmetinde batıl ve sahte bir din haline 

143 



görülebilir veya "müşahede" niteliği taşıyan olaylar çerçe­

vesinde münferit olarak bazı kişilere göründüğü olur. (Bu 
1 

konuda birçok menkıbe vardır.) Bu sebeple de bu görme 
olaylan "Gaybet devri"ni etkilemezler ve "nesnel" tarih alanına 
girmezler. İmamet bütün gerçek vahylerin batını demek ol­
duğuna göre imamın da aynı anda geçmiş ve gelecekteki 

mevcut olması gerekir. Doğmuş bulunması gerekmektedir. 

Felsefi düşünce bu gaybetin ve intizar edilen zuhurun anlamı 
üzerinde ve özellikle Şeyhi Okulu çerçevesinde, günümüze 
değin durmuştur. 

3. Gaaip imam düşüncesi Şeyhi Okulu üstadlarını bu gö­
rünmez varoluşun anlam ve biçimi üzerinde daha derin dü­

şünmeye yöneltmiştir. Burada da imgesel evren (mundus 
imaginalis, eılem-ul-mised) esaslı bir görev yüklenmektedir. 

imamı semavi Hurkalya Arzı'nda (mani dinindeki lş-ık Arzı, 
Terra Lucida)191 görmek, onu gerçekte bulunduğu yerde 
görmek demektir: Aynı zamanda somut ve duyullarüstü olan 
bir evrende ve böylesine bir evrenin algılanmasına özgü uzuv 

ve görmektir. Bu, Şeyhilik akımının meydana getirdiği, gaybetin 
bir tür phenomenologiesidir. Onikinci imam gibi bir sima 
maddi tarihselcilik kanunlarına göre ne zuhur192 edebilir ne 
de kaybolabilir. Bu doğaüstü bir varlık olup, belirli bir Hı­
ristiyanlık anlayışı içinde saf bir "Caro Spiritualis Christi" 
düşüncesinin karşıladığı derin ve içten özlem ve dilekleri dile 

getirmektedir.193 imamın, onlara görünebilip görünemeyeceği 

gelen Bahailik, önce Sahib-uz-Zaman'dan haber getirdiğini iddia eden bir akıl 
hastasının "Babilik" hareketinden doğmuştur. 

191 Maalesef Şeyhilik'te de böyle garip yorumlar vardır. Şeyhilik akımı da lmarniyye'yi 
temsil edemez (Bu konuda bkz. Gölpmarlı, Şitlik, İstanbul, 1979, s. 542 vd.). 

192 işte gerçekler örtücıl hayali kuramlar, sonunda Bektaşi fıkrasındaki "yok di­
yeceksin amma dilin varmıyor!" durumu ile sonuçlanır. Oysa onikinci imamın 
gaybeti Hazreti lsa'nmki gibi dahi olmayıp o bu dılnyada gözlerden gizlidir. 

193 "Cara" Latince'de "et" demektir. Kilisedeki ayinlerde ekmek Hazreti lsa'nın 
bedenini temsil eder. Ne var ki buradaki teşbih de yerinde değildir. lmamiyye'de 

144 



hususunda varacağı yargı bizzat bu insanlara bağlıdır. lmamın 
zuhuru onların kendilerini yenilemelerinin anlamı ve nihai 
olarak gaybet ve zuhurun Şiilik düşüncesi içindeki anlamıdır. 
Kendilerini bizzat imamdan perdelemiş olanlar, kendilerini 
imamı göremeyecek duruma getirmiş olanlar, insanlardır. llahi 
mazharları algılama uzuvlarını kendileri yitirmiş veya f eke 
uğratmışlardır. İmamların irfan öğretilerindeki "gönül ile 
bilme" yetenekleri yoktur. Şu halde insanlar imamı tanıyıp 
bilmeye ehil duruma gelmedikçe gaaip imamın zuhurundan 
söz etmenin de hiçbir anlamı yoktur. Zuhur apansız vuku­
bulabilecek bir olay değildir. Mü'min Şiilerin bilincinde günden 
güne oluşacak bir şeydir. Dış kurallara bağlı kalan lslam'da 
kınanan hareketsizlik böylece batını akım ile bertaraf edil­
mekte, bu akıma bağlı olanlar Velayet Dairesi'nin yüceltici 
hareketine kapılmaktadırlar. 

Ünlü bir hadisinde Peygamber (S.A.) şöyle buyurmuştur: 
"Kıyamete bir gün bile kalmış olsa, Allah bu günü uzatır, 

ta ki soyumdan benim adımı ve benim künyemi taşıyan birisi 
zuhur etsin, zulüm ve cevr ile dolmuş bulunan dünyayı adalet 

ve hu�ur ile doldursun. "194 

Bu uzatılan gün gaybet zamanıdır ve bu açık tebliğ Şii bi­
lincinin her kesimini her çağda yaygın biçimde etkilemiştir. 
Maneviyyat ehli, imamın zuhuru ile bütün vahylerin batın 
anlamlarının belireceği ve açıklanacağı idrakine varmışlardır. 
bu da insan nesline birliğini bulma imkanını sağlayan te'vilin 

zaferidir. Gaybet devri boyunca da vahdet halinde bir ümmet 
oluşun sırra bu hatmi yönde varolacaktır. Bu sebeple büyük 
İranlı Şii mutasavvıf Saduddin-i Hamevi (Vll./XIII. yüzyıl) 

"lsa'nın manevi bedeni"ni simgeleyen şeylere benzeyen bir "İmamın manevi 
bedeni" simgesi yoktur. lmam yeryüzündedir. Zuhur gününe kadar gözlerden 
gizlidir. 

194 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri Tirmizi ve Ebu Davud'dan naklen Arapça metni 
ile zikretmektedir. 

145 



şöyle diyordu: 
''Gaaip imam, tevhid sırlarını sandallarının bağına kadar 

idrake liyakat ve ehliyet kazanılmadıkça zuhur etmez." Bu, 
tevhidin, ilahi tekliğin hatmi anlamının bilinmesi demektir. 
Bu sır açıkça odur, muntazar imamdır, insan-ı kamildir. 
"Çünkü her şeyi dillendiren odur ve canlanan her şey manevi 
aleme bir kapı olur." İmamın gelecekteki zuhuru şu halde 
insanların gönüllerinde bir değişim olmasına bağlıdır, bu 
zuhura iman edenler de bu zuhurun şartlarım hazırlamak­
tadırlar, zuhur onların imamlarına ve derecesine bağlıdır. Bu 
noktadan cevan-merd, manevi şövalye (füttüvvet -H.H.) ahlakı 
kaynaklanır ve bu düşünce bütün Şii "ethosu"na yaygındır, 
kötümser yönündeki paradoksa da yansır. Bu paradoks bizzat 
ümitsizliğinin ümidi desteklemesinde ve doğrulamasındadır, 
çünkü görüş ufku tarih öncesini kapsamaktadır. Ruhların 
önceden varoluşu ve bu "kıyamet", eşyanın değişimi ve dö­
nüşümü; bütün bunların haberi eski Zerdüşti lran'ın ahlak 
felsefesini belirlemekte idi. 

Buraya kadar görmüş oluyoruz ki, "Gaybet-i Kübra" dönemi, 
kendini bildirmeyen ve tanıtmayan (incognito) bir ilahi huzur 
(presence divine) dönemidir. Böyle olduğu için bir de "nesne" 
(objet), bir "şey" olmaz ve maneviyyatın toplumsallaştınlmasına 
engel olur. Yine bu sebeple hatmi ve mistik mertebe sahipleri 
de açıkça bilinmeden kalırlar (nuceba ve nukeba!necib ve na­

kıybler, maneviyyat ehli asil ve görevli kişiler/evtad ve abdal). 
Bu zatların varlığı tasavvufta da bilinir ve kabul edilir. Fakat 
asla unutulmamalıdır ki, bu düşünce ve tarihi, Şiilik'in velayet 

düşüncesine bağlıdır. Çünkü bu manevi mertebeler sıralanması 
sonuda "Kutbul-aktab" olan imama bağlanırlar, imamın neşe, 
köken olarak göründüğü nübüvvetin hatmi cephesine iliş­
kindirler. Bu mertebelerdeki zatlara verilen adlar bile dördüncü 
ve altıncı imamların konuşmalarında ve birinci imamın Kumeyl 
ile konuşmasında kullandığı terimlere dayandığı gibi, yine bu 

146 



son konuşmada imam, ilahi hakimlerin çağdan çağa artlarda 
gelip birbirine halef olacaklarını ve çok defa halk kütlesi, 
avam-ı nass tarafından bilinmez kalacaklarını bildirir.195 

Buna sonralan "silsilet-ul-irfdn" (la succession de la gnose, 
irfan dizisi) adı verilecektir. Bu kimseler, Adem'in oğlu Şit'ten 
oniki imama kadar imam ve hidayet rehberlerini tanıyan, kabul 
eden kimselerdir ve ebedi nübüvvetin batınına irşad edil­
mişlerdir. Fakat varlıklarının hakıykatleri cebr ve zulmün 
hüküm sürdüğü görünen alemde ortaya çıkmaz. Saf anlamı 
ile ruhani bir topluluk (Ecclesia spiritualis) oluştururlar, 
yalnızca Allah tarafından bilinirler ve tanınırlar.196 

4. Bilindiği gibi, Peygamber Muhammed'de (S.A.) Mani gibi, 
"Paraclet" sayılmış idi.197 Fakat nübüvvet mührü (hatim) ile 
velayet mührü (hatim) arasındaki benzerlik dolayısı ile imamet 
öğretisi Paraclet'in ileride geleceği düşüncesindedir. Birçok 

· Şii yazar, (Bu arada Kemal kaşanı ve Haydar-i Amoli) açıkça 
Paraclet ile onikinci imamı, özdeşleştirir, aynı sayarlar. Onlar, 
Yuhanna lncili'ne atıf yaparak, orada geleceği bildirilen Pa­
raclet'in, imam-ı muntazar (beklenen imam, onikinci imam) 
olduğunu söylerler. Çünkü imamın gelişi ilahi vahylerin öz 
manevi anlamlarının hüküm sürmesine yol açacaktır, ebedi 
velayet demek olan gerçek din uygulanacaktır. 

Bu sebepledir ki imamın egemenlik dönemi büyük kıya­
metten önce gelecektir (Kıyamet-ul-kıyamet). Şems-i Lahi­
ci'nin dediği gibi, ölülerin ba's edilmesi, diritilmesi, varlıkların 

195 Nehc-ul-Beldge'de yer alan bu beyanların Türkçesi için Gölpınarlı Nchc-ul-Beldgc 
çevirisi, 4. bölüm, s.414/415'e bakınız (Burada Emir-ul Mü'minin imamlardan 
ve gaybet döneminden bahis buyunnaktadır). 

196 Herhalde "gaybet" zamanında Sahib-uz-Zaman'a tıibi olan gayb erleri (Ric1il­
ul-gayb) kasdedilmektedir. Burada lmamiyye görüşü ile bazı ariflerin görüşü 
gerçekten birleşebilir. 

197 Paraclet (Paraklet); YunancaAhmed'in karşılığıdır. Yuhanııa (Johannes) lncili'nin 
ondön, onbeş ve onaltıncı bablannda Hazreti Mesih, Paraclet'i müjdeler. Hıris­
tiyanlar Paraklct'i farklı şekilde yorumlayarak bu müjdeyi önmeye çalışırlar. 

147 



varedilişi gayesinin ve sonucunun tahakkukudur, gerçek­

leşmesine imkan veren şartıdır. Yazarlarımız felsefi bakımdan 
dünyanın yok olmasının mümkün ve anlaşılabilir bir ihtimal 
olduğunu bildiklerinden, imamet öğretileri bu bütün bütüne 
yok oluş ihtimaline bir karşı çıkışı ifade etmektedir. lran'ın 

ahiret ve mead öğretisi lslam'dan önce ve sonra sabit kalmış, 

cleğişmemiştir. Bu açıdan Şii öğretisi, Şii "eschatologie"sine 

"kaaim"in siması hakimdir. Kaaim imamın yanında da yoldaşları 
vardır. Zerdüşti ahiret ve mead öğretisinde de198 (eschatolo­
giesinde) Saoshyant siması (figürü) ve yoldaşları hakimdir. Ferdi 
göç, çıkış (l'exode individuel, ölüm) demek olan "küçük kıyamet 
düşüncesini yeni devrenin (Aion) başlaması demek olan büyük 
kıyamet düşüncesinden ayırmaz.199 

Şii düşünürlerinin "imam-ı muntazar" ile Paraclet'i öz­
deşleştirdiklerini görmüş bulunuyoruz. Bu özdeşleştirme, Şiilik 
ile Batı'da XIII. yüzyılınJaochimitelerinden beri günümüze 
değin süregelen ve Paraclet düşüncenin yön verdiği ve 
Ruh-ul-Kudüs'ü (Esprit-Saint) gözönünde tutarak düşünme 
ve eser vermeye yönelten felsefi düşüncelerin bütünü arasında 

198 Bu öğretinin temel ilkelerinin dar anlamı ile "Şia"dan değil, Kur'an-ı Kerim'den 
kaynaklandığı unutulmamalıdır. lslam'dan önceki ahiret öğretisinin ana hadan 
ile lslAm'da da doğrulanışı, lslam'ın Zerdüştilik'ten iktibasda bulunduğunu veya 
lmamiyye Mezhebi'nin Zerdüştilik'ten etkilendiğini göstermez. Kur'an-ı Kerim 
ve Resül-i Ekrem (S.A.) Zerdüşt dini mensuplarını da kitab ehli saydığına göre, 
bu dinin de esasında muvahid olmakla birlikte sonradan Hıristiyanlık gibi 
bozulduğunu gösterir. Ehrimen ve Hürmüz gerçek Zerdüştilik'te şer ve hayır 
ilahları değil, lblis ve Ruh-ul-Kudüs demektirler. Bunların üzerinde tek ilah 
(Allah) vardır (Bundan sonraki nota da bakınız). 

199 Daha önce de değindiğimiz gibi, Res0.1-i Ekrem'in (S.A.) Kur'an-ı Kerim'in işaretine 
uygun buyruğundan anlaşılacağı üzere, Zerdüştiler de ehl-i kitabdırlar. Ehrimen 
ve Hürmüz iki ayrı tanrı, şer ve hayır tanrısı değildir, Ehrimen en büyük şeytanı, 
özel adı ile lblis'i, Luzifer'i karşılar. HıirınüZ ise en büyük melek, Ruh-ul-Kudüs'dür. 
Bu "mahluklar"ın üzerinde her şeye kaadir tek tanrı vardır. Böyle olunca da 
Zerdüştilerin bekleyişleri Şiilik'i etkilemiş değildir. Zerdüştilerde de, Musevi ve 
Hıristiyanlarda da mevcut olan ve temelde hakk olan bekleyiş, lslAm'da da teyid 
edilmiştir. Sünni mezhep mensuplarında da Mehdi inancı vardır. 

148 



etkileyici ve çarpıcı bir yöndeşliğe yol açmıştır. Görmezlikten 
gelinmezse bu olgunun büyük sonuçlan olabilir. Belirttiğimiz 
gibi, temel düşünce şudur: lmam-ı muntazar (beklenen imam) 
yeni bir kitap, yeni bir şeriat getirmeyecektir. Ancak, bütün 
vahylerin batın anlamını açacaktır. Çünkü bizzat kendisi in­

san-ı luımil (homme integral, anthropos teleios) olarak ebedi 
nübüvvetin hakıykatinin ha.tınıdır. lmam-ı muntazarın zu­
hurunun anlamı, bütün beşeriyete hitab eden vahy gibidir. 
İnsanın maneviyyatmda yaşayan batınını zuhura çıkartır. Bu 
da sonuç olarak insanın yüklendiği ilahi sırrın, Kur'an-ı 
Kerim'in 33. suresinin 72. ayetine göre göklerin, yerin ve 
dağların yüklemeyi reddettikleri emanet yükünün vahyi, 
açıklanması demektir (Yukarıda, A, 2). Gördük ki başlangıçtan, 
imamların öğretişlerinden beri, imamet öğreti ve telakkisi bu 
ayeti kendi özel sırrı, velayet sırrı olarak yorumlamış ve böyle 
anlamıştır. tlahi sır ile insani sır, anthroposun, Hakıykat-i 
Muhammediyye'nin sırrı aynıdır, tek ve aynı sırdır. 

Bu kısa taslak bu ilk ve son konu üzeride burada son bu­
labilir. burada ancak Oniki imam Şiiliği düşüncesi çerçevesinde 
kalan belirli sayıda görüşlerin gözönünde tutulması mümkün 
olabilmiştir. Bir semavi din, vahy temeline dayanan din olarak 
lslam'ın temel ilkelerinden çıkan bu felsefenin, özünde yine 
vahy temeline dayanan bir "semavi" felsefe olduğunu gös­
termeye bu görüşler yetebilecektir. Şii düşüncesi hakkında 
bir inceleme lsmaililik'i ve Ismaili irfanını incelemeksizin 
kalırsa eksik bırakılmış demek olacağından, şimdi ismaili 
düşüncesine geçebiliriz. 200 

200 Corbin'in İmamiyye mezhebi "felsefesi" hakkında buraya kadar söyledikleri, 
bütünü ile iyi niyetli ve yer yer çok isabetli hükümler içermesine rağmen, 
özellikle "imam" telakkisi ve "rü'yet" konusunda yetkili kaynaklardan değil 
de tasavvuf ehlinden naklettiği sözlerle yanlış anlamalara sebep olabilecek 
niteliktedir. Şu halde daha mükemmel bir telif veya tercümeye ihtiyaç; bu 
sayfalarla bertaraf edilmiş olmaktan uzaktır. 

149 



B. lsmailtlik 

1. Birkaç on yıl önce bu bölümün yazılması çok güç olabilirdi. 
lsmaililik'in gerçek yüzü, "Alamüt" çağrışımları dolayısı ile 
dehşetli bir "kara roman" örtüsü altında kaybolmakta idi. 

Şiilik'in iki ana dallan olan lsna-Aşeriyye ve yedi imam kabul 

eden lsmailiyye arasındaki ayrılık her ikisinin de büyük siması 
olan altıncı imam Ca'fer-i Sadık'ın göçüşü ile ortaya çıktı (H. 
148/M. 765). Büyük oğlu imam lsmail201 vakitsiz olarak 
babasından önce vefat etmiş bulunuyordu. Şimdi imamet 
lsmail'in oğluna mı geçecekti? Yoksa lmam-ı Sadık, oğulla­
rından başka birisine imameti tevcih edebilir mi idi? Aslında 

kişiler üzerinde durur görünen bu sorunlar; daha derinden· 
gelen bir şeyin hükmü altında idiler: imametin; imamların 
dünyevi simalarının belirlediği aslında aşkın (müteal, trans­
cendante) bir yapı oluşu. Bu noktada Oniki İmam Şiileri ile 
yedi imam kabul eden Şiiler birbirinden ayrılmaktadırlar. 

Ismaililik'e ad veren genç imam lsmail'in çevresinde he­

yecanlı ve eğilimleri açısından "müfrit, aşın" olarak nite­

lendirebilecek olan bir bölük Şii toplanmış idi. Bunların aşın 
oluşları yukarıda ilkeleri ve öncüleri belirtilen Şii irfanından 
köktenci (cezri) sonuçlar çıkarmaları idi: imamet telakkile­
rinde "ilahi mazhar" kuramına yer vermeleri, her zahire bir 
iç hakıykatin, batının tekabül ettiğini kesinlikle kabul etmeleri, 

manevi kıyamete, şeriatın zahirinin terk edilip içyüzüne dö­
nülmesine önem vermeleri gibi. 202 

201 lmaının her oğlu imam olmayacağından, imam diyerek nitelendirme Oniki lmam 
mezhebi açısından doğru değildir. Nitekim Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri de 
bu noktaya değinmektedir. 

202 Bu cümleler dolayısı ile bir daha vurgulanmalıdır ki, Oniki lmam Şitliği "zahir"i 
reddetmeyen bir yoldur. Daha önceki bölümde Oniki lmam Şiiliği için verilen 

bazı bilgiler ise, zahirden uzaklaşan batınilik etkisi altında kalan mutasavvıf 
sözleridir, lmamiyye felsefesinin bütününü temsil edemezler, ancak söylenene 
izafe edilebilirler. 

150 



Daha sonra yeni bir biçime ve düzene sokulmuş (reforme) 

Alamüt Şiiliği'nde aynı ruh görülecektir. Bütün bu düşün­
celerin etrafında trajedi düğümlendi. Merkezde Ebul-Hattab'ın 
ve yoldaşlarının etkin siması görülmektedir. Bunlar lmam 
lsmail'in dostları idi. Bunlar hiç değilse zahiren, bu olaydan 

gönlü incinen lmam-ı Sadık tarafından reddedilmiş, Şii 

topluluğundan çıkarılmış idiler. 203 

2. 11.NIII. yüzyılın bu fikri kaynaşma ve mayalanma ha­
reketlerinden bize ancak az miktarda metin kalabilmiştir. Bu 
metinler lslam öncesi antik çağın irfanı (gnose) ile lsmaili irfanı 
arasındaki bağı sezmemize yeterlidirler. En eski metin 

"Umm-ul-Kitab" (kitabın anası, ana kitap, kitabın aslı �ar­

chetype du Livre), bize eski bir Farsça ile yazılmış olarak intikal 

etmiştir. Bu metin ister asıl metin olsun, ister Arapça asıl 
metnin bir çevirisi bulunsun, her halükarda sadık bir şekilde 
o sırada Şii irfanının biçimlendiği çevrelerde cari olan dü­
şünceleri yansıtmaktadır. Kitap beşinci lmam Muhammed­

i Bakır ( vefatı: 115/733) ile üç şakirdi (Ruşeniyiin, aydınlar, 

nurlular) arasında bir konuşma olarak kaleme alınmıştır. 

Başlangıcından itibaren de "Çocukluk lncilleri"ni (Evangiles 
de l'Enfance204 çok açık bir şekilde hatırlatmaktadır. (Böylece 

203 tsmaililer İmam-ı Sadık'ı imam kabul ettiklerine göre İmam Musa Kazım'ın 
imametini kabul etmek zorunda idiler. Böyle yapmayıp İmam-ı Sadık'a karşı 
çıkmaları, ona gönülden bağlı olmayıp siyasi emellerle Şii göründüklerinin 
delili idi. Böyle olunca da tmam-ı Sadık'ın onları "zahiren" değil, aynı zamanda 
da "b/ltınen" reddettiğini, onların inanç ve davranışlarından teberri ettiğini kabul 
etmek gerekir. Nitekim İmain-ı Sadık Ebul-Hattab'a uyanlardan gerçek şi'ayı 
sakındırmıştır (Bkz. Gölpınarlı, Şiilik, İstanbul, 1979, 430). Ebul-Hattab 
Muhammed İbni Ehi Zeyneb Mıklas El�Esedi adını taşıyan bu adam İmamiyye 
mezhebini halkın gözünde yanlış tanıtmak veya kendi emellerine hizmet etmesini 
sağlamak için başkaldıran ve gerçek Şiilerce reddedilen kimselerdendir. Abbasi 
yönetimine başkaldırmış ve başarısız kalmış, öldürülmüştür. Hakkında geniş 
bilgi için bkz. H. Halın, Die lslamische Gnosis, Artemis Verlag, Zurich, München, 
1982, s. 199 vd. 

204 "Umm-ul-Kitab" adı verilen bu kitap 1868'de Buhara Hanlığı ve 1876'da Fergana 
bölgesi Rus Çarlığı'nın nüfuzu altına girdikten sonra Pamir bölgesinin de Rus 

151 



imamet telakkisinin nasıl irfani bir Hıristiyanlık'a benzeye­

ceğini de göstermektedir.) Kitaba hakim olan diğer motifler 

de şunlardır: Harfler üzerine kurulmuş gizemli ilim (cifr)205 

etkisi altında kalması sonucunda, 1900-1918 yılında Ruslarca tanınmış, ilk 
nüshası 1900'de A. Polwzew adındaki bir Rus memuru tarafından St. Pe­
tesburg'a getirilmiştir. Daha sonra çeşitli yazma nüshalan ele geçirilen bu 
kitap üzerinde çalımalar yapılmıştır. Rus şarkiyatçısı lvanow'a göre bu kitap 
belki de il.Mil. yüzyılın ilk yansında ve "Hcıttabiye" fırkası içinde meydana 
gelmiştir. 1964'te Filippani-Roncani'nin ileri sürdüğü görüşe göre, bu kitapkta 
tslam dışı etkiler çoktur ve çeşitlidir. Her şeyden önce "Selman'ın Yedi Cengi" 
konusunda Mani dininin etkileri vardır. Kozmogoni (evrendoğum) öğretisi 
açısından da gnostik kabbalistik unsurlar taşır. Melek öğretisi açısından lrani 
ve Mazdeki etkiler görülür. Beşli dizi (Pentadisme, Pentadenordnung) açısından 
da budist metinlerini örnek almışa benzer. Daha sonra kitabı tercüme etmiş 
olan Filippani-Roncani'ye göre aslında lslam öncesi lran'dan gelen ve Mani 

, ile Mazdek dini kanşımı olan, Hind ve Babil "irfan"ından da etkilenen bu 
okul, Küfe "gulüvv" öğretisine erişmiş ve dışta lslami bir görünüm almıştır. 
Bu öğretinin "lsmailileşmesi" daha sonradır. Diğer yazarlara göre de Umm­
ul-Kitab'ın "gulat" ve özellikle Nusayri görüş ve eserleri ile yakın ilişkisi vardır. 
Şu halde bu kitabın budist metinleri örnek almış olması da gerekınez. Kitap 
en eski kısımlan ile de Küfe "gulüvv"ünün (müfrrt ve lslam dışı sözde­
Şiilik-H.H.) bir ürünüdür. Sonradan da birçok elden geçtiği, lsmaililer ta­
rafından tarafından tekrar yazıldığı anlaşılmaktadır (Bkz. H. Halm, die Islaisehe 
Gnosis, Züriclı/München, 1982, s. 133 vd.). "Çocukluk İncilleri" 1sa'nın (A.S.) 
çocukluk çağını anlatan, fakat bunlar kadar güvenilmez saydığı metinlerdir 
(Bkz. Reclams Bibellexikon, Stutgarı, 1978, "Kindheit Jesu" maddesi). 
"Umm-ul-Kitilb" gibi eski batıl dinlerin kalıntılannı lslam'a aktarmaya çalışan 
şeytani kitaplarla Şii irfanının hiçbir ilişkisi olmadığını, 1mamiyye mezhebine 
mensup mü'minlerin bu gibi muzahrefattan haberleri bile bulunmadığını 
burada belirtmek gerekir. 

205 Kur'an-ı Kerim'de "cifr" ilminden bahis yoktur. Harflere anlam vermek ve sonuç 
çıkarmak, "şifre"nin anahtan kime verilmişse ona ait olmalıdır. Kur'an-ı Kerim'de 
bazı surelerin başındaki elif-lam-mim ve diğer harflerin anlamında olduğu gibi. 
Bu husus her naelh'in elde edebileceği ilim ve fenler anlamında değildir, büyü, 
kehanet vs. anlamında bir "gizli ilim" olarak cifr; diğerleri gibi batıldır: Ancak 
Kur'an-ı Kerim'deki bu harflerin anlamı vardır ki bunun ilmi de sadece ehline 
verilmiştir. Kur'an-ı Kerim harflerinden anlam çıkarmak da böyledir. 
Kur'an-ı Kerim'in batınına yol bulmak için olsun, meşru olmayan bir amaçla, 
kehanet için olsun; kendisine bu ilimden pay verilmemiş kişiler, "cifr" ile 
uğraşarak şeytan tuzağına düşmemelidir. "Cifr" kelimesi ile "chiffre" "sıfır" 
"zıffer" gibi kelimeler arasında ilişki olmalıdır. Usul-i Kafi'de lmam-ı Sadık'tan 
gelen "cifr" hakkındaki rivayetler, bazılannın sandıklan gibi bu ilmin Batı'da 
da boş yere uğraşılan "gizli ilimler" kabilinden batıl bir ilim olmadığını açıkça 

152 



-bu ilim özellikle Arif Markos (Marc le Gnostique) Okulu'nca 
da ele alınmış idi-206 Beşli grupları, belli bir evren anlayışına, 

gösterir. "Cifr", Resül-i Ekrem'in (S.A.) imamet alamet ve emaneti olarak 
Emir-ul-Mü'minin'e verdiği ve her imamdan sonrakine aktarılan yazılı bir 
metindir. İçindeki bilgiler de Kur'an-ı Kerim tefsiri mahiyetindedir, yoksa haşa 
şeytani kehanet ile hiçbir ilişiği yoktur. Yazık ki bazı gafiller bu ilmi "kisbi" 
saymakta, dünya ve ahiretlerini heba etmektedirler. Hafız'ın dilinden bunlara 
öğüt verelim: Ankaa şikar-i kesne-şeved dam baz-çini (Anka kuşu avlanamaz, 
tuzağını toparla!) Bulanık olınayan kaynaktan alınmadıkça -ki bu hususta avama 
bilgi verilmemiştir- kimse "cifr" bilgisine sahip olduğunu kısmen dahi ileri 
süremez. İmamların bahsettiği "cifr", deri üzerine yazılan ve Resül-i Ekrem'den 
(SA.) gelen bazı "hadisler" olduğu için "cifr" olarak adlandınlır, yoksa rakamlarla 
ve ebcedle oynama ile ilgisi yotur. Bau'da da bizdeki temelsiz "cifr" inancının 
mukabili "chiffre"dir. Batı'da aşağı yukarı XVIII. yüzyıldan beri rakamları şifre 
olarak ve harfler yerine kullanmak ve bunlardan sonuçlar çıkarmak gibi garip 
sapla�tılara düşenler vardır. l 493'te lsviçre'de (Einsiedeln) doğan ve 1541 'de 
Salzburg'da ölenAureolus Theophrastus Bombası von Hohenheim (Paracelsus); 
"Tıbbın Luther'i" tanınmakta idi. Kilise Hıristiyanlık anlayışına uymayan görüşleri 
yüzünden ömrünün son oniki yılım Şeıns-i Tebrizi gibi oradan oraya göç eunekle 
geçirmiştir. Bu zat, tabiatın insanlara işaretlerle konuştuğu, sayılarla ilhamda 
bulunduğu gibi gerçek yönü de olan bir kanıda idi. Tıbbi görüşler XVIII. yüzyılda 
Türkiye'de çok revaç bulmuştur (Bu konuda bkz. Adıvar/KazancıgiVTekeli: 
Osmanlı Türklerinde nim, Istanbul, 1982, s. 50). Alman gizemci (mistik) feylesofu 

. Jacob Böhme de benzer görüşlere sahiptir (1575-1674). Paracelsus'da daha akli 
ve gerçeğe uygun ölçüler içinde olan bu düşünce, Böhme'de zıvanadan çıkmış 
görünmektedir. Böhıne'nin "cifr" (chiffre) konusunu da ilgilendiren garip 
düşünceleri bugün "gizli iliınler"e yine garip bir ilgi gösteren bugünkü Al­
manların aynı eğilimli atalarını da etkiledi. Alınan romantik akımında bu izlere 
rastlanır (Schınidt/Sehischkoff, Philosophisches Wörterbuch, Stuttgart, 1982, 
chiffre maddesi). Yeni Alınan felsefesinde bile bu Alman "hurufiliği "nin etkisi 
olduğunu ileri sürenler verdır (KarlJaspers'in Schule des Philosophischen Denkens 
adlı eserinde. Bu konuda bkz, Klaus/Buhr, Philosophisches Wörterbuch, "chiffre" 
maddesi). 

206 Gnosis (gnose), Ban düşünce tarihinin bir teritni olduğu da unutulmamak üzere, 
"irfan" veya "ına'rifet" terimi ile karşılanabilir. Özel bir terim olarak miladın 
ilk yüzyılından itibaren resmileşmeye ve dogmatikleşıneye başlayan ve "mesihi" 
olmayıp Pavlus dini olmak yolunu tutan Hıristiyanlık akımına karşı beliren 
mistik (tasavvufi, gizemci) bir akımın adı olarak kullanılabilir. Bu gibi, kiliseden 
tamamen veya kısmen bağımsız metafizik-mistik düşünce temsilcilerine 
gnostique (gnostiker) denmektedir. lskenderiyeli Clemens ile Origenes gibi 
bu akımın bazı düşünürleri Katolik Kilisesi'ni desteklemek isterken, tamamen 
"Rafızi" (Heretik) sayılan Basilides ve Valentinus gibileri ise eski Doğu dinlerinin 
ve Eflatun (Platon) Revaki (Stoacı) ve Fisagor (Pytlıagorasçı) felsefenin etkisinde 

153 



"cosmologie"ye hakim olan pentadisme- Bu beşli dizgede Mani 
dininin çok açık çizgileri saptanabilir ve bu görüşlerin çö­
zümlenmesinden çok ilgi çekici bir "kathenotheisme" ortaya 
çıkmaktadır. 207 

Başka bir temel konu da şudur: Selman'ın düşmana karşı 
yedi cengi. Selman bir nev'i ilahi mazhar olarak Melek Mikail 
ve insan-ı semavinin (l'anthropos celeste) çizgilerini taşı­
maktadır. Kendi şahsı için uliihiyyeti reddetmekte oluşu 
dolayısı ile bu ulii.hiyyette nihan olmakta, gizlenmekte ve 
uliihiyyete tapınma da ancak onun yolu ile, vasıtası ile ger­
çekleşebilmektedir. Herde görülecektir ki lsmailiyye'nin yüksek 
seviyede felsefi düşüncelerinde de hatta hatmi tevhid sırrı bu 
noktada kurulmaktadır. llahi mazhar olan simalardan, şah­
siyetlerden mahrum olan bir tektanrıcılık kendi kendini 
yalanlar, tezkip eder ve görmezlikten geldiği bir metafizik 
putperestlik içine yuvarlanır.208 Kitabın sonunda "Alem-i 

Katolik Kilisesi'nde tamamen bağımsız bir "gnosis"in temsilcileri oldular. 
Valentinus'un öğreticisini Doğu'da sürdürenlerden birisi metinde adı geçen 
Markos'dur. Anadolu yöresinde etkili olmuştur (Schmidt/Schisckoff, Philo­
sophisches Wörterbuch; Klaus/Buhr, Philosophisches Wörterbuch, Bertholet, 
Wörterbuch der Religionen). 

207 204. nota bakınız. Corbin yakası açılmadık Yunanca terimler kullanmaya meraklı 
bir yazar olduğundan, yer yer çevirene kök söktürebilir. "Kathenotheisme" ne 
olsa gerektir? Farsça çeviride de bir katşılık verilmeyip terim aynen bırakılmıştır. 
Herhalde bu terim, Corbin'in "zincir" demek olan Lıtince "catena" kelimesinden 
Yunancalaştırdığı ve aşağıya doğru bim tür ve -haşa- zincirleme, aşanıalı ulıihiyyet 
inancı gibi bir hezeyanı ifade için kullandığı bir garip terim olacaktır. Doğrusunu 
Allah bilir. 

208 Yazarın ne demek istediğini anlayamadım. Burada lsmaili-blitmi görıişlerine 
mi bir eleştiri yöneltilmiş? Yoksa lslam'ın Hazreti İsa gibi "ilahi mazhar" olan 
bir şahsiyetten mahrum olduğu için şirk'e düştüğüne mi örnek verme'k istemiş? 
Herhalde hangi ad takılıra takılsın "nasut"u "lahut"dan ayırmak, insan suretinde 
olan har varlığın "mahluk" olduğunu bilmek gerekir. Bu sebepledir ki Fahr-i 
Kainat'ın (S.A.) "abd" olduğunu, Allah'ın mahluku olduğunu özellikle belir­
tiyoruz. Önemli olan "Sırat-ı Mustakıym"de kalmaktır, yoksa "Küfr Millet-i 
Vilhide'dir". Belki de yazar burada kendi görıişünıi değil, "yüksek lsmaili felsefi 
düşüncesini" aktarmaktadır ki en kuvvetli ihtimal budur. Nitekim ilerde de 

154 



Asgar'm Selman'ı" (Salman du microcosme) konusu yer al­

maktadır. Böylece mistik tecrübe alanında imamet telakkisinin 

harekete geçirilmesi ve sonuçlar doğurması konusunda bir 
girişim yapılmıştır. Tasavvufa yönelen Alamfıt lsmaililiği'nde 

bu husus daha belirginleşecektir. 

Cabir lbni Hayyan (aşağıda iV, 2) ve hatta lbni Sina (aşağıda 

V, 4) katında oldukça büyük önemi olan "cifr" ilmine değinmiş 

bulunuyoruz. Sünni mutasavvıflar da Şiilerden bu konuyu 
almışlar ve lbni Arabi katında ve onun okuluna mensup olanlar 
arasında kayda değer gelişimler göstermiştir. Arif Markos (Marc 

le Gnostique) katında "Aletheia"nın, (hakıykat, verile) alfabe 

harflerinden meydana gelmiş sayıldığı bilinmektedir. Mu­

gıyre'ye, belki Şii ariflerinin ilki bu kimseye göre ( vefatı: 

l 19ll37)209 huruf (harfler), hatta Allah'ın vücudunu meydana 

getiren öğelerdir.210 Allah'ın ism-i a'zamı üzerine düşünceleri 
bu bakımdan önem kazanmaktadır (Mesela lmam Mehdi'nin 

zuhurunda onyedi kişi ba's edilecek, bunlardan herbirine 

ism-i a'zamı terkip eden harflerden birisi verilecektir).211 Bu 

konuda Yahudilerin Kabbalası ile yöntemli bir karşılaştırma 

İsmailiyye mezhebinin "zahir uleması"na yönelttiği bu eleştiriye tekrar yer 
verilecektir. Aslında İsmailiyye'nin bu görüşüne de, tenkü ettiği karşıt görüşe 
de Ömer Hayyam'ın münadisinin dilinden seslenmek gerekir; Kily bi-haberiln 

rilh ne iln-esı o ne in! (Ey gafiller, yol ne odur ne de bu!) Kelam sadece ilahi 
kelamdır vesselam. 

209 Bu zat şi'a arifi değildir (Bundan sonraki nota bakınız). Bir sapık ve sap­
tırıcıdır. 

210 (Estağfirullahi Rabbi ve etübu leyh). Yazar yine "Şiilik" derken "gulat"ı da 
kapsayacak şekilde kullanmaktadır. Mugıyre b. Said bu sözleri gerçekten söylemiş 
olsa bile bu hezeyan Oniki İmam mezhebini temsil etmez. Mugıyre, lmam-ı 
Sildık'ın lanetlediği kişilerdendir (Bkz. A. Gölpınarlı, Tarih Boyunca lslilm 
Mezhepleri ve Şiilik, İstanbul, 1979, s. 138/139). Gulat'ın şi'a ile alakası yoktur. 
Mugıyre 73 7 yılında öldürülmüştür. Soyu ve kimliği hakkında fazla bilgi yoktur. 
Metindeki hezeyanı hakkında bkz. Halm, Die lslamische Gnosis, Zürich-München 
1982, s. 93. 

211 Belki bu "onyedi kişi" inancı; Alevi-Bektaşi inanışındaki "on yedi kemerbest" ile 
ilgilidir. Herhalde bu rivayetin de aslı-esası yoktur. 

155 



henüz ele alınmış değildir.212 

3. Maalesef ilk lsmailiklik, Ön lsmaililik (Proto-Ismaelisme) 

diye adlandırabileceğimiz döneme ilişkin bu metinlerle Ka­
hire'de (296/909) Ubeydullah el-mehdi ile Fatımi Hanedam'mn 
başladığı zafer dönemi, yeryüzünde ilahi hükümranlığı sağlama 
yönündeki lsmaili ümidini gerçekleştirmek için başlatılan 
hareket arasındaki geçiş dönemini izleyebilmek bizim için 
çok güçtür. 

lmam lsmail'in oğlu lmam Muhammed'in213 ölümü ile 
Fatımi Hanedam'nın kurucusu arasında üç örtülü (gizli) 
imamın karanlıklar içindeki dönemi yer alır. Buradaki giz­
li-örtülü (mestur) imam deyimini Oniki lmam mezhebine 
mensup Şiilerin "onikinci imamın gaybeti" kavramı ile ka­
rıştırmamak gerekir. Yalnız şunu belirtelim: lsmailiyye ge­
leneğine göre bu "mestur" imamların ikincisi ve lmam lsmail'in 

212 Kabbala Musevi dini çerçevesinde meydana gelen ve 1200 yıllarında yaşayan 
lshak ile öğrencisi Azriel (1160-1238) Moses ben Nachman (1194-1270), 
AbrahamAbulaifa (1240-1291) ve İspanya bölgesi dışında daAlmanya'daSamuel, 
oğlu Yehuda, ve Eleasar tarafından temsil edilen mistik bir akımdır. Klasikleşmiş 
olan kitabı "Sohar" adını taşır. Görünüşte bu kitap Ahd-i Auyk?in Musa'nın (A .S.) 
beş kitabı olarak bilinen (Pentateuch) bölümünün bir tefsiridir. Fakat "tsrai­

liyyat• ile dopdoludur (Aslında Tevrat da maalesef muharref o lduğundan, 
muharref kitabın tefsiri de elbette böyle olacaktır ). M.S. 2. yüzyılda yaşayan 
Simon benJoshai'ye atfedilir ise de, bu atfın güvenirliği "Umm-ul-Kitdb"dan 
fazla değildir, yani gerçek dışıdır. 1250-1305 yıllan arasırda lspanya'da yaşayan 
Mose ben Schem Tôb de Leon tarafından derlendiği kabul edilir. Arami-lbrani 
dili karışık olarak kullanılmıştır. 1558'de basılan bu kitap Tevrat'ın her keli­
mesinde derin bir sının gizli olduğunu iddia eden biitınt bir eğilim gösterir. 
"Gizli tlimler" muzahrefatına kayııaklık edecek tam bir hurafat hazinesi olan 
Kabbala akımı, Talmud'a dayanan Yahudi "zahiriliği" "Yahudi biitıntliği"ni temsil 
eder. lsmailiyye'ye gerçekten de benzetilebilecek bu görüşler incelenmeli, ibret 
alınmalı, fakat tıpkı lsmaililik gibi bundan da yarar sağlanmasının imkansız 
olduğu bilinmelidir. İnsanlığın kurtuluşu lblis'in el uzatamayacağı tek kay­
naktadır (Kabbala hakkında bkz. Bertholet, Wörterbuch der Religionen, Stuttgart, 

' 1976). 

213 Bu zatlardan hiçbiri gerçek anlamı ile "imam" olmayıp sadece "seyyid"dirler. 

156 

Seyyid olmak da masum ve mutahhar olmayı gerektirmez. Bunun için ayrıca 
seçilmiş olmak gerekir., 



torun-çocuğu olan lmam Ahmed, Ihvan-us-Safa Ansiklope­

disi'nin yazılışına önayak olmuş, ansiklopedinin muhtevasını 
Ismaili batıniliği görüşü açısından özetleyen Risalet-ul­
Camia'yı da bizzat yazmıştır (Bkz. aşağıda iV, 3). Yine burada 
bizi IV/X. yüzyıl ortalanna kadar götürebilen bir Yemenli yazar, 
Ca'fer Ibni Mansur el-Yemani de anılabilir. 

Bu karanlık içindeki dönem çerçevesinde büyük sistematik 
eserlerin meydana geldiğini, bu eserlerin mükemmel bir teknik 
ve açık bir felsefi dil ve terimlere sahip olduklannı görüyoruz, 
ancak bu eserlerin hangi şartlar altında hazırlanmış oldukları 
belirlenememektedir. Oniki imam Şiiliği'nden daha bariz bir 
şekilde, lsmailiyye düşüncesinin üstadlannın büyük adlannın, 
Kaazi (Kadı) Nu'man (vefatı: 363/974) dışında İranlı adlar 
olduğu görülmektedir: Hemşehrisi hekim-feylesof Razi 
(Rhazes) ile ünlü görüş ayrılıklarına ilerde değinilecek olan 
(aşağıda, iV, 4) Ebu Hatim-i Razi (vefatı: 322/933), Ebu 
YakO.b-ı Sicistanhi (IV./X. yüzyıl), bu derin düşünür, çetin ve 
veciz bir dil ile yirmiye yakın eser veren bu zat; Ahmet Ibni 
lbrahim-i Nişapuri (V./XI. yüzyıl), Hamiduddin-i Kermani 
(vefatı: 408/1017), bu velud ve dikkat çekici derinlikte eserler 
veren yazar, (Fatımi Halifesi el-Hakim'in da'ilerinden, mezhep 
tebliğci ve devletçilerden olan bu yazar, Dürziler,214 lsma­
ililik'ten ayrılan bu "kardeş-kol" mensupları ile lsmaililer 
arasındaki görüş ayrılıkları üzerine de çok sayıda tartışma 

214 Dür:ziler lsmaililer'den XI. yüzyıl başlarında aynlan bir koldur. Mensupları bugün 
Suriye ve Lübnan'da yaşarlar. Halm'e göre lsmailtler gerçek anlamıyla "gulüvv" 
akımından; dolayısı ile "gulat"tan sayılmazlar. Dür:ziler'den ise "gulllt" özelliği 
görülür. Çünkü lsmailıler, Ali (K. V.) ve diğer imamlarında ilahi özellik görmezler. 
Buna karşılık Dürzilerde bu gibi telakkiler vardır (Halın, Die lslamische Gnosis, 

Zürich/München, 1982, s. 25). Bu açıklama önemlidir ve Nasır-ı Husrev gibi 
lsmailt yazarlannın kitaplarında tamamen İslami sayılacak yüksek ahlaki değerde 
sayfalara da rastlanabilmesi olgusuna ışık tutar. Esasen Corbin'in eldeki kita­
bından da anlaşıldığına göre, ilk Fatımt lsmaililiği belki de ehl-i kıble'den sa­
yılmayı gerektirir. Dürzilik ve bugün Ağa Han mensupları tarafından teınsil 
edilen lsmaililik ise maalesef böyle d�ğildir. 

157 



kitabı yazmıştır), Müeyyed-i Şirazi (vefatı: 470/1077), Arapça 
ve Farsça'da eserler veren aynı şekilde velud bir yazar, batınilik 
hiyerarşisinde (aşama sırasında) yüksek bir aşama olan "hah" 
(kapı) sıfatının sahibi; ünlü Nasır-ı Husrev ( 465/1072 ve 
470/1077 yılları arasında vefat etmiştir), ki çok sayıdaki 
eserlerinin tümü Farsça'dır. 

4. Aşağıda (B il, 1) yedinci Fatımi Halifesi el-Mustansır 
Billah'm halefinin kim olacağına ilişkin kararı sonucunda ve 
ölümünden sonra lsmaililerin iki dala ayrıldığı konusunda 
bilgi verilecektir. Bir yanda Doğu lsmailileri vardır ki başlıca 
merkezleri Alamut Kalesi olmuştur (Bu mevki' Hazar Deni­

zi'nin güneydoğusundadır). 214a Bunlar bugün Hind'de Hocalar 
(Khojas) diye adlandırılan ve önder olarak Aga Han'ı bilen 
lsmaililerdir.215 Diğer yandan da "Batı lsmailileri" vardır ki 
el-Mustaili'in, el-Mustansır'ın ikinci oğlu olan bu kimsenin 
imametini kabul etmişler ve eski Fatımi geleneğini sürdü­
müşlerdir. Bunlar son imam olarak Fatımi Hanedanı'ndan 
Ebul-kaasım-ut-Tayyib'i, onuncu Fatımi Halifesi el-Emir 
bi-Ahkam-illah'ın (vefatı: 524/1130) oğlu olan bu zatı tanırlar. 
Ebul-kaasım-ut-Tayyib onlarca Ebu Talib oğlu Ali'den beri 
gelen imamet çizgisinde yirmibeşinci imam idi (üç yedili). 

Fakat henüz küçük bir çocuk iken kaybolmuştur. Bu dala 

214aAlamüt veya Elemüt Kazvin ve Gilan arasındaki dağlık bölgelerde sarp bir yerde 
kurulmuş bir kale idi (Ferheng-i Mu'in). 

215 Haçlı seferleri sırasında Haçlılar'ın "Assassin" (Haşişiyyun) Kalesi mensupları, 
dehşet verici faaliyetleri dolayısı ile Fransızca'ya assassin (katil) kelimesini 
kazandırmışlardır (bkz. Larousse, assassin maddesi). Bugün Suriye, Lübnan 
ve Yemen'de ve Kuzeybatı Hindistan'da da "Hodschas• cemaati olarak devam 
etmektedir (Halın, Die lslamische Gnosis, s. 15). Ancak, Corbin'in yaptığı ayrım 
gözönünde tutulursa, sadece "Hodschas" cematini Alamüt Kalesi İsmaililerinin 

devamı saymak, Batı tsmaililerini bundan ayırmak, Bohras cemaatini de Batı 
İsmaililerinden ayrılan bir kol görmek gerekir. Alamüt çizgisindeki Ağa Han 
İsınailileri'nin durumu maalesef fazla ümit verici değildir. Batı İsmailileri daha 
iyi durumda görünmektedirler. Her iki tarafın da "İmam" tanıdığı kimselerin, 
lınam-ı Siidık'tan sonra imam kavramı ile ilişkisi yoktur. 

158 



mensup İsmaililer de -ki Hind'de bunlar Bohralar (Bohras) 
olarak adlandırılmaktadırlar-. İsna-Aşeriyye (Oniki İmam) 
Şiileri gibi doğaüstü içeriği ile birlikte imamın gaybetinin 
zorunluluğuna inanırlar. Gaaip imamın sadece bir temsilcisi 
olarak da bir da'iye veya yüksek derecde ruhaniye intisap ve 
taklid ederler. 

Alamüt İsmaililiği yazının (litterature) kaderi daha ilerde 
belirtilecektir. Batı İsmaililerine gelince bunlar yukarıda 
belirtildiği gibi eski Fatımi geleneğine bağlı kalmışlardır. Bu 
kol, özellikle Yemen'de ve XVI. yüzyıl sonlarına kadar bazı 
anıtsal eserler meydana getirmiştir. (XVI. yüzyıl sonlarında 
büyük da'inin (davetçi) merkezi Hind'e aktarılmıştır.) Bu 
Yemen felsefesi bugüne kadar felsefe tarihlerimizin tamamen 
dışında kalmıştır, bu da tabiidir. Çünkü bu felsefenin düşünce 
hazineleri uzun zaman "çok gizli" mührü altında titizlikle 
korunmuştur. (Yemen'in resmen -burada ele alınıp incele­
nemeyecek olan Şii Zeydi dalına ait olduğu burada hatır­
lanmalıdır-.)216 Bu yemen lsmaililerin birçoğu velud yazarlar 
olmuşlardır: Seyyidina lbrahim İbn-ul-Hamidi (İkinci da'idir. 
San'a'da 557/1162'de vefat etmiştir); Seyyidina Hatim İbni 
İbrahim (Üçüncü da'i. Vefatı: 596/1199); Seyyidina Ali İbni 
Muhammed (Beşinci da'i. Vefatı: 612/12157 bunlardandır. 
Bu beşinci dai'nin, Gazali'nin (bkz. aşağıda V, 7) hücum ve 
itirazlarına cevapları yirmi büyük eserden mürekkep bir 
külliyat oluşturur. Yalnızca sekizinci da'i Seyyidina Huseyn 
İbni Ali'nin (vefatı: 667/1268) bir eseri Fransızca'ya çevrilmiş 

216 Zeydilik'in bu eserde inceleme konusu yapılmaması belki de yazar tarafından 
"felsefesi olmayan zahiri bir fıkh ve şeriat mezhebi" sayılmasından ileri gelmiştir. 
Ancak, Şiilik gerçeğinin bütünü lie kavranabilmesi için kısaca Zeydi!ik'in de 
ele alınması gerekirdi. Zeyd, lmam-ı Bakır'ın imam Zeyn-ul Abidin'in oğludur .. 
Emevi Hükümdarı Hişam döneminde, 121/739 yılında Küfe'de silahlı ayak­
lanmaya girişmiş, şehid edilmiştir. Zeydiler sünni mezhepler denen mezheplere 
en benzer şi'a koludur. Bu sebeple Corbin gibi Halın de bu mezhebe "gnossis" 
açısından ilgi duymamıştır (Halın, Die Islamische Gnosis, s. 84-85). 

159 



bulunmaktadır (Bkz. Bibliyografya). Bütün bu Yemen dönemi; 
uç noktasına Yemen'de ondokuzuncu da'i olan Seyyidina ldris 
lmaduddin'in ( vefatı: 872/1468) eserlerinde ulaşmaktadır. 
Son üç isim bu incelememizin birinci bölümü için saptadığımız 
sınırı aşmakta ise de burada anılmaları gerekiyordu.217 

5. lsmailiyye'ye göre felsefenin açık ve ve belirgin anlamı 

Peygamber'in (S .A.) şu hadisinin Ismaili görüşünce yapılan 
(ve Ebul-Heysem-i Gorgani'in bir kasidesinin şerhinde ele alınıp 
geliştirilmiş bulunan) yorumunda aranmalıdır: 

"Kabrim ve minberim arasında cennet ravzalarından 
(bahçelerinden) bir ravza vardır. »21a 

Tabiatiyle bu hadis lafzi ve zahiri anlamı ile ele alınamaz. 219 

Tebliğ ve vaaz kürsüsü, minber; lafza dayanan zahiri gö­
rünüş, mevzu din, kural getiren din, şer'i buyruk ve nasslar 
demektir. Kabre gelince, bu da felsefedir. Çünkü bu "kabir"de 
mevzu din ve dogmalarının zahiri görünüşlerinin çözülüp 
ayrılmaları, bir nev'i "ölüm" ile karşılaşmaları gerekir. Bu 
minber ve bakir arasındaki cennet bağı ise irfani hakıykat 
bağıdır, bu alana irşad edilen kişi fesad bulmaz bir hayat ile 

can bulmuş demektir. Bu telakki,Jelsef eyi zorunlu irşad saf­
halarından ( evrelerinden) birisi kılmaktadır. 220 Bu da lslam 

217 Seyyidina (efendimiz) unvanı ad olmayıp saygı ifadesi olduğundan buradaki 
adlann başından kanaatimce kaldınlmaları gerekir idiyse de metne sadık ka­
lınarak yerlerinde bırakılmışlardır. 

218 Daha önce de değindiğimiz gibi belki de burada sadece Cenabı Fatıma'nın 
mübarek rnakamrna işaret vardır. lsmailiyye ise bu hadis-i şerife olmadık anlamlar 
yüklemeye çalışmışlardır (Ararken bir hakıykat dinledim binlerce efsane/ Neler 
yazmış neler uydurmuş insanlar cehülane). lkbal'in söylediği gibi: "Veli 
te'vil-i şan der hayret endaht/Hoda-vıı Cebrail-il Mustafa-rıı• (Tevilleri, vahyin 
sahibini vahyi getiren Cebrail ve tebliğ eden Resül-i Ekrem'i (S.A.) hayrette 
bıraktı). 

219 Acaba niçin alınamaz? Bu belli değildir. Hazreti Peygamber'in (S.A.) gerçek sözü 
de Kur'an-ı Kerim gibi zahiri ve batını ile doğrudur. 

220 Minberden ravzaya niçin doğrudan doğruya geçilemeyip önce "kabr"e atlamak, 
"öldükten" sonra da "razza"da dirilmek gerektiği anlaşılamamaktadır. Re-

160 



çerçevesi içinde tek kalan, benzerine rastlanmayan bir olgudur. 
Bu, Şii irfanının öz anlamı, lsmaili davetinin (la Convocatiori 
lsmaelienne, le kerygına lsmaelien) özüdür.221 

Bu artık felsefe ve ilahiyat arasında az çok iğreti bir denge 
demek değildir. lbni Rüşdcülerin "çifte gerçek" görüşü de 
değildir. Felsefi düşüncenin "ancilla theologiae" (ilahiyyatın 
hizmetkan) olarak alınması da değildir.222 Bu; "ikisi arası"dır. 
"Nass" (dogma) ile dogmatik düşüncenin içinde ölüp istihaleye 
(başkalaşım) uğrayacağı "kabir" arasıdır, burada din "theo­
sophia" (hikmet-i ilahiyye) olarak ba's edilmekte, diriltil­
mektedir, gerçek din, doğru din olarak (din-i hakk) canlan­
maktadır. Te'vil, bütün fiili verileri kökenlerine götürmek, 
asıllarına irca etmek için aşkınlaştıran yorumdur. 

Felsefe irfanda son bulur; manevi, ruhani bir doğuşa yöneltir 
(Vilddet-i ruhaniyye). lsmailiyye ve Oniki lmam Şiiliği'nde 
müşterek olan konulara rastlandığı gibi, lsmailiyye'nin ve 
özellikle Alamfıt lsmaililiği'nin farklılık gösterdiği konular 
da vardır. Şeriat ve hakıykat, nübüvvet ve imamet ilişkileri 
konusunda olduğu gibi. Fakat bunlar Yunan felsefesinden ileri 
gelen konular ve ayrılıklar değildir. 

Burada ayr !ntılara girmemiz mümkün değildir. Mesela, 
Nasır-ı Husrev'in beşli (pentadique) kozmoloji şeması ile 
Hamid-i Kermani'nin "Plerôme" (mele') yapısı şeması arasında 

sul-i Ekrem'in (S.A.) bu hadisi başka bir sebeple irad buyurdukları, belki 
Fatımat-uz-Zehra'nın kabrine işaret buyurdukları, lsmaili te'vilinin "saçlarından 
tutulup sürüklenmiş" bir yargı olduğu kanaatimce açıktır. Dr. Mübeşşiri'nin 
de Farsça çeviriye eklendiği notta belirtildiği gibi lmamiyye (tsna-Aşeriyye) 
mezhebinde bu hadis-i şerife verilen anlam Cenabı Fatıma'nın kabrine işaret 
olduğu yolundadır. Merhum Saduk böyle yorumlamıştır. 

221 Şii terimi burada lsmaili anlamında ele alınmalıdır, oniki imam yolu anlamında 
değil. 

222 "Ancilla theologiae" terimini Dr.Mübeşşiri "hddime-i ildhi" olarak karşıla­
maktadır. "Ancilla" Latince cariya, hizmetkar anlamındadır. Şu halde "ancilla 
theologiae• felsefi düşüncenin,  ilahiyyatın hizmetinde kullanılmasını ifade 
eden bir deyiştir. 

161 



fark vardır. Buna karşılık Kermani'nin ileri sürdüğü onlu dizge 

(systeme decadique) Farabi ve lbni Sina'nm görüşü ile 
uyuşmaktadır. Fakat açıklıkla Farabi'de olmak üzere (vefatı: 
339/950) vahy temeline dayanan bir felsefe kaygılarına da 

rasatlamaktayız (Aşağıda V, 2). Diğer taraftan bazı kesin önem 

taşıyan büyük lsmaili eserleri de (mesela Ebu Yakub-i Sicistani, 

Hamid-i Kirmani'nin eserleri gibi) lbni Sina tarafından bi­
linmekte idiler (vefatı: 423/1037). Bugüne kadar Batı'da tahmin 
edilebilenden daha zengin ve daha ayrıntılı ve daha farklı bir 
İslam felsefesi düşüncesinin ana çizgilerinin karşılaştırılmalı 
biçimde belirlenmesi, Yunan katkısı ile özdeşleşmeyen, kö­

kenini sadece Yunan felsefesinde bulabildiği söylenemeyecek 

olan bir felsefenin özel şartlarını ortaya koymak. Bütün bunlar 
geleceğin işi·olarak karşımızda durmaktadır. Burada sadece 
bazı konuların başlıca Ebu Yakub-i Sicistani, Hamid-i Kermani 
ve Yemenli yazarlarda olmak üzere kısa bir genel bakışını 

verebileceğiz. 

1. FATIMİ 1SMA1LİG1 

1. Küçük Bir Tevhid Diyalektiği 

1. tslam irfanının en mükemmel biçimi olarak lsmaili öğ­
retisinin derin boyutlu özgürlüğünün nereden geldiğini ve 

bu öğretinin Yunan etkisindeki feylesoflarınkinden hangi 
noktada ayrıldığını kavrayabilmek için hareket noktasındaki 
duygu ve düşünceyi gözönüne almak gerekir. Eski irfancılar 
(gnostiques) ilahi sonsuzluğun herhangi bir türemiş (müştak, 
yaratılmış) nesneye her türlü benzetilmesini önleyebilmek 

için mutlak olarak olumsuz tasvirlere başvuruyorlardı: Bili­
nemez, adlandırılamaz, nitelendirilemez, sonsuzluk gibi. Bu 
deyişler lsmailiyye terminolojisinde de karşılıklarını bul­
maktadırlar. llke veya Mübdi' (Originateur), Gayb-ul-guyüb 

162 



"düşüncelerin erışıp nüfuz edemediği" gibi . Aslında bu 
sonsuzluk adlarla adlandıralamaz, sıfat ve vasıflarla nite­
lendirilemez. Ona varlık veya yokluk izafe edilemez. Mübdi', 
başlangıçta bulunan ve her şeye varlık veren ilke, yüce ve aşkın 

varlıktır. Ona "mevcud" denemez, vücud veren, varlık veren 

odur. O icad eder, varlık verir, o icaddır, varlık veriştir. Bu 

anlamda "lsmailiyye" bir felsefeyi izlemiş demektir. lbni Sina 

Okulu'nun zaruri varlık, ilk gerçeklik (el-Hakk-ul-evvel) 

hakkında bütün söylediklerinin, doğru olabilmeleri için za­
manları değiştirilmelidir. Metafızik (doğa ötesi) öğretileri ancak 

varoluş, yaratılış ile başlayabilmektedir. lsmaili metafizik 

öğretisi ise icad, var kılma düzeyine yücelir. Bu da yaratılan 

şeylerin varoluşundan önce kün! (esto! ol!) buyruğunun 
verilmesi düzeyidir. Tek'in, bir'in (l'un) ötesinde muvahhid 

(l'unifique) vardır, bütün "monade"ları "monade" kılan 
vardır.223 Tevhid böylece bir "monadoloji" görünümü al­
maktadır. 

Bu; muvahhidin varlığını bir kıldığı bütün birlerden beri 

görmekle birlikte, onlarda ve onlar vasıtası ile onu tasdik 

etmektedir. 
2. Tevhid; "ahad"ın, tek olanın tasdiki; her iki tuzağa düş-

223 "Monade" terimi Yunanca "rnonas"dan gelir. Birim, vahid terimi ile karşılanabilir. 
Giordano Bruna'daki anlamı fiziksel / maddi doğal ve aynı zamanda ruhsal 
gerçeklik öğesidir. "Monade" öğretisinin asıl kurucusu Leibniz' dir (1646-1 716). 
Leibniz'e göre "rnonade" basit maddi, ruhi, daha çok veya daha az bilinçli 
cevherlerdir. Tann "Unnonade"dır, metinde Corbin'in kullandığı ifade ile bütün 
"rnonade"lan "monade" kılandır. Goethe de "monade" kavramına başvurmuştur 
( Canlı, can verilmiş bir birey anlamında). 1875-194 7 yıllan arasında yaşayan, 
Münih'de felsefe profesörlüğü yapan, 1938'de Dachau toplama kampına alınıp 
ömrünü Arnerika'da tarnanılayan Hönigswald'in de "rnonade" kavranuna dayanan 

bir öğretisi vardır. lsrnaili felsefesi, Yunan felsefesinden kaynaklandığı ölçüde, 
Bau felsefesindeki bu görüşlerle belki kıyaslanabilir. Fakat lslarn hikıneti alanında 
ariyet kavramlara gerek olmadığı kanaatindeyim. lnceleyelirn, fakat kolayca 
kapılmayalım. Yaratıcı'ya "rnonade" dernek de doğru değildir, "cevher" demeye 
müncer olabilir. Yaratıcınuza "cevher" diyemeyiz. lldhi Hikmet'e ve tevhid edebine 
uymaz. Bu konuda Usül-i Kafi'nin "Tevhid" kitabına başvurulabilir. 

163 



mekten de kaçınmalıdır. Bunlardan biri "ta'til"dir (agnosti­

cisme).224 Diğeri de "teşbih"dir (tecelli ve zuhur edeni, tecelli 
ve zuhuruna benzetiş).225 iki yadsıma diyalektiği buradan 
kaynaklanır: Mübdi', ilke (le principe) varlığın gayrıdır ve 

varlığın gayrının gayrıdır. Zamanda değildir, zaman ile mu­

kayyed değildir ve zaman ile mukayyed olmayanın gayrıdır 

vb. Her yadsıma, ancak bizzat yadsınmak, nefyedilmek şartı 

ile doğrudur. Hakıykat, bu çifte nefyin, bu çifte yadsımanın 
aynı zamanda birlikte bulunmasındadır ve yine çift olan tenzih 

(ulühiyetten, zat-ı aladan; onlan zuhurunun hududuna (had­

lerine zuhurunun semavi ve arzi derecelerine (icra etmek için 

yapılan işlemleri ve adlan ayırmak) ve tecriddir (ulühiyyeti, 

kendisini tecelli ettiren ve zahir kılan zuhur ve tecelelilerin 
ötesinde saymak. ilahi zuhur (fonction theophanique) böylece 

temellendirilmiş ve sınırlandırılmıştır. XII. yüzyılda yaşamış 
bir Yemenli yazar "Tevhid"i şöyle tanımlar: 

"Semavi ve arzi hududu (haddler, sınır ve dereceler) bilmek 

ve bunlardan herbirinin ona şerik olmadığını kabul et­

mektir." 

Bu hatmi "tevhid" ifade biçimi ile ilahiyyatçılann alışılmış 
vahdaniyyet öğretilerinden (monotheisme) oldukça uzaklaşmış 
görünmektedir. Bunu anlayabilmek için "hadd", sınır, derece 

kavramına bütün önemini vermek gerekir. Bu kavram şu 

224 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri metinde "ta'til" teriminin "agnosticisme" karşılığı. 

kullanıldığını, bazı "İslami" metinlerde ise "tevakkuf" teriminin kullanılmakta 
olduğunu ileri sürer. Ta'til, Zat-ı 1lahi'ye hiçbir sıfat tanımama demektir. Bu 
bakımdan "agnosticisme"e yaklaşır. Redhouse Sözlüğü'nde "atheism" ile kar­
şılanması tereddüt uyandırabilir. "Agnosticisme" inkara yakın bir "bilinemez­
cilik"tir (La-edriyye). Ta'til de Bektaşi'nin "yok diyeceksin, dilin varmıyor" 
fıkrasında olduğu gibi aynı yola çıkabilir. Buna rağmen en doğru tutum "ta'til"i 

"agnosticisme" karşılığı olarak kullanmamak ve kelamdaki özel anlamı ile bı­
rakmaktır. 

225 Teşbih de ta'til gibi kelamdaki anlamı ile kullanılmalıdır. Bu da Zat-ı Teala'yı 
sıfatları dolayısı ile -haşa- mahlüklanna benzetmektir. Ta'til de, teşbih de çıkar 
yol değildir. 

164 



noktada özgün ve belirleyici (caracteristique) olmakta: 
Tevhidin "monadologique" telakkisi ile Ismailiyye varlık 
kuramının (ontologie) temel aşamalar sıralanması (hierar­
chisme) arasında bağlantı kurmaktadır. Bu kavram tevhid (tek 
olanı tanıyıp bilme) işlemi ile "tevahhud", bir birimin kuruluş 
süreci, bir "monade"ın monadlaştınlması arasında sıkı bir 
bağlılaşma kurar. Diğer bir deyişle "şirk", "ulühiyyet"in ay­
rılmaz bütünlüğünü bozmakta, çünkü birden fazla ulühiyyet 
tanıyarak onu çoğullaştırmakta olduğu gibi eo ispo kendili­
ğinden, bizzat beşeri monade'm da bütünlüğünün bozulması 
demektir. Şirk, beşeri monade'm gerçek bir birim halinde 
oluşmasını engeller,. beşeri monade'ın onunla "mahdud" 

olduğu "hadd"in yani beşeri monade'ın varlık (vücud) 
içindeki mertebesinde kendisiyle sınırlandığı sınırının bi­
linmeyişinden ileri gelir. Şu halde sorun şudur: Hangi 
"hadd"de Yüce-Varlık'tan mevcutlar zahir olmaya başla­
maktadır? Diğer bir deyişle, ilk varlık olan ilk hadd nasıl 
oluşmaktadır? Yani ulühiyyetin, mutlak kavranmazlığının 
sonsuzluğundan kalkarak kendisinde bir birey olarak tecelli 
�ttiği hadd hangisidir ki, bu "birey" oluş dolayısı ile onunla 
kişisel bir tanıma ve sevgi ilişkisi mümkün olabilmektedir? 
Ilk ilahi zuhurdan sonra nasıl bütün "hadd"ler aşikar olmakta, 
açığa çıkmaktadırlar. (Çok defa bu "hadd" terimi, semavi 
ve arzi hatmi aşamalar sırasının rütbeleri olarak çevril­
mektedir. Bu yanlış değildir, ancak metafizik yönü yansı­
tamamaktadır.) Bu soruların ortaya atılışı "Plerôme"un 
(mele') ebedi doğuşu üzerinde düşünmek ve bunu araştırmak 
demektir. 

3. Daha eski yazarlar (yukarıda anılan lranlı yazarlar) "ilk 
akıl"dan itibaren varoluş süreci çerçevesi içinde bunu ele 
almışlardır. Yemenli yazarlar, bütün "akıl"ların (intellgence, 
ruh da denebilir. -H.H.) Plerôme'un (mele') büyük meleklere 
ilişkin nurani suretlerin (formes de lumiere) birbirine eşit 

165 



ve aynı anda, def'aten yaratıldığını, ancak bunun henüz 
sadece bir "ilk ikmal", ilk yaradış olduğunu ileri sürerler. 
İkinci evrede onların kesinlikle varlık bütünü içinde oluş­
maları gerekiyordu, bu safha ise her varlığın bütünlüğü ve 
eksikliğinin, tevahhudunun (bireysel bütünlüğü, tamlığının) 
tevhiddeki kemallerine bağlı olduğu safhadır. Tevhid dolayısı 
ile varlığın farklılıkları, yapısı ve aşama sıralanmaları 
meydana gelebilir. Derhal görmüş olalım ki ibda' terimi 
yaratıcı-vasıtasız kılma eylemi (bizim burada gözönünde 
bulundurduğumuz yazarlar ne "bir şeyden", ne de "yoktan, 
hiçten, ex nihilo" demeyi kabul edeler); semavi Plerôme 
varlığını emir haline getiren işleme özgülenmiş, hasredil­
miştir. Plerôme, Alem-ul-ibdit, Alem-ul-emr olarak tasvir 
edilmiştir. (Varlığın emr haline geçişi alemi, esto "kün!" 
alemi). Bu emr alemi; Alem-ul Halk'ın (halk alemi, yaradılış 
alemi, yaradışın konusu olan alem) mukabili, karşıtıdır. Daha 
eski şemada da, Yemenli yazarlarda da 1nbi'as (Emanation, 

belirme, türeme) yalnızca ilk akıldan, külli veya evrensel 
akıldan başlar (akl-ı küll). 

Bu bizzat emr halinde varlıktır. Ilk ibda' edilen (Mubde-i 

evvel) olarak, bizzat zamandışı, sonsuz yaratma (ibda') işlemi 
demektir, bizzat yaratıcı ilahi kelamdır. Çünkü bi ilithi kelam, 

emir kipindeki fiil, akl-ı küllün ilk varlık olarak zuhurunu 
sağladığında zuhur eden ile bir olmaktadır. Yemenli yazarlar 
ilk aklın tevhidi ikmal eden ilk varlık olduğunu ve sonra diğer 
nurani suretleri davet ettiğini söylerler. Bu sebeple ona "sabık" 
(önce gelen) adı verilmiştir. Eski yazarlar bu başlangıçtaki 
tevhid örnek olayı üzerinde çok düşünmüşlerdir. Kelime-i 
tevhid, "la ilahe illallah" düsturundaki iki aşama da bu kozmik 
(acunsal) tertibin ifadesidir. Çünkü bu tevhidde ilk akıl 
varlığının sınırlanıp belirlenmesi tamamlanmaktadır. Bu 
belirlenme, ondan ilk "hadd"i asli zuhuru meydana getir­
mektedir. Ilkesini, ilk sebebini onda bulduğu idrak bizim 

166 



zat-ı ilahiden bilebileceğimiz yegane şeydir de: O kaadir olan 
ve takdir eden, vahyeden Tanrı'dır. (Deus determinatus, Deus 

revelatus). 

4. Tevhid, iki evre içinde ilk aklın varlık sırrını meydana 
getirir. La ilahe. "Tanrı yok. .. " evresi mutlak yadsımadır. 

Tanrısal giz, ilahi hafa, (esrar, gizlilik) (Absconditum divin) 

bir ulühiyyeti tanıma ve ona sıfatlar verme imkanını engeller. 
Bundan sonra (bkz. yukarıda tasvir edilen diyalektiğe) bir 
istisna yargısı gelir (illa: nisi-ancak. .. den başka)._Bu ikinci 
mutlak cüz'i icabi kaziye (salt-tikel-olumlu yargı) bir mantıki 
öncül, bir yargı anılmaksızın getirilmekte ve konmaktadır. 

Bu iki yargı arasında sarp bir yol vardır, bu yol "ta'til" ve 

"teşbih" uçurumları arasından geçer. Değil mi ki ilk akıl veya 
ilk varlık özündeki ilahiliğin kendi varlığının ötesinde ol­
duğunu ikrar etmektedir, açıkça ulühiyyetin yüce adına 
mazhardır ve biz ilk sebepten, prensipten ancak onu bile­
bilmekteyiz. Bu ilahi sırdır. "lllallah" tasdiki, ilk aklın, kendi 

güçsüzlüğüne karşı, Allah'ın varlığını ikrar ile çıkardığı bir 
karşıkoyuş ve varlığının olumlu (positif, müsbet) boyutu 
olarak ikinci aklın varlığını hazırlar, ona yol açar. Bu da külli 
evrensel ruhdur (l'Ame universelle). llk akıldan meydana 
gelen ilk varlık (munba'is-i evvel) odur. ikinci varlık olduğu 
için "tali" olarak adlandırılır (izleyen, arddan gelen). Yahut 

Yemenli yazarların terimleri ile şöyle diyebiliriz: Ilk akılın 
tevhidi ikincisininkini mümkün kılar. şu anlamda ki, birinci 
aklın onun varlığının sınırı, "hadd"i bulunduğu bu ikincisi, 
kendisinin "ufuk"u, "hadd"i, "önce gelen"i (sabık) olan 
birinciye "illallah"ı yöneltir. Oysa ilk akılda başlangıçtan 
beri ulhuhiyyeti, tanrısallığı kendi ötesine, ilk sebebine 

(principe) atfetmekte idi. Bu sebeple ve aynı tarzda, derece 

derece (hadden hadde) tevhid; teşbih ve ta'tile düşmeksizin 
imkan kazanır. Oysa zahirde kalan Sünni ilahiyatçılar 
Oitteralistes orthodoxes) kaçındıklarını iddia ettikleri 

167 



metafizik şirk'in (idolatrie metaphysique) tuzağına düş­
mektedirler. 226 

Bu metafizik şirk'ten kaçınmak, şunu kabul etmek demektir: 
mebde'in (principe, ilke) mahiyetinden bizim bilebileceğimiz 
sadece, varlığına yol açan işlem ile birlikte ilk aklın; büyük 

melek Logos'un227 kendisini meydana getiren mebde'i de haiz 

olduğudur. Fakat bu bilgi haddizatında bilgisizliktir: Akıl, 
mebde'in (principe, ilke) özünü kavrayamayacağını, asli te­
meline eremeyecğini bilmektedir. Maamafih, bunun dışında, 
bir ilahi hakıykatin varlığı veya yokluğundan söz etmenin 

hiçbir anlamı yoktur. Çünkü mebde, ne varlığı tasdik edile­

bilecek olan varlıktan, ne de yadsır ve olumsuz biçimde 

yokluğu belirtebilecek olan yokluktandır. Bu sebeple lsmaili 
irfanının22B tümü için ilk akıl, Deus revelatus'dur (Vahyeden 
Tanrı). Yüce Allah adının aynı zamanda hem perdesi, tüm 

hamilidir. Bu adın geçtiği bütün Kur'an-ı Kerim ayetleri ona 

ilişkindir. Allah adının köken ve kaynağı da (etimolojisi), bazı 

Arap dil bilginleri ile birlikte tsmaili düşünürlerinin ileri 

226 Bunca kanşık "felsefi" sözlerden ve laflardan sonra kim "şirk"e düşmekte, kim 
tevhide yönelmektedir? Çözebilene aşkolsun. En doğrusu Allah'ı bilmek, tenzih 
etmek, Zat'ını adeta maddi fonnüllerle açıklamak gibi heveslere kapılmamaktır. 
Nehc-ul-Belage'de anlayanlar ve anlamak isteyenler için gerçek "Hikmct"e yol 

vardır. Bu da "Aliyyun babuha!" bereketiyledir. Gerisi boşa yorulmaktır. 

227 Logos, Yunanca'da "nutk" (kelam) ve "mantık" demektir. Mavera ile dünya 
arasında aracılık görevi üstlenen bir mazhar olarak görüldüğünden, Cebrail 
(A.S.) karşılığı olarak da kullanılabilmiştir (Vahy Meleği). 

228 Bu noktada da lsmaili irfanının iflas ettiği görülebilir. "Ruh-ul-Kudüs" ile "Zat"ı 
aynı görmek, Hıristiyanlık "teslis" inancına varır. Çünkü bunun ardından da 
"nebi"yi, hatta "imam"ı -haşa- ulühiyyete ortak saymak gelebilir. Herhalde bütün 
lsmaililer böyle düşünmüyorlardır. Corbin'in bu gibi açıklamaları "Umın-ul­
Kitab" adı verilen hezeyanlar derlemesine dayanıyorsa, bilmek gerekir ki, bu 

gibi gulat kitapları Batı lsınaililcri'nin değil, Ağa Han fıkrasının görüşlerini belki 
temsil edebilir (Bu konuda bkz. Halın, Die lslamische Gnosis, s. 124). Dürzi, 
Nusayri ve Nizari (Ağa Han lsmailileri) görüşlerine dayanarak lsmaili felsefesi 
açıklanıyorsa, belki de yine yanlışa düşülüyor demektir. Burada da bir ihtiyat 
payı bırakalım. 

168 



sürdüklerine göre bunu açıkça gösterir (Burada bizim amacımız 

dil bilginlerinin ve dilbilimcilerin bu konuda uyuştuklarını 
göstermek değil, bu konuda lsmaili bilincin fiili durumunu 
tespit etmektir). Onlara göre "Allah" adı, "Wlh" kökünden 

gelir. Şaşkınlık ve kederden kalakalma düşüncesini çağrıştırır. 

( Çölde yolculuk eden bir insanın durumu gibi.) Aynı zamanda 

Arap yazısı onu bir düşünce yazısı (ideogramme) gibi okumaya 

da imkan vermektedir: Ulheıniyye (tanrısallık) kelimesinde 
böylece iç çeken, ah eden, özleyen kimsenin durumu (el­

hiiniyye) görülebilir. Burada ilahi sımn duygusal ve dokunaklı 

bir sezişi vardır: Ilk büyük melek veya ilk akıl bu ismi kendisi 

için kabul etmeyip reddetse bile, ilahi zatın ancak olumsuz­

lukta özlenebildiği düşüncesi karşısında, ilk aklın bu ulühiyyeti 

idrak konusunda güçsüzlüğünü anlayarak kapıldığı şaşkınlık 
ve keder bu adın onun nasibi olmasına yol açmakta, ondan 
ileri gelen sonraki varlık için de bizzat o böylece olmakta, 

onların arzu ve özlemlerinin konusu durumuna geçmektedir. 

Göğün ve yerin bütün haddlerinde (hudud, mertebe sırası) 

aynı "paradoxe" tekrarlanır. Varılan hadd ne olursa olsun, 

her zaman için bunun ötesinde bir başka sınır vardır. lsmailhi 

irfanının metafizik sıralanışı, köklerini bu uzakta olanlar 
duygusunda bulur ve görüleceği gibi, lsmailı "davet"ini sürekli 

bir yücelişe sürükler. 229 

5. Başlangıçta belirtilen ilişki; şu halde ilk "hadd" ile ilk 

"mahdud"un ilişkisidir. Diğer bir deyişle ilk akıl ile ikinci aklın 

229 tsm-i Celal hakkındaki bu hezeyanları bütün tsmaililer benimsiyorlarsa, bu gibi 
batıl sözlerle bir "yükseliş" değil, ancak "alçalış" Ahsen-i Takvim'e değil, Esfel-i 
Sajilin'c gidiş sözkonusu olabileceği açıktır. Herhalde bu görüş, Kur'an-ı Kerim'in 
bir "yaratık" sözü olduğunu ileri sürebilmek, Cebrail'e atfedebilmek için uy­
durulmuştur. "Allah" Zat-ı Barl'nin adıdır. Bütün kemal sıfatlarını cami olan 
Vacib-ul-Vücud'un adıdır (Kardeşi-Kamus-i Kur'an). tbrani dilinde de "Eloah" 
ve "Elohim" adları vardır. Bu ad Vacib-ul-Vücud olan Zat-ı Telıi'dan başka hiçbir 
mahluka nispet edilemez. Gerisi, metinde hangi mecnunun sözü olduğu nak­
ledilmemiş olan türrehat gibi hezeyan-ı mahzdan ibarettir. 

169 



ilişkisidir. İkincisi süreç içinde birinciyi izlemekte ve birinci 
de "hadd"ini, sınırını (limite) ve ufkunu bulmaktadır. Bu 
"sabık" (önce gelen ve "tali" (sonra gelen, izleyen) ikilisi, levh 

ve kalem ikilisi demektir ki yeryüzünde de nebi ve vasi (bir 

dönemin ilk imamı) (bkz. aşağıda B 1, 3) gibi benzerleri vardır. 

Bu ikili yapı semavi ve arzi bütün mertebe ve derecelerde bir 
kısmı diğerini karşılamak, ona tekabül etmek üzere tekrarlanır 
ve "nefsini bilen Rabb'ini bilir" düsturuna lsmaili anlamını 
verir. Bununla beraber, üçüncü akıl ile birlikte kötünün (şer) 
kökenini yeryüzünde insanın görünüşünden oldukça önceki 
bir geçmişe götüren bir dram patlak verecektir. 

2. Gökteki Dram ve Zamanın Doğuşu 

1. İsmaili topluluğu bizzat bir davet olarak, hatmi tevhide 

bir çağrı olarak görünmekte ise, bu davetin (yahut tebliğin, 

kerygmanın gökte başlamasından, ilk aklın zamanın akışının 

başlayışından önce bütün büyük meleklerin nurani suretlerine 

bu tebliği yöneltmesindendir. Gökteki bu "davet" ebedi çağrıdır 
ve İsmaili daveti de bunun yeryüzündeki, nübüvvet devrinin 
bugünkü Muhammedi dönemine özgü biçiminden başka bir 
şey değildir. Yeryüzünde, olgu ve görüngüler aleminde, bu 

tebliğ ilk Adem ile başlamıştır ve bu başlayış bizim devrimizin 

Ademi'nden öncedir. İkinci akıl (birinci zahir) bu çağrıyı kabul 

etti, üçüncü akıl ise, ilk ikinin süreci sonunda ortaya çıkmakla 
beraber yadsıdı, reddetti. Bu üçüncü akıl "Adem-i Ruhani" idi. 
Manevi ve semavi adem ve insanın melek türünden ilk biçimi 
demek olan bu Adem'in kişiliğinde metafızik İsmaili tahayyülü 
simgelerle insan türünün başlangıcının kutsal tarihini şe­

killendirmekte, çizmektedir. 
Bu manevi Adem şu halde bizzat kendi önünde bir hayranlık 

başdönmesi içinde hareket etmektedir. Kendinden önce gelen 
"hadd"i reddetmektedir ki, bu "hadd" (sınır) ikinci akıldır. 

170 



Çünkü ikinci aklın onun görüş ufkunu sınırlamakla birlikte 
aynı zamanda onu öteye ilettiğini görmektedir. Erişilmez 
prensibe, bu aracı "hadd" olmaksızın erişebileceğini san­
maktadır. Birinci akıldaki ilahi sırrı, Deus revelatusun sırrını 

bilip kabul etmek istemediği için onun ilk aklın mutlak 
ulühiyyet ile özdeşleştirilebileceğini, "Principe, Mübdi"' ile 
aynı sayılabilecğini düşünmekte, bu şirk'ten kaçınabilmek için 
de bizzat kendisini "mutlak"a yüceltmekte, ve metafizik şirk'in 
en kötüsüne düşmektedir. Kendi özüne muzaffer ve galip olan 
büyük melek Mikail gibi herhangi bir tarzda kendisini bu 
şaşkınlıktan kurtardığında lblis'in (Şeytan, Ehrimen) şeytani 
gölgesini kendisinden öteye, aşağı aleme sürmektedir. Orada, 
aşağı alemde, devirden devire bu gölge gaybden tekrar baş­
gösterecektir. lnsan bu dönemde kendisini "aşılmış" "geri 
kalmış", "geçilmiş" (tahallüj) görür, kendisini bizzat kendisinin 
ardında kalmış hisseder. Üçüncüden onuncu akıl olmuştur. 
Onun bu şaşkınlık ve göz kamaşması dönemi fasılasının 

bedelini ödemeliydi ve ödemiştir. Bu fasılada yedi diğer akıl 
zuhur etmiştir. Bu yedi akıl "yedi Kerrubi"dir (Kerrubiyan) 
(Cherubins)230 veya "yedi ilahi kelime" (sept verbes divins) 
Melek-Adem'e kendine gelmesi için yardımcı olurlar. Bu yedi 

varlık onun bu manevi derece kaybının manevi boyutunu 
gösterirler. Zaman, onun bizzat geç kalışıdır, kendi ardında 

kalışıdır. Burada lafzi bakımdan da şunu söylemek doğru olur 
ki: Zaman, "gecikmiş ebediyet, zamansızlıktır." (l'eternite 
retardee). Bu sebepledir ki yedi dönemle nübüvvet devri 
düzenlenmiştir ve her dönemi de yedi imam düzenler. Yedi 
lmam Şiiliği veya lsmailiyye Şiiliği'nin metafizik kökleri bu­
radadır. Yedi rakamı ezelde, Plerôme'da geri kalışının rakamla 
ifadesidir. Bu geri kalış, bu gecikiş dolayısı ile üçüncü melek 

230 İbrani dilinde de olan bu kelime (Kerubim) büyük ve melek cinsinden varlıkları 
ifade eder. 

171 



onuncu melek olmuştur. Kendine mensup olanlar için ve 
onların yardımı ile tekrar yücelmesi ve zafere ulaşması, 
mertebesine ermesi gerekmektedir . 
. Bu "gecikme ve arda kalış", nurani bir varlığa; ona yabancı 

bir boyut getirmektedir. Bu yabancı boyut da nurani varlığın 
· nur (ışık) geçirmez saydam olmayan bir nitelik olmasıdır 
(opacite). Burada şu hususu hatırlatmak ilgi çekici olacaktır: 
Eski lran'ın "zervani" "theosophie"sinde karanlı (zulmet) 
(ehrimen) Yüce Ulühiyyet'in, Zervan'm düşüncesinde beliren 
bir şüpheden doğmuştur. Bununla birlikte Zervaniler (Zer­
vanites) ve Keyumersiler (Gayomartiens) katında -Şehristani 
(VI./XII. yüzyıl) bunlar hakkında bilgi verir-. Zervan �ırtık 
yüce ulühiyyet değil, sadece Plerôme'un bir meleğidir.231 

231 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri Şehrisıanfnin "Milel ve Nihal" çevirisinden naklen 
Keyümersiyye ve Zervaniyye hakkında bilgi vermektedir. Buradaki açıklamalara 
göre eski 1ran'daki inanç uyarınca ilk insan Keyümers, bazılarına göre de 
Zervan'dır (Zervan-ı Kebir). Keyümersiyye'nin ilk mensuplarına göre iki ilke 
vardır: Yezdan ve Ehrimen. Yezdan kadim ve ezelidir, Ehrimen ise mahlüktur. 
Yezdan kendi nefsinde onunla bir çekişen, tanışan olursa Ceal-i ahadiyyetin 
(Teklikteki ululuk) nice olacağını düşündü. Bu düşünce "Nur"un tabiatına 
uygun değildi. Bu düşünceden karanlıklar (zulmet, zalam) meydana geldi. Bu 
düşünceye Ehrimen adı verildi. "Şerr" e, fitne ve fesada, zarar ve ızrara kaynak 
oldu. Ehrimen ve karanlıklar, "Nur"a başkaldırdı. Nur ve zulmet arasında, nura 
ve zulmete tabi olanlar arasında savaş meydana geldi, Melekler bu savaşta aracı 
oldular. Barış yapıldı. Ehrimen'in süfi alemi için yedibin yıllık süre verildi. 
Bu süreden sonra alem nura ait olacak idi. Sulhden önce dünyada yaşayan insanlar 
helak edildi. Bundan sonra bir kişi ortaya çıktı. Keyumeı-s adını verdiler. Sür 

(Thur) adında da bir hayvan belirdi. Her ikisi de maktül oldu. O adamın onaya 
açıktığı yerden bir <libas(?) çıktı. Dibas'dan bir erkek doğdu. Buna "maşya" 
adı verildi. Ondan doğan kadına da maşyana dendi. Sür'un onaya çıktığı yerden 
hayvanlar, bu erkek ve kadından da insan nesli meydana geldi. İnsan, dünyaya 
gelip, bedene girerek Ehrimen ile savaşmayı kendisi seçmiştir. "Nur", onu bu 
seçimi yapmakta serbest bırakmıştır. -Zervaniyye de şöyle der: Nur insanları 
ve bütün ruhani, nurani, rabbani varlıkları yarattı. Fakat en büyük kişi Zervan 
bir konuda şüpheye düştü. Bu şüpheden Ehrimen meydana geldi. (Dalıa fazla 
açıklama var ise de, bu efsanelerin naklinde yarar görmediğim için burada 
kesiyorum)-. Zervan (Zrvan) daha sonra "Dehr"i, "Felek"i, "Zaman"ı (Asr) iftıdc 
eden. bir anlam kazanmış olmalıdır. Sasaniler döneminde sınırsız zaman (Zrvan 
akarana) deyiminden yararlanılarak, "tektanrıcı" bir eğilim meydana geldi. 

172 



Denebilir ki manevi Adem lsmaili "Kosmogoni"sinin (ev­
rendoğum öğretisinin) bu üçüncü meleği bu sonraki, gecikmiş 
Yeni Zervancılık'ın (Neo-zervanisme) benzeridir. 

2. P,lerôme'un (Mele-i .Nla) büyük meleklere tekabül eden 
her aklı da bizzat sayısız nurani suretlerden meydana gelen 
bir Plerôme (mele') ihtiva ederler. (Üçüncü büyük melek olarak 
zuhur eden) semavi Adem'in Plerôme'unu meydana getiren 
nurani suretler onunla birlikte aynı gecikmeyi yaşadılar. Semai 
Adem onlara "davet"i, ebedi çağrıyı iletti. Fakat bunların 
çoğunluğu, çeşitli inat ve iptila derekelerinde bulunan bu 
suretler, onun davetini reddettiler, geri çevirdiler, hatta onun 
bu çağrıyı yapma hakkını bile tanımadılar. Onların bu inkarları 
ak-kor gibi apak durumdaki varlıklarının öz temelini kararattı. 
Melek-Adem onların salt manevi evrende kalmalarım sür­
dürmeleri halinde zulmani (kapkaranlık) durumlarından 
çıkamayacaklarını anladı. Böylece kendi özünü maddi kainatın 
(Cosmos physique) "demiurge"ü kıldı.232 Bu araç sayesinde 
bir zamanlar nurani olmuş olan suretler selamete erişebile­
ceklerdi. 

Bu simgeler (symbolique) tarih; mani dini ile açık ben­
zerlikler gösterir. Ayrıca üçüncü akıl iken, onuncu olan akıl; 

Ahuramazda (Ormazd, Hürmüz) ile Angrimanyu (Ehrimen) iki ilke idi ve 

bunların, Hayır ve Şerr'in üzerinde tek Tann vardı. M.S. IVN. yüzyıl Hıristiyan 

yazarları bu eğilimi tanımaktadırlar ( Clement Huart, La Perse Antique et La 
Civillastion lranienne, Paris, 1925, s. 221). Bu görüş Corbin'in görüşüne uyıuakla 
birlikte; aslında Zerdüştilik'in başlangıcında "tektanncı" bir din olması ve 
sonradan bazı kollarında Hürmüz ve Ehrimen'in Büyük Melek ve İblis olarak 
değil de, iki tanrı gibi görülmeye başlanması daha güçlü bir ihtimaldir. 
Resül-i Ekrem'in (S.A.) buyruğu ile Zerdüştilere ehl-i kitab muamelesi yapılması 
da bunu gösterir 

232 "El işçisi, imalatçı" gibi bir anlama gelen bu terim, Platon'dan (Eflatun) itibaren 

"dünyanın yaratıcısı" anlamına gelir. Buradan da anlaşılmaktadır ki; metinde 
sözü edilen görüş, hangi lsmaili fıkrasının sözü olursa olsun, Zerdüştilik'in 
bozulmuş biçimindeki hurafelerin etkisi altında kasden veya bilgisizce "şirk" e 
düşmüş olmanın; yaratıcı yerine bir mahlüku geçirmenin ifadesidir. Felsefe 
olmayıp mitolojiden ibarettir. 

173 



ismaili şemasında lbni Sinacı feylesoflar ve işrakiyyun katındaki 

"faal akıl" ile aynı sıra ve görevi üstlenmektedir (Aşağıda V, 
4 ve VII). Faal aklın (l'Intelligence egente) niçin Bilgi ve vahy 
meleği olarak Ruh-ul-Kudüs ile, Cebrail ile özdeşleştirildiğine 

yukarıda değinmiş idik. Yalnız şu fark vardır: lsmailiyye'nin 

Hikmet-i llahiyye (theosophie) görüşü bu aklı zuhur bakı­

mından onuncu dereceye yerleştirilmekle yetinmemekte, onu 
"Gökteki Dram"ın merkezi siması kılmaktadır ki, bu dram 
bizim şimdiki beşeri yeryüzü yaşayışımızın öncesi ve açık­
laması demektir. 

Melek-Adem'in Plerôme'unun bütün üyeleri; zulmetin 

onların varlıklarını istila ettiğini görmekle dehşet ve paniğe 
kapıldılar. Bu bürüyen zulmetten kurtulmak için faydasızca 
yaptıkları üçlü davranış, mekanın üç boyutunun meydana 
gelmesine yol açtı. En yoğun kütle merkezde yer aldı, mekan 
birçok bölgelere ayrıldı. Semavi tabakalar ve anasır (unsurlar, 

öğeler) tabakası meydana geldi. Her gezegen bin yıllık bir süre 

için oluşum halinde olan bir evrene hükmetti. Yedinci bin 
yılın başlangıcında ve ay devresinde, yerden bitip boy atan 
bir bitki gibi, ilk yeryüzü insanı ve yoldaşları meydana geldi 
ve yeryüzünde göründüler. 

3. Devri Zaman (Le Temps Cyclique): Kutsal Tarih 

ve Aşama Sıralan (Hierohistoire et Hierarchies) 

1. Bu arzi beşer (anthros terrestre, yeryüzü insanı); ilk külli 
Adem (Adem-ul-evvel-ul-külli) pananthropos olarak tasvir 
edilmiştir. "Pananthropos'u ilk semavi örneği olan manevi 

Adem'den, onuncu olan üçüncüden, ve cüz'i Adem'den 

ayırmak gerekir. ( Cüz'i Adem, şimdiki devrimizi açan 

Adem'dir). llk Plerôme'un tabii bir teşahhusu, kişilik ka­
zanması olarak belirlenir. Şüphesiz bu Adem'in bizim felse­
feleşmiş paleontolojilerimizle ilişkisi yoktur. Seylan'da (Se-

174 



rendib) ortaya çıkmıştır, çünkü burası iklimce en mu'tedil olan 
bir yerdir. Yanından da yirmiyedi yoldaşı vardır. Adem yir­
miyedi yoldaşı arasında, onlar da aynı zamanda ortaya çıkmış 
bulunan diğer insanlar arasında, "Yakut-i Ahmet"in (hyacinthe 
rouge) diğer taşlar içinde belirip kendini göstermesi gibi, 
kendini gösterir, temayüz ederler. Onuncu meleğin 
"Plerôme"undan olup da iman edip sadakat gösterenler, 
çağrısına uyanlar, davetine icabet edenler, tabii (physique) 
bir cisimlenme ile Adem'in bu yirmiyedi yoldaşının varlığında 
belirmişler, yeryüzünde görünmüşlerdir. Gökteki iman ve 
sadakatleri dolayısı ile yeryüzünde de manevi ve tabii üs­
tünlükleri ile temayüz etmişlerdir. Diğer iklimlerde (Serendip 
Adası dışındaki karalarda) aynı süreçle ortaya çıkan insanlardan 
üstündürler. 

Bu başlangıçtaki arzi Adem; semavi Adem'in aynı zamanda 
hem mazharıdır (forme epiphanique) , hem de hicabı, per­
desidir. Başlangıçtaki Adem fikri, bilgisinin haddi, eyleminin 
özü, nurlarının yayılışını, ışınlarını soğuran, benimseyendir. 
Yahudi-Hıristiyan nübüvvet telakki ve öğretisindeki Adem 
gibi "anamartetos"tur. (Bu terim Arapça'da tam bir karşılığa 
sahiptir: Ma�um.)233 Her türlü "rics"den (pislik, murdarlıktan), 
günahtan arınmıştır. Bu ayrıcalık ondan bütün kutsal imamlara 
da devirden devire intikal etmiştir. Onun devri bir keşf devri 
(devr-ul-keşf, açığa çıkış devri, eyde d'epiphanie) olmuştur, 
bu devirde beşeriyet henüz tabii özellikleri ile de cennet gibi 
bir mutluluk çağı içinde idi. İnsanlar manevi hakıykatleri 
doğrudan doğruya idrak edebiliyorlar, simgeler perdesi al­
tından algılamaya gerek kalmıyordu. tık Adem yeryüzünde 
"davet-i serife"yi (la noble convocation) ve Alem-ud-din'i (din 
alemi, kutsal evren aşamalar sırası (la hierarchie du 

233 Anamartetos terimi metinde Yunan harfleri ile yazılıdır. Bu okunuş Farsça çe­
viriden alınmıştır. 

175 



. hierocosmos) kurdu. Bu Alem-ud-din, Plerôme alemini ve 
Alem-u:l Ekber'i (Macracosme, Büyük Evren) simgelemekte 
idi. llk Adem yirmiyedi yoldaşı içinden onikisini (oniki da'i) 
yeryüzünün oniki ceziresine dağıttı. Onların önüne de oniki 
huccet getirdi. Bunlar yo ldaşlannın (ashabının) seçkinleri idi. 
Kısaca bu sürekli hatmi aşamalar sırasının kurucusu oldu. 
Bu durum lslam'a kadar ve lslam'dan beri devirden devire 
sürdü. 

Halefi belirlenip yetkilendirildikten sonra ilk Adem Ple­
rôme'a aktarıldı. Orada onuncu meleğe halef oldu. Onuncu 
melek de bizzat ve onunla birlikte bütün akıllar aşama sırası, 
önceki sırasından daha üstün bir sıraya yüceldi. Bu yüceliş 
hareketi durmayacaktır, ta ki yolsuzluğu dolayısı ile onuncu 
sıraya düşmüş bulunan üçüncü melek-akıl, ikinci zahir veya 
ikinci akıl dairesine tekrar ulaşabilsin. tık keşif devrinden sonra 
artlarda gelen ve ilk Adem'e halef olan her imam için de durum 
aynıdır. Bu keşf devrinden sonra bir gizlilik, ôrtülülük devri 
gelmiştir (Devr-us-setr). Bundan sonra da yeni bir keşf devri 
bunu izlemiştir. Böylece birbiri ardından almaşık olarak gelen 
devirler nihai Kıyamet-ul-kıyamete kadar sürecektir. Bu Kıya­
met-ul-kıyamet ile bizim devrimiz tamamlanmış olacak, insanlık 
ve Melek-Adem başlangıçtaki itibarına tekrar kavuşacaktır. 
Kutsal imamların bazı sözleri büyük devri (Devr-i Azam) 360.000 
defa 360.000 yıla kadar uzatmaktadırlar. 

2. lsmailiyye ilahi hakimlerinin özellikle ve en çok üzerinde 
durup bahsedecekleri şeyin, bizim devrimizden önce gelen 
"Keşf" devrinden bizim şimdiki "Setr" devrimize intikal 
konusu olacağı açıktır. lsmaili te'vili olağanüstü bir derinlikle 
Adem'in Kitab-ı Mukaddes ve Kur'an-ı Kerim'deki tarihi 
üzerinde durmuştur. Bu kıssa, mutlak bir başlangıcın kıssası 
değildir. Bu kıssa müthiş musibetlerin arifesinin hikayesidir. 
llk keşf devrinin son üçbin yılında çok önemli kargaşalar 
dolayısı ile yüksek ruhani şahsiyetler "sır saklama nizamı"nı 

176 



tekrar kurmak zorunda kaldılar. Yüksek manevi bilgiler sükut 
dönemine girdi ve beşeriyet açıklamasına ehil olmayan bir 
duruma geldi. Bir şeriat, bir dini kanun getirmek gereklidir. 
Te'vil ancak yeni bir doğum ile simgeler gecesinde yeni bir 
diriliş ve kıyama ileteceği kimseleri bu şeriat bağından kur­

tanr.234 Bu durum, insanlığın bu duruma düşmesi, "Cennet'ten 
çıkış" diye ifade edilen durumdur. Bundan böyle ancak 

"bilkuvve cennet" (paradis en puissance) sözkonusu olabi­
lecektir ki bu da batını "sodalite" (inanç topluluğu),235 is­
mailiyye daveti demektir. 

Adem'in Kur'an'daki kıssası, genç imam Adem'in, önceki 

Keşf devrinin son imamı bulunan babası Huneyd tarafından 
imam nasbolunuşunun kıssası olarak anlaşılmıştır. Bütün "arzi 
melekler" (Davete mensup olanlar) onu tanıyıp kabul etmişler, 
yalnız iblis-Şeytan ve ona tabi olanlar dışta kalmıştır. lblis 
önceki dönemin ruhani mevki sahibi ileri gelen bir kişisi idi. 
Bu andan itibaren onun şahsında semavi Adem'in başlangıçta 

yeryüzüne sürdüğü zulmani suret belirmektedir. Iblis Adem'i 
önceki Keşf devrinde her insanın sahip olduğu yeniden doğuş 
ve diriliş bilgisini cömertçe herkese açmaya kışkırttı. Adem 
de dizginsiz bir içtepi ile genel kavrayışsızlığa rağmen ancak 
bizim devrimizin son imamı, Kaaim-ul-Kıyamet (Kıyamet 
dönemi imamı) tarafından açılabilecek olanları açıkladı. 

3. Bizim Adem'imiz tarafından başlatılan "Setr" devrinin 
· yapısı ilk önce yeryüzünde ilk imam olan ilk Adem'in kurduğu 
yapıdan anlaşılabilir. llk Adem'in kurduğu bu yapı, görünen 
ve görünmeyen göklerin yapısına tekabül eder. Daha önce 

234 lmamiyye'de (Oniki imam mezhebi) bulunmayan bütün bu efsane ve esatir, 

sonuçta yine şeriatten "kurtulma"ya(!) müncer olmaktadır. 

235 "Sodalitas• Latince'de yoldaşlık, dostluk, tarikat birliği gibi anlama gelir ve bir 
amaç, bir inanç uğruna bir araya gelen kişi topluluğunu belirtir. Burada demek 
istenen, "bilkuvve Cennet"in, lsmailt davetine ehil olup lsmailt cemaatine 
girenlerin olduğudur. 

177 



de açıklamış olduğumuz gibi semavi ve arzi aşama sıralarının 
dereceleri "hadd" terimi ile ifade edilmiştir (Sınır, karşılaş­
tırınız: Yunanca'da "dros" terimi).236 "Hadd", her derece için 
bilgisinin ufkunu ifade eder, varlık biçimi ile orantılı bilgi 
edinme biçimi ve bilgi sınırını gösterir. Böylece bir aşağıdaki 
her hadd, bir üstteki "hadd"in "mahdud"udur, onunla sınır­
lanmıştır. Tevhidin kavranması için temel önemde olan bu yapı 
aynı zamanda bütün insanlık sürecini belirler. 

lsmailiyye dönemleri boyunca bu hatmi aşama sırasının tam 
bir tasvirinin yapılması henüz karşımıza sorunlar çıkarmakta 
ise de, bu aşama sırası daha Hamid-i Kermani tarafından 
mükemmel bir şekilde çizilmiş bulunuyordu (Vefatı: 408/ 
101 Tye doğru). Semavi aşama sırası (ulvi haddler) ev arzi aşama 
sırası (süfli haddler) vardır ki arzi aşama sırası semavi olanı 
simgeler. Her bir hadd topluluğu onlu bir derece teşkil eder. 
Bunlar da bir üçlü (yüksek dereceler) ve yediliye bağlanırlar. 

1) Yeryüzünde natık, melek tarafından tebliğ edilen ilahi 
kanunu, şeriati açıklayıp bildiren peygamber vardır (Yukarıda 
A, 5). Şeriat mevzu' dinin (religion positive) kurallar bütünü 
olarak ziihirde açıklanan metnin söylemidir, sözüdür. Nô.tık, 

ilk aklın, yeryüzündeki benzeridir (nitekim ilk akıl gökte daveti 

başlamıştır). 
2) Yine yeryüzünde vasi vardır ki Peygamber'in doğrudan 

doğruya manevi mirasçısı demek olan imamdır. Vasi, imametin 
esası, temelidir ve her yeni imamet döneminin de ilk imamıdır. 
Vahyin sırrına emindir, özel görevi de te'vildir, zahiri anlamı 
aslına irca eden hatmi yorumdur. Vasi; ikinci aklın, birinci 
zahirin, külli ruhun benzeridir (Burada nebi-vasi ikilisi ve 
birinci akıl ikilisi; Oniki lmam Şiiliği'ndeki "Ebedi Hakıy­
kat-i Muhammediyye"nin iki görünümünü karşılamaktadır 
(YukarıdaA, 3). 

236 Metinde Yunan alfabesi ile yazılıdır. 

178 



3) imametin esası olan vasinin halefi olarak imam vardır. 
lmam kendi devri boyunca, zorunlu olarak bulunması gereken 
zahir-batnı bağlantısında dengeyi sağlar. Üçüncü aklın ben­
zeridir (Manevi Adem). Manevi Adem'in benzeri olduğu için 
her dönemde yedi imamdan oluşan bir veya birkaç yedili 
olacaktır. Bu da gecikme, geri kalma fasılasmm remzidir ki, 
Adem'in, bu geri kalışın kefaretini, kendine mensup olanların 
da yardımları ile ödemesi, eski rütbesini tekrar kazanabilmesi 
için gereklidir. 

Diğer yedi dereceye gelince herbiri karşılıklı olarak nurani 
suretlerden veya Plerôme (Mele-i A'.la) akıllarından birini 
karşılar. 

lmamm kapısı (bab)237 huccet veya delil yahut kefil (bu 
derece Alamüt lsmaililiği'nde tamamen özel bir anlam bu­
lacaktır) diye belirlenen iki dereceden sonra üç da'l veya va'iz 

(kelimenin sözlük anlamı ile bu çağıran) derecesi ve bunların 
aşağısında bulunan iki derece gelir: "Me'zu.n-i mutlak" yeni 
müridin biy'atini kabul edebilir. "Me'zun-i mahsur" ise yeni 
salikleri cezbeder. 

lsmaili yazarlarınca devirden devire süren dikey ve hatmi 
aşama sırası bu şekilde bir görünüme sahiptir. Mekan içinde 
bu kutsal-evren telakkisi (hierocosmos), zaman içinde de 
"isomorphe"unu238 haizdir. Bu da kutsal tarih demektir 

23 7 XIX. yüzyll hanı'nda "Babt" akımı da tsmailtfik'in "Şeyhi" tarikauna etkisi dolayısı 
ile "hah" kavramının ortaya çıkmasına ve sonuçta da "Bahailik" gibi tamamen 
İslam dışı bir baul dinin doğmuna yol açacakur. Resı11-i Ektem (S.A.) • ... Aliyyan 
babuha" buyurmuştur, fakat ondan sonra gelen gerçek ehl-i beyt imamlan, bu 
arada tmam-ı Kaaim hiç kimseyi "hah" tayin etmemiştir. Bu işler iddia ile olmaz, 
nass ve delil ile olur. 

238 "lsos" Yunanca eşit; "morpe", "yapı", "bı1nye", "oluşum" demektir. "Kı1fv• veya 

"denk" diye günlı1k dile çevrilebilir. Matematik, kimya, dilbiliminde kullanılan 
bir terimdir. TDK. Felsefe Sôzlüğü'nde "eşbiçinı" olarak karşılanır. Metinde demek 
istenen, lsmailt evren telakkisinin, "Tafih-i Mukaddes" (kısas) anlayışlan ile 
uyumlu olduğudur. 

179 



(Hierohistoire). Nübüvvet devirlerinin her dönemi, yani her 
bir gizlilik (occultation) dönemi, bir "ndtık" ve bir vasi ile açılır 
ve bunlardan sonra bir veya birkaç "yedili" halinde imamlar 
gelir. Son imam kaaimdir, yani önceki döneme son erendir 
ve yeni peygamberi ikame eden kimsedir (Muklm). Yedi dö­
nemin bütünü nübüvvet devrinin tümünü meydana getirir 
(Bu düşünce Şii nübüvvet öğretisinde ortaktır).239 Altı büyük 
peygamber şunlardır: Adem, ki Şit onun imamıdır, lbrahim, 
ki İsmail onun imamıdır, Musa, ki Harun onun imamıdır, lsa, 
ki Şem'ün (Simon) onun imamıdır, Muhammed (S.A.), ki 
Ali onun imamıdır. Yedinci natık ise kaaim-i kıyamettir (ki 
lmamiyye'nin onikinci imamına tekabül eder). Yeni bir şeriat 

getirmeyecektir. Fakat vahylerin gizli anlamlarını açıklayacak 
ve bunun sebep olduğu hercümerc ile de gelecek keşf devrine 
geçişi hazırlayacaktır. 

4. İmamet ve Mead Öğretisi 

l. Buraya kadar Şiilik'in imamet ve mead (dünyanın sonu 
ve ahiret) öğretisi hakkında söylenenler hatırlanırsa bütün 
Şii bilincine hükmeden imamet ve mead telakkisi daha iyi 
anlaşılır. Genel olarak bütün Şii imamet öğretisi gibi lsmaili 
imamet öğretisi de Hıristiyanlık'taki mesih öğretisinin kar­
şılaştığı sorunlara benzer sorunlarla karşılaşmıştır. Ne var ki 
ilk miladi yüzyıllarda karşılaşılan bu sorunlar sözkonusu 
olduğunda lsmailiyye düşüncesi resmi Hıristiyanlık mesih 
öğretisinin açıkça reddettiği "irfani" (gnostique) çözümlere 
yönelmiştir. 

İmamın "na.sut" cephesinden veya beşeri yönünden söz 
edildiğinde, lsmaili yazarlar, imamın bedeninin etten-kemikten 

239 Oniki İmam mezhebinin nübüvvet-velayet-imamet öğretisi lsmailiyye'den 
tamamen ayn olarak ele alınmalıdır. 

180 



ve diğer insanlar gibi bir beden olmadığını anlatma kaygısı 
içindedirler. lmamın bedeni mü'minlerin esiri bedenleri 
(nefs-i rıyhıyye, l'ame d'effiuve) üzerinde cereyan eden acunsal 
(cosmique) bir simya süreci sonucunda meydana gelir. Esiri 
kalıntılar gökten göke yücelirler, sonra saflaşmış ve dünya 
gözü ile görünmez bir biçimde ay ışınlan ile yeryüzüne inerler. 
Semavi bir çiy damlası olarak saf, arı bir suya veya bazı 
meyvelerin üzerine konarlar. Su ve meyveler o zamanın imamı 
ve zevcesi tarafından içilir ve yenir. Böylece bu semavi çiy 
damlası yeni imamın latif (subtil) bedeninin özünü, tohumunu 
oluşturur. Bir zarf,. kap veya (gilaj) durumunda olan ve 
"cism-i kafuri" diye ifade edilen, kafur aklığı ve letafetinde 
olan bu beden imamın beşeri yönünü (nasut) meydana getirir. 
Burada "docetisme"den240 söz edilebilmesi bir "phantasme" 
(görüntü, hayal) sözkonusu olduğundan değildir asla. lrfani 
bir Hıristiyanlık-mesih öğretisin9e otluğu gibi bir "caro spi­
ritualis" imgelenmek ve kavranmak istendiğindendir. Bu 
sebepledir ki imamların şahsında nasut (insanlık, beşerilik 
cephesi ve lahutun (ulühiyyet) birleşmesi, asla iki ayn tabiatı� 
uknum tarzında (hypostatique)241 birleşmesi olarak, bu te-

240 "Docttisme" veya Almanca deyişle "doketismus", Yunanca "dokein" (tezahür 
etmek, görünmek) kelimesinden gelir. "Doketismis" adı verilen Hıristiyanlık 
içi bir telakki gereğince, 1sa'nın yeryüzünde görünüşü sırf bir görünüşden 
ibarettir (Haşa). Özellikle iİk dönem Hıristiyanlık "irfan"ında (gnosis) bu kabil 
telakkiler vardı. Demek oluyor ki Mesih yeryüzünde gerçekten cismani-beşeri 
bir varlık değil -haşa- Tanrı'nın bir hayali, gölgesi gibi idi. Batıni-İsmaili te­
lakkilerin tasavvufa etkisi dolayısı ile zahirde tamamen Sünni-zahiri görünen 
tasavvuf-tarikat çevrelerinde bile bazen maalesef bu gibi hezeyanların izine 
rastlanır. Metinde demek istenen, lsmaili "doketismus"unun bu <;ierece aşırı 
olmadığıdır. Ne var ki batılın aşırısı da ılımlısı da batıldır. Bütün bunlar efsane 
ve muzahrefattır. Felsefe değildir. 

241 "Hypostase" terimi \ıınanca "hypostasis"den gelir. Temel, töz (cevher) gerçeklik, 
gerçek, öz varlık demektir. Bazı ilahi sıfatlar -yine yanlış ve batıl olarak- zattan 
ayn kişilikler olarak düşünülınüş, Zerdüştilik'ten ve belki daha eski din ve düşünce 
kalıntılarından gelen bu batıl düşünce tarzı Hıristiyanlık'ı da etkileyerek "eka­
nim-i selase" ve uknum birliği" görüşüne yol açmıştır. "Hypostase", Arapça'da 

181 



lakkinin bütün felsefi, tarihi ve toplumsal sonuçlan ile ele 
alınmaz ve bu fikir ve sonuçlara vardırmaz.242 

2. İmamın lahuti yönünden lsmailiyye irfanının anladığına 
gelince, bunu kavrayabilmemiz için hareket noktası olarak 

"Viladet-i ruhaniyye" (manevi doğuş) olarak ifade edilen 

kavramdan hareket etmek gerekir. Bu noktada da Mani dini 

irfanı ile açık benzerlikler vardır. Daha önce anmış oldu­
ğumuz Yemenli yazar bu hususu şöyle açıklar: Yeni mürid 
(müstecib) bir yetkiliye intisabını bildirdiği, onu bu yola 

bağlayan kelimeyi söylediği andan itibaren, niyeti doğru ve 

saf ise ruhunda bir nurani nokta belirir, bu nur onunla 

karışmaksızın, ihtilat etmeksizin öylece onun katında kalır. 
Bundan sonraki düşünce ve davranışlarına bağımlı olarak 
bu nur noktası artacak, genişleyecektir. Buna muvaffak olur, 
başarılı bir hayat sürerse, rıhleti (göç, çıkış, ölüm, exitus) 
sırasında mü'min müridin nurdan sureti, "nurani sütunun 

cezb gücü" ile çekilerek manevi derece bakımından ondan 

önce gelen yoldaşına, arkadaşına doğru gider. (Burada bir 

tür mistik bir şövalyelik anlaşması, "fütüvvet bağı" vardır ki 
müridleri, bu anlaşmaya katılanları ahirete kadar bağlar ve 
birbirinden sorumlu kılar). Birlikte her ikisinin de üzerinde 
olan "hadde" doğru yücelirler. Böylece gider ve hep birlikte 

bütün bu "haddler" ile (hudud) "Heykel-i nurani"yi (Temple 

de Lumiere) teşkil ederler. Bu Heykel-i nurani saf anlamı ile 

"uknum" ile karşılanmıştır. Cam, Latince'de "et" anlamını verir. Bu temel anlam 
dolayısı ile (Lahın); lncil'de ve genellikle günlük dilde "beden", "gövde" anlamını 
verir. "Caro spiritualis" şu halde "ruhani beden" anlamındadır. 

242 Ne olursa olsun'; lsmailiyye'nin "İmam" telakkisinin, burada sunulan biçimi 
ile gerçek ehl-i beyt imamlannın birçok defa sakındırdıklan ve uyardıklan 
aşınlıklara varmış olduğu maalesef görülmektedir. Butün bunlann "imamet" 
ile ilgisi yoktur. Resül-i Ekrem (S.A.) bu gibi hezayanlan önceden Emir-ul­
Mü'minin'e bildinniş, Ali'yi sevmeyen münafıklar ile sevgide aşın gitmiş görünen 
ve çoğu yine münafık olan bu gibi kimselerin "helak" olacağını, manevi tekamül 
seyirlerini berbat ettiklerini beyan buyurmuştur. 

182 



"manevi" bir heykel"dir243 ve beşeri sureti haizdir. Bu hey­
kel-i nurani imamettir ve imamın lahuti cephesidir. 

3. NC6b ve tayin edilen yeni imam bu nurani heykelin hamili 
olur. İmameti, "lahut"yönü, kendisine bağlı olanların nurani 

suretlerinden meydana gelen bu küll, bu "corpus mysti­

cum"dur.244 ilk Adem için olduğu gibi, imamlardan her devir 
dönemlerinde birbiri ardınca gelen herbirinin kendine özgü 
ve böylece oluşmuş kutsal heykel-i nuranisi vardır (Heykel­

i nuranI-i kudsani) -Temple de Lumiere Sacrosaint-. Bütün 
imamlar birlikte yüce Heykel-i Nurani-yi meydana getirir. 

(Heykel-i Nurani-i Kzam, le sublime Temple de Lumiere). 

Bu bir nevi, Heykel-i Nurani'nin kubbesi durumundadır. Bu 
dünyadan imamlardan birisi göçtüğünde onun heykel-i nu­
ranisi onunla birlikte onuncu meleğin (Manevi Adem, Ant­
hropos celeste) harimine yücelir. Hepsi bu harimde toplanır, 
devri kapatacak inam-ı Kaamin'in kıyamını beklerler, ta ki 

onuncu meleğin halefi, halifesi olarak gelişinde onunla birlikte 

yükselsinler. 
Bir "Setr" devrini veya bir "Keşr• devrini kapayan her büyük 

243 Heykel burada günlük dilde kulandığıınız anlamda değildir. Bir anlamı günlük 
dilde kullandığımız gibi "taş yontu"dur. Put, cesed, cisim anlamında da kul­
lamlmışur. Tapmak, büyük yapı, yapı iskeleti, iskelet, dış çerçeve, devasa nesne 
gibi anlamları vardır (H. Wehr, Arabisches Wörterbuch; Seccedi, Ferheng-i 
ulum-i akli). Kamus çevirisinde Merhum Asım Efendi şöyle der: Mutlaka iri 
ve dızman nesneye denir ve kirimli (gerimli) uzun ata denir ve kemalini bulup 
miktarınca yoğunulmuş ve uzamış nebata denir ve nasara taifesine mahsus şol 
beyte ve hücreye denir ki onda Meryem Aleyhissellim suretini vaz'ederler ve 
nasaranın manastırlarına da heykel denir. Ve yüksek binaya denir. Burhan'da 
meşruh olduğu üzere heykel, a'cemi olarak büthaneye ve surete denir. Esllif­
ı hukema itikadlarında kevakib (yıldızlar) envar-ı mücerredenin zılal ve heylikili 
olmağla her kevkeb için münasip ulsım ve ol tılsım için büyüt (evler, tapınaklar) 
bina edip ol büyüta "heydkil-un-nur" derler idi. 

244 "Corpus" Latince'de cisim, beden, gövde, yapı, yapısal bütün, kül!, hey'et, he­
yet-i mecmua, külliyat anlamlarına gelir. "Mysterium" "sır", "esrar" anlamınadır 
(Gizem). "Corpus mysticum"u sım bütünlük, sırrı heyet, sırrı kül! gibi de­
yimlerle karşılayabiliriz. 

183 



kıyamette (Kıyamet-ul-kıyamet) son imam, diğer bir deyişle 
"kaaim" haddlerden mürekkep bütün mistik "heykel"i 

(temple) ile birlikte Pleröme'a (Mele-i ,4(la) yücelir ve orada, 

tabii (maddi dünyanın "demiurge"ü olan onuncu meleğin 

halefi durumuna girer.245 Bizzat onuncu melek Plerôme'da 

bir derece yükselir ve bu yükselme bütün mensuplanna da etkili 

olur. Her büyük kıyamet, herbir devir tamamlanışı, böylece 
insanlık meleğine bütün mensuplan ile birlikte başlangıçtaki 

rütbesine doğru ilerleme imkanını vermektedir. Böylece de­

virlerin ve bin yıllann tamamlanışı, meleğin anlık bilinç ka­

rarması dolayısı ile meydana gelen zaman kaybının, "kaçınlmış, 

geri kalmış ebediyyetin" kaferetidir. "Gökteki Dram"ın çözümü, 

sonuca bağlanması böylece hazırlanmaktadır Cosmogonie 
(ilm-i tekvin) ve Soteriologie (llm-i Necat) bu sonuca ileten 
sürecin iki görünümüdür.246 Acunun (cosmos) oluşumu; Semavi 

Adem'in yitirdiği rütbesine kavuşması için bir araç elde edebilsin 

diyedir. Devirden devire süren süreç içinde o bu rütbesine 

yaklaşmaktadır ve dünya hayatından önce Plerôme'da onun 
çağnsını kabul edip de düya hayatında da peygamber ve 
imamlann davetine uyanlar bu süreçte onun yardımcılandır. 

4. Habis münkirlerin zulmani suretlerine gelince; bunlar 

bedenden aynlınca astronomide "Ejderhanın başı ve kuyruğu" 

olarak ifade edilen (ay yörüngesi ile güneş yörüngesinin 

kesişme noktaları) bölgeye, "ins" şeytanlarının "massa per­
ditionis"inin247 dönedurduğu, insanlık alemini sarsıcı musibet 

245 232. nota bakınız. 
246 "Soteriologie" teriminin özünde Yunanca felah, necat anlamında "soter" varclır. 

Soteriologie "necat, felah" öğretisi anlamındadır. 

24 7 "Massa"; "yığın", "kütle", "maya", "hamur" anlanu veren Latince bir kelimedir. 

184 

Şu halde "massa perditionis", kaybolmuş ve kaybetmiş, harcanmış ve mah­
volmuş beşeri ruhların kütlesidir. Augustinus'da (354-430) bu terim geçer 
ve beşeriyetin günahkar "massa pe:rditionis"i içinden bazılarının seçildiğini 
ve kunanldığım savunan kaderci bir görüşe delalet eder (Benholet, Wôrterbuch 

der Rdigionen). 



ve felaketlerin düzenini kuran şerir düşünce ve niyetlerin 
kütlesine doğru giderler. 

Bu sebeple arzi hadiseler de ancak hatmi hakıykatleri ile 
anlaşılabilirler. Diğer bir deyişle çözümünü hazırladıklannı 

"Gökeki Dram"a olan nispetleri ile anlaşılmaları mümkün 

olur. Bu "tarih felsefesi" çerçevesinde lsmailiyye düşüncesine 
özgü bir nübüvvet felsefesinin, nübüvvet temeline dayanan 
felsefenin muazzam görünüşü vardır.248 lsmailiyye Şiiliği'nde 
de bütün Şiilik'te ortak olan çizgiler görülmektedir: Mead'a, 

dünya hayatının sonuna ve son amaçlanna yönelik bir ma­

neviyyat öğretisi (l'ethique eschatologique) "kaaim" figürünün 

baskınlığı249 "kaaim"in Yuhanna lncili'nde haberi verilen 
"Paraclet" ile özdeş kılınması gibi. Bu sebepledir ki Ebu 
Yakii.b-i Sicistani (IV./X. yüzyıl) Hırisıiyan haçının dört kolunda 
ve lslam inancının "Kelime-i Tevhid"indeki dört kelimede aynı 
sımn simgesini buluyordu: Kadr gecesi haddinde kıyam eden 

imamın zuhuru! (Leylet-ul Kadr, 97. sure). Çünkü bu gece, bu 

"Setr" gizlilik devrindeki beşeriyetin gecesidir de.2so 

248 Kur'an-ı Kerim'e ve masum ve mutahhar ağızlardan gelen te'villere dayanmayan 
masallar ve efsaneler, ne kadar etkileyici ve sürükleyici olursa olsunlar, "Şey­
tanların kendi velilerine vahyettikleri yaldızlı sözler" kabilindendir. Kur'an-ı 
Kerim kıstasları unutulınaınalı, önceki ilahi dinleri de sanp boğmuş olan şeytani 
tufeyli düşüncelerden sakınılmalıdır. 

249 Ancak, "Kaaim" figürünün iki kolda özdeş olmadığı yüzeyde bir karşılaştırma 
ile dahi anlaşılabilir. Bu bakımdan Oniki imam Şiiliği Sünni mezheplerde de 
olan. "Mehdi" inancından hemen hemen farksızdır. Ancak Mehdi'nin şahsında 
göniş aynlığı vardır. Mead öğretisi bakımından da Oniki imam Şiiliği'nin öğretisi 
bu "üçüncü-onuncu melek" efsanelerinden çok daha fazla Sünni mezhepler 
görüşüne yakındır. 

250 Maalesef yine tatsız bir benzetme ve "saçlanndan sürüklenen" bir yargı söz­
konusudur. Hiçbir değeri yoktur. 

185 



il. DEG1ŞT1RlLM1Ş (REFORME) 

ALAMÜT 1SMA1LlUG1 

1. Dönemler ve Kaynaklar 

1. Burada, mevsuk, güvenilir kaynakların yokluğu dolayısı 
ile bunca uzun bir süre lsmailiyye adını ve özellikle Alamiit 
hatırasını gölgeleyen "kara roman" üzerinde duracak değiliz. 
Bunun sorumluları şüphesiz. en önde Haçlıların ve Marco 
Polo'nun hayalleridir.251 Fakat XIX. yüzyılda bile bir Avus­
turyalı edebiyatçı ve şarkiyatçı olan von Hammer-Purgstall, 
"gizli dernekler" saplantısını biçare lsmaililere yöneltti ve 
Avrupa'da kimilerin de Cizvitlere (Jesuites) atfettikleri bütün 
suçlarla onları itham etti. Bu "Geschichte der Assassinen" (1818) 
uzun süre ciddiye alındı. S. de Sacy de kendi hesabına "Expose 
de la religion des Druzes" (1838) adlı eserinde heyecanla 
"Assassins" (Kaatiller) kelimesinin "haşhaşin"den geldiğini 
ileri sürdü (Haşiş, afyon kullananlar).252 Bütün bunlar dini 
ve felsefi azınlıkları en kötüsünden ahlaki redaetlerle suçlama 
yönündeki alışılagelen gayretkeşliğin ürünüdür. En garibi 
şudur ki günümüze değin şarkiyatçılar bu tutumları ile ve 
heyecan sömürücüsü yayımcıların da ortaklığı ile Bağdad 
Abbasi hilefetinin lsmailiyye'ye karşı mütecaviz propagan­
dasının yardakçıları olmuşlardır. Bu hayal mahsulü hikayeler 
artık W Ivanow ve Karachi lsmaili Cemiyeti (Ismaili Society) 
tarafından hızlandmlan lsmaililik inceleme ve araştırmala­
rından sonra mazur görülemezler (lsmaili Society Karachi'den 
önce Bombay'da idi). Durumu belirten bir örnek verelim: 

251 Sefahat alemlerine ilişkin ithamlar belki yalan olabilir, ancak Hasan Sabbah 
fedailerinin Selçuklu lslam dünyasında da namlı ve azılı bir terör örgütü şöhretini 
kazandıkları unutulmamalıdır. Bu şöhret "hakkıyla" kazanılmşur, yoksa sadece 
Batılıların hayallerine dayanmaz. 

252 Yukarıda 215. dipnotuna bakınız. Yine bkz. Goldziher, Le Dogme et La Loi de 
l'Islam, F. Arin çevirisi, Paris, 1890, s.205. 

186 



lsmaili davetinin yukarıda nasıl ve niçin "bilkuvve Cennet" 
(Paradis en Puissance) olarak adlandırıldığını ve "Kabir ha­

disi"nin lsmaili yorumunun, davet halkasına girişi nasıl 
gerçekte bu "Cennet"e giriş olarak açıkladığını gördük. Kar­
şı-propagandanın bunlardan sonra "Alamüt bahçelerinde 
"sefahat alemleri" (orgies) tahayyül etmesi için artık fazla bir 
şeye de gerek yoktu. Diğer söylentilere gelince (Siyasi cina­
yetler- H.H.) , Türk hakimiyetine (Selçuklu- H.H.) karşı bir 
direniş sözkonusu idi ve lsmaililer bu savaşımı trajik şartlar 
içinde yürütüyorlardı.253 Ne var ki lsmailiyye'nin manevi 
felsefe ve öğretisinin, "kaatiller", "assassins" hikayeleri ile 
hiçbir ilişiği yoktur. 

2. Yukarıda kısaca değinildiği gibi, Kahire Fatımi Halifesi 
Mustansır Billah imamet tevcihini büyük oğlu Nizar'dan alarak 
küçük oğlu Mustali'ye aktarmış idi. Ölümünden ( 487 /1094) 
sonra bazıları bu tevcih ve tercihe uydular (Bunlar Fatımi 
davetini sürdürenler ve Mustailiyan diye de adlandınlanlardır). 
Diğer bir bölük ise imam Nizar'a sadık kaldılar (Bu zat oğlu 
ile birlikte Kahire'de 489/1096 yılında katledilmiştir). Bu ikinci 
fırka ,"Nizar1" olarak adlandırıldı. Bunlar lran'daki "Doğu 
Ismailileri" dir. Burada da görünür tarih ve kişisel sorunlar 
ardında temel saikler, manevi bakımdan tartışma konusu olan 
husus görülebilir. Temelde, Kahire'de Fatımi Hanedanı'mn 
iktidara geçişi ile kendisini gösteren siyasi zafer bir paradoks 
olarak belirmektedir. Batıni bir "sodalite" (tarikat, inananlara 
topluluğu) hangi ölçüde bir devletin resmi kuruluşu ile 
bağdaşabilirdi? Aynı saik başlangıçtan itibaren Karmati i'ti­
zaline yol açmıştı ve daha sonra Alamüt'un reform (ıslahat) 
isteğinde tekrar kendisini gösterecektir. Bugün elde edebil-

253 Böylece Hasan Sabah-Nizam-ül-Mülk ihtilafı "milliyetçi" açıdan açıklanmaya 
çalışılmaktadır ki, ikisi de "Fars" olduğu ve Selçuklu yönetiminin o dönemin 
şartları içinde, özellikle Melikşah'dan sonra, "Türk milliyetçiliği" gütmediği 
nazara alınırsa, hiç değilse ihtiyatla karşılanması gereken bir yorumdur. 

187 



diğimiz metinlerle varabildiğimiz yargı şudur ki, Fatımi fa­
sılasından sonra ilk lsmailiyye ruhu bu reform hareketini 
güçlendiriyordu. 

Diğer yandan, en fazla bozulduğu ve gerçekliğini kaybettiği 
için bizzat Ismaili metinlerinden öğrenmemiz gereken Hasan 
Sabbah'ın güçlü kişiliği de hesaba katılmalıdır (Vefatı: 518/ 
1124). lran'da Ismaili "üs"lerinin (commanderies) teşkilinde 
etkisi büyük olmuştur. Serdengeçti müridlerini lmam Nizar'ın 
torununu müstahkem Alamüt Kalesi'ne (Hazar Denizi'nin 
güneydoğusundaki dağlar üzerindedir) iletmeyi başarıp ba­
şaramadıkları burada sorun bakımından önemli değildir. 
Çünkü her halükarda manevi bakımdan istisnai boyutlarda 
bir olgu sözkonusudur. 

3. Bu önemli ve baskın etkili olgu lmam Hasan'ın (ala zikri­

hi-s-selam. Adı anıldıkça daima bu selam da birlikte söyle­
nir) ,254 Alamüt'un bu yeni Hodavend'inin (Büyük Üstad, Üs­
tad-ı A'.zam. 520/1126'da doğmuş, 557/1162'de büyük üstad 
olmuş, 561/1166'da ölmüştür) girişimidir. 17 Ramazan 
559/8 Ağustos 1164'de Alamut'un yüksek setinde toplanan 
bütün müridler önünde imam "Kıyamet-ul-kıyamet"i (büyük 
kıyamet) ilan etmiştir. Olayın tutanak belgesi bize kadar 
gelebilmiştir. Bu ilanın içeriği, saf manevi bir Islam'ın, her türlü 
kural koyucu, müteşerri ruhdan ari, her türlü kural köleli­
ğinden azade, manevi bir doğuş demek olan şahsi bir din 
anlayışının başladığını ve bu hareket ile ilhahi vahylerin manevi 
anlamının keşf ve ihya edildiğini ilan etmekte idi. 

Alamüt Müstahkem kalesi, lran'daki bütün diğer lsmaili 
üsleri gibi, Moğollarca tahrip edildi (654/1256). Fakat bu olay 
Alamüt'un tadil edilmiş Ismaililiği'nin son buluşu anlamına 
asla gelmedi. Ancak bu Ismaililik kolu tasavvuf "hırka"sına 

254 Bu zat da "imam" olmadığı gibi, bu selama liyakati de çok şüphelidir. Ne var 
ki metinde böyle yazılmıştır. 

188 



bürünerek gizlendi. Tasavvuf ve genel olarak lran'daki manevi 
hayat üzerindeki etkisi bizzat tasavvufunda kökenlerini ve 
anlamını yeni bir biçimde aydınlatacak niteliktedir. lsmaililerin 
kendilerinden saydıkları tasavvuf üstadlan yetişti. Senai'den 
başlayarak (545/llSl'e doğru); Attar (627/1230'a doğru), 
Celalüddin-i Rumi (672/1273)255 ona ilişkin olarak "Huccet" 
görevini yüklenen Şems-i Tebrizi,256 Aziz Nesefi (VII./XIII. 
yüzyıl), Kaasım-ı Envari'nin (837/1434)256a adlarını burada 
sayabiliriz. Çoğu zaman lsmaili etkiside kalan bir mutasavvıf 
mı, yoksa tasavvufdan etkilenmiş bir lsmaili mi bu metni 
kaleme almıştır diye tereddüt edilebilir.257 Dahası da var: İran 
tasavvufunun el kitabı hükmünde olan, Şeyh Mahmud-i 
Şebusteri'nin (vefatı: 720/1317) ünlü manzum eseri Gül­

şen-i Raz, lsmaili öğretisi çerçevesinde yorumlanmıştır. 258 

Burada ortaya atılan sorunlar tamamen yenidir. Alamüti 
edebiyattan elde kalabilen ve tümü de Fars dilinde olan 

255 Bu zatlann lsınailiyye ile ilişiği yoktur. Celaleddin-i Rumt "lmarniyye" mez­
hebinden bile sayılamaz. Nerede kaldı ki lsmailiyye'den olsun. 

256 Bizde.de son yüzyılda zaman zaman bu iddiaya rastlanır. Yanlıştır ve Şems-i 
Tebrizi'nin de "lsrnaili" olması -hayatı ve sözleri birlikte yorumlanırsa- mümkün 
değildir. Belki Şü-irnarnidir, fakat lsrnailr değildir. Bir insanın diğerinin "irşad"ına 
vesile olması, mutlaka lsmailt hucceti, da'isi vs. olmasını gerektirmez. 

256a Kaasım-ı Envar: Ferheng-i Mu'in'de vefat tarihi 1433 olarak verilir. Hayatından 
anlaşıldığına göre, "lsmaili" değil, Oniki lmam mezhebinden olmalıdır. Aziz 
Nesefi de "Kübreviyye" tarikatından tanınır (M. Kara, Tasawuft Hayat-Necmilnün 
Kübra, İstanbul, 1980, s. 26). lsrnaili olmaması gerekir. 

257 Goldizher de bu noktaya değinir. Celaleddin-i Rumt'nin Kur'an-ı Kerim 'in batın 
anlarnlanna ilişkin mısralannı ele alarak, bu mısralan bir lsmai!I'nin de ya­
zabileceğini söyler. Derhal belinelim ki: Kur'an-ı Kerim'i blltın anlarnlannın 
varlığını kabul etmek dernek, blltınilik dernek değildir. Blltıntlik "zalıir"i reddedip 
sadece -ve o da şüplıeli olan- batına önem vermektir (Bkz. Goldziher, Le Dogme 
et La Loi dt l'lslam, F. Arin çevirisi, Paris, 1920; s.205). 

258 Şeyh Mahmud-i Şebüsteri'nin de lsmaililik ile hiçbir ilişkisi yoktur. Gülşen-i 
Raz, Merhum Gölpıruirlı tl!lrafından çevrilmiş ve şerhedilmiş çeviri ve şerh ayn 
olarak Milli Eğitim Bakanlığı'nca yayımlanmıştır (1968,1972). Gölpınarlı Gül­
şen-i Raz çevirisi önsözünde Şebüstert'nin Oniki lmam mezhebinden olduğunu 
bizzat eserine dayanarak bildirir. 

189 



metinler başlıca W. Ivanow'un çalışmaları sayesinde yayım 
sonucunda ortaya çıkmışlardır (Alamut Kütüphanesi'nin 
Moğollarca tamamen mahvedildiği bilinmektedir). Bununla 
birlikte bu edebiyata Arap dilinde ve Suriye lsmaililerince 
meydana getirilen edebiyatı da katmak gerekir. Bu lsmaililer, 
reisleri olan Reşiduddin Sinan'ın (1140/1192) güçlü kişiliği 
ile, Alamfit'a doğrudan bir bağlantı kurabildiler. "Templi­
er"lerin trajik bir yanılgılarının bu "lslam Templier'leri" ile 
Kudüs kralı arasında varılan bir anlaşmanın başarısızlığına 
sebep olduğu da bilinmektedir.259 Alamfit çıkışlı Farsça eserlere 
gelince başta Nasır-i Tusi'ye izafe edilen "Tasavvurdt" adlı 
büyük eseri analım (Vefatı: 672/1273). Bu eserin ona ait ol­
madığını ileri sürmemiz için de hiçbir kesin sebep yoktur. 
XV. ve XVI. yüzyıllarda Seyyid Suhrab Veli-i Bedehşani'nin, 
Ebu lshak-ı Kuhistani'nin verimli yazar Hayr-hah-i Herati'nin 
eserleri sayılabilir.26° Çok daha eski metin parçalan ve özellikle 
bizzat Hasan Sabbah'm "Dört Fasıl" adlı eseri de günümüze 
kalanlardandır. Bu metinler aynı zamanda lsmaili düşüncesinin 
bir yeniden doğuşunun (Renaissance) ifadesidirler ve bu 
yeniden doğuş genel Şii düşüncesi için de sözkonusu ol­
maktadır. Belki lsmaili düşüncesindeki bu canlanış, genel 
olarak Şii düşüncesinde de yeniden doğuşun etkenlerinden 

259 "Temple-şövalyeleri" (Templierler) 11 lB'de kurulan dini askeri bir tarikattır. 
Özellikle Filistin yöresinde etkin olmuşlardır. Aynı zamanda servet yığan ve 
para ile hükümdarlara sarraflık ve tefecilik hizmeti gören bu örgüt 1312 yılından 
sonra papalık tarafından ilga edilmiştir (Larousse). lkinci Dünya Savaşı'ndan 
sonra belki de kökünü Amerika Birleşik Devletleri'nden alan benzer acayip ve 
bani tarikatlar arasında bu çıkar örgütünün de yeniden canlanmaya çalıştığı 
görülür (Fuchs/Raab, Wörterbuch zur Gcsnichtc, dtv, 5. Auflage, 1938). -Metinde 
sözü edilen olayı bilmiyorum. Reşidüddin Sinan ve Salahaddin-i Eyyubi arasında 
başta bir çatışma olduğu, bu sırada belki de bir lsmaili-Haçlı ittifakı düşünüldüğü, 
sonra bunun gerçekleşmediği anlaşılıyor (Bkz. R. Şeşen, Salahaddin Devrinde 

Eyyübiler Devleti, İstanbul, 1938, s. 45). 

260 Başta Nasır-ı Tust olınak üzere, anılan diğer yazar ve eserlerin de "lsmaili" 
çevresine mensup sayılmaları ihtiyatla karşılan\nalıdır. 

190 



olmuştur. Gerçekten de yine bu dönem boyunca Oniki lmam 
Şiiliği de özellikle (Haydar Amoli ve İbni Ehi Cumhur ile), 
lbni Arabi düşüncesini de özümleyerek tasavvuf ve lsmailiyye 
ile ilişkilerini inceleyip düşünmeye yönelmiştir. 

4. Haydar Amali (VIII./XIV. yüzyıl) çapında bir yazarın, 

tartışmaya girmeksizin, nasıl lsmailiyye Şiiliği ile Oniki İmam 
Şiiliği'nin temel ayrılığının bilincine vardığını tespit de önemli 
olacaktır. O bu farkı belirtirken Oniki İmam Şiiliği irfanında 
Alamüt'ta ilan edilen büyük kıyametin sonuçlarını açıklama 

demek olan terimler kullanır. Oniki imam Şiiliği irfanında 

zahir ve batın dengesi ve zahir ve batının birlikte geçerliliğini 

korumak için uğraşılır. 261 Buna karşılık lsmaili irfanında 
durum farklıdır. Her zahirin bir batını vardır ve batın zahire 
üstündür. Batının kavranıp anlaşılabilmesi müridin manevi 
ilerlemesine bağlıdır. Zahir, öze varmak için kırılması gereken 
bir kabuktur. Te'vil bu amaca ulaştırır. Te'vil, şeriatin verilerini 

irfani hakıykatlerine iletir. Tenzil, yani mevzu' dinin, vahyin 

sözü, söyleminin ardından, te'vil yolu ile gerçek anlam elde 
edilir. Sadık mürid manevi anlama özünü ve davranışlarını 
uydurursa şeriat artık onun için kaldırılmış demektir. Bu sonuç 
yukanda "Kabir hadisi"nin yorumunda açıklanan felsefenin 
anlamına uygundur. 

Bu manevi anlam için rehber, mürşid olan ve hatta bizzat 

bu manevi anlam demek olan, çünkü asli bir ilahi mazhariyetin 

yeryüzünden zuhurunu ifade eden, imamın kendisidir. Bunun 
sonucu da ebedi olan imam ve imametin, muvakkat olan, belirli 
bir zamana bağlı bulunan peygambere ve peygamberlik gö­

revine karşı önceliğidir (tekaddüm). Oniki imam Şiiliği, daha 

önce de görmüş olduğumuz gibi, velayetin nübüvvete üstün­

lüğünün bizzat Peygamber'in (S.A.) şahsında nazara alınması 

261 Daha önce de değinildiği gibi bu nokta çok önemlidir ve Oniki İmam Şiiliği'ni 
sırf "batm"a önem veren bauntlikten ayırır. 

191 



gerektiği görüşündedir. 262 

Oniki İmam mezhebinin bu görüşü, velinin kişiliğinin ne­
bi-resule üstün olduğu görüşünü içermez. Buna karşılık İs­
mailiyye bundan kesin ve köktenci (radical) bir sonuç çıkanr: 
Velayet peygamberliğin de kaynağıdır ve ona üstündür, şu 
halde veli, yani imam da peygambere karşı önceliklidir; imamet 
görevi de her zaman için peygamberlik görevinden önce 
gelir. 263 Oniki İmam Şiiliği'nin bir mead ve ahiret öğretisi görüş 
açısından düşündüğünü, Alamfıt İsmaililiği şimdiki zamanda 
gerçekleştirmek, zihni bütün köleliklere karşı kıyam ettirmek 
ister.264 Bu düşüncenin lslam ümmetine nispetle getirdiği 
felsefi, dini, toplumsal sonuçlar, burada genişliğine ele alı­
namayacak boyutlardadır. Sadece son zamanlarda yayımlanmış 
metinlere göre temel görünümün ne olduğu ana çizgileriyle 
belirtilmektedir: İmam telakkisinde ifadesini bulan ve kıyamet 
felsefesinin de bağımlı bulunduğu belirli bir insan öğretisi 
(anthropologie). 

2. İmam Telakkisi 

1. lsmaili Adem öğretisi yukarıda tasvir edilmiş idi (B, 1, 
3). Bir yandan, bizim devrimizi açan "Cüz'i Adem" bu "Setr" 
devrinin ilk peygamberi olmuştur. Diğer yandan da başlan­
gıçtaki Adem, pananthropos, semavi insanın (Anthropos 
celeste) yeryüzündeki imgesi (imaj) olarak yeryüzü hayatının 
başlangıcında ilk zuhur devrini açmıştır, ilk imam ve imametin 

262 Resul aynı zamanda nebi ve veli de demek olduğundan, onun şahsında en içteki 
velayet halkası dış halkalara üstün olmakla birlikte, her üç halkayı haiz olan 
resul sadece veli olana üstündür. Son resul (S.A.) bütün yaraulmışlann en 
üstünüdür. 

263 İşte bu görüş; artık Şiilik demek olmayıp, Şii veya Sünni olsun "1slam" kavramı 
dışına çıkmak demektir. 

264 Oysa bu iddia İblis köleliğine düşmenin başlıca tuzağıdır. 

192 



kurucusu olarak insanlığın sürekli dinini başlatmıştır. Bu 
sebepledir ki lsmaili öğretisi imanın "Tanrı Eri" (Merd-i Hodii, 
Philon'da: Anthropos tou Theou), Tanrı Vech'i (Face de Dieu), 
insan-ı kamil homme parfait/aııthropos teleios) olduğunda ısrar 

eder. "Zamanında, yaşadığı zamanda kimin insan-ı kamil 

olduğunu bilemeyen, yabancı olarak kalmış demektir". Bu 
sözün anlamı, daha önce değindiğimiz şu sözden anlaşılır: 
"Beni gören Rabb'i görmüştür" .265 Yme daha önce değindiğimiz 
gibi bu; Yuhanna lncili'nin 14. babının 9. cümlesini hatır­
latmaktadır ve Şii imamet öğretisi ile Hıristiyanlık'taki mesih 

öğretisi arasında benzerlik doğurmaktadır.266 İmamlara çı­

karılan rivayetler ile de desteklenen lsmaili imamiyle öğre­
tisinin sırrının özü şuradadır: lmam, insan-ı kamil olarak en 
yüce mertebeye yüceltilmekte ve buna bağlı olarak "te'vil"e 

kesin ve baskın bir öncelik tanınmaktadır. Böylece hatmi lslam 
zahiri lslam'a, kıyam ve ba's dini şeriat dinine üstün tutul­

maktadır. 

Bu imam telakkisi bütünüyle insan felsefesine bağlı ve 
uyumludur. Beşeri suret "ilahi suretin imgesi" olduğuna göre, 
bu beşeri suret, ilahi mazhar görevini yüklenmeye en çok layık 
olandır ve bu görev ona tevcih edilmiştir. Bununla hatta o 
acunsal (cosmique) bir selamet görevi üstlenmektedir. Çünkü 

ahiret hayatına dönüş, manevi mahiyetler alemine gidiş, 

öylesine bir varoluş durumuna geçiş demektir ki, yalnız insan 
varlığı lisanı, kelam ve nutku (logos) haiz olduğuna göre, orada 
her şey, her varlık bir beşeri hakıykat biçimini alır. 267 Şu halde 
ilk şekillerinin menşelerinin yolunu tekrar bulabilmeleri için, 
eşyaya insan sureti yardımcı olmaktadır. Fakat bu mükemmel 

265 Bu sözün uydurma olduğuna da biz daha önce değinmiş idik. 

266 Hıristiyanlık'ta Hazret-i Mesih"e atfedilen lahuti vasıf, Oniki lmam Şiiliği'nde 
imamlara atfedilmez. Şu halde benzerlik sadece "Gulııt-ı Şi'a" bakımındandır. 
Zeydiyye ve lmamiyye bakımından varit değildir. 

267 Doğrusu ne demek istendiğini tam anlayamadım. 

193 



insan sureti, ezelde ortaya çıkan ilahi mazhar açık söyleyişle 
imamdır. lmam Tanrı eridir, insan-ı kamildir demek; onu 
soteriologienin (necat, felah) öğretisi, yüce vasıtası olarak 

tanımak demektir. Soteriologie "tahkik" şartına bağlı olsa da, 

her zahirin doğru anlamının gerçekleştirilmesi, ortaya çıka­

rılması, imamın yetkisi dahilinde olan te'vil şartına bağlıdır. 
Bu imam telakki ve öğretisi aslında ve burada da şu veya bu 
imamın görgül (emprique) olarak kişiliğini değil, ebedi bir 
imam; gerçek ve özünü hedef alır. Her imam ferden bu ebedi 
imamın yeryüzünde timsalidir. Bu ebedi imama Kur'an ifadesi 

ile "Mevla.na" denmektedir268 ki, her zaman varolmuştur, 

varolur ve varolacaktır.269 Zuhurunun muhtelif şekillerde 
olabilmesi, insanların idrakine bağlıdır. tlahi alemde "Plerôme 
divin, Alem-'i Hoda bu değişimler yoktur. 

2. Çıkarılacak ilk sonuç şudur: lmamı, insan-ı kamili ta­
nımak ve bilmek insan için Tanrı hakkında elde edebileceği 

yegane bilgidir. Çünkü imam baş ilahi mazhardır. Yukarıda 

anılan imam sözünde ve bütün diğer benzer sözlerde ebedi 
imam konuşmaktadır. "Peygamberler gelip geçerler. Biz ebedi 
erleriz. "270 "Ben Allah'ı gökler ve yer yaratılmazdan önce 
tanıdım." "Çerağdan yayılan nur çerağm, siracın kendisi 
değildir. Fakat bu nur olmasa idi, çerağın çerağ olduğu, bir 

268 Kur'an-ı Kerim'de iman edenlerin dili ile Dergiih-ı Ahadiyyet'e "Ente Mevliina!" 
yakarışı yükseltilirken "imam" değil, sadece ve sadece Rabb-f izzet kasdedilir. 
Mevlii teriminin genel anlamı ile "imam• yerine kullanılışının örneği ise, 
Resül-i Ekrem'in (S.A.) Veda Haccı'ndan sonra Gadfr-i Hum'daki "Ben kimin 

Mevldsı isem, işte bu Ali de O'nun Mevldsı'dır" buyruğundadır . .  

269 Bu görüş gerçekten 1smaili görüşü ise, burada da bariz bir şirk vardır. İmamı 
"efsanevi onuncu-üçüncü melek"in yeryüzünde, tecessümü saysak dahi, 1lk 
Akıl'dan önceye Sidret-ül Münteha'dan sonrasının fuzuli şagili saymak, yara­
tılmışa Yaratan'ın niteliklerini vermek nasıl caiz olabilir? 

270 Bu hezeyanı, ehl-i beyt-i 1smet'ten hiçbir ferd -hiişii- söylememiştir ve söylemesine 
de imkan yoktur. Bu söz, Resill-i Ekrem'in (S.A.) Hazreti Emir'e (A.S.) hitaben 
"Sende iki topluluk helak olacaktır. Birisi sana düşmanlık eden diğeri aşın giden" 
mealindeki buyruğuna konu olan sapık fırkalardan birinin sözüdür. 

194 



çerağ olup olmadığı veya nerede olduğu nasıl bilinirdi?" 
"Ricalullah Allah demek değildir, Allah'dan da ayrılıcı deği­
dirler". 

İmamet ilk ilahi mazhar demek olduğuna göre, ilahi sı­
nırsızlık ve sonsuzluğun vahyi ve bu vahye doğru rehberlik 

demek olduğuna göre, imam en büyük huccettir. Bilinemez 
olan ulühiyyetin emini ve kefilidir. İmam Hasan (ala zikri­
his-selam) 8 Ağustos l 164'de Alamut'ta büyük kıymeti ilan 
ettiği büyük hutbesinde, bunu böylece söylüyordu. 

"Mevlamız Kaaim-ul-kıyamettir, varlıklann Mevlası, Rabbi'dir. 
Vücud-i mutlak tasarrufun Mevlası, Rabbi'dir. Her türlü vücudi 
taayyünü nefyeder, çünkü hepsini yüceltir, aşkın kılar. Rahmet 
kapısını açar, ilminin nuru ile bütün varlığı ebediyyen görücü, 
işitici, söyleyici kılar. "271 

tlahi mazhar olarak ebedi imamdır ki bir varlık telakkisini 
(ontologie) mümkün kılar: vahyedilen, zahir olan, açıklanan 
olarak böyle bir varlıktır. Mutlak şahısdır, ebedi vech-i ilahidir 
(Farsça: Çehre-i Hoda). llahi ism-i a'zam olan ilahi yüce sıfattır. 
Arzi suretinde Yüce Söz'ün, Kelime-i A1d'nın mazharıdır. Vaktin 
muhikkidir. (La Porte-verile de chaque temps). tlahi vechin 
mazharı olan ebedi insanın zuhurudur.272 

İkinci bir sonuç da şudur: Bir insanın kendini bilmesi imamı 
da bilmesi demek olur. dördüncü imam; "Tanrı'yı bilme imamı 
bilmedir" demiştir.273 İncelediğimiz metinlerde şu söz tek­
rarlanır: "İmamını bilmeden ölen cahiliyye ölümü ile ölür".274 

271 Kendisini "Bdb" ilan eden Şirazlı Muhammed Ali (XIX. yüzyıl), Şiraz güneşi 
altında evinin damı üstünde çok oturduğu için başına güneş geçerek hezayanlar 
söylemiş idi. Herhalde bu Hasan Bey de 8 Ağustos'da yüksek ve dağlık bölgede 
güneş çarpmasına uğramış ve bu "büyük hutbe"yi okumuş olmalıdır. 

272 Bütün bu sözler de akıllıyı deli, muvahhidi müşrik kılabilecek sözlerdir. 

273 1mamiyye değil, 1smailiyye rivayetidir. Ve uydurmadır. Sahife-i Seccadiyye gibi 
bir tevhid anıtı sahibi olan lmam Zeyn-ul Abidin'i bu sözden tenzih ederiz. 

274 Bu sözün anlamı sanıldığı gibi değildir. "Gulüvv" ile ilişkisi yoktur. 

195 



Bu sözün hikmeti, bütün lslam maneviyyat ehlince tekrarlanan 
düstura getirilen açıklık ile ortaya çıkar: 

"Nefsini bilen Rabbi'ni bilir, yani imamını bilir."275 Bu, 

birinci imamın vaadettiği bilgidir, ma'rif ettir: "Bana inan, bana 

tabi ol, seni Selman gibi kendime benzer kılarım." Bu me­

tinlerden Allah'ı bilme, imamı bilme, nefsini bilmenin, tek 
ve aynı temel ve kurtarıcı bilginin, tek bir irfanın görünümleri 
olduğu sonucu çıkmaktadır. 

Bu sebepledir ki Alamüt gelenek çizgisindeki Farsça metinler 

imamı tanımanın mümkün olan dört biçimi üzerinde ısrarla 

durmaktadırlar: 

"İmamın maddi, tabü varlığı üzerine bilgi sahibi olmak, (onu 

bir beşer olarak tanımak) mümkündür. bu öyle bir bilgidir 
ki hayvanlar bile bu kadarına ehildir. İmamın adı ve arzi nesebi, 
soyu bilenebilir. Bunu da muhalifler, münkirler bile bilebilir. 
İmametini kabul tarzında da bilgili olunabilir, bunda davetin 

bütün bireyleri ortaktır. Nihayet özünü, mahiyetini, sıfatlarının 

ebedi hakıykati ile bilmek de vardır, bu diğer bütün biliş bi­
çimlerinin aşılmasını ifade eden bilidir.Bu bilgi ruhları hayrete 
salar, bu bilgiye huccet sahip olabilir". 

Buna koşut (paralel) olarak imama da dört tür soybağı ile 
mensup olunabilir: Bedeni bağ, manevi bağ, aynı zamanda 

bedeni ve manevi bağ, beden, mana ve mahiyetinin ebedi 
hakıykati ile bağlı oluş. İmama sadece manevi bağ ile bağlı 
oluş (Ferzend-i manevi, manevi evlad) "huccet"in durumudur. 
Selman-ı Farsı bunun ilk örneğidir. İmamın vaadi hükmünce 
Selman örneği her mü'min müridde görünebilir. Böylece 

"huccet"in ilk dereceye kadar yükseltilmesi geleneksel aşama 

sıralanmasında köklü bir değişiklik demektir. 

275 Hiç değilse söyleniş biçimi ile yine şirk'e yol açabilecek bir söz! Rabb, Rab­

bül-alemin olan yaratıcıdır, hiçbir mahluk "Rabb" olamaz. 

196 



3. İmamet Öğretisi ve Kıyamet ve Ba's Felsefesi 

1. Burada kökten (radikal) bir takdimtehir, bir yer değiştirme 
sözkonusudur. Her ne tarzda olursa olsun, haddlerin Oıudııd) 

aşama sırası (hiyerarşisi) imam ile yakınlık derecesine göredir. 
Fakat bundan böyle bu aşama sırası derunileşme, içe ilişkin 
bir anlam kazanma yoluna gidecektir. "Hadd"ler, sınırlar daha 
çok imama mutabakat, imam ile uygunluk uyuşma derecesini 
gösterecektir, hatmi bilgide ilerleme derecelerinde de böyle 
olacaktır. Te'vil hierocomosu, kutsal acun telakkisine uygun 
bir simgelemeyi yansıtacak, acundaki (cosmos) aşamalı ve 
hatmi dayanışmalı birlik, (bu acunun simgesi olan "micro­
cosmos" (insanlar) ile ifade edilecektir. Sonuç olarak natıka, 

şeriat getiren Peyamber'e tanınan mertebede bir gerileme ve 
nübüvvet devrine de farklı bir yaklaşım ve değerlendirme 
gözlemlenir. Bu sonuçlar hııccetin mertebesinin yükseltilmesi 
olgusuna bağlıdırlar. Nebi (resul)-veli arasındaki yakın iliş­
kinin yerini ve bu ikilinin baskınlığının yerini imam ve hucceti 
almaktadır. 

Oniki lmam Şiiliği'nin ilahi hikmet (theosophie) anlayışınca, 
Islam Peygamberi'nin (S.A.) risaleti öğle vaktini gösterir (zahir 

ve batın dengesi). Bundan hemen sonra akşama doğru zeval 
başladı, batın gecesine girildi, saf (peygamberlik olmaksızın) 
velayet devrine girildi. Buna karşılık lsmaili ilahi hikmet 
görüşünce batın gecesinde "ltakıykat" döneminin başlayışı, 
saf anlamı ile manevi din anlayışı "hatim-ııl-enbiya" olan 
Muhammed (S.A.) ile değil, daha ilk peygamber ile birlikte, 
bizim halen sürmekte olan "Setr" devrini açan zat ile, diğer 
bir deyişle bugünkü beşeriyetin başlangıcından beri başla­
mıştır. Bu temel önemi olan "felaket"e karşı, lsmaili kötümser 
(bedbin, pessimist) dünya görüşü kıyamet ve ba's felsefesini 
ve şeriate karşı çıkışını getirir. 

197 



Teşri'i nübüvvetin altı büyük dönemi daima "11exaemeron" 
olarak, dini cosmosun (hierocosmos) yaradılışının "altı günü" 
olarak ve hergün de "bin yıllık" olmak üzere anlaşılmıştır. 
Fakat gerçekte "altı gün" ilahi dinin gecesini (şeb-i din) 
meydana getirir; bu gece imamın gecesidir de; çünkü bu altı 
gün boyunca şeriat getiren peygamberlerin şeriati hakıykate 
hicab olmuş, hakıykati örtmüş, perdelemiştir, imamın güneşini 
gizlemiştir. Güneş geceyi aydınlatan ay ile nasıl tamamlanmış 
ise, imamın da yardımcısı olarak hucceti, delili, emini vardır 
(Selman'ı). Gerçek mahiyeti ile imamın bilinişi ancak yedinci 

günde olacak, imamın mahiyeti o günde açıklanacaktır, 
"hexaemeron"un, halen sürmekte olan "altı gün"ün ertesinde 
bu hakıykat açığa çıkacaktır. Yalnız bu yedinci gün gerçekten 
"gün" olacak, gece olmayacaktır, güneş bugün kendini gös­
terecektir (Yevm-ul-kıyamet, le jour de la Resurrection). 

2. Bu görüş açısından şeriat getiren peygamberin "rütbesinin 
tenzili" sebebi de kendiliğinden anlaşılır. Gerek Oniki Imam 
Şiiliği'nde ve gerek Fatımi lsmaililiği'nde şeriat getiren pey� 
gamber (resul) birinci mertebede idi (Birinci aklın yeryü­
z-çındeki mukabili). Alamut lsmaililiği ise ona ancak üçüncü 
sırada yer verir. Herhalde Alamhut lsmaililiği burada Fatımiler 
öncesi lsmaililik'te varolan ve üç simgesel harf ile belirtilen 
önclik sırasını tekrar kabul etmekten başka bir şey yapmış 
değildir. Ayn (Ali, lmam), Sın (Selman, Cebrail, Huccet), Mim 

(Muhammed S.A .). Gerçekten.peygamber bir "natık" olarak, 
şeriat tebliğcisi olarak, "da'ı" görev ve rütbesindedir, insanlan 
imama çağınr ve bu çağn tebliğ ettiği şeriatın gizli anlamıdır. 276 

Bu sebepledir ki, her peygamber (resul), da'ı olarak çağrıda 

276 lsmaililerin dahi tümünün bunca hezeyana inandığını sanmak istemiyorum. 

198 

Oniki imam mezhebinin imam telakkisinde bilakis imam resulun yardımcısı, 
vasisidir. Kitabı, bütünü ile, zahir ve batını ile getiren resuldür. imam bu kitaba 
davet eder ve açıklar. Burada belirtilen Şekli ile imamet telakkisi Kur'an-ı Kerim'i 
reddetmek anlamındadır ve mazur görülecek yeri yoktur. 



bulunduğundan, zamanın imamının hucceti ile karşılamıştır. 
Resul ile huccetin ilişkisi, Musa'yı irşad eden nebi Hızır-llyas 
ile Musa'nın ilişkisi gibidir.277 (lsmaili yorumunda Kısas-ı 
Enbiya verileri bu anlamda yorumlanır. Adem için Cennet, 
Nuh için gemi, Musa için ateş, Isa için Meryem, Muhammed 
(S.A.) için Selman, huccete rastlayışın remizlerdir).278 Kendi 
miktarınca her mü'min de resul-da'inin örneğine uyar. Bu 
karşılaşmaya kendini hazırlar. Huccet ile karşılaşma onunla 
manen bir olma demektir. Aynı irfana sahip arifler haline 
gelirler. Bu da imamın, kendisine bağlı olan "mürid'.'e onu 
Selman gibi kendine benzer kılma vaadinin ifadesidir. Alamfıt 
aşamalar sırasında (hierarchie) "rütbe" sayısının azalması bir 
değer azalmasını değil, imamet telakkisinde metafizik bir de­
rinleşmeyi gösterir ve öyle ki nübüvvet ve vahy temeline dayanan 
felsefe, bir kıyamet ve ba's felsefesi, yeniden doğuş ve diriliş 
felsefesi durumuna gelir.279 Huccet karşısında imam, yaratıcı 
"kün!" emrinin birinci akıl ile ilişkisi gibidir. Huccetin ayrıcalıklı 
durumu böyledir ve her huccet için ilk örnek Selman'dır. llk 
başta Selman'ın "mana"sımn manevi mahiyetinin imam ile aynı 
olduğu söylenmiştir (yukarıda da bununla ilgili olarak bilgi­
ma'rifet edinmenin dördüncü yolu ve buna bağlı nesep-soy 
telakkisine değinilmiş idi). Huccet mertebesine yükseliş, bizzat 
kendinde, kendi özünde Selman örneğini gerçekleştirmek, öz 
varlığının Selmanı'na erişmek demektir (yukarıda anılan eski 
lsmaili eseri Umm-ul-Kitab'ın deyişi ile, Alem-i Sağıyr'in, 
Microcosme'un Selmam). Bu vüsülün sırrına gelince belki şu 
satırlar lsmaili felsefesinin en son tebliğini, üstün ve son haberini 
bize iletebilecektir: 

277 Her ikisi de "nebi" olduğu unutulmarnalıdır. lmam ile hele Resül-i Ekrem (S.A.) 
arasında ise asla böyle yorumlanabilecek bir ilişki yoktur. 

278 Remizler bile iyi uydurulmuş görünmüyorlar. Bu kadar mantıksız inanışların 
. "feylesof" sayılan kimselerde bulunabilmesini insan kabul etmek istemiyor, 

279 Bunun daha anlaşılır ifadesi, şeriati indi te'villerle yıkmaya, yeltenmek demektir. 

199 



"imam dedi ki: Ben; dostlarım beni nerede aralarsa ordayım, 
beni aradıkları yerdeyim, dağda-düzde ve çölde. Özümü kime 
açtı isem, zati ma'rifet sırrımı kime sundu isem, artık onun 
maddi yakınlığa ihtiyacı yoktur. işte bu büyük kıymettir."280 

4. lsmailiyye ve Tasavvuf (Soufisme) 

l. Alamfıt lsmaili geleneğinin bu metinleri, imamet te­
lakkisinin mistik (tasavvufi) yaşantı ve tecrübeler alanında 
nasıl sonuçlar verdiğini ve nasıl böyle bir tecrübeyi de birlikte 
getirdiğini bize göstermektedirler. Alamüt'tan önce lsmaili: 
ve tasavvufi görüşün ilişkileri bizi kökenlerdeki henüz ay­
dınlatılmamış sorunlara götürür. Şii maneviyyat ehlinin kabul 
ettikleri gibi biz de Sünni tasavvufunu belirli bir zamanda 
Şiilik'ten ayrılmış kabul edersek ve ayrılma sebebini ve siinni 
tasavvufunun imamın vasıf ve görevlerini de yalnızca pey­
gambere aktararak velayeti; imamı bulunmayan bir imamet 
öğretisi haline getirişi olarak sayarsak, Alamüt lsmaililiği eski 
düzeni geri getirmekten başka bir şey yapmamış demektir. 
Bu andan itibaren bütün Şii tasavvufu için ve Fars dilinin önemi 
için taşıdığı önem buradan ileri gelmektedir.281 

2. lmam-huccet ikilisinin nebi-imam ikilisinin yerini alışının 
nasıl mistik bir içe dönüş, derunileştirme sürecini yansıttığı 
görülmüş idi. Mahmud Şebüsteri'nin "Gülşen-i Raz" adlı 

280 Hangi imamın söylediği belirtilmeyen ve ancak Zat-ı llahi hakkında söylenmesi 
caiz olan bir söz. Ehl-i beyı iınamlan böyle bir söz söylemediğine göre, sadece 
tsmaililerin imam kabul ettiği bir kimse, "megalomanie"ye kapılıp söylemiş 
olabilir. Ancak, ilahi mekansızlık ile eş olmaya yeltenilmedikçe, benzer söz ve 
menkıbeler Sünni aleminde dahi bazı "evliya"ya atfedilmiştir. Hıikıim Al­
lah'ındır. 

281 Yazar, burada maalesef kendi söyledikleri ile de çelişkili bir yargıya vannıştır. 

200 

İran'ın mezhebi İsmaililik değildir ve bu kiıapıa "Alamilt tsmaililtği" adına 
nakledilen bıitıin bu hezeyanların İmamiyye (isna-Aşeriyye) görıişıi ile ilgisi 
yoktur. Bu görüşler Şit ıasavvufunu değil, sadece ve sadece 1smailtleri, o da eğer 
gerçekten bunlara inanıyorlarsa sadece Ağa Han tsmailtleri'ni bağlayabilir. 



eserine adı bilinmeyen bir lsmailt yazarın yazmış bulunduğu 
şerhde imam ve huccetin mistik birliği (l'unio mystica) Sina 
Tepesi'nde yükselen zeytin ağacı gibi fevkalade bir simge ile 
remzedilmiştir (Kur'an-ı Kerim, 95. sure, 1-2).282 iki dağ vardır: 
Akıl ve idrak dağı ve aşk dağı. Onda "bilinmek isteyen 
Kenz-i Mahfi"2B3 aşkı gizli olan arzi, insani suretin sırrı 
üzerinde düşünen salik, öz varlığının Musa'nınki gibi Sina­
mertebesinde olduğunu ve onun doruğunda veya kalbinde 
ebedi imam demek olan ilahi mazhar suretinin tecelli ettiğini 
keşfeder. Bu tepe üzerinde (veya bu mihrabda) "ruhun ruhu" 
(can-ı can); Aşk Sinası'nın görünmez yüceliklerinde yükselen 
mistik zeytin ağacı gibi, ruha zahir olur. Akıl Dağı'ndan daha 
yüksek olan Aşk Dağı'na salikin çıkması gerekir. Akıl ilahi 
mazhar sımna götüren bir rehber ise de, bu rehber bir noktadan 
sonra, sonunda ortadan kalkan ve hükmü kalmayan bir 
rehberdir (Virgile'in, Beatrice'in önündeki durumu gibi).284 

Bu deruni, iç alemdeki kutsal seferini tamamlamakta olan 
mürid, daha önce de görüldüğü gibi, her peygamberin imamı 
ararken giriştiği işi, girdiği yolu tekrarlamaktan başka bir şey 
yapmıyor demektir. Ruhunun Sinası'nın doruğuna erişmekle 
Selman-ı Pak'in, huccetin hali sufi için gerçekleşmiş, selman'ın 
hali ile hallenmiş olur. Can-ı cana erişmiş olur. 2es Bu "can-ı 

can" imamdır, Aşk Sinası'mn doruğunda yükselen zeytin ağacı 
budur. Sufinin (mystique) canı da bu aşk demektir, çünkü 

282 Bulanık olmayan kaynaklardan bu ayet-i kerimelerin tefsirine başvurmak, bu 
gibi hayallere kapılmamak gerekir. 

283 Hadis-i kudst olarak rivayet edilen bir söze dayanarak yine batını te'villere 
gidilmektedir. 

284 Dante'nin, "Şuara" suresinin sonunda zemmedilen sapık ve saptırıcı şairlerden 
birisi olarak yazdığı menfur ve menhus "llahi Komedi"de, önce Virgile ve dalın 
yüksek mertebeler için de Beatrice'in rehberliğine başvurmasına işarettir. 

285 Yunus Emre'de bu terim "canlar canı"dır. Fakat anlamının burada verilen ile 
aynı olduğunu sanmıyorum. 
"Canlar canını buldum, bu canım yağma olsun.• 

201 



bu sina onun varlığının Sinası'dır. Böylece vücudu (varlığı) 
doruğunda veya kalbinde aşikar olan; ebedi mahbub (maşuk) 
olan imamdır. İmam ve huccet ikilemesi böylece aşık ve ma'şuk 
arasında deruni bir söyleşidir. Canının canı; ona, kendi 
benliğine, ikinci şahıs olarak "sen" diye hitab ettiği kimsedir. 
Can-ı canın huzurunda Sina'da Musa'ya olduğu gibi "kendi 
varlığının Musası" birinci şahıs halindeki benliği yok olur, 
ortadan kalkar. Can-ı canda murakabe ve müşahede halinde, 
can; can-ı canın gördüğü olur. Can-ı can onun yerine söz 
söyler: Ego sum Deus. Nitekim el-Hallitc'm meşhur "şath"ı 
(outrance) olan "enel-Hakk" sözü örnek verilebilir ki çağdan 

çağa sufiler tarafından tekrarlanmış olan bu söz, burada özel 
Şii yankı ve anlamını bulmaktadır.286 İmam telakkisi içinde 
bu söze anlam verilirse, felsefi düşünce açısınqan onca güç­
lükler yaratmış olan "aşkın" (müteal) anlamı ile bir olma 
(monisme transcendental) tuzağından kaçınılmış olur. 

3. Nihayetinde, sufilerin mistik deneyi dar anlamı ile fey­
lesoflann da, kelam ilahiyyatçılannın diyalektiğinden de aynlan 
bir metafizik anlayışa götürmektedir. Bir gördüklerimizden, 
lslam'da başkaca bir metafizik anlayışa götürmektedir. Bir 
gördüklerimizden, İslam'da başkaca bir metafizik düşunce 
biçiminin de bulunduğu ve bu düşünce hakkında bilgimiz 

olmaksızın belki de tasavvufun nasıl başladığı ve geliştiğinin 
kavranamayacağı anlaşılacaktır. Bu diğer şekil, başlıca tezahür 
şekli ile bizzat imamlara çıkarılan Şii irfanıdır.287 Burada 
zannımıza göre ilk kez olarak bu düşüncenin bir açıdan vahy 

286 Hallac'ın sözü de, buradaki "Şifce" olduğu ileri sürülen anlam da Oniki imam 
Şiiliği açısından doğru ve makbul değildir. Ancak "lahut" ile "nasut" arasında 
Muhammedi sıriır kesinlikle çizildikten sonra, Veysel-Karani'nin Resill-i Ekrem'e 
(S.A.) yakınlığı gibi, imam ile manevi yakınlık sağlanabilir. Hallac, lmamiyye 
mezhebince beninısenrneyen ve uzaktan bakılan bir zattır. Hükilm Allah'ındır. 

287 Gerçek Şii irfanının temsilcisi ancak Oniki imam mezhebi olabilir. Şeriati ilgaya 
ve iptale yeltenen görüşler lslam ve dolayısı ile şi'a çerçevesinden hariçtir. 

202 



ve nübüvvet temeline dayanan bir felsefe, diğer yandan da 
yine vahy ve nübüvvet temeline dayanan bir dinin gereklerine 
cevap veren bir düşünce tarzındaki benzersiz özgünlüğü 

(originalite) belirtilmeye çalışılmıştır. Bu düşünce temelde 

gizli manevi anlamın açıklanmasına yöneldiğinden, escha­

tologique'dir. "Eschatologique" olduğu için de geleceğe 
açıktır. 288 

Sünni kelamının cedelci (dialectique) ilahiyyatçılan ile şimdi 
tamamen değişik bir iklime girmiş olacağız.289 

288 "Eschatologie"den amaç, Yaradılış'a bir hedef, bir anlam veren, "mead" anlayışı 
olan, tekamül ve vanlacak bir sondan, kıyametten söz eden öğretidir. 

289 Aslında yazar "zahir-batın" dengesine dayandığını belirttiği Oniki İmam 
mezhebini lsmailiyye ile birlikte incelemekle, Oniki İmam mezhebi ile Sünni 
mezhepler arasındaki ve lsmailiyye ile olandan çok daha fazla olan ortaklıkların 
gözden kaçmasına sebep olmuştur. Sünni mezhepler ile Oniki İmam mezhebini 
ayıran ilke, "imamet"tir. Görünürde lsmailiyye mezhebinde de "imamet" ilkesinin 
bulunması bu iki "Şii" mezhebi birbirine benzer kılıyor ise de, "imamet"in anlamı 
ve görevleri bakımından eğer bütün İsmaililerin görüşü Corbin'in aktardığı 
gibi ise -arada muhteva bakımından benzerlik yok- kesin ayrılık vardır. 

203 





A. Mu'tezililer 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SÜNNİ KELAMI 

1. Başlangıç ve Kaynaklar 

1. Arapça'da "kelam"; söz, nutuk (hitabe, söyleşi) demektir. 
Mütekellim, konuşanı, hitap edeni ifade eder (dil bilgisi yö­
nünden birinci tekil kişi). Burada kelam kelimesinin ilahiyyatı 
ifade edişi ile ve "mütekillimü.n"un da (ilm-i kelam ile uğra­
şanlar) "ilahiyyatçılar" yerine kullanılması ile sonuçlanan 
gelişimi belirtmek mümkün değildir. Aynı zamanda daha çok 
ayrıntılarla, aşağıda kısaca incelenecek olan ve Kur'an-ı Ke­
rim'in Allah sözü (Kelamullah) olarak yol açtığı sorunun ele 
alınması gerekirdi. 

Aynca kelam ilmi lslam'ın skolastik ilahiyyatı olarak 
Democrite ve Epicure'ü hatırlatan,290 fakat bütün dokusu ele 

290 Democrite (Demokritos) M.Ö. 460'da Trakya'da doğmuş ve M.Ö. 371'de ölmüş 
bir Yunan düşünürüdür. Atomcu görüşün kurucusu sayılır. Demokritos'a göre 
bütün maddi olaylar atomların ilişkisi ve hareketine dayanır. Bu atomlar farklı 
yapı ve boyutlardadırlar. Uzayda ezelden beri hareket halindedirler. Birleşip 

205 



alındığında onlarınkinden ayrılan atomcu bir görüş benim­
seyen bir ilahiyyat olarak ifadesini bulmaktadır. 

Kelam, lslam'ın skolastiği olarak, ilahiyyat telakki ve kav­
ramları üzerinde iş gören dar anlamda akılcı bir diyalektik 

şeklinde kendisini gösterir. Tasavvufi irfan (gnose mystique) 
veya ilk önce Şii imamların sözünü ettikleri "gönül ilmi" ile 
işi yoktur. Ayrıca, feylesofların ve bu arada Farabi, lbni Rüşd 
ve molla Sadra Şirazi'nin de belirttikleri gibi kelam bilginleri 
ancak geleneksel inanç konularını ilahiyyatçı cedel yön­
temlerinin bütün araçları ile desteklemek için ispat edilmiş 

veya edilebilir gerçeklere dayanan savunuculardır (apolo­
gistes). Şüphesiz böyle bir gayret de bir din topluluğu için 
kaçınılmazdır, gerekli bir ödevdir. Bir Şii kelamı da olmuştur. 
Fakat imamlar şakirdlerini kelam yöntemine ve kelam so­
runlarına aşırı bağlanıp sadece bunları bilip önem vermeye 
karşı uyaramakta idi. Çünkü mistik ilahi hikmet (theosophie 
mystique), irfan, "dialectique" (kuru akılcı) olmaktan çok 
"hermeneutique" (irfana dayanan te'vilci) bir tutuma sahiptir. 
Her türlü "intellectualisme"den de (dar akılcılık) mümkün 
olduğu kadar uzak durmaktadır.291 

"Mu'tezilıler" diye adlandırılanlar, en eski "mütekellimler" 

sayılırlar. Şüphesiz birinci derecede önemli bir düşünce okulu 

ayrılmaları ile nesneleri ve dünyaları oluşturur veya ortadan kalkmalarına sebep 
olurlar. İnsan ruhu da ateş öğesi gibi en küçük ve yuvarlak atomlardan oluşur. 
Ruh bütün bedene yayılmıştır. Düşünme organı beyindir. Böylece Demokritos'un 
öğretisi atomcu görüşü "nefs" alanına da uygulandığından bir tür "maddeci" 
görüş olarak nitelendirilebilir (Bu konuda bkz. Schmidt/Schischkoff, Philo­
sophisches Wörterbuch, Stuttgart, 1982). M. Ö. 34 2/341-2 7112 70 yıllan arasında 
yaşayan Epicure'de (Epikür atomcu görüşe taraftardır) (Aynı yer). Batı Orta­
çağı'nda İslam aleminden farklı olarak atomcu görüş unutulmuş, ancak Ye­
niçağ'da Bau felsefesinde yeniden değer kazamnışur (Klaus/Buhr, Philosophischcs 
Wörterbuch, 11. Auflage, 1975). 

291 Burada da yine batmilik efsaneleri ile gerçek Şii irfanı karıştırılabilir. Usül-i 
Kafi'ye bakılırsa, imamlar akla büyük önem vermişlerdir. Aklın değeri bilinmeli, 
fakat bu "huccet" ile birlikte "nebi ve veli" hucceti de unutulmamalı, ikisine 
birlikte önem verilmelidir. 

206 



teşkil etmektedirler. Gayretleri ile temel önemde dini düşünce 
verileri ve katkılarının meydana gelişine yol açmışlardır. Fakat 
daha önceki açıklamalar (il. hah), bizi; bu durumu işbu okulun 
ayrıcalığı olarak ve ona özgü gören bir genel kanıya katıl­
maktan alıkoymaktadır. Bu okulun kavramsal bir diyalektik292 

değil, vahy ve nübüvvet temeline dayanan bir felsefenin 
varlığını gerektiren bir bütünün görünümlerinden birini 
geliştirmekten başka bir şey yapmadığı söylenebilir. Burada 
kısaca Mu'tezililer ve öğretileri hakkında bilgi vermek ve sonra 
da Ebul-Hasen el-Eş'ari'nin önemli kişiliği üzerinde durmakla 
yetinmeliyiz. 

2. "Mu'tezililer" adı altında; Hicret'in ikinci yüzyılından 
itibaren Basra kentinde oluşan Müslüman düşünürleri top­
luluğu ifade edilmektedir. Bu hareket hızla yayılmış ve bu ad 
altında kültürlü ve seçkin Müslümanların önemli bir bölüğü 
toplanmış idi. Abbasi Imparatorluğu'nun başşehri Bağdad çok 
sayıda hükümdarlık devri boyunca bu okulun da merkezi 
olmuş, hatta bu öğreti bir ara Sünni lslam'ın resmi öğretisi 
olarak kendini kabul de ettirebilmiştir. 

Mu.,tezili adının nereden geldiği konusunda birçok açıklama 
yapılmıştır. lslam'da muhtelif fırkalar hakkıda bilgi veren 
el-Bağdadi'nin293 görüşü örnek olarak alınırsa, bu adın verilişi 
sebebi şudur: Bu fırka "günah" ve "günahkar" telakkileri 
dolayısı ile Islam topluluğundan "ayrılmıştır" (i'tizal). (Bu iki 
kelimenin kullanılışı burada tabiatiyle Hıristiyanlık'taki özel 
anlamı ile günah kavramı ve içeriklerini ifade etmez.)294 
Gerçekten de Mu'tezililerde günah imam (foi) ve küfr (in­
fidelite) arasında mutavassıt bir hal olarak sayılmaktadır. 

292 "Dialtctique conceptuelle". 

293 El-lFark-u Beyn-el-Firak yazan. 

294 Burada "günah" ve "günahkar" Peche, pecheur) terimleri herhalde Mu'tezili 
öğretisindeki "ftsk" ve "fasık" terimlerine karşılık olarak kullanılmıştır. 

207 



Şehristani'nin295 bu adın veriliş sebebi hakkında başka bir 
kanısı vardır: Vasıl lbni Ata (vefatı: 110/728) büyük günahlar 
konusunda aynı görüşte değildi. Aleni olarak görüşünü açıkladı 
ve onun halkasını, öğrenci çevresini terk etti. Onun taraf tarlan 
camide Vasıl lbni Ata'nın ders vermekte olduğu ayrı bir ders 
halkası kurdular. Hasan Basri "Vasıl bizden ayrıldı, kenara 
çekildi" diye haykırdı (i'tazala' annd). Bundan böyle Vasıl ve 
öğrencileri "Mu'tezili" adı ile anılır oldular. Ayrılanlar, "bö­
lücüler" (secessionnistes). Bununla birlikte Nevbahti de (Fı­

rak-uş-şi'a) bu konuda bir Şii görüş nakleder. Sa'd lbni Ehi 
Vakkas, Abdullah lbni Ömer, Muhammed lbni Mesleme, 
Usame lbni Zeyd birinci İmam Ali'den ayrıldılar, Ali için de, 
muhalifleri için de savaşmaktan kaçındılar. Bu sebeple 
"Mu'tezililer" diye adlandırıldılar. Bu kimseler, daha sonraki 
bütün Mu'tezililerin öncüleri, atalarıdırlar.296 

3. Bütün bu çeşitli görüşlerden ikili bir izlenim edinilir: 1) 
Mu'tezili terimi bu görüşe bağlı olanlara hasımları tarafından 
verilmiştir. Çünkü bu nitelendirme özünde bir kötüleme 
taşımaktadır. Aynlanlar, bölünmeye yol açmışlar, birliği bozup 
ayrı fırka olmuşlardır. i) Mu'tezili Okulu'nun meydana geliş 
sebebi siyasidir, başka bir siyasi düzen tercihi dolayısı ile bu 
okul meydana gelmiştir. 

Gerçekte, Mu'tezili öğretisi ve söz konusu tercih üzerinde 
ciddi olarak düşünülürse, her ikisinin de siyasi bir temele 
dayanmaları için yeterli sebep bulunmadığını kabul etmek 
gerekir. 

295 Muhammed el-Şehristani (1076-1153) El-Milel-ül ven-Nihal adlı eseri ile özellikle 

ünlüdür (Bkz. Müncid). 

296 Bu adın kökeni konusunda yine bkz. M. Watt, lslilm Düşüncesinin Teşellkül Devri, 
çeviren: E. R. Fığlalı, Ankara, 1981, s. 263 vd. Subhi Es-Salih, lslilm Mezhepleri 
ve Müesseseleri, çeviren: 1. Sarmış, İstanbul, 1983, s. 117 vd. Her ne kadar 
Ernir-ul-Mürninin döneminde bir "siyasi i'tizal" vak'ası var ise de, bu harekete 
katılanların "rnu'tezile" felsefi okulunun kurucuları olduğunu kabul etmek 
mümkün değildir sanının. Herhalde bu görüş "resmi" Şii görüşü değildir. 

208 



Mu'tezilı adına gelince, bu adın onlara yalnızca muhtelifleri 
tarafından verilmiş olduğunu kabul de, asla mantıki değildir. 
Bu ad bizzat Mu'tezililer tarafından gurur ile kullanılmış, onları 
suçlayan bir ad sayılmamıştır. Bu adın acaba onlar için başka 
bir anlamı yok mu idi? Öğretileri iki ilke üzerinde merkezileşir. 
Tanrısal açıdan: Mutlak aşkınlık ve teklik ilkesi. insan açı­
sından: Fiilerimiz dolayısı ile doğrudan doğruya sorumlu­
luğumuzu getiren mutlak hürriyet ilkesi. Haklı veya haksız 
olarak sadece bu iki ilkeyi savunmaya ve şerh ve tebliğe elverişli 
görürler (Şiiler de insanın sorumluluğu konusunda onlarla 
tam bir uyuşma halindedirler).297 

Kur'an-ı Kerim; Ashab-ı Kehfden (Sept Dormants) bahseder 
ve onları salihlik ve iman örneği olarak gösterirken, onların 
tutumunu açıkça "i'tizal" (18. sure 15. ayet) kelimesi ile 
belirler; çünkü onlar salahdan uzaklaşmış bir toplumdan 
ayrılmış idiler. Şu halde Mu'tezililerin anladıkları şekli ile bu 
adlandırma onları kötülemekte değildir. Onların "ayrılmış" 

olmaları tevhid inancınmsaflığını korumak, adaleti ve insanın 
hürriyetini korumak için�ir. 

Diğer yandan Islam toplumunda meydana gelen siyasi 
olaylar, hangi ağırlıkta olursa olsunlar, Mu'tezili Okulu'nun 
ortaya çıkışı için yeterli sebepler olarak alınamazlar. Şüphesiz 
Ali lbni Talib'in yerine Ebu Bekr'in lslam ümmetine halife 

297 Oniki imam mezhebinin görüşü şudur: "Ehl-i beytin öğretisine göre, ki 
Kur'an-ı Kerim öğretisi de açıkça budur, insan, fiilinde muhtardır, fakat müstakil 

değildir. Altıncı imam şöyle buyurmuştur: Ne "ccbr", ne "tefviz" sözkonusudur. 
iş; iki işin, iki hususun arasındadıl'(El-Emm beyn-el-emreyn) (Tebatebai, Şi'a 

der lslilm, 134811389, s. 79). Tebatebat'nin burada Eimme-i Athar'dan naklettiğine 
göre, şöyle buyurmuşlardır: "Allah Rahim'dir. insanı günaha icbar edip de, sonra 
azab edecek değildir. Allah Aziz'dir. Bir şeyi isteyip de olmamasına imka.n yoktur. 
Allah Kerim'dir. İnsana takati dışında, kudreti dışında bir şey ile emretmekte 
değildir. Allah Aziz'dir. Mülkünde dilemediği bir şey olmaz". Bu sözlerden 
anlaşıldığı gibi, insan muhtardır, fakat seçtikten sonra sonuç da mutlaka istediği 
gibi olacak değildir. Sorumluluğu seçimi iledir. Seçim özgürlüğünü veren de 
Allah'dır. 

209 



olarak geçirilişi, üçüncü halife Osman'ın katli, Islam üm­
metinin birçok fırkalara ayrılışı, Muaviye ve Ali arasındaki 
kanlı mücadele, bütün bu olaylar; ortaya çıkan sorunlarda 
Müslümanların, düşünürleri de dahil olmak üzere, taraf 
tutmalarına yolaçmıştır. 

Fakat yine de bu mücadele ve çekişmelerin konusu bizim 
genel bir deyişle "siyasi" olarak adlandırdığımız hususları 
aşmaktadır. Ümmetin meşru imamının nasp ve tayini konusu 
saf anlamda toplumsal bir sorun mudur? 
· Bu konu sadece ümmetin oyu ile seçilen ve ümmetin oyuna 

bağımlı ve onun karşısında sorumlu bir imam seçilmesinden 
mi ibarettir? Yoksa imamın görevinin "metafizik" bir anlamı 
olup da bu metafizik anlam dolayısı ile imam, ümmetin ka­
derine ahirete kadar bağlı mı kalmaktadır? Dolayısı ile bu 
anlamda imam herhangi bir·çoğunluğun oylarına bağımlı 
kalamaz bir makamda de.;il midir? Bu, Şii Islam'ın bu konuda 
ana görüşüdür (Yukarıda 11. hah). Nasbolunan imama asi 
olanlara, ona karşı başkaldıranlara gelince, adalet endişele­
rinden bağımsız olarak acaba ilahiyyat ve hukuk açısından 
durumları nedir? Nazariye (tecri) değil, somut bir varoluş 
gerçeği sözkonusudur. Mu'tezililer burada düşüncelerine 
uygun bir çözüm getirmek istemekte idiler. 

4. Mu'tezili düşüncesinin gelişiminde daha başka etkenler 
de vardır. Islam toplumun bağrında yer alan gayrimüslim 
toplulukların etkisi ve tepkisi, bunlar karşısında Mu'tezililerin 
tepkileri ve genel tutumları hesaba katılabilir. Irak'ta Maz­
dekiler (Mazdeens),298 Suriye'de Hıristiyan ve Yahudiler 

298 Mazdek M. S. 500 yıllarında yaşamıştır. Dünya nimetlerinin eşit paylaşılması 

gerektiği görüşünü savunmuştur. 528/529 yılında öldürülmüş ve taraftarlarının 
birçoğu da katledilmiştir. Daha sonra kendisinin, aile hayatına karşı olduğu, 
kadınlarda da ortaklık istediği ileri sürülmüş ise de, dünya nimetlerinde eşitlik 
savunmalara karşı benzer ithamlarda bulunulması çok yaygın bir tutum ol­
duğundan, Mazdek'in gerçekten bunu da isteyip istemediği söylenemez (Bkz. 
Bertholet, Wörterbuih der Religionaı). Clement Huart'a göre Mazdelı; Mani'ııin 

210 



gayrimüslim toplulukları meydana getirirler. H. S. Nyberg 
haklı olarak Mu'tezili düşünce akimının belirleyici etkenle­
rinden birisinin, Kufe'de ve Basra'da yaygın olarak bazı eski 
İran dini fırkalarının dualisme'i (ikicilik)299 ile mücadele 
olduğunu belirtmektedir. Başka tanıklıklar da bunu doğrularlar 
(özellikle Kitab-ul-Agaani): "Vasıl lbni Ata ve Amr lbni Ubeyd, 
doğmakta olan Mu'tezili akımının iki büyük siması, tanınmış 
kişilerden "Azd" adında birinin evindeki toplantılara katılı­
yorlar, bu toplantılarda hazır bulunanlar eski Iran'ın ikici 
(dualiste) öğretisini açıklıyor ve savunuyorlardı.300 

devamı, izleyicisidir. Huart da Mazdek'in kadınlarda ortaklık dahil olmak üzere 
paylaşma eşitliği istediğini belirtir. Mazdck, Kavadh (Kubad) adlı lran hükümdan 
döneminde yaşamış, Kavadh ülkedeki soylulann (a'yan, asil derebeyi) nüfuzunu 
kırabilmek için Mazdek öğretisini desteklemiştir. Bunun üzerine soylular 
Kavadh'ı tahttan indirerek hapsettiler ve yerine kardeşi Camasb'ı çıkardılar. 
Kavadh tekrar tahtı ele geçirmeyi başardı (Mazdek taraftarlığı, dilimizde de 
yaşay:ın "kavat" sôvgüsüne yol açmış olmalıdır). Ölümünden sonra yerine geçen 
1. Husrev (Nuşirevan) devrinde Mazdekiler katliam edildi. -Müsadere edilen 
mülkler geri verildi-. Mazdek Horasan'da, Nişapur'da doğmuştur. Bamdad'ın 
oğludur. Mani dinine bağlı bir eğitim görmüştür. Mani 215-275 yılları arasında 
yaşamış, Hindistan ve Çin'e kadar gitmiş, Zerdüşti din adamlannın düşmanlığı 
s�nunda öldürülmüştür. (Bertholet, Wörterbuch der Rdigionen). 

299 Temelde tek değil, iki ilkenin "iyi" ve "kötü"nün varolduğunu kabul eden ve 
dolayısı ile lblis'i Kötülük Tannsı durumuna getiren dini-felsefi öğretti. Zerdüşt 
dini başta tevhidi kabul etmekle birlikte, özellikle Mani ve Mazdek öğretisinde 
ikici bir görünüm aldığı kabul edilir. Zerdüştün öğretisinde Ehrimen tblis'e, 
Hürmüz ise en büyük meleğe tekamül ediyordu, Daha sonra bu öğreti de bozularak 
Ehrimen kötülük Tanrısı, Hüm1üz ise İyilik Tanrısı durumuna getirildi. 

300 Mani dininde en tutarlı ve mantıklı bir "düalizm" öğretisi bulunduğu ileri sürülür. 
Evrenin temelinde iki ezeli ilkenin bulunduğu ve bunların birbirine indirgene­
meyeceğini savunur. Bunlardan birisi hayır (iyi), diğeri şerdir (kötü). Tann hayırın 
hakimidir, iblis de şerrin. Hayr "nur" demektir, "şerr" de zulmet. Her ikisinin 
de sonsuza uzanan güçleri vardır. Tann'mn gücü her yönde iken, lblis'inki yalnız 
derinlemesine ve güney yönündedir. iblis nur bölgesini de ele geçirmek isteyince, 
Tann "akıl", "hikmet", "düşünce", "irade" gibi selamet amacı ile yarattığı ve şimdi 
zulmetin saldırısı ile dehşete kapılan yüce varlıklar ile kendisini savunamadı. 
Bunun üzerine Hayat Denizi'ni yarattı. Bu Hayat Denizi ilk insanın doğumuna 
yol açtı. Bu sırada hayr ve şerrin kanşması, lblis'in hmm kesti. İnsanın yapısında 
da bu "düalizm" görülür. Mani dininin de kıyamet, cennet ve cehennem öğretisi 
vardır. Sonuçta hayr ve şerr ilk haline dönecek, bir set ile birbirinden aynlacaklardir. 

211 



Mu'tezililer aynı şekilde bazı Yahudi ve Musevi düşünce­
lerine karşı da ilgili idiler. Dogmatik ve manevi-ahlaki ilahiyyat, 
bizzat lslam telakkisi ve kurucusunun kişiliği gibi bunlardan 
izler ve yansımalar taşıyabilirdi.301 Mu'tezili tevhid telakkisi 
pekala kısmen Hıristiyanlık'taki "teslis" (trinite) dogmasının 
bazı görünümlerine karşı bir tepki olarak sayılabilir. Gerçekten 
de Mu'tezililer Zat-ı llahi'ye sıfatlar vermeyi reddederler; sı­
fatların tek olan zattan ayrı pozitif gerçeklikler sayılışım 
reddederler. Aksi takdirde onlara göre "üçlü" bile değil, Allah'ın 
sıfatları sınırsız olduğundan "çoklu" bir ulihiyyet karşısında 
bulunacak idik.30la 

Yine Mu'tezililerin Kur'an-ı Kerim'in "mahluk" görüşleri de 
Hıristiyanlık'ın "tecessüd" (incamation)302 görüşüne bir karşı 
çıkış olarak sayılabilir. Gerçekten de Mu'tezililere göre "Kur'an 
gayri mahlük (yaratılmamış) ilahi sözdür, "belli zamanda Arapça 
bir söyleşi olarak ortaya çıkmıştır" demek, Hıristiyanların 
"tecessüd" (incamation) sözkonusu olduğunda söyledikleri, 
mesihin yaratılmamış "ilahi kelam" olup, zaman içinde ilahi 

Mani dininin lslaın'dan önce çok etkisi olduğ_u gibi, batıni-lsmaill görüşleri de 
derinden etkilediği anlaşılmaktadır. Mazdek de iki ilkenin varlığını kabul eder. 
Ancak nurun özgür, duyarlı ve bilinçli olduğunu, zulmetin ise, tesadüfi, bilinçsiz 
ve körlemesine davrandığını söyler (Bkz. Clcment Huarı, La Persc Antique et La 
Civilisation lranienne, Paris, 1925). 

301 Resül-i Ekrem (S.A.) lslam'ın "kurucusu" değildir. Hıristiyanlık'tan ve Yahu­
dilik'ten gelen "etkiler" de, lsl�m·ın özü ve Resiil-i Ekrem'in (S.A.) kişiliği 
sözkonusu olduğu zamanlar, "etki" değil, sadece Allah katında dinin tek oluşu, 
bütün resullerin (S.A.) aynı yol üzerinde bulunuşu ve tahrif edilmemiş öz 
Musevilik ve Mesihilik'in aynı dinin önceki tebliğ biçimi oluşu olgusundan 
doğan görünümlerdir. 

30la Öyle sanıyorum ki, sıfat vermek değil, sıfatları tehdit etmek reddedilmektedir. 
Aslında bu konulan içinden çıkılmaz çetin kelam sorunları durumuna getirmek 
başhbaşına bid'attir. 

302 Incarnation (inkarnation) bozulmuş Hıristiyanlık'ın temel dogmasıdır. Bu dogma 
gereğince lsa (A.S.) -haşa- uliihiyyetin insan bedeninde görünmesidir. Hind 
ve Ön Asya dinlerinin bozulmuş biçimleri Yahudi "irfan"ı ile karışmış ve ortaya 
"tevhid" dini olmaktan çok uzak bir Hıristiyanhk çıkmıştır. 

212 



bir varlık suretinde tezahür ettiği sözüne eşittir. Çünkü "gayri 
mahluk Kur'an" dogması ile "tecessüd dogması" arasında bizzat 
ilahi kelamın mahiyeti bakımından fark olmayıp sadece tezahür 
şekli bakımından fark vardır: Hıristiyanlık'ta, kelam (la parole), 
mesihde (le christ) bedenlenmiştir, burada bu görüşte ise aynı 
"kelam" Kur'an-ı Kerim'de tebliğ edilmiştir. Yukarıda (1, l)'de 
bu gürültülü ihtilafın "i,fani" feylesofun sorununu manevi 
yorumundan ayırmaz (Yukarıda ll). Bu sebeple imamet öğretisi 
ile mesih öğretisinin sorunları arasındaki benzerlikler burada 
belirtilen ilişkiden çok daha sarih, açık bir anlam taşırlar ki, 
imamet öğretisi her zaman resmi Hıristiyanlık dogmasının 
reddettiği çözümleri tercih etmektedir. 

2. Öğreti 

"Mu'tezile" adı altında toplanan çok sayıda düşünceyi hesaba 
katma gereği, bunlardaki zenginlik ve yazarların ayrı ayrı 
fikirleri gözönünde tutulursa, bir bütün olarak Mu'tezilı 
öğretisinden söz etmek güçtür. Bununla birlikte, bütün 
Mu'tezililer tarafından kabul edilmiş olan beş sav vardır ki, hiç 
kimse bunlara kaulmadan Mu'tezili Okulu mensubu sayılamaz. 
Bu beş savdan (tez) ilk ikisi ul-0.hiyyete ilişkindir. Üçüncüsünün 
"eschatologique" mead öğretisine ilişkin) bir görünümü vardır. 
Dördüncü ve beşinci ise dini öğretinin ahlaki yönüne ilişkindir. 
Burada bu beş savı kısaca gözden geçireceğiz. 

1. Tevhid (Tanrı tekliği): Bu; lslam'ın temel doğmasıdır. 
Tabiatiyle bu dogmayı Mu'tezililer ortaya atmış değillerdir. 
Ne var ki "tevhid"e verdikleri anlam dolayısı ile ve bu konuda 
yaptıkları açıklamaları din öğretisinin diğer alanlarında da 
uygulamak istediklerinden diğer lslam öğretilerinden ayrılırlar. 
Mu'tezililer kendilerini bizzat "Ehl-i Tevhid" diye adlandır­
maktan boşlanırlardı. El-Eş'ari "Makalat-ul-lslilmiyyın"de 

Mu'tezili tevhid anlayışını şöyle açıklamaktadır: 

213 



"Allah birdir, tekdir, benzersizdir, cisim değildir, ferd değildir, 
cevher değildir, araz değildir. Bir mekanda veya bir varlıkta yer 
tutmaz, sığmaz. Yaratıklara ilişkin hiçbir sıfat ve vasıf ile ni­
telendirilemez. Meşrut değildir (şartla kayıtlanmaz), muayyen 

ve mahdut değildir , sınırlanmaz; doğmamıştır ve doğurul­
mamıştır (lhlas suresi hatırlanmalıdır-H.H.). Duyularla algı­
lanmanın ötesindedir (Beş duyu ile algılanmaz-H.H.) . Gözler 
onu görmez, bakışlar ona erişmez, muhayyile ve tasavvur onu 
kavramaz. Şeydir, fakat diğer şeyler (eşya) gibi değil. 

Her şeyi bilici, her şeye kaadirdir, fakat ilmi ve kudreti hiçbir 

mahluk ile kıyaslanamaz. Bir örnek ve bir yardımcı olmaksızın 
kainatı yaratmıştır." 

Bu ilahi varlık ve tekliği öğretisidir (dural) (statique), dinamik 
değildir (Dynamique). Varlık öğretisi açısından şarta bağlı 
olmayan varlık düzeyi ile sınırlıdır, "gayrimeşrut"ta kalır, 
"non-inconditionne" (gayrimeşrut; koşulsuzdışı) alanına yaygın 
değildir. Sonuç olarak ilahi sıfatları reddeder, Kur'an-ı Kerim'i 
"mahluk (yaratılmış) kabul eder ve ahirette de Allah'ın görü­
lebilmesi imkanım tamamen reddeder (Bkz. yukarıda il A, 3'e). 
Bu önemli yargıların lslam dogmatik düşüncesinde hatırı sayılır 
bir etkisi olmuş, lslam toplumunu ( ümmeti) temel dini de­
ğerlerin bilincine vamaya yöneltmiştir. 

2.1lahi adalet (adl): Mu'tezilıler ilahi adaleti belirtebilmek 
için insanın sorumluluk ve özgürlüğü noktasından hareket 
ederler (Bu konuda Şiiler ile aynı görüşte olduklarım belirtmiş 
bulunuyoruz). Böylece ilahi adalet ilkesinin insanın özgürlük 
ve sorumluluğunu da içerdiğini veya başka bir deyişle özgürlük 
ve sorumluluğumuzun yine aynı ilahi adalet ilkesinden 

kaynaklandığını ifade ederler. Yoksa ahirette mükafat ve ceza 
düşüncesi anlamını yitirir ve ilahi adalet ilkesi temelinden 
yoksun kalır. Ne var ki, burada bir sorun ortaya çıkar: İnsanın 
irade serbestisi, insan özgürlüğü düşüncesi, insanın kendi 
kaderine hakim olduğu olgusunu Kur'an-ı Kerim'in, bunun 

214 



aksini doğrulayan bazı ayetleri ile nasıl bağdaştırmalı? Bu 
ayetler açıkça her başımıza gelenin ilahi "meşiyyet" ile ol­
duğunu ve her yaptığımızın bir semavi kütükte (kitap) yazılı 
bulunduğunu belirtmiyorlar mı? Buna karşılık Mu'tezililer 
derler ki, ilahi meşiyyetin (temel, asli, ilahi irade diye çevi­
rilebilir) her şeyi kaplayıp çevrelenmesi ilahi "irade" ve "emr" 

tasarruflarının her şeyi düzenleyerek irade özgürlüğüne imkan 
bırakmaması anlamında değildir. Allah'ın sonsuz ilmi her şeyi 
kaplayıp kavradığı içindir. "Her şeyin bir ilahi sicilde tescil 
edilmiş bulunduğu"na ilişkin ayet, metafizik açıdan bizzat 
ilm-i ilahiyi ifade etmektedir. llm-i ilahinin her şeyi kavraması 
insanın özgürlüğüne karşıt değildir. Konusu varlıktır, irade 
ve emr'de olduğu gibi fiil değildir.303 Dahası var: İnsanın 
özgürlüğünü kabul etmekle Mu'tezililer bu ilkenin yalnızca 
bizim ilahi adalet fikrimizden kaynaklanmayıp daha fazla ve 
özellikle Kur'an-ı Kerim ile bu ilkenin uyum halinde olduğunu, 
Kur'an-ı Kerim'in açıkça her nefsin kendi kisbinden, kendi 
eyleminden sorumlu olduğunu beyan ettiğini ileri sürerler: 
"Kim hayır işlerse kendinedir, kim şer işlerse yine kendine. "304 

Bu ayet ve bundan başka birçok ayetler insanın (seçme) öz­
gürlüğünü doğrularlar. Nihayet her Müslüman Allah'ın ona 
kültürel, ahlaki ve toplumsal yükümler yüklediğini bilir. 
İnsanın kendi eylemlerine hakim ve seçme özgürlüğü olan 
bir varlık olduğu kabul edilmedikçe yüküm, mükellefiyet 
düşüncesi nasıl kabul edilip kavranabilir? 

3. Va'd u vaid (ahirete ilişkin vaadler): Her İslam fırkasının 
kabul ettiği gibi, Allah salihlere mükafat vaadetmiş, fakat ve 
facirleri cezalandıracağını ihtar etmiştir. Fakat Mu'tezililer 

303 Allah katında "zaman· olmadığı için, ilmi de önce-sonra kaydı ile kayıtlanmaz. 
Bu da insan davranışlan düzeyinde seçim özgürlüğünü onadan kaldınnaz. Yoksa 
-haşa-" Allah insan davranı.şlannın ne yönde olacağını bilemez" diyemeyiz. 

304 Kim salih davranırsa nefsi içindir, kim kötü davranırsa o da aleyhinedir (yine 
onadır). Casiye suresi, 15. ayet. 

215 



inanç (amentü ... ) konusu olan bu hususu kendi ilahi adalet 
ve insan özgürlüğü telakkilerine bağlı sayarlar. llahi adalet 

yararlı işler işleyen ile günah irtikab edenin aynı şekilde mu­
amele görmemelerini gerektirir. İnsana gelince, özgürlük bir 
kez kabul edildi mi artık onun hayır veya şer olsun eylemle­
rinden sorumlu olmasını da gerektirir. Böylece ilahi ma'rif et 
fikri Mu'tezili öğretisinde daha belirsiz bir şekilde ifadesini bulup 
buna karşıhk adalet fikri baskın bir yer tutar. 

4. Aradaki durum (el-menzile beyn-el-menzileteyn): Yukanda 
da belirtildiği gibi, Mu'tezili Okulu'nun kurucusu Vasıl lbni 
Ata ile üstadı Hasan Basri arasındaki ayrılık bu noktadaki görüş 
ayrılığından ileri gelmiş idi. Uyuşmazlık "günah" telakkisinden 
doğuyordu. Mu'tezili görüşü, günahın (peche, ma'siyet) ko­
numunu iman ve küfr ile olan ilişkisi ile belirler, ilahiyyat ve 
hukuk açısından "günahkar"ın durumunu "müslim" ve 

"gayrimüslim"den ayn ele alır. lslam kelamcı ve fakıyhleri ile 
birlikte Mu'tezililer de iki tür günahı birbirinden ayırırlar: 
Sagaair (küçuk günahlar) ve kebair (büyük günahlar). Küçük 
günahlar mü'minler halkasından çıkmaya sebep olmazlar, yeter 
ki "tekerrür" sözkonusu bulunmasın, bu küçük günahları 
işleyen bunu adet haline getirip tekrarlamasın. lkinci bö­
lümdeki günahlara gelince, bunlar da ikiye ayrılır: Küfr ve 
diğerleri. Küfr dışındaki büyük günahları işleyen kimse, 
Mu'tezililere göre, mü'minler topluluğundan çıkmış demektir, 
ancak mutlak anlamı ile kafir sayılmaz. Bu günahkar şu halde 
ne "mü'min", ne de kafir sayılabileceği bir ara konumdadır 
(menzile). Bu "ikisi arasında" görüşü de güçlüklerini birlikte 
getirmekte idi. 

5. Emr bil-ma'rüf (1'.imperatif moral): Temel Mu'tezili gö­
rüşleri olan bu beş görüşün sonuncusu toplum hayatına · 
ilişkindir. Toplumsal davranışlarda adalet ve hürriyet ilke­
lerinin uygulamaya konmasını hedef alır. Mu'tezililere göre 
adalet yalnızca kişisel olarak şerden ve zulümden kaçınmaktan 

216 



ibaret değildir. Aynı zamanda ümmetin eşitlik ve toplumsal 

uyum sağlama ve bu sayede her bireye kendi olanaklarını 
eyleme koyabilme yolunu açma yönünde bir birlikte hareketi 
gereklidir. Aynca insanın özgürlüğü ve sorumluluğu yalnızca 

bireylerin çeşitli yeteneklerinin kullanılması ile sınırlı değildir, 
ümmetin bütününe yaygındır veya yaygınlaştırılması gerekir. 
Bu da lslam'ın Kutsal Kitabı'nda sıkça beyan edilen bir ilkedir. 
Fakat Mu'tezililer ahlaki ve toplumsal eylem ilkesini ilahiyyat 

felsefesine ilişkin olan adalet ve insan özgürlüğü ilkesine 

dayandırma maharetini göstermişlerdir. 

B. Ebul-Hasen el-Eş'ari 

1. El-Eş'ari'nin Hayatı ve Eseri 

1. Ebul-Hasan Ali lbni lsmail el-Aş'ari Basra'da 260/873 

yılında doğdu. Genç yaşından itibaren Mu'tezili Okulu'na katıldı 

ve bu okulun o çağdaki en önemli üstadlarından birisi olan 
el-Cubba'i (ölümü: 303/917) yanında ders gördü. 40 yaşına 
kadar bu okulun öğretimini izledi. Bütün bu süre boyunca da 
Mu'tezili öğretisinin savunmasına da katıldı. Bu uğurda bizzat 

birçok eser yazdı. Sonra, hayatını yazanların tanıklığına göre 

40 yaşına geldiği bir sırada iki haftadan az sürmeyen bir süre 
için evine çekildi. Daha sonra namaz vakti Basra'nın Büyük 
Camii'ne gelerek yüksek sesle şöyle seslendi: 

"Beni tanıyan tanır. Tanımayana da kendimi tanıtıyorum: 
Ben Ali lbni lsmail el-Eş'ari'yim. Kısa zaman öncesine değin 

Mü'tezili öğretisini öğretip yaydım. Kur'an-ı Kerim'in "mahluk" 

olduğuna inandım. Ahirette Allah'ın görülebileceğini inkar 

ettim. Allah'a kabi sıfatlar verilemeyeceğini savundum. Şimdi 
hepiniz şahit olun ki ben bu yolu bırakıyor, bu öğretiyi ke­
sinlikle terk ediyorum". 

Bu fikir değişikliğini açıklayabilmek, sebebini göstermek 

217 



için onun hayatını yazanlarca birçok sebep ileri sürülmüştür: 
Başlıca sebebin aynı zamanda bizzat kendinde ve dış durumda 
aranması gerekir. Sünni topluluğu bu dönemde iki aşın gön;tş 
arasında bölünmüş bulunuyordu. Bizzat Ebul-Hasen el-Eş'ari 
Mu'tezili ilahiyyatçılarımn Allah ve beşeri selamet ve felah 
telakkilerindeki aşırı akılcılığın derin etkisinde kalmış ve bu 
aşırı akılcılığın sakıncalarım kendi deneyleri ile değerlendi­
rebilecek durumda idi. Bu gibi felsefi düşüncelerin konusu 
olan ulühiyyet; evren ve insan ile ilişiği kalmamış saf bir 
soyutlama durumuna gelmiş değil mi idi? Yaratıştaki basit 
illiyet (nedensellik) olgusu ile her şey belirlenmiş idiyse, 
insanın bilgi ve ibadetinin ne anlamı ve hangi metafizik boyutu 
olabilir.305 Ebul-Hasen, Sünni lslam düşüncesinin aşırı eği­
limlerin ne denli baskısı altında kaldığım görmenin ıstırabı 
içinde idi. Bir taraftan Mu'tezililer soyut düşünce ve kurguları 
ile, diğer taraf tan lafza bağlı kalanlar Mu'tezililerin akılcılığına 
gösterdikleri tepki ile, tutumlarını bütün bütüne katı ve 
ödünsüz bir duruma getirmiş idiler. Böylece Eş'ari hem kendi 
kişisel sorununu çözmek, hem de bölünmüş Sünni topluluğuna 
çıkmazdan kurtuluş vesilesi bulmak için bu kökten dönüşe 
başvurmuştur. 

2. Eş'ari Mu'tezili döneminde de, dönüşünden sonra da 
birçok eser yazmıştır. Kendi deyişine göre doksandan az eser 
yazmış değildir ve bu eserler çağının ilahiyyat bilgisinin hemen 
tamamını kapsar. Bir Kur'an-ı Kerim tefsiri yazmış, şeriati 

açıklayan bir külliyat meydana getirmiş, hadis ve rivayetleri 
derlemiş, materyalistlere (dehrilere-H.H.), haricilere karşı 
eserler ve Mu'tezililerden ayrıldıktan sonra da onları eleştiren 
eserler kaleme almıştır. Bize kadar gelebilen eserleri arasında 
ikisinin özel önemi vardır. 

305 Mutezililerin söyledikleri gözönünde tutulduğunda, bu eleştirinin onlara haklı 
yöneltildiğinde tereddü.t ediyorum. 

218 



"Maktiltit-ul-lsltimiyyin" adını taşıyan birincisinde Eş'ari 
açıklıkla ve nesnel bir tutumla zamanında bilinen bütün öğ­
retileri açıklar. Bu kitap dogmalar tarihinin en önemli eserle­
rinden biri sayılabilir. lslam öğreti ve dogmaları açısından hatta 
türünün ilk eseridir. Üç bölüme ayrılır: Birinci bölümde çeşitli 
lslam fırka ve öğretilerinin ayrıntılı bir sunuluşu yer alır. lkinci 
bölümde "ehl-i hadis", lafza bağlı kalanların yolları açıklanır. 
Nihayet sonuncu da kelamın çeşitli dallarına ilişkindir. 

lkinci eser olan Kittib-ul-lbane Sünni lslam öğretisini ele 
alır. Ibni Hanbel'in Henbeli Fıkh mezhebinin kurucusu (vefatı: 
241/855), övgüsü ile başlar. Bundan sonra da açık bir plan 
sözkonusu olmaksızın çeşitli ilahiyyat konulan gelir ve yazarın 
yeni temayülü ışığında bu konular işlenir. Bu ikinci eserin 
el-Eş'ari'nin hayatının ikinci döneminde yazıldığı kesinlikle 
söylenebilir ise de birincisi için aynı beyan göze alınamaz. 

Eş'ari, hayran kalınacak biçimde dolu geçen bir hayattan 
sonra Bağdad'da 324/935 yılında vefat etmiştir. 

2. El-Eş'ari'nin Öğretisi 

1. Ana çizgiler: Görünürde çelişik, fakat gerçekte birbirini 
tamamlayan iki eğilim el-Eş'ari'nin sistemine hakimdir. Bir 
yandan Islam fıkh okullarından birine veya diğerine o kadar 
yaklaşabilmektedir ki, bazen Şafı'i, bazen Maliki veya Hanbeli 
olduğu söylenebilmektedir. Diğer yandan ise belirli bir çekince 
gözetmekte, ilkelerde bütün Sünni fıkh okullarının uyuştuğunu 
ve ancak uygulamada bazı ayrılıklar gösterdiğini belirtecek bir 
uzlaştırma endişesi hakim görünmektedir. Ibni Asakir3°Sa onun 

305a tbni Asakir ( vefatı: 571/1176): Eş'aıi kelamını savunmak için "Tebyin-u 
kizb-il-mufteri" adlı bir eseri vardır. Bkz. S. Uludağ, Teftaziini, Şerhul-Ahaid. 
2. bası, İstanbul, 1982, M.S. Yeprem, ölüm tarihini 1175 olarak verir (irade 
Hürriyeti ve imam Matüridi, İstanbul, 1984). Hicri 571 yılında ihtilaf olmadığına 

göre miladi tarih belirleyebilmek için hangi ay olduğunu bilmek gerekir. 

219 



şu yargısını nakleder: "Her müctehid haklıdır ve bütün müc­

tehidler sağlam bir hakıykat temeline dayanmaktadırlar. Onların 

ihtilafları ilkelerde değil, uygulamadadır". 

Nasslar alanında veya daha açık bir söyleyiş ile nasslan ispat 
için getirilen delillerde, Eş'ari hiçbir şekilde akli ispatın de­

ğerini inkar etmez, bu konuda lafza bağlı kalanlardan ayrılır. 
Peygamber (S.A.) veya ashabı tarafından uygulandığı gerekçesi 

ile akli delili bir bid'at ve sapıklık gibi görmez ise de, iman 
karşısında ve temel dini veriler karşısında aklı, mutlak bir 

ölçüt (kıstas) olarak saymaya kadar da gitmez. 

Böylece Eş'ari Mu'tezililer karşısında bir durum alır ve bunun 
da iki temel gerekçesi vardır: 

1) Akla mutlak bir değer tanınması, Mu'tezililerin de iddia 
ettikleri gibi dini desteklemeye değil, imanın yerine aklı ge­
çirme yolu ile dini ortadan kaldırmaya varır. lnsan aklı dinin 

verilerine üstün ise, Allah'a ve vahyine inanmanın ne yaran 
kalacaktır? 

2) Kur'an-ı Kerim sık sık "gayb"e (görünmeyene, duyula­
rüstü olana, gizliye) iman edişin dini yaşayışın bir temel ilkesi 
olduğunu ve burisuz imanın temelsiz kalacağım belirtir. Gayb, 

akli delilin kudret alanı dışındadır. Nasslar sözkonusu ol­
duğunda aklı mutlak ölçüt (kıstas) olarak alış, gaybe iman ile 

bağdaşmaz bir tutumdur. 
El-Eş'aıi'nin düşünce sistemi böylece iki aşın ucu uzlaştırma 

olarak belirlenmektedir. Bu eğilim onun hemen bütün çözüm 
tekliflerinde kendisini gösterir. Yine bu sebepledir ki onun 
düşüncesi ve öğretisi birçok yüzyıl boyunca sünni lslam 
aleminde bunca geniş bir kabul ile karşılaşabilmiştir. Burada 

örnek olarak Eş'ari'nin üç büyük ilahiyyat (kelam) sorunu 
karşısındaki tutumunu inceleyelim: llahi sıfatlar sorunu, 
Kur'an-ı Kerim sorunu, insanın özgürlüğü sorunu . 

2. llahi sıfatlar sorunu: Mu'tezililer'in, Allah'ı bütün icabi 
(positiD sıfatlardan mahrum sayıp tenzih ettikleri söylenmiş 

220 



idi. Mu'tezili öğretisince her ilahi vasıf bizzat zat olarak an­
laşılmalıdır. Buna karşılık lafza bağlı olanlar, ilahi sıfatlar 
hakkındaki safça telakkileri dolayısı ile, ulühiyyeti bizatihi 
Zat-ı ilahi yanında sıfat ve isimlerden mürekkep olarak 
açıklıyorlardı. Mu'tezililerin tutumu dogmalar tarihinde "ta'til" 

olarak bilinmektedir ki, Allah'ı bütün etkin faaliyetlerden ari 
bilmek gerekir ve nihai olarak "agnosticisme" ile sonuçlanır. 
(Arapça'da 'atl sülalesinden ta'tilin türediğine ve bu kökün 
susuz kuyu ve takısız-süssüz kadın anlamına geldiğine burada 
işaret edilmelidir.)3°6 Buna karşılık aşın biçimde lafza bağlı 
kalanların tutumu da "teşbih" olarak adlandırılır (Anthro­
pomorphisme). Bu terimlerle daha önce başka bir vesile ile 
de karşılaşmış idik (Yukarıda il. hah). 

Eş'ari'nin teklif ettiği çözüm, Zat-ı llahi'nin hakıykaten 
Kur'an-ı Kerim'de zikredilen sıfat ve esmayı (adlan) haiz olduğu 
yolundadır. Bu adlar ve sıfatların bir gerçeklikleri vardır, zattan 
ayrıdırlar, fakat zat dışında vücud ve hakıykate sahip değildirler. 
El-Eş'ari'nin buradaki isabetli sezgisi şu olmuştur: Bir yandan 
kavram olarak sıfatı ayırmış, diğer yandan zat ile sıfat arasındaki 
ikiliğin niceliksel (quantitatif, kemmi) düzeyde değil, niteliksel 
(qualitatif, keyfi) düzeyde olduğunu hesaba katmıştır. Mu'tezili 
düşüncesi bu hususu gözden kaçırmakta idi. 

Kur'an-ı Kerim ve bazı hadisler, ulühiyyeti "anthropo­
mcirphique" (insan biçimci) bir biçimde göstermekte ise 
(Allah'ın elleri vardır, yüzü vardır, tahtta oturur vs .), Mu'te­
zililere göre bu gibi durumlarda gerçek değil, mecazi ifadeler 
sözkonusudur. "El" mecazi ifade ile "kudret"i gösterir, "yüz", 
"zat" demektir. Allah'ın taht'a (arş) dayanışı ilahi melekütun 
mecaz yoluyla bir imgesidir vs.307 Lafza bağlı kalanlara göre 

306 El-Ata! ve el-Utill; "hatun düzgünden ve pirayeden hali olmak manasınadır (Kamus 

Tercümesi). Ta'til: Kuyuyu işletmeyip haraba boşlamak gibi (Aynı yer). 

307 Usill-i Kafi'de, Kiıab-ut-Tevhid'de, Eimme-i Athıir'ın "arş" gibi, "kürsi" gibi 
terimleri gerektiği gibi açıkladıkları görülür. Bunlarla yetinmeli, "teşbih"e 

221 



ise bunlar lafzi anlamları ile alınmak ve anlaşılmak gereken 
gerçek olgulardır. Eş'ari Allah'a atfedilene bu olguların ger­
çekliğinde, lafza bağlı kalanlar ile aynı fikirdedir, ne var ki 
bunları Allah'a izafe ederken her türlü maddi ve tabii tasav­
vurdan kaçınılmalıdır. Ona göre, Müslüman olan Allah'ın 
gerçekten elleri olduğuna inanmalı, fakat "nasıl olduğunu, 
niteliğini" sormamalıdır. Bu ünlü "bila-keyf e" noktasıdır ki;3oa 

burada iman aklın alanı dışına çıktığını onaylar. Kısaca, bu 
gibi hususlarda Mu'tezililer "mecazlar" sözkonusu olduğunu 
söylerken el-Eş'ari iman ve aklı doğrudan doğruya karşılıklı 
bir duruma getirip bırakmaktadır. 

3. Kur'an-ı Kerim'in yaratılmamış olduğu nassı (dogması): 
Mu'tezililer Kur'an-ı Kerim'in mahluk (yaratılmış) ilahi 

kelam olduğunu ileri sürürler ve bu konuda ezeli ve ebedi ilahi 
sıfat olarak kelam ile Kur'an-ı Kerim'in kelamı temsil eden 
Arapça ibaresi arasında ayrım yapmazlar. Buna karşılık lafza 
bağlı kalanlar da bu görüş tarzına karşı kesin bir itiraz ileri 
sürerlerken, onlar da kendi açılarından ilahi kelam ile belirli 
zamanda bunun bir insan tarafından yapılan beyanını karış­
tırırlar. Daha ileri ve aşırıya vardıran bazıları Kur'an-ı Kerim'in 
yalnız onu terkip eden kelimeler ve kapsamı yönünden değil, 
onun maddeten meydana getiren nesneler bakımından da ezeli 
olduğunu, mesela, sayfa, mürekkep, cilt vs. bakımından da aynı 
durumda bulunduğunu ileri sürerler.309 

gitmemelidir. Allah'ı hiçbir şey taşımaz, Allah dışında her şey ise Allah ile kaaim 
olan nispi varlıklardır. 

308 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri'nin notu (Bila-keyfe ve la-eyne): Mevlana 
Emir-ul-Mü'minin Aleyhisselilmın sözlerindendir. Yaradılış (halk) hakkında 
söylenmiştir. "Nasıl ve ne zaınan"ı olmadığını gösterir. Hekimlerin kullandığı\ 
anlamda bu terim "varlık" ( vücud) sözkonusu olduğunda söylenir ve keyfiyeti 
(nitelik) nefyeder (Dışta bırakır, reddeder). Yani vücud (varlık), hadd-i arazi 
kabul etmez. 

309 Kaynak gösterilmemiştir. Akıllı bir insanın bu şekilde düşünebileceğine inanmak 
güçtür. 

222 



Bu iki aşın görüş arasında el-Eş'ari'nin çözümü yer alır. Ona 
göre sözün niteliği, ister beşeri, ister tanrısal olsun, Mu'tezililerin 
ileri sürdüklri gibi telaffuz edilen, seslerden ve kelimelerden 

mürekkep olan nesne ile sınırlanmaz. O aynı zamanda ruhun 
(nefsin) sözüdür (Hadis-i nefsi). Bu yönden de beyan ve lafzdan, 
"hadis-i lafzi"den ayrılır. Eş'ari Kur'an-ı Kerim'in ezeli olduğunu 
söylediğinde, ezelden beri, Zat'ı llahi'de bulunan kelam ilahi 
sıfatından söz eder. Bu açıdan ezeli olan her türlü lafz ve savttan 
söz ve sesden an düşünülür. Fakat Kur'an-ı Kerim aynı zamanda 
kelimelerden mürekkeptir. Yazılmıştır. Bu yönden de 
Kur'an-ı Kerim olgusu, lafza bağlı kalanların düşüncelerine 
karşın zamana bağlı bir olgudur ve sonradan vuku bulmuştur. 
Fakat bu iki karşıt görünüm, Kur'an-ı Kerim'in bir açıdan 
mahluk, diğer açıdan gayrimahlük oluşu, aynı olguda nasıl 
bağdaştırılabilir? Burada da Eş'ari ünlü ilkesini inanana salık 
verir: Nasılını sormaksızın iman ediş.310 

4. Insanın özgürlüğü: Bu sorunun çözülebilmesi için Eş'ari 
Mu'tezililerin kullandığı anlamı ile kudret, yaratıcı güç kav­
ramına değil, "kesb" (kazanç) kavramına başvurmaktadır. 
Burada da iki aşın uç arasında bir çözüm bulmayı dener: 
Mu'tezililer "kudret" taraftarı iken şer şeyi kadere bağlayanlar 
ise "cebr"e taraftardırlar Eş'ari'nin kanaatince Mu'tezili görüşü 
ilahi faaliyet alanında bir tür ikiciliğe yol açmaktadır. Bu ka­
naatinde de tamamen haksız değildir. Gerçekten de Mu'tezililere 
göre insan yalnızca hür ve sorumlu olmakla kalmayıp, ayrıca 
"kudret", yani yaratıcı güç sahibidir, kendi fiillerini halk etme, 
yaratma yeteneği vardır. Eş'ari bir yandan insana onu eylem­
lerinden sorumlu kılan bir hürriyet tanımak ve diğer yandan 
da ilahi kudret yanında başka bir yaratıcı güç getirme tehli­
kesinden kaçınmak için, insana "kudret" değil, fiillerini yaratma 

310 Ne var ki burada açıklama insanı akli açıklaması olmadan inanma sorunu ile 

karşı karşıya bırakmaktadır. 

223 



gücü değil, "kesb", yani fiillerini "kazanma" imkanını izafe eder. 
Mu'tezililerin iki tür insan eylemi arasında yaptıkları aynını 

o da kabul eder: Cebri, zorlama eylem ve özgür (hür) eylem. 
Aynı şekilde onların insanın tam bir şekilde ayrım bilincinden 
olduklarına ilişkin savını da kabul eder: Fakat "kudret"i, insan 
eylemlerinde sözkonusu olan yaratıcı gücü, insanın dışında 
olarak kabul eder, onda "mündemiç" değil. Yine insanın her 
hür davranışında Allah tarafından olan yaratıcı eylem (halk) 
ile insan tarafından olan kazanma eylemini (kesb) ayırdeder. 

insanın bütün hürriyeti "yaratıcı" Tanrı ile "kazanıcı", iktisab 
edici insan arasındaki bu uyuşmadan ibarettir. 

Teklif ettiği bütün çözümlerde Eş'arı manevi ve dini en­
dişeleri nazari ve akli olanlara üstün tutar. Her şeyden önce 
aradığı; Allah'a imana bir anlam vermektir, ö yle bir Tanrı ki 
vasıf ve sıfatları abes olmasın, aynı zamanda zat ve sıfatlar 
demek olsun, sonuç olarak mü'minin imanı ve sevgisine konu 
olabilsin. Eş'ari'nin gayretinin bir başarı veya aksine yeterli 
metafizik donanımdan yoksun olduğu için bir başarısızlık 
sayılması halinde, her ikisinin de sebebi, onun tam bir dü­
rüstlük ile Kur'an-ı Kerim'in her iki görünümünü de des­

teklemesindendir: Kur'an-ı Kerim'in mahluk (yaratılmış) ve 
gayrimahluk (yaratılmamış) yönünü aynı derecede savunmak 
ister ki, bu iki görünüm, zaman kaydına bağlı olmayan, ezeli 
ve ebedi olan ile zamanlı olan arasında gizemli ve mucizeli 
bir birleşimin ifadesi ve bunun savunulması demektir. 

C. Eş'arilik Akımı 

1. Eş'ari Okulu'nda Değişimler 

1. IV/X. yüzyıl ortalarında bizzat el-Eş'ari'nin öğrencileri 
tarafından kurulan Eş'ari Okulu'nun adı üstadın adından 
kaynaklanır (Arapça Eş'ar1yye veya Eş'arıe denir). Birçok yüzyıl 

224 



boyunca bu okul Sünni lslam'ın hemen tümüne hakim olmuş, 
hatta bazı çağ ve yörelerde Eş'arilik doğrudan doğruya Sünnilik 
ile özdeş sayılmıştır. 

Hayatının sonralarına doğru Ebul-Hasen el-Eş'ari sürdüğü 

örnek hayata, dini değerlerin etkisinden belirlenmiş dü­
şüncelerine ve dini değerleri koruma kaygısına hayranlık 
duyan çok sayıda öğrenci ile çevrelendiğini görmüş idi. Öğ­
rencileri onun katında hem "hadis" ehlinin dar söylemciliğine, 
hem de Mu'tezililerin aşırı akılcılığına karşı bir sığmak bu­

luyorlardı. Böylece Eş'arilik akımı daha üstadın sağlığında 
şekillenmeye başlamış idi. 

Fakat Eş'arilik akımının ortaya çıkışından ve çağının okulları 
yanında bağımsız bir varlık kazanışından hemen sonra, bu 
okulun her yönden hücumlara hedef olduğu görülür. Her 

şeyden önce mu'tezililer eski mensupları olan El-Eş'ari'nin 
kendilerinden ayrılışını kabul edemiyorlar, Eş'ari Okulu'nu 

maslahatçı bir yol tutarak avamın hoşuna gitme gayreti ile 
suçluyorlar, bu okula karşı ileri sürülmesi her zaman için kolay 
olan "syncretisme" (bağdaştırmacılık, uzlaştırmacılık) kı­
namasını ileri sürüyorlardı. 

Yine, lafza bağlı kalanlar da; özellikle bunların başına 
Hanbeliler "i'tizal" tuzağından kurtulduğunu ileri süren bu 

yeni akımın doğrudan doğruya kaynaklara, vahyedilmiş metnin 
söylemine ve Sünni Islam geleneğinde kabul edilen şekli ile 
sünnete dönme cesaretini gösteremeyişinden hayrete düşü­
yorlardı. 

Bu sırada ortaya çıkan bir olgu işi, daha da karmaşık kıla­

caktır. Eş'ari Basra ve Bağdad çevrelerinde Islam'ın karşılaştığı 
sorunların bilincine vardığı ve bunlara bir çözüm aradığı sırada 
yine Sünnilik çerçevesinde yetişen bir başka düşünür, Ebu 
Mansur el-Matüridi de (vefatı: 333/944'te, lslam dünyasının 
doğusunda, Semerkand'da vukubulmuştur) aynı sorunları 
görmüş ve aynı amaçla hareket etmiştir. Onun öğrencileri 

225 



Eş'ari Okulu'nun gayretini eksik kalmış bir reform olarak 
görürler. Bu hareketteki tutuculuk ve uygunculuğu (con­
formisme) eleştirirler. Matüridi'nin öğrencileri, yan yolda kalan 
Eş'arilik'ten sonra yenilemeyi kendilerinin gerçekleştirdiklerini 
ve ehl-i sünneti ihya ettiklerini ileri sürerler.311 

2. Doğmakta olan Eş'arilik akımına yöneltilen bütün 
eleştirilere rağmen okul gelişmiş ve yayılmıştır. Zamanla lslam 
dünyasının büyük bir bölümünde sünni geleneğinin sözcüsü 
haline gelmiştir. Fakat V.Nl. yüzyıl ortalarında bu akım bir 
duralama dönemine girer ve güçlükle karşılaşır. Bu sırada lranlı 
prensler ve Buveyhi Hanedanı Abbasi lmparatorluğu'nun 
gerçek hakimleridir. Şii olduklarından Mu'tezili düşüncesi ile 
Şii düşüncesinin bazı görünümleri arasında bir birleşim 
(synthese, terkip) meydana gelmesini desteklemektedirler. 
Fakat görünüşte Sünni olan Türk Selçuki prensleri iktidarı 
ele geçirince durum değişmiştir. Eş'artlik Sünni Müslüman 
toplumunda tekrar ayrıcalıklı yerini aldı ve okul resmi ma­
kamların desteğini de kazandı. Özellikle meşhur Selçuklu 
Veziri Nizam-ul-Mülk (vefatı: 485/1093), okulu destekliyordu. 
Bu durum, Alamüt lsmailileri'nin ümitsiz bir savaşı neye karşı 
sürdürdüklerini gösterir. 

Nizam-ul-Mülk Bağdad ve Nişapur'un iki büyük üniersitesini 
kurdu. Bu üniversitelerde Abbasi lmparatorluğu'nun resmi 
öğretisi olan Eş'arilik öğretildi. Bu dönemde Eş'arilik tem­
silcileri Sünni öğretinin sözcüleri haline geldiler. Böylece 
Eş'ariler kendi gelenek çizgilerine (Orthodoxie) uymayan fırka 
ve öğretilere karşı hücuma geçtiler. Bu hücum sadece saf 
ideoloji düzeyinde kalmayıp siyaset düzeyinde de kendisini 
gösterdi, Eş'arilik akımına karşı olanların Abbasi Hilafeti'ne 
düşman bir devlet veya hükümet isteyen bir görüş sahibi 

311 Bkz. S. Uludağ, Taftazılni-Kel4m flmi ve lsl4m Akaidi-Şerh-ul-Akaid, 2. bası, 
İstanbul, 1982, özellikle s. 40 vd. 

226 



oldukları kabul edildi. Gazali'nin Batınilere (yani Ismaili 
esoterisme'ine) ve feylesoflara (aşağıda V, 7) karşı hücumu 
aynı zamanda Kahire'deki Fatımi iktidarını hedef alır; çünkü 

Fatımi iktidarı feylesofları himaye ediyor ve Batıni öğretisini 
benimsiyordu. 

3. Vll./Xlll. yüzyılda, Eş'arilik, lbni Teymiyye ve yine onun 
gibi Şam'dan olan öğrencisi lbni Kayyım el-Cevziyye'nin 
şahsında en önemli muhalifleri ile karşılaştı. Gerçekten 

yüzyıllar boyunca kendisini gösteren "selefiyye" akımının 

babası olan lbni Teymiyye Eş'arilik'in Sünni çerçevede meydana 
getirdiği yeniliğin geçerliliğine karşı çıktı. Sünnilik'in, vah­
yedilen kitabın metni ve Peygamber'in (S.A.) ashabının ge­
leneğinin mutlak değerine dayanan tüm bir düzenlenmesine 
gidilmesini istedi (Tabiatiyle bu gelenek ve sünnet Şii 
imamlarından gelen dini rivayetler külliyatını kapsamıyor, 
bunları dışta bırakıyordu). lbni Teymiyye'nin değerine ve 
eleştirisinin kesin gücüne rağmen Eş'arilik günümüze kadar 
Sünni İslam çevresindeki baskın yerini korumuştur. Sünni 
İslam'daki yeniden doğuş, uyanış akımları, unsurları ne olursa 
olsun, mesela Mu'tezililik veya Selefilik, İslam bilinci içinde 
Eş'arilik akımının baskınlığını artırmaya yol açmıştır.312 

4. Zaman içinde Eş'ari Okulu'nun yetiştirdiği büyük si­
malarından olan Ebu Bekr el-Bakıllani (vefatı: 403/1013) 
Kitab-ut-Tevhid'in yazarıdır. Bu eser, Eş'arl akımını gerçek bir 
öğreti düzeni (systeril.e doctrinal) ile donatma yolunda ilk 
denemedir. Yine bu simalardan Ebu Bekr Muhammed lbn­

ul-Hasen (lbni Furak vefatı: 400/1015); Ebu lshak el-Isfera'ini 

312 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiri'nin notu: "Takiyyuddin Ahmed lbni Abdullmlim 
lbni Teyıniyye (miladi 1263-1328) Harran'da doğdu. Hanbeli fıkhının ünlü 
isimlerindendir. lbni Kayyım el-Cevaziyye (1292-1350) lbni Teyıniyyc'nin 
öğrencisi olan Şamlı Hanbeli fakihdir. Feylesoflar, Museviler ve Hıristiyanlarla 
tartışmıştır. Cennet sevabının ebedi ve cehennem azabının geçici olduğuna 
inanırdı. Tasavvuf ve cedele ilişkin eserleri .,;oktur" (Bu notlarda Müncid'den 
yararlanıldığı anlaşılmaktadır). 

227 



(vefatı: 418/1027), Abd-ul-Kaahir lbni Tahir el-Bağdadi (vefatı: 
429/1037), Ebu Ca'fer Ahmed lbni Muhammed el-Semnani 

(vefatı: 444/1052), imam-el Haremeyn el-Cuveyni (vefatı: 

478/1085) (Kitab-ul-lrşad adlı eseri Eş'arilik akımının mü­
kemmel açıklaması sayılır), ünlü Gazali (vefatı: 501/1111, 
karşılaştırınız aşağıda V, 7),313 lbni Tümert (vefatı: 524/ 
1130),314 Şehristani (vefatı: 548/1153), Fahruddin-i Razi 

(vefatı: 606/1210); Abdudüddin-i ki (vefatı: 756/1355'e 

doğru), Curcani (vefatı: 816/1413), Sens-0.ni (vefatı: 895/1490) 

anılabilir.315 

Eş'arilik akımının yalnız bütün eleştirilere rağmen varlığını 
sürdürmekle kalmayıp Sünni Islam çerçevesinde ve özellikle 
Yakındoğu'da baskınlığını da güvence altına aldığını belirt­

miştik. Bu yer Eş'arilik akımına tesadüfi olarak sağlanmış 

değildir. Belirli bir zamanda siyasi şartlar ve diğer dış şartların 

elverişli oluşundan yararlanmış da olsa, başarısını temelde 
iki büyük soruna görünürde kesin çözüm getirmiş olmasına 
borçludur. Bu iki sorun bu kitapta daha önce incelenenden 
farklı olarak batın değil, zahiri ilgilendiren şuura, dış bilince 
ilişkin sorunlardır, dış bilincin karşısına çıkarlar. Bu sorun­

lardan ilki acun bilim (cosmologie) düzeyindedir. Bu düzeyde, 

Eş'ari Okulu'nun ileri sürdüğü atomcu öğreti klasikleşmiştir. 

lkinci sorun da din ve birey ruhbilimine ilişkindir. 

313 Metinde dizgi hatası ile (1011) olarak gösterilen tarih düzeltilmiştir. 

314 Metindeki dizgi hatası 1130 olarak düzeltilmiştir. Mehdi lbni Tümert, el­
Muvahhidin Hanedanı döneminde yaşamış, 1130-da ölmüştür (Gronebaum, 
Der Isldm im Mittelelalter. Züricih, 1963, s. 511). 

315 "Müteahhirin" denen kelamcılar ve eserleri hakkında bkz. S. Uludağ, Taftazdn1 
Şerh-ul-Akaid, İstanbul, 1982, s. 16-19 Seyyid Şerif-i Curcani hakkında da 
Türkçe'de bir monografi yayımlanmıştır. Dr. S. Gümüş, Seyyid Şerif Curcani, 
lstanbul, 1984. lzmirli İsmail Hakkı, Yeni llm-i Kelam, hazırlayan Dr. Sabri 
Hizmetli, Ankara, 1982, s. 48-55'e de bakınız. 

228 



2. Atomcu Görüş 

1. Daha önce (II, B) lsmaili irfanının nasıl zuhur düşüncesini 
(l'idee d'Emanation) yaratıcı biçimleme ve düzenleme 
(I'instauration creatrice, kılgı, ibda') ilkesi ile ifade ettiğini 
görmüştük. Gerçek anlamı ile zuhur ve sudur görüşü 
(I:emanatisme proprement dit) lslam'da en mükemmel şekli 
ile Yunan felsefesinin etkisindeki feylesoflarca (les phiosophes 
hellenisants) temsil edilmektedir (Aşağıda V). Bu feylesoflar 
yaratma eylemini ve bu eylemin Kur'an-ı Kerim vahyindeki 
anlatılışını bu temel düşüncenin ışığında ele alırlar. Alemlerin 
ve görüngülerin çokluğunu onlar mutlak Tek'ten ileri gelmiş 
sayarlar. Tanrı bu zuhur ve tescilinin eşiğindedir, her varlık 
bu zuhurdan varolmuştur ve ilk akıldan cansız maddeye kadar 
aralarında uzvi (organik)bağlantı vardır. 

Diğer düşünce okulları ve özellikle Mu'tezililer yaratılışı 
açıklayabilmek Allah ile evren arasıdaki ilişkilere bir açıklama 
getirebilmek için evrensel bir nedensellik (illiyet) düşün­
cesine başvururlar. Onlarca, yaratmanın çeşitli olgu ve gö­
rüngüleri bir iletler (sebepler, nedenler, causes) bütünü içinde 
dereceli olarak sıralanırlar. Bu sıralanma madde alemini 
düzenleyen tali sebeplerden başlayarak asli sebeplere ve 
nedenler nedenine , illetler illetine kadar varır (La cause des 
causes). 

Eş'arilere gelince, onlar ne feylesofların zuhur ve sudur 
düşüncesi, ne de Mu'tezililerin kabul ettikleri evrensel ne­
densellik düşüncesi ile yetinebilmişlerdir. Eş'arilerin telakki 
ettiği şekli ile zuhur ve sudur düşüncesi Zat'-ı llahi'nin be­
lirleyici niteliği olan irade ve hürriyeti ifade edemez. Onlarca 
zuhur ve sudur görüşü "mebde" ilke (principe) ile zuhur ve 
tecelliyi özdeşleştirmekle sonuçlanmaktadır. Gerek mahiyet, 
gerek varoluş düzeyinde bu böyledir. Sudur ve zuhur eden 
varlıklarda Eş'ariler Kur'an-ı Kerim'den anladıkları anlamda 

229 



mahluk (yaratılmış) varlıkları göremezler, aynı varlığın çok 
sayıda hallerini de bunlarda göremezler, bunları mebdelerine 

(ilke, principe) özde sıkıca bağlanmış ve bu yüzden onunla 
özdeşleşen varlıklar çokluğu olarak görürler. 

Mu'tezilıler'in evrensel nedensellik düşüncesinde de Eş'ariler 
bir tür "determinisme" (belirlenimcilik, cebriyye) görürler. 
(Varlık açısından, ontologique olarak, sebep (illet) sonucuna 
(ma'lül) karşılıklı biçimde bağlıdır). Bu "determinisme" 
(cebriyye) onlara göre Kur'an-ı Kerim'in tam bir güç ve ke­

sinlikle belirttiği ve bildirdiği mutlak tanrısal özgürlük ile 
bağdaşamaz. Yine onlara göre Mu'tezililer illiyet (nedensellik) 
düşüncesini haklı kılmak için ilahi hikmet ilkesine bağlamaya 
teşebbüs emekle ve illiyetin kökeninde hikmet bulunduğunu 
söylemekle beyhude çaba göstermişlerdir. Çünkü Eş'arilere 

göre ilahi hikmet de ilahi kudret ve irade gibi her koşul ve 
belirlemenin üzerindedir ve mutlaktır. 

2. Dünyanın yaratılışı çlüşüncesini ve sonuç olarak Tanrı 
ile evren ilişkisini açıklamak için Eş'ariler, temellerin maddenin 
bölünemezliği kuramında veya "atomisme"de (atomculuk) 
bulunduğunu düşündüler. Tabiatiyle atomcu kuram Yunan 

ve Hind düşünürlerinden beri biliniyordu, fakat Eş'ariler bu 
kuramı, kendi yaradış (halk) görüşlerini ve "kudret-i külliyye" 
(toute-puissance) düşüncelerini bu kuramdan çıkardıkları 
sonuçlarla destekleyebilmek için kendilerine göre düzenlediler 
ve geliştirdiler. 

Eş'arilerin bu konudaki kanıtlan çok kısa olarak şöylece 
açıklanabilir: Bir kez maddenin bölünemezliği kabul edilince, 
aşkın bir ilkenin, bir mebde'in de (principe) kabul edilmesi 
gerekir. Öyle bir ilke ki , bu maddeye ve onun bütün bile­
şimlerine belirlik ve özelliğini vermektedir. Gerçekten de 
madde haddizatında bölünebilir ve parçalanabilir bir nitelik 
gösterirse, özünde kendi belirleniminin (determination) imkan 

ve sebibirti de taşıyor demektir. Şu halde bir mebde (principe, 

230 



ilke) düşüncesi de yararsız olur, anlamı kalmaz.Buna karşın 

haddizatında bölünmez olan madde (atom) kuramı kabul 

edilirse bu maddenin şu veya bu varlıkta belirlenimi (teay­

yünü) özellik kazanışı (tahassüsü) ve belirli bir nicelikte yer 
buluşunun meydana gelebilmesi için aşkın bir ilkenin mü­
dahalesine ihtiyaç vardır. Yaratıcı bir Tanrı düşüncesi böylece 
apaçık ve temellendirilmiş biçimde belirlenmektedir. Yine 
maddenin bölünemezliği düşüncesi kendi özünde başka bir 
sonuç da taşımakta, yaratış eyleminin tekrarı sonucunu da 

birlikte getirmektedir. Gerçekten de madde kendi özünde 

kendi ayrımlaşma ve bileşimlerinin yeterli sebebini bulamı­
yorsa, şu veya bu varlığı meydana getiren bütün atom dizilme 
ve birleşmelerinin de arızi (ilineksel) olması gerekir. lmdi bu 
ilineksel olaylara (accident) onları yaratan ve destekleyen bir 

ilkenin müdahalesi, sürekli bir değişim içinde bulunduklarına 
göre, zorunludur. Bundan da ister istemez, kendiliğinden 

olarak şu sonuç çıkar: Madde ve arazın (ilinek) her lahza 
yaratılması gerekir. Bütün acun (l'univers) lahzadan lahzaya 
kudret-i külliye sahibi ilhahi el (Dest-i Kudret) tarafından 
gözetilip desteklenmektedir. Eş'ari telakkisince kainat (acun, 

l'univers) sürekli inbisat ve imtidad (expansion, genleşim, 

uzanım) halindedir. Yalnızca ilahi el onun birliğini, bitişimini 

(cohesion, ittisal) ve devamını sağlamaktadır, ne var ki du­
yularımızın ve aklımızın yetersizliği bunun böyle olduğunu 
algılamamıza imkan vermezler.316 

316 Atomcu görüş hakkında M. lkhal'in "Tlıe Reconstnıction of Religious Thoııght 
in lsliim" adlı eserine başvurulabilir. Bu eserin Türkçe'ye ikinci çevirisi Dr. N.A. 
Asrar tarafından yapılmıştır: lslılm'da Dint Düşıinceniıı Yeniden Doğuşıı, lsıanbul, 
1984. Aynca A. Sürüş, Evrrııiıı Yatışmaz Yapısı, çeviren: H. Hatemi, lstanbul, 

l 984'te de atomcu görüşün bir değerlendirmesi vardır . 

231 



3. Akıl ve İnanç 

1. Eş'arilik akımı atomcu evrenbilim görüşü dışında başka 
bir sorun ile de karşılaşmakta ve bu sorun "akıl ve iman 
ilişkileri" biçiminde, belirgin özellikte (caracteristique) 
haddlerde ortaya çıkmaktadır. Bu sorunda da; iki aşırı görüş 
karşı dururlar: Mu'tezililer ancak aklı ve akli olanı kabul etmek 
ister, bunun karşısında lafza bağlı kalanlar {litteralistes, 
Ehl-i Hadis) ise akıldan söz edilmesini işitmek istemezler. insan 
aklını mutlak hakem kılmak isteyen Mu'tezili tezi kabul edilirse 
ve bu savın (tezin) etkisi alanı zaman ile kayıtlı olan şeylere 
olduğu kadar manevi düzeye de kaydırılırsa, saf ve basit bir 
mü'min şunu sora�Uir� Şu halde niçin zorunlu olarak bir ilahi 
ka�ate--tabi olmalıyım? Şüphesiz ki bu soruya 
Mu'tezililer şu cevabı vereceklerdir: Din, avam için, halk kütlesi 
için zorunlu olan ahlaki ve toplumsal düzenin gereğidir ve 
herkes kendi kendini hakkın ve hayrın ışığında yönetmeye 
ve yöneltmeye ehil ve yetenekli değildir. Kabul edelim. Ancak, 
şuurlu (bilinçli) birey, olgunluğuna erişince, şahsi tecrübesi 
ile gerçeğe ulaşma ve ona göre davranma yeteneğinde olduğu 
kanaatini taşıdığı halde, niçin artık herhangi bir dini külfet 
altına da girmeli? 

imdi "insan aklı her şeydir" diyenler de, "hiçbir şeydir" 
diyenler de akıl ve iman arasında aynı ayrımı yapına sonucuna 
varmaktadırlar. Mu'tezililer dini kuralları uzaklaştırırlar, çünkü 
bilinçli bireyin artık buna ihtiyacı yoktur.317 Bunun karşı­
sındaki aşırı düşünce gereğince ise, hadis ehli {litteralistes) 
aklı inkar ve nefyederler, çünkü dini alanda aklın hiçbir yararı 
onlarca yoktur. Bu alanda istenen, gerek duyulan sadece 
inançtır, imandır. Ancak, böyle ise niçin Kur'an-ı Kerim 
muhakeme ve tefekküre çağırmakta? Niçin aklımızı saf anlamı 

317 Mu'tezililerin bu görüşü ileri sürdüklerine sanmıyorum. 

232 



ile dini olan konularda, Tanrı'nın varlığı, ilahi inayet, vahy 
gibi hususlarda kullanmaya, akıl yormaya davet etmekte? 

Bu iki aşırı düşünce arasında Eş'arilik akımı akıl ve imana 
özgü olan alanları belirleyerek orta yolu bulmaya çalışmıştır. 
Aynı manevi gerçeğin akıl yolu ile kavranması ve iman yolu 
ile kavranması mümkün ise de, yine de herbir halde karış­
tırılmaması ve birbiri yerine geçirilmemesi gereken ve birinden 
geçilerek yalnız diğeri alıkonamayacak olan, şartlan çok farklı 
algılama (idrak) biçimleri sözkonusudur. 

2. Böylece Eş'arilik tarafından gerçekleştirilen savaşımda 
dokunaklı (pathetique) bir şey vardır. Çünkü bu savaşımda 
iyi bir sona ulaşılabilmek için Eş'arilik'in gerekli silahları elde 
bulundurup bulundurmadığı sorulabilir. Bu kitapta daha öne 
(il. hah) açıklanan Şii irfanının nübüvvet ve vahy temeline 
dayanan felsefesi ile karşılaşurma yapıldığı takdirde durumun 
belirgin biçimde karşıt olduğu görülür. Aynı anda Mu'tezililere 
ve Ehl-i Hadis'e (litteralistes) cephe alan Eş'arilik gerçekte 
onlara özgü alanda kalmaktadır. Bu alanda da "te'vil"den doğan 
görüş ufuklarının ortaya çıkması ve insanı "zahir"den "batın"a 

ileten bir yol açması güçtür. Bu husus, kelamın akli diyalektiği 
ile bizim yukarıda "Hikmet-i ilahiyye" (theosophia), irfan 

(gnose mystique) ma'rifet-i kalbiyye (connaissa:nce du coeur) 
olarak tanımayı öğrendiğimiz kavram arasındaki tezatı gösterir. 
Kısaca bu ikinci bilinç biçimi her bilgiyi bir tür öz bilgisine, 
kendinin bilgisine götürür ve bu yönden ilkinden ayrılır. 
El-Eş'ari'nin Kur'an-ı Kerim'in mahluk veya gayrimahlük 
olduğu konusunda ileri sürdüğü çözüm üzerinde düşünül­
düğünde, gayretinin sonuca ulaşm�dan tükendiği izlenimi 
edinilir. Başka türlü olabilir mi idi ki? Farklı anlam seviye­
lerinde "zaman" ve "hadise" ve vahy telakkisi (prophetologie) 
gerekirdi bunun için. Ne var ki bazı Şii yazarları bize gös­
termişlerdir: Eş'ari atomculuğu ve mutavassıt illetlerin 
Eş'arilerce reddi, bu anlamda bir nübüvvet ve vahy telakkisini 

233 



imkansız kılmakta idi .318 

Eş'arilik akımı bütün hücum ve eleştirilere rağmen yaşa­

yabildi ise, bunun, Sünni lslam bilincinin kendisini onda 
buluşundan ileri geldiğini kabul etrtıek gerekir. Yine bu sebep le 
de felsefi düşünceye elverişli bir ortam hazırlayıp hazırlamadığı 
sorulabilir. Mu'tezili akımı Şii imamları ile çağdaştır (imamların 
şakirdleri ile Mu'tezili üstadları arasında tartışmalar yapıl­
mıştır). Eş'ari XII. imamın "gaybet-i sugra"sının (occultation 

mineure) başladığı yılda doğmuş (260/873), yirmi yıldır 
Bağdad'da faaliyet gösteren büyük Şii ilahiyyatçısı Kuleyni'den 
de yalnızca birkaç yıl önce ölmüştür.319 

Bu iki üstadın Kuleyni ile Eş'aıi'nin adları, geleceğin felsefeye 
hazırladığı ve Şii lslam ile Sünni lslam karşısında birbirinden 

çok farklı olan şartların simgesi olarak alınabilir. 

318 Bu Şii yazarların kim olduğu belirtilmemiştir. Belki de Eş'artlik akımını yanlış 
yönden eleştiren lsmaill yazarlar sözkonusudur. Özellikle, atomcu görüşün 
doğru eleştirisi için belki Molla Sadra'ya gelinmelidir. 

319 Eş'ari'nin vefatı muhtemelen 936'dadır (Gerhard Endress, Einfühnıng in die 
Islamische Geschichte, München, 1982). "Kafi"yi derleyen Kuleynt de 94l'de 
vefat etmiştir. Sahih-uz-Zaman 869'da doğuş, Gaybet-i Sugra 873'te başlamış, 
Gaybet-i Kübra 940'da vukubulmuştur. 

234 



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

FELSEFE VE DOGA B1L1MLER1 

1. �Hermetisme (Hermesçilik) 320 

1. Yukarıda (1, 2) Harran Sabiilerinin kendi silsilelerini 
Hermes ve Agathodaimon'a çıkardıkları beirtilmiş idi.321 

Harran Sabiilerinin en ünlü üstadı olan Sabit lbni Kurra ( vefatı: 
288/901) Süryanca olarak "Hermes'in Ta'limatı" {Institutions 
d'Hermes) başlıklı bir kitap yazmış ve bizzat Arapça'ya çevirmiş 

idi. Mani dini mensupları Hermes'i Mani'den önce gelen beş 
büyük peygamberden birisi olarak kabul ediyorlardı. Mani 

320 Hermes'in Yunan mitolojisinde özel bir yeri vardır (Bkz. Bertholet, Wörterbuch 

der Religionen). Roına'da "Merkur" ile karşılandığı ve Mısır'da da "üç defa büyük 
Hermes" olarak "Thot" ile özdeş olduğu kabul edilir (Aynı yer-Hermes Tris­
megistos). Bu mitoloji kişiliğinin idris Peygamber ile ilgisi sonradan ve zorlama 
kurulmuş olmalıdır. 

321 "Agathos Daimôn": Yunanca "iyi ruh, cin" gibi bir anlamı vardır. Evi, aile ocağım 
koruyan ve bereketli kılan bir varlık olarak kabul edilir (Duden, Die Religionen, 
1977). Herhalde Sabili erin telakkisinde bu kadarla kalınamış, bir tür irşad meleği 
mertebesine yükseltilmiştir. Dr. Mübeşşiri Farsça çeviriye eklediği notta, Yu­
nanlıların yemek sonunda Agathodaimôn şerefine bir miktar şarap içtiklerini, 
Mısır'ın Nil Tanrısı olan Knehp'in Yunan karşılığı olduğunu belirtir. Bu notta 
"Hermes" hakkında da bilgi verilmektedir. 

235 



dininin nübüvvet öğretisinden; Hermes'in kişiliği Islam'ın 
nübüvvet öğretisine geçmiş, burada da "İdris ve Henoch" 
(Okhnokh) ile özdeşleştirilmiştir.322 

"Hermesçi olan" (Hermetise) ilk Müslümanların Şii ol­
duğunu söylemekte şaşılacak bir yön yoktur.323 Bir yandan 
gerçekten de Şii nübüvvet öğretisi (yukarıda ll, A, 2) Hermes'in 
<lap.il olduğu peygamberlik kesimini kendiliğinden ve önceden 
göstermekte idi. Bu tür peygamber (nebi) şeriat getiren, in­
sanla�a bir şeriat tebliği ile görevli bir peygamber değildir. 
"Kısas-ı enbiya"da onun rütbesi, ilk yerleşik kentlerin (cite, 
medine) yaşayışını düzenlemek ve insanlara "fen" öğretmek, 
yol-yordam ve yöntem belletmek üzere gönderilen bir nebinin 
rütbesidir. Diğer yandan Şii irfan öğretisi Hermes'de de söz­
konusu olduğu gibi lslam'dan önce gelen ve "resul" olmayıp 
sadece "nebi" olan kimselerin bilgi edinme biçimi ve bilgi 
seviyesini de önceden açıklamış, bunların durumunun teşri'i 
(yasayıcı) nübüvvet devrinin ardından gelen velayet devri imam 
ve evliyasının durumuna eş olduğunu belirtmiş idi. Yukarıda 
gördüğümüz gibi (ll, A, 5) doğrudan doğruya ilahi ilham olarak 
bu nübüvvet ve velayet teşri'i nübüvvet görevine üstündür 
de.324 Bu sebeple Hermesçi felsefe bir "hikmet-i ledünniyye", 

ilham edih�iş bir hikmet, yani vahy ve nübüvvet temeline 

322 Daha önce de değindiğim gibi burada bir tarihi yanıltmacaya başvurulmuş ve 
ldris Peygamber ile Hermes karıştırılmıştır. Hermes bir ism-i bi-müsemmadır. 
ldris Peygamber ise bir "nebi"dir, yaşamış bir insandır. Belki Ahd-i Atıyk'deki 
"Henoch" olabilir, fakat Hermes ile ilgisi yoktur. 

323 Herhalde burada "Şii" derken yine mesela Seyh Saduk, Şeyh Müfid Nech-ul­
Belage'yi derleyen Seyyid Razi, Kuleyni gibi Şiilerden oniki imam öğretisine bağlı 
olanlar değil, Şii adı altında mağşuş ve müşevveş inançlara sapanlar kasdedil­
mektedir. Hermesçilik akımında da hakk ile batıl karıştırılmış olabilir. 

324 Yıne yukarıda belirtildiği gibi, Oniki lmam Şiiliği ile mesela Alamüt lsmaililiği'nin 
karıştırılmamak gerektiği, Oniki imam Şiiliği'nde resulün aynı zamanda nebi 
ve dolayısı ile veli demek olduğu ve hususiyle Hatem-i Enbiya olan Resül-i 
Ektem'in (S.A.) derecesinin bütün kainata ve insanlığa üstün olduğu unu­
tulmamalidır. 

236 



dayanan bir felsefedir. 
Buna karşılık Sünniler (Şehristanı'nin tanıklığı ile) Sabiilerin 

Hermesçiliği'nde lslam ile bağdaşmayan bir din özelliği gö­
rüyorlardı. Onlara göre bu görüş bir peygamberin (bir şeriat 

tebliğ eden, risalet eden bir peygamberin) varlığını gerekli 
görmeyebilir. Hermes'in bu yol müridlerini irşad edişi gibi 
ruhun göğe yükselişi, peygambere ilahi metni vahyetmek üzere 

inen bir melek inancını gereksiz kılabilir. Fakat sorun Şii 

nübüvvet telakkisi ve irfanı açısından ele alındığıda bu bağ­
daşmazlık sözkonusu olmayabilir.325 Bundan doğan sonuçlar 
çok ileri gidebilir. Aristoteles'in kıyas mantığı ve metafiziği 
İslami çevrelere girmezden önce Hermesçilik görüşünün nasıl 
ve niçin Şiilik kapısından bu çevrelere sızdığı anlaşılmaktadır. 
Bu olay aynı zamanda Sünni lslam çevrelerinde lsmaili, 

Hermesçi ve Şii326 tutumlar arasında ayrım yapılmaksızın tüm 

felsefi düşüncenin temelde nübüvvet ve vahye düşman ve 
şeriati tahrip edici sayılmasına karşın, Şii lslam tutumunun 
sebeplerini ve felsefenin geleceği açısından sonuçlarını vur­
gulamaktadır. 

2. Çağın birçok "güçlü kişilikleri" gibi feylesof el-Kindi'nin 

öğrencisi olan lranlı feylesof Serahsi (vefatı: 286/899)327 Şii 
· idi veya böyle sayılıyordu. Sabii dinine ilişkin ve bugün 

325 Şeriati reddediş anlamında "banni" olmayan gerçek Şitlik, diğer bir deyişle 
Oniki İmam mezhebi, ancak "mutahhar" ve "masum"dan gelen haberi kabul 
edeceğinden, eski din kalıntılarının bu gibi yollardan lslam'a aktarılması 
karşısında uyanık ve duyarlı kalacaktır. 

326 "lsmaili" ve "Şii" ayn anıldığına göre, burada "Şii"den amaç özellikle Oniki İmam 
Şitliği'dir. 

327 Kamus-ul-A'.lam'da şöyle deniyor: Ebul-Abbas Ahmed İbni Muhammed Serahsi 
ünlü bilginlerdendir. Suahs'da doğmuş, 286'da vefat etmiştir. Musikiye dair 
biri büyük ve biri küçük iki eser yazmış, Porfıryos'un "lsagoci"sini şerhetmiş 
ve ahlaka dair "Adab-un-nefs" unvanı ile bir kitap telif etmiştir. Abbasi hali­
felerinden Mul'tazıd'ın teveccühüne mazhar olmuştur. Kendisinden sonra 
yaşayan ve fakıyhlerden olup aynı unvan ile tanınan diğer "Serahsi"lerle ka­
nştınlmamalıdır. 

237 



kaybolmuş bir eser yazmış idi. Üstadı olan el-Kindi de, 
Hermes'in oğluna öğüt ve talimlerini okumuş bulunuyordu 
(Şüphesiz "Poimandres"e yapılan bir zımni atıO. Tanrısal 
aşkınlık gizine ilişkin bu eseri bir Müslüman feylesofun da 
daha iyi yazamayacağı kanaatinde idi. Maalesef Sabiilerin bir 
resul tarafından getirilen bir şeriat kitapları yoktu ve bu sebeple 
resmen "ehl-i hitab"dan sayılamıyorlardı.328 Zamanla azar azar 
lslam'a girmeye mecbur oldular. Bilinen son reisleri olan 
Hukeym lbni lsa lbni Mervan 333/944'te vefat etti. Bunların 
etkilerinin bazı silinmez izleri kalmamış değildir. llahi sıfatların 
temyizinde kıyasın etkisizliğine ilişkin kanaatleri İmam 
Ca'fer-i Sadık'ın "cedel" (diyalektik, kelam ilmi) hakkındaki 
kinayelerinde yankı bulur.329 Mani terminolojisine bağlı olan 
terminolojilerinden bazı kalıntılar Şalmagaani'de (vefatı: 
322/934) tekrar kendini gösterirler, ki bu Şalmagaani'de bir 
aşırı Şii'ye özgü kişisel bir trajedinin dokunaklı simasıdır.330 

328 Daha önce de değindiğimiz gibi, Kur'an-ı Kerim'in "ehl-i kiıab"dan olduklarını 
açıkça belirttiği ve Yahya'ya (A.S.) tabi olan Sabiiler ile, burada yazarın Sabii 
olarak zikrettiği "sözde Sabiler" birbirinden ayndır. Bu ikinciler Yahya Aley­
hisselarna tabi olan ve tevhid inancından uzaklaşan Hıristiyanlık'a da katılmayan 
ehl-i kiıab bir Musevi fırkası olan Sabiilerin adını benimseyerek Sabii görünen 
müşriklerdir. Metinde geçen Poimandres hakkında, Dr. Mübeşşiri şu bilgiyi 
verir. Yunanlıların eski çağlarda yaşanıış bir Mısır hükümdarı olarak da tanıdıkları 
Herrnes'e atfolunan ve "gizli bilimler"e ilişkin bazı kitaplar vardır. Bunlardan 
çoğu Poernander (Çoban) diye adlandırılan mükalemelerdir. Herrnes'in eser­
lerinden bir bölümü 14 71 'de Marsile Ficin tarafından toplanmış ve Latince'ye 
çevrilmiştir. 1554'te Tumebe ve 1854'te de Lanhey tarafından yayımlanmış, 
1863'te bir bölüm Louis Menard tarafından Fransızca'ya çevrilmiştir. 

329 Yollama yapılmıyor. lmam-ı Sadık, ilmini bu kayııaklardan değil, vahy kay­
nağından almış ve önceki vahyler mirasından bazı kırıntılar bu Sabiilcrde de 
kalmış olmalıdır. Yoksa lmam-ı Sadık Resül-i Ekrem'den (S.A.) gelen kaynak 
dışında bulanık kaynaklardan yararlanmış değildir. "Cifr" hususunda da bu 
konuya değinmiş idik. 

330 Şalmagaani gerçek bir Şii olmayıp yalancılardandır. Dr. Mübeşşiri şu bilgiyi 
veriyor: Muhammed lbni Aliyy-i Şalmagaanl, lbni Ebil-Azakır adı ile tanınır. 
Gaybet-i Sugra'da lrnam-ı Asr'ın naibi olduğunu iddia eden ve gerçek naip olan 
Huseyn lbni Rüh'a muhalefet eden bir kimsedir. Tenasuh ve hulule inandığı 
için de irnaınların öğretisinden uzak düşmüş, hicri 322'de Bağdad'da katledilmiş, 

238 



Zünnun-i Mısri'nin aracılığı ile (vefatı: 245/859) ki Mısırlı 
simyacı ve mutasavvıftır, yine bunlardan bazı şeyler tasavvufa 
sızmıştır (Harraz 286/899, Hallac 309/922).331 lslam Yeni 
Eflatunculan felsefi düşünce ve manevi tecrübeyi birleştirmek 
ister ve açıkça Hermes'e varan bir irşad zinciri (isnad) iddia 
ederler. Suhreverdi (587/1191) ve lbni Seb'in (vefatı: 669/ 
1270)332 bunlardandır. VII./XIII. yüzyılda Şii bir İranlı feylesof 
Efzal-i Kaşanı Hermesçi bir eseri Farsça'ya çevirmiştir (Aşağıda 
bu konuya değinilecektir). Hermes her zaman "kısas-ı en­
biya"da üzerinde durulan bir sima olmuştur (lran'da Meclisi, 
XVII. yüzyılda Eşkeveri.333 

3. Hermesçi düşünceyi ve lslam'daki etkilerini L. Massignon 
ile birlikte şöylece belirtebiliriz: 

Ilahiyyat alanında kıyas yolu ile uluhiyyetin anlaşılıp an­
latılamayacağı, ancak ondan tecelliler ve zuhurlar olabileceği, 
dua, zühd ve münacat ile uluhiyyete yakınlaşılabileceği kanaati 
vardır. Devri bir zaman düşüncesi mevcuttur. Bu zaman 
düşüncesi Hermesçi-astrolojik (yıldız bilimci) bir telakkiye 

cesedi asılmış, sonra da yakılmıştır. Gölpınarlı da Şalmagaani'yi yalancılardan 

sayar. Huseyn lbni ROh ve bizzat lmam-ı Zaman tarafından lanetlendiğini bildirir. 
Abbasi Hükümdarı Razı Billah'ın emri ile katledilmiştir (Gölpınarlı, Şiililı, 
İstanbul, 1979, s. 536/537). 

331 Hallac hakkında bkz. Gölpınarlı, age. s. 5381539. Yalancı mı idi? böyle mi 
görüldü? Hüküm Allah'ındır. Zunnün-ı Mısri: Sevban bin lbrahim Ahmimi-i 
Mısri, 245/859'da vefat eden ariflerdendir. Ebul-Feyz veya Ebul-Feyyaz lakabı 
ile de anılır. Zındıklık ile itham edilmiş, fakat Mütevekkil tarafından serbest 
bırakılarak Mısır'a dönmüş, orada ölmüştür (Feıheng-i Mu'in). Harraz hakkında 
Kamus-ul-A'.lam'da şu bilgi vardır: Ebu Said HarrAz (Ahmed lbni lsa) sufi 
şeyhlerinin büyüklerindendir. ZunnOn-i Mısri, Seriyy-i Sakati, Bişr-i Hafi gibi 
büyük şeyhlerle sohbet etmiştir. Menkıbeleri ve zühde dair sözleri çoktur. 277'de 
vefat etmiştir (Corbin 286 tarihini veriyor). 

332 SuhreverdI'den ilerde bahsedilecektir. lbni Seb'tn (Kutbuddin Muhammed lbni 
Abdulhak) Endülüs'dendir. H. 614'te Mürsiye'de doğmuş, "Fesad-ı akıyde" 
dolayısı ile Endülüs'den sürülmüş, 669'da Mekke'de vefat etmiştir (Kamus­
ul-A'.lam). 

333 Kıssas-ı Enbiya'da üzerinde durulan ldris'dir (A.S.), Hernıes değil. 

239 



bağlıdır (lsmaili Şiiliği'nde zaman hakkındaki temel düşünce, 
Nusayrilerde Hermes; ikinci "kubbe"nin ilahi mazharıdır. 
Dürzilerde Okhnokh ikinci zuhur olarak Havva ile, evrenin 
ruhu ile özdeşleşir). 

Bileşimci (synthetique) bir fızik sözkonusudur. Ayaltı evreni 
(le monde sublunaire) ile Felek-ül-Eflak'i (Ciel empryree) 
karşı karşıya koymaktan (ve bozulabilir dört unsuru öz ruhun 
karşısına çıkarmaktan) uzak olan bu fizik, evrenin birliğini 

- kabul eder. Bu fizik telakkisinden tekabül ve tenasüpler 
(karşılıklar, tenazürler) ilmi (science des correspondances) 
ve ilkesi doğar ki bu ilke ilim de, her şeyde mevcut meyl ve 
cazibeye dayanır (sympathie). Genel kuralı değil, genel ku­
raldan sapmış olsa bile her bireysel olayın özelliklerini in­
celeme eğilimi gözlemlenir ki L. Massignon bunu kuraldışı 
nedensel diziler (series causales anomolistiques) olarak ad­
landırır. Bu özellik dolayısı ile Hermesçilik'te Aristolesçilik'in 
mantıki eğiliminden ayrılma ve Stoacı (revakıy) okulların 
somut ve görgül deneyci (empirique) diyalektiğine yaklaşma 
sözkonusudur. Stoacı veya Stoacı eğilimli etkiler yalnızca 
KO.fe'nin Arap dilbilimcileri üzerinde değil (aşağıda IV, 5), 
bireysel sebeplerini gözönünde tutmak isteyen bir Şii bilim 
türünde de kendisini gösterir. (Mesela lbni Babü.yeh'de 
(Babveyh) Oniki lmam Şiiliği düşüncesinin doruğunda, Molla 
Sadra Şirazi'nin zat ve mahiyetler metafıziğine karşı çıkardığı 
varoluş metafiziğinde de aynı ilişkiyi görmek mümkündür. 

4. Burada Hermesçi gelenek çerçevesinde ve lslam çevre­
lerinde meydana getirilen bütün eserleri anmak mümkün 
değildir. Bu eserler arasında Hermes'e izafe edilenler ve şa­
kirdlerine ait sayılanlar (Ostanes, Zozime vs.) tercümeler 
(Krates Kitabı, Dost Kitabı) vardır. lbni Vahşiyye'nin eserleri 
ile ona atfedilen eserler de (başkaları arasında ünlü "Nebatı 
Tarımı" anılabilir ki 340/951 yıllarında ölen vezir ailesinden 
bir Şii'ye, Ebu Talib Ahmed lbni el-Zeyyad'a aittir) anılabilir. 

240 



Ne var ki Arap Hermesçi geleneği içindeki eserlerden ikisinin 
adını özellikle anmak gerekir: 

1) "Yaradılış Sırrı ve Tabiat Fenni" kitabı (Sırr-ul-halika). 

Bu kitap Halife Me'mun döneminde (vefatı: 218/833) adı 
bilinmeyen bir Müslüman tarafından meydana getirilerek 
Tyanelı Apollonios'a atfedilmiştir. Ünlü "Zümrüd Levhi" 
(Table d'emeraude, Tabula smaragdina) ile biten eser işte 
bu eserdir. Aynı dönemde Urfalı Yakub Oob d'Edesse) ta­
rafından meydana getirilen, Abbasi Sarayı'nda Nasturi hekim 
olan bu zatın "Hazineler Kitabı" adlı eseri ile karşılaştırı­
labilecek bir kitaptır. 

2) İkinci ese� de "Bilgenin Ereği" (Hekimin Gayesi, Ga­

yet-ul-Hakim) adını taşımaktadır ki yanlış olarak Mesleme­
i Mecriti'ye izafe edilmiştir (vefatı: 398/1007). Bu incelemede 
Sabiilerin yıldızlan takdis ile ilgili ayin ve ibadetleri hakkında 
değerli bilgiler yanında Sokrates'e izafe edilen "Tam Tabiat" 
(Nature Parfaite) hakkında bütün bir açıklama vardır. 

5. "Tam tabiat" (Et-tıba'-ut-tiimm) konusu, bu edebiyat içinde 
ele alman konuların en ilgi çekicilerinden biridir. Tam (kamil) 
tabiat, "ruhaniyyet"tir, "feylesofun, hakimin meleği"dir. Onu 
hikmete irşad eden şahsi rehberidir. Neticede Daena'nın başka 
bir adıdır,334 semavi "Alter ego"dur, ruhun benzeri olan "nurani 
suret"tir. Zerdüşt ve mani dininde, seçilmiş kişiye "exitus"u, 
irtihali sırasında görünendir. Hermes'in kendi "Tam tabi­
at"ından (ergin doğa) nail olduğu müşahede (rü'yet, vision) 
Suhreverdi tarafından yorumlanmış, ondan sonra da bütün 
lşraki Okulu (aşağıda VI) ve ondan sonra Molla Sadra ve 
öğrencilerinin öğrencilerine kadar birçok kişi de bu konuyu 
açıklamış ve yorumlamışlardır. Herde (aşağıda V, 6) Ebul­
Berekat Bağdadi'nin çok kişisel (ç,zgün) bir biçimde, "tam 

334 Daena'nın belki de Arapça "din"in kökü olarak din anlamına geldiği söylenir. 
Burada ise "melek" anlamı verilmektedir. 

241 



tabiat" konusunda, lbni Sinacı öğretinin "akl-ı fa'al" vasıtası 

ile vardığı sonuçlara vardığını göreceğiz. "Tam tabiat" (nature 

parfaite) kavramının izlerine başka adlar altında da rastlanır: 
Attar'ın Farsça tasavvufi destanlanndaki yolcu, onun özleyişi 
ile yola çıkar. Necm-i Kübra'nın okulunda "gökteki tanık"; 
"görünmez rehber" diye adlandırılır. Sokrates'in "perisi" 
(Daimôn), Plotinus'un kişisel "perisi" de (Daimôn) işte budur. 

Bu çizgideki lslam hakimlerişüphesiz kişisel gerçekliklerini 

kazanmaları ve kendi içlerine yönelik yolculuklarının amacı 

olan bu "göksel ben"lerinin (moi celeste), ikinci kişilik 
benliklerinin bilincine varmalarını Hermesçilik'ten almış­
lardır. 

2. Cabir lbni Hayyan ve Eski Kimya Bilimi (Alchimie) 

1. Cabir Ibni Hayyan adı altında meydana getirilen engin 
eserler dizisi ve kaynaklarının bazıları dolayısı ile bizzat 
kendisi, Hermesçi geleneğe mensuptur. Burada ancak mü­
teveffa Paul Kraus'un Cabir lbni Hayyan'a tahsis ettiği ve uzun 

bir süre Cabir hakkındaki incelemelere rehberlik edecek olan 

anıtsal çalışmaya yollama yapmakla yetinilecektir. Cabir 
lıülliyatının yazan hakkında karar vermek henüz şüpheli bir 
sorundur. Latince'de Cabir (veya Geber) ile özellikle uğraşmış 
olan Berthelot, kesin bir hüküm verebilmek için gerekli 
belgelere de sahip olmadığına göre, toptan ve kandırıcı ol­
mayan yargılarla, reddedici yargılara varmış, bu eserlerin, 

Cabir'e ait olmadığını savunmuştu. Buna karşılık Holmyard 
ise bu konudaki geleneksel görüşü destekleyen bir yığın kanıt 
toplamış bulunuyordu: Cabir gerçekten de il.Mil. yüzyılda 
yaşamış idi. Gerçekten de altıncı lmam Ca'fer-i Sadık'ın öğ­
rencisi idi. Yine gerçekten de kendisine izafe edilen ve aşağı 

yukarı üçbin risaleden mürekkep büyük külliyatın yazan idi. 

(Bir Ibni Arabi veya Meclisi'nin eserleri ile karşılaştırılırsa, bu 

242 



eserlerin tek yazara ait olmasının pek de imkansız olmadığı 
görülür.) Ruska ortalama bir yol aramış idi. imamın Cabir 
üzerinde doğrudan doğruya etkisini kabul etmedi, Fakat 
Cabir'e atfedilen ilmi faaliyetin merkezlerini Iran'da gösteren 
bir görüş benimsedi. (imamın Cabir üzerinde etkisinin red­
dedilmesi, yerleşmiş bir Şii kanısı ve geleneğinin biraz keyfi 
olarak kabul edilmemesi demektir.) Paul Kraus'un titiz 
araştırma ve incelemeleri ise birden fazla yazarın sözkonusu 
olduğu sonucuna varmakta idi. Ilk bir çekirdek etrafında ve 
yaklaşık olarak saptanabilecek bir belirli düzen içerisinde 
birçok derme (collection) meydana getirilmiştir. Yine Paul 
Kraus'a göre bu eserlerin ortaya çıkışı ll./Vlll. yüzyılda değil, 
III./IX ve IV./X. yüzyıllarda olmuştur. 

Bununla birlikte burada belirtilmelidir ki "fenni" (tech­
niques) olarak adlandırılan derlemelerle diğerleri arasındaki 
karşıtlık bir yana bırakılırsa, tümü arasında uzvi (organique) 
bir bağlantı ve tutarlı bir esin (ilham) birliği vardır. Bir corpus 

(külliyat) dermesinde Tyanelı Apollonios'a izafe edilen "Ya­
radılış Sırrı" eserine atıf yapıldığı ve bu eserin lll./lX. yüzyıla 
ilişkin olduğu doğru olsa bile (bkz. yukarıda iV, 1) "Yaradılış 
Sırrı" eserinin terimleri ve konusu ile ilk kez bu dönemde 
ortaya çıktığı ve bir ilk örneğinin bulunmadığını da kesinlikle 
söyleyemiyoruz. Feylesof Süleyman Mantıkiy-i Sicistani'nin 
(vefatı: 371/98l'e doğru) Cabir geleneğine karşı tanıklığı da 
kendi içinde çelişmektedir. Doğru söylemek gerekirse inan­
cımız şudur: O döneme ilişkin birçok eserlerin kaybolmuş 

/ bulunduğu böyle bir alanda yerleşmiş bir rivayet geleneğine 
dayanarak bu geleneği açıklayan ve onca açıklanan sonuçları 
çıkarmaya çalışmak aşın eleştirici bir tarih anlayışı ile büsbülün 
belirsizliğe saplanmaktan daha verimli olacaktır. Sistemli bir 
tutumla Şii imamlarının katkıları hor görülmek veya bil­
mezlikten gelinmek istenmiyorsa (ki Şii yazarların incele­
melerinin gecikmiş olup daha sonraki dönemlerde yazılmış 

243 



olmalarının sonucu burada özellikle kendisini hissettir­

mektedir) ve lsmaililik akımının önce imam Caferi Sadık'm 

oğlu imam lsmail'in335 çevresini kuşatan "müridler" arasında 
doğmuş bulunduğu hatırlanırsa, Cabir'in lsmaililik ve imam 
ile ilişkileri aydınlanmış olacaktır. Bu külliyata dayanarak daha 
sonra kimyacı Cildeki'nin Qildaki) kaleme aldığı hayat 
hikayesi, kimyacı bir Cabir lbni Hayyan'm yaşamış olduğu 
altıncı imamın öğrencisi olup daha sonra sekizinci lmam 

Rıza'ya da bağlılığını sürdürdüğünü, nihayet Tus'da (Hora­
san'da) 200/804 yılında vefat ettiğini doğruluyorsa bu bilgilere 
itiraz etmek için de elimizde hiçbir kesin gerekçe yoktur. Bazı 
müdevvenat (corpus) dermelerinin (collections) birden fazla 
yazarın varlığını varsaydırmaları halinde bunun kabul edil­

mesinde de çelişik bir tutum yoktur. Çünkü sonuçta görü­

lecektir ki "Cabir" adı altında oluşan kişilik siması, blirli bir 
zaman noktasının sınırlarım aşmaktadır. 

2. Paul Kraus'un araştırmaları Cabir'in "mizan" (balance) 
kuramının "Ortaçağ'da tabii bilimlerin niceliksel bir sisteminin 
kurulmasında en katı eğilimi temsil ettiği"ni göstermeye 

yönelmiştir. Paul Kraus'un trajik kaybı ne yazık ki eserini 

tamamlamasını engellemese idi, bu yargı daha iyi incelene­
bilecek ve doğruluk derecesi ortaya konabilecek idi. Cabir'in 
kimya (alchimie) bilimi ile lsmailiyye'nin dini felsefesi ara­
sındaki bağların gösterilmesi tasarısı henüz gerçekleştirilmesini 
beklemekte idi. Gerçekten de Cabir'in niceliksel (quantitaiD 

bilimi sadece bugünkü bilim anlayışımızla bilimler tarihinin 

ilk dönemlerine ilişkin bir fasıl olarak kalmaz. Bu bütünü ile 
bir Weltanschauung'dur. Dünya görüşüdür.336 Mizan ilmi (La 
science de la Balance) insan ilminin bütün verilerini çerçe­
vesine alma amacına yönelmiştir. Yalnız "ayaltı" evreninin 

335 İmam değil, sadece imam-zadedir. 

336 Metinde Almanca olarak «weJtanschauung" denmiştir. 

244 



üç alanına değil,337·aynı zamanda yıldızların hareketine ve 

manevi alemin uknumlarına da (hypostases du monde spi­

rituel) uygulanacaktır. "Elliler Kitabı"nm dediği ibi "Akl"ı, 

alemin ruhunu, tabiatı, suretleri, kürreleri, yıldızları, ana­
sır-ı erba'a'yı (les quatre qualites naturelles), hayvanat, nebatat 
ve cemadatı ölçmek için "mizanlar" vardır. Nihayet harflerin 

mizanı vardır ki tümünün ekmelidir (en mükemmelidir) . 

Görülüyor ki "niceliksel" (quantitative) terimin Cabir ilim 

telakkisine uygulanışı kavram kargaşası ve yanılsamalara yol 

açabilir niteliktedir. 

"Mizan ilmi", her cisimde zahir ile batının (l'exoterique et 
l'esoterique) ilişiğini açığa çıkarmayı diler. Böylece daha önce 
de değinmiş olduğumuz gibi (eski) kimya ilmi (alchimie) 

te'vilin, manevi yorumun en mükemmel şekli olarak ortaya 

çıkar: Zahir olanı gizlemek ve gizli olanı açığa çıkarmak! "Akıl 

Meydanı" kitabının (kitab-u Meydan ul-akl) genişçe açıkladığı 

gibi, bir nesnenin tabiatlarını ölçmek, o nesnede tabiat ru­
hunun nasıl tecelli ettiğini, niceliklerini, diğer bir deyişle bu 
ruhun o nesneye indiğinde tecelli isteğinin şiddet derecesini 

ölçmek demektir. Bu, ruhun unsurlara (anasıra} duyduğu 

arzunun ifadesidir ve ölçülerin (mevazin, mizanlar) köke­

nindeki ilke de bundan türemiştir. Şu halde denebilir ki bizzat 
kendi özüne dönen ruhun dönüşümü, başka hale girişi, ci­
simlerin de dönüşümünün şartlarını belirler. Ruh bizzat bu 
dönüşümün mahallidir. Kimyasal işlem demek oluyor ki en 

mükemmel şekli ile bir ruhi-manevi işlemdir. Sadece kimyasal 

metinlerin ruhun bir remzi olması dolayısı ile değil, aynı 

zamanda nesnel olarak verilmiş olan bir madde üzerinde nesnel 
ve gerçek olarak meydana gelen işlem evrelerinin, ruhun 
kendine dönüşü evrelerini simgelemesi dolayısı iledir. 

Bunca karmaşık ölçülerin, Cabir'in inceden inceye dü-

337 Herhalde kasdedilen "mevalid-i selase"dir. 

245 



zenlediği ve bazen dev boyutlar alan rakamların, günümüzün 
bir laboratuvarı için anlamı yoktur. Mizan ilminin ilkesi ve 
ereği, her bir tözde (cevherde) cisimlenen evren ruhunun istek 
derecesinin ölçülmesidir. Bu sebeple de bu ilimde çağdaş 
niceliksel bilimlerin bir öncüsünü götmek güçtür. Buna 
karşılık "mizan ilmi", günümüzde birçok araştırma eylem­
lerinin ilgisini çeken "Ruhun energetique"i, konusunun 
öncüsü sayılabilir. Cabir'in mizanı şu halde tabiatlarda , un­
surlarda tecessüm eden manevi enerji derecesini tespit edebilen 
tek cebirdir. Bu manevi enerji; tabiatları özgür kılması dolayısı 

· ile kendi ruhunu da özgür kılmakta olan kimyacının aracılığı 
ile bağımsızlaşabilmekte, kayıtlardan kurtulabilmektedir. 

3. Cabir'in, "Harfler Mizanı"na bütün diğerleri içinde en 
mükemmeli olarak baktığını söylemiş bulunuyoruz (yine bkz. 
aşağıda iV, S). Islam "arif"leri (gnostiques) Islam öncesi irfan 
kuramını geliştirmek sureti ile alfabenin her harfinin hilkatin 
(yaradılış) temelinde varolup ilahi kelamının belirginleş­
mesinin ifadesi demek olduğunu kabul ederler. (Bu konuda 
arif Markos -Marcos le Gnostique- ve yukarıda anılan Şii arif 
Mugıyre'ye bakılabilir.) lmam Ca'f er-i Sadık oybirliği ile bu 
ilmin mürşidi sayılmıştır.338 Sünni arifleri de bu ilmi Ill./IX. 
yüzyılın ikinci yansından itibaren Şiilerden almışlardır. lbni 
Arabi ve okulu buna çok başvurur. lsmaililer katında da ilahi 
ad (ism-i a'zam -H.H.) üzerindeki düşünceler Yahudi irfanının 
"dört harfli kelime" üzerindeki düşüncelerini karşılar.339 

Cabir, bu "harflerin mizanı"na özellikle "Kitdb-ul Mecid" 

adlı eserinde çok yer vermiştir (bkz. Bibliyografya). Bu kitap 
ne kadar çetrefil olursa olsun Cabir'in kimya öğretisi ile lsmaili 
irfanı arasındaki bağı en iyi şekilde göstermekte ve bizi belki 

338 Daha önce "cifr" konusunda söylediklerimiz gözönünde tutulmalıdır. 

339 Dr. Mübeşşiri, Musevi alfabesinde dört harfli olan "Yehve" ismi yerine, bu kutsal 

adı söylememek için Adonay adının kullanıldığını aktarıyor. 

246 



de onun kişiliği sırnna da nüfuz ettirmektedir. Bu incelemede 

uzun uzadıya üç simgesel harfin değer ve anlamı çözümlenir. 

"Ayn" harfi imamı, yani susanı, sükut edeni, samiti simgeler, 
Ali'nin remzidir.340 Mim Peygamber'i simgeler natıkın, şeriati 

tebliğ edenin, Muhammed'in (S.A.) remzidir.341 Sin ise Selman'ın 
huccetin remzidir.342 Yukarıda belirtildiği gibi (ll, 3, 2) Oniki 
lmam Şiiliği'nde ve Fatımi lsmaililiği'nde üstünlük derecesine 

göre sıralama "mim, ayn, sin" şeklindedir. Buna karşılık Is­

mailiyye'nin ilk şeklinde ve Alamfıt lsmaililiği'nde, mesela ilk 
Ismaili metinlerinden olan Umm-ul-Kitab'ın "Selman'ın Yedi 
Cengi" bölümündeki sıralama "ayn, sin, mim"dir. 

"Sin" kimdir? kimdir bu "mecid" olan (Glorieux) Cabir 
hiçbir zaman "muntazar imam"ın sözkonusu olduğunu 

söylemez. llahi manadan zuhur eden "ilısir" olarak görülen 

ve bu dünya medinesini başka bir şekle sokacak, inkılap 
meydana getirecek olan imamın "sin" olduğunu ileri sürmez 
(bu imam düşüncesi bütün Şiilik'te ortak bir mead düşüncesi, 
Şii eschatologie'sinin bir unsurudur ve Batılı yorumcular çok 
defa bu düşünceye siyasi anlam yükleme eğilimindedirler). 

"Sin", "garib" demektir, "yetim" demektir. Kendi gayreti ile 

yolu bulmuş, hidayete erişmiş ve imam tarafından evlatlığa 

kabul edilmiştir. Ayn'ın, imamın saf nurunu bütün kendisi 
gibi "garib" olanlara gösterendir. Bu saf nur bedenleri ve ruhları 
cehennem içine sokan kanunu (şer'i) ilga eden nurdur, Adem'in 

oğlu Şit'ten Isa Mesih'e kadar intikal eden ve Mesih'den de 

Selman'ın şahsında Muhammed'e (S.A.) erişen nurdur.343 lmdi, 

"Kitab-ul-Mecid" bildirir ki bu kitabı anlamak, her cismin 

sırasını, yordamı ve düzenini anlamaktır, bizzat Cabir gibi 

340 Arapça yazılışı ile Ali adı "ayn" harfi ile başlar. 

341 Muhammed (S.A.) ismi "mim" harfi ile başlar. 

342 Selman ismi de "sin" harfi ile başlar. 

343 Yine "Eimme-i Athiir"dan gelmeyen efsaneler sözkonusudur. 

247 



olmak demektir. Güney Arapçası olan Himyeri dili ile esra­

rengiz bir şeyhin ona öğrettiğini o da okuyucusuna aktarır: 

"Eşkal llmi Kitabı'm (Morphologie) okuduğunda bu şeyhin 
ve böylece bizzat kendinin önceliğini, takaddümünü de bi­
leceksin ey okuyucu!344 Allah biliyor ki sen osun". 

Cabir'in kişiliği ne bir efsane, bir usture, ne bir menkıbedir. 

Fakat Cabir tarihi kişiliğinden daha fazla bir kişiliğin tem­

silcisidir. "Mecid" (Golarieux) bunun ilk ana örneğidir 

(archetype). Cabir'e atfedilen külliyatın birçok yazarları olmuş, 
herbiri gerçek bir kişilik olan Cabir'in adı altında ve bu örneği, 
kalıbı gözönüne alarak konuları yeniden ele almıştır. 

Yazılan aynı zamanda kimya biliminin başlangıcının, eski 
kimyanın destanıdır. Biz burada ancak bazı adlar anarak bu 

bilimin gelişim yolunu belirleyebileceğiz. 

Muyyeduddin Huseyn-i Tugrai, ünlü bir şair ve kimyacı 

olup lsfahanlıdır. 515/1121 yılında idam edilmiştir. Muhyiddin 
Ahmed-i Buni (vefatı: 622/1225). Cabir külliyatından ikiyüz 
eseri incelemiş bulunuyordu. Mısırlı Emir AydemO.r Jildaki 
(Cildeki) (vefatı: 743/1342 veya 762/1360) sık bir şekilde 

Cabir'e atıf yapmaktadır. Çok sayıdaki eserleri arasında 

"Mizan'm Sırlarına llişkin Delil Kitabı" dört koca cildi ihtiva 
eder. Bu eser özellikle kimyasal işlemle simgelenen manevi 
dönüşümü konu alır. Netaic-ul-fıker kitabının son babı "Kahin'in 
Keşfi, Rüyeti" (le songe du pretre) başlığını taşır ve burada 
Hermes'in tam tabiatı ile ünlü birleşmesi konu alınır. 

lran'da, XV. yüzyılda Kirman'da bir tasavvuf üstadı, Sah 

Nimetullah-i Veli, Cildeki'nin bir kitabına haşiyeler yazmıştır 
(nihayet-ut-tiilib). XVIII. yüzyıl sonları ve XIX. yüzyıl baş­
langıcında lran'da tasavvufi uyanışı (Renaissance) üstadları, 

344 Şeyh Galib'in: 

248 

"Hoşça bak zatına kim zıibde-i alemsin mı!" 

mısramı ihtiva eden şürini hatırlatıyor. 



Nur Ali Şah ve Muzaffer Ali Şah manevi yücelme ve ittihadın 
(union mystique) evrelerini kimyasal remizlerle ifade et­
mektedirler. Nihayet Şeyhi Okulu'nda da kimyasal olaylar "Ba's 
ve kıyam cismi" (corps de resurrection) gibi bir ilahi hikmet 
öğretisine bağlı olarak açıklanırlar. 

3. "İhvan-us-Safa" Ansiklopedisi 

1. Merkezi Basra'da olan bu düşünce okulunun adını "Te­
mizlik Kardeşleri ve Vefa -Dostları" (Les Freres de la Purete 
et Les Amis de la Fidelite) olarak çevirmek gelenek olmuştur. 
Temizlik, anlık (purete) terimine bazı itirazlar yapılmasına 
rağmen kelimenin anlamı da budur. "lffet" anlamına olmayıp 
kedüret teriminin, pislik ve karalığın, galizliğin karşıtıdır. 
Meydana getirdikleri eser okunduğunda anlaşılır ki bunlar 
;'arı gönüllü ve her delile iman edip bağlılık gösteren kar­
deşler"dir. Meydana getirdikleri ansiklopedide bunlar ken­
dilerini üyelerinin adlarını açıklamayan bir tarikat olarak 
gösterirler. Bize gelen metnin IV./X. yüzyıla ait olduğu üzerinde 
uyuşulmaktadır. Ayrıca bazı feylesof ve tarihçiler dolayısı ile 
(Tevhidi, lbn-ul-Kıfti, Şehrizuri eserin ortaya çıkışında katkısi 
olanların bazılarının adını öğrenebilmekteyiz. Ebu Süleyman 
Busti, Mukaddesi, Ali lbni Harıin-i Zencani, Muhammed lbni 
Ahmed-i Nehrcüri (yahut Mehrcani), Avfi gibi . 

Gerçekte sadece bir Şii muhipleri (sympathisants) topluluğu 
değil, belirgin bir lsmaili düşünce derneği sözkonusudur, ne 
var ki yazı heyeti çok tedbirli davranıp bunu sadece "bilenin, 
kendisine malum olanın" anlayacağı şekilde kaleme almaktadır. 
Gerçekten de bu girişimin bir propaganda amacı gözettiği 
kesindir, ancak burada "halka inen" (populaire) nitelendir­
mesini kullanmak yerinde olmaz, çünkü eserin kapsamı böyle 
değlidir. O dönemde eserin kopyalanmn gizlice camilerde 
dağıtılması şundan ileri geliyordu: lsmaili eğitim görüşünce, 

249 



şeriatin üzeride zayıf ve hasta gönüller için eşsiz bir deva olan 
bir şeyin var olduğu bilincinde olanın uyandırılması, irfani 
ve manevi saf dine çağrılanın ona irşad edilmesi sözkonusudur. 
Yine burada alışageldiğimiz anlamlar içinde din ile felsefenin 
bir uzlaşmasından söz etmek de doğru olmayacaktır. Batınılik 
görüşünce ruhların yeteneklerini karşılayan çeşitli anlam 
düzeyleri vardır. "lhvan"ın (Kardeşler) örgütleri en yüce anlama 
dayanarak kurulmuştur. Manevi açıdan şüphesiz bu girişim 
bir tür kayıtlardan kurtuluş (liberation) hareketidir, fakat Batı 
terimleri ile akılcılık (rationalisme) veya bilinemezcilik (ag­
nosticisme) olarak adlandırılamaz. Çünkü bizim düşünürle­
rimizin anladığı anlamda burada bir "dini kayıtlardan kurtuluş" 
hareketi sözkonusu değildir. Müridi ulu-hiyyete benzer bir hayat 
sürmeye sevketme, hidayet etme sözkonusudur (Tahallakfi 
bi-ahlakillah-H.H.) . Bu "irşad edici felsefe" (philosophie ini­
tiatique) peygamberlik ve vahy temeline dayanan felsefe 
(philosophie prophetique) çizgisi üzerindedir. 

2. Basra İhvanı'nm (Kardeşleri'nin) ansiklopedisi şu halde 
bütün bilgileri kapsamayı ve onlara anlam vermeyi hedef 
almaktadır. 51 incelemeden meydana gelmiş görünmektedir. 
(Yeni basılarda bir de sonradan eklenmiş görünen 52. inceleme 
vardır. Gerçek 52. inceleme aşağıda belirtilecektir.) İncelemeler 
dört büyük bölümde toplanmışlardır. Ondördü edebi hazırlık 
bilimlerini (propedeutique), matematik bilimlerini ve mantığı 
ele alır. Onyedisi tabii felsefeyi, bu arada psikolojiyi (ruhbilim) 
inceler. On tanesi "metafizik"i konu alır. Diğer onu da (veya 
ek inceleme ile birlikte onbiri) "astroloji" (yıldız bilgisi) 
sorunlarını ve mistik konuları inceler. 

İslami çevrelerde meydana gelen bazı metinler, eski Yunan'ın 
her sayının özelliğine ilişkin araştırmalar yapan ve bilgi veren 
bazı kaynaklarına dayanmaktadır. Bu ansiklopedinin de Fisagor 
sayı bilgisine önemli bir yer vermiş olduğu da gözönünde 
tutulursa, 51. incelemeyi kapsamına almış olması tesadüf 

250 



değildir (17x3= 51). Bunlardan 17'si "fizik" konusundadır 

ve 17 rakamının Yahudi "irfan"ında da (gnose) belirli bir önemi 
vardır. Ayrıca 11 rakamı Mugıyre'nin Şii irfan bilgisince345 

lmam Mehdi'nin zuhur edeceği günde, ölmüş olanlardan 
kaldırılacak olan kimselerin de sayısıdır, Bunlardan herbirine 
ism-i a'zamı meydana getiren onyedi harften bir harf verile­
cektir.Ayn-Mim-Sin denizinden feyz alan 51 seçkin arif, Fisagor 

(Pythagoras) Okulu'nun Doğu'daki merkezi olan Sabit şehri 
Harran'ın kapılarında nöbettedirler. 

lhvan-us-Safa'da da Cabir lbni Hayyan dolayısı ile söylemiş 
olduğumuz gibi mizan ilkesini metafizik bir ilke derecesine 
yüceltme eğilimi vardır. Her felsefe ve her ilim, Cabir'in daha 
önceden söylediği gibi, bu telakki gereğince bir ölçektir, 
mizandır. Sonuç olarak mizan (sayı-düşüncelerin mı1şahedesi) 
felsefeye üstün olan bir yöntemdir ve felsefe kapsamına giren 
her hususa da üstündür. Aynı şekilde, Basra ihvanı katında 
da her bilim ve teknik dalının "mizan"ı vardır ve Y üce Mizan 
Kur'an-ı Kerim'de 21. surenin 48. ayetinde kıyamet günü 
mizanı olarak zikredilendir. Mizan terimi böylece özellikle 

Şii ve lsmaili anlamını bulmuş olmaktadır. Burada "doğru 

ölçek" sözkonusudur. (Kur'an-ı Kerim XVII/37 ve XXVI/182). 
Bununla denge ve "adl" (adalet) kasdedilir ve kıyamet imamı 
yeryüzünde "adl"i sağlayacağına göre, bu "adl"in felsefi ve 
dini anlamı vardır (ihvan), bu imamın zuhurunu imanla 
beklemektedirler). 

3. Yine lhvan (Kardeşler) kendi düzenlerinin ideal olarak 
nasıl kurulabileceğini de belirtirler. Yaşa göre gelişen manevi 
yetenekler açısından dört derece sözkonusudur (Mekke'ye 
hac yolculuğu düşüncesi, hayat yolculuğunun simgesi ol­
maktadır). 

345 Daha önce de değinildiği gibi Mugıyre Şii irfan bilgisinin temsilcisi sayılmaz. 
Gulattan bir yalancıdır. 

251 



Bu düzenin birinci sırasında; 1) Onbeş yaşından otuz yaşına 
kadar olan gençler yer alır. 2) lkinci rütbede otuz-kırk yaş 
arası kimseler vardır ki eşyanın kıyasa dayanan bilgisine ve 
dini olmayan hikmete sahiptirler. 3) Ancak kırk yaşından 
itibaren bu yolun bağlıları şeriat zahiri altında gizli anlamlara 
irşad edilmeye elverişli olurlar. Bilişleri şu halde peygam­
berlerin bilişleri gibidir (Karşılaştırınız: Yukarıda il A, 5). 4) 
50 yaşın üzerinde bütün eşyadaki manev-batıni anlamı idrake 
ehil olur. Bilişi melek bilişi gibidir. Böylece Liber Mundi'nin 
(tabiat, evren kitabı) sözünü de vahyedilmiş kitabın sözünü 
olduğu gibi kavrar ve çözer. Bu sıralama sadece ve sadece 
deruni yetenek ve manevi rütbeye göredir. "Feylesofların 
resm-ü ayini" açıklandığında bu sıralama da belirtilmiştir. Burada 
da Sabit telakkileri ile lsmaili telakkilerin belirgin ve özgün bir 
bileşimi sözkonusudur. lhvanın da kendilerinden önce gelenler 
gibi tanrı erlerini bir "Setr devri" boY':lnca (gizleme, örtme 
dönemi, devr-us-setr, eyde d'occultation) hedef alan fesad ve 
takiplere maruz kaldıklarım göstermektedir. 

4. "lhvan-us-Safa"nın lsmaili nispetleri hakkında, büyük 
"Risalet-ul-Cami'a" (toplayıcı risale) okunduğu takdirde hiç 
şüphe kalmaz. Bu risale ansikolpedinin gerçek 52. risalesidir. 
Bu inceleme ansiklopedide incelenen sorunların temelini açığa 
çıkarmaktadır. Adem'in kıssasını, aynen yukarıda özetlemiş 
olduğumuz cenneten çıkışının batın anlamını açıklar. Yerleşmiş 
ismaili geleneğine göre bu eser üç "gizli imam"m (imam-ı 

mestur) ikincisine aittir. Bu zatlar lsmaililere adını veren lmam 
lsmail'in oğlu Muhammed lbni lsmail ile Fatımi Hanedam'mn 
kurucusu Ubeydullah (doğumu: 260/874; bkz. yukarıda ilgili 
kısım) arasında gelen imamlardır. Yedinci imamdan itibaren 
Şiilik'in lsmaili ve oniki imam kollarının birbirinden ayrıl­
dıkları bilinmektedir. Burada anılan lsmaili imamlarının içinde 
yaşadıkları gizlilik dönemi ile Oniki lmam Şiiliği'nin "gaybet" 

dönemi, onikinci imamın gizliliği karıştırılmamalıdır. lmam 

252 



Ahmed Omam lsmail'in torun çocuğu) ll.Mll ve lll./IX. 
yüzyılların olgunluk derecesini gözönünde tutmak zorunda 
kalmıştır. lsmaili geleneği onu ansiklopedinin yazarı (veya 
yöneticisi) olarak kabul eder. Kronoloji yönünden ortaya çıkan 
güçlüğü çözebilmek için W Ivanow ile birlikte şöyle denebilir: 
İmamın döneminden beri bu eserin bir nüvesi, bir çekirdeğ.i 
vardır. Artlarda gelen genişletmeler sonucunda "Resail-u ih­

van-us-Safa" (lhvan-us-Safa Risaleleri) topluluğu (ansiklo­
pedisi) meydana gelmiş olmalıdır. 

Sünni Ortadoksluğu'nun bu eser ve ihvan karşısındaki 
tutumuna gelince, Halife Mustencid'in 554/1150 yılında bu 
kitabın özel ve genel kütüphanelerdeki bütün nüshalarının 
yakılmasını emrettiğini hatırlatmak yeterlidir. (lbni Sina'nın 
eserleri ile birlikte!) Buna rağmen ansiklopedi yaşamıştır. 
Farsça'ya ve Türkçe'ye çevrildi. Bütün lsam mutasavvıf ve 
düşünürleri üzerinde muazzam bir etkisi oldu. 

4. Rhazes (Razi) Hekim ve Hakim 
(Medecin et Philosophe) 

1. Ünlü hekim ve çok özgün bir feylesof, lranlı "güçlü ki­
şilik" "Muhammed lbni Zekeriya Rabi 250/864 yılına doğru 
Rey şehrinde doğdu (Rey, bugünkü Tehran şehrinin oniki 
kilometre kadar güneyindedir). Çok seyahat etmiştir. Rey'de 
hastane başhekimi olduğu ve Bağdad'da da aynı görevi üst­
lendği bilinmektedir. 313/925 yılında veya 320/932 yılında 
Rey'de öldü. Hem Rey kökenli olduğunu hatırlatmak (Rey: 
Avesta'nm Raghasi yunanlıların Raghes veya Rhagesi), hem 
de Rey kökenli diğer çok sayıda "Razt"den onu ayırabilmek 
için, burada "Rhazes" diye anılması tercih edilmektedir. Or­
taçağ'da Latince'ye yapılan çevirileri dolayısı ile bu ad ile 
tanınmış, tıbbi eserlerinin bu çevirileri dolayısı ile Rhazes adt 
ile bütün Ortaçağ Batısı'nda ün kazanmıştır. Uzun bir zaman 

253 



Rhazes'in ilmi öğretisi yegane bilinen olarak kaldı. Bu öğreti 
başlıca tıp ve eski kimyaya ilişkindir. Felsefi bakımdan ise 
(Rhazes) Fisagorcu (Pythagoricien) olarak sayılıyordu, 
Rhazes'in felsefi eserleri ise tamamen kaybolmuş olarak bi­
linmekte idi. lsmaili eserleri üzerindeki bilgilerimizin giderek 
artması sayesinde, Paul Kraus bu eserleri tekrar ortaya ko­
yabildi (Eserlerinden onbirinin özeti, Kraus bu eserleri tekrar 
ortaya koyabildi (Eserlerinden onbirinin özeti, Kraus tara­
fından tek bir ciltte toplanmıştır. Kahire, 1939). 

2. lsmaili yazarlarının, çağdaşı ve hemşehrisi Ebu Hatim 
Razi'den başlayarak onunla tartışma halinde olması dikkate 
değer. Daha sonra da Rhazes'e itirazlar sürmüştür. M. Sorh­
i Nişaburi (Üstadı Ebul-Heysem-i Gorgani'nin eserinin şer­
hinde), sonra Hamid Kirmani, sonra da Nasır-ı Husrev bu 
tartışmayı sürdürenlerdir. Kaybolmuş eserlerden verilen uzun 
ve değerli alıntılar; bu tartışmalar dolayısı iledir ki bize ka­
labilmiştir. llkin (apriori) bu yüksek kültür sahibi lranlılarm 
uzlaşıp anlaşmaları gerektiği, çünkü Ortodoks lslam'ın lafza 
bağlı kalan mensupları ve skolastikleri ve felsefi araştırmaların 
bütün sofu düşmanları gibi aynı hasımlara sahip oldukları 
söylenebilirdi. Buna rağmen bunlar aynı davada birleşme­
mektedirler. Sadece bu hasımların birbirine layık oldukları 
söylenebilir. Rhazes lsmaililere cephe aldığında karşısında 
ne sofu "ehl-i hadis", ne de felsefi düşüncenin mutaassıp 
düşmanları vardır. Bilakis bunlar kendi yönlerinden (mesela 
Nasır-ı Husrev'in gayret ve şiddeti ile) felsefi düşüncenin 
haklarını korumak ve sağlamak için savaş verenlerdir. 

Bu muhalefetin sebepleri araştırıldığında bir ilk belirti 
Rhazes'in kimya telakkisinde bulunabilir. Cabir'i tanınmış 
olsun veya olmasın, onun telakkisi farklıdır. Cabir'in kimya 
görüşü ile lsmaili irfanının yakın "ilişkisi vardır. Rhazes ise 
"Mizan ilmi"ni bilmediği, kabul etmediği için, karşıt telakkide 
kimyasal işlem "te'vil"in açık bir örneği ve uygulaması sayı-

254 



lırken Rhazes telakkisi temel te'vil ilkesine karşı bir kü­

çümsemeyi -düşmanlığı demesek bile- içermiş olmalıdır. 

Böylece Rhazes'de rastlanan genel eğilim, tabiat olaylarının 
simgesel (symbolique) ve batın anlamlan ile açıklanışının reddi 
eğilimi ile açıklanabilmektedir. Burada karşı karşıya gelen iki 
dünya telakkisi, iki idrak biçimi sözkonusudur. Fakat bir yazar 
asla kendi eserinin nasıl yorumlanacağını kesin ve tartışılmaz 

biçimde önceden belirleyip gidemediğine göre, bu alanda da 

bu yönde bazı gayretler gecikmemiş, sözde Mecriti'nin (pseudo 
Mecriti) Rutbet-ul-Hakim adı eserinde olduğu gibi, Cabir'in 
ve Rhazes'in kimyalarını birleştirip uzlaştırmak için gayret 
sarf edilmiştir. 

3. lsmaililerin Rhazes'in takındığı tutuma karşı hücumlarının 

başlıca konuları şunlardır: Zaman, tabiat, ruh, peygamberlik. 

lsmaililerin karşı çıkışları her şeyden önce Rhazes'in felse­
fesinin en belirleyici savını (these), beş ebedi ilkenin be­
nimsenişini hedef alır. Bu beş belirleyici ilke şunlardır: Evreni 
yaratan (le demiurge), evrensel ruh, ilk madde (materia prima), 
mekan ve zaman. Ebu Hatim-i Razi kitaplarından birinde bize 

bir ilk noktanın açıklanmasına yönelen bir tartışmanın tu­

tanağını bırakmıştır: "Zaman"ı ebedi bir ilke durumuna ge­
tirmede bir çelişki yok mudur? Bu tartışmanın büyük yararı 
bizim için şuradadır: Rhazes ölçülü ve göğün hareketinden 
doğan bir zaman ile gökten ve hatta evrensel ruhdan bağımsız 
ve evrensel ruhun üzerinde bir kainat düzenine ilişkin, ölçüye 

gelmez bir zaman arasında aynın yapmaktadır (Nasır-ı Husrev 

de şöyle der: Zaman göğün hareketleri ile ölçülen ebediyettir. 
Ebediyet ise ölçülmemiş zamandır, şu halde başlangıcı ve sonu 
yoktur). 

Tartışma, iki taraf aynı "zaman"dan sözetmedikçe sonuçsuz 
kalır. Rhazes'in mutlak zaman ile sınırlı zaman arasında gö­

zettiği ayrım yeni Eflatuncu Proclus'un kullandığı terimlerle, 

"ayrılmış" ve "ayrılmamış" zaman ayrımını karşılar. Eski lran'ın 

255 



Zervani kozmolojisinde "sınırsız zaman, kıyısız zaman" ile 
"hükmü uzun zaman" arasındaki aynını hatırlatmaktadır. 
Bu noktada Biruni bize şunu öğretir: Rhazes bu fikirlerinde 
III./IX. yüzyılın eski bir İranlı feylesof lranşehri'nin etkisin­
dedir. lranşehri'nin eserleri yazık ki ancak bazı alıntı ve an­
malar ölçüsünde tarafımızdan bilinmektedir. Biruni'ye göre 
bütün varolan dinleri reddedip şahsi bir din kurmak istemekte 
idi ve bu açıdan o da "güçlü" kişiliktir. Nasır-ı Husrev onu 
en üstün şekilde övmektedir. 

4. Tabiat felsefesi açısından, daha titiz bir söyleyişle gele­
neksel olarak "eşyanın tabii özellikleri bilimi" diye adlandırılan 
bilim sözkonusu olduğunda, Rhazes buna ayırdığı kitabın 
başlangıcında tabii ilimler ile uğraşan feylesofların mükemmel 
şeyler söylediklerini beyan etmektedir: "Bununla birlikte bizzat 
tabiatın özelliği hakkında bir şey söylememişlerdir. Sadece 
tabiatın varlığını tespit etmişlerdir. Neden olan etkeni kimse 
incelememiş, neden ve niçinini açıklamamıştır. Çünkü sebep, 
illet, asla bilinebilir bir konu değildir". Özellikle bu güçsfulük 
itirafına lsmaili ilhahi hakimi Muhammed Sorh-i Nişaburi 
şiddetle itiraz etmektedir: "Rhazes'e tıp sözkonusu olduğunda 
güvenilebilir, bunun dışında onu izlemek imkansızdır" diye 
yazar. Rhazes'in karşısına çıkardığı telakki, Nasır-ı Husrev'in 
telakkisi ile birleşmektedir ve bu da bütünü ile lsmaili ilahi 
hikmetinin tabiat telakkisi demektir. Evrensel ruhun mad­
dedeki bir müşahedesi dolayısı ile tabiat, akl-ı küllün bizzat 
kendine yönelik müşahedesi ile de ruhdan varlıklar meydana 
gelmektedir. Ruh bu anlamda aklın çocuğudur. Yine bu an-

. lamda Tabiat ruhun çocuğudur, öğencisi ve şakirddidir. Bu 
sebeple hareket edebilmekte, ruhun hareketinin benzeri olan 
eylemler meydana getirebilmektedir; Sonuç olarak da hareket 
mebde'i, ilkesi olabilir. (Bunu Rhazes inkar etmekte idi.) Tabiat 
"speculum animae"dir, ruhun aynasıdır. Bu sebepledir ki tabii 
güzellik bizzat bir manevi güzelliktir. Eşyanın tabii özellikleri 

256 



bilimi de evrensel ruha ilişkin bir bilim olarak uygulamaya 

geçer. Böylece Cabir'in ilim telakkisi ile birleşilir ve Rhazes 
çok uzakta kalmış olur. 

5. Şu halde burada temelde olan ruhun ve ruhun irfani 
tarihinin iki farklı telakkisidir. Rhazes'in kötümserliği (pes­
simisme) lsmaili kötümserliğinden farklıdır. Evrensel ruhun 
dramını Rhazes bir simgesel (symbolique) kıssada anlatır ve 
bu kıssa dolayısı ile Mani dininden olup da dinini gizlediği 

(crypto-manicheen olduğu) söylentisi ortaya çıkmış, bu şeklide 
ün kazanmıştır. Bu kıssa inkar olunmaz derecede açık irfani 
(gnostique) çağrışımlar getirmektedir. Ruh, bu evrene sü­
zülmek için yakıcı bir arzu duymuş, düzensiz ve kargaşalı 
hareketleri ile maddeyi sarsacağını, düzenini bozacağını, 

amacından da sapmış olacağını hesaba katmamıştır. Böylece 

evrensel ruh bu evrenin biçare tutsağı durumundadır. Bu 
sebeple, özündeki ilahi cevher dolayısı ile Yaratıcı, aklı (ln­
telligence, Noüs) göndermektedir ki, ruhu uyuşukluğundan 
kurtarsın ve ona burasının gerçek yurdu olmadığını göstersin. 
Feylesofların görevi ve felsefenin ruhlara özgürlük kazandırma 

görevi de buradan ileri gelir. Çünkü ruh, akıl vasıtası ile 
kendine özgü olan evreni tanımaktadır. 

lsmaililerin cevabını anlayabilmek, Rhazes'in bu "irfan"ına 
(gnose) karşı sık sık şiddetli bir duruma gelen karşılıklarını 
kavrayabilmek için lsmaililere özgü irfan görüşü hakkında 
fikir sahibi olmak gerekir (Yukarıda il, B). Plerôme'un (Mele') 
üçüncü meleği olan İnsanlık meleği hatası dolayısı ile onuncu 

melek olmuş, fakat kendi özüne karşı sonunda zafer kazanarak 
kendisine mensup olanları da kurtuluşa erdirmek için bu 
maddi aleme varlık vermiştir. Yine Nasır-ı Husrev Rhazes'e 
şu cevabı verir: Plerôme'un (Mele') ikinci uknumu (hypostase) 
olan ruh, onda suretleri (formes) meydana getirmek için tabiata 

"düşmüş", inmiş değildir. O sadece kendi görüşünü bu tabiatta 

yansıtmış, ve etken madde (physis) orada belirtmiştir. Bu 

257 



düşüş, iniş dolayısı ile av olanlar, ferdi ve cüz'i ruhlardır, 
insanlık meleğinin Plerôme'unun üyeleridir, evrensel ruh 
değildir, İnsanlık meleği de değildir. Yine Aristoteles de "Liber 

de Pomo"nun son kısmında ruhunu ona "feylesofların ruh­
larının rabbi, efendisi olarak" tevdi etmiyor mu? Anima mundi 
(evrensel ruh) nasıl olur da cüz'i ruhlar topluluğuna indir­
genebilir? Tabiat, bir lsmaili için speculum animaedir. Külli 
ruhun aynasıdır. Külli ruhun, tecelli edebilmek için, bizzat 
kendini tanımak, kendine erebilmek için tabiata ihtiyacı vardır. 
Kendini tanımak ve kendine varmak durumunda olan bir 
varlık, kendi varlığında bir ikilik bulunmasını gerektirir. Fakat 
bu ikilik "şer" (le mal) etmek değildir. Tabiat "şer" (kötü) 
demek değildir. Kendinden önce vuku bulmuş olan, ezelde 
meydana gelmiş olan bir kôtülüğü giderme aracıdır. (Rhazes'in 
irfan telakkisi ile lsmaili irfan telakkisi arasındaki fark çok 
açıktır.) Bu varlık kanunu, evrenin devir ve dönemleri ahengine 
hükmeden kanundur. Evrenin amacı, mebde' ve meadının 
sırrıdır, nübüvvet dönemleriJ!in de sırrı olmaktadır. 

6. Aynı zamanda böylelikle burada ele alınan karşıtlığın 
da temelini elde etmiş oluyoruz. Bu da Rhazes'in nübüvvete 
karşı oluşudur. Rhazes uyumuş ruhları uyandırma görevinin 
feylesoflara ait olduğunu söyler. lsmaili ise bu .ruhların 
uyandırılma görevinin feylosofların gücü üzerinde olduğu 
cevabını verir. 

Burada peygamberlerin sözüne gerek vardır. Feylesoflar 
güruhu değil midir ki çok defa halk kütlesince bilinmeksizin 
kalmış, güç sahiplerinin istihzası ile karşılaşmıştır? Rhazes'e 
göre felsefe ile aydınlanmamış ruhlar, ölümden sonra evrende 
başıboş dolaşırlar. Bunlar insanları gurur ile baştan çıkaran 
ve kimi zaman da peygamberlik iddiasında bulunan şeytani 
varlıklardır. Rhazes işitilmedik bir şiddetle peygamberlerin 
"şeytani" sehtekarlıklarına karşı çıkmıştır (Belki de Ho­
henstauffen Hanedanı'ndan II. Frederic'ten beri Batı'da ras-

258 



yonalistlerin çok zevk aldıkları ünlü "üç sahtekar" hicviyesini 

de etkilemiştir).346 Ismaili ise sorar: Şu halde niçin pey­
gamberlerden herbiri lblis'in etkisi ile eza cefa görmüştür? 
Bütün peygamberlerin kendilerine karşı savaşmış oldukları 
insan suretindeki şeytanlar dolayısı ile eziyet ve işkenceye 
uğramıştır? 

Rhazes, şiddele mutlak bir eşitliği ileri sürmekte ve savun­

maktadır. Her insan eşittir. Tanrı'nın bazı insanlara peygamberlik 
görevini vermek için onlara ayrıcalık tanımış olması düşü­
nülemez. Bunun sonucu ancak şeamet ve musibet olur: Dog­
malar ve batıl inançlar adına savaş ve kıtaller yapılır. 347 Buna 
da lsmaili şu cevabı verir: İnsanları nassların lafzı (dogmaların 
söylemi) ötesine iletmek, hidayet etmek sözkonusudur. İnsanlar 
te'vili, manevi -hatmi yorumu anlamak ve kabul etmek için 

ehliyetli oldukları takdirde, dinlerin herkesi kendi derecesine 
göre, bir zıtlık sözkonusu olmaksızın eğittiklerini göreceklerdir. 
Ve sonra, Rhazes, ne denli eşitlikçi olursa olsun, bizzat kendisi 
bir üstad ve bir rehber olduğunu iddia etmiyor mu? Seleflerinin 
bilmediklerini keşfettiğini ileri sürmüyor mu? Feylesofların 

da kendi aralarında uyuşmazlık yok mudur? Feylesofların da 

yalanı-yanılması hiç olmamış mıdır? Rhazes'in buna karşılık 
şu güzel cevabı vardır: "Yalan veya yanılma sözkonusu olamaz. 
Feylesoflardan herbiri kendi açısından gayret sarf etmiş, bu gayret 
ve cehd dolayısı ile de hakıykat yolu üzerinde bulunmuştur." 
( Çok sonra Lessing: "Gerçeğin araştırılması gerçekten, ha­
kıykatten daha değerlidir" diyecektir). 

346 Burada hicviye olarak nitelendirilen hezeyannamenin kime ait olduğunu bil­
miyorum. Fakat belki de Razi'nin etkileri Batı'dan geçtikten sonra menşe'i 
bilinmeksizin, Batıcılık dolayısı ile günümüz Türk düşüncesine bile yansımıştır. 
Nazım Hikmet'in "çalışan esirlere ... " diye başlayan mısraının bulunduğu şiiri 
burada örnek verilebilir. Bu hiciv bazı kaynaklarda doğrudan doğruya U. 
Frederic'e (Friedrich) atfedilir. 

347 Yine Fikret'in "Tarih-i Kadim" şiiri belki de Razi'nin, Batı'dan geçerek gelmiş 
bir etkisidir. 

259 



Bu tartışmanın son derece ilgiye değer yanı şuradadır ki: 
Burada sözkonusu olan karşı çıkış, akılcılık, felsefe ve keli­
menin genel ve dini anlamı ile ilahiyyat arasında alelade bir 
karşı çıkış olmayışıdır. Burada çok daha kökten (radicale) 
bir aykırılık sözkonusudur. Bu da batıni-dini bir anlayış ile, 
gizli anlamları gelişim derecesine göre bildirip irşad etmeye 
yönelik bir anlayış ile, bu anlayış biçiminin içerdiği her şeye 
hasım olan bir irade arasındaki aykırılıktır. Rhazes'in eşitlikçi 
tutkusu kendisi karşısında da varlığını korur, çünkü kendi 
üstünlüğünün tam olarak bilincindedir. Onun karşısında 
muhalif olarak bulunanlar artık ilahiyyatçılar ve fakıyhler, 
şeriat ve kelam bilginleri değil, şeriat ve kelam bilginleri ile 
uzlaşmış olan dindar feylesoflar da değil, irşad duygusuna 
(sentiment initiatique) sahip olan, manevi hakıykatin ancak 
bu hakıykati kavrama gücü olan bir seçkin zümre tarafından 
kavranabileceğinin bilincinde olan kimselerdir. lsmaili da'ısi, 
tebliğicisi, meydanlarda vaaz vermez, kütleye hitap etmez. 
Öyle manevi hakıykatler vardır ki, seçkin bir zümreye kendi 
kıyametlerine ve dirilişlerine yönelme hızı, hamle gücü verir. 
lnsanlann çoğunluğu bu dünyada sahip oldukları şartlar 
elvermediğinden, ancak lafzı, dış anlamı anlamakla kalırlar. 
Bu dış anlamda da bütün peygamberlerin getirdikleri şeriatlerin 
baskısı ve zorbalığından çok daha kötü olan zorba ve müstebid 
kalkışımlar için gerçekler bulurlar. 

Bu kitabın başında ele alınmış olan "hatmi lslam" anlayışının 
anlamı da bulur. Şiilik, nübüvvet ve vahy temeline dayanan 
bu felsefi görüşün gelişmesi için yegane ortam olmakta idi. 
Rhazes ve lsmaililer arasındaki karşıtlık lslam'da düşünce 
tarihinin en önemli anlarından birisidir. 348 

348 Tıp bilgini olarak güçlü bir ad olan Razt'nin, tliihi Hikmet'ten nasibi olmadığı 
ve manevi derece yönünden Voltaire'den aşağı seviyede bulunduğu anlaşıl­
maktadır. Razi hakkında daha fazla bilgi için, A. Badawi, Histoire de la Plıilosoplıie 
en Is lam, ll, Paris, l 972'ye başvurulabilir. Burada Razi'nin doğum tarihi olarak 

260 



5. Dil Felsefesi 

1. lsla.m düşünce bütünü içinde şimdi ilgi çekki olduğu kadar 
özgün bir alana gelmekteyiz. Bu alanda ortaya konan eserde 
şimdiye kadar incelenen belirgin çizgileri tekrar görmekteyiz. 
Hicret dönemi öncesinden beri Süryani ve İranlılar Aristoteles'in 

te'vile (hermeneutique) ilişkin olup revakıyler (stoiciens) ve 

Yeni Eflatuncular tarafından elden geçirilen "Perı hermeneias" 

adlı eseri incelemiş idiler. Mazdeki dininden (Mazdeisme�, 
lslam'a dönen ünlü lbn-ul-Mukaffa ile dil bilgini Halil'in (vefatı: 
791) dostluğu dolayısı ile, Halil orta dönem lran dili olan 
Pehlevce'de dil bilgisi ve mantık ile ilgili olan her şeye erişebHir 

durumda idi. Bununla birlikte Sami dillerin kendilerine özgü 

yapısı felsefi düşünceye zengin ve tükenmez konular getirmekte 
idi. Arap geleneğine göre; dilbilimi Şiilik'in birinci imamı Ebu 
Talib oğlu Ali'ye isnad edilmekte idi. Gerçekten de Arapların 
Sibeveyh dedikleri Sibhuyeh'in, Halil'in öğrencisi olan bu dil 
bilginin eseri, Ibni Sina'nın tıbba ilişkin kanun ( Canon) adlı 

eseri ile karşılaştırılabilir olgunluğa erişmiş görünmektedir. 

Arap dil bilgisine ilişkin bu eserin bir lranh tarafından meydana 

getirilmiş olması ilgi çekicidir (Sibüyeh'in vefatı: 169/786 yı­
lındadır. lran'ın Fars eyaletinde, Şiraz'da anıtı vardır). 

hicri 251 yılının 1 Şaban'ı (miladi 865) verilmektedir (Biruni'dcn naklen). Gay­
bet-i Sugra dönemini idrak eden birisinin, küfr içinde kalmak için mazereti 
yoktur sanırım (Doğrusunu Allah bilir). Ölüm tarihi de burada verilen bilgiye 
göre 27 Ekim 925'dir. Badawi, Razi'nin üstad ve muarızları hakkında da bilgi 
vermektedir. Yine Badawi'nin de bildirdiğine göre Razi bir ateist değildir, ancak 
nübüvvete ve vahye karşıdır. Herhalde Batı'da benzer düşünce sahipleri üzerinde 
etkisi büyük olmuş, bu etki özellikle Tanzimat sonrası Türkiye düşüncesine 
de Batı kalıpları içinde aktarılmıştır. lsmailt masalları ile Razi'ye cevap veri­
lemezdi. Acaba 1nıam-ı Zaman'ın çevresinden ona bir itiraz ileri sürülmüş mü 
idi? O dönemin kültür hayatının daha yakından incelenmesi gerekir. Belki de 
Bağdad'da değil, Rey çevresinde ileri sürülen ve mevzi'i kalan hezeyanların 
cevaplandırılmasına da gerek görülmemiş, Razi'nin etkileri daha sonraları 
özellikle Batı'da kendisini gösterıniştir. 

261 



Bu konudaki ilk gelişmeler bizim için karanlıkta kalmak­
tadır. Felsefe tarihi için önemli olan şurasıdır: bu temel 
üzerinde ve bütün III./IX. yüzyıllar boyunca Basra ve Küfe 
okullarının çalışmaları nasıl bir gelişim göstermiştir? Bu iki 
okulun karşıtlıkları; iki ayrı felsefenin, iki ayrı dünya görü­
şünün derin boyutlu bir karşı karşıya gelişi demektir. 

2. Basra Okulu'na göre dil olay ve olguları, nesne ve kav­
ramları sadıkane şekilde yansıtan bir aynadır. Dilde de dü­
şünce, tabiat ve hayatın kanunları aynen gözlemlenmelidir, 
aynı kanunlar yürürlüktedir. Ses, kelime ve cümlelerin biçim 
ve konum değişmeleri durumunda, bunun kesin bir sebebi 
olmalı, gösterilebilmelidir. Dil ile zihnin karşııklı ilişkilerini 
göstermek, Basra Okulu dil bilginlerinin başlıca ve oldukça 
güç görevini meydana getirmiştir. Basra Okulu, dili akli ve 
mantıki kategorilere sokarak incelemeyi, kanunlarını göstermek 
ve kuraldan ayrılan durumların da sadece görünürde olup yine 
akli ve sebebe dayandığını belirtmek istenmiştir. Yapı bilgisini 
(morphologie) söz diziminden (syntaxe) ayırmayan Arapça 
dil bilginleri dili de tabiat, mantık ve toplum ile aynı şekilde 
genel geçerliği olan kanunlara tabi tutmuşlardır. 

Yaşayan ve konuşulan dilin geniş ölçüde ayrılıklar, kural­
dışıhklar göstererek bu evrensel erekbilime (teleologie uni­
verselle) karşı koyacağı, uyumsuzlukları olacağı tabiidir. Bu 
sebeple dil bilgisi açısından bir şemanın ortaya konması çok 
karmaşık bir ödevdir, ele alınan konudaki düzensizliklerin 
hesaba katılması gerekir. Basra dilcileri temel biçimleri, temel 
kuralları (asl) gözlem ve inceleme ile ortaya koymak isti­
yorlar, akla uygun bir açıklaması olmaksızın bu ilkeden 
ayrılan hususları reddediyorlardı. Münferit olarak bu is­
tisnalardan bazılarını kabul etseler bile bu istisnalardan kıyas 
yolu başka biçimler meydana getirilmesi imkanını tanımı­

yorlardı (Ala-hilaf-il-kıyas sabit olan şey saire makıysün-aleyh 
olamaz -H.H.). 

262 



3. Bu katı görüş karşısında Küfe Okulu ise yukarıda iV. l'de 

incelenen Şii bilim görüşüne uygun bir dilbilimi geliştirdi. 

Bu okul kuraldışı dizilere daha özel bir ilgi ile bakıyordu. Kufe 
esasen Şiilik mayasının oluştuğu yöre idi. Küfe Okulu'na göre 
dil konusunda örf ve gelenek, kullanma biçimi, bütün zen­
ginliği ve farklılığı ile dil bilgisinin ilk ve başlıca kaynağıdır. 
Bu okul kıyas kuralını da kabul eder, elverir ki, bu kıyas so­

nucunda dil geleneğinin onayladığı biçimlerin feda edilmesi 
gerekmesin. Bu sebeple şöyle denebilir: Basra Okulu'nun katı 
sistemi ile karşılaştırıldığı takdirde Küfe Okulu dil bilginlerinin 
tek bir sistemi yoktur. Küfe Okulu'nda sözkonusu olan daha 
çok her münferit olay karşısında ileri sürülen eski Arap dilinde 
ve edebiyatta tasatlanan bütün kullanış biçimleri, varlıkları 

tespit edilince bir kural değeri kazanabiliyordu. Her istisna 

da. bir kural, bir "asi" oluverince istisna kavramı anlamını 
kaybediyordu. 

Burada inandırıcı çözümlemelerini özetlediğimiz Gotthold 
Weil Basra ve Küfe okulları arasındaki aykırılığı lskenderiye 
ve Bergama (Pergame) okulları arasındakine, "kıyasçılar" 

(analogistes) ile "kuraldışıcılar" (anomalistes) arasındaki görüş 

ayrılığına benzeterek karşılaştırmayı teklif etmekte idi. 349 Bu 
karşılaştırma yalnızca zihniyet benzerliğini ifade edebilir, 
çünkü dilbilim açısından benzetmenin iki yanı arasında temel 
ayrılık vardır. Aynca, Yunanlı dilbilimciler arasındaki mücadele 
sadece dilbilimciler arasında kalan bir mücadele idi. Oysa İslam 

toplumunda bu mücadele daha çok önem kazanıyor, şu veya 

bu görüşün kazanmasının etkileri fıkh, Kur'an ve hadis tefsirini 
de ilgilendiriyordu. Küfe Okulu'nun düşünce biçimi ile Şii 

349 Dr. Mübeşşiri, uanalogiste"lerin kelimelerin türetilmesinde kıyasa başvuran 
eski dil bilginleri olduklan, lskenderiye Okulu'nun kıyasçı eğilimde olduğu 
ve istisna kabul etmediği, uanomaliste"lerin ise kıyasa karşı, olduğu, Staocılar 
ve Bergama Okulu ile mesela Cicero'nun bu görüşte olduklan notunu ekle­
mektedir. 

263 



bilim anlayışının belirli bir biçimi arasında ilişki olduğunu 
belirtmiş idik. Yine daha önce de belirtmiş olduğumuz gibi, 
bu tutumla bir tür Stoacı (revakıy) bilim arasında, "bireysel 
olanı yorumlayış" (hermeneutique de I'individuel) olarak bir 
benzerlik ve ilişki bulunduğunu da vurgulayalım. Sonuçta 
Basra Basra Okulu'nun baskın çıkışı, dil felsefesinin dar an­
lamda alanını aşan bir hususun belirtisidir. 3so 

4. Esasen Islam toplumunun bu çağında sadece bu iki okulu 
gözönünde tutarak bir değerlendirme yapmak, eksik bir 
değerlendirme olurdu. Yukarıda değinilen (IV, 2) Cabir'in 
"harflerin mizam" görüşü, bu dil felsefesini etkilemiştir ve 
bu felsefenin temel bir unsurunu başka bir görünüm altında 
sunmaktadır. Bu başka görünüm, Cabir'in kuramıiıın lslam'ın 
irfani geleneği ve aynı zamanda eski irfani görüşler ve Yeni 
Fisagorcu gelenek ilişkisi olmasından doğan görünümdür. 
Yine yukarıda Mugıyre'nin Şii irfanına ilişkin kuramının351 

Arif Markos'un (marcos le gnostique) kuramına yakın ol­
duğuna değinmiş idik (Markos'a göre aletheiamn varlığı, alfabe 
harflerinden oluşuyordu.352 Farsça yazılmış Umm-ul-Kitdb 

adlı eski eserde de (bkz. lsmaililik bahsi başlarına) harflerin 
biçim ve düzenleri semavi varlıklar ve Şii imamları arasındaki 
sıralama ve derecelerin bir belirtisidir (bazı Kur'an surelerinin 

350 Dr. Mübeşşiri burada Basra ve Küfe Okullan arasındaki görüş ayrılıklarına 
değinen bir not eklemektedir: Abbasilerin ikinci yüzyılında Basra'da ve Küfc'de 
edebiyat bilginleri dilbiliminin birçok noktalarında ihtilafa düşmüşler ve bu 
konuda kitaplar yazmışlardır. Kemalüddin-i Enbaıi'nin ( vefatı: H. 577) "El-insaf 
fi-mesail-il-Hilaf" adlı kitabı, Ebul-Bekaa-il-Akbeıi'nin "Ettebyin fi-mesail­
il-Hilaf Beynel-Mısriyyine vel-Küfiyyin" adlı eseri, Celalüddin-i Süyüti'nin bu 
kitabı hulasası örnek veıilebilir. Süyüti'ye göre yüziki mesele ihtilaflıdır. Dr. 
Mübeşşiıi bu ihtilafların başlıcalannı örnek olarak vermektedir. Yine bu notta, 
Tabersi'nin Mecma'-ul-Beyan adlı tefsirinde iki tarafın görüşlerinin aktarıldığı 
ve incelenip hüküm verildiği bildirilir. 

351 Mugıyre'nin Şii irfanını temsil edemeyeceği unutulmamalıdır. 

352 Aletheia Yunanca "gizli olmayan", "hakk, gerçek" anlamındadır (Philosophisclıcs 
Wörtcrbuch, Schmidı/SchischkofO. 

264 



başındaki harflere de aynı şekilde anlam verilmekte idi). Yine 

geleneğe göre harfler bilimi demek olan "Cifr"in kurucusu 
olarak lmam Cafer-i Sadık gösterilmektedir. Çok daha soma 
Buni (vefatı: 622/1225) şu düşünceyi ileri sürmekte idi: 

"Bil ki ilahi sırlar ve ilahi ilmin konulan latif ve kesif ha­
kıykatler, ulvi ve süfli, iki bölüme ayrılır: Rakamlar ve harfler. 
Harflerin sırlan rakamlardadır, rakamların tecellileri de 

harflerdedir. Rakamlar ulvi hakıykatler olup manevi varlıklara 

ilişkindir. Harfler ise maddi tekevvün aleminin hakıykatleri 
dairesine girerler". 

İmdi, huruf (harfler) ilmi demek olan Cifr, başlıca yer 
değiştirme (pennutation) temeline dayanmaktadır. Arapça 
köklerde yer değiştirme, açıkça ilk Şii irfanı çevrelerde uy­

gulanmakta idi ve mizan kuramı dolayısı ile bu uygulama 
üzerinde duruluyordu. Yukarıda (IV, 2) Cabir'in "Kitab-ul­
Mecid" adlı eserinden bir örnek vermiş idik. Kökler üzerindeki 
bu çalışmanın değeri, yine yukarıda belirtilen Cabir'in de 
savunmuş olduğu genel lsmaili ilkesine dayanmaktadır: Na­
sır-ı Husrev'e göre "speculum animae" (ruhun aynası) demek 

olan evren ruhu, tabiata kendine özgü ahengi iletir. Sayı ve 

niceliğe bağımlı cisimler meydana getirir (Bu konu yine açıkça 
Ebu Yakub-i Sicistani'de de ele alınmıştır). Dilde ve musihide 
de ruhun tabiata getirdiği ahengin ifadesi vardır. Bu da ci­
simlerin yapısı ile dilin yapısı arasında sıkı bir bağlantı olmasını 
gerektirir. (Yine musiki de ahenkli ses ile mızrap ve telin vuruşu 

arasındaki uyuşumdan.) Bu sebeple Cabir dilin bir kurum 

veya uzlaşımdan doğduğu görüşünü kabul etmez. Dil arızi 
bir olgu değildir. Bir toplumsal kurum onu açıklayamaz. Dil; 
evren ruhunun bir niyetinden ileri gelir. 

5. Bu sebepledir ki irfani (gnostique) görünümü altında 
da; Cabir'in "harflerin mizanı" görüşü burada ele alınan feylesof 

dilbilimcileri etkilemiş, onlara dil felsefesi yargılarını vermiştir. 

Merhum Paul Kraus bu hususu çok güzel göstermiştir ve biz 

265 



onun görüşlerini burada özet alarak aktarmış olduk, yunan 

felsefesinin lslam düşünürlerine aktarılışı konusunda bil­

diklerimiz de, bu noktada Cabir'in düşünceleri ile Platon'un 
(Eflatun) düşünceleri arasında doğrudan doğruya bir bağlantı 
kurmamıza yol açmaktadır. Paul Kraus; dilin kelimelerinin 
çözümlenmelerini kapsayan Cabir'in "mizan" kuramı ile; 

Cratyle (Eflatun'un Sokrat ağzından açıkladığı ve Cabir'inkine 

benzer ilkelere dayanan bir dil felsefesinin yer aldığı eser) ve 

Timee (tabii unsurları harflerin heceleri ile karşılaştırmaktadır) 
arasında ki ortaklıkları göstermiştir. 353 llk kelimeyi, asl'ı 

(l'archetype, le Urwort) tespit edip ortaya koyma ve bu yol ile 
ilk kelimenin yapısından ele alman nesne için sonuca varma 

eğilimi de her iki tarafta vardır. Cabir'in hemen bütün mal­

zemesini dil bilginlerinden alma niyeti dar anlamda dil bilgisi 

alanını aşmaktadır (Nitekim hasra ve Küfe okulları arasındaki 
aykırılık da böyledir). Cabir bu niyeti dolayısı ile Arapça 
kelimelerin köklerini meydana getiren sessizlerin yer de­
ğiştirmesi üzerinde durmuştur (iki, üç, dört, beş harfliler). 

Sami dillerde "katı ve soyut kökler"in durumunun, keli­

melerin Yunanca'dan daha kolay olarak çözümlenmesine 

imkan verdiğini hesaba katmak gerekir. (Arap yazısında sadece 
sessizlerin gösterilmekte 9lması dolayısı ile artık hecenin harf 
ve kelime arasında aracılık görevi yoktur. Yunan dilinde ise 
hece; seslinin belirtilmesi ile sıkıca bağlantılıdır.) Bundan da 

353 Dr. Mübeşşiri'nin Farsça çeviriye eklediği not: Cratyle, Eflatun'un M.Ö. 366 
yılında dilin kökenine ilişkin olarak yazdığı eserdir. Bu eserde konuşanlardan 
birisi Heraklit'in öğrencisi Cratyle'dir. Cratyle, adlan ve "kelimelerin eşyanın 
tabiatından alındıklarını ileri sürer. Diğeri Hennogene'dir. Sokrates'in öğrencisi 
olan bu zat ise kelime ve adların sadece uzlaşımcı (conventionnel) bir anlamı 
olduklarını ileri sürer (İ'tibari). Sokrates bu iki görüş arasında bir uyum ve 
uzlaşma sağlamak ister: Ölümlü, fani varlıklar için kullanılan adlandırınalar 
uzlaşmaya dayanır. Fakat ölümsüz varlıklara ilişkin adlar tabiattan alınmıştır. 
"Tımee", "Eflatun'un eserlerinden biri olup, bu eserde varlık ve yaraulış konuları 
ele alınmaktadır (Kratilos ve Tırnaios-Schmidt/Schischkoff, Philosophischcs 
Wörtcrbuch). 

266 



şu sonuç çıkar: sessizlerin yer değiştirmesi yolu ile elde edilen 
köklerin bir çoğu gerçekten vardırlar, böylece Cabir'in gö­
rüşleri, sessizlerin yer değiştirmesi ilkesini yeni bir dilbilim 
disiplini derecesine yükseltmeye yönelen ve bu ilkeyi kelimeler 
arasındaki kökbilimsel (etymologique) yakınlığı aydınlatmaya 
yegane elverişli ilke sayan Arap dil bilginleri ile birleşmektedir. 
Bu gayretler; "üstün etimoloji" (lştikaaku ekber) diye adla­
nadırılan kurama, bir kökteki mümkün olan bütün yer de­
ğiştirmeleri tek ve aynı bir anlatımda birleştirmeye varmak­
tadır. Dilbilimci, ilahiyyatçı ve feylesof olan lbni Cinni (lbni 
Jinni vefatı: 392/1001) Arap dilinin kuruluşunu derinden 
değiştirmiştir. 

6. Sami dillerin yapısı dolayısı ile ileri sürülmeleri kolay­
laşmış bulunan bu düşünceler; yüzyıllarca ilahi hikmet ve 
tasavvuf düşüncesi üzerinde o denli etkili olmuştur ki, bu 
sebeple bu düşüncelerin temellerinin ne zaman ve nasıl 
atıldıklarının burada gösterilmesi gerekiyordu. Yine aynı 
şekilde yazı ve dile ilişkin sorunlar ünlü feylesofların da ilgisini 
çekmiştir. Ahmed Ibni Tayyib-i Serahsi; adını anmış oldu­
ğumuz el-Kindi'nin öğrencisi olan bu zat; kırk harf ten oluşan 
ve Farsça, Süryanca ve Yunanca gibi yabancı dillerden ak­
tarmaya yarayacak olan sescil (phonetique) bir alfabe oluş­
turmuştur. Farabi (aşağıda V, 2), dil bilgini lbn-us-serrac (lbn 
al-Sarraj) ile birlikte dil bilgisini inceleyip tahsil etmiş, kendisi 
de ona mantık ve musiki kuramı öğretmiştir. Sonra da "bütün 
kavimlerin dillerinin" bağımlı olduğu kanunları aydınlatmış, 
dilbilimi (linguistique, ilm-ul-lisan) ve mantık arasındaki 
bağlantıyı göstermiştir. Ebu Hamza lspahani'de "dil bilgini 
feylesoflar" terimi ortaya çıkmaktadır (Felasif e-tun-nahviyyin). 

Bu terim, mantığı bir tür milletlerarası dil bilgisi durumuna 
getiren feylesofları nitelemek için kullanılır. Bütün bu gayretler 
lslam uygarlığı çerçevesi içindeki dilbilim açısından varolan 
karmaşıklık dolayısı ile ortaya çıkmakta ve lslam'da felsefe 

267 



açısından çok az gözlemlenmiş bulunan özgün ve esaslı bir 
görünüm meydana getirmektedirler. 354 

6. Biruni 

1. IV./X. ve v./XI. yüzyıllar lslam'da matematik ve tabii bi­
limler. için bir altın çağ olmuştur. Bu çağın en önde gelen 
simalarından birisi Ebu Reyhan Muhammed lbni Ahmed 
Biruni'dir (Yahut eski �elaffuza göre Beruni). Tarihte, karşı­
laştırmalı dil bilgisinde, kronolojide, matematik ve astro­
nomideki paha biçilmez eserleri Doğu ve Batı'da ün salmıştır. 
"Dış lran" olarak adlandırılan bölgeden idi. 362/973 yılında 
Harezm şehri (Khorasmia) yakınlarında doğdu ve bu yörede 
çeşitli bilimleri tahsil etmek için hayatının ilk bölümünü 
geçirdi. Özellikle matematik bilimlerini ebu Nasr el-Man­
sur'dan tahsil etti. Daha sonra Gorgan'a ve lran'ın diğer kent­
lerine yolculuklar yaptı. Harezm'in Gazneli Mahmud tarafından 
fethedilişinden sonra Biruni bu hükümdarın şahsına bağlılık 
duyarak Hind'i fethedişinde onunla birlikte bulundu. Ebu 
Reyhan daha sonra Gazne'ye döndü, hayatının geri kalan kısmını 
orada ilme adayarak geçirdi ve 421/1030 yılında öldü. 

2. Gazneli Mahmud'un Hind'deki kanlı seferinin eğer 
söylenebilirse hiç değilse şu yararlı tarafı olmuştur: Biruni 
onun refakatinde yaptığı seferde bir şaheserin mazemelerini 
topladı. Biruni'nin Hind'e ilişkin büyük kitabı o dönemde lslam 

354 Bu bölümde "cifr" lmam-ı SA<lık'a nispet edildiğinden, Dr. Mübeşşiri Farsça 
çeviriye bir not ekleyerek "cifr" hakkında bilgi vermektedir. Daha önce de 
belirttiğim gibi, "cifr", Restil-i Ekrem'den (S.A.) imamlara aktanlan ,•e kuzu 
derisi üzerinde yazıldığı için bu adı alan bir tesfirden ibarettir. Ehlinde kalan 
bir bilgi olup, bu ad altında ileri sürülen hokkabazlıklarla ilgisi yoktur. Bu sebeple 
bu notu çevirmeye gerek görmedim. Metinde sözü edilen lbni Cinni'nin 
(tbn-ul-Cinni) Arap dili üzerinde etkisinin abartıldığını sanıyorum. Metinde 
bahsedilen Bilni de baul ilimlerle uğraşan birisi olmalıdır. Bunlarla felsefe değil, 
folklor ilgilenmelidir. 

268 



aleminde eşsiz bir eserdir. llk elden yazılmış bir eser olarak, 
daha sonra Hind din ve felsefeleri üzerine yazılanlara kaynaklık 
etmiştir (Yazar bu eserde Eflatuncu-Fisagorcu felsefe, Hind 
bilgeliği (hikmeti) ve İslam tasavvufundaki bazı telakkiler 
arasında tespit ettiği uyumu belirlemektedir). 

Biruni'nin eserleri arasında başlıca önemi haiz olanlarından 
burada "Eski Kavimlerin Kholojisi"ni de anmak gerekir. Bu 
eser de eşsizliğini korumaktadır. Matematik, astronomi ve 
astrolojiye ilişkin ömrünün sonunda Arapça ve Farsça olarak 
yazdığı muazzam incelemesi olan "Kitab-ut-Tejhim" (Homayi 
basımı, Tehran, 1940) birçok yüzyıl boyunca kendi alanında 
"text-book" olmuştur (temel kitap). "Kitab-ul-Cemahir" adlı 
eseri madenler bilimi konusunda Arapça'da yazılan en eski 
eserdir. Bu eserde de Biruni belgelere dayanma ve kanıtlamanın 
olağanüstü bir örneğini göstermekedir. lran ve lslam kay­
naklarında bu konuda söylenenlere olduğu kadar Yunan ve 
Hind kaynaklarına da dayanmaktadır. Coğrafyaya ilişkin 
Kitab-ut-Tahdid anıtsal bir eser olan Kanun-ul-Mes'udi ile 
birlikte anılmalıdır. Kanun-ul-Mes'udi; kozmografi ve kronoji 
alanında; lbni Sina'nın "Kanun" adlı eserinin tıp alanındaki 
önemini haizdir. Bu eser de lbni Sina'nın Kanun'u gibi La­
tince'ye çevrilmekten ve ün kazanmaktan geri kalmamıştır. 
Yine ilaçlar bilimine (pharmacologie) ilişkin Kitab-us-Saydala 

da burada anılmalıdır. Daha az yaygınlık kazanan bazı ince­
lemeleri, meşşai feylesofların (peripatetikler, peripateticiens) 
felsefesinin ilkelerine ilişkin lbni Sina ile karşılıklı soru ve 
cevaplan içeren bir eseri de vardır. Diğer eserlerinden birçoğu, 
bu arada felsefi incelemeleri maalesef kaybolmuştur. 

3. lbni Sina ile yazışması gösteriyor ki Biruni sadece yer 
ölçümü biliminin kurucusu (geodesie), mükemmel bir ma­
tematikç:i, astronom, coğrafya ve dil bilgini olarak kalmamış, 
aynı zamanda bir feylesof olmuştur. Tabiat felsefesine, gözleme 
ve tümevarıma özellikle güçlü bir eğilimi vardı . Aristoteles 

269 



felsefesinin birçok savına karşı da cephe almakta idL Buna 
karşılık Rhazes'in bazı görüşlerini benimsiyor, onun tabiat 
felsefesi öğretisini takdir ediyordu. Bu sebeple de onun eser­
lerinin bir kataloğunu yapmaya girişmiştir. Ancak Rhazes'in 
dini görüşlerinin karşısında idi (Bkz. yukarıda IV, 4). 

Biruni'de birçok eserlerinin arkasında kendisini gösteren 
bir "tarih felsefesi" de vardır. Bazı fosillerin yapısını ve göz­
lemlediği bazı kayalık bölgelerin tortul (sedimentaire) yapısını 
görerek şu kanıya varmıştır: Eski dönemlerde büyük tabii 
felaketler sonucunda sağlam topraklar deniz ve göl halinde 
geçmiştir. Bu gözlemi insanlık tarihi düzeyine aktarmış ve 
Hind telakkisindeki "Yuga"lara benzer dönemlerin bulunduğu 
kanısına varmıştır. Onun görüşünce her dönem boyunca 
insanlık gitgide artan bir fesat ve maddeciliğe sürüklenmekte, 
büyük bir musibet medeniyeti tahrip etmekte, Allah da tarihin 
yeni bir dönemini açması için yeni bir peygamber gönder­
mektedir. Bu telakki ile aynı dönemde lsmaili irfanınca talim 
edilen telakki arasında derinlemesine incelenmesi gereken 
bir açık ilişki vardır.355 

7. Harezmi 

Burada Biruni'nin bir hemşehrisi ve çağdaşını da hiç değilse 
anmak gerekir. Bu zat Muhammed lbni Yusuf Katib-i Ha­
rezmi'dir (Vefatı: 387/997). "Mefatih-ul-Ulum" adım taşıyan 
geniş bir ansiklopedi dolayısı ile ün kazanmıştır (Bilimlerin 
Anahtarları, van Vloten basımı, Leiden, 1895). Ansiklopedi 
iki büyük bölüme ayrılır: Birinci bölümde Isla.mi ilimler in­
celenir (Fıkh, kelam, dil bilgisi, yazı, tecvid, rivayet ve hadis), 

355 Binint'nin felsefi yönii hakkında Seyyid Huseyn Nasr'ın "Nazar-ı Mütefek­
kirdn-i lsldmi der Bı1re-i Tabiat" (Tehran, 134 2) adlı eserine başvurulabilir. Bu 
eser İngilizce'sinden Türkçe'ye çevrilip İnsan Yayınlan arasında yayımlandı­
ğından, burada iktibas yapmıyorum. 

270 



ikinci bölümde sırası ile mantık, felsefe, tıp, hesap, hendese, 
heyet, nücum, musiki ve kimya ele alınır. 

8. lbn-ul-Heysem 

1. V./XI. yüzyılın başlangıcında bütün Ortaçağ'ın en dikkate 
değer matematikçi ve fizikçilerinden birisi ile karşılaşmaktayız: 
Ebu ali Muhammed lbn-ul-Hasen lbn-ul-Heysem (Latin 
Skolastikleri lbn-ul-Heysem'i Alhazen olarak adlandırırlar). 
Kendisine Ptolemaeus Secundus (lkinci Batlanyus, lkinci 
Batlamyus-i Sani) lakabı verilmiştir. Basra'da doğdu, ömrünün 
büyük kısmım Kahire'de geçirdi ve 430/1038'de 76 yaşında 
öldü. Matematik bilgisine aşırı güvenerek Nil'in yükselmesi 
dolayısı ile meydana gelen su baskınlarını düzen altına ala­
bileceğini sanmıştır. 6. Fatımi Halifesi el-Hakim (386/996-
411/1021) onu bu işle görevlendirdi. Gayretlerinin boşa gi­
deceğini çabuk anladı. Gözden düşerek köşesinde ölümüne 
kadar ilmi çalışmaları ile meşgul oldu. 

Özellikle gök fiziği ve astronomi alanında dikkate değer 
çalışmalar yaptı. Optik ve perspektif biliminde de yeri vardır. 
Felsefede de derin bir kültürü vardı. Aristoteles ve Galinus'u 
(Galien) dikkatle okumuş idi. Felsefi eserleri maalesef kay­
bolmuştur veya "Kitli.bu Semeret-ul-Hikme" (Hikmet, Felsefe 
Meyvesi) gibi basılmamış durumdadır. 

2. Astronomi alanında getirdiği yenilik şöyle belirtilebilir. 
Uzun bir zaman boyunca Doğu'da astronomlar Almageste'in 

Plotememee'sinden daha ileri bir biçimde gök küreleri (fe­
lekler) kavramını tanımlamakla uğraşmış değil idiler. 
Ebus-Abbas Fergani -Latinlerin Ortaçağ'da Alfraganus diye 
adlandırdıkları; lran'ın Transoxiane (Maveraünnehr) böl­
gesinden olan ve IX. yüzyılda yaşamış astronom- (bkz. yu­
karıda 1, 2) ve Ebu Abdillah Muhammed el-Battani'nin durumu 
böyle idi (Albategnius). El-Battani Harran bölgesinden Sabii 

271 



dinini talim eden bir aileye mensup bulunuyordu. Bu astro­

nomi bilgileri felekleri; gök cisimlerinin hareketini temsil eden 
düşüncel (ideal) daireler olarak matematik açıdan ele alı­
yorlardı ve bununla yetiniyorlardı. 

Bununla birlikte; bilgin sabii astronom Sabit lbni Kurra, 
"gökler"e fizik bir yapı isnad eden ve Batlamyus'un (Ptolemee) 
sistemi ile de uyuşan bir eser kaleme aldı. Sonraları dar ve saf 

anlamda astronomi telakkilerine "Felekler" hakkındaki 
Aristotelesçi anlayışı getiren lbn-ul-Heysem olmuştur. Du­
rumun e11. çok ilgi çeken yönü şuradadır: Bir taraftan sorun 
lbn-ul-Heysem arasından gök fiziği sınırlan içinde ve temelde 
niteliksel bir fizik (qualitatiO anlayışı altında ortaya çıkıyordu. 
Bu fizik anlayışı, Ptolemee'nin (Batlamyus) "Hypotheses 

Planetanun"daki görüşünü bir açıdan sürdürüyordu. Ptolemee 
de göğü oluşturan tözün (cevher) tabiatından çıkarılan bir 
gök fiziği anlayışına başvuruyor ve kendisine özgü fiziği 
Aristoteles'in "de Caelo"sundaki fizik yerine geçirmekten başka 

bir şey yapmıyordu. Fakat diğer yandan Batlamyus'un 
"epicycles ve concentriques" (ilmek ve merkezdeşler) kuramı 

ile uyuşan ve yetinen gök fiziği anlayışı; Aristoteles'in gök 
fiziğini yıkmış ve bozmuş oluyordu. Aristoteles'in gök fiziği, 
ortak merkez olarak dünyanın merkezini alan eş merkezi 
felekler sisteminin kabulü esasına dayanmakta idi. 

lslam çevrelerinde meşşai (peripatetik) fizik anlayışına 
bağlanılan ve saf meşşai felsefesinin (peripatetisme) savu­

nulduğu ileri sürülen yörelerde, Batlamyus görüşüne uygun 
öğretilere karşı canlı bir mücadele verildi. Endülüs'de durum 
böyle olmuştur. Bu mücadele dolayısı ile Endülüs'de el-Bitrôgi 
(Latinlerin Alpetragiusu) sistemi meydana geldi. Bu sistem 
lbni Rüşd'ün isteklerine uygun bir açıklama getiriyordu ve 
XVI. yüzyıla kadar Batlamyus (Ptolemee) sisteminin yerine 
geçmeye çalışacaktır (Yine bkz. aşağıda VIII, 3). Temelinde 
sorun felsefesi bir nitelik taşımaktadır. (Bu bir dünya görüşleri 

272 



-Weltansdıauu11gen felsefesi- sorunudur.) Çünkü her şeyden 
önce evren karşısında iki anlayış, kavrayış ve telakki biçimi, 
kainatı iki farklı şekilde duyumsama, kainat (acun) içinde iki 
farklı konum, "situs" sözkonusudur. Gökleri harekete geçiren 
manevi ve melek cinsinden varlıkların (akılların) sayısı her 
iki tarafça da feleklerin sayısına uygun olarak tespit ediliyordu 
ve feleklerin hareketi çerçevesinde de, herbir gezegenin külli 
hareketi herbirinde ayrı olarak alınıyordu. Batlamyus 
"Ptolemee) sisteminde, Aristoteles sisteminden farklı olarak 
"merkezileştirme"nin bulunmayışı, melek telakki ve öğretisi 
üzerinde de etkili oluyordu. Aynı etki, lbn-ul-Heysem'in yaptığı 
gibi ve lskenderiye Okulu ile Yeni Eflatuncu Simplicius'u 
izleyerek bfr dokuzuncu felek kabul edilmesi olgusundan da 
ileri geliyordu. Gün ve gece eşitliği noktaları arasındaki ha­
reketin (la precession des equinoxes) bilinişinden itibaren 
bu dokuzuncu feleğin kabulü gerekiyordu. Dokuzuncu felek 
Felekler Feleği'dir (Felek-ül-Eflak). Bu felek diğerlerini çev­
releyen yıldızlardan yoksun ve doğudan batıya olan günlük 
hareketi evrenimize ileten felektir. 

Endülüs'deki meşşai feylesoflar (peripateticiens) ve aynı 
zamanda katı Ortodoks Müslümanlar, far�lı sebeplerle bu gök 
fiziği anlayışına düşmanlık gösteriyorlardı. Maimonide'in356 

bir öğrencisi, 1192 yılında tanrıtanımaz olarak tanınan bir 
hekimin kütüphanesinin yakılmasında hazır bulunmuştu. Sofu 
bir fakıyhin; lbn-ul-Heysem'in astronomiye dair eserini alevlere 
fırlattığını gördü. Buna karşılık Iran işrakiyleri (aşağıda VII) 
sabit yıldızlar için yalnızca bir tek (sekizinci) feleğin varlığı ile 

356 Maiınonidc (Rabbi Moscs ben Maiınon, lbni Meymün) Yahudi hekim, feylesof 
ve ilahiyyatçısıdır. 30.3.1135'te Cordoba'da (Kurtuba) doğmuş, 13.12.li04'tc 
Kahire yakınlarında Fustal'la ölmüştür. l 165'ten tibaren Kahire'de yaşamakta 
idi. Önemli bir Yahudi feylesofudur. Başlıca eseri Delalet-uUıairin'dir. Aquinohı 
Thomas ve Spinoza üzerinde etkili olmuştur (Schmidt/Schischkoff, Philosop­
hisches Wörtcrbuch). Dr. Mübeşşiri, Salahaddin-i Eyyubt'nin hekimi ve lbni 
Rüşd'ün öğrencisi olduğunu, Farsça çeviriye eklediği notta belirtiyor. 

273 



yetinemediler. Bununla birlikte, onların melekler hakkındaki 
telakkileri; astronomilerini sınırlamıyor, astronomi düşünce­
lerini kısıtlamıyordu. Bilakis onların melekler hakkındaki 
öğretilerinin boyutları, onları geleneksel şemaların boyutlarını 
aşan bir astronominin sınırsız mekanlarına iletiyor, bu sonsuz 
alemleri de manevi varlıklardan yoksun saymıyorlardı. 

3. lbn-ul-Heysem'in optiğe ilişkin olan ve bütün Latin 
Ortaçağı'nın "Alhazen'in Perspeketiv'i" adı altında (Perspective 
d'Alhazen) okumuş olduğu eserde de manevi varlıklar kuramı 
ile ilişki kendini gösterir (Eserin Latincesi Opticae Thesaurus 
adını taşır ve yedi kitaba ayrılır. Bir de atmosferdeki ışık kı­
rılmalarına ilişkin De crepııcculis vardır. Birinci baskısı 154 2 
tarihlidir). lbn-ul-Heysem; gözün ve nesnenin yerinin küresel 
bir ayna üzerinde yansıma noktasının bulunmasından ibaret 
olan sorunun çözücüsü olarak görülmektedir. Herhalde gönne 
yolu ile algılamaya ilişkin olarak lbn-ul-Heysem'in ileri 
sürdüğü kuram; yalnızca duyularla algılama yeteneklerine 
ilişkin faaliyete bağlanarak açıklanmayan bir süreç içer­
mektedir. Bu kuramın önemli etkileri olmuştur. Batı'da Denis 
l'Areopagite'in "aşamalar"ı (hierarchies) ve lbn-ul-Heysem'in 
optiği, aşamalı ışımalar kuramı ile ışının metaf ıziğinin birbirine 
bağlı göründüğü söylenebilir (E. Gilson). Aynı gözlem 
Suhreverdi'nin işrak hikmeti (Hikmet-ul-işrak, "theosophie 
orientale"i için de yapılabilir (Aşağıda VII). Bu hikmet de bir 
ışık metafiziğine ve melekler arasındaki aşamalı sıraya da­
yandırılarak savunulmuştur ki bu görüşün temelleri son dönem 
yeni Eflatunculuk ile eski lran'ın Zerdüşti hikmetine dayanır. 
Suhreverdi'nin ışık anlayışı ile bir Robert Grosseteste'in ışık 
anlayışı arasında ortak bir şey vardır. Yine ayırdedilip fark 
edilebilen ortak bir şey de Roger Bacon'un burada tamamen 
Alhazen'e borçlu olarak (lbn-ul-Heysem) perspective bilimini 
tabiat bilimleri arasında temel ilim sayışı ve geometrik şekilleri 
ışığa uygulayarak geometrik şekillerde simgeler görüşündedir. 

274 



Her iki tarafta da hatmi bir yöntem, optik ve perspektiv ku­

rallarının manevi bir yorumu sözkonusudur ki yorum aynı 
bir ışık kozmogonisine dayanır. Şu halde bu görüşlerin manevi 
alemlerin bir topografisinin taslaklarını içermeye çalıştıkları 
söylenebilir. 

9. Şahmerdan Razi 

V./XI. ve VI./Xll. yüzyıllarda Şahmerdan lbn-Ebil-Hayr Razi 
(demek oluyor ki Rey şehindendir) lran'ın büyük astronom 
ve fizikçilerinden birisi olmuştur. Kural olarak Kuzeydoğu 

lran'da; Gorgan ve Esterabad'da yaşadı. lki eserinden söz edilir: 

Astronomların Bahçesi (Ravzat-ul-Müneccimin) ve Farsça 

yazılmış tabii bilimlere ilişkin ilgi çekici bir ansiklopedi 

(Nuzhet-name-i Alai). Bu eserde diğerleri arasında Cabir lbni 
Hayyan'ın uzun bir hayat hikayesi de verilmektedir. 

275 





BEŞİNCi BÖLÜM 

YUNAN FELSEFESİ Ç1ZG1S1NDEK1 

FEYLESOFLAR 

(LES PHILOSOPHES HELLENISANTS) 

Giriş 

Burada "Felasif e" olarak adlandırılan düşünürler ele alın­
maktadır (Felasif e Yunanca "philosophos"un Arapçalaştırılmış 

biçimi olan feylesofun çoğuludur). Çok defa Islam'da felsefi 

görüşten söz edilirken, bu görüşün çerçevesi yalnızca bu 
"feylesoflar"la sınırlanmak istenmektedir. Bu tür bir sınırlama 
gerçeğe uygun düşmeyeceği gibi önyargılı bir düşünceye 
dayanmaktadır. Yunan felsefesi çizgisinde olan feylesofları 
incelemeye başlamadan önce· buraya kadar gördüklerimiz, 
bu düşüncenin yanlışlığını gösterir. "Felsefe" teriminin kul­

lanılış alanı ile hikmet-i iliihiyye (theo-sophia) teriminin 
kullanılış alanı arasındaki kesin sının çizmek güçtür. Suh­
reverdi'den itibaren kamil bir bilgenin, feylesof olduğu kadar 
da arif ve mana ehli (mystique) olan bir hakimin öğretisini 
ifade etmek için "hikmet-i ilahiyye" teriminin yeğ tutulduğu 

görülmektedir. 

Feylesofl.ara gelince, Arapça'da Aristoteles'in eserlerinin ve 
şarihlerinin külliyatına ve Platon (Eflatun) ile Galien'in 

277 



(Galinus) metinlerine tasarruf edebildikleri hatırlanacaktır. 
Ne var ki "Theologie" gibi Aristoteles'e izafe edilen bir eser 
veya Mahz Hayır kitabı (le Livre du Bien Pur) kabilinden eserle 
(bkz. yukarıda 1, 2); lslam alemindeki bu düşünürler aslında 
Yeni Eflatuncu olan bir Aristoteles karşısında bulunuyorlardı. 
Her ne kadar "meşşa'un" terimi Arapça'da yaygın bir biçimde 
bu feylesoflar hakkında kullanılıyor, bu terim "peripatetikler" 
(peripateticiens) terimini sözlük anlamı ile (gezinenler) 
karşılıyor ve bu terim işrakiyyun (bkz. aşağıda 7. işrakiy 
feylesoflar Eflatun felsefesine bağlıdırlar) teriminin karşısında 
yer alıyor ise de, bu feylesoflar şu veya bu derecede lslam'ın 
Y�iırEQatuncuları sayılırlar. Elbette Endülüs'de lbni Rüşd'ün 
öncülüğüde peripattikler yönünde bir tepki görülecektir. 
Endülüs'deki bu tepki bir yandan Ibni Sina'nın Yeni Efla­
tunculuğu'na, bir yandan da Gazali'nin dini açıdan yönelttiği 
eleştiriye cephe almıştı. Ancak, Endülüs'deki bu akımın pe­
ripatetik (meşşai) yönü de mutlak ve katışıksız değildi. 
Herhalde, şöyle denebilir: Batı'da lbni Rüşd Okulu gelişmiş 
iken, Doğu'da özellikle lran'da Yeni Eflatuncu ilham temel 
önemini korumuştur. Suhreverdi'ye lslam'dan önceki eski 
lran'ın ilahi hikmetini ihya etme, yeniden canlandırma ta­
sarımında yardımcı olmuştur. Özünden gelen bir eğilimle lbni 
Arabi'nin irfanı ve tasavvuf metafiziğiyle kaynaşmış, Şii 
İmamlarının geleneksel öğretisi ile de uzlaşmış ve uyuşmuştur 
(XIV ve XV. yüzyıllarda Haydar Amoli ve lbni Ehi Cumhur 
ile). TülJl bu bütün, Safevi Uyanışı (Renaissance) sırasında 
Isfahan Okulu'nda (XV. yüzyıl) Mir Damad, Molla Sadra ve 
Kazı Said-i Kummi'nin abidevi eserlerinde ve Şeyh Okuluna 
kadar bu okulun öğrencilerinin öğrencilerinde gelişmiştir. 
Yönlendirici bir düşünce çok sağlam bir yapının ortaya çık­
masına yol açmaktadır. Telifçi, uzlaştırmacı bir görünüş 
sözkonusu olduğu tarzında kolay bir nitelendirmeye gidil­
mesini haklı gösterecek bir durum yoktur, çoğu kez bir öğretiyi 

278 



hafife almak ve gözden düşürmek için veya itiraf edilmeyen 
bir dogmatizmin verdiği sıkıntıyı gizleyebilmek için bu kolay 
yola başvurulur. 

1. El-Kindi ve Öğrencileri 

1. Ebu Yusuf lbni lshak el-Kindi bu bölüğe giren, Yunan 
çizgisinde görünen feylesofların ilki olup eserleri de hiç değilse 
kısmen gönümüze kadar gelebilmiştir. Küfe'de 185n96 yılında 
Kindeh kabilesine mensup ileri gelen bir ailede doğdu. Bu 
kabile Güney Arabistan kabilelerinden idi. Arap oluşu dolayısı 
ile kendisine lakap olarak "Arapların feylesofu" denmekte idi. 
Babası Basra valisi idi, bu sebeple bütün çocukluğu orada geçti 
ve ilk eğitimini orada gördü. Sonra Bağdad'a geldi ve Abbasi 
halifelerinden el-me'mün ve el-Mu'tasım'ın himayelerinden 
yararlandı (218/833-227/842). El-Mu'tasım'm oğlu Şehzade 
Ahmed el-Kindi'nin dostu ve hamisi oldu. El-Kindi birçok 
eserini ona ithaf etmiştir. Fakat el-Mütevekkil'in (232/84 7-
247/861) hilafetinde, Mu'tezili dostları gibi gözden düşenler 
arasında girdi. Bağdad'da köşesine çekilmiş bir durumda iken 
260/873 yıllarında öldü (Bu yılda el-Eş'ari doğuyor ve onikinci 
Şii imamının küçük kayıplık dönemi başlıyordu).357 

Feylesofumuz, kendisini Bağdad'da Yunanca metinlerin 
Arapça'ya çevirileri ile canlanan ilmi hareket içinde buldu. 
Bizzat kendisi eski metinlerin bir çeviricisi olarak görülemez, 
fakat hali-vakti yerinde bir soylu kişi olarak birçok Hıristiyan 
yardımcı ve çevirmenden yararlandı, sık sık bu kimselerin 
yaptığı çevirilerde Arapça terim karşılıkları dolayısı ile de­
ğiştirme ve düzeltmeler yapıyordu. Aristoteles'e izafe edilen 
ünlü "Theologie" böylece onun için Abd-ul-Mesih el-Himsi 

357 Onikinci imamın sefirler vasıtası ile tevki'ler gönderdiği ve başkalarına gö­
rünmediği döneme "Gaybet-i Sugra" dönemi denir. 

279 



tarafından Arapça'ya çevrilmiş oldu (Bkz. yukarıda 1, 2). Bu 
kitabın el-Kindi üzerinde derin biretkisi vardır. Bunun dışında 
onun için Batlamyus'un "Coğrafyası ve Eustathios tarafından 
aktarılan Aristoteles'in Metafizik'inin bir bölümü çevrildi. 
lbn-un-Nedim'in "Fikrist" ( Catalogue) adlı eserinde el-Kindi 
adı altında 260 eser adı vardır, bunların çoğu ne yazık ki 
kaybo lmuştiır. 

2. El-Kindi'nin Batı'da başlıca tanınan eserleri Ortaçağ'da 
Latince'ye yapılan bazı çeviriler idi: Tractatus de erroribus 
philosophorum, De Quinque Essentiis (Madde, Suret, Hareket, 
Mekan ve Zaman Üzerinde, De Sommoet Visione, De intellectu. 

Mutlu bir olgu da birkaç yıl önce lstanbul'da el-Kindi'ye ait 
risalelerden otuz kadarının buunmuş olmasıdır. Bunlardan 
bir kısmı o zamandan beri yayımlanmıştır. 358 Özellikle "llk 
Felsefe Üzerine" adını taşıyan eser ile "Aristoteles'in Eserle­
ri'nin Tasnifi Üzerine" adlı eser ve "De intellectu" adlı eserin 
(Akıl, ldrak Üzerine) Arapça asıl metni kendisinden sonra 
gelenlerin irfan öğretisi bakımından özel bir önem taşımak­
tadırlar. 

El-Kindi'nin mevcut eserleri lslam aleminde bazı biyografi 
yazarlarının ve mesela Şehrizuri'nin onun hakkında yaz­
dıklarının aksine, el-Kindi'nin sadece bir matematik bilgini 
ve hendeseci olmayıp devrinin gerçek bir feylesofu olduğunu 
gösterir. El-Kindi astronomi ve astroloji (gökbilim, yıldız 
bilgisi, heyet ve ilm-i nücum) musiki, hesap ve hendese ile 
olduğu kadar metafizik ile de ilglenmiştir. "Eskilerin; Beş 
Suretin Unsurları ile llişkisini Kurmalarındaki Hikmet 
Üzerine" başlıklı ve "Eflatuni Beş Cisme" llişkin ( Cinq corps 
platoniciens) bir incelemesi vardır. Tabii bilimlerin çeşitli 
dalları ile; mesela ilaçlar bilimi (farmakoloji) ile de ilgilen-

358 Şu anda İstanbul'daki bu keşif hakkında bilgi bulamadım. Mesela, Ülken'in lslam 

Felsefesi (3. baskı, İstanbul, 1983) adlı eserinde buna ilişkin bir bilgi yok. 

280 



mıştır. "Bileşik (mürekkeb) Ilaçlann Gücünün Bilinmesi 
Üzerine" incelemesinin, Cabir'in tabiatların şiddet derecelerine 
ilişkin görüşü ile yakınlığı vardır (Yukarıda IV. 2). Kısaca 
söylemek gerekirse el-Kindi de kavrayıcı ve bütün bilgi. 
alanlarına yaygın ilgili olup daha sonra Farabi, lbni Sina, 
Nasiruddin-i Tusi'de ve daha başkalarında rastlanacak feylesof 
özelliğini temsil edebilmektedir. 

3. El-Kindi'nin Mu'tezililer ile yakın ilişkileri vardı (yukarıda 
lll, 1) ve Mu'tezililer Mütevekkil'den önce Abbasi Sarayı'ndan 
lütuf görmekte idiler. Ne var ki el-Kindi Mu'tezili fırkasına 
katılmış değildi. Onun söz, kelam cedelcilerinden (dialecti­
ciens) tamamen farklı idi. Felsefi araştırma ve ilahi vahyi 
temelde uzlaştıran bir duygunun etkisi altında hareket edi­
yordu. Öğretisi yukarıda 11. bahtla belirtilen nübüvvet ve vahy 
temeline dayanan ve yine yukarıda lslam gibi ilahi (semavi) 
bir dinin felsefi bakımdan mevsuk ve güvenilir ifadesi olduğu 
söylenen felsefe anlayışı ile uyuşmaktadır. El-Kindi şu ka­
naattedir: Dünyanın yoktan yaratılışı, cismani ba's ve haşr 
(ölümden sonra dirilişin cismani oluşu) ve peygamberlik gibi 
konular, akli diyalektik ile üstesinden gelinebilecek konular 
değildir. Bu sebeple el-Kindi'nin irfan öğretisi "ilm-i insani" 
ile "ilm-i ilahi" ayrımını yapar. Ilm-i insaninin kapsamına 
mantık, felsefe ve dört bilim (quadrivium) hesap, hendese, 
heyet, musiki (aritmetik, geometri, astronomi, müzik) gir­
mektedir. Ilm-i ilahi ise ancak peygamberlere vahy yolu ile 
bildirilen ilimdir. Bununla birlikte biribirine karşıt olmayıp 
tam bir uyum içinde bulunan iki ma'rif et (bilgi) tarzı veya 
derecesi sözkonusudur. Nitekim Arap hükümranlığının süresi 
hakkındaki incelemesinde de f eylesofumuz Yunan kaynaklı 
bilimler ve özellikle yıldız bilgisine (astroloji) dayanan hesapl�r 
ve Kur'an-ı Kerim'in yorumu ile; Arap hükümranlığının 693 
yıl süreceği sonucuna varmıştır. 

El-Kindi yoktan yaratılma (creation ex nihilo) görüşünü 

281 



kabul ettiği için, kainatın yaradılışını (ibda.', l'instauration) 
bir zuhur ve sudur (emanation) olmaktan çok bir ilahi fiil ile 

açıklamaktadır. Ancak birinci aklın ilahi iradenin fiiline bağımlı 
olduğunu tespit ettikten sonradır ki, Yeni eflatuncu görüşe 

uygun olarak o da aşamalı bir sıra ile diğer akılların zuhur 

ve sudürunu kabul etmektedir (Bu şema, tamamiyle lsmaili 

kozmogonisine uymaktadır). Yine el-Kindi ilahi faaliyet alemi 

ile tabiatın oluşum ve değişimlere sahne olan faliyet alemini 
birbirinden ayırır. 

4. Bazı görünümleri ile el-Kindi'nin felsefe öğretilerijean 

Philopon'a, bazı görünümleri ile de Atina Yeni Eflatuncuları 

Okulu'na çıkarılabilir. El-Kindi'nin asli cevherler (töz) ile tali 

(ikincil) cevherler arasıda gözettiği aynın, astrolojiye inancı, 

gizli ilimlere olan ilgisi, son dönem Yeni Eflatunculannın "l'ars 
hieratica" tarzı359 biraz hatırlatır biçimde akli-felsefi hakıykat 
ile vahyedilmiş gerçek arasında gözettiği ayrım; bütün bunlar 
"Arapların feylesofu" ile Proclus360 gibi yeni Eflatuncular 

arasındaki ortak çizgilerdir. Aynı zamanda Harran Sabiileri 

ile de bazı benzerlikleri vardır. 

El-Kindi Aristoteles'in denen "Theologie" (llahiyyat) adlı 

eserin etkisinde kaldığı gibi Aphrodiseli lskender'den de 
etkilenmiştir. "De Anima" kitabı üzerine lskender'in (Ale­
xandre d'Aphrodise)361 şerhi, kendi "Akl'a Dair" (Fi'i-Akl, 

De intellectu) başlıklı eserinde aklın dörtlü bir ayrımını yapma 

ilhamını ona verecektir. Bu ayrım da daha sonra önemli 

ölçüde etkili olacak, sorunlar ortaya atılmasına ve Hıristiyan 

359 Ars hieratica "kutsal sanat" dernektir. Yeni Eflatuncu düşüncede felsefeye verilen 
adlardan olabilir. 

360 Proclus (Proklos) 410 yılında lstanbul'da doğmuş, 485'te Atina'da ölmüştür. 
Yeni Eflatunculuk akımının son büyük temsilcilerindendir. 

361 Afrodiseli (Aphorodisias) Alexandre (tskende, Alexander) 198-211 yılları 
arasında Atina'da Aristoteles felsefesi öğretmiştir. Aristoteles'in en ünlü şarihi 
olarak Sarih (Yorumcu) diye anılır. 

282 



ve Müslüman feylesoflarda bulunacak çeşitli çözümlerin 
kabulüne yol açacaktır. El-Kindi belirli bir ölçüde de Yeni 
Eflatuncu etki altında kalmıştır. Riyazi (matematik) ilimlere 
verdiği önem gözönünde tutulursa bu husus anlaşılır. 
lbn-un-Nedim'in "Fihrist" adlı eserinde, onun, felsefeye 
hakim olmak için matematik tahsil etmenin gereğine ilişkin 

bir kitabı anılır. Bu etkiler lslam'ın genel bakış açısı ile de 
bütünleşmekte ve el-Kindi İslami gerçekleri feylesofun 
yolunu aydınlatan lambalar olarak görmektedir. El-Kindi, 
lslam alemindeki özel anlamı ile peripatetiklerin (meşşai 
feylesofların) öncüsü, ilkidir. Latin Batı el-Kindil'yi yukarıda 
anılan bazı incelemeleri dolayısı ile feylesof olarak tanıdığı 
gibi matematikçi ve astrolojide üstad olarak da bilmektedir. 
Jerôme Cardan362 "Subtilitate" adlı eserinde el-Kindi'nin 
insanlık tarihi içinde en çok etkili olan oniki fikir adamından 
birisi olduğunu belirtir. 

5. Yukarıda belirtildiği gibi yardımcıları olmuş, bu arada 
öğrencileri de olmuştur. lki Bactrianeli (Belhli)363 öğrencisi 
vardır. Bunlardan birisi olan Ebu Maş'ar-i Belhi çok tanınmış 

bir astrologdur. Diğeri de gürültü çıkmasından korkmaksızın, 
Kur'an-ı Kerim'deki ilahi isimlerin Süryanca'dan alındığını 
ileri süren Ebu Zeyd-i Belhi'dir. Ebu Zeyd serbest düşünceli 
bir feylesof tur. 364 

Feylesof olan öğrencileri arasında en fazla ün kazananı 
Ahmed lbni Tayyib-i Serahsi'dir (Demek oluyor ki bugün Iran 
ile Sovyet Türkistan'ı sınırında ve Horasan bölgesinde olan 

362 Jerôme Cardan (Cirolamo veya Hieronymus Cardano veya Cardanus) İtalyan 
matematikçisi, hekim ve feylesofudur. lSOl'de Pavia'da doğmuş, 1576'da 
Roma'da ôlmüştür. 

363 Belh yôresine verilen ad. 

364 Ebu Zeyd-i Belhi (Ahmed lbni Sehl) M. 933 sıralannda vefat etmiştir. Hu­
dud-ul-Felsefe, Kitab-ul-ahlak, Ahkam-ün-nücüm, Suver-ul-akaalim gibi felsefi 
ve ilmi eserleri vardır. Ebu Meş'ari Belhi (Cafer lbni Muhammed) 272'de (885) 
vefat etmiştir. Astronomi ve matematik alanında ônemli eserleri vardır. 

283 



Serahs'dandır).365 218/833 yılına doğru doğmuş, 286/899 
yılında vefat etmiştir. Serahsi'nin ilgi çekici bir kişiliği vardır. 
Eserleri günümüze gelmemiştir, ancak bunlar hakkındaki çok 
sayıda alıntı ve yollamalar dolayısı ile bu eserler bilinebil­
mektedir (Bkz. yukarıda IV, 1). Serahsi'nin ses esasına dayanan 
(sescil, phonetique) bir �lfabe icat ettiğine değinilmiş idi (IV, 
5). Ebu Hamza lspahani366 bu alfabe üzerinde çok durur. lslam 
geleneğinde Stoacı feylesoflar (revakıyler, stoiciens) hak­
kındaki telakki çok açık olmadığı için, Serahsi'nin Stoacılar 
hakkında verdiği bilgi de özel bir değer taşır. Stoacı felsefenin 
lslam aleminde durumu böyle olmakla birlikte Stoacı felse­
feden önemli sayıda fikir lslam çevrelerine girmiş ve peripatetik 
(meşşai) felsefeye karşı olan akımlarda çok önemli etkileri 
olmuştur. Stoacılar bazen "Ashiib-ur-rivak" olarak adlandırılmış 
veya rivakiyyun denmiş, bazen "Ashiib-ul-ustuvdn" adı verilmiş, 
bazen de bunlara "ashiib-ul-mazall" denmiştir. Rivak galeri, 
peristil, (galerie, peristyle) demektir.367 Ustuvan portik 

365 Serahs; Meşhed civannda, Rus sınınna yakın bir yerdedir. Serahsi unvanı ile 

tanınan birçok İslam bilgini vardır. Bunlardan bizde en çok tanınanı "Şems­
ul-Eimme" unvanı ile anılan "el-Usül" yazan Ebubekr Muhammcd'dir. 1090 
yılında vefat etmiştir. Ahmed İbni Tayyib-i Serahst hakkında da merhum 
Şemseddin Sami'nin Kamus-ul-A'lam'mda bilgi vardır. Burada verilen bilgiye 
göre, değerli bir bilgin olmakla birlikte "ilmi, aklına galip olduğu için", Abbasi 
Halifesi Mu'tazıd Billah'ın nedimliğini yapması dolayısı ile öğrendiği bazı sırlan 
açıkladığı için katledilmiştir. Kamus-ul-A'lam'da eserlerinin listesi de veril­
mektedir. Anlaşıldığına göre bu bilgi İbni Nedim'in "Fihrist"inden alınmıştır 
(Bkz. Bedevi, C. II, s. 394). 

366 El-Müncid'de "Hamza+ul-lsfahani" olarak anılır. 981 yıllarında vefat etmiştir. 
Ferheng-i Mu'in'de Ebu Abdullah Hamza bin Hasen-i Ispahani adı ile anılır. 
270 (883) yıllannda doğmuş, 960-970 yıllan arasında vefat etmiştir. Kaınus­
ul-A'lam'da verilen bilgi şöyledir: Hamza-t-lbn-Hasen-11-Ispahani meşahir-i 
müverrihinden olup dördüncü kam-ı hicride yaşamış ve pek muteber bir tarih 
yazmıştır. Bu tarih başlıca eski haniler, Asuriler, Süryaniler, İbraniler, Mısriler, 
Yananiler ve Araplar mülük ve ahbanndan bahs edip Halife Muti'-ün-lillah'ın 
zamanına dek olan ahval-i İslamiyye'yi dahi cami'dir. 

367 Peristyl, Latince, "Peristylium", Yunanca "Peristylion", eski Yunan ve Roma bi­
nalannda sütunlarla çevrelenmiş iç avluya denirdi. Stylos sütun demektir (Deutsches 
Universal Wönerbuch, Duden, 1983). Arapça'da, rivak veya ruvak (revak) ile 

. 284 



(portique), Stoa anlamına gelir. Mazallahın çoğulu olan mezall 
ise çadırlar demektir. Ortaçağ Latince çevirilerinde bunun 
karşılığında "philosophi tabernaculorum" denmiştir. Serahsi 
bu üç tür tanımı birbirinden ayırır. Böylece bu üç tanımın 
üç ayrı okulu gösterdiğine ilişkin geleneğin meydana çıktığı 
görülür. Rivakiyyun lskenderiye'de, Ashab-ul-ustuvan Baal­
bek'de; Ashab-ul-mazall ise Antakya'da öğretilerini sürdürmekte 
idiler. Bu konuda başlıbaşına bir inceleme yapılması gereklidir. 
Cabir'in unsurlar kuramı da peripatetik verilerin Stoacı eğilimli 
bir yorumunun yapıldığı varsaydım. Suhreverdi de bazen bir 
revakıy (riwaqi) olarak görülmüştür. Yukarıda da (1, 1), 
Ca'fer-i Keşfi'nin; Stoacı tutumu, Kur'an-ı Kerimi manevi açıdan 
yorumlayanların tutumuna benzettiği görülmüş idi.368 

2. El-Farabi 

1. Ebu Nasr Muhammed lbni Muhammed lbni Tarhan lbni 
Uzalak-el-Farabi Transoxiane (Maveraünnehr) yöresindeki 
Farab yakınlarında Vesic'de doğmuştur.369 Doğumu el-Kindi'nin 

karşılanabilir. Ustuviin da sütun demektir. "Mazall" de "veranda" anlamında ol­
malıdır. Gölge anlamında "zıll"dan gelerek metinde çadır anlamı verilmiş ise de, 
çadır ile "stoa" arasında ilişki yoktur. Tam karşılığı "gölgelik" olsa bile, "veranda" 
anlamı da vardır (Bkz. Welır, Arabisches Wôrterbuch, Leipzig, 1956). 

368 Badawi'nin (Bedevi) "Histoire de La Philosophie en lslam • adlı eserinde (Paris, 
1972) el-Kindi ve öğrencileri hakkında geniş bilgi vardır. 

369 Bedevi (Badawi); Farabi'nin Vesic'de (Vasij) oturan bir Türk ailesinden geldiğini, 
Türk olduğunun şüphesiz olduğunu, yalnız lbni Ehi Usaybiye'nin onun İranlı 
olduğuna işaret ettiğini, bunun da ırk yönünden değil, bulunduğu kültür çevresi 
yönünden olduğunu, Farabfnin ana dilinin Türkçe olduğunu belirtir ( C. ll, s. 4 78). 
Uzluk veya Uzalak (Avzalak) gibi verilen ata adı ile Corbin'in de söylediği gibi Türkçe 

bildiği nazara alınırsa Türk olması gerekir. Buna karşılık Dr. Muhammed Ali Fakıyh 
gibi bazı yazarlar Fars asıllı olduğtmu, lbni Ehi Useybiye, Şelırizüıi ve lbn-ün-Nedinı'e 
dayanarak ileri sürerler (Bkz. Azerabadgan -Azerbaycan- Üniversitesi, Edebiyat 
Fakültesi'nin Farabi Armağanı, Ş.H. 1354, s. 2). Aslında bir insanın ırkı değil, sözleri 
ve davramşlan önemlidir. Ne var ki Fars kökenli feylesollan belinirken özel bir titizlik 
gösteren Corbin'in Farabt'nin de -hiç değilse- Türk olma "ihtamal"inin güçlü ol­
duğunu belirtmesi doğru olurdu. 

285 



Bağdad'da ölümünden aşağı yukarı bir yıl önce 259/872'dedir. 
lleri gelen bir aileye mensup olup, babası Samani Sarayı'nda 
bir askeri görev üstlenmiş idi. Fakat selefi el-Kindi'nin hayatında 
olduğu gibi el-Farabfnin hayatının ayrıntıları da az bilinir. Genç 
yaşında Bağdad'a gelmiş ve orada ilk hocası bir Hırlstiyan, 
Yohanna lbni Haylam370 olmuştur. Sonra Bağdad'da dil bilgisi, 
felsefe, musiki, riyaziyat (matematik bilimleri) ve zamanın 
ilimlerini tahsil etmiştir. Türkçe ve Farsça bildiği eserlerinden 
anlaşılmaktadır. (Efsaneye göre Arapça dışında yetmiş dili 
anlardı!) Zamanla üstadlık mertebesine erişti ve ona Hace-i Sani 
(Birinci Üstad, Hace-i Evvel veya Latince deyişle Magister primus 

Aristoleles'dir. Farabi ise Magister secundus olmaktadır.) unvanı 
layık görülmüş ve büyük lslam feylesoflannın ilki sayılmıştır. 
lran'da yaygın olan bir kanaat bütün belirtilerle desteklenmekte 
ve bu büyük feylesofun Şii olduğu anlaşılmaktadır. 371 Gerçekten 
de 330/941 yılında Halep'e gitmek üzere Bağdad'ı terk ettiği ve 
orada Hamdani372 Şii hanedanının himayesinden yararlandığı 
görülür. Seyfuddevle-i Hamdani'nin ona karşı son derece saygısı 
vardı. Bu özel Şii koruması bir tesadüf sonucu olarak, sebepsiz 
ortaya çıkmış değildir. Farabi'nin felsefesinde, yuk�mda ikinci 
babda anlatılmış olan ve Şii imamlarının öğretisine dayanan 
nübüvvet ve vahy temelli felsefe ile ortaklıklar bulunduğu zaman, 
bu himayenin anlamı da ortaya çıkar. Halep'teki ikametinden 
sonra Farabi başka geziler de yapmış, Kahire'ye kadar gitmiş ve 
seksen yaşında iken, Şam'da 339/950 yılında ölmüştür. 

3 70 Yohanna (Yuhanna) lbni Haylan olacaktır. Badawi'nin (Bedevi) verdiği bilgiye 
göre Farabi el-Muktedir'in hilafeti (908-932) sırasında bu zattan ders almıştır. 
Süryanca'dan Arapça'ya çeviriler yapan ve 940'da ölen Ebu Bişr Matta lbni Yünis 
de Yuhanna'mn öğrencisidir (Badawi, il, s. 479). 

371 "Medine-i fazıla" hakkında ileri sürdüğü görüşler gerçekten de Oniki lmam 

mezhebinin (lmamiyye-i lsna-Aşeriyye) "Safevi Şiiliği"nden önceki bozulmamış 
biçimine uygun görünmektedir. 

3 72 Hamdant henadanı onuncu yüzyıl başlarından 979 yılına kadar Musul ve Halep 
yöresinde nüfuz kazanan Şii eğilimli bir hanedandır. 

286 



Bu büyük feylesof derin boyutlu bir dini ve manevi-gizemci 
(mystique) bir zeka idi. Büyük bir sadelik içinde yaşıyor, hatta 
sufilerin giysisini taşıyordu. lç alemi ile haşhaşa kalmasını 
seven bir yaradılışı vardı ve dünya görültüsünden kenara 
çekilmekte idi. Buna karşın musiki meclislerine katılmayı 
severdi. Kendisi de musikide söz sahibi idi. "Musiki Üzerine" 
adlı büyük bir eser bırakmıştır ki bir yandan matematik bi­
limlerdeki bilgisini gösterirken, diğer yandan da Ortaçağ 
musiki kuramının en önemli eseri sayılır. Musikişinas, feylesof 
Farabi'nin Eflalun (Platon) ile Aristoteles'i uzlaştırmaya ça­
lışması ve bunların uzlaşabileceği kanısında olması yüzeysel 
bir iyimserlik sonucu da değildir. Farabi, "Theologie" adlı 
eserdeki "Aristoteles" düşünceleri ile Eflatun'un uyuşabileceği 

görüşünde iken, aynı zamanda da ilahi (semavi) din ile fel­
sefenin de uyuştuğu kanaatinde idi. Hace-i Sani'nin (Magister 
secundus) bu konudaki köklü duygusu şu düşünceden ileri 
geliyor görünmektedir: Hikmet, Mezopotamya'da Kaideliler 
çevresinde ortaya çıkmış, buradan Mısır'a aktarılmış, oradan 
Yunan'a geçmiştir. Yunan'da yazılı hale gelmiştir. Şimdi Fa­
rabi'ye şu görev düşmektedir: Bu hikmeti, öz yurduna, ocağına 
geri getirmek. 

2. Çok sayıda olan eserleri, Aristoteles külliyatına ilişkin 
şerhleri kapsamına alır (veya almakta idi): Organon, fizik, 
meteoroloji, metafizik, nicomaque'a ahlak kuramı eserlerini 
şerhetmiş idi. Bu eserler kaybolmuş, elimize geçmemiştir. 
Başlıca eserlerinde, burada birkaçı anılabilir (Bkz. Bibliyog­
rafya): "lki Hakim'in Eflatun ve Aristoteles'in Öğretilerinin 
Uzlaşması" üzerine olan büyük incelemesi, "Aristoteles'in 
Metafizik'inin Muhtelif Kitaplarının Konusu" incelemesi, 
Eflatun'un "Dialogue"larımn konuşmalar) tahlili, "felsefe 
öğrenmeden önce bilinmesi gereken" üzerine incelemesi, 
Aristoteles felsefesine giriş, "De scientiis" (Bilimlerin Sayımı, 
1hsı1'-ul-ulftm) adlı eseri (ki bu eserin Batı Skolastiği'nde bi-

287 



limlerin sınıflandınlışı üzerine büyük etkisi olmuştur), aşağıda 
değinilen "De intellectu et intellecto" incelemesi, "Fusüs-ul­

Hikem" {Les Gemmes de la sagesse, Hikmetler Mücevherleri. 
Bu kitap Doğu'da uzun süre okunup incelenmiştir). Nihayet, 
Farabi'nin "siyaset felsefesi"ni açıkladığı söylenen eserler 
bölümü de burada anılmalıdır: ldeal Site (veya mükemmel 
Site) (Medine-i Fazıla) üyelerinin görüşleri (Ara-i Ehl-il­
Medinetül Fazıla), Medine (Site) Yönetimi Kitabı, Saadete 
Erişme Kitabı, Eflatun'un (Platon) "Kanunlar"ı üzerine bir 
şerh bu bölüme giren eserlerdir. 

Fusüs-ul-Hikem'i yukarıda anmış bulunuyoruz. Bu ince­
lemenin Farabi'ye ait oluşundan şüphelenmemiz için hiçbir 
sebep yoktur. Vaktiyle Kahire'de yayınlanmış bir derlemenin, 
bu eserin bir kısmım, lbni Sina'ya ve başka bir yazara atfet­
mekle düştüğü yanılgının eleştiriye dayanan yönü yoktur. 
Paul Kraus Farabi'nin tutumunun temelde "anti-mystique" 
olduğunu, "Fusüs"un üslubunun ise Farabi'nin diğer eserleri 
ile ve yalnızca "siyasi" bir görünümü olan nübüvvet (pey­
gamberlik) görüşü ile bağdaşmadığı düşüncesinde idi. 

lmdi, tasavvufi terimlerin Farabi'nin eserlerinde hemen 
hemen yaygın olduğu görülebilir. Fusüs'da da Plotinus'a özgü 
cezbenin, vecdin ünlü parçası olup "Theologie" adlı eserde 
yer alan "sık sık özbenliğimde uyandığımda ... " parçasının 
yankısı olan bir metne rastlanır. 373 Farabi'nin içe-doğuş ve 
iç-ışımasına önem veren (işraki, illuminative) öğretisi, inkar 
edilemez belirginlikte bir mistik öğe (unsur) içerir. Ancak 

3 73 Dr. Mübeşşiri Farsça çeviriye eklediği notta Plotinus'a ait bu cümlenin devamını 
şöyle vermektedir: " ... ve bedenin uyuşukluğundan kaçındığımda hayret verici 
bir güzellik müşahede ederim. O zaman sağlam bir gönül ile kesin olarak bilirim 
ki, daha iyi ve üstün bir alemdenim ben, kesinlikle bilirim ki Alem-i Kuds'danım, 
Meleküt bağının kuşuyum. Böylece bana daha görkemli bir yaşayış olanca gücü 
ile tecelli eder, özümde açılır, duyanın ki ulühiyyet ile temasa geçmişimdir". 
Metinde de söylendiği gibi Fusüs'un Farabl'ye ait olduğunda bazı şüpheler vardır. 
Buna rağmen Corbin bu kitabın da Farabi'ye ait olduğu kanaatindedir. 

288 



Farabi'de mistik yönden söz edildiğinde, gizemci (mistik) 
anlayışın mutlaka ve zorunlu olarak "lttihad"ı, tek varlık 
oluşturacak biçimde karışma ve birleşmenin kabulünü ge­
rektirmediğini de düşünmelidir. İnsan idraki ve zekası ile 
akl-ı fa'al arasında "lttihad" değil, "1ttisal", yani karışıp tek­
leşmeksizin erişip bağlantıya geçme kabul edildiğinde, bu 
"ittisal" de mistik bir deney demek olur, "ittihad"ı kabul etmek 
mistisizmin zorunlu şartı değildir. Nitekim lbni Sina ve 
Suhreverdi de çelişik sonuçlar doğmasına yol açtığı için bu 
bakımdan Farabi ile aynı görüştedirler ve "ittihad"ı reddederler. 
Yine, Farabi'nin "mysticisme"i, tasavvufi ve irfani yönü ile 
öğretisinin bütünü arasındaki bağın kavranması güç değildir. 
Kopukluk veya uyumsuzluk yoktur. Fusus'da esasen bütün 
"gnose"da (irfan, gnosis) ortak olan bazı lsmaili kökenli te­
rimlere rastlandığında, bu terimlerin varlığı eserin Farabi'ye 
ait olmadığını göstermekten çok uzak olup sadece Farabi'nin 
ilham (esin) kaynaklarından birini bize göstermiş olur. Esasen 
Şii kaynaklardan yararlanmış oluşudur ki onun peygamberlik 
felsefesi ile Şiilik'in nübüvvet öğretisini uyumlu kılmıştır. 
Ayrıca Farabi'nin "Medine-i fazıla" öğretisini bugünkü an­
lamıyla tümüyle siyasi bir öğreti olarak görmek ve açıklamak 
aşırı bir görüş olur. Bu öğretinin bugün kullandığımız anlamı 
ile bir "politik program"ı yoktur. bu noktada, vaktiyle M. lb­
rahim Madkur'un mükemmel incelemesinde Farabi'nin Felsefi 
öğretisi üzerine ileri sürdüğü görüşe katılmış oluyoruz. 

3. Burada Farabi'nin felsefi öğretisinden ancak üç noktayı 
belirtmekle yetineceğiz. Önce, yaratılmış varlıklarda "essence" 
(mahiyet, zat, ö�) ile "existence" (varoluş, varlık) arasında 
yalnız mantıki değil, metafizik boyutu da olan ayrımı yapan 
savı (these) ona borçlu bulunmaktayız. Varoluş (existence), 
özün (essence) kurucu bir özelliği değildir. Bir sıfatı, bir 
arazıdır (ilinek). Bu savın metafizik tarihinde bir dönüm 
noktası olduğu söylenebilir. lbni Sina, Suhreverdi ve bunlar 

289 



gibi diğerleri, her biri de özler (essences) metafiziği diye ni­
telendirilebilecek birer metafizik öğretisi ileri sürmüş ve 
yaymışlardır. Durumun belirli şekilde değişmesi için XVI. 
yüzyılda Molla Sadra-i Şirazi'ye kadar beklemek gerekir. Molla 
Sadra varoluşa öncelik tanıyacak, ve işrak felsefesine varoluşçu 

bir yorum getirecektir. "Vücud"a ilişkin (I'etre) bu tutumdan, 
zat-ıvacib ile bizzat mevcut olamayan mümkün varlık ara­
sındaki ayrım kaynaklanır. Çünkü mümkün varlığı ve yokluğu 
farksızdır, fakat varoluşu başka birisi, açık deyişle, zat-ı vacib 
ile kaaim olduğundan o da zorunlu varlık haline dönüşür. lbni 
Sina katında büyük bir önem kazanacak olan bu sav, daha önce 
ve daha özlü biçimde Farabi tarafından açıklanmıştır. 

4. Aynı gözlem Farabi'nin ikinci bir öğretisi için de yapı­
labilir. Bu ikinci belirtici (karakteristik) öğreti de akıl öğretisi 
ve akılların meydana gelişi öğretisidir. Bu öğretiye Farabi'nin 
görüşünce hakim olan ilke "exuno nonfit nisi unum" ilkesidir 
(Bir'den ancak bir sudur eder). (Nasır-ı Tusi, açıkça söyle­
meksizin, fakat Suhreverdi'nin saf nurların meydana gelişi 
şemasından ilham alarak, bu ilkeyi tartışmalı sayacaktır). llk 
varlıktan ilk akim suduru ve zuhuru, sonra aşamalı bir sıra 
dizisi içinde meydana gelen, her akılda tekrarlanan ve her 
defasında yeni bir akıl üçlüsünün doğuşuna, yeni bir ruh ve 
alem meydana gelmesine yol açan üçlü murakabe ve istigrak 
(derin düşünceli gözlem, iç gözlem, deruni müşahede, con­
templation), böylece onuncu akla varan bir süreç ki, aynı 
kozmogonik süreç lbni Sina tarafından da tasvir edlecek ve 
geliştirilecektir. llk ilahi özler, Aristoteles katında yıldızların 
temsil ettiği tanrılar, Farabi katında "mücerred akıllar" ol­
maktadırlar (Des Intelligences Separees). Bunlara "melek" adını 
veren ve bu telakkide Kur'an-ın Kerim'in melek anlayışını tam 
olarak bulamadığı için, mesela Gazali'nin kuşkusunu uyandıran 
ilk kimse acaba lbni Sina mı idi? Bir tür "yaratıcı" görevi gören 
bu büyük melek suretleri acaba tevhid inancını yıkmakta 

290 



mıdır? Tevhid inancı sadece dış anlamı ile ele alınır ve bu inancı 
destekleyen dogmatizm gözönünde tutulursa bu sonuca 
varılacağı şüphesizdir. Buna karşılık hatmi boyutta düşünenler 
ve irfan manevviyyat ehli (mystiques) ısrarla şunu belirt­
mişlerdir: Monoteizm (tevhid inancı) yalnızca dış anlamı ile 
alınırsa açık bir şekilde, kaçmak istediği ve kaçınma iddiasında 
olduğu metafizik şirk'e, putperestliğe düşmektedir. Farabi ilk 
büyük lsmaili düşünürlerin çağdaşıdır. Onun "On akıl" kuramı 
lsmaili batıniliği ile karşılaştırıldığında başka bir açıklık ve 
anlam kazanmaktadır. Yukarıda (ll B, 1, 2) Fatımi geleneğinden 
olan lsmaililerde "Onlar Plerôme'u"nun (Onlar topluluğu) 
yapı ve kuruluşunu kısaca incelediğimizde, bu yapı ve ku­
ruluşun sudur ve zuhur (emanation) görüşünü kabul eden 
feylesoflardan ayrıldığını, ilkeyi (principe) müteal varlık (su­
per-etre) olarak koyduğunu ve bu zat-ı müteali vücud ve adem 
(varlık ve yokluk) ötesinde düşündüğünü, sudur ve zuhurun 
bu görüşte birinci akıldan itibaren başladığını belirtmiş idik. 
Ayrıca lsmaili kozmogonisi, Farabi ve lbni Sina'nın şemasında 
yer almayan dramatik bir unsuru da kapsamına alır. 

Bununla birlikte lsmailiyye'nin onuncu melek (semavi 
adem) siması; burada incelediğimiz feylesofların "akl-ı fa'al" 

diye adlandırdıkları onuncu akla tam anlamı ile tekabül et­
mekte, onu karşılamaktadır. Bu da akl-ı fa'alin Farabi'nin 
nübüvvet anlayışındaki konum ve etkisini bize daha iyi anlatır. 
Farabi gerek akıl kuramının bütün içinde ve gerek hakim-nebi 
kuramı çerçevesinde, "Yunan eğilimli" (hellenisant) bir fey­
lesoftan başka, daha fazla olan bir kimsedir. Farabi'nin bir 
benzetme ve karşılaştırması ün kazanmış ve ondan sonra herkes 
tarafından tekrarlanmıştır: "Akl-ı fa'al insan idraki bakımından 
güneşin göze nispeti gibidir. Zulmet içinde, karanlıklarda ol­
duğunda, gözün görme gücü sadece yeti durumundadır, bil­
kuvvedir. Bu akl-ı fa'al, insan üzerinde ve varlıkların aşamalı 
sıralanması içinde insana ve insanın evrenine en yakın varlıktır. 

291 



"Suretlerin, biçimlerin bağışlayıcısı, biçimleyen" olarak ad­
landırılır (Vılhib-us-Suver, Donateur des Formes, Dator For­
marum). Maddelerin üzerine şekillerini yansıtır ve bilkuvve 
olan insan idrakine bu şekillerin bilgisini yansıtır. 

Bu insan idraki; nazari (kuramsal theorique) veya müşa­

hedeci murakabeci (contemplatiO idrak ve kılgın (pratique) 

idrak (intellect) olmak üzere ikiye ayrılır. Kuramsal idrak üç 
evreden geçer: Bilgi edinmeden önce mümkün idrak veya 
bilkuvve (yeti durumunda) idrak durumundadır. Bilgi ka­
zanma sırasında bilfiil, eyleme geçmiş idrak sözkonusu olur. 

Bilgiyi edindikten sonra da kazanılmış idrak sözkonusudur. 

Burada da Farabi Okulu'nun irfan telakkisi çerçevesinde bir 

yenilik ortaya çıktığı görülmektedir. Bu adlandırmaya rağmen 

kazanılmış idrak (l'intellect acquis, akl-ı müstefad, intellectus 
adeptus) Aprodiseli lskender'in (Alexandre d'Aphrodise) "Noüs 
epiktetos"u ile karıştırılmamalıdır. lskender'in kasdettiği 

bilkuvve (yetisel) idrak ile eylemsel (bilfiil) idrak arasındaki 

bir geçiş durumu, bir aracı durumudur. Farabi'ye göre ise 

"akl-ı müstefad" insan idrakinin, insan aklının en üstün 
durumudur. Bu durumda olan akıl, akl-ı fa'alin kendisine 
yansıttığı suretleri sezgi ve iç-aydınlanması, işrak ve ilham 
(intuition et illumination) yolu ile algılayabilir ve benimse­
yebilir, bu yoldan idrakte beş duyunun aracılığı sözkonusu 

değildir. Kısaca söylemek gerekirse, gerek akl-ı fa'al, gerek 

akl-ı müstefad (kazanılmış akıl) Farabi katında saf Aristo­

telescilik'ten daha başka bir şey ifade ederler. Bu da Aristo­
teles'in olmayıp ona isnad edilen "Theologie" adlı eserin et­
kisiyle meydana gelmiştir ve bu eser dolayısı ile Farabi'nin 
öğretisine bütün bu Yeni Eflatuncu unsurlar nüfuz etmiştir. 

5. Yunan felsefesi çizgisindeki feylesoflardan sayılan bu 

feylesofun eserlerinde göze çarpan bir üçüncü nokta da şudur: 
Farabi'nin peygamberlik anlayışı ve öğretisi, tüm öğretisinin 
doruğundadır. "Medine-i fazıla" kuramının Eflatun'un gö-

292 



rüşlerinden ilham alması dolayısı ile Yunan'dan alınmış bir 
havası vardır, ancak bir lslam feylesofuun felsefi ve manevi 
- irfani (mystique) özlemlerine cevap vermeye de elverişlidir. 
Çoğu kez Farabi'nin bu yönünden Farabi'nin "siyaset" kuramı 
ve siyasi yönü olarak söz edilir. Gerçekte Farabi bugün bir 
"eylem adamı" olarak nitelendirilen kimselerden asla değildi. 
Kamu işlerini hiçbir zaman yakından tanımadı. Onun "siyaset" 
görüşü kozmoloji ve ruhbilim öğretisi bütününe dayanır. 
Onlardan ayrılmaz bir nitelik taşır. Bu sebepledir ki onun 
"Medine-i fazıla"sı bütün ruh-i meskunu, insanların yerleştiği 
bütün arzı, "oikoumene"yi çevreler. Eylemsel ve güncel bir 
siyasi programın ifadesi değildir. "Siyasi" olarak nitelendirilen 
felsefesi daha iyi bir tanımlama ile nübüvvet ve vahy temeline 
dayanan bir felsefe olarak nitelendirilebilir. 

Medine-i fazılanm başkanının nebi veya imam oluşu ve 
Medine-i fazıla kuramının bu dünya ötesi hayata yansıyan 
sonuçlarının oluşu Farabi'nin manevi-irfani (mystique) ilham 
kaynağını göstermektedir ve dahası da vardır. Farabi'nin 
nübüvvet telakki ve öğretisi, Şiilik'in nübüvvet ve vahy te­
meline dayanan felsefesi ile bazı ortak çizgiler taşır (Yukarıda 
il). Bu tespit ve sonuçlarını burada geniş ve ayrıntılı biçimde 
sunmak maalesef mümkün değildir. Peygamberlerin varlık­
larının gereğine ilişkin olarak ileri sürdüğü kanıtlar, pey­
gamberin iç varlığını belirtirken söyledikleri, Farabi'nin be­
lirttiği rehber, imam; Şii nübüvvet öğretisinin söylediklerine 
tekabül etmektedir. Şii nübüvvet anlayışı da daha önce görmüş 
olduğumuz gibi Eimme-i Athar'ın (Saint Imams) öğretilerine 
dayanır. Şeriat getiren peygamber (resul) yaşadığı sürece aynı 
zamanda imamdır. Resulden (S.A.) sonra imamet devresi veya 
yeni şeriat getirmeyen nübüvvet için kullanılan terimle velayet 

, devresi) başlar. imdi, Farabi öğretisinde hakim nebi makamında 
olan zat (le sage-prophete) kurallar koymakta ise de, bu 
kurallar kelimenin dar anlamı ile ve ilahiyattaki terimiyle yeni 

293 



bir "şeriat" getirmek demek değildir. Bu iki imamet öğretisinin 

birbiriyle bağlantısı, Eflatuni hakim (sage platonicien), diğer 
bir deyişle Medine-i fazılanm feylesof hakimini bir "imam" 
durumuna getiren düşünceyi de yeni bir bakış açısı getirerek 

aydınlatmaktadır. 

6. Diğer yandan, Şii nübüvvet öğretisinin peygamber ve 

imamın bilgi edinme biçimlerini ayırdeden bir irfan öğretisine 

ulaştığını görmüş bulunuyoruz. Farabi'nin de benzer bir 
görüşüne rastlanır. lmam-nebi, diğer deyişle Medine-i fazılanın 

başkanı, beşeri mutluluğun en yüce mertebesine erişmiş ol­

malıdır ki, bu da akl-ı fa'al ile birleşmekten ibarettir. Vahy ve 

ilham gerçekte bu birleşmeden kaynaklanır. Daha önce de 

belirtildiği gibi burada tek bir varlık olacak biçimde karışma 

ve birleşme veya bir özdeşleşme (ittihad) sözkonusu değildir. 
Sadece bir ulaşma ve erişme, temasa geçip bağlantı kurma 
(rejonction, ittisal) vardır. Şu halde burada şu noktanın be­

lirtilmesi önemlidir: Eflatun'un (Platon) bilgesi, hakimi (sage) 

kamu işleri ile uğraşmak için "ma'kulat"ın, düşünülüp kav­

ranılabilen ideaların (intelligibles) düşünce ve murakabesinden 

kendini alıkoymalı, maddi aleme inmelidir. Bunun aksine 

olarak Farabi'nin bilgesi, manevi varlıklarla temasa geçmelidir. 
Onun başlıca görevi Medine-i fazıla uyruklarını da bu hedefe 

iletmektir. Çünkü mutlak saadet; bu hedefe ulaşmakla olur. 

Farabi'nin Medine-i fazılası, bugünkü insanlardan çok "son 

günlerin velileri"nindir (Saints des derniers jours). Şii mead 

öğretisine göre (eschatologie) yeryüzünde gaaib imamın 
zuhuru ile gerçekleştirilebilecek bir düzene, kıyamet ve 
ba's-ü ba'del-mevt'e (Resurrection) hazırlık düzenine tekabül 
etmektedir. Şu halde Farabi'in "siyaset" öğretisine bugün 

siyaset terimine verdğimiz anlam verilebilecek midir? 

Buna karşılık; Farabi'nin bütün insani ve felsefi erdemleri 

kendisine izafe ettiği "hükümdar"m "Muhammed'in (S.A.) 
peygamberlik cüppesini giymiş bir feylesof' olduğunun 

294 



söylenilmesi doğrudur. Yahut daha doğru olarak şöyle söy­
lenebilir: Farabi'ye katılarak şunu kabul etmek gerekir ki 
akl-ı fa'al ile ittisal akıl ile gerçekleşebilir, bu hal feylesofun 
halidir, çünkü feylesofun akl-ı fa'al ile bu ittisali bütün felsefi 
bilgilerin de kaynağıdır. Aynı şekilde bu itisal muhayyile 
(imagination) ile de gerçekleşir. Burada da vahylerin, il­
hamların ve sadık rüyaların kaynağı vardır. Yukarıda Şiilik'in 
nübüvvet ve vahy temeline dayanan felsefesinin nasıl bütün 
bir muhayyile kuramına yol açtığını görmüştük ve bu kuram 
tahayyül (imgelem, imagination, tasavvur) bilincini ve bu 
bilinç ile algılanıp kavranan alemi geçerli sayıyordu. Farabi'nin 
katında da tahayyül ve tasavvur (imagination) kuramının esaslı 
bir yer tutması belirleyici bir önem taşır. imamların öğretilerini 
yorumlayan Molla Sadra-i Şirazi'nin eserlerine başvurulduğu 
takdirde, artık Farabi'nin peygamberlik kuramının ancak 
Musevi (Yahudi) Skolastiki'nde (Maimonide)374 ciddi olarak 
ele alındığını söylemeye hakkımız kalmaz. Çünkü vahy te­
meline dayanan Şiilik felsefesinde de bu kuramın geniş ölçüde 
benimsendiği ve sonuç çıkarıldığı görülür. 

7. Şiilik'in felsefesinin ortaya koyduğu irfan öğretisi (yu­
karıda il A, 5) Vahy Meleği'nin görülmesi veya işitilmesinin 
rüyada, uyanıklık halinde veya ikisi arası geçiş durumunda 
oluşu ayrımını yapar ve başlıca bu aynına dayanan bir de­
recelenmeye önem verir. Farabi'ye göre hakim (bilge, feylesof, 
sage) faal akıl ile nazari - felsefi düşünce, tefekkür ve murakabe 
vasıtası ile ittisal sağlar. Nebi akl-ı fa'al ile tahayyül ve tasavvur 
aracılığı ile (imagination) temas kurar. Bu da nübüvvetin ve 
nebilere gelen vahyin kaynağıdır. Bu telakki ancak dinindeki 
Büyük Melek Cebrail, Ruh-ul-Kudüs ile akl-ı fa'alin özdeş­
leştirilmiş olması halinde mümkündür. Burada, daha önce 

374 Maimonide (Moses ben Maimon-1135-1204): Onaçağ'ın en büyük Yahudi 
düşünürüdür. Yahudi düşüncesi ile Aristoteles öğretisini uyuşturmaya çalışmış, 
Aquinolu Thomas gibi Hıristiyan düşünürlerini de etkilemiştir. 

295 



µe değinildiği gibi Ruh-ul-Kudüs'ün akıl kalıplarına sokulmas.ı 
1 

ve aklileştirilmesi değil, belki aksi sözkonusudur. (Felsefi) 
Ma'rifet (Bilgi) Meleği ile Vahy Meleği'nin özdeşleştirilmesi 
nübQvvetve vahy temeline dayanan bir felsefenin gereğidir. 
Farabi'nin bütün öğretisi de bu yöndedir. Bu sebepledir ki 
Farabi'nin vahye felsefi bir temel verdiğini söylemek yetersiz 
bir açıklama olacak, konuya tam bir açıklık getirmeyecektir, 
nitekim feylesofa peygamberin üzerinde yer verdiğini söylemek 
de doğru değildir. Bu söyleyiş biçimleri nübüvvet ve vahy 
temeline dayanan bir felsefenin ne olduğunu ve özelliklerini 
bilmemekten kaynaklanmaktadır. Böyle bir felsefe anlayışında 
ise feylesof ve peygamber aynı akıl-ruh-ul-kudüs aracılığı ile 
birleşirler (akıl ve ruh-ul-kudüs özdeşleşir -H.H.). Belki şeriat 
ve fıkh lslam'ı (İslam legalitaire) ile felsefe arasında giderilmez 
bir karşıtlık ilişkisi vardır. Burada temel ilişki hatmi lslam 
(Islam esoterique Yunanca'daki esô'nun geniş anlamı ile), zahiri 
ve lafzi lslam arasındadır. Batıni lslam'ın benimsenip tebliğ 
edilmesi veya reddedilmesi ihtimallerine göre lslam'da fel­
sefenin kaderi ve görevi belirlenmiş olacaktır. 

· J3u noktayı belirledikten sonra, ne kadar mükemmel olursa 
olsun Medine-i fazılanın Farabi'nin bizzat hedefi, baş amacı 
olmadığı görülecektir. Medine-i fazıla, insanları dünyanın 
ötesinde ve üzerinde bir mutluluğa iletmek, hidayet etmek 
için araçtır. Ölümün kapılarından aştıklarında, ruhlar kendi 
benzerlerinin fırkalarına katılırlar. Ruhların bu birleşmesi ile 
önce gidenlerin hazzı ve zevki de kesintisiz ve sonsuz olarak 
artar, çoğalır. Burada da lsmaili ahiret öğretisine çok yakın 
bir müşahede vardır. Orada da nurani suretlerin imametin 
nur topluluğunu meydana getireceği söylenmektedir. 

8. Farabi'nin öğrencilerinden ancak az bir kısmı bilin­
mektedir. Bu arada başlıca Ebu Zekeriya Yahya lbni AdI'nin 
adı anılır (Vefatı: 374/974). Aristoteles'in eserlerinin çeviri­
cilerden Yakubi Hıristiyan feylesof olarak daha önce adını 

296 



anmış bulunuyoruz. Yahya Ibni Adi ile Mesul'ün Musevi 
feylesoflannd,an lbni Ehi Said el-Mavsili arasında felsee üzerine 
ilgi çekici bir yazışma vardır. Yahya lbni Adi'nin bir öğrencisi 
Ebu Süleyman muhammed Sicistani (vefatı: 371/981) (Bu 
Sicistani'yi Ismaili düşünürü Ebu Yakub-i Sicistani ile ka­
nştırmamalıdır.) Bağdad'da ve X. yüzyılın ikinci yansıda aydın 
kişilerden oluşan bir topluluk kurmuş ve bu topluluk parlak 
fikri konuşmalar yapılan oturumlarda bir araya gelmişlerdir. 
Bu konuşmalar hakkında teİnel bilgiyi bu konuda birçok ilgi 
çekici açıklamalarla dolu olan alanında tek bir kitaptan, Ebu 
Hayyan Tevhidi'nin Kitiib-ul-Mukabasat'ıhdan öğrenmekteyiz. 
Bununla birlikte burada gerçek anlamı ile bir feylesoflar çevresi 
sözkonusu değildir. Farabi mantığı üzerine yapılan tartışmalar 
sırf lafa boğulan bir felsefe içinde anlamını kaybetmiş gö­
rünmektedir. Çok ciddiye alınmaması gerekecek olan birçok 
şey söylenmiştir. Örnek olarak, Cabir lbni Hayyan'a atfedilen 
yazıların gerçek yazan hakkında .tbu Süleyman'ın sözünü 
daha önce görmüştük. Gerçekte Farabi asıl manevi halefini 
Farabi'yi üstadı olarak kabul eden Ibni Sina'da bulmuştur. 
Endülüs'de de etkileri olmuştur (Özellikle lbni Bacce üze­
rindeki etkisi için bkz. aşağıda VIII, 3). Suhreverdiüzerinde 
de etkisi vardır. Yine Molla Sadra üzerinde de daha önce 
söylendiği gibi belirgin etkisi görülmektedir. 

3. Ebul-Hasen el-Amiri 

l. Ebul-Hasen Muhammed lbni Yusuf el-Amiri bugüne kadar 
Batı'da pek tanınmadan kalmıştır. Oysa Horasan yöresinden 
olan bu lranlı bu babda incelediğimiz çizgi üzerindeki fey­
lesoflar içinde ve Farabi ile Ibni Sina arasında ilgi çekici bir 
simadır. Nişapur'da doğmuş idi. Üstad olarak da bir başka 
büyük Horasanlıyı, Ebu Yezid Ahmed Ibni Sehl-i Belhi'yi 
bulmuş, ondan ders alarak felsefe ve metafiziği mükemmel 

297 



biçimde tahsis etmiştir. Aristoteles'e ait bazı metinleri şer­
hetmiş, lbni Sina ile felsefe üzerine yazışmalar yapmıştır. (Bu 
yazışma, lbni Sina'nın cevapları ile birlikte "Ondört Soru" 
kitabını meydana getirmiştir. Bağdad'a iki seyahati vardır. (ilki 
360/970'den önce, ikincisi 364/974'tedir.) Bağdadlılar'ın adet 
ve yaşama biçimlerinden memnun kalmamış, uyuşamamış 
görünmektedir. lran'a geri dönerek Rey'de beş yıl geçirdi ve 
orada Vezir'lbn-ul-Amid'in himayesinde öğretim görevini 
sürdürdü. Daha sonra doğduğu yere, Horasan'a giderek 
381/99l'de orada öldü. 

Birçok dostu ve öğrencisi olmuştur. Bunlardan birisi lbni 
Hindu375 ile sıkı ilişkileri olan Ebul-Kasım Katib'dir. Bir diğeri, 
onu Cavidan Harad'da376 anan lbni Masküyeh'dir (Aşağıda 
V, 5). Özellikle Ebu Hayyan Tevhidi (yukarıda V, 2) onu s!k 
anar. lbni Sina da Kitdb-un-Necat adlı kitabında onu anar, ne 
var ki bu anış onun felsefi yetenekleri hakkında bir ölçüde 
bir "çekince" de taşımaktadır (Kayd-i ihtirazi). Bununla birlikte 
elimize geçen eserleri ve başka feylesoflar hakkındaki de­
ğerlendirmeleri ile özgünlükten (originalite) yoksun gö­
rünmez. Saadet (mutluluk) üzerine incelemesi metafizik 
sorunlar üzerine yazdıkları, görme duyusu yolu ile algılama 
üzerine incelemeleri, "ebed" (ebedilik) kavramı üzerine lslam 
öğretisinin üstünlüğü, cebr ve kader sorunu üzerine yazdıkları, 
Farsça yazdığı "Ferruhname" adlı eseri burada anılabilir. ilahi 
bilgiler (Mealim-i ilahiyye) ve metafizik sorunlar üzerine 
"Fasıllar"mda (Fusül) akıl ile kavrayış gücünün, kavrayışın 
ve kavranabilenin (intellect, intellection, intellige) birleşmesi 
konusunu ele alır ki ifade biçimi ve terimleri ile daha sonra 
Nasiruddin-i Tusi'nin öğrencisi olan Afdal-i Kaşani'yi etkilemiş 

375 tbni Hindü (Ebul-FerecAli tbni Huseyn) ünlü bir hekim ve feylesoftur. ı029'cla 
Cürcan'cla ölmüştür (Kamus-ul-A'.lilm). 

376 1leride, 1bni Masküyeh'den söz edilirken bu kitap hakkında bilgi verilmektedir. 

298 



görünmektedir (VII./XIII. yüzyıl). 
2. Tevhidi'nin naklettiği konuşma ve tartışmalardan 

Ebul-Hasen el-Amiri'nin katıldığı bu konuşma ve tartışmalar 
hakkında bilgi alabiliyoruz. Mecusi Mani ile bir konuşması 
burada anılacaktır. (Mecusi Mani ile Mani dininin peygamberi 
olan Mani karıştırılmamalıdır.) Burada Ebul-Hasen el-Amiri 
tam bir Eflatuncu (Platoncu, Platonicien) olarak görülmek­
tedir. (Duyularla algılanan her şey, akıl ile kavranabilenin bir 
gölgesidir. Akıl bu dünyada Allah'ın halifesidir.) Şirazlı Molla 
Sadra (vefatı: 1050/1640) felsefeye ilişkin büyük külliyatında 
(Kitiib-ul-Esfiir-ul-erba'a) onun öğretilerine yollama yapar. 
Hatta aynı yazarın; Suhreverdi'nin "Hikmet-ul-lşrak" adlı 
eserine ilişkin bir dersi (prg. 134, bkz. aşağıda Vll.) ilgi çekici 
bir haşiye ihtiva eder. Burada Ebul-Hasen el-Amiri'nin "El­

Emed aliil-ebed" (Ebedilik Kavramı Üzerine) adlı kitabına atıf 
yapılmaktadır. Burada Ebul-Hasen el-Amiri Empedocles'e şu 
görüşü izafe eder: Sıfatsız yaratıcının cömertlik, kuvvet, kudret 
olduğu söylendiğinde, bu; onda bu esma (noms, adlar) ile 
belirtilen yetenek veya güçlerin dış varlığını, ayrıca ve ger­
çekten ondan varolduklannı göstermez. 

Yeni Empedocles'in savlan ile Endülüs'de lbni Meserre'de 
tekrar karşılayacağız . Yine bu görüşler Suhreverdi'yi de et­
kilemiştir (Kahnn ve mahabbetin, kızgınlık ve sevginin kar­
şılıklı iki kutup meydana getirişi). Burada böylece lran'daki 
etkisini bu diğer delilinin görülmesi özel bir değer taşır. Ni­
hayet, siyaset felsefesi açısından Ebul-Hasen el-Amiri; lbni 
Mukaffa tarafından Pehlevce'den çevrilen lran eserlerinden 
özellikle etkilenmiş görünmektedir. Bu açıdan onun öğretisi 
Farabi'nin siyaset felsefesi öğretisinden daha az ölçüde Ef­
latuncu Yunan felsefesinden etkilenmiştir. 

3. Burada yine ancak ruh üzerine bir risalesi ile tanınan Bekr 
lbn-ul-Kasım -ul-Mavsili (yani Musullu) adlı bir feylesof tan 
da bahsetmek gerekmektedir. Bu feylesofBağdad'da Hıristi-

299 



yanların Aristoteles'in eserlerini şerhettikleri, yine orada 
Farabi'nin uzun süreli sonuçlar doğuracak olan bir öğreti 
geliştirdiği, Razi'nin ise (yukarıda Rhazes) öğretisi ile oldukça 
gürültüye sebep olduğu bir sırada Bekr lbn-ul-Kasım -ul­
Mavsili'nin bütün bu akımların dışında kalmaya uğraştığı 
görülmektedir. Bu dönem yazarları arasında sadece Sabit 
feylesofu Sabit lbni Kurra'yı anar ve bu tekli seçimi de Harranlı 
Sabit feylesofunun etkinliğini gösterir (Yukarıda IV, 1). 

4. lbni Sina ve lbni S ina Okulu 

1. Ebu Ali Huseyn lbni Abdillah lbni Sina, Buhara yakın­
larında Afşana'da doğmuştur. Doğumu 370/980 yılının sa­
fer/ağustos ayındadır. Eserlerinin bazıları Xll. yüzyılda La­
tince'ye çevrildiğinde adının lspanyolca'daki telaffuzu olan 
Aben veya Aven Sina, Latince'de Avicenne biçimini almasına 
yol açmış ve Batı'da bu ad ile tanınmıştır. Babası Samani yö­
netiminin önemli bir görevlisi idi. Kendi yazdığı; sadık ve yakın 
öğrencisi (Juzjani) Cuzcani tarafından tamamlanmış bulunan 
hayat hikayesi sayesinde hayatının en önemli ayrıntılarını 
öğrenebiliyoruz. 

Küçüklüğünden itibaren olağanüstü bir gelişme göstermiştir. 
Küçük yaştan itibaren bütün ilimleri kapsayan, dilbilim ve 
geometriyi, fizik ve tıbbı, fıkh ve kelamı içine alan bir eğıtim 
görmüştür. Ünü öylesine yayılmıştır ki onyedi yaşında iken 
Samani Prensi Nuh lbni Mansur'un tedavisi için çağırılmış ve 
iyileştirmeyi başarmıştır. Gelgelelim Aristoteles'in "Metafizik" 
adlı eserini bir türlü anlayamıyordu. Farabi'nin tesadüfen eline 
geçen incelemesi sayesinde "gözünden perdeler kalktı" ve 
kendine karanlık gelen bu eseri anladı. Ons�kiz yaşında iken 
hemen devrinin bütün ilimlerini elde etti, ancak bunlarda 
derinleşmesi gerekiyordu. Babasının ölümünden sonra Ho­
rasan'da seyahate çıktı. Ne var ki Transoxiane (Maveraünnehr) 

�on 



yöresinden olan bu lranlı, hiçbir zaman lran çevresi dışına 
çıkmayacaktır. Önce Cürcan'da, Hazar denizi'nin güneydo­
ğusunda konaklayacaktır. Burada hükümran olan Muhammed 
Şirazi'nin dostluğu ona genel bir itibar sağladı. Batı'da yüzyıllar 
boyunca, Doğu'da bugüne kadar tıbbi incelemelerin temelini 
meydana getiren "Kanun" (Canan) adlı büyük eserini yazmaya 
koyuldu. 

Sonra bir süre Rey'de, bu elinizdeki eserde çok anılan bu 
bugünkü Tehran'm birkaç kilometre güneyinde bulunan bu 
kentte, Melike Seyyide ve genç oğlu Mecdüddevle'nin hiz­
metine bulundu. Oradan Kazvin'e geçti. Sonra Iran'ın batı­
sındaki Hemedan'da kaldı. Bir defasında Hemedan Hükümdarı 
(Prince) Şemsuddevle ona vezirlik görevi verdi. (Şemsuddevle 
adı Latince çevirilerde -Sol regni- krallığın güneşi olarak geçer.) 
Ne var ki feylesof askeri erkan ile geçinmekte büyük güçlüklere 
uğradı ve görevini bıraktı. Bir kez daha tedavi ettiği ve iyi­
leştirdiği hükümdarın ricası üzerine bu görevi üstlenmeyi 
kabul etti. Öğrencisi Cuzcani bu sırada ondan Aristoteles'in 
eserlerini şerhetmesini istemek için zamanı uygun buldu. 
Böylece Hemedan'da ezici bir çalışma sürecine girildi. Gün­
boyunca siyasi çalışmalar sürüyor, gece ise ciddi işlere ayrı­
lıyordu. Cuzcani "Şifa" adını taşıyan büyük felsefe külliyatını, 
bir başka öğrenci de Kanun'u okuyor, müzakere ediyordu. 
Geç saatlere kadar bu çalışma sürüyor, sonra biraz ara veriliyor, 
serbest konuşmalara geçiliyor, biraz şarap içiliyor, musiki icra 
ediliyordu. 

Hükümdarın ölümü üzerine lbni Sina Isfahan hükümdarı 
ile mahrem olarak yazıştı. Alauddevle adını taşıyan bu zat ile 
yazışma tedbirsizliği hapse girmesine mal oldu. Bu sırada 
mistik (gizemci) hikayelerinden ilki olan Hayy lbni Yakzan'ı 

yazdı. Kaçmayı başararak Isfahan'a gitti. Orada hükümdarın 
yakın çevresine girdi ve yeniden, "çalışma takımı" (equipe) 
ile birlikte Hemedan'daki ezici çalışmayı sürdürmeye başladı. 

301 



421/1030 yılında, lbni Sina'nın ölümünden yedi yıl önce 
Gazneli Mahmud'un oğlu Mes'ud, Isfahan'ı ele geçirdi ve bu 
arada lbni Sina'mn eşyası da yağma edildi. Böylece yirmi cildde 
yirmisekizbin sorunun cevabım ve feylesofların eserlerinde 
karşılaşılan güçlüklere ilişkin lbni Sina'nın görüşlerini kap­
sayan muazzam ansikopedisi, "Kitab-ul-Insaf" kayboldu. Bu 
ansiklopedi; bu soruların cevaplan ile birlikte lbni Sina'nın 
"hikmet-i maşrıkiyye" (philosophie orientale) adı verilen 
kendine özgü felsefesini de yansıtıyor, karşılaşılan güçlüklere 
bu felsefe açısından cevap veriliyordu. 

Bu ansiklopediden, yağmadan kurtulma veya lbni Sina 
tarafından tekrar yazılma suretiyle ancak bazı parçalar ka­
labilmiştir. Bunlardan, Aristoteles'e isnad edilen "Theologie" 
kitabının şerhinin bir bölümü; "Metafizik'in Lambdası" adlı 
eserin şerhi, "De Anima"ya yazılan haşiyeler ve belki de yine 
bu arada "Doğuluların Mantık'ı" adı altında tanınan "Defterler" 
anılabilir. lbni Sina Isfahan hükümdarının Hemedan'a yaptığı 
bir seferde onunla birlikte gitmiş, rahatsızlanmış, kendisini 
tedavi için çok uğraşmış, 57 yaşında ve gücü-kuvveti yerinde 
iken, 428/1037 yılıda Hemedan yakınlarında vefat etmiştir. 
Ölümü tam örnekçe ve dindar bir Müslüman'a yaraşır bi­
çimdedir. Doğumunun birinci yıldönümünün kutlanışı 
merasiminde (1954 Nisam'nda Tehran'da gerçekleşen bu 
kutlamada hafif bir gecikme olmuştur. Hicri tarih ile 1370 
yılının karşılığı miladi 1950.) Hemedan'daki mezarı üzerinde 

. yükselen güzel anıt-mezar lran Ulusal Anıtlar Derneği'nin 
gayreti ile açılmıştır. 

2. lbni Sina'nın hayatının ne denli olaylarla dolu ve kamu 
görevleri ile yüklü olduğu düşünüldüğünde, çalışmasının 
genişliği ve ortaya koyduğu esere hayran kalınır. M. Yahya 
Mehdevi'nin lbni Sina'nın eserlerine ilişkin olarak ortaya 
koyduğu bibliyografya 242 başlık ihtiva eder. Ortaçağ Batısı'm 
ve günümüze değin ve Doğu'yu derinden etkileyen lbni Sina'nın 

:ın, 



eseri , felsefenin ve zamanının ilimlerinin tümünün alanını 

kapsamaktadır. lbni Sina en mükemmel biçimde Ortaçağ'ın 
"evrensel insan" tipini gerçekleştirmiştir. Dua (namaz) üzerine 
bir incelemesi ve Kur'an-ı Kerim'in birçok surelerine ilişkin 

bir tefsiri vardır (Yukarıda 1, l). lbni Sina'nın faaliyet ve eserleri 

Farabi'nin eserlerinden hareket noktasını bulmakla birlikte 

enginliği ile Farabi'nin eserlerini geçmiştir. lbni Sina'nın 

Farabi'ye nispeti bu bakımdan biraz (Molla Sadra-i Şirazi'nin, 
üstadı Hace-i Salis) (magister tertius, üçüncü üstad) Mir 
Damad'a nispeti gibidir (XVI. ve XVII. yüzyılda). 

Ibni Sina'nın eserlerinin lsmaili batıniliğinin büyük eserleri 

de çağdaş oldukları da gözden kaçırılmamalıdır. Bazı büyük 

İranlı şahsiyetlerin adları da bu eserlere bağlıdır ve onunla 

birlikte anılırlar. (Ebu Yaküb-i Sicistani: 360/972 yıllarında , 
Hamid-i Kirmani: 408/1017 Müeyyed-i Şirazi: 4 70/1077'de 
vs.) Bu adların da felsefe tarihlerinde kendilerine ait olması 

gereken yerleri alacakları umulur. lbni Sina'nın babası ve erkek 

kardeşi lsmaili oldukları gibi kendisinin de lsmaili "davet"ine 

katılması için uğraştıklarını bizzat yazdığı hayat hikayesinde 
belirtir. Gerçi lbni Sina'nın kainat telakkisi ile lsmaili kainat 

öğretisi (cosmologie) arasında bir yapı benzerliği olduğu 
kesindir, buna rağmen feylesof lsmaili Şiiliği'ni reddetmiş olsa 

da Şii (Oniki lmam mezhebinden -H.H. olan Hemedan ve 

Isfahan hükümdarları katında gördüğü iyi kabulün derecesi 

hiç değilse onun da Oniki lmam Şiiliği'ne mensup olduğu 

sonucuna varmamıza imkan vermektedir. 
Bu yaklaştırma onun manevi çehresinin belirdiği ufku da 

genişletmektedir. Esasen bizim Latin Skolastiklerimizin ancak 

bir kısmı ile tanıyabildikleri eser ve öğretisinin tümü, ruhunun 

ve öğretisinin karmaşıklığına nüfuz etmemizi sağlayabil­

mektedir. Bu karmaşıklık özellikle mantık, fizik (tabiat) ve 

metafizik (manevra-i tabiat) konularını kapsayan muazzam 
eseri "Şifa" dolayısı ile belirgin olur, ne var ki feylesofun manevi 

303 



çehresinin tasviri yukanda da işaret ettiğimiz gibi, "hik­
met-i maşnkiyye" olarak ifade ettiği görüşte son şeklini bulmalı 
idi (Philosophie orientale). 

3. Burada ancak kısa bir açıklama vermek zorunda oldu­

ğumuzdan lbni Sina'nın bilgiye (ma'rifet, connaissance) ilişkin 

kuramını burada bakış açımızın merkez noktası kılacağız. · 
Çünkü genel bir aşamalı akıllar (intellegences hierarchiques) 

görünümüne bürünen bu kuram, bu görünüm altında bir 
melek öğretisi tarzındadır (angelologie). Bunun sebebi de 
şudur: Melek öğretisi olarak; evren ve insan öğreti ve telak­

kilerine de temel olabilmektedir. Yukanda (V, 2) mahiyet (öz, 

essence) metafiziğinin Farabi'nin öğretisi ile başladığını 

söylemiş idik. Yine söylediğimiz gibi varlığın "zorunlu ve zatı 
ile kaaim varlık" ve "başka bir varlık ile kaim varlık" olmak 
üzere ayrılışı da Farabi ile başlamış idi. Buna karşılık lbni 
Sina'nın evreninde mümkün olanın varlığına yer verilmemiştir. 

Mümkün olan kuvve (yeti) halinde kaldıkça varolamamış, 

olamıyor demektir. Varlık haline geçince de illeti (sebep, neden, 

cause) dolayısı ile mümkün değil, artık zorunlu olmuştur. 
Onun illeti de kendi illeti dolayısı ile zorunlu olmuştur ve 
bu böylece sürer. 

Buradan şu sonuç çıkmaktadır: "Sünni" (Ortodoks) "Ya­

radılış düşüncesi de bizzat köklü bir değişime maruz kalma 

zorunluluğundadır. Ezelde ve ihtiyari olarak birdenbire 

meydana gelen bir olgu burada sözkonusu olamaz, ancak 
burada ilahi bir zarure( sözkonusudur. Hilkat, yaradılış eylemi, 
bizzat ilahi düşüncenin kendine, özüne yönelik düşünme­
sinden ibarettir ve ilhahi zatın ezelden kendisi hakkında haiz 

olduğu bu bilgi de ilk sudur, ilk noüs veya ilk akıldan başka 

bir şey değildir. Yaratıcı kudretin bu ilk yegane etkisi ilahi 
düşünce ile özdeştir ve tek'in çok'a dönüşmesini; "Bir'den 
ancak bir meydana gelir" ilkesine uygun bir şekilde sağla­
maktadır. 

304 



Bu ilk akıldan itibaren varlıktaki çokluk süreci sürüp gi­
decektir. Farabi'nin sisteminde olduğu gibi lbni Sina'da da 
bir dizi müşahede ve murakabe (contemplation) eylemi ile 
bu çokluk meydana gelmektedir. Bu yönden de bu __evren 
telakkisi (cosmologie) bir fenomenoloji, bir tür melek bilinci 
fenomenolojisi haline gelmektedir (görüngübilim). llk akıl 
kendi ilkesini (principe, mebde), kendi varlığını zorunlu kılan 
ilkeyi murakabe ve müşahede etmekte, farazi olarak mebde'inin 
(ilkesinin) dışında gibi mülahaza edilen bizzat varlığının vacib 
ve zorunlu olmayıp tam anlamı ile imkan dahilinde oluşu 
üzerinde düşünmektedir. Ilk murakabesinden ikinci akıl 
meydana gelmektedir. lkinci murakabesinden ilk göğün 
(Felekler Feleği, Felek-ül-Eflak) harekete geçiricisi olan ruh 
meydana gelmektedir. Üçüncüsünden de bu ilk göğün öğe­
lerüstü (supraelementaire) esiri (le corps etherique) cismi 
meydana gelir ve böylece ilk akim aşağı boyutundan (gölge, 
adem, yokluk boyutundan) meydana gelmiş olur. Bu üçlü 
müşahede ve murakabe daha sonraki varlıkların ortaya çık­
masına yol açmakta ve çifte aşamalar sırası tamamlanıncaya 
değin akıldan akıl sürmektedir: Bu aşama sıralan Kerrubiyyun 
diye adlandırılan on aklın (Angeli intellectuales) ve semavi 
ruhların (Angeli caelestes) aşama sıralarıdır. Bu varlıkların 
duyularla algılama biçiminde yetenekleri yoktur, ancak, saf 
ve sırf tahayyüle (imaginatiön, imgelem) sahiptirler. Bu ta­
hayyül gücü duyulara bağımlı değildir. Aşama sırasında bir 
aşağıda olan varlığın kendisinin ortaya çıkmasına yol açan 
akla duyduğu güçlü iştiyak, göklerden (felek) herbirine 
kendilerine özgü hareketi iletir, felekleri harekete geçirir. Şu 
halde kainattaki köklü ve her hareketin kaynağı olan değişimler 
yatışmayan ve kanmayan bir aşk iştiyakının sonucudur. Bu 
semavi ruhlar kuramını ve buna 1:>ağlı olarak cismani duyu­
lardan bağımsız bir tahayyül gücünü lbni Rüşd şiddetle 
reddetmiştir (Aşağıda Vlll, 6). Buna karşılık lran'da lbni Sina 

305 



-okulu mensupları arasında sürdürülmüştür. Yukarıda (II, 5) 
nübüvvet ve vahy temeline dayanan bir irfan öğretisinin nasıl 
ve niçin saf ve sırf manevi (ruhani) olan bir tahayyül (muhayyile) 
fikrinin kabulünü gerekli gördüğüne işaret edilmiş idi. 

4. Onuncu akıl artık başka bir başlıbaşma akıl ve başka bir 

başlıbaşına ruh (nefs) meydana getirme gücüne sahip değildir. 

Onuncu akıldan itibaren sudur ve zuhur (emanation), bir 
deyişle, insan ruhlarının çokluğunda dağılır, gölge boyu­
tundanda ayaltı madde (arz) meydana gelir. "Akl-ı fa'al" 
(lntellegence agente, lntelligence active) olarak adlandırılan 
bu akıldan ruhlarımız sudur eder. Ona dönüş ve yöneliş 

(teveccüh) yeteneğini kazanan ruhların bilgisine, onun nu­
runun ışıması (balkı, balkıma, işrak, illumination) ile bilgi 
ideaları (idees) veya suretleri (formes) yansır. İnsan aklının, 
düşünüp kavranabileni duyularla algılanabilenden soyutlayıp 
ayırma konusuda ne görevi, ne de gücü vardır. Her bilgi ve 
her anımsama (reminiscence) melekten gelen bir tecelli ve 

bir ışımadır, bir ilhamdır (illumination). İnsan aklında bile 

yeti halinde (bilkuvve) bir melek tabiatı vardır. insan aklının 
iki cephesi bir yapısı vardır. Bir cephesi pratik (ameli, kılgılı) 
akıldır. Diğer cephesi ise murakabeye yönelik, nazari akıldır 
(intellect contemplatiO. Bu iki cephe, "arzi melekler" (anges 
terrestres) olarak ifade edilirler. Ruhların yazgısındaki sırda 

da aynı durum vardır. Murakabeye yönelik (contemplatiO 

aklın dört durumundan, akl-ı kudsi (kutsal akıl intellect saint) 
diye ifade edileni; "akl-ı fa'al" demek olan melek ile mahrem 
olma haline tekabül eder, bu mahremiyet mertebesine yü­
celebilen insan aklı, "akl-ı kudsi" adını alır. Akl-ı kudsinin 
en yüce mertebesinde, doruğunda; "nübüvvet"in mümtaz 

makamı demek olan peygamberlik ruh hali vardır. Bütün 

bunlar burada bir sorunu anlamamıza yardımcı olmaktadır: 
Noiı.s poietikos (intelligentia agens, akl-ı fa'al) sorunu baş­
langıcından beri Aristoteles'in eserlerini yorumlayanların 

306 



birbirinden farklı görüşler ileri sürmelerine yol açmış idi. lbni 
Sina burada Farabi'yi izlemekte (burada aynı zamanda lsmaili 
kozmogonisinin onuncu aklı da haurlanmalıdır) ve (Themistius 
ve Aquinolu Saint Thomas'tan farklı olarak)3n akl-ı fa'alin ayrı 
ve insan aklının dışında bir varlık olduğu görüşüne katıl­

maktadır. Akl-ı fa'ali (Aphrodiseli lskender'in veya Augustinus 
Okulu mensuplarının yaptıkları gibi) Tanrı kavramı ile de 
özleştirmez.378 Farabi ve lbni Sina bu akıldan bir Plerôme varlığı 
meydana getirmişlerdir. Bu varlığa insan aklı böylece yine 
akl-ı fa'al vasıtası ile ve doğrudan doğruya bağlıdır. lşte Farabi 
ve lbni Sina'nın irfanı (gnostique) düşünce açısından özgün­

lükleri buradadır. Diğer yandan meşşai (peripatetik) feylesofların 
ruhu bir suret (entelechie) ,379 uzvi (organik) bir cismin sureti 
olarak görmeleri onları kandırmıyor, bu görüşü benimseye­
miyorlardı. Bu "suret verme ve kuvveden fiile çıkarma" (in­
formation) ruhun görevlerinden yalnızca birisidir ve başlıcası 
da değildir. Şu halde lbni Sina ve Farabi'nin insan telakki ve 

öğretileri (anthropologie) Yeni Eflatuncu yöndedir. 

5. Bu temel veriler gözönünde tutulduğunda, Hikmet-i 
maşrıkiyye"nin, lbni Sina'nın özgün felsefesinin, önceden 
kurulmuş olan düşünce düzeninin (systeme) bütünü ile nasıl 
kaynaştığı ve uyuştuğu anlaşılır. Ne yazık ki lbni Sina'nın 
"Hikmet-i maşrıkiyye"sinden ancak yukarıda değinildiği gibi 
bazı taslak, çizgi ve izler kalabilmiştir (Burada bazı tartış-

377 Themistius, dördüncü yüzyılda yaşamış Yunan feylesofu olacaktır. Aquinolu 
Thomas 1225 veya 1226'da Napoli yakınlannda doğup 1274'te Roma'da ölen 
Hıristiyan düşünürüdür. 

378 Afrodiscli lskender için yukanda 361 no.lu nota bakınız. Augustinus, Katolik 
Kilisesi'nin en önemli düşünürlerindendir (354-430). 

379 "Entelechie" eski Yunanca'da "amacını özünde taşıyan" demektir. Aristoteles 

kendisini maddede gerçekleştiren formu (biçim, suret), mümkün olanı gerçeklik 
kılan ve varlığını kemale ileten etkin ilkeyi böyle adlandınr. Bedenin, cesedin 
"entelechie"si, ruhudur (Bkz. Shmidı/Schischkoff, Philosoplıisches Wörterbuclı, 
21. Auflage, Stuttgart, 1982). Dr. Mübeşşiri Farsça çeviride "kemal-i evvel" 
karşılığını kullanır. 

307 



maların ayrıntılarına girmeyec�iz. Bu kitabın sonundaki 
bibliyografyada yer alan S. Pines'in makalesi, lbni Sina'nın 
kullandığı "maşrıki" terimlerinin lbni Sina tarafından her yerde 
aynı anlamda kullanıldığını kesin olarak göstermektedir). Bu 
felsefi görüş hakkında en açık fikir bir açıdan, Aristoteles'e isnad 
edilen "Theologie" adlı eserin sayfa kenarlarına lbni Sina'nın 
yazdığı haşiyelerden edinilebilir. lbni Sina'nın burada kendi 
"maşrıki felsefesi"ne yaptığı altı yollamadan beşi ölümden 
sonraki hayata (existence post mortem) ilişkindir. Temeli gö­
zönüne alındığında "hikmet-i maşrıkiyye"yi belirtmeye en önde 
elverişli görünen de ölümden sonra hayat kuramıdır. 

Diğer yandan, mistilı (gizemci) hıssalar üçlüsü de vardır. 
Bu kıssalara (hikayelere) lbni Sina şahsi tecrübesinin sırrını 
koymuştur. Burada bir feylesof için oldukça az rastlanan bir 
durum sözkonusudur. Feylesofun, kendisinin tam bilincine 
sahip olması ve daha sonra Suhreverdt'nin de yaptığı gibi 
kendine özgü simgeler kullanmayı başarması. Bu üç kıssa 
(hikaye) mistik bir Doğu'ya (maşrık) seferi konu alırlar. Bu 
"maşrık" bizim haritalarımızda, yoktur, fakat bu düşüncenin 
irfan (gnose) çerçevesinde yeri vardır. "Hayy lbni Yakzan 
kıssası" (Vivens Filius Vigilantis, Veilleur -karşılaştırınız: 
Henoch kitaplarının Egregoroileri)380 ilham verip aydınlatıcı 
(illuminateur) melek ile birlikte sefere çağrının ifadesidir. 
Kuş (tayr) kıssasında bu yolculuk gerçekleşir. Bu kitap bir 
çığır açacak ve en üstün örneğini Feridüddin-i Attar'ın (XII. 
ve XIII. yüzyıllar) hayranlık verici Farsça mistik destanında 
bulacaktır.381 Nihayet "Selaman ve Ebsal"; "lşarii.t" adlı kitabın 

380 Latince ibare, "Uyanık oğlu Diri"nin (Hayy tbni Yakzan) karşılığıdır. Henoch 

tdris'in (A.S.) karşılığıdır. "Egregoroi"ler tdris'e (Henoch) atfedilen metinlerden 
olacaktır. 

381 Türkçe'ye merhum Gölpınarlı tarafından çevrilen ve Milli Eğitim Bakanlığı 
Sark-tslam Klasikleri arasında yayımlanan Mantık-ut-tayr (3. bası, 2 cilt, İstanbul, 
1968) olabilir. 

308 



son bölümünde nakledilen kıssanın iki kahramanıdırlar. 
Burada da asla "allegorie"ler değil, simgeler hikayeler söz­
konusudur. "Allegorie" ile simgenin (symbole) asla karıştı­
rılmamasına dikkat edilmelidir (Bkz. yukarıda 1, 1). Burada 
nazari (kuramsal, theorique) ve her zaman için başka bir 
şekilde de açıklanıp anlatılabilecek olan' gerçeklerin öykü­
leştirilmesi, kıssadan hisse çıkarılması amacı ile öykü biçimine 
sokulması sözkonusu değildir. Bunlar kişisel iş dramı, bir hayat 
boyunca insanın öğrenme ve olgunlaşma macerasını belirten 
ve simgeleyen figürler, simgelerdir. Simge; şifre ve sükut 
demektir. Söyler ve söylemez. Bir defada ve genel olarak 
açıklanamaz. Bu simgenin; her bilinci açılıp gelişmeye, simgeyi 
kendi değişim ve dönüşümünün şifresi haline getirmeye 
çağırışı ölçüsünde şifre de açılır. 

6. "Akl-ı fa'al" demek olan melek siması ve bu meleğin görevi 
lbni Sina Okulu'nun daha sonraki gelişim çizgisi�i anlamamıza 
yardımcı olur. Bu "akıl" dolayısı iledir ki "Latin lbni Sinacılığı" 
(avicennisme Latin) olarak adlandırılan akım başarısızlığa 
uğratılmıştır. Ortodoks yönde gelenekçi çizgide olan tek­
tanrıcılık anlayışı (Monetheisme Orthodoxe) bu felsefe 
okulundaki tehlikeyi sezdi ve karşı çıktı: Feylesof bu melek 
(akıl) tarafından harekete geçirilip güdüldüğünde, metafizik 
bakımından daha aşağı değerde bir amaç ile yetinmeyecek, 
önceden kestirilemeyen ötelere, maveraya kapılacak, hiç 
değilse yerleşmiş ve kökleşmiş dogmaların (nass) ötesine 
geçecekti. Çünkü Plerôme'un (maddi dünyanın yaratılışından 
önceki topluluk-mele-i a'la) bir manevi-ruhani varlığı ile 
doğrudan doğruya ve kişisel ilişki olgusu özellikle feylesofun 
bu dünyada bir ruhani başkanlık gücü (resmi dini otorite, le 
Magistere d'ici-bas) başeğmesini gerektirmiyor, . feylesofu 
bundan kurtarıyordu. Böylece Ibni Sina Okulu anlamını ve 
yapısını değiştiren köklü bir sapmaya uğradı. -lbni Sina öğ­
retisinin "lbni Sinacımsı Augustinus" Okulu (Augustinisme 

309 



avicennisant) içindeki bu değişimi E. Gilson tarafından çok 
iyi bir şekilde adlandırılmış ve incelenmiştir-. Bundan sonra 
lbni Sina Okulu Batı'daki şekli ile Büyük Albert'in (Albert 
le Grand)382 şakirdi Strasbourglu Ulrich'in383 ve Ren yöre­

sindeki mistik öncülerin3B4 yönetiminde gelişen bir süreç 

gösterecekti. 
Fakat, Hıristiyanlık aleminde lbni Rüşd öğretisinin baskın 

çıkması lbni Sina Okulu'nun etkilerini örterken, Doğu'da 
gelişim tamamen farklı olmuştur. lbni Rüşd Okulu etkili 
olmamış, Gazali'nin felsefeye yönelttiği eleştiri de bizim felsefe 

tarihçilerimizin çoğu kez bu eleştiriye verdikleri Doğu'da 

felsefenin gelişimi için yazgı belirleyici anlamda alınmamış, 
bu derece önemsenmemiştir.385 lbni Sina'nın Doğu'da onu 
doğrudan doğruya izleyen mükemmel şakirdleri vardır. 
Hepsinden önce "Hayy lbni Yakzan" kıssasını Farsça'ya aktaran 
ve şerheden sadık öğrencisi Cuzcani, sonra bu kıssayı 
Arapça'da şerheden Isfahanlı Huseyn lbni Zeyle (vefatı: 

440/1048), tam bir lranlı adı taşıyan bir Zerdüşti; Behmenyar 
lbni Merzban (Bu yazarın önemli eseri henüz yayımlanma-

382 Albertus Magnus (Doctor Universalis) 1207'de doğmuş, 1280'de Köln'de öl­
müştür. ltalya'da tahsil etmiştir. Din adamı olarak kilise görevlisi sıfatı ile yaptığı 
seyahatlerin verdiği aralar dışında Köln'deki Dominiken Üniversitesi'nde öğretim 
faaliyetini sürdürmüştür (1248'den itibaren). Bu sırada Aquinolu Thomas da 
aynı üniversitede öğretiyordu. Onaçağ'ın Aristoteles Okulu'na bağlı ünlü 
Hıristiyan düşünürüdür. Aristoteles'in felsefesini öğretirken lbni Sina'nın 
eserlerinden yararlanmıştır. Aristoteles'in eserlerine şerh ve notlar yazmıştır 
(Schmidı/Schischkoff, Philosophisches Wörterbuch, Stuttgan, 1982). 

383 Strassburglu Ulrich Engelbert (Ulricus Engelbeni) 1248-1254 yıllan arasında 
doğmuş, 1277'de Paris'de ölmüştür. Önceki notta adı geçen Büyük Alben'in 
öğrencisidir. Büyük Albert ile sıkı dostluğunu sürdürmüş, onun hayatını 
yazmıştır. Yeni Eflatuncu düşünceden' etkilenmiştir (Schmidı/Schischkoff, 
Philosophisches Wörterbuch). 

384 Almanya'da Hıristiyanlık'tan sonra felsefi düşüncenin gelişmesi Meister Eckehan 
gibi ınistik düşünürler ile başlamıştır. Kasdedilen bunlar olacaktır. 

385 lbni Rüşd öğretisi ve Gazali'nin felsefeye karşı görüşleri hakkında Corbin ilerde 
ayrıntılı bilgi vermektedir. 

310 



mıştır.) anılabilir. Fakat paradoksa düşmüş olmaksızın şu da 
söylenebilir ki: lbni Sina'nın halefi Suhreverdi olmuştur. Bu 
da Suhreverdi'nin kitaplarına lbni Sina metafiziğinden aldığı 
parçalar koymuş olmasından değil, lbni Sina'nın başladığı 
"hikmet-i maşrıkiyye" tasarımını üstlenmesi ve sürdürme­

sindendir. Suhreverdi'nin görüşünce Ibni Sina esasen bu 
"maşrık felsefesi"ni iyi bir sonuca ulaştıramayacaktı, çünkü 
"maşrık kaynakları"ndan habersizdi. Suhreverdi bu tasarımı 
eski lran'ın nur (ışık) hikmet-i ilahiyyesini (theosophie) veya 
felsefesini canlandırarak gerçekleştirecektir (Aşağıda VII). 

Bu Suhreverdici-lbni Sina Okulu XVI. yüzyıldan itibaren 
Isfahan Okulu dolayısı ile muhteşem bir hamle ve gelişime 
girmiş, bu akımın etkileri Şii Iran çevresinde günümüze değin 
canlı kalmıştır. Yine bu babın başında, maalesef bugüne değin 
Batı felsefe tarihlerince meçhul kalmış olan bu büyük isim­
lerden bazılarını hatırlatmıştık. Şunu da ekleyelim: Seyyid 
Ahmed-i Alevi, Mir Damad'ın (vefatı: 1040-1631) öğrencisi 

ve damadı olan bu zat, "Şifa" için bir tefsir yazmış, başlıbaşma 
"Şifa" kitabı kadar geniş hacimli olan bu tefsir kısmı ile kitap 
bir telif eser niteliğine bürünmüştür. Bu tefsir kitabını "Şifa"nın 

Anahtarı" (Miftah) olarak adlandırılır. Bu kitapta açık bir 
şekilde lbni Sina'nın kitabının başında andığı "hikmet-i 
maşrıkiyye"ye başvurulmakta, yollama yapılmaktadır. 

Felsefi düşünce Islam dünyasının diğer her yerinde uyku 
döneminde iken, Iran lbni Sina Okulu'nun bu üstadları Şii 
Islam'ı en üstün düzeydeki felsefi bilincine ulaştırmışlardır. 
Durum Latin lbni Sina Okulu'ndan farklı ve ona karşıttır: 
Ruh-ul-I<udüs olan Vahy Meleği ile Bilgi (Ma'rifet) Meleği 
olan "akl-ı fa'al"in özdeşleştirilmesi öylesine bir ruh-akıl (espit) 

felsefesi doğmasına yol açmıştır ki, Batı'da bu adı taşıyan 
görüşten derincfen derine farklıdır. Bu karşıtlığın belirgin­
leşmesi için daha önce lbni Sina'nın bu konuda -Batı'da be­
nimsenen görüşlerden farklı olarak- benimsediği görüşlere 

311 



ilişkin daha önce yazdıklarımıza başvurulmalıdır. lbni Sina'mn 
isteyerek imalı ve özlü bir üslup ile yazmış olduğu Şifa'nın 
son sayfalarındaki peygamber ve imam telakkisi hakkındaki 
düşünceleri incelenirse düşünürlerimiz şüphesiz göreceklerdir 
ki lbni Sinacı irfan öğretisi, akıl kuramı, kendine özgü nü­
büvvet ve vahy temeline dayanan felsefenin öncüllerini özünde 
içermektedir. 

5. tbni Maskuyeh- tbni Fatik- tbni Hindu 

1. Biruni ve lbni Sina'nm çağdaşı olan Ahmed lbni Mu­
hammed lbni Yakub Maskuyeh Rey'de doğmuş ve Isfahan'da 
ölmüştür (Vefau: 421/1030). Mir Damad ve Nurullah-i Şuşteri'ye 
göre386 ailesinin lslam'ı kabulleri büyük babası Masküyep'den 
öteye çıkmıyor görünmektedir (lbni Babuyeh, Sibuyeh gibi 
adlarda da olduğu gibi bu adın sonu da orta dönem Farsça­
sı'ndaki gibi -oe- biçiminde bitmektedir. Arapça'da Miskeveyh 
olarak söylenir). Zerdüşti kökenli olup (Pehlevce'de çok güzel 
örnekleri bulunan) hikmetli özdeyişleri, örfleri ve uygarlıkları 
incelemeye özel bir eğilimi bulunan İranlı feylesofların bir 
örneğidir (Farsça'da genellikle söylendiği biçimde). Ahmed-i 
Masküyeh gençliğinde bir süre lbn-ul-Amid'in, yukarıda (V, 
3) anılan vezirin kütüphane yöneticisi (hafız-ı kütüb) olmuş, 
sonra da Deylemli Hükümdar Alaüddevle'nin nedim ve hazi­
nedarlığında bulunmuştur.387 (Farsça bir eserine onun adını 

386 Mir Daınad (Mir Muhammed Bakır lbni Muhammed-i Esterabadi) Safevi dö­
neminin ünlü bilgin ve feylesofudur. 1630 sıralarında vefat etmiştir. Meşhed'de 
tahsil etmiş, ömrünün büyük kısmını.Isfahan'da geçirmiştir. Molla Sadra'nın 
hocasıdır. Nurullah-i Şuşteri (Kaazi bin Seyyid Şerifüddin) 1549'da doğmuş, 
1610'da vefat etmiştir. Şi'a kaynaklarında "Şehid-i salis" diye anılan zatur. 
Hindistan'da bulunduğu sırada yazdığı bir kitap dolayısı ile (thkaak-ul-Hakk) 
Cihangir'in emri üzerine dikenli kamçı darbeleri ile şehid edilmiştir. Mezarı 
Agra'dadır. 

387 Deyalime veya Deylemli Henadanı, Buveyhoğulları (Al-i Buveyh) dediğimiz 
hanedandır. 

312 



telif etmiştir.) Bütün belirtiler onun Şii olduğunu göstermektedir. 

Deylemilerin mehremi oluşu, Nasır-ı Tusfnin onu övüşü, nihayet 
kitaplarının bazı bölümleri gibi.388 

Yirmi kadar eser bırakmıştır ki, burada en ünlüleri anıla­

caktır. Ahlak felsefesine ilişkin, "Ahlakın Güzelleştirilmesi 

(Islahı)" (Tehzıb-ul-Ahlak) adlı bir eseri vardır ki birçok kez 

Kahire ve Tehran'da basılmıştır. Nasır-ı Tusi "Ahlak-ı Nasırı" 

adım taşıyan ve ahlak felsefesine ilişkin kendi eserinin başında 
bu kitabı övmektedir. Yine bir diğer eseri de Farsça olarak 

özgün ve belirleyici bir ad taşır: Cavidan Harad (Javidan 

Kharad, la sagesse eternelle, ebedi bilgelik, hikmet, us). Ef­

sanemsi bir rivayet bu ada bağlanmaktadır: Eski lran tarihinin 

efsanevi bir hükümdarı olan Hüşeng veya onun dönemindeki 
bazı bilgelerin bu adda bir eser tertip ettikleri söylenir. Bu 
eserin Abbasi Halifesi Me'mun zamanında yeniden bulunduğu 
ve Hasan lbni Sehl-i Nevbahti tarafından kısmen Arapça'ya 

çevrildiği nakledilmektedir. Maskuyeh de bu Arapça metni 

elden geçirmiş ve genişletmiştir. Diğer yandan da bu eseri 

Farsça'da yazmıştır. Her ne hal ise, Masküyeh "Ebedi Hikmet" 

(el-Hikmet-ul-halide, A. Bedevi Yayımı, Kahire) adı altında 
meydana getirdiği bu Arapça metni; Arap, Fars ve Hindililerin 

uygarlıklarını kapsamına alan ve bu milletlerin tecrübelerini 

konu edinen büyük bir esere giriş olarak sunmaktadır. 

2. Bu "Ebedi Hikmet" adlı eserde feylesofların söyledikle­

rinden birçok söz nakledilmektedir ve burada anılabilecek 
olan bütün bir çağdaşı edebiyat ile ilişki halindedir. lbn-ul­
Heysem'in (yukarıda iV, 8) şakirdlerinden birisi olan lbni Fa.tik 
(V./XI. yüzyıl); Şam kökenli olup Mısır'da yerleşmiş bu yazar, 

388 Ebu Cafer Nasiruddin Muhammed lbni Hasen-i Tusl (1200-1273) bir bakıma 
lbni Sina'yı andırır şekilde devlet görevlerinde de bulunmuş büyük bilgin ve 
düşünürlerdendir. Hulagu'dan görev kabul ederek Moğol zulmünü sınırlamaya 
çalışmıştır. Merağa'da kurduğu rasath.ane ile de ünlüdür. Şii olduğu için me­
tindeki ifadeye yer verilmiştir. 

313 



"Muhtar-ul-Hikem" adlı bir eser meydana getirerek eski 
hakimlerden seçtiği ve derlediği sözleri toplamış ve bu 
hakimlerin az-çok efsanemsi olan hayat hikayelerini de 

vermiştir. Bu kitabı kısa bir süre önce yayımlamış olan A. 

Bedevi'ye göre lbni H.tik; Diogene Laerce'in389 "Feylesofların 

Hayatı" adlı eserinden türeyen bir kaynaktan yararlanmış 
olabilir. (lbni Fatik'in eseri 1414 yılında ölen Guillaume de 
Thignonville tarafından İspanyolca, Latince ve Fransızca'ya 
çevrildi. Bu yazar eserin Latince bir yorumu üzerinde de çalımış 
bulunuyordu. "Provençal" Fransız lehçesinde kısmi bir çevirisi 

de iki İngilizce versionu da vardır.) Herhalde, bu kitaptan önce 

Şehristani ( vefatı: H. 54 7 /M. 1153), dinler ve öğretilere ilişkin 
büyük tarihin eski feylesoflara ayırdığı bölümünden geniş 
ölçüde yararlandı:390 Daha sonra Şehrizuri'nin (vefatı: H. 
680/M. 128l'e doğru), Suhreverdi'nin (aşağıda VII, 5) şakirdi 
ve şarihi olan bu zatın, eserden geniş alıntılan (iktibas) oldu. 

Böylece Yunan "doxographe"lannın391 geleneğini lslam'da, 

Mir Damad'm şakirdi olan Kutbuddin-i Eşkeveri'ye392 kadar 
izlemek mümkündür (Mahbüb-ul-Kulüb adlı eserinde).393 

389 Diogene Laerce (Diogenos l.aertios): M.S. 220 yıllannda 10 kitaptan oluşan 
bir felsefe tarihi yazmıştır. Yunanlıdır (Schmidt/Schischkoff, Philosophisches 
Wörterbuch). 

390 Şehristani (Ebul-Feth Muhammed lbni Ebul-Kaasım Abdül-Kerim): Eş'ari 
Okulu'na mensup din bilginlerindendir. Horasan'da Şehristan adlı kentte 1086'da 
doğmuş, l 153'de vefat etıniştir. "El-Milel-u ven-Nihal" adını taşıyan ve metinde 
anılan eseri ile ünlüdür. 

391 Şehri�uri (Şemsüddin Muhammed tbni Mahmud): "Nüzhet-ül-ervah ve Rav­
za+ul-efrah" ve "Kitab-ur-Rumuzu vel-emsalu-1-lahutiyye" adlı eserleri vardır. 
lşraki Felsefe Okulu'na mensuptur (Ferheng-i Mu'in). 

392 "Doxographe"; herhalde haşiye yazma yöntemi ile bir eserden geniş ölçüde 
iktibasta bulunan şarihler olacaktır. 

393 Kutbuddin-i Eşkeveri (Muhammed tbni Ali tbni Abdulvehhab Şerif-i Eşke­
veri-i Lahict-i Deylemi): Onyedinci yüzyılda tran'da yaşamış ve 1664 sıralarında 
vefat etmiş lmamiyye bilginlerindendir. Semere-t-ül-Fuad ve Mahbub-ul-Kulub 
gibi eserleri vardır. 

314 



3. Yine burada Maşkuyeh'in bir diğer çağdaşı ve hemşehrisi 
olan Ali lbni Hindu da anılabilir (O da Rey'dendir ve H. 
420/1029'da vefat etmiştir). lbni Hindu da Yunan hakimlerinin 
hikmeti söz ve düsturlarından derlenen bir eser bırakmıştır. 
Bu vesileyle ve zaman açısından öne alınarak, Cemalüddin 
lbn-ul-Kıfti'nin büyük "Feylesoflar Tarihi" burada sadece 
anılabilmekle yetinilecektir (Vefatı: H. 646/M. 1248). 

6. Ebul-Berekat-ul-Bağdadi 

1. Özgün ve etkileyici bir kişiliği olan Hibetullah Ali lbni 
Melka Ebul-Berekat-ul-Bağdadi oldukça uzun bir ömür sürdü 
(80 veya 90 yıl) ve H. 560/M. 1164 yılından kısa bir süre önce 
öldü. Musevi kökenli olup sonradan ihtida etmiştir ve ihti­
dasının sebepleri de oldukça karmaşıktır. Müslüman biyografi 
yazarları bu ihtida olayım dört farklı şekilde aktanrhır (lbranca 
bir metinde de Nathanael adı ile anılmaktadır ki kelime sözlük 
anlamı ve kökeni bakımından Hibet-ullah'ın tam karşılığıdır 
(Latince Adeodatus'u karşılayan bu ad Allahverdi demektir). 
Lakabınİn Evhad-uz-zaman oluşu, ne denli ünlü olduğunu 
yeterince gösterir (zamanın biriciği). Bu lakap mükemmel 
bir şekilde feylesofun kişiliğini de tasvir eder (lbni Bacce ile 
oldukça benzeyen bir kişiliği vardır. Aşağıda Vlll, 3). "Siyaset" 
ve "toplumsal" işlerle uğraşmak onun gözünde bizzat "feylesof' 
kavramı ile çelişir. Mesela din ile felsefe arasındaki resmi 
ihtilaflar, resmen ortaya konuldukları biçimleri ile onu ilgi­
lendirmemektedir. Çünkü bunlara karışsa, bunlarla uğraşsa 
idi, feylesof nasıl olur da bir "devrimci" olabilirdi?394 

Burada tesadüfi, gelişigüzel Qir tutum sözkonusu değildir, 

394 Ne demek istendiği iyi anlaşılamıyor. Feylesof günlük siyasete karışırsa devrimci 
olamaz mı demek isteniyor? Yoksa daha muhtemel bir yorum ile feylesof 
(düşünür) vasfı ile eylem adamı (devrimci) niteliği uyuşamaz mı? Belki de en 
doğru anlam şudur: Feylesof; "ihtilalci" olamaz. 

315 



zamanın mutsuz yaşantılarından kaynaklanan bir yılgınlık 
da yoktur. Ebul-Berekat'm tarih felsefesinden ileri gelen temel 
bir tutum sözkonusudur. Onun naklettiğine göre eski bilge 
feylesoflar ancak sözlü olarak öğrettiler, çünkü öğretilerinin 

anlamaya ehil olmayanlarca ele geçirilmesinden endişe edi­

yorlardı. Oldukça geç olarak bu feylesoflann söyledikleri yazıya 
geçirildi, fakat bu kez remizli, simgeli bir dil kullanıldı 
(Suhreverdi'de de bu tür bir düşünce vardır). Şu halde felsefe 
tarihi eski geleneğin bozulması, kötü ve yanlış yorumlanması 
sürecine indirgenmektedir. Bu bozulma gitgide artarak 

Ebul-Berekat'm çağma kadar süregelmiştir. O (bir parça 

abartma ile) feylesofları okumasına fazla bir şey borçlu ol­
madığını ve temelde ancak şahsi tefekkür ve murakabesine 
borçlu bulunduğunu söylediğinde, niyeti geleneği küçüm­
semek ve hor görmek değildir, aksine felsefi geleneği öz saflığı 
ile yeniden kurmak, eski haline döndürmek amacını güder. 

Bu sebeple feylesofların kitaplarını okumakla kalmayıp "Ki­

tab-ı Kainat"ı da (Livre de l'etre, Varlık Kitabı) okuduğunu 
söyler. Bu kitaptan okuyup öğrendiklerini de gelenekçi fey­
lesofların öğretilerine yeğ tutar. 

Demek oluyor ki feylesofumuz feylesofların geleneğinden 
bağımsız öğretiler meydana getirdiğinin tamamiyle bilin­

cindedir, çünkü bu öğretiler, onun kendi araştırmalarının 

ürünüdür. Bu sebepledir ki S. Pines onun başlıca felsefi eseri 
olan "Kitab-ı Mu'teber"in başlığının karşılığı olarak şu çok 
uygun çeviriyi önermiştir: "Şahsi Tefekkürden Oluşan Kitabı" 
(Le livre de ce qui est etabli par reflexion personnelle). Bu 
büyük eser uzun bir ömür boyunca toplanan şahsi notlardan 
doğmuştur. Feylesof ehil olmayan okuyucuların kavrayış­

sızlığından devamlı korktuğundan, bu notların bir kitap 
halinde toplanmasına karşı çıkıyordu. Sonunda, ilmi bilgilerin 
gerçek bir derlemesi meydana geldi. Üç cilt olan bu eser, 
mantık, metafızik ve fızik konularını kapsıyordu (Haydarabad 

316 



basımı, H. 1357-1358). Bu eserdeki yeni ve kimi kez devrimci 
olan düşüncelerin, onun tefekkürü ürünleri olduğu şüphe­
sizdir. Bununla birlikte yazarın bazen iktibas ve başkalarının 
fikrini kabul ettiği de olur. Mesela Ibni Sina'nın Şifa'smdan 
bazı sahifelerin iktibası gibi. Ne var ki, bunu yapması da 
şüphesiz aldıklarını "Varlık Kitabı"ndan okuduklarına uygun 
bulduğundandır. 

2. Yukarıda Ibni Sina'da "akl-ı fa'al" l'intelligence agente) 
öğretsi üzerinde durduğumuza göre burada da açık olarak 
bu öğreti karşısında Ebul-Berekat'ın takındığı tavır üzerinde 
duracağız. Çünkü bu tavır, onun uzlaşmasız "kişiselciliğini" 
(personnalisme)395 yansıtır. Felsefeyi de kesin olarak gerek 
bütün insan türü için tek bir akıl (intelligence) kabul edil­
diğinde ortaya çıkan güçlüklerden, gerek kutsal veya din dışı 
bir toplumsal siyaset makamının herbir insanın bu aşkın 
(transcendante, müteal), fakat tek akıl (intelligence) ile 
doğrudan doğruya ilişkiye girmesi yerine ikame edilişinden 
doğan güçlüklerden kurtarmakadır. Sorunun verileri ona göre 
şu noktada toplanmaktadır: insan ruhları bütünüyle tek ve 
aynı bir tür mü oluştururlar? Yoksa her ruh diğerinden tür 
olarak temel bir ayrılık mı gösterir? Yahut ruhlar ortak bir 
türün birbirinden farklı alt türlerini oluşturan manevi aileler 
şeklinde bölüklere mi ayrılmıştır? Ebul-Berekat birinci var­
sayımı ileri süren feylesoflara karşı çıkmakta, ikinci varsayımı 
da açıkça seçmediğine göre, üçüncü varsayımı üstün tut­
maktadır. Fakat bu takdirde de nasıl yalnızca bir "akl-ı fa'al"in 
bu ruhlar çokluğunun tek var kılıcı nedeni (cause existen­
tiatrice) olduğunu kabul etmeli? Değil mi ki birden çok insan 

395 "Personalismus insanı yalnız düşünen varlık olarak değil, aynca eylemde bulunan 
(aktiO, değerlendiren ve kişisel konum alan bir kişi olarak ele alan felsefe 
akımıdır. Bilgi edinme sürecine aktif katılma anlamında, Nietzsche'den soma 
tüm felsefe az veya çok personalisttir (Schmidt/Schischkoff, Philosophisches 
Wörtcrbuch). 

317 



ruhu vardır, bu çokluğun belirişi bütün semavi aşamaların 
(hierarchies celestes) katılmış olmasını gerc\.:tirir. 

Dahası var. Var kılan neden (cause existentiatrice) ile ol­
gunlaştıran nedeni de (cause perfectrice) ayırmak gerekir. 
Nitekim manevi eğitici (muaillim) beden açısından baba olan 
kimseden farklıdır. Ruhlar birbirinden farklı olduklarına göre, 
manevi eğitimleri de ne tek bir biçim, ne de tek bir "akl-ı fa'al" 
ile sınırlanabilir. Bu sebepledir ki eski haktmler her ferdi 
(bireysel) ruh veya aynı tabiat ve yakınlıkta bulunan birçok 
ruhlar topluluğunun herbiri için, ruhani alemin bir varlığının 
bulunduğunu ve bu varlığın hayatları boyunca bu ruha veya 
ruhlar topluluğuna özel ilgi ve ihtimam gösterdiğini söyle­
mekte idiler. Bu varlık onları bilgiye iletir, irşad eder ve 
güçlendirir. Bu dost ve mürşidi; bu hakimler "tam, kamil tabiat" 
(Nature parfaite, et-tıba-ut-tamm) olarak adlandırıyorlardı. 
Dini terimi ile de "melek" diye adlandırılır. 

3. Hermetisme'in bu simasının burada işe karışmasının son 
derece yaran vardır. Yukarıda (IV, 1) "tam tabiat"ın şahsi melek 
ve nurun "diğer ben"i (alter ego) olarak ve başlıca Sabtlerin 
metinlerindeki; Suhreverdi'deki ve işrakiyyun öğretisindeki 
görevini belirtmiş idik. Bu öğretilerden herbirinde Hermes'in 
o esnada kendi "tam tabiat21ınm müşahedesine eriştiği vecd 
tecrübesinin (l'experience extatique, cezbe, istigrak) üzerinde 
düşünülmüş ve durulmuş idi. Burada da şunu tespit ediyoruz: 
Ebul-berekat "tam tabiat" kavramını kabul etmekle, lbni 
Sina'nın "akl-ı fa'al" öğretisi ile ortaya konmuş olan sorunlara, 
felsefe tarihinde şüphesiz çığır açan bir çözüm getirmektedir. 
Çünkü "personalistler" (personnaliste) bir feylesof olarak 
bu şekilde biz�at lbni Sinacı kuramın içermekte olduğu bi­
reyleşme (individuation)396 sürecini açıkça ortaya koyar. Şu 

396 Bir gend kavramın bireylerde, özelliklerde, özelleşmesi bireyselleşmesidir. Diğer 

bir anlamda, sureti ile tanımlanmış bir varlığa somut ve bireysel varlık veren 

318 



olgudan bu yenilikçi cür'etin boyutu ölçülebilir. Ortaçağ 
Batısı'nda "Latin lbni Sinacılığı'na karşı çıkış özellikle bu 
öğretinin melek öğretisindeki (angelologie) bireyci (indivi­
dualiste) sonuçların sebep olduğu endişe dolayısı iledir. 

Ebul-Berekat ile birlikte (Aquinolu Saint Thomas'ın öğretisinde 

de olduğu gibi) her ferd (birey) için bir ayrı faal akıl sözkonusu 
olacaktır. Fakat bu akıl "mücerred"dir (separe), diğer bir deyişle 
"aşkın"dır (müteal, transcendante). Yoksa sadece yeryüzü 
insanının (individualite terrestre, arzi ferdiyet) kendiliğinden 
varolan (içkin, immanente)bir yeteneği sözkonusu olmakta 
değildir. Böylece bu anlamda bir aklın varlığı böyle bir bireye 

aşkın bir boyut (une dimension transcendante, müteal bir buud) 
sağlar. Bu boyut bu dünya seviyesindeki ortak ve toplumsal 
(maşeri, collectiO kural ve güçlerin üstündedir. Bu sebeple de 
Ebul-Berekat'ın bir devrimci olduğu söylenebilir. 

Burada beirtelim ki, Ebul-Berekat bunları yazdığında Ga­
zali'nin bu dünyayı terk edişinden beri epeyce bir süre geçmiş 

oluyordu. Bu da Gazalfnin felsefeye yönelttiği eleştiriden sonra 
artık lslam'da felsefenin geleceğinin kalmadığı yolundaki 
kanının çok abartılı olduğunu göstermeye başlıbaşına ye­
terlidir. 

7. Ebu Hamid Gazali ve Felsefe Tenkidi 

1. Hiç mübalağasız bu Horasanlının lslam aleminde görülen 
engüçlü kişilik ve en iyi kafalardan biri olduğu söylenebilir. 
Ona verilen "Huccet-ul-lslam" (lslam'ın delili, kanıtı) lakabı 
da bunu gösterir. Ebu Hamid Muhammed Gazali H. 450/M. 

nesnedir. Prof. Dr. Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü'nde: Bireyleşme (indivi­
duation) karşılığı olarak şu açıklamayı veriyor: 1) Türsel bir örneğin bir bireyde 
gerçekleşmesi, 2) Bağımsız kişiliğe varan gelişme süreci/bireyleşme ilkesi: Bir 
bireyi aynı türün bütün öteki bireylerinden ayırmayı gerçekleştiren ilke, bireyin 
varoluşunu gerçekleştiren ilke (3. bası, Ankara, 1984). 

319 



1059'da, şair Firdevsi'nin Horasan'daki vatanı olan Tus ci­
varında bir kasabada Gazele'de doğmuştur. O ve kardeşi Ahmed 
babalarını kaybettikleri sırada henüz küçük yaşta birer çocuk 
idiler (Kardeşinden ilerde bir bir sufi olarak bahsedilecektir: 
VI, 4). Fakat ölümünden önce onları bir dostunun vaseyetine 
emanet etmiş bulunuyordu. Bilge (hakim) bir mutasavvıf (sufi) 
bu zat, onlara ilk eğitimlerini sağladı. Daha sonra genç Ebu 
Hamid Nişapur'a gitti. Nişapur o sırada Horasan'ın ve lslam 
aleminin en önemli kültür merkezlerinden biri idi. Gazali burada 
zamanının Eş'ari Mektebi üstadı olan lmam-ul-Haremeyn'i tanıdı 
ve onun şakirdi oldu (Bkz. yukarıda 111, 3). 

lmam-ul-Haremeyn'in ölümü üzerine (H. 478/M. 1085), 
ünlü Selçuklu veziri Nizam-ül-Mülk ile ilişkileri oldu ve onun 
kurduğu Medrese-i Nizamiyye adını taşıyan Bağdad Üniver­
sitesi'ne 484/109l'de profesör tayin edildi. Bu dönem Ga­
zali'nin hayatında belirleyici bir aşamayı gösterir. Orada ki­
şiliğinin gelişmesi ve etkileşmesi için elverişli ortamı buldu 
ve felsefi bilgisini derinleştirdi. Gazali'nin iki eseri hayatının 
bu dönemine ilişkindir. Önce, "Feylesofların Maksatları" 
(Makaasıd-ul- Felasife) adlı eseri anılmak gerekir ki, bu eser 
Batı'da ilgi çekici bir çizgi izlemiştir. 1145 yılında Toledo'da 
Dominicus Gundissalinus tarafın<lan ."Logica et philosophia 

Algazelis Arabis" adı altında Latince'ye çevrilmiştir. Fakat 
eserin mukaddimesi ve sonuç bölümü çevrilmediğinden, 
Gazali'nin önce feylesofların görüşünü açıklayıp sonra onlara 
itiraz yönelttiği Latince çeviri de anlaşılmadan kalmış; bu eser 
dolayısı ile Gazali bizim Latin Skolastikleri nezdinde Farabi 
ve lbni Sina'nın yoldaşı bir feylesof sanılmış, böylece "Arap" 
feylesoflara yöneltilen münazara çevresine Gazali de dahil 
edilmiştir. 

Gazali'nin bu dönemde yazdığı ikinci eser de f eylesoflara 
yönelttiği ünlü ve şiddetli hücumdur. Aşağıda bunun üzerine 
bir-iki söz söylenecektir. Fakat bu anda lslam'da felsefi ve 

320 



manevi düşüncenin devamlılığım biraz daha iyi tanıdığımıza 
göre, Gazali'nin bu eleştirisinin felsefeye Doğu'da bir daha 
kendine gelemeyecek şekilde bir darbe indirdiğini -son 
yüzyılda söylendiği gibi- ileri sürmek gülünüç bir iddia ola­
caktır. Bugün mesela bazı lranlı şeyhlere Batılı tarihçilerin 
Gazali'nin felsefe eleştirisine atfettikleri önemden bahsetmek, 
onların büyük bir şaşkınlığa düşmesine yol açabilir. Aynı 
şaşkınlık bir Suhreverdi, bir Haydar Amoli, bir Mir Damad 
da da belirebilirdi. 

Hayatının 36. yılı Gazali için bir dönüm noktasını gösterir. 
Bu yaşında iken, yakıyne, kesin bilgiye, zihni kesinliğe 
(certitude intellectuelle) varma sorunu onun için öylesine 
bir bilinç sorunu oldu ki çok ciddi bir iç bunalıma sürüklendi, 
meslek ve aile hayatı da bu bunalım ile sarsıldı, 488/1095 
yılında üniversiteyi ve ailesini terk etti. lç aleminde kesin bilgi 
ve inancı (certitude interieure) hakıykatin güvencesi olan 
yakıyni elde etme gayretine her şeyi feda etti. Nizamiyye 

Üniversitesi'nin rektörü, Sünni lslam'ın Ortodoks inançları 
ile özdeşleştirilen Eş'ari öğretisinin sözcüsü olan Gazali'nin 
bu kararının zihinleri ne ölçüde sarstığı tahayyül edilebilir. 
Gazali'nin olağanüstü bir kişilik gücüne sahip olduğu anla­
şılmaktadır. Bağdad'ı terk eden Gazali, yakıyne varan dar yola 
kendisini verdi. On yıl boyunca sufi giysisinde ve insanlardan 
kesilmiş olarak lslam aleminde sefer etti. Seferleri onu Şam 
ve Kudüs'e (Bu sırada Kudüs henüz Haçlılar eline geçmiş 
değildi.), lskenderiye ve Kahire'ye, Mekke ve Medine'ye 
ilettiler. Olanca vaktini tefekküre ve tasavvuf ehlinin manevi 
yöntemlerine hasretti. Bunalımı yenince ve şüpheleri gide­
rilince vatanına döndü, Nişap�r'da birkaç yıl ders verdikten 
sonra 501/1111 yılı 19 Aralık günü elliiki yaşında, demek ki 
lbni Sina'dan oldukça genç olarak vefat etti. 

2. Şu halde Gazali olanca boyutları ile bilgi ve yakıyn sorunu 
ile karşılaşmıştır. Ancak, acaba Gazali Müslüman düşünürler 

321 



arasında hatmi bilgide deneysel bir kesinlik arayan tek düşünür 
olarak mı kalmıştır? Suhreverdi'de de bu konu temel önem 
taşıyan konulardandır ve Suhreverdi, Gazali'yi hemen tamamen 
bilmez görünmekte, bilmezlikten gelmektedir. tbni Sina ve 
Ebul-Berekat da insanın kendi özünün bilgisine erişmesi 
sorunu ve bu sorunun içerdikleri ile karşı karşıya gelmiş idiler. 
Kalbin bilgisine gelince, daha Şii imamları döneminde ve 
imamlar tarafından nasıl hayranlık verici biçimde bu bilginin 
ifade edilmiş olduğunu görmüş bulunuyoruz. 

Fakat bu araşnrmayı Gazalfnin hayatı sözkonusu olduğunda 
dokunaklı kılan husus, hayatım bu uğurda adamış olmasıdır. 
Gerçek bilginin ne olduğundan söz ettiğinde, şahsi tecrübe 
ve tanıklığına dayanarak konuştuğu, bütün açıklığı ile sezilir. 
"Munkız" adlı eserinde (yanılgıdan koruyan, sapıklıktan 
kurtuluş) şöyle der: 

"Gerçek bilgi, onun aracılığı ile bilinen şeyin (nefsin 
önünde) tamamen açıldığı şeydir, öyle ki hakkında hiçbir 
şüphe kalmasın ve hiçbir yanılgı onu bulandırmasın. Bu, kalbin 
şüphe barındırmadığı ve şüphe kaldırmadığı mertebedir. Bu 
yakıyn mertebesine erişmeyen bir bilgi eksiktir, yanılgıya 
düşürmeye elverişlidir. "397 

"Risalet-ul-ledüniyye" adlı eserde de bu açılmayı "nesnelerin 
cevheri hakkında düşünen nefsin; maddi suretlerinden arınmış 
olarak doğrudan doğruya bilgi sahibi olmasıdır. Bilinen 
nesneye gelince, bu; nefsin aynasına yansımakta olan bizzat 
eşyanın cevheridir. Düşünen nefs, külli nefsin ışımalarının 
odağıdır. Külli nefs aracılığı ile makul suretleri (kavranabilen 

397 Türkçe'ye çevirilen (H. Güngör, EI-Munkızu MinAd-Dalill, MEB Yayını, 2. bası, 
Ankara, 1960) bu eserin çevirisinde, bu satırlar şöyledir: " ... Yakıyn raddesine 
varan bilgilerde bilinen şeyin asla şek götürmeyecek derecede anlaşılmış o iması 
gerekir. Bunda yanılmış olmak, vehme kapılmak ihtimali varit olmaz. Kalb böyle 
bir ihtimale imkan veremez ... Su suretle yakıyn hasıl etmediğim her (hiçbir­
H.H.) bilgi itimada şayan değildir, hatadan emin olamaz (s. 16-17). 

322 



biçimleri) algılayabilmektedir. Kuvve olarak bütün bilgileri 
ihtiva etmektedir, tohumun; bitkinin ve varlık şartının bütün 
imkanlarını ihtiva etmesi gibi" diyerek açıklar. 

Bura� mükemmel bir müsbet (positive) felsefe sözkonusu 
olmakt�dır ve özellikle bir işrakiy feylesof içtenlikle bu felsefi 
görüşün değer ve geçerliğini kabul edecektir. Buna karşılık 
maal�ef aksi söylenemez. Gazali'nin feylesoflar karşısındaki 
menfi tutumu, böylesine yüksek bir ruhda şaşırtıcı olan bir 
şiddettedir. Eserlerindeki münazaracı görünüm şüphesiz iç 
aleininde çektiği ıstıraptan ileri gelmekte, bu görünüm içteki 
ıs,tırabı göstermektedir. Bu münazara en az dört eserine 
hakimdir, önce lsmaililere, sonra Hıristiyanlara, daha sonra 
sözümona hür düşüncelilere, nihayet feylesoflara birbiri arınca 
karşı çıkmaktadır. Özellikle şaşırtıcı olan da şudur: Gazali, 
tartışmada üstün çıkmak için mantık ve akılcı cedele (dia­
lectique rationnelle) güvenmektedir, oysa kendisi mantık ve 
aklın gerçeğe ulaşabilmede yetersiz kaldığına tamamen inanmış 
bir kimsedir. 

3. Isinaililere (hatmiler, esoteriste'ler) karşı yazdığı eseri 
ona ilham eden fikir; iktidarın, daha açık bir deyişle Abbasi 
Halifesi el-Mustazhir'in endişeleri ve gayretlerinden fazla 
etkilenmiş ve onlarla fazla karışmış görünmektedir. Abbasi 
Halifesi el-Mustazhir bu sırada Fatımilere karşı, kendi ikti­
darının meşru olduğunu kanıtlama gayreti içinde idi (Ga­
zali'nin kitabının adı da buradan gelmektedir: Kitab-ul­
Mustazhiri). Bu kitap 1916 yılında Goldziher tarafından kısmen 
yayımlanmış ve tahlil edilmiştir. O dönemde henüz lsmaililik'in 
Arapça veya Farsça büyük metinlerinden hiçbirisi yayımlanmış 
bulunmadığından, yayımlayan da (Goldziher) Gazali'nin 
görüşüne şevkle katılmakta idi. Bugün durum farklıdır. Ga­
zali'nin temelde te'vile dayanan, "henneneutique" olan bir 
felsefeye karşı saldırgan bir cedele girişmesi insanı şaşırt­
maktadır. lsmaili te'vil sürecini kavrayamamakta, yine bir 

323 



manevi miras olarak mirasçılarına intikal (tradita) eden ilim 
(ilm-i irsi) kavramı da ona yabancı kalmaktadır. Kıyaslarla 
kurulmayan ve kıyaslarla kanıtlanmayan bir öğretiye (ta1im), 

bir hatmi anlama irşad sözkonusu olduğu ve bunun içinde 
mülhem bir rehbere, imama gerek görüldüğü durumlarda 
(yukarıda il) Gazali ancak ve ancak bir "buyrukçu din" (sulta 
dini, religion d'autorite) özelliği görmek istemektedir. Bu aynı 
zamanda Şii imamet telakkisinin anlamıdır ki, ruhani bir 
doğumu gerektiren (naissance spirituelle) (vilcldet-i ruhaniyye) 

metafizik temeli birlikte Gazali'ce kavranılmadan kalmaktadır. 
Burada, yukarıda Şji imamlarından anılan ve "kalb ilmi" 
üzerine olan metinler de hatırlanmalıdır ki, Gazali tarafından 
bilinse idiler onu tatmin etmiş olmaları gerekirdi. Gazali'nin 
bu kitabı olsa olsa mutaassıp (Orthodoxe) bir Sünni kelam 
bilgininin hatmi görüş karşısındaki tutum ve düşüncesinin 
ne olduğunu gösterebilir. Sorunun tümü de ele alınsa yeridir, 
çünkü şimdi Gazali'nin hücumlarına karşı Ismaililik'in toptan 
bir cevabını bulabilmekteyiz. Bu cevap Yemenli da'ilerden 
beşinci olan Seyyidina Ali lbni Muhammed lbni Velid tara­
fından yazılmıştır ve adı da Ddmig-ul-batıl'dır. Elyazısı olarak 
beşbin sayfalık iki cildi bulunmaktadır. Gazali'nin kitabı ile 
b_u cevabın karşılaştmlmasmın son derece ilgi çekici olacağını 
tahmin edebiliriz. 398 

Hıristiyanlara karşı bir münazara kitabı, Isa'nın ulühiyyetini 
nazikane reddidir (redd-i cemil), (refutation courtoise). Bu 
kitapta yazar, garip gelen bir şekilde tevhid inancının gerek­
liliğini (l'exigence unitarienne) ve teşbihin (anthropomorp­
hisme) tehlikesini vurgulamaktan çok, burada yine paradoks 
gibi görünen bir şekilde, Incil metinlerinin yorumlanmasında 
ancak ilim ve akıl yürütmenin rehber alınması üzerinde 

398 Gazalt'ye lsınailt cevabı yerine, Mir Damad sonrası lslam hikmetinin mülahazalan 
üzerinde durulursa daha yerinde bir iş yapılmış olur. Nitekim Corbin de biraz 
ilerde Muhsin Feyz-i Kaşant'nin önemli bir eserini anacaktır. 

324 



durmaktadır. Şüphesiz burada kilise dogmalarına karşı "lncil'e 
dayanan" (Protestanca) bir karşı çıkış vardır. Fakat Hıristi­
yanlık'ın içerdiği mesih öğretisinin (christologie), her türlü 

tartışmadan uzak bir biçimde lslani'ın diğer manevi akımları; 

lsmaililik, Suhreverdi, lbni Arabi, Semnani vs . üzerindeki 

etkileri ile bu varılan sonuçların karşılaştırılmaları gerekirdi. 
Daha önce elinizdeki kitapta lslami irfan (gnose) ile kenetlenen 
ve kısaca irfan alanına giren bu mesih öğretisinin Gazali'nin 
açıkça hedef aldığı ve karşı çıktığı resmi dogmalardan ne denli 

farklı bir yönde geliştiğine değinilmiş idi. kısaca söylemek 

gerekirse, bu mesih öğretisi (christologie) nübüvvet temeline 

dayanan felsefe anlayışının çerçevesi içine girmekte ve yine 
daha önce görmüş olduğumuz gibi, "Verus Propheta" dü­
şüncesini "Hatem-ün-nebiyyin"e (Sceau des prophetes) kadar 
ve nübüvvet devresinin ardından gelen velayet devresine kadar 
sürdürüp uzatmaktadır. 

Bu kez de Farsça yazılmış bulunan bir başka tartışma kitabı 

da şüphesiz Gazali'nin Nişapur'a dönüşünden sonra yazılmış 
olan ve "lbahiyye" mensuplarını (libertins) hedef alan ·bir ki­
taptır. lbahiyye kavramı oldukça geniş olup bu kavram altında 
belirli bir yolu olmayan bazı sufiler (soufis anomiens) serseri 

feylesoflar, her türlü "rafıziler" (heretiques) girmektedir. De­

nebilir ki lbahiyye akımından sayılan kişiler XVI. ve XVII. yüzyıl 

Almanyası'nda Schwarmer (Enthousiastes) olarak adlandırılan 
kişilerin özelliğini karşılamaktadırlar. Burada da fikirleri uygun 
görülmeyen kişilere en kötüsünden ahlaki redaetler, kusur ve 
bozukluklar isnad edilirken sınır gözetilmemiştir. 

4. Gerçekte bu eserlerin yankısı pek büyük olmamıştır. 

Bunlar, önem açısından Gazali'nin "Tehafüt-ül-Felasif e" adını 

taşıyan büyük eserinde feylesoflara karşı girişimi ile karşı­
laştırılamazlar. Tehitfüt kelimesi birçok yakın anlam taşıyan 
bir kelimedir. İnhitat (effondrement), inhidam (ecroulement), 
harabi (destruction) (praecipitatio, ruina) ile çevrilmiştir. 

325 



Daha sonra da çok soyut ve dural (statique) anlamlı bir terim 
olan "tutarsızlık, uyumsuzluk" (incoh�rence) ile karşılanmak 
istenmiştir. Arapça'nın dil bilgisinde altıncı biçimde fiil cin­
sinden olan bu kelime, bir bütünün farklı parçaları arasında 
bir karşılıklılık düşüncesini içerir.399 Daha iyi bir karşılık olarak 
"feylesolann kendi kendilerini tahripleri" (Autodestruction 
des philosophes) denebilirdi. Burada Gazali'nin paradoksu 
belirgindir: Bir yandan aklın, akıl yürütmenin yakıyne (cer­
titude, kesin bilgi) erişebilme açısından elverişsizliğine o denli 
kanaat getirmiş iken, diğer yandan da feylesofların eriştikleri 
kesin kanıtlan akli bir cedel aracılığı ile kesinlikle çürüttüğüne 
inanır. lbni Rüşd Gazali'nin bu kendi kendini inkarının tam 
anlamı ile bilincine varmıştır:. Aklın tamamen aciz olduğunu 
kabul ettiğine göre, bu güçşüzlük kendi kendinin inkarını 
da kapsıyor, kendine karşı da yöneltilmiş oluyor demektir. 
Bu sebepledir ki lbni Rüşd inkarın inkarı ile Gazali'ye karşılık 
verecek bir "kendini yıkışın kendini yıkışı"nı yazacaktır 
(Tehlafüt-üt-Tehiifüt).400 Gazali'nin bütün gayreti feylesoflara, 
felsefi kanıtlamanın hiçbir şey kanıtlamadığını kanıtlama 
yönündedir, fakat maalesef açık bir şekilde o da, bunu ka­
nıtlarken felsefi bir kanıta başvurmak zorundadır. Aşın bir 
şiddetle feylesofların evrenin öncesiz olduğuna ilişkin öğre­
tilerine hücum eder, akılların aşamalı yaradılışları sürecinde 

399 Altıncı gruba giren (tefa'ele) fiillerde dönüşlülük veya işteşlik anlamı vardır 
(rellexive oder reziproke Bedeutung), (Cari Brockelmann, Arabischc 
Grammatik, N. 27). Şu halde burada "lşteşlik"ten çok "dönüşlülük" anlamı 
üzerinde durulmalıdır. Bu konuda bkz. aşağıdaki notta anılan Karlığa'nın eseri, 
s. 248, N. 87. 

400 Daha sonra Fatih Sultan Mehmed'in emri ile Gazalt'nin Tchafüt'ü ile lbni Rıişd'ün 
Tcluıftit'ıinü eleştiren ve sonuca varan iki "üçüncü" tehafut yazılmış, Hocazade'nin 
Tchafat'ü üstün sayılmıştır. Diğerinin yazan Alaüddin Ali el-Tusi'dir. Gazalinin 
Tchafat'ünün notlu çevirisi ve bu konuda geniş bilgi için bkz. Dr. Bekir Karlığa'ınn 
Tchafat-el-Fcldsife çevirisi: Çağrı Yayınlan, İstanbul, 1981. Bu eserin önsüzünde 
bundan sonra yazılan tehafütler hakkında da bilgi vardır. Yine bkz. M. Türker, 
Üç Tehafat Bakımından Felsefe ve Din Münasebeti, Ankara, 1956. 

326 



ancak mecaz görür, bu öğretinin sağlamlığı ve güzelliği onun 
gözlerinden kaçar.401 Onun kanaatince feylesoflar Sani'in 
(Yaratıcı, Demiurge) varlığı, tevhid ve tenzih, Allah'ın masiva 

(zatından gayrısı) hakkıda bilgisi konularında kanıt getirmeye 

_ehil değildirler. Sonunda kendi hızına kapılarak bozulmaz 

manevi cevherlerin varlığını inkara kadar gitmektedir. Oysa 
bizzat Gazali ölümsüz ruhun (nefs) bu manevi niteliği te­
lakkisine muhtaçtır. Feylesoflara göre manevi bir varlık kendi 
varlığının bilincinde olan ve bildiğinin de bilincinde olan bir 
varlıktır, uzvi (organik) bedeni duyular ise bu bilince ehil 

değildir. Gazali "Şüphesiz!" diye cevap verir, fakat burada bir 

mucize görmek ister! 
Düşüncesinin temelinde de aynı özellik vardır. Onun 

eleştirisinin ekseni Eş'ari Okulu'na özgü biçimde illiyetin 
reddedilişidir. Bu reddediş aynı zamanda lbni Sina'nın şu 
görüşünün de reddini getirir: Bizzat mevcut olamayan 

mümkün varlıkların varoluşları, onların varolmayışlarmı, 

yokluklarını telafi eden ilkeye dayanır (ki lbni Sina'nın bu fikri 
XVII. yüzyılda Mir Damad gibi bir feylesofu dini yönden de 
vecde ulaştıracak ölçüde etkileyecektir). Gazali'ye göre her 
tabii süreç ilah, irade ile tespit edilmiş değişebilir. Bir varlıkta 
hatta içte bir kesin kural, bit iç zorunluluk bulunduğuna ilişkin 

görüşler bile kabul edilemezler. Feylesoflar mesela ateşin 

yaktığını, yangına yol açan ilkenin ateş olduğunu söylerler. 

Ateşin yakıcılığı tabiatı dolayısı iledir ve yakmadan yapamaz. 
Gazali bu zorunluluğu reddeder. Ona göre bu işte ateşin et­
kisini de doğrudan doğruya veya melek aracılığı ile Allah'a 
atfetmek gerekir. Deneysel gözlemin bize öğrettği tek şey, 

401 Nassa uymadıkça bir şeyin "güzel" oluşu ancak ineli bir mülahazadır. Önemli 
olan her şeyden önce "doğru" olmakur. Bu bakımdan, nass ve aklı birlikte ele 
almadan, doğru sonuca ulaşmak imkansızdır. Akıl olmadan "nass" anlaşılmaz, 
"nass" olmadan akıl yolunu şaşırır. Bu sebeple, "akl"m ve "Nur-i Muhammedı"nin 
ilk yaradılışını kabul ederken, lsmailt veya gulat efsanelerinden kaçınmaya da 
dikkat edilmelidir. ·. 

327 



mesela ateşle temas ettiğinde pamuğun yanışıdır. Fakat bu 
gözlem bu yanışın bu temas sonucu olduğunu da, başka bir 

sebebin bulunmadığım da kanıtlayamaz . 

Nihayet, Gazali'nin kanaatince, feylesoflar haşrin bedeni 

olduğunu (ölümden sonra dirilmeyi), Cennet ve Cehennem'in 

lafzi manada gerçekliğini reddeder ve ancak manevi bir cevher 
olan ruh ile gerçekleşecek bir ahiret hayatı (devenir posthume, 
un "retour" a l'outre-monde, mead) kabul ederlerken yanıl­

maktadırlar. Bu karşıtlık felsefi çözümüne ancak Suhreverdi'nin 

ve haleflerinin felsefesi aracılığı ile yaklaşacaktır: Bu felsefede 

mahsus alem ile ( duyular alemi) saf mako.l alem (düşünülebilen, 

duyularla algılanamayan alem) arasında aracı olmak üzere bir 
de "üçüncü alem"in (tiers monde, le mundus imaginalis, 
alem-ul-misal) varlığı kabul edilir. Bu üçüncü alemin varlığı 

dolayısı ili bu ikilemden (dilemme) kurtulma fırsatı ele geçmiş 

olmaktadır: Böylece ne feylesofların soyut maneviyyatçılığım 

(yahut Mu'tezililerin mecaz anlayışlarını), ne de kelam ehlinin 

lafza bağlı kalışlarını kabul etmeksizin üstelik Kur'an-ı Kerim'in 
mead öğretisinin lafzi ve aynı zamanda manevi olan gerçeğini 
ve peygamber müşahedelerinin öz anlamını kavrama imkanı 
vardır. Bu sebepledir ki bu temel konuda Molla Sadra Şirazi 

feylesoflbni Sina'yı da, ilahiyyatçı Gazali'ye de tam olarak kabul 

etmez ve birinden birine hak vermez. 

5. Belki de şimdiye kadar gözden kaçırılan ve Gazali'nin 
eleştirisinin sonuçlarını gerçek oranlarına indirgeyecek olan 
can alıcı nokta da buradadır. Gazali'den sonra felsefenin ancak 
lslam dünyasının batısında yaşamak zorunda kaldığını söy­

lemek, felsefenin bu darbeden sonra belini doğrultamadığını 

söylemek gibi, yanlış olacaktır. Felsefe lslam aleminin do­

ğusunda da varlığını sürdürdü ve bu eleştiriden çok az sarsıldı, 

o kadar ki lbni Sina Okulu'na bağlı olanlar günümüze kadar 
da varoldular. Isfahan Okulu'iıun büyük eserleri ne bir "uz­
laşma ve uyuşma felsefesi" (philosophie de compromis), ne 

328 



de hiç değilse bir "ihtisar, kısaltma ve çekidüzen veme ça­
lışmaları" (travaux d'epitomistes) sözkonusu olduğunu 
gösterir. Açıkça burada "nübüvvet temeline dayanan bir felsefe 
(vahy elsefesi, philosophie prophetique) vardır ki kitabın 
başlangıcında bu felsefenin ana çizgilerini belirtmiş bulunu­
yoruz. XVI. yüzyıl lranı'nda bu felsefe yeni bir hamle yapacaktır. 
Bu felsefenin lran'da yeni bir hamle gösterişi bize, Gazali'nin 
eleştirisinin bir muhasebesini yaptıktan sonra, ancak lslam'da 
ortaya çıkıp gelişebilecek olan özgün lslam felsefesinin gerçek 
kaderinin Şii çevrede tamamlanışının sebeplerini anlatabilir. 

Gazali'den sonra Şehristani de (547/1153) dinler tarihine 
ilişkin hayranlık verici eserinde (K.A. Milal) ve felesoflara karşi 
yazmış olduğu henüz yayımlanmamış Mesari'-ul-Felasife'sinde, 
yine nazari bir inceleme olan Nihayet-ul-ıkdam'ında, iyi bir 
mütekellim (kelamcı) sıfau ile Yunan eğilimli f eylesoflara yeniden 
hücum edecek ve özellikle bu hücumu lbni Sina'ya yöneltecektir. 
Bu da büyük Şii feylesofu Nasiruddin-i Tusi'nin (vefatı: 6721 
1274) lbni Sina'nın savunmasını üstlenerek verdiği muazzam 
cevaba sebep olacaktır.402 

Gerçekte "Tehaüfüt"ün değil, Gazali'nin büyük eseri olan 
"lhya-u Ulüm-üd-din"in özellikle etkisi görülmüştür. Bu eserde 
zengin çözümlemeler vardır ki derin bir manevi muhakeme 
gücüne delalet ederler. Mesela musiki dinleme (sema') ko­
nusundaki sayfalar örnek verilebilir. Bazı Şii müellifler te­
reddütsüz bu sayfaları zikrederler. Öyle ki Molla Sadra-i Şi­
razi'nin en ünlü öğrencisi olan Muhsin Feyz bu eseri Şii 
düşüncesine uygun bir hale getirmek suretiyle yeniden kaleme 
alacaktır (el-Meheccetul-Beydil adı altında). Gerçekte lran'da 
Gazali'den sonraki yüzyıllarda manevi hayatı ve düşünce 
hayatını belirleyen, Gazali'nin felsefeyi eleştirisi değil, başka 
bir ihya veya ıslah hareketi olmuştur ki; bu harekete girişen 

402 Adı anılmayan bu eser, belki de "İşarıit" şerhidir. 

329 



de Suhreverdi'dir. Artık "Feylesof mu olmak, mutasavvıf mı 
(sufi) olmak?" tarzında bir ikilem sözkonusu değildir, bu 
sorun, sorun olmaktan çıkmıştır. Hiçbirisi diğeri olmaksızın 
tam olunamaz, hem feylesof, hem sufi olmak gerekir. Böylece 
öyle bir ruhani, manevi insan görünümü ortaya çıkmaktadır 
ki felsefe onun için başka hiçbir yerde eşine rastlanmadık 
biçimde zorunlu olmuştur. Şimdi mutasavvıfların (sufi) en 
büyük tanınan bazılarından ve Suhreverdi'nin arzuladığı ihya 
hareketinden söz etmemiz gerekmektedir. 

330 



ALTINCI BÖLÜM 

TASAVVUF (LE SOUFISME) 

1. llk Mülahazalar 

1. Kelimenin kökeni üzerine en çok tutulan görüş, bu 
kelimenin "yün" anlamın gelen Arapça "siıf"tan geldiği yo­
lundadır Sufiler "hırka" adı verilen beyaz yünden bir cüppe 
ile yün giysiler giymekte idiler ve kelime de bunu işaret et­
mektedir. Şu halde bu görüş gereğince kelimenin türeyiş biçimi 
tasavvuf ehlini lslam çerçevesi içinde ayıran ve belirleyen 
manevi öğretiye hiçbir yollama yapmakta değildir. Kökeni 
ve kullanış biçimi açısından maneviyyatla ilgisi yoktur. Sufiler 

terimi tasavvuf yolunu oluşturan arifler ve maneviyyat ehlinin 
bütününü ifade eder. Tasavvuf kelimesi; "sad-vav-fe" (swj) 

kökünden türeyen ve altıncı biçimde fiil cinsinden bir keli­
medir. Sufilik yoluna girmek, sufi olmayı ifade eder ve kısaca, 
sufilikten söz ederken kullanılır. (Bu kelime Şiilik yoluna 

· girmek anlamına teşeyyı1; Sünni olmak, Sünnilik'i benimseyip 
sülük etmek anlamına tesennün gibi kelimelerle karşılaştırı­
labilir.) Diğer bir açıklama da şudur: Bu kelime Yunanca bilge, 
hakim, anlamında "sophos"dan gelir ve bu açıklama ilk bakışta 

331 



daha tatmin edicidir. Şarkiyatçılann genel olarak kabul etmiş 
olmamalarına rağmen Biruni IV./X. yüzyılda (yukarıda IV, 6) 
kelimeyi bu şekilde açıklıyordu (Feylesof kelimesinde sophos 

kelimesinin "sin" harfi ile, tasavvufta "sad" harfi ile yazıldığına 
dikkat edilmelidir). Ne olursa olsun, Arap dil bilgilerinin 
yabancı kökenli bir kelime için Sami kaynaklı bir köken 
bulmalarındaki beceriklikleri hesaba katılmalıdır. 

2. Tasavvuf, Islam çerçevesi içinde mistik (gizemci) bir din 
anlayışı olarak son derece önemli bir manevi olgudur. Aslında 
bu olgu Peygamber'in (S.A.) manevi tebliğinin (message) 
semere vermiş olması demektir. Kur'ani vahy üzerinde derin 
ve etraflı bir düşünme yolu ile kendi nefsinde çeşitli manevi 
tecrübeler yaşanmaktadır. Mirac sırasında peygamber ilahi 
esrara agah kılınmış idi, her sufi de kendince bu örnek de­
neyime ulaşmak diler. Tasavvuf, Islamı sadece dış kurallara, 
fıkha dayanan ve sözlerin dış anlamlarında kalan bir din 
durumuna indirgemek isteyen bütün eğilimlere karşı apaçık 
başkaldırma, manevi Islam'ın gözden kaçırılmaz bir varoluş 
kanıtıdır. Manevi bir zühd ve temrinler içinde geliştirilmiş 
bir yoldur ki dereceleri, ilerlemeleri ve aşamaları ile hedefleri 
"irfan" adı altında ifadesini bulan başlıbaşına bir metafizik 
oluşturur. Şeriat-tarikat kutuplaşması şu halde tasavvufi hayat 
ve öğreti için temel olacak önemdedir. Daha tam olarak ifade 
edilmek istenirse üçlü bir kavram kümesi vardır ki, bu üçlüden 
biri "şeriat", diğeri "tarikat", öteki de "hakıykat"tir. Şeriat 
vahyin lafzi verisi, tarikat mistik yol, hakıykat de manevi 
gerçekliğin bizzatgerçekleştirilmesi, ona erilmesi demektir. 
Bu husus, bir taraftan tasavvufun yüzyıllar boyunca resmi Islam 
anlayışından gelen tepkileri göğüsleme konusunda karşılaştığı 
güçlüklerin ifadesidir. Fakat aynı zamanda diğer taraftan da 
şu sorunun ortaya konmasını gerektirir: Acaba şeriat ile, tarikat 
yolu ile ulaşılacak hakıykat kutuplaşması sadece tasavvuf 
düşüncesine özgü bir yenilik midir? Yoksa "tasavvur· terimini 

332 



kullanmasa bile "manevi İslam, İslam'ın manevi cephesi" 
olması açısından tasavvuf tan geri kalmayan başka bir İslam 
anlayışı için de temel bir unsur mudur? İmdi, aşağıda ta­
savvufun büyük üstadlanndan bazılarının öğretilerine de­

ğinildiğinde Şiilik'in ve Şiilik nübüvvet ve vahy felsefesinin 
temel konumlan ile tekrar karşılaşmış olacağız. Bu tespit çok 
önemli bir sorunun doğmasına yol açacaktır. Bu sorun da ancak 
Şillik'in manevi dünyası hakkında derinlemesine bir bilgi sahibi 
olmak şartı ile iyi bir şekilde ortaya konabilir. Çünkü "tasavvuf 
olgusu" (görüngüsü, fenomeni) Şii İran'da ve Sünni İslam 

dünyasında tıpatıp aynı biçimde görünmekte değildir ve 

şimdiye kadar şarkiyatçılar Sünni tasavvufu çok daha yakından 
tanıya bilmişlerdir. 

Burada maalesef bu sorun geniş boyutlarda ele alınabilecek 
veya çözüme varılabilecek değildir. Fakat hiç değilse son derece 
karmaşık olan bir durumu az-çok belirleyebilmek ve sınır­

layabilmek için bazı tespitler yapılabilir: Yukarıda (il. hah) 

"nübüvvet ve vahy temeline dayanan felsefe" (philosophie 
prophetique) başlığı altında toplanan konulardan, tasavvuf 
kendiliğinden, tabii bir şekilde ortaya çıkmış görünmektedir. 
Şii tasavvufu sözkonusu olduğunda, bu düşünce doğru sa­
yılabilir (Haydar Amoli'nin ve onun etkisinde olanların bütün 

gayreti de bu yöndedir, bu görüşü doğrulama yönündedir. 
Yine yukarıda il B, il 4'te İsmaililik ve tasavvufun birleşmesi 

olgusu üzerinde çok durulmuştur). Fakat olaylara bakılırsa 
yüzyıllar boyunca ve sayı yönünden sufilerin çok büyük 
çoğunluğu Süni dünyasında bulunmaktadır. Dahası var: Şii 
dünyasında sık sık tasavvufa karşı inkara çok yaklaşan bir 

kapalılık, kararsızlık tutumu görülür. Bu tutum da sadece fıkhı 
temsil eden resmi mollaların değil, aynı zamanda öğretilerini 
imamların tebliğlerinden alan, sufilerin terimlerini kullanıp 
aynı hikmet-i ilahi metafiziğini benimsemiş olan maneviyyat 
ehlinin de tutumudur, onlar da tasavvufu benimsediklerini 

333 



söylemez ve tasavvuf karşısında çok ihtiyatlı ve çekingen bir 
tavır takınırlar. Bu Şii alemine özgü maneviyyat ehli tipi 
günümüzde de tam olarak yaşamakta ve sorunu çözümlenemez 
bir şekle sokmaktadır. 

3. llk aydınlatıcı bir bilgi olarak şu hususu verebiliriz: 
KO.fe'deki bir maneviyyat ehli topluluğunun üyeleri, Hicret'in 
ikinci ve. üçüncü asırlarında, "sufi" olarak adlandırılan ilk 
kimselerden olmuşlardır. Bunların arasında Abdek adım taşıyan 
biri vardı. Ayn-ul-Kuzat-ı Hemedani şu biliyi vermektedir: 

"tlahi yol yolcuları, bundan önceki zamanlarda ve lslam'ın 
ilk nesillerinde sufi adı ile ayrılmış değil idiler, tasavvuf deyimi 
henüz yoktu. Sufi terimi ancak III. (IX) yüzyılda ortaya çıkıp 
yayılan bir terimdir. Bu ad ile anılan ilk kimse de Bağdad'da 
Abdek olmuştur (vefatı: 210/825)". Ayn-ul Kuzat'a göreAbdek, 
Cüneyd'e ve üstadı Seriyy-us-Sakati'ye takaddüm eden, on­
lardan önce gelen bir büyük şeyhtir (Aşağıda Vl, 2). Fakat 

bu durum, bildiğimize göre, sekizinci imam Aliyy-ur-Rıza'nın, 
Abdek'in çağdaşı bulunduğu bu imamın, tasavvuf hakkında 
ağır sözler söylemesini engelememiştir. III./IX. yüzyılın so­
nundan itibaren de Şii tasavvuf çizgisi kaybolmuş görün­
mektedir, ta ki Vll./XIII. yüzyılda Saduddin-i HamO.yeh (vefatı: 
650/1252) ve Şii tasavvufunun diğer üstadlarının Safevi 
Uyanışı'na değin birbirini izlemesi olgusu oraya çıkıncaya 
kadar (Haydar Amoli, Şah Nimetullah-ı Veli vs .). 

4. Burada birçok gözlemler ileri sürülebilir. Her şeyden önce 
Şiilik'in merkez düşüncesinde, tam özünde yer alan velayet 
kavramı esas alınır da bu kavramın Sünni tasavvufunda uğ­
radığı değişiklik gözönünde tutulur, mesela hakim Tirmizi 
(aşağıda, V I, 3) gibi bir üstadın eserinde bu kavramın nasıl 
olduğuna bakılırsa, hiç değilse bazı belirli sufi fırkaları kar­
şısında imamların ve Şiilerin takındıkları kınayıcı tavır anlaşılı:­
ve açıklanabilir. Velayet öğretisi, Sünni tasavvuf ehline, imamet 
öğretisini bertaraf eden bir şekilde geçmiş, böylece imamsız 

334 



bir imamet öğretisi şekline bürünmüştür ki, bu da Mesih'siz, 
lsa'sız bir mesih öğretisi paradoksundan farklı değildir. 

imamların bu gibi fırkaları kınamış olmaları olgusunun saf 

ve gerçek anlamı ile Şii tasavvufunun ortadan kalkmasına yol 

açtığı ileri sürülemez. Çünkü iki olgu varlığını sürdümüştür: 

Bir taraftan, XIII. yüzyıldan günümüze kadar Şii tasavvufunun 
apaçık varlığı, diğer taraftan da sufi tarikatlarının çoğunlu­
ğunun tarikat silsilelerinin imamlardan birine dayandınlınakta 

olması olgusu . Bu silsilelerin tarihi açıdan güvenilir ve ka­

nıtlanmış olmadıklarını ileri sürenlerin gözden kaçırdıkları 

husus şudur: Tarihi açıdan bu tarikat silsileleri ne kadar şüpheli 

olursa olsun, Şii imamlarından birisine manen dayanma 
hususunda bilinçli bir iradenin ifadesidirler. Şu halde burada 
da ihmal edilmemek, gözden kaçırılmamak gereken bir gö­

rünüm vardır. Şii tasavvufunun görünürde bir an için ortadan 

kalkmış olması Bağdad'da Selçuklu egemenliğinin IV./X. 

yüzyılda başlaması ile yeterince açıklanabilir. (Karşılaştırınız: 

Yukarıda III 3, A). Böylece Şiiler titizlikle takıyyeye (la dis­
cipline de I'arcane) başvurmak zorunda kalmışlardır ki; takıyye 
de imamların bizzat öğütledikleri bir tutumdur. Yme bu takıyye 
tutumu dolayısı iledir ki bu alanda vardığımız sonuçlarda 

daima aşın bir ihtiyat ve tedbiri gözetmeliyiz . 

5. ikinci olarak Şiilik'e özgü şu manevi kişilik türünü de 

gözönünde tutmak gerekir (Bkz . yukarıda il, başlangıç prg . 
6). Şiilik 'e özgü olan bu "arif', tasavvufa mensup değildir, fakat 
tasavvufa özgü terimleri kullanır. Suhreverdi, Haydar Amoli, 
Mir Damad ve Molla Sadra gibi feylesoflar ve bunlar gibi daha 
birçokları, bir tarikata mensup değil idiler. -Tarikat kelimesinin 

"manevi yol"u ifade ettiğini ve aynı zamanda bu yolu belirli 

bir tasavvuf topluluğunda (confrerie veya congregation) 
somutlaştırmaya yaradığını hatırlatalım.- Şiilik yönünden gelen 
eleştirilerin ilk önce bu tarikat teşkilatını hedef aldığı söy­
lenebilir: Hankah (tekke), tac, hırka ruhani ve ruhbani kıyafet 

335 



(le vetement monacal), gaaip olan imamın yerini almaya 
yönelen şeyhin görevi ve durumu eleştirilmektedir, gaaip 
olduğu için hatmi rehber, deruni rehber durumunda olan 
imamın yerine şeyhe tanınan görev ve durumu kabul edil­

memektedir. Şiilik'te "şeriat" ile gerçekleştirilen, kurulabilen 
ilişkinin, özellikle azınlık Şiiliği'nde, Sünnilik'teki ile özdeş 
olmadığı hesaba katılmalıdır. Şiilik başlıbaşına, bizzat manevi 
yol demektir, tarikat demektir, yani agah kılma ve irşaddır 
(initiation). Şüphesiz bir Şiı toplumunun bütünü ile bir agah 
kılınmış ve irşad edilmişler toplumu olduğu söylenemez. Bunu 

ileri sürmek irşad (initiation), esrara hatmi anlamlara agah 
kılmak kavramına aykırı olurdu. Ne var ki Şii çevresi "bilkuvve" 
(yetiler yönünden, virtuellement), irşada, hatmi ve deruni 
anlamlara yönelme imkanını veren bir çevredir (initiatique). 
Eimme-i Athar'a, masum imamlara içten inanıp bağlanması 

dolayısı iledir ki bir Şii onlardan bu irşadı almaya amadedir, 

bu durum da onun (yatay değil) dikey boyutta ve doğrudan 
doğruya ve kişisel bir bağ ile manevi aleme bağlanmasına yol 
açar, şeklen kurulmuş ve düzülmüş, örgütlenmiş bir tarikata 
girmesine de Sünnilik'ten farklı olarak, ihtiyaç kalmaz. 

Olgunun tümünü kavrayabilmek için bütün değişik gö­
rünümleri gözlemlemek önem taşımaktadır. Sünni tarikatlarına 

dış örgütü açısından benzeyen Şii sufi tarikatları da vardır 

(Çağdaş lran'da Şah-Nimetullahiler topluluğunun çeşitli 
kollarında, Zehebilerde olduğu gibi). Fakat şunu da derhal 
söylemek gerekir: Şiilik'te birçok tarikat da vardır ki hiçbir 
dış örgütlenmesi, hatta kesin bir belirlenme ve ayrılması, 

adlandırılması sözkonusu değildir. Bu tarikatlar sadece ve saf 

manevi anlamda vardırlar, diğer bir deyişle bir şeyhin irşadı 
sözkonusudur, şu veya bu kişilik olarak bu şeyhin adı süre­
gelmiş olsa bile, çok defa ortada hiçbir yazılı belge yoktur. 
Nitekim burada "Uveysi" adı verilenler de anılabilir, bu ad­
landırma ilk Şiilerden olan, Peygamber'i (S.A.) tanıyan ve onca 

336 



da tanınan, ne var ki hiç onunla görüşüp karşılaşmamış olan 
Yeminli Uveys-ul-Karani'den gelmektedir.403 Zahirde ve dışta 
bir mürşidi olmayan, fakat mana aleminde şahsi bir rehberi 

bulunan kimseler "Uveysl" diye adlandırılırlar. Bu durum açıkça 

imamlara itikadın ve bu itikadın sonucunun anlamıdır. Bazı 

Uveysiler adlan ile bilinmektedir. Sünnilik'te de "Uveysi"ler 
olmuştur, Şiilik'te bunlar sayısız denecek ölçüde çoktur. 

6. Bu gözlemlerden sonra, işbu incelemede ele alınmış 
bulunan diğer manevi tezahürler ile bağlantıları da gözönünde 

tutularak lslam'da tasavvufun tarihinin yazılmasının, insani 

şüpheye düşürecek ölçüde karmaşık bir görev yüklediğini 

söylemek yerinde olur. Şüphesiz ana çizgileri ile büyük dö­
nemlerin birbirinden ayrılması ve belirtilmesi mümkündür. 
Mezopotamya yöresinin sofu ahit ve zahitleri, sufiler adını 
almaları ile bizleri Bağdad Okulu diye adlandırılan tasavvufa 

iletirler, buna koşut olarak bir de Horasan Okulu vardır. 

Aşağıda ele alınan bazı üstadlann öğretileri, çok sonraları 

"tasavvuf metafiziği" olarak adlandırılabilecek olan düşünceyi 
açığa vurmaktadırlar. Fakat belirtilecek olan ana konular Şiilik 
alanında tanımış olduğumuz şeylere bizi iletmektedir: Şeriat 
ve hakıykat kutuplaşması, zahir ve batın kutuplaşması, kutsal 
tarihde nübüvvet devrine halef olan velayet devri düşüncesi 

gibi, Sünni tasavvuftaki "Kutb" düşüncesi de Şiilik'teki imam 
düşüncesinin aktarılmasından başka bir şey değildir. Kutb 
kavramının eşiklik ettiği ruhani mertebeler silsilesi de imam 
kavramının varlığını akla getirir. Bu incelemenin ikinci bö­
lümünde Şiilik'in daha sonraki dönemleri ve özellikle lbni 

403 Veysel Karanı hakkında bkz. A. Y. Ocak, Veysel Karanf ve Uveysilih, Dergah 
Yayınlan, Ocak 1982. Bu kutlu ve er kişi, Sıffin Savaşı'nda Emir-ul-Mü'minin 
cephesinde şehid olmuştur. Bir hikmete mebni olarak Resül-i Ekrem'i (S.A.) 
dünya gözü ile görmeyişine rağmen Restil-i Ekrem (S.A.) tarafından övülüşü, 
imanda ve amelde yüce bir menebeye varışı, bir "pir" terbiyesinden maddeten 
g�eksiZin ruhani feyz ile kemal yolunda ilerleyebilenler için "Uveysi" teriminin 
doğmasına yol açmıştır. 

337 



Arabi Okulu'nun öğretisi ve etkileri ele alındığında, burada 
ortaya atılan sorunun önemi daha açıkça ortaya çıkacaktır 
(lbni Arabi'nin vefatı: 1240'dadır). 

Maalesef burada çok sıkı bir şekilde kendisini gösteren sınırlı 
hacim endişesi, tasawufu açıklamak için ileri sürülen görüşleri 
tartışmamıza müsait değildir. Mesela Yeni Eflatunculuk gö­
rüşünün, gnosis (gnose, irfan) düşüncesinin, Hind gizem­
ciliğinin etkisini burada ele alıp tartışamıyoruz. Hatta ta­
savvufun büyük simalarından da ancak en büyük bazılarını 
ele alabiliyoruz. Şu halde vefatının 900. yılı dolayısı ile Kabil'de 

(1381/1962) yazıda) anılan Hace Abdullah-i Ensari gibi birçok 
tasavvuf üstadı burada ele alınamayacaktır.404 

2. Ebu Yezid-i Bestami 

1. Ebu Yezid Tayfur Ibni Isa Ibni Süruşan Bestami'nin yakın 

atalan Zerdüşti idiler. Büyük babası Süruşan Zerdüşti iken, 
ihtida etmiş idi. Ebu Yezid, hayatının oldukça büyük kısmım 
doğduğu şehir olan Bestam'da geçirecektir (Bistam değil). 234 
veya 261/874'te lran'ın kuzeydoğusunda bulunan bu şehirde 
de öldü. Islam'ın yüzyıllar boyunca yetiştirdiği en büyük 
mutasavvıflardan birisi olarak görülmüştür ve bu görüş ye­

rindedir. Deruni hayatının doğrudan doğruya ifadesi demek 

404 Corbin Şiilik ve tasavvuf arasındaki ilişkileri "anlaşılmaz" görmekle birlikte, 
bu uzaklığın sebeplerini oldukça güzel açıklayabilmektedir. Ancak, "Selçuklu 
hiikimiyeti"nin bu konudaki etkisi hakkındaki görüşü tatmin edici değildir. 
Bu konuda takıyye gerekse idi, bütün Şii mezhebi mensupları Selçuklu dö­

neminde, takıyyeye başvururlardı, yoksa sadece mutasavvıfların "Sünni" gö­
rünmesi veya Şiilerin tasavvuf alehtan görünmesi Selçuklu hakimiyeti ile 

açıklanamaz. !marnlardan nakledilen "tasavvuf" aleyhtarı sözler için bkz. A. 
Gölpmarlı 100 Soruda Tasavvuf, 2. bası, 1985, soru: !O-Metinde Ayn-ul­
Kuzat-ı Hemedani'den naklen adı amlanAbdek (vefan: 810) kimdir, bilmiyorum. 
Metipde anılan Ayn-ul-Kuzat-ı Hemedani (Corbin vefat tarihini 1131, Gölpınarlı 
1140 olarak verir.) hatmi eğilimleri dolayısı ile Gölpınarlı tarafından eleştirilen 
bir mutasavvıftır (Bkz. Gölpınarlı, 100 Soruda Türkiye'de Mezhepler ve Tarikatler, 
İstanbul, 1969, s. 4 7). 

338 



olan öğretisi ile çok farklı kişilerin hayranlığını kazanırken, 
resmi bir rehberlik veya irşad görevi üstlenmemiştir. Hatta 

yazılı bir eser de bırakmış değildir. manevi tecrübelerinin özü 

bize menkıbeler, vecizeler ve paradokslarla aktarılmış ve 

bunları da doğrudan doğruya müridi olan kişiler veya ziya­

retçilerinden bazısı aktarmıştır. Bunlar paha biçilmez bir 
metafizik ve manevi boyuttadırlar. lslam'ın manevi tarihinde 
bu özdeyişler Şatahat (Şathiyat) adı ile yer bulmuştur. Bu terimi 

çevirmek güçtür. Uyandırdığı irkilme ve sarsıntıyı içeren bir 

anlamı vardır. Bu sebeple, bu terim paradoks, aşırı söz, cezbe 

halinde söylenen söz deyimleri ile çevrilebilir. 

2. Ebu Yezid-i Bestami'nin doğrudan doğruya müridi olanlar 
arasında başlıcaları olarak yeğeni Ebu Musa lsa Adem'i 
(ağabeyinin oğlu), onun aracılığı ile Bağdad'ın ünlü üstadı 

Cüneyd'i sayabiliriz. Cüneyd, yeğeni aracılığı ile onun söz­

lerini duymuş, Arapça'ya çevirmiş ve açıklamıştır. Bu şerh 

kısmen muhafaza edilmiştir (Serrac'ın Kita.b-ul-Luma' adlı 

eserinde). Ziyaretçileri arasında Ebu Musa Debili'yi (Er­
menistan'da Debil'den),405 Ebu ishak lbni Herevi'yi (lbni 
Edhem'in müridi), ünlü lranlı mutasavvıf Ahmed lbni 

Hezrayeh'i sayabiliriz. Ahmed lbni Hezrayeh Ebu Yezid-i 

Bestami'yi hac yolculuğu sırasında görmüş, ziyaret etmiştir. 

Ebu Yezid'in sözlerinin ve hayatının öğrenilmesi için en etraflı 

ve önemli kaynak ise, Muhammed Sehleci'nin vefatı: 4 76/ 
1084, Badawi Yayımı, Kahire, 1949), "Kitab-ün-Nur fi ke­

lima.t-i Ebu Yezid Tayfur" adlı eseridir.406 Ruzbehan Bakli-i 

405 Debil neresidir? Farsça çeviriye eklediği notta Dr. Mübeşşiri "Eski Ennenistan 
şehirlerinden" diyor. Kamus-ul-A'.lam'dan, Kuzey Azerbaycan yörelerinde olduğu 
anlaşılıyor, Attar'ın Tezkire-t-ül-Evliya'sında Bayezid-i Bistami bahsinde adı 
geçen Ebu Musa bu zat olacaktır. 

406 Ahmed lbni Hadraveyh (Hadrayeh) hakkında Kuşeyri risalesinde bilgi veril­
mektedir (Vefatı: 854). Burada söylendiğine göre Bayezid'i ziyaret etmek için 
Bistam'a gitmiştir. Burada Bayezid'in onun hakkında "Üstadımız Ahmed'dir" 
dediği naidedilir. Hucviri'nin Keşf-ül-Mahcub'unda Bayezid-Ahmed ilişkisi 

339 



Şirazi de özgün bir şathiyat külliyatı ve şerhi meydana ge­
tirmiştir ki, burada bu eseri de anmak gerekir (metnin Farsça 
basımı hazırlanmaktadır). 407 

3. En büyük lranlı mutasavvıfın öğretisinin ana çizgileri ile 

bir görünümü, özdeyişleri ve menkıbelerinden şöylece çı­
karılabilir: Ben (ene'iyye), sen (entiyye), o (huviyye, ipseite, le 
soi) şekli altında varlığın üçlü şartı üzerine derinleştirilmiş bir 
bilinç. Varlık bilincinin bu derecelenmesinde lahut (ilahi) ve 
nasut (beşeri) birleşir ve aşkın (transcendant) bir tapınma ve 
sevgi eylemi içinde karşılaşırlar. Ruhani gerçekleşme eşiğine 
değin geçirilen safhaları Ebu Yezid şiddetli çizgilerle tasvir eder. 
Burada örnek olarak ancak bir tek metni verebiliyoruz: 

"Rabbi'imi, beni masivadan döndürdükten ve nuru ile 
aydınlattıktan sonra yakın gözü ile gördüm. Bana sırrının 
harikalarım bildirdi, hüviyetine agah kıldı. Benliğimi, onun 

hüviyeti vasıtası ile gördüm. Nurum onun nurunda söndü, 

kuvvetim onun kuvvetinde kudretim onun kudretinde silindi. 
Böylece benliğimi onun hüviyetinde görmekte idim. Bendeki 
azamet aslında onunki idi, yüceliğim onunki idi. 

Artık Hakk gözü ile onu görmede idim (Ayn-ul-Hakk), Ona 
dedim ki: 'Nedir bu?' Bana cevap verdi: 'Ben değil, benden 
gayrı da değil!' böylece Hakk'ı Hakk ile gördüğümde, Hakk'ı 

hakkında bazı rivayetler vardır. Aynı rivayetler Attar'ın Tezkiret-ül-Evliyası'nda 
da yer alır (Kuşeyrt ve Hucviıi'nin eserleri Türkçe'ye Süleyman Uludağ tarafından 
aktarılmış ve Dergilh Yayınları ı:ırasında lstanbul'da yayımlanmıştır: Kuşeyrf, 
2. bası, 1981, Hucviıi, 1982). 

407 Bu eserin basıldığı, Dr. Mübeşşiıi'nfn notunda ve Schimmel'in Tasavvufun 
Boyutlan adı ile Türkçe'ye çevrilen eserinin bibliyografyasından anlaşılmaktadır. 
(Çeviren, Ender Gürol, Adam Yayınları, İstanbul, 1982): Baqli, Ruzbihan, 
Sharh-i Shathiyat, Les Paradoxes des Soufis, Par. H. Corbin, Tehran and Paris, 
1966. Ruzbehan Bakli hakkında Türkçe bir kaynak için bki:. Doç. Dr. Nazif 
Hoca, Ruzbihan el-Hakli ve Kitab-ı Keşf-ul-Esrarı ile Farsça Bazı Şiirleri, lÜEFY, 
İstanbul, 1971. Bu eserde de yukarıda anılan esere (Şathiyyat basısı) yollama 
yapıldığı gibi, Ruzbehiln-i Bakli'nin diğer eserlerinin listesini bulmak da 
mümkündür. Bakli 1132-1209 yılları arasında yaşamıştır. Hayatı ve düünceleri 
hakkında, N. Hoca'nın eserinden toplu bilgi alınabilir. 

340 



Hakk ile yaşadım ve Hakk'ta Hakk ile kaaim oldum, başsız­
sonsuz bir hal içinde, nefessiz, sözsüz, işitmesiz, bilgisiz, ta 
ki Allah bana kendi ilminden kaynaklanan bir ilim, inayetinden 
gelen bir dil, nuruna yönelik bir görüş verdi". 

3. Cüneyd 

1. lran asıllıdır. Nihavend'de doğmuştur. Adı Ebulkaasım 
Ibni Muhammed Ibn-el-Cüneyd-el-Hazzaz'dır. Bütün hayatı 
lrak'ta, Bağdad'da geçmiş, yine orada 297/909 yılında ölmüştür. 
Bu şehirde geleneksel öğrenimini çağının en büyük bilgin­
lerinden biri olan Ebu Sevr-ul-Kelbi'den gördü. Dayısı Seri­
us-Sakati de onu tasavvufa irşad etti. Başka tasavvuf üstad­
larından da feyz aldı ki bunların arasında Haris-el-Muhasibi 
ve Muhammed Ibni Aliyy-ul-Kassab anılabilir. Hayatında ve 
ölümünden sonra tasavvuf akımını çok etkilemiştir. Kişiliği, 

konuşma ve yazılan, Bağdad Okulu adı verilen tasavvuf akımının 

ön sırasına konmasını gerektirir. Bu bakımdan Şeyh-ut-ta.ife 
(Mutasavvıfların üstadı) unvanı ile de anılır.4oa 

Cüneyd'in yazdıklarından onbeş kadarı elimize gelebil­
miştir. Bunların bir kısmı çağdaşlarından bazı büyük mu­
tasavvıflarla yazışması yolu ile meydana gelmiştir. Ruhani 

ve manevi hayatın bazı konulan hakkında, sıdk, ihlas ve ibadet 
hakkında bu yazılarda çözümleme ve açıklamalar vardır. 
Bu yazışmalar dışında Cüneyd'in gerçek anlamda eserlerinde 
de lslam manevi hayatının klasik konuları ele alınır. Mesela, 
Kita.b-ul-Tevhid (ilahi teklik), burada kelam ve tavassuf açı­
sından ele alınmaktadır. Kitab-ul-f ena. (bu kitapta bekaa haline 

götüren şartlar, bekaa halinin şartları incelenmektedir), 
Adab-ul-muftakır ilallah (Allah'dan Müstağni Kalamayan için 

408 Cüneyd-i Bağdadi hakkında Türkçe'de: Dr. S. Ateş, Cüneyd-i Bağdadi, Hayatı, 
Eserleri ve Mektupları, İstanbul, 1970 adlı eserden bilgi alınabilir. Burada da 
Cüneyd'in "Nehavend" asıllı olduğu "kuvvetle mutemet" görülmektedir (s. 8). 

341 



Davranış Kuralları), Devit-ul-ervah (Ruhların llacı) adlı eserler 
örnek verilebilir. 

2. Bu büyük üstadın öğretişine gelince, yukarıdaki göz­

lemlere dayanarak (Vl, 1) iki noktayı ileri sürebiliriz. llk olarak, 

Cüneyd'in manevi aleminin şeriat (peygamberden peygambere 
değişen, ilahi kanunun lafzı)409 ve hakıykat (sürekli olan 
manevi ve ruhani gerçeklik) kutuplaşması ile belirlendiğini 
söyleyebiliriz. Biliyoruz ki başlangıçtan beri Şiilik dini olgusu 

da bunun üzerinde kurulmuştur ve bu; Şiilik-imamet öğre­

tisinin temel ilkesi olarak da kalmaktadır. Cüneyd, bazı 

mutasavvıfların hakıykate varma durumunda şeriatin bertaraf 
edilebileceği, faydasız ve mülga durumc1 gelebileceği tarzında 
ve hakıykatin şeriate üstünlüğü demek olan aşırı görüşlerine 
karşıdır. Yine biliyoruz ki işte yine bu noktada Oniki lmam 
Şiiliği ve lsmaililik arasında bir fark ortaya çıkmaktadır. Şu 

halde manevi durumun verileri üzerinde tekrar düşünmede 

ve bunları bütün içindeki ilişkileri ile canlı olarak ele almada 

yarar vardır. Durum yalnız tasavvuf ile ilişki çerçevesinde 
ortaya çıkmış değildir ve yalnız tasavvuf ile açıklanamaz. 

Cüneyd'in öğretisinin ikinci bir temel noktası da mistik 

tecrübesinin temel olarak tevhid öğretisinden ileri gelmektedir. 

Cüneyd'in başlıbaşına bir eser tahsis ettiği sorunu bütün 

genişliği ile kavradığı şüphesizdir. Ona göre tevhid, sadece 

ilhahi varlığın tekliğini kelam ehlinin yaptıkları gibi akli deliller 
ile ispat etmekten ibaret değildir. Daha çok bizzat Allah'ın aşkın 
(müteal, transcendant) vahdetini, ahadiyyetini yaşamak 

demektir. Cüneyd'in bu talebi, doğal ve gerçek bir manevi 

cephenin varlığını belirlediği gibi, aynı zamanda VI. imamın, 
çevresindekilere açıklandığını söylemiş olduğumuz şu hususu 

409 Şeriatin temel ilkeleri dahi peygamberden peygambere değişmez. Çünkü Allah 
katında din lslam'dır ve bütün gerçek peygamberler lslam peygamberidir. 
Zahirdeki çelişkiler şeriatte değil, tahrif edilmiş metinlerdedir. Kur'art-ı Kerim 
ise tahriften masundur. 

342 



da akla getirmektedir: imam, Kur'an-ı Kerim metni üzerinde 
vahye mazhar olanın vahyedenden işittiği gibi işitinceye kadar 
tefekkür etmekte idi. 

4. Hakim-i Tirmizi 410 

1. Hakim-i Tirmizi veya Fars telaffuzuna göre Termezi (Ebu 
Abdillah Muhammed Ibni Ali el-Hasan veya el-Huseyn), 
Ill./IX. yüzyılda yaşamıştır. Doğumu ve ölümü hakkında kesin 

tarihlere sahip olmadığımız gibi, Bactriane (Belh) yöresinden 

olan bu Iranlınm hayat hikayesinin ana çizgilerini bile bil­

miyoruz. Hakkında bütün bilinen, bazı üstadlarının adları 
ve Termez'den sürgünlüğü menkıbesidir. Yine bilinmektedir 
ki tahsiline Nişapur'da devam etmiştir. Buna karşılık Tirmizi 

deruni hayat hikayesini ve manevi tekamülünü kapsayan bazı 

değerli bilgileri bize bırakmıştır (Bu otobiyografi yakınlarda 

Hellmut Ritter tarafından bulunmuştur). Ayrıca Tirmizi büyük 

ölçüde günümüze kadar gelebilmiş olan birçok eserin de 
yazarıdır (Bkz. sonraki Bibliyografya). 

2. Tirmizi'nin ruhani ve manevi öğretisi başlıca "velayet" 

kavramına dayanır (ilahi dostluk, Allah ile iç ve sıkı bir bağ, 

ruhani irşad ve bilinçlenme). Bu sebeple de (yukarıda VI, 1) 

daha önce belirttiğimiz ilk mülahazalar burada zorunlu ol­
maktadır. Çünkü bu velayet kavramının Şiilik açısından da 
temel kavram olduğunu öğrenmiş bulunuyoruz (Yukarıda Il, 
A). Yine biliyoruz ki velayet kelimesi, telakkisi ve velayet 
konusu imamların öğretlerine ilişkin metinlerde ilk sırayı 

almaktadır. Şu halde Tirmizi'nin eserleri, velayet kavramının 

temel teşkil ettiği imamet telakkisinden yoksun bir velayet 

kavramı pradoksunun nasıl bir süreç sonucunda ortaya 

410 Hakim-i Tirmizi'nin menkıbeleri Tezkire-t-ul-Evliya'da (Attar) yer alır. Huc­
viri'nin Keşf-ül-Mahcub'unda da kısa bilgi vardır. Yine bkz. Kuşeyri Risalesi, 

Uludağ çevirisi, s. 149, N. 35 ve dn. 39. 

343 



çıktığını araştırabilmemiz için en elverişli bir kaynak veya 
kaynaklardan biri olabilir görünmektedir. Burada iki tespit 
yapılmakla yetinilecektir. 

Birincisi şudur: Tirmizi iki tür velayeti kesinlikle ayır­
maktadır: Genel veya ortak bir velayet (velayet-i amme) ve 
özel bir velayet (velayet-i hasse). Birinci velayeti bütün 
Müslüman topluluğuna teşmil eder. Kelime-i şehadetin 
söylenmesi, risaletin tebliğini kabul eden her mü'minde ortak 
olan ve Allah ile rabıta demek olan velayet bağını kurmaya 
yetişir. Özel velayete gelince Allah dostlarına, manevi açıdan 
seçkin kişilere, ona gerçek ve aşkın (müteal, transcendant) 
bir erişme yaşayanlara özgüdür. İmdi şu da hatırlanmalıdır 
ki velayetin bu şekilde ikili bir kavram olarak alınması da ilk 
önce Şii öğretisince ortaya atılmıştır. Burada maalesef bir 
karşılaştırma yapmaya yerimiz olmadığı için Şiilik'te bu iki 
velayet kavramının ilişkisine yollama yapmamız gerekmektedir 
(Yukarıda il A, 3 vd.). Burada şu halde Tirmizi'nin tasavvu­
funda köklü bir yapı değişikliğinin, velayet-i amme telakkisinin 
"laikleştirilmesi" gibi bir şeyin meydana geldiğini tespit ile 
yetinilecektir. 

İkinci tespitimiz de Tirmizi'nin öğretisinde velayet ve nü­
büvvet ilişkileri ile ilgilidir. Ona göre velayet, ayırdetmeksizin 
bütün mü'minlerle bütün peygamberleri kapsar. Çünkü velayet 
onların ilhamlarının kanağı ve nübüvvet görevlerinin temelidir. 
Velayetin haddizatında nübüvvete üstün olduğunu, çünkü 
kesintisiz ve sürekli olup nübüvvet gibi belirli bir zaman 
parçasına bağımlı olmadığını ileri sürer. Nübüvvet devri tarihi 
bakımdan son peygamberin gelişi ile sona ermiş ise de velayet 
devri zaman boyunca evliyanın varlığı ile sürecektir. 

İmdi bu şema da ne kadar ilgi çekici olursa olsun, Şiilik'in 
nübüvvet telakkisi aşina olan birisine yeni hiçbir şey öğretmez, 
belki başka bilgi olmadıkça sağlam olmayan bir yapı sözkonusu 
olduğu söylenebilir (Yukarıda il. babda görmüş idik): Velayet 

344 



devrinin nübüvvet devrinin ardından gelişi Şiilik'in ve Şiilik'in 
nübüvvet felsefesinin de temel ilkesi idi ve bu da ikili görünüm, 
ebedi nübüvvet telakkisinin ikili bir boyutu olmakta idi. 
Böylece nübüvvet ve imamet öğretisi zorunlu bir bağlantı ile 
karşılıklı bir bağımlılık göstermektedir. Burada yapılan iki 
tespit birbiriyle bağlantılıdır. Velayet düşüncesi alıkonmuş, 
onun kaynağı ve temeli olan imamet öğretisi ise bertaraf 
edilmiştir. lslam manevi ve ruhani hayat tarihini bütünlüğü 
içinde etkileyen ciddi bir sorun ortaya çıkmış demektir. Şiı 
yazarlara göre ise bu sorun gerçek bir sorun değildir. 

s. El-Hallac 

1. Hallac şüphesiz tasavvufun en seçkin temsilcilerinden 
biridir. Adı ve ünü Müslüman maneviyyat ehli seçkin top­
luluğunun sınırlarını aşmış, tutuklanışı ve Bağdad'daki yar­
gılanışı büyük yankılar uyandırmış, mistik lslam anlayışının 
şehidi olarak katledilmesi de bu ünü sürdürmüştür. Ona ilişkin 
olarak lslam milletlerinin herbirinin dilinde yazılanlar önemli 
ölçülere varmıştır. Hallac'ı yayımlayan ve yorumlayan Mas­
signon'un çalışmaları dolayısı ile ünü Batı'da da yayılmıştır. 
Biz Massignon'un çalışmalarına yollama yapmakla ve başlı­
başına ders verici nitelik taşıyan hayat hikayesinin ana hatlarını 
çizmekle yetineceğiz. 

2. Ebu Abdillah el-Huseyn lbni Mansur el-Hallac da bir 
Zerdüşti'nin torunu olarak, lran'ın güneybatısındaki Fars 
eyaletinde, Tür'da doğmuştur. T ür, Beyza kenti yakınlarındadır 
(Doğumu: 244/857). Henüz çok genç iken, ünlü mutasavvıf 
Sehl-üt-Tusteri'den ders görmüş ve onunla birlikte onun 
sürüldüğü Basra'ya gitmiştir. 262/87_6'da (metinde yanlışlıkla 
976 rakamı verilmiştir-H.H.) Bağdad'a giden Hallac, orada 
Amr lbni Osman el-Mekki'nin öğrencisi olmuştur ki bu zat 
da o döneınin en büyük manevi üstadlarından, şeyhlerindendir. 

345 



Onun yanında onsekiz ay kadar kalmış ve bu sırada onun 
müridlerinden birinin kızı ile evlenmiştir. 264/877 yılında 
(metinde yine yanlışlıkla 977 tarihi vardır- H.H.) Hallac 
Cüneyd'i tammış (yukarıda Vl, 3) ve onun yönetiminde manevi 
hayatın resm ve adabını icraya koyulmuştur. Cüneyd kendi 
eli ile ona hırka, (tasavvuf libası) giydirecektir. Fakat 282/ 
896'da, ilk haccından dönüşünden sonra Hallac, Cüneyd ile 
ve Bağdad şeyhlerinin çoğu ile ilişkilerini kesmiştir. Sonra 
T-0.ster'e (lran'ın güneybatısında) giderek dört yıl boyunca 
orada kalmıştır. Bu dönemde hadis ehli ve fakıyhlerle ilişkisi 
gitgide bozulmuş, uyuşmazlık artmıştır. 

llişkiler o kadar gerginleşti ki daha sonraki dört yıl boyıınca 
Hallac halka karışmak için hırkayı, tasavvuf kisvesini de attı 
ve böylece halk içinde manevi hayatı vaaz edip öğretmek istedi. 
Ünlü tabib-feylesof Rhazes (Razi, yukarıda IV, 4) ile, "top­
lumcu" (socialiste) ıslahatçı Ebu Said Cennabi ile hatta bazı 
devlet erkanı, bu arada Prens Hasan lbni Ali-ut-tavdi ile 
ilişkilerinin iyi olduğu söylenir. Hallac lran eyaletlerini dolatı, 
güneybatıda Huzistan'a, kuzeydoğuda Horasan'a gitti, bu arada 
yerleşmiş usul ve adaba aldırış etmeksizin manevi hayatın resm 
ve adabını icra ediyor, halkı da durmaksızın deruni hayata 
çağırıyordu. Beşinci yıldan sonra, 291/905'te Hallac ikinci 
haccını ifa ederek daha uzak yörelere gitti, Hind'e, Türkistan'a, 
hatta Çin sınırlarına kadar. Buralarda gönülleri fethetti, bir 
veli olarak görülüyor ve birçok kimse onun cazibesine ka­
pılarak lslam'a giriyordu. 

3. 294/908 yılında Hallac üçüncü kez hacca gitti. Orada iki 
yıl kaldıktan sonra artık Bağdad'a yerleşmek ve halkı irşad 
etmek üzere Bağdad'a döndü. Konuşmalarında büyük manevi 
ve metafizik boyııtları olan konular seçiyordu. Öğretisini 
açıklıyor, yaşıyordu. Nihai gayenin yalnızca sufiler için değil, 
her insan için Allah'a vasıl olma demek olduğunu, bu ulaşma 
ve erişmenin aşk ile gerçekleşeceğini, aşkın da tahavvül, 

346 



değişim yaratan bir ilahi tasarruf gerektirdiğini, böylece bir 
varlığın erişebileceği en yüce hale erişebileceğini söylüyordu. 
Bu yüksek seviyeli düşünceler, Hallac çevresinde çeşitli 
karşı koyma ve düşmanlık akımlarına yol açmakta gecik­
medi. Fakıyhlerin, siyaset adamlarının düşmanlıkları ya­
nında, bazı mutasavvıflar da hoşnutsuzluk ve çekingenlik 
gösteriyorlardı. 

Şeriat ehli, onun bu ulaşma ve erişme görüşünün fena fil­

lah-H.H.) lahut ve nasutu karıştırdığını, bir tür tüm-tanrıcılık 
(pantheisme) ile sonuçlandığını söyleyerek itiraz ediyorlar, 
onu kınıyorlardı. Siyaset adamları onun zihinlere isyan ve 
nifak saldığını, bir kışkırtıcı olduğunu ileri sürerek onu itham 
ediyorlardı . Mutasavvıflara gelince, ona karşı çekingen ve 
uzak bir tutum takınıyorlar, çünkü Hallac'ın ilahi esrarı, bu 
esrarı ne kabule, ne anlamaya ve kavramaya hazır bulunan 
avama alenen açık tedbirsizlik gösterdiğini düşünüyorlardı. 
Şiilerin ve genellikle batın ehlinin onun hakkında hükmü 
de böyledir: Hallac, takıyye ve ketman (discipline de l'arcane) 
ilkesini açıkça ihlal etme hatasını irtikap etmiş, bu suçu 
işlemiştir. 

Sonunda fakıyhler ve siyaset adamları ona karşı bir fetva 
almak için tezvir ve düzenlere koyuldular. Bu fetvayı da 
Bağdad'ın büyük fakıyhi lbni Davud lspahani'den aldılar. Bu 
fetva Hallac'ın akıyde ve öğretisinin bozuk olduğunu, şeriate 
muhalif bulunduğunu, şu halde katlinin mübah ve meşru 
olduğunu beyan ediyordu. 

4. Abbasi zabıtası onu iki kez tutukladı ve sonunda 301/ 
915'te hapsedilerek Vezir lbni İsa huzuruna çıkarıldı. Dindar 
ve hür düşünceli bir kimse olan vezir, onun idamına karşı çıktı. 
Bu da ancak Hallac'ın idamını geciktirebilecek, önleyeme­
yecekti. Sekiz yıl yedi ay boyunca Hallac hapiste kaldı. Hallac'ın 
ve müridlerinin ateşli bir düşmanı olan yeni bir vezir, Hamid 
iktidara gelince, olaylar hızlandı. Hallac'ın düşmanları Kadı 

347 



Ebu Ömer lbni YusuPtan yeni bir fetva istediler ve ondan uygun 
fetvayı aldılar. Bu kez karar icra ve Hallac 24 zilkade 309/27 
Mart 922'de idam edildi.411 

6. Ahmed Gazali ve "Saf Aşk" 

1. Yukarıda Hallac'a karşı verilmiş olan ilk fetva dolayısı 
ile fakıyh lbni Davud Ispahani'nin adı geçmiş bulunuyor. 
Burada insan ruhlarının derin boyutlu trajedisi kendisini 
göstermektedir. Çünkü lbni Davud Ispahani, -adının da 
gösterdiği gibi lran kökenlidir (297/909'da 42 yaşında öl­
müştür)-. Arap dilinde Aşkın Platonik (platonicienne) 
kuramını inceleyen ve açıklayan bir şaheserin yazarıdır 
(Zühre'nin, Venüs'ün kitabı, yani Kitilb-uz-zuhre veya 
Kitilb-uz-zehra, çiçek kitabı olarak okunabilen bir adı vardır). 
bu eser nazım ve nesirden örülmüş bir geniş destandır ki 
Benu azra kabilesi mensupları tarzında bir platonik aşk 
idealini temsil eder ve sunar. Gerçekten, bu destanın ya­
zarının kaderi de Güney Arabistan'da Yemen dolaylarındaki 
ideal bir kabilenin, Benu Odhra (Benu Azra) adı verilen 
efsanevi bir halk topluluğunun şairlerinin tasvir ettiği gibidir. 
(Azra, bakire, el değmemiş, betul anlamlarına gelir. Benu 
Azra "les verginalistes" olarak karşılanabilir.) Bu efsanevi 
halk topluluğu seçkin ve tam anlamı ile iffetli bir topluluk 
idi, bu toplulukta "seven ölürdü". Uzun destanı boyunca 
yazar Platon'un (Eflatun) Banquet usturesini (mythe), şu 
sonuca varmak için özetlemektedir: "Eflatun'un şöyle dediği 
de nakledilir: Aşkın ne olduğunu anlayabilmiş değilim, fakat 

411 Hallıic hakkında Türkçe'de şu kaynağa başvurulabilir. Y.N. Öztürk, Hallaı:-ı Mansur 

ve Eseri Kitllb-ut-Tavilsfn-1stanbul, 1976. Yine bkz. Gölpınarlı, 100 Soruda Tasavvuf, 

2. bası, İstanbul, 1985, s. 51-52. Hallac'ın "Enellah" değil, "Enelhak" dediği ve 
yanılmıyorsam Şeyh Vefa'ya ait olan "Enel batıl mı demeli idi?" sözü üzerinde 
düşünmek üzere Allah'a sığınalım ve hükmü ona bırakalım. 

348 



bunun ilahi bir cünun, bir delilik (cüniın-i ilahi) olduğunu 
bilirim ki, ne kınanası, ne öğülesidir. "412 

Hallac da aşk öğretisini vaaz etmekte idi. Buna rağmen lbni 
Davud onu mahkum etti. Bu trajediyi anlamak için Hallac'dan 
sonra gelen ruhani ve manevi şahsiyetlerde (mystiques, gi­
zemciler) ortaya çıkan ve belirlenen durum üzerinde derince 
düşünmek gerekir. Özellikle Ahmed Gazali ve Şirazlı Ruzbehan 
Bakli (vefatı: 606/1209) üzerinde durulmalıdır. Ruzbehan 
Bakli hem bir Eflatuncu düşünür, hem de Hallac öğretisinin 
yorumcusu ve sürdürücüsü olmuştur. Şu halde lslam'da bu 
Eflatuncu akımın tek anlam taşımadığım, iki farklı yüzü ol­
duğunu söyleyebiliriz. Eflatuncu düşünce, vahye dayanan 
dinin iki tür kavranış ve yaşanış biçimi olduğuna göre, bu 
din karşısında iki durum ve tutum gösterebilir. Ruzbehan'ın 
ilahi tecelli ve zuhur anlayışı ( theophanisme) cemalin, gü­
zelliğin, vahye dayanan anlamının te'vili demektir, zahir ve 
batın ilişkisinin te'vil yolu ile ortaya konmasıdır. lbni Davud 
zahir ehli olduğundan, ona göre bu anlam; batın anlam ka­
palıdır, gizlidir. Ruzbehan'a göre ise insan suretinin gizli anlamı 
ilk ilahi zuhur ve tecelli demektir. Tanrı kendi zatında adem 
suretinde tecelli edince kendi imgesi (image) demek olan 
semavi adem ezelde sudur etmiştir. Bu sebepledir ki Ruzbehan, 
Hallac'm şu ünlü mısralarından özellikle zevk alıyordu: 

"insanlığını, nasutunun tecellisi, balkiyan ve ışıyan 
ulfıh_iyyetinin sım kılanı tenzir eder, ulularım."413 Ruzbehan 

412 "Banquet"; Eflatun'un bizde "Şölen" (Ziyafet) olarak karşılanan "Syrnposion" 
Kitabı'nın Fransızca karşılığıdır. Bugün bizde de kullanılan "sempozyum" deyimi 
buradan gelir. Bu şölenlerde herkes getirdiği yiyecekle katkıda bulunduğu gibi, 
bir konu üzerinde konuşmalarla da katkıda bulunuyordu. Metinde sözü edilen 
lbni Davüd ve eseri hakkında lslilmAnsiklopcdisi'nin Türkçe neşrinde E Bay­
raktareviç'in yazısına bakılabilir. Metinden anlaşıldığına göre, bu eser Şeyh 
Galib'in Hüsn-ii Aşk ile sürdürdüğü geleneğin ilk örneklerindendir. 

413 .İmamlardan gelen rivayetlere bakılırsa, insanın Allah suretinde yaratıldığı 
sözünün bir yanlış anlamaya dayandığına daha önce değinmiş idik. Dr. Mübeşşiri, 

349 



aynı sır üzerinde de ilahi aşk ve beşeri aşk bağlantısını ku­
ruyordu. lbni Davud bunu kabul eaemediği içindir ki Hallac'a 
karşı cephe almalı idi. 

Burada lbni Davüd'un son sözlerini de, Ruzbehan'm 
"Aşıkların Yasemini" adlı eserinin son satırlarını da vere­
meyeceğiz (Elinizdeki kitabın ikinci cildine başvurulmalıdır.414 

Fakat şunu söyleyebiliriz ki lbni Davüd'un son sözleri ile 
Ruzbehan'm son satırlarında, vahy temeline dayanan lslam 
dini çevresinde bu iki farklı "Eflatuncu" görüş sahibinin 
karşılıklı tutum ve kaderi çok iyi bir şekilde belirginleşip 
görülebilmektedir. lbni Davüd'un ve kelam ehlinin (yeni 
Hanbeli akım mensupları ve diğerleri) kuşkulu ve çekingen 
davramalarınui sebebi "teşbih" korkusu idi, tevhidin saf an­
lamda zahiri olan anlamının, soyut tektanrıcılık inancının 
aşkınlığının (transcendance) kökten ihlal edilerek Tanrı'nın 
insana benzetilmesi idi. Nitekim bazı mutasavvıflar da "Eros" 

ile Tanrı'yı yaklaştırma konusunda her türlü imkanı bizzat 
reddetmekte idiler.415 Diğer bazıları da Ben-O. Azra aşığı, Aş-

Şerh-i Şathiyyat, 267. fasıl, fil-Şathiyyet-i 38 lil-Hallac, 432'den naklen Hallac'ın 
şiirinin dört mısramı (iki beyit) naklettikten sonra, müellifin sadece ilk beyti 
naklederek tercüme ettiğini, iki beyit birden nazara alınır da "nasut"un "Kesret 
Alemi", "lahut"un da "Vahdet Alemi" ve "Cem'-ul-Cem Alemi" anlamına olduğu 
düşünülürse, şiirin anlamının şöyle olduğunu söyler: "Bütün kainata hakim 
olan vahdettinin bürhanı için Kesret Alemi'ni kılan, sonra da kendin insan 
suretince mütecelli kılan Rabb münezzehdir". Gölpınarh çevirisi Arapça metne 
daha uygundur: Tenzih ederim maddi alemi izhar edeni, tanrılığını bu suretle 
gösteren, sonra da halkı meydana getirip, kendini yiyen-içen şeklinde göstereni 
(Tasavvuf, s. 51). 

414 Maalesef İslam felsefesinin lbni Rüşd'den sonraki gelişimi ayn bir cildde ya­
yımlanmış değildir. 

415 Gerçekten de başlıbaşına amaç olmayan beşeri aşk ile ilahi sevgiyi birbirinden 
ayınnada titizlik gösterilmeli, belki de Kur'an-ı Kerim'de kullamlrnayan aşk terimini 
ilahi sevgi alanında kullanmaktan kaçınılmalıdır. Beşeri aşk içgüdüye dayanır, 
tekamül yolunda köstek haline getirilmedikçe kötü değildir. 1lahi sevgi ise ya­
radılışın gerçek amacıdır. Maalesef bazı "mistik" çevrelerde beşeri aşkın güzel 
ve tabii şekli değil, sapunlmış şekilleri bile ilahi sevgi ile kanşunlabilmiştir. 

350 



kın'ın Tanrı'ya yönelmiş olduğu mistik aşık tipi için uygun 
bir tür olarak gördüler. Bu durumda Aşkın bir değişimi ve 
aktarılması sözkonusudur. Her şey bu alanda beşeri bir aşk 
konusundan ilahiye geçiş gibi tezahür etmektedir. "Eflatuncu" 
Ruzbehan'a göre burada da, bu dindarca görünen değişim ve 
aktarımda da başlıbaşına bir tuzak vardır. Teşbih (Tanrı'yı 

insana benzetme) ve ta'til (aşırı soyutlama) uçurumlarının 
arasından ancak beşeri aşk yolu ile geçilebilir. llahi aşk Aşkın 
ilahi bir aşk konusuna aktarılması demek değildir. Beşeri aşkın 
aşığında bir hal değişmesi demektir. llahi tecelli tarzında 
algılama güzelde ilahi tecelliyi, görme (la perception 
theophanique) Ruzbehan'ı güzelliğin, cemalin rehberliğine 
dayanan bir görüşe iletmiştir (prophetologie de la Beaute). 
Bu çizginin, bu yolun, Ruzbehan'da kemalini bulan "Aşıklar"m 
yolu olduğunu burada vurgulamak gerekir. Aşkın, aşığın ve 
maşukun (sevgi, seven ve sevilen) üçlü birliği hatmi tevhid 

anlayışının sım olmaktadır. lbni Davud lspahani'nin trajedisi, 
bu sım sezemeyişindedir, bu üçlü birliği yaşama imkanı 
bulamayışındandır. Ahmed Gazali ve Feridüddin-i Attar, aşık 
kendini sevilende seyredince, maşukun da zatını ve kendi 
cemalini ancak kendisini temaşa eden aşıkın bakışı ile seyr 
ve temaşa edebileceğini bilecektirler. Ahmed Gazali'nin "saf 
aşk" öğretisinde aşık ve maşuk, saf aşk cevherinin tekliği içinde 
eriyip birleşmekte, tek cevher olmaktadırlar. 

2. Ahmed Gazali ( vefatı: 520/1126 lran' da Kazvin şehrinde) 
büyük ilahiyyatçı Ebu Hamid Gazali'nin kardeşi idi. Belki 
kardeşini bir ölçüde etkiley�bilmiş ise de "ona bu saf aşk 
tutkusunu, eserlerinde alevlenen bu telafisiz ve tesellisiz özlemi 
iletememiş, verememiştir" (L. Massignon). Ahmed Gazali'nin 
"Aşıklar'ın Esinleri" (Sevahin-ul-Uşşak) adım verdiği, kısa 
ifadeli ve güç bir Farsça ile yazılmış bir kitabı vardır ki aşk 
yolunun gerek bir el kitabı niteliğindedir. Bu eserin önemli 
etkileri olmuştur. Destan görünümünde bir yazılışı vardır. 

351 



Kısa bölümler birbirine olukça gevşek bağlarla bağlıdır. Eser 
son derece incelmiş ve yücelmiş bir ruh halinin ifadesidir. 

Hellmut Ritter'in bu değerli metnin yayımlanmasını kendisine 
borçlu olduğumuz zatın yazmış olduğu gibi "ruhi çözümle­
menin bu denli yoğunluğa eriştiği bir eser güç bulunur". 
Burada iki kısa parçayı tercüme edebileceğiz: 

"Aşkın gerçeği belirdiğinde, aşık maşukun avı, öğünü olur, 
maşuk aşıkın değil. Çünkü maşuk aşığın havsalasına sığamaz. 
Kelebek (pervane) alevin aşığı olduğunda, uzakta olduğu 
sürece, bu ışımanın ışığından yararlanır, tan atması ve ilk ışıma 
onu çağırır ve karşılar. Fakat onun, ışığa kavuşuncaya kadar 
uçmasını sürdürmesi gerekir. Eriştiğinde de artık o aleve doğru 
hamle ediyor, ilerliyor değildir, alev onda ilerliyor, harekete 
geçiyordur. Alev onun öğünü, gıdası olmamış, o alevin gıdası 
olmuştur. Burada büyük bir sır vardır. Bir lahzada, bir nefeste 

o bizzat maşuku olmuştur. Onun (aşığın) kemali, olgunluğu 
buradadır" (39. fasıl). 

"Aşkın himmeti o derecedir ki, ulu ve aşkın (müteali) sıfatlı 
maşuk ister. Visal tuzağına düşebilecek maşuku beğenmez. 
Bu sebepledir ki Iblis'e "şüphesiz lanetim üzerinedir" 
(Kur'an-ı Kerim 38n8) dendiğinde, "ululuğun hakkı için ... " 
(38/83) diye cevap verdi. Yani seni bu ululuğun, izzetin ile 
sevmekteyim, kimse katına erişemez, sana layık olamaz. Bir 
kimse veya bir nesne sana layık, küfv olabilse idi, senin izzetin 
kemalde olmamış demek olurdu" (64. fasıl).416 lşte burada 
"Aşk lanetlisi lblis" diyerek özetleyebileceğimiz ünlü bahis 
doğmuş olmaktadır. 

3. Ahmed Gazali adından, seçkin öğrencisi Ayn-ul­
Kuzat-i Hemedani'nin adı ayn tutulamaz. Bu zat otuzüç yaşında 
idam edilerek ölmüştür (525/1131). Feci sonu Hallac'ın 

416 Farsça çeviride Dr. Mübeşşiı11stanbul MaarifMatbaası'nda 1942'de Hellmut 

Ritter'in yayımladığı "Sev.inih "dan nakil yapmaktadır. 

352 



akıbetinin örneği olduğu gibi Şeyh-ul-Işrak Suhreverdi'nin 
de bir öncü siması olmuştur (Aşağıda VII). Ayn-ul-Kuzat aynı 
zamanda hem fakıyh, hem mutasavvıf, feylesof ve matematikçi 
idi. Eserlerinden birisi (Temhidat) özellikle mistik aşk ko­
nusunda zengin bilgi vermekte ve Ahmed Gazali'nin öğretisini 
geliştirmektedir. Bu eser de XV. yüzyıl Hind sufilerinden biri 
olan Seyyid Muhammed Huseyni Gisuderaz tarafından geniş 
olarak şerhedilmiştir. "llahi melekılt ışıyınca kalem baki kaldı, 
fakat yazan kayboldu". "Allah, peygamberlerin onu bilişinden 
de aşkın ve yücedir, peygamberler dışında kalanların bilgisine 
göre evveliyetle, haydi haydi böyledir."417 

4. Burada Mecdüd lbni Adem-i Senai'nin de (vefatı: 545/ 
1150) yılına doğru) mutlaka anılması gerekir. Farsça'da öğretici 
tasavvufi şiirin öncüsüdür. En ilgi çekici eseri "İnsanların 
Dönüş Yerine Doğru Yürüyüşleri" (Seyr-ul-lbad ilel-Mead) 
adını taşır ve birinci şahıs ağzından yapılmış bir menkıbe 
şeklinde lslam Yeni Eflatuncularının evreninde bir geziyi 
anlatır. Bu mistik yolculuk insan şeklinde tecelli eden aklın 
rehberliğinde gerçekleşir (Dante'nin anlattığı yolculukta 
Dante'nin çevresindeki "aşıklar", "Ies Fedeli d'amore", bu 
rehberi Madonna Intelligenza olarak adlandıracaklardır).418 

lbni Sina'nın "Hayy lbni Yakzan" hikayesi ve Suhreverdi'nin 
nesir şeklindeki kıssalarında ve mirac konusunu geliştiren 
bütün bir edebiyatta ele alınan konu da budur. Farsça'da 
meydana getirilen, Feridüddin-i Attar, Tebrizli Assar, Cami 
ve daha az tanınan diğer yazarlara ait büyük mistik destanlarda 

417 Daha önce de değindiğimiz gibi Ayn-ul-Kuzat-ı Hemedani Gölpınarlı tarafından 
aşın hatmi eğilimi ve masumdan olmadığı sözlerle halkı saptırma tehlikesi 
dolayısı ile eleştirilen bir muıasavvıftır (Bkz. 100 Soruda Mezhepler ve Tarihatler, 
soru 47, s. 139). 

418 Senat ve metinde bahsedilen eserinin Dante'nin tlaht Kornedi'si ile benzerliği 
konusunda bkz. Annrnıarie Schimmel, Tasavvufun Boyutlan ( Çeviren: E. Gürol), 
İstanbul, 1982, s. 261 vd. Bu eserin Almanca'sı da yayınlanmıştır (Mystische 
Dimensionen des Islam, Köln, Diederiehs, 1985). 

353 



da aynı yapının bulunduğuna değinmiş idik. 
5. Çok özetlenmiş olan bu açıklamalar, "tasavvuf metafiziği" 

olarak adlandırılabilecek alanda bir genel bakış verebil­

mektedir. Şirazlı Ruzbehan, kendisinden daha genç bir çağdaşı 
olan ve tasavvufi ve irfani hikmet alanında benzeri az bulunur 
boyutlarda eser veren Muhyiddin lbni Arabi'nin doruğuna 
doğru bize rehberlik eder. Yunan felsefesi eğiliminde olan 
feylesofları gözden geçirmiş bulunuyoruz. Acaba yolları ta­

savvuf metafiziğinin yolu ile kavuşacak mı idi? Yoksa hedefleri 
farklı olup, bazı sufilerin, feylesofların süluke, manevi yola 
koyulmaya ehil olmadıklarına ilişkin acı alaylarını haklı kılacak 
bir durum mu vardır? Suhreverdi'nin eserleri ve Suhreverdi 
ile birlikte işraki okulun doğuşu ile felsefe tarihinin maneviyyat 
tarihi ile ayrılmaz olduğu bir kültür çevresine olan derin özlem 

ve ihtiyacın karşılandığı cevabı burada verilebilir. 

354 



YEDİNCİ BÖLÜM 

SUHREVERDİ VE İŞRAK FELSEFESİ 

1. Eski lran'ın Hikmetinin ihyası 

1. Bu konudaki yeni incelemelerimiz şimdi umumiyetle 
Şeyh-ul-lşrak olarak adlandırılan Şehabuddin Yahya Suhre­

verdi'nin eserinin önemini gerçek ölçüleri içinde değerlen­
dirmemize de yarayacaktır. Onun felsefesi ideal bir yerde, 
yolların kavşak noktasında yer almaktadır. Suhreverdi bu 
dünyaya lbni Rüşd'den tam sekiz yıl önce veda etti. Bu sırada 
"Arap peripatetizmi" (Aristoteles felsefesi, meşşaiyye-H.H.) 
bir yandan Batı'da lbni Rüşd'ün eserlerinde de üstün ifadesini 
bulmakta idi. Öyle ki, lbni Rüşd'ün peripatetik felsefesi ile 
felsefenin anlamım birbirine karıştıran ve bunları eş anlamlı 
sayan Batı felsefe tarihçileri uzun bir süre lslam'da felsefenin 
lbni Rüşd ile sona erdiğini sanacaklardı. Fakat diğer yandan 
Doğu'da ve özellikle Iran'da Suhreverdi'nin felsefesi, günümüze 
değin nice hakim ve mütefekkirin yola koyulduğu yeni yolu 
aydınlatmaktadır. Daha önce "Latin lbni Sinacılığı" Okulu'nun 
başarısızlığına uğrayış ve kayboluşunun sebeplerini incele­
miştik. Buna karşılık aynı sebepler Iran'da lbni Sina Okulu'nun 

355 



varlığını sürdürmesine yol açacaktır. Ne var ki bu lbni Sina 
Okulu'nun ufkundan da, şu veya bu sıfat ile Suhreverdi, 
felsefesi hiçbir zaman eksik olmayacak, kendisini her zaman 
gösterecektir. 

2. Suhreverdi'nin siması (Tasavvuf ehli olan diğer adaşları, 
Ömer ve Ebünnecib Suvreverdi ile karıştırılmamalıdır.) gençlik 
cazibesi ile süslü bir şekilde kendini göstermektedir.419 Çünkü 
acıklı kaderi onu hayatının en verimli çağında geniş çaplı ta­
sanlanndan koparıp almıştır. Bu sırada 36 yaşında idi (Ay yılı 
hesabına göre 38 yaşında). 549/llSS'te lran'ın kuzeybatısında, 
eski Med ülkesinde, Suhreverd'de doğdu. Moğol kargaşası sı­
rasında bu şehir henüz bayındır idi. Henüz çok genç iken 
Merağa'da, Azerbaycan'da tahsiline başladı. Sonra da lran'ın 
merkezinde lspahan (Isfahan) şehrine gitti. Bu şehirde lbni Sina 
geleneğini tamamen canlı biçimde bulmuş olmalıdır. Sonra 
Anadolu'nun güneydoğusunda bir-iki yıl kaldı ve burada birçok 
Anadolu Selçuklu hükümdarı ve valisi tarafından en iyi şekilde 
kabul gördü. Nihayet Suriye'ye gitti ki oradan artık dönemeyecek 
idi. Fakıyhler, bu satırların sonunda anlamı ortaya çıkacak bir 
yargılamayı ona karşı tertiplediler. Haçlıların dilinde "Saladin" 
olarak anılan ve bağnaz bir kişilik olan Salahaddin'in pençesinden 
hiçbir şey onu kurtaramazdı. Hatta Salahaddin'in oğlu ve Halep 
hükümdarı olan, çok sonralan da lbni Arabi'nin mahrem dostu 
olan el-Melik-uz-Zahir'in dostluğu bile onu kurtaramadı. 
Şeyhimiz esrarengiz biçimde Halep Kalesi'nde 29 Temmuz 
119 l'de öldü. Biyografi yazarları onu genellikle Şeyh-i Maktul 

olarak adlandırırlar (Katledilmiş, öldürülmüş şeyh). Müridleri 
ise ona Şeyh-i Şehid" demeyi tercih ederler.420 

419 Diğer "Suhreverdiler" ve burada anlatılan Suhreverdi hakkında Safvet Yetkin'in 
Heyakil-ıln-Nür çevirisinin önsözüne başvurulabilir (MEB Yayınlan, 2. bası, 
1963). 

420 Dr. R. Şeşen "Fakiyhlerin teşvikiyle Salahaddin İşrakiyye felsefesinin kurucusu 
Şihabeddin Yahya b. Habaş el-Suhraverdi'yi idam ettirmişti. Buna karşılık ondan 

356 



3. Felsefesindeki temel amacı iyi kavrayabilmek için, başlıca 
eseri olan Hikmet-ul-lşrak'ın adına dikkat edilmelidir. Bu işrak 
hikmetinde eski Iran hikmetinin ihyası sezilir. Öğretiye hakim 
olan simalar, Hermes (ldris -H.H.), Eflatun ve Zerdüşt'ün 
simalarıdır. Şu halde bir yandan Hermesçi bir hikmet söz­
konusudur (Daha önce lbni Vahşiyye ldris'in kızkardeşine 
dayanan bir tür ruhban sınıfını lşrakiyyun olarak adlandırı­
yordu) .421 Diğer yandan Eflatun ile Zerdüşt arasında Batı'da, 
Rönesans'ın başlangıcında, Bizanslı feylesof gemiste Plethon'un 
düşüncesinde kurulacak ilişki, böylece XII. yüzyıl Iran f el­
sefesinin temel bir özelliği olmuş demektir.422 

daha sapık olan Musab. Meymun el-Kunubi gibi adamlara bir şey yapılmamıştı. 
Bunun sebebi, tbni Mayrnun'un bir Musevi olınası, el-Subreverdi'nin ise lslarniyyet 
kisvesi altında feylesefesini yaymaya çalışması ve halk iizerindeki menfi etkisi 
olmalıdır" diyor (Salahaddin Devrinde Eyyubiler Devleti, lstanbul, 1983, s. 251). 
Suhreverdi niçin sapıkur? lbni Meymun niçin ondan daha sapıkur? Birincisinin 
idamını haklı gösteren gerekçe yerinde midir? Herhalde bu konuda Salılhaddin'i 
mazur göstermek bu kadar kolay olmasa gerektir. Yıne bkz. aynı eser s. 361-364, 
366. Bir önceki notta anılan Hey.ikil-un-Nur çevirisi okunursa Subrçverdi'yi tekfir 
etmenin hiç de kolay olmadığı anlaşılır. Yazık ki "tlirn, kendilerinden sonra Melekiit 
Aleminin kapılarını kapayarak onun feyizli gelişmesini men etmek isteyen bir 
zümreye vakfedilmiş değildir. İlmin kaynağı Ulk-i Mubin'den nurlarını saçmakta 
ve Gayb illeminden gelen feyz ve bereketi taliplerden esirgememektedir. Asırların 
en kötiisu, içtihat kapılarının kapandığı, fikir hareketlerinin durakladığı ve keşif 
ve ilham ışıklarının sönduğii, müşahede yollannın ukandığı asırlardır" diyen (bkz. 
Hcyakil-ün-Nür çevirisi önsiizu) bu buyuk insan, insanlık tarihinde birçok örnekleri 
olduğu gibi, cehlin, zulrnun ve zulmetin, hasedin kurbanı olmuştur. Kur'an-ı 
Kerirn'deki "nur" ve "zulmet" gibi terimler nasıl "Zerdiiştilik'in etkisi" olarak 
açıklanamaz ise, Suhreverdi'nin bu terimleri kullanması da "Zerduştilik" dernek 
değildir. Kaldı ki Zerduştilik'in temelinde de tevhid inancı varken, sonradan ve 
Hıristiyanlık'ta olduğu gibi, bu tevhid inancı bulandırılmıştır. 

421 lbni Vahşiyye'nin verdiği bilgilerden şuphe edilebilir. Guvenilir değildir. Fakat 
Suhreverdi'den önce yaşadığına göre, "lşrakiyyun" adını uydurarak nakletmesi 
için de özel bir sebep yoktur. 

422 Georgios Cernistos Plethon 1355'te lstanbul'da doğmuş, 1450'dc ölrnuştür. 
Hıristiyanlık etkisi karşısında Yeni Eflatuncu bir eski Yunan hikmetini ihyaya 
çalışmış, Hıristiyanlık ile lslılrn'ı uzlaştırmak istemiştir. lstanbul'un fethinden 
kısa bir süre önce ölen bu feylesof üzerinde durulmak gerekir. Cosimo von 
Medid bu feylesoftan etkilenerek Floransa'da Platon (Eflatun) Akademisi'ni 
kurmuştur (Schmidt/Schischkoff, Philosophisches Wôrterbuch). 

357 



lmdi, Suhreverdi'ye özgü içerikli iki terim olan "maşrık" 
ve "işrakiy hikmet" terimlerinin üzerinde durulmalıdır. Daha 
önce lbni Sina'da da bir "hikmet" veya "işrakiy felsefe" kurma 
eğilimine değinmiş bulunuyoruz. Suhreverdi bu noktada 
kendisine öncü olan zat ile ilişkisinin tamamiyle bilincindedir. 
"Doğuluların Mantığı"na (Logique des Orientaux) tahsis edilen 
"def terler"i ve Ibni Sina'dan geriye kalabilen Kitdb-ul-Insaf 
parçalarım tanıyabilmişti (Bkz. yukarıda V, 4). Dahası da var. 
Ibni Sina'mn "Hayy Ibni Yakzan" hikayesinde kendisini gösteren 
"maşrık" kavramı da Suhreverdi'ninki ile aynıdır. Suhreverdi 
bunu o kadar iyi bilmektedir ki lbni Sina'yı örnek alarak manevi 
irşad amacı ile simgeli destan yazma geleneğini sürdürdü­
ğünden Ibni Sina'nın yazdığını över. fakat kendi "kıssat-ul­
gurbet-ul-garbiyye"sinin de (Recit de l'exil occidental) lbni 
Sina'nın hikayesinin sona erdiği noktadan başladığını belirt­
mekten ve bu yüzden de daha ileriye vardığını ima etmekten 
de geri kalmaz. Ibni Sina'nın simgeli hikayesinde onu kan­
dırmayan, ona yetersiz görünen nokta ne ise, lbni Sina'nın 
öğretici sayfalarında kandırmayan da o idi. Gerçi lbni Sina da 
hiç şüphesiz "işraki bir felsefe" tasarlamıştı, fakat temel önem 
taşıyan bir sebep dolayısı ile onun tasarısı başarısızlığa uğra­
maya mahkum idi. Bu sebeple "Şeyh-ul-lşrak" (Suhreverdi) 
"işraki hikmet"e agah olmak isteyeni kendi kitabını incelemeye 
çağırmakta idi. Burada uzun uzadıya anlatılamayacak se­
beplerden dolayı bir zamanlar lbni Sina'nın "maşrık" felsefesi 
ile Suhreverdi'nin "işraki" (illuminative) felsefesi arasında bir 
karşıtlık bulunduğu görüşünün hakim kılınmak istenişinin 
sadece metinlerinin yeterince bilinmeyişinden ileri geldiğini 
söyleyebiliriz (Aşağıda bu konuya yine değinilecektir). 

Suhreverdi, lbni Sina'nın maşrıkiy felsefe (philosophie 
orientale) tasarısını gerçekleştiremeyecek durumda olmasının 
sebebini, gerçekten maşnka nispet edilmeyi haklı kılacak olan 
maşnkiy kaynağı (asl-ı maşrıki), ilkeyi bilememiş, tanıyamamış 

358 



olmasında görüyordu. lbni Sina, "Hosrevaniler" (les Khos­
rowanides) denen eski lran hakimleri çevresinde ortaya çıkan 
ve en üstün anlamı ile ilahi hikmeti (theosophia) temsil eden 
bu kaynağı tammamışur. Şeyhimiz şöyle yazar: "Eski İranlılarda 
Allah tarafından yönetilen bir topluluk vardı. Ulu hakimler, 
ki bunlar Mecusilerden çok farklı idiler, Allah tarafından hi­
dayete mazhar oldular. Onların yüce ışık (nur, işrak, lumiere) 
öğretisi, ki bu öğretiye Eflatun ve selefleri de tanıklık etmektedir, 
benim Hikmet-ul-lşrak kitabımda canlandınlmışur. Ve ben bunu 
gerçekleştirirken bir selefe malik değil idim. "423 

Suhreverdi'den sonra gelen maneviyyat ehli ve arifler de 
bu hükme varmıştır. Molla Sadra (Şirazi), Suhreverdi'yi 
"maşrıkiyyun"un rehber ve önderi, nur ve zulmet ilkelerini 
içeren lran hikmeti öğretisinin canlandırıcısı olarak görür. 
Bu "maşrıkiyyun" aynı zamanda Eflatuncular olarak nite­
lendirilmişlerdir. (Seyyid) Şerif-i Curcani,424 onları, önderleri 
Eflatun olan feylesoflar olarak görür. Ebul-Kaasım-ı Kazeruni 
(vefatı: 1014/1606) şöyle der: 

"Farabi nasıl maşşaiyyun (peripateticiens) felsefesini ihya 
etti ve bu sebeple Hace-i Sani (magister secundus) olarak 
anılmaya hak kazandı ise, Suhreverdi ve işrakiyyun felsefesini 
birçok eseriyle ihya ve tecdit etti, canlandırdı ve yeniledi". 

Kısa bir zaman içinde işrakiyyun (orientaux) ile meşşa'fın 
(peripateticiens) arasındaki karşıtlık belirginleşti. "lran Ef­
latunculan" adlı bu okulu daha iyi belirtecektir. Bu okulda 
Eflatuncu okula ilişkin temel kavramlar Zerdüşti melek öğ-

423 Metindeki "bunlar Mecusilerden çok farklı idiler" ibaresi, Suhreverdi'nin müşrik 
değil, muvahhid olan Zerdüşti hakimleri incelediğini gösterir. 

4 24 Seyyid Şerif-i Curcani 1340'3 Cürcan'da doğmuş, 1365'te Anadolu'ya sefer etmiş, 
daha sonra Mısır'da tahsilini sürdürmüş, yine Anadolu yolu ile lran'a dönmüş, 
ŞirazI.:da müderrislik etmiş, Timur'un ısran ile Semerkand'a gitmiş, Timur'un 
ölümü üzerine l405'te tekrar Şiraz'a dönmüş, l 413'te vefat etmiştir. geniş bilgi 
için bkz. Dr. S. Gümüş, Seyyid Şerif-i Curcanr, lstanbul, 1984. 

359 



retisinin terimleri ile yorumlanmıştır ve bu da okulun be­
lirleyici niteliklerindendir. 

4. Bu yönetici ve temel düşünceyi Suhreverdt 49 parçalık ve 
hayatının kısalığına göre çok geniş sayılacak bir eser bütününde 
ele almaktadır. Bu eserlerin çekirdeğini herbiri üç kitaptan 
oluşan üç nazari eser meydana getirir. Bu eserler mantık, tabii 
ilimler (fizik) ve metafiziği ihtiva eder. Peripatetik (meşşai) 
felsefede ele alınan bütün sorunlar burada incelenmitir. Bunun 
da iki sebebi varclır. Önce, bu bilgilerin felsefi düşünceye hazırlık 
sağlaması dolayısı iledir, maneviyyat yoluna girmek isteyenler 
için de sağlam bir felsefe eğitimi zorunludur. Bu manevi yol 
önünde gerileyenler, girmek istemeyenlerin; meşşailerin öğretisi 
ile yetinecekleri doğru ise de diğerleri için, gerçek ilahi hikmeti 
her türlü yararsız tartışmalardan kurtarmak da gerekmektedir. 
Peripatetikler (meşşailer) gibi, lslam Skolastikleri olan müte­

kellimler de bu gibi tartışmalarla yola engeller yığmışlardır. Bu 
üç incelemede yer yer şurada veya burada yazarın derin dü­
şüncesinin ansızın belirdiği olursa, bütün bu durumlarda, 
yazarın sımm saklayan kitaptan, "Kitab-u Hikmet-ııl-Işralı"tan 

iktibas yapılmış demektir. Bu kitap, ilk üç kitap ile birlikte bir 
dörtlü oluşturur ve bu dörtlü bir "opera minora", Arapça ve 
Farsça yazılmış veciz bir öğretici eserler bütünü olur. Bu bütün 
de yukarıda değinilen belirleyici ve özgün simgeli hikayeler 
dizisi ile tamamlanmaktadır. Bu hikayeler çoğunlukla farsça 
yazılmiŞtır. Şeyhin manevi eğitim yöntemine de uygundurlar, 
hazırlayıcı düşüncenin bazı temel konularım okuyucuya 
sağlarlar. Bu hikayeler bir tür "saatler kitabı" ile taçlandırılmış 
olup bu kitap da nurani varlıklara ilişkin mezmürlar ve is­
timdadlardan, dilek ve çağrılardan meydana gelir. 

Bu eserler bütünü, kişisel yaşantı ve deneylerin sonucudur 
ve yazar da gençliğinde kişiliğinde meydana gelen bir dönüşüm 
ve değişimden söz ederek bunu onaylamaktadır. Başlangıçta 
peripatetiklerin semavi varlıklara ilişkin görüşlerini savunuyor, 

360 



akıllan (intelligences) 10 ile (veya 55 ile) sınırlandırıyordu.425 

Vecd halinde iken, tanık olduğu bir görüntüde bu kapalı 
manevi evrenin yok olduğunu; Herınes ve Platon'un (Eflatun) 
müşahede ettikleri nurani varlıklar çokluğunu gördü. Bu 
semavi ışımaları, Celal Nuru (Lumiere de Gloire) ile Nur 
Melekütu'nun (Souverainete de Lumiere) kaynaklarını da gördü. 
Zerdüşt Ray ve Khorreh adı verilen bu kaynaklardan haber 
vermiş ve çok dindar ve kutlu Şah Keyhusrev de bir cezbe 
sonucu bu kaynaklara yönelmiş idi.426 

Suhreverdi'nin bu vecdli açıklaması bizi böylece Zerdüş­
tilik'in temel kavramlarından birine Xvamah'a, Celal Nuru'na 
(Farsça Khorreh) iletir. Artık burada işrak kavramını, bu 
kavramın hükmettiği, evreni belirlediği manevi yaşayış bi­
çimini kısaca görüp kavramak gerekmektedir. 

2. Nurlar Doğusu (lşrak, l'Orient des Lumieres) 

1.  Suhreverdi ve onun doğrudan doğruya ilk yorumcularının 
verdikleri bilgiler toplandığında, işrak (fiilden yapılma isim, 
güneşin doğuşu sırasındaki ışımasını ve parlaklığını ifade eder) 
kavramının üçlü bir görünümü olduğu tespit edilir: 1) Bu 
kavramın bilgelik, ilahi hikmet alamına geldiği kabul edilebilir. 
lşrak bu hikmetin kaynağıdır. lşrak aynı zamanda varlığın 
zuhuru ve ışıması demek olup vadığı keşfeden ve tecelliye 

425 "Ellibeş Akıl" görüşünün kaynağını tespit edemedim. 

426 Horre: Padişahlara ve ruhanilere Tann'nın bağışladıı bir seçkinlik, nur, parlaklık, 
pay anlamındadır (Ferheng-i Mu'in). Ray da yol demek olacakur. Suhrevercli'nin 
bu sözlerini ana kaynaklannda görmeksizin hüküm vermek zordur. Keyhusrev, 
Nuşirevan olacaktır ki onda kutlu bir kişilik görmek de çok zordur. Burada 
Garaudy'nin vardığı sonuç uygun görünmektedir. Garaudy Corbin'in Suhreverdi 
hakkındaki çalışınalanndan geniş ölçüde yararlanmakla birlikte, Suhrevercli'nin 
Eflatuncu veya Zerdüştçü olınadığını, Suhreverdl'nin eserinin taınamen lslıimi 
bir görüş açısından felsefe ile tasavvufu bir araya getirdiğini belirtmektedir (Roger 
Garaudy, lslı2mın Vadettikleri, Türkçesi Nezih Uzel, İstanbul, 1983, s. 150). 

361 



ileten, (phainomenon kılan) şuur eylemi anla�ına da gelir ve 
dolayısı ile bu hikmetin kaynağı olur. Duyulur evrende şafak 
sökmesi ve tan ağarışı anlamına geldiği gibi nefsin makülat 
göğünde, anlaşılır evreninde de bilginin, ma'rif ete erişin te­
cellisi anlamındadır. 2) Sonuç olarak, işrak felsefesi veya 
hikmetinden şu anlam çıkar: Makuller nurlarının tan ışımasında 
feylesofun tanıklığı üzerine, inziva halindeki kişilerin ruhlarına 
bu nurların inişi üzerine kurulu bir öğreti. Şu halde deruni 
müşahede ve mistik tecrübeyi şart koşan bir felsefe, malız 
akılların maşrıkından kaynaklanan bir bilgi sözkonusudur. 3) 
Bu terimden şu anlamda çıkarılabilir: Terim, şarklıların (işra­
kiyyun , maşrıkiyyun), yani eski Iran bilgelerinin ilahi hikmeti 
anlamındadır. Bu anlam da sadece coğrafi konum yüzünden 
değildir, bu bilgelerin bilgilerinin işraki oluşundan, keşfe, 
(revelation interieure) ve müşahedeye (vision mystique) da­
yanışındandır. lşrakiyyuna göre eski Yunan bilgelerinin bilgileri 
de böyle idi, yalnız Aristoteles'in öğrencilerinin durumu farklıdır, 
onlar sadece kıyasa ve mantıki ispata dayanırlar. 

2. Şu halde inclemekte olduğumuz işraki feylesoflar Nal­
lino'nun "işrakifelsefe" (philosophie illuminative) ile "maşrıki 

felsefe" (philosophie orientale) arasında gözetmek istediği suni 
karşıtlığı hiç düşünmemişler, Nallino'nun Suhreverdi'ye özgü 
saymak istediği işraki felsefe ile lbni Sina'ya özgü saymak 
istediği maşrıki felsefe arasında fark gözetmemişler, terimleri 
birbirinden ayırmaksızın kullanmışlardır. Aynı zamanda 
maşrıki-işraki denmesi için tek bir terim bulunması gerekirdi 
(Orientale illuminative). Şu anlamda ki: Burada maşrıki bir 
bilgi sözkonusudur, çünkü bizzat bilginin doğuş yeri, do­
ğusudur (kendiliğinden bazı terimler akla gelmektedir: Aurora 
consurgens, cognitio matutina gibi).427 Bu bilgiyi tasvir ede-

427 lşrak felsefesi terimleri Latince ifade edilmeye çalışılmaktadır. "Aurora"; tan, 
şafak, tan ağanşı anlamındadır. Birinci terim tan atışını ve ağarışını, Doğu'dan 
beliren.ışımayı ifade eder. ikincisi de Hikmet...ul-lşrak karşılığıdır. Garaudy'nin 

362 



bilmek için Suhreverdi hayatının bir dönemini aktarır. Bu 
dönemde bilgi (ma'rif et) sorunu Suhreverdi'nin zihnini son 

derece işgal ediyordu, fakat çözüm bulamıyordu. Bir gece, 
uyku halinde veya uyku ile uyanıklık arasında bir durumda, 
Aristoteles'i gördü ve onunla çok özlü bir konuşma yaptı. Bu 
menkıbe onun kitaplarından birinde birçok sayfa tutmaktadır 
(Telvihat). 

Fakat Suhreverdi'nin sohbet ettiği Aristoteles oldukça ve 
açıkça Eflatuncu bir Aristoteles'dir. Bu Aristoteles'i kimse 
peripatetiklerin diyalektik (cedelci) aşırılıklarından sorumlu 
tutamaz. Kendisine başvuran araştırıcıya ilk sözü, ilk cevabı 
şu olmuştur: "Kendi özüne uyan! kendi özünün bilincine var!" 
Bundan sonra kendi özünün bilgisine erme yolunda gittikçe 
ilerleyen bir irşad başlar, bu bilgi öylesine bir bilgidir ki bir 
soyutlama ürünü değildir, ne de bir suret, bir ferd (species) 
aracılığı ile bir konunun tasavvuru, zihinde canlandırılmasıdır, 
bu öyle bir biliştir ki bizzat ruh ile özdeştir, kişisel ve varoluşsal 
(existentielle) öznellik ile (eneiyyet) özdeştir. Şu halde özü 
yönünden hayat, nur, zuhur, özünün bilincine varış (şuur bi­
zatihi) demektir. Tasavvur yolu ile bilgiden, soyut ve mantıki 
evrenin bilgisinden (ilm-i suri) farklı olarak burada huzuri 
bir bilgi vardır (Presentielle). Bu bilgi kesintisiz ve sürekli 
(ittisali, unitive) ve şuhüdidir (lntutitive). Varlığının ferdi­
yetinden mutlak gerçekliğe sahip bir öz sözkonusudur. Öy­
lesine bir huzuri işrak (illumination presentielle) vardır ki 
ruh nurani bir varlık olarak bu ışımayı bilginin konusu olan 
şeye yöneltmekte, bizzat kendini hazır kılarak onu da hazır 
kılmaktadır. Bizzat kendine olan tecelli ve zuhuru bu huzurun 
huzuru demektir. İşte zuhuri huzur veya işraki huzur da burada 
kendini gösterir (Huzur-i işraki). Böylece her nesnel (objective) 

yukarıda anılan kitabında belintiği gibi, Suhreverdi'de "Doğu" coğrafi bir kavram 
değildir. Doğu ve Bau'nın Allah'ın olduğunu, "Nur"un "Nur" ayetinde belinildiği 
gibi "Doğu'dan ve Batı 'dan olmayan kutlu ağaç"ıan geldiğini bilir. 

363 



bilginin gerçeği, bilen öznenin kendi özüne olan bilincine 
indirgenmiştir. Bütün alemlerin ve ara-alemlerin nurani 
varlıkları için durum böyledir. Kendi bilinçlerine varmaları 
eylemi ile birlikte birbirlerini de hazır kılmaktadırlar. "Garbi 
gurbet"inin zulmetinden kurtulduğu, bu ayaltı alemin (dünya) 
madde kayıtlarından kurtulduğu ölçüde insan ruhu için de 
durum böyledir. Araştırıcının (Suhreverdi-H.H.) son sorularına 
Aristoteles şu cevabı verir: "lslam feylesofları bindebir ölçüde 
bile Eflatun'un kabına varamamışlardır". Sonra, Suhreverdfnin 
iki büyük mutasavvıf: Ebuyezid (Bayezid) Bestami ve Sehl­
i Tusteri ile meşgul olduğunu görerek; "Evet! Bunlardır gerçek 
anlamı ile feylesof olanlar!" der. lşraki hikmet (theosophie 
orientale) böylece tasavvuf ile felsefeyi bundan sonra ayrılmaz 
biçimde birleştirecektir. 

3. Bu tan görkemi (splendeurs aurorales) bizi ilk ışıyışa 
(Flamboiement primordial) iletir ki bu görkemin kökeni, 
kaynağı ondadır. Suhreverdi de bu "asli işrak"i müşahede 
ettiğini ve müşahedenin ona gerçek maşrık kaynağını açtığını 
söyler. Bu Meleküt Nuru'dur (Lumiere de Gloire-Celal Nuru) 
ve Avesta Kitabı onu Khvarnah (Xvamah, Farsça'da Khorreh, 
Parsı biçimi ile Ferr, Ferreh) olarak niteler. Mazdeizmin insan 
ve evren öğretisinde bunun asli bir görevi ve önemi vardır. 
Nurani varlıkların işrak halinde izzeti demektir. Aynca her 
varlığın varoluşunu, hayat ateşini, "Şahsi meleğini" ve kaderini 
sağlar ve uyum haline koyar, düzenler. Suhreverdi'ye göre bu 
nur, Nur-ul-Envar'm (La Lumiere des Lumieres) ezeli ve ebedi 
ışımasıdır. Nur-ul-Envar'ın tasallutu, işraki gücü demektir. 
Ondan neş'et eden nurani varlık bütününe ışır, yansır, onu 
ebedi olarak hazır kılar. Bu da açıkça zafer, muzaffer güç 
(Farsça Piyruzi) demektir ve Suhreverdi'nin üstün ve egemen 
nurlan (envar-ı kaahire) nitelerken kullandığı bu envar-ı 
kaahire terimini açıklar. Bu nurlar "galib" (Victoriales), hakim, 
meleküti (mikaili, michaeliennes-Mikail'in Zafer Meleği, 

364 



Angelus victor oluşu hatırlanmalıdır)428 nurlardır. 
Nur-ul-Envar'ın bu üstünlüğü, bu muzaffer ve galib oluş, 

kaahir oluş vasfı dolayısı ile ondan ilk büyük melek olan nurani 

varlık zuhur eder. Şeyhimiz (Suhreverdi) bu varlığı Zerdüşt 
dinindeki adı ile Behmen (Vohu Manalı, Amahraspandlarm 
veya Zerdüşt dinindeki meleklerin birincisi429 olarak adlandırır. 
Nur-ul-Envar ile ilk zahir olan varlık arasında sonsuza dek 

kurulmuş olan ilişki, ilk sevilen ile ilk seven arasında bir te­

mel-örnek ilişkidir. Oluşum ve varlık sürecinin her aşamasında 

bu ilişki örnek olacak, her varlığı çift olarak düzenleyecektir. 
Bu ilişki kahrın ve muhabbetin iki karşılıklı kutup oluştur­
masında ifadesini bulur (Karşılaştırınız: lslam'da Yeni 
Empedocles, yukarıda V, 3 ve aşağıda VIII, 1).43° lşrak ve bu 
ışımanın müşahedesi, istigna-fakr kutuplaşmaları da örnek 

olarak gösterilebilir. Bunlar öylesine makul, kavranabilir 

"boyutlar" (dimensions) oluştururlar ki, birbirleri ile terkipler 

428 Musevilik'te en üstün Melek Mikail'dir. Ejderha ve şeytan ile savaşıp üstün 
geldiğini gösteren tasvirleri ile Hıristiyanlık'a geçmiştir. Kur'an-ı Kerirn'dc Bakara 
suresinin 98. ayetinde zikredilir. Sahife-i Seccadiyye'de, imam Zeyn-ul Abidin'in 
(Seccad) dualarında büyük meleklerden biri olarak geçer (Kareşi, Karnus-i 
Kur'an). Mecına'-ul-Beyan'a göre, Süryanca'da � Allah'ın kulcağızı" anlarnındadu 
(Aynı kaynak). 

429 "Arnahraspand"; "Arneşaspand" ile eş anlamlı olacaktır. Arneşaspand, Zerdüşti 
terimlerine göre yedi büyük meleğe verilen genel addır. Bu melekler "Bchrnen 
Ordibehişt, Şeluiver, lspendarrnud, Hordad, Ernordad"dır. Başlarında bulunan 
meleğin adı önce Sepentarninu (Kutsal Akıl, Ruh-ul-Kudüs), daha sonra 
Ahurarnazda, sonra Şüıiiş olmuştur (Bkz. Ferheng-i Muin). Bu melek adlarından 
ilk altısı, bugün Iran takviminin ay adlanndandır. Zerdüşt'e otuz yaşlarında iken, 
melek (Arneşaspand) Vohu Manö (Hayır Düşüncesi, iyi Düşünce, Behrnen); 
Azerbaycan'da Daitya Irınağı'nın kenarında göründüğüne göre, Behrnen Islarn 
döneminde Cebrail mukabili alınmış olacaktır (Bkz. Clernent Haurt, La Persc 
Antique et La Civilisation Iranienne, Paris, 1925, s. 208). Vohu Manô (Behrnen) 
"lyi düşünce", Acha-Vahictha (Ordibehişt) üstün erdem, "Şehriver özlenen 
Melekilt" Spenta-arnraiti (Isfendiyar-Spindarrnid) cömert bağış dernektir. Al­
manca'daki "spenden" fiili ile ilgisi dikkat çekicidir. Hordad "sıhhat", rnordad 
"ölümsüzlük" dernektir (Clernent Huan, aynı eser, s. 212'ye bakınız). 

• 430 Ernpedokles, M.Ö. 483-423 arasında yaşayan Yunan feylesofudur. Isl.arn'da farklı 
bir sima kazandığından bu şekilde adlandırılıyor olmalıdır. 

365 



meydana getirir ve (vacib-mümkün) "iki boyutlu" mekanın 
sınırlarını aşar, bu mekan anlayışım getiren lbni Sina'nın me­
ratipli (aşama-sıralı) akıllar kuramına sığmazlar. Işımaları ve 
yansımaları ile bir kısmı diğerlerinin meydana gelmesine sebep 
olur ve böylece nur uknumları (hypostases) sonsuza değin 
uzanırlar. Batlamyus'un veya peripatetik (meşşai) görüşünün 
sabit felekler anlayışının ötesinde sayısız hayret verici evren 
sezilir. Batı'da astronominin gelişimi melek öğretisini safdışı 
ederken, burada aksine, melek öğretisi astronomiyi kendisini 
sınırlayan klasik şemanın ötesine, dışına yöneltmektedir. 

3. Evrenlerin Aşamalı Sırası 

1. Bu saf ve malız nurlar alemine üçlü, bir aşama sırası 
(hierarchie) hakimdir. Nur-ul-Envar'ın ilk zahir olan nur ile 
asli ilişkisinden itibaren, birbiriyle terkipler oluşturan kavra­
nabilir "boyutlar"ın çoğalması dolayısı ile Kaahir ve Asli Nurlar 
aleminin oluşumu so115uza dek sürmektedir. Bunlardan bazıları 
diğerinin illeti, sebebi olduklarından ve bazıları diğerlerinin 
varoluş sürecine yol açtıklarından inişli bir aşamalı süreç 
olutururlar. Buna Suhreverdi Tul Tabakası (Tabahat-ul-Tü.l) adını 
verir. (ı:ordre longitudinal) (Boylamsal düzen). Suhreverdi bu 
Melek-i Mukarreb (Archanges) evrenlerini, yüce ve galib nurlar 
(Usul-i A1ün) ve Analar evreni (Ümmehat) olarak adlandırır 
(Analar teriminin anasır, öğeler hakkındaki kullanılışı ile ka­
rıştırılmamalıdır). Ümmehat'ın, Melek-i mukarreb aleminin bu 
aşamalı sıralanması, varlıkta (vücud) ikili bir olguya yol açar. 

Bir yandan, bunların "müsbet boyutları" (kalır, istgna, fa'al 
müşahede) yeni bir melek-i mukarreb düzenine yol açar ki, 
artık biri diğerinin nedeni, illeti değildir. Zuhur aşamalı sırasında 
(hierarchie) bunla arasında tali bir eşitlik vardır. Bu nurlar Arzı 
Tabaka'yı (l'ordre latitudinal) oluşturdular (Enlemsel düzen). 
Bunlar vücutta ( varlıkta temel-örnek; archetype) olan mukarreb 

366 



melaikedir. Yahut bunlara "Rabb-iın-nev', erbab-ul-enva"' denir 
(Archanges-archetypes veya "seigneurs des especes") ve Ef­
latun'un archetype"leri (ideaları) ile özdeş kılınmışlardır. 
Gerçeklik kazanmış tümeller (külliler) olarak değil, nur uk­
numları (hypostases) olarak. Zerdüşt dinindeki Mukarreb 
(Büyük; Yakın) Melek (tzed) adlarından bazıları, mevsuk 
(authentique) biçimleri ile Suhreverdi tarafından açıkça anıl­
mışlardır. Bu "arzi düzende" yine insanlık Meleği, Ruh-ul-Kudüs, 
Cebrail, feylesofların akl-ı fa'ali de yer almaktadır. 

Diğer yandan, "Tül Tabakası" düzenindeki kavranabilir 
(makul) "olumsuz.(negative)" boyutlar (bağımlı ve muhtaç 
oluş, edilgin ışıma, fakrda ifadesini bulan aşk), onlar için ortak 
olan sabitler feleğin� meydana getirir. Buradaki sayısız yıldız 
bireyleri, ilkesinden, mebde'inden, Nur-ul-Envar'dan so­
yutlanarak ele alındığında, içerdikleri yokluk, adem (non-etre) 
,payı demek olan semavi (feleki) bir maddede somutlaşan 
sudu.dar demektir, nitekim lbni Sina dizgesinde her akıldan 
sudur eden semavi (feleki) küreler de böyledir. 

Nihayet bu ikinci büyük melekler (mukarreb melekler, 
archanges) düzeninden de yeni bir nurlar düzeni sudur eder 
ve bu nurlar aracılığı ile mukarreb melekler, hiç değilse yüce 
türleri (Especes superieures) yönetir ve düzenlerler. Bunlar 
melek-ruhlardır, lbni Sina'mn melek öğretisinde semavi (feleki) 
ve insani ruhlardır (Animae Caelestes et Animae humanae). 
Fakat Suhreverdi bunları eski İran destanlarından gelen bir 
adla Sipehbod (Başbuğ) Nurlar olarak adlandırır. 

Bu nurların belirtilme ve adlandırılma biçimleri Stoacı fey­
lesofların "hegemonikon"unu akla getirmiyor değildir.431 

431 Hegemonikon: Hegemonie ile kökdeş olması gereken bu Yunanca terimin Stoacı 
felsefede "ruhun birliği"ni ifade ettiği, ruhun tümü üzerinde egemen bir güç 
olarak görüldüğü belirtilmektedir (M. Gökberk Felsefe Tarihi, 4. bası 1980, s. 
104-105). kelimenin Yunanca özünde yöneticilik anlamı olduğu için, Farsça 
"Sipehbod" kelimesini çağnştınr. 

367 



2. Böylece ana çizgileri ile belirlenmiş de olsa, Suhreverdi'nin 
melek öğretisinin Farabi ve lbni Sina'dan beri evren şemasını 
altüst edecek nitelikte olduğu görülmektedir. Artık Peripatetik 
Düşünce Okulu'nda olduğu gibi Semavi alem ile oluş halindeki 
maddi alemi ayıran; ay küresi değildir. Meleküt alemi (l'univers 
angelique) olan Nur ve Ruh alemi (Ruha.had) ile maddi ve 
zulmani berzah arasındaki sının simgeleyen Sabiteler Feleği'dir. 
Berzah kelimesi mead öğretisinde iki dünya arasını ifade eder. 

Evren öğretisinde ise ara-dünyayı, mundus imaginalisi 

(alem-i misal) ifade eder. Suhreverdi'nin işrak felsefesinde 
çok çok daha genel bir anlam kazanır ve cisim olan, hail olan 
ve ayıran her şeyi, bizzat gece ve zulmet demek olan şeyleri 
ifade eder. Şu halde Suhreverdi'nin fizik öğretisinde berzah 
teriminin gösterdiği kavram temel bir kavramdır. Berzah; 
zulmet-i mahz demektir. Nur olmaksızın da bu mahiyette olarak 
varlığını sürdürebilir. Şu halde bu berzah artık Aristoteles 
öğretisi anlamında bir yeti, bilkuvve varolan bir nur değildir; 
nurun karşısında salt (malız) olumsuzluk (negativete pure) 
demektir (Suhreverdi'nin telakkisine göre ehrimeni bir 
olumsuzluk).432 Şu halde bu olumsuzluk üzerine herhangi 

bir olumlu olgunun illi nedensel, causale) açıklamasını kurmak 
isteyiş yanıltıcı olur. Her tür (nev'i, espece) o türe mahsus 
meleğin bir sureti, tasviri, simgesidir (licône). Bu meleğin; 
tek başına ele alındığında ölüm ve mutlak gece demek olan 
"berzah" da bir tasarrufudur (Theurgie). Bu tasarruf; meleğin 
nurani bir eylemi demektir, fakat bu nur; zulmet ile h�yulani 
bir terkip (composition hylemorphique) meydana getirmez. 
Suhreverdi'nin Peripatetik Düşünce Okulu'nun kavramlarına 
karşı, bilkuvve varolma, madde, cevheri suretler gibi kav­
ramlara karşı yönelttiği ve geliştirdiği eleştiri de buradan 

432 Ehrimen, Zerdüşt dininde Zulmet'in, tblis'in adıdır. Daha sonra İblis bir tür 
kötülük (şer) tanrısı niteliğine bürünmüştür. 

368 



kaynaklanır. Suhreverdfnin tabiat anlayışına şüphesiz Zerdüşti 
evren öğretisi haimdir ve bu öğretinin şemasında da evren 
menôk (semavi, latiO ve getık arzi, kesiO varlık olmak üzere 
ayrılır.433 Zerdüşti etkiye rağmen, yorumunda Mani dini 
görüşünden daha fazla esinlenmiştir. Bu dünya telakkisi 
Suhreverdi'de yapısal açıdan bir tür "özler metafiziği" 
(metaphysique des essences) olan bir metafizik içerir. Varoluş 
bir tür özü ele alış (considerer) itibar biçiminden başka bir 
şey değildir, fakat ona somut olarak (in concreto) hiçbir şey 
eklemez. Daha önce Sadra Şirazi'nin varoluşu özden, mahi­
yetten önce ve öncelikli sayan metafiziğinin işrak felsefesine 
varoluşçu bir anlam vereceğine değinilmiş idi. 

3. Sonuç olarak, evrenler şeması dörtlü bir plana göre 
düzenlenmektedir: 

1) Malız akılların evreni vardır (Bu evren, ilk iki düzenin 
büyük meleklere ilişkin nurlan, kerrubi meleklere ilişkin 
akılların, "ümmehat"m evreni ve ilk örnek olan Akıllar ev­
renidir. -Les lumieres archangeliques des deux premiers Ordres, 
lntelligences cherubiniques, les "Meres", et mtelligences­
archetypes). Bu aleme "Ceberut alemi" denir. 

2) Bir bütünü düzenleyen (bir müstahkem mev'ki, bir 
"Sisiyye"yi düzenleyen) nurların evreni vardır. Bu alem semavi 
ruhların ve beşeri ruhların evrenidir. Bu evrene de Meleküt 
alemi denir. 

3) Çifte berzah vardır ki semavi küreler ve arzi unsurlar 
aleminden meydana gelmiştir. Bu da "Mülk" alemidir. 

4) "Alem-ul-misal" vardır (Mundus imaginalis). Bu alem 
makul (kavranabilir) alem; malız Nur alemi ile duyularla 
algılanabilir (mahsus, sensible) alem arasında aracı duru­
mundadır. Bu alem,Jaal muhayyile (lmagination active) vasıtası 

433 Gtti: Bugünkü Farsça'da Alem anlamına gelir. Fakat daha dar bir anlamı da burada 
olduğu gibi sadece "arz"dır (Ferheng-i Mu'in). Minii da Cennet, uçmak an­
lamındadır (Aynı kaynak). 

369 



ile algılanabilir. Bu alem Eflatun'un ideallannın alemi (Mu­
sul-i Eflatuniyye) değildir. Muallakta, askı durumunda olan 
suret ve imgeler alemidir (Musul-i muallaka). Bu ifade ile 
söylenmek istenen şudur: Maddi bir heyula.da mündemiç 
değildirler (Şu halde mesela kırmızı bir cisimde mündemiç 
olan kırmızı renk gibi değildirler). Buna karşılık öyle maz­
harlara (mazcihir, zuhur yerleri, lieux epiphaniques) �hiptirler 
ki, bu mazharlarda bir aynada muallak durumda olan görüntü 
gibi tecelli ederler. Bu öyle bir alemdir ki orada duyumsanan, 
duyularla algılanan alemin bütün zenginlik ve tenevvü'ü 
yansır. Fakat latif durumdadır, suretler ve baki kalan imgeler 
(images subsistantes), bağımsız imgeler (baki ve kaaim 
tasvirler) alemidir, Meleküt'un eşiğidir. Cabelkaa, Cabersa 
ve Hurkalya adları verilen gizemli beldeler (cites mystiques) 
bu alemdir. 434 

Suhreverdi, bu ara-evrenin yapısını açıklayan ilk kişi olarak 
görünmektedir. Ondan sonra da bu konu ele alınacak, bütün 
lslam arif ve mutasavvıflannca geliştirilecektir. Bu hususun 
başlıca önemi vardır. Burada her şeyden önce insanın dünya 
sonrası hayatına bir bakış getirilmektedir. 

Üçlü bir görevi vardır: Ba's-ü ba'd-el-mevt, ölümden sonra 
tekrar dirilme fikri bununla tamamlanır, çünkü burada "Latif 
Cisimler" alemi, mahalli sözkonusudur. Müşahedeye dayanan 
bütün tecrübeler de (yaşantılar) peygamberlerin tasvir ettikleri 
simgeler de alem vasıtası ile gerçeklik kazanır, sonuç olarak 
te'vil de bununla tamamlanır, o te'vil ki Kur'ani vahyin ve­
rilerini "lafzi-manevi" gerçekliklerine "icra" eden tefsir 
(yorum) demektir. Bu alem kabul edilmedikçe bu te'vil de 
yapılamayacak, ancak mecaza (allegorie) başvurulabilecektir. 

4 34 Cabelkaa ve Cibersa, "alem-i eşbah-ı misaliyye" dir. Eşbah-ı Mecerrede de denir 
(Seccadt, Ferheng,i MaariO. Hurkalya da böyle olmalıdır. Son zamanlarda bazı 
Arapça ve Farsça eserlerde Bermuda üçgeni bölgesi ile bu gibi şehir adlan arasında 
ilişki kurulduğuna rastlanmaktadır. 

370 



Bu ara-evren sayesinde felsefe ve ilahiyyat arasındaki, bilgi 
ve inanç arasındaki simge (symbole) ve tarih arasındaki ihtilaf 
çözülebilmektedir. Artık felsefenin nazari önceliği ve 
ilahiyyatm buyurucu önceliği, fesefi düşünce ile dini inancın 
önceliği arasında ya biri, ya diğeri tarzında bir seçim yapmak 
gerekmez. Başka bir yol açılır, açık söylemek gerekirse bu yol 
"işraki" hikmet yoludur. 

Tahayyüli şu�run (conscience imaginative, imgeleme bilinci) 
bu alemini; Sadra Şirazi (Molla Sadra) Melekut alemi ile bir­
leştirir, ona bağlı sayar. Evrenlerin üçlü bir planda görünümü 
bundan dolayıdır. Fakat şu andan itibaren bu ara-evrenin 
silinip yitişinin ne anlama geldiği de kavranabilmektedir. Bu 
silinip yitme lbni Rüşdcü akımın sonucu olacaktır (Aşağıda 
VIII, 6). Yine bu sebepledir ki bu ara-evrenin yitişi olgusu 
Suhreverdi'nin ve lbni Arabi'nin etkisinin baskın olduğu Doğu 
ile "Arap Peripatetik Okulu"nun "Siyasi lbni Rüşdcülük"e 
doğru bir gelişim göstereceği Batı arasında ayırıcı çizgi olarak 
alınabilir. Tarihçiler lbni Rüşd Okulu'nu Arap felsefesinin 
(Arabism) son sözü olarak görmeyi gelenek edinmiş iseler 
de lslam felsefesi buna karşılık başka bir hayli kaynaklar ve 
zenginlikler arzetmektedir. 

4. Garbi Gurbet (l'Exil Occidental, Batı Gurbeti) 

1. Bu ara-evrenin sağladığı görüş alanı üzerinde Suhre­
verdi'nin manevi irşad amacı ile kaleme almış olduğu remzi 
(simgeler, symbolique) kıssaların anlam ve görevlerini yer­
leştirmek, bu kıssaları böyle bir görüş açısından açıklamak 
gerekir. Gerçekten de bu kıssaların örgüsü "Alem-ul-Misal"de 

tamamlanır. Tasavvuf yolcusu (le mystique) burada duyu­
larüstü bir alem, ruhi olaylar alemi düzeyinde şahsi hayat 
dramını bulur, çünkü bu hikayelerin müellifi kendine özgü 
simgeleri çizerken kendiliğinden ve ani olarak ilahi vahylerdeki 

371 



sigmelerin sırrına erer. Burada "mecazlar" (allegories) sıra­
lanmış değildir, gizli, dış duyularla algılanamayan, Melekii.t 

aleminde tamamlanan, dış ve zeval bulucu olayların kendisinde 
simgelendiği kutsal tarih sözkonusudur. 

Bu kıssalardan birisi can alıcı noktayı en açık biçimde be­
lirten "kıssat-ul-gurbet,ul-garbiyye"dir. "lşraki" hikmet ger­
çekten de arifi (le gnostique) "garbi gurbet"inin bilincine 
vardırsa gerektir, "Maşrık-ul-Envar" (Orient des Lumieres) 
karşısıda yer alan, onun karşıtı olan "Berzah" aleminin "Batı" 
olarak telakkisi, bu şekilde anlaşılması bilinci sözkonusudur. 
Şu halde bu kıssa manevi yolcuyu (mystique), ana yurduna, 
Doğusu'na iletme, ona rehberlik etme amacını taşımaktadır. 
lmdi bu irşad ile tamamlanan gerçeklik, "mundus imaginalis "in 
(alem-ul-misal) bağımsız olarak varoluşunu gerektirmektedir.· 
Aynı zamanda tahayayüli şuura (imgeleme bilinci, conscience 
imaginative) önceden tam bir geçerlik tanınması, bu varoluş 
ve geçerliğin kabulü gereklidir. Özellikle burada bu alem ve 
bu şuurdan yoksun kalınınca nasıl ve niçin imgelemeye da­
yananın kuruntuya dönüştüğü ve simgeli kıssaların artık 
romandan başka bir şey olmadıkları anlaşılabilir. 

2. "Doğulu" arifi (gnostique) uğraştıran başlıca sorun şudur: 
Garip kalan, gurbete düşen kimse yurduna nasıl dönebilir? 
lşraki hakim, bu konuda felsefi araştırma ile manevi tecrübe 
ve uygulamayı birbirinden ayırmayan ve soyutlamayan bir 
kimsedir. Molla Sadra, Kuleyni'nin eserine yazmış olduğu geniş 
şerhinin oldukça yoğun bir sayfasında (Şiilik'in temel eser­
lerinden biri olan Kiifi'ye (bkz. yukarıda ll, ön mülahazalar) 
işraki hakimlerin manevi yönünü bizzat bir "berzah" olarak 
belirtmektedir. Burada sufilerin yöntemi ile demek oluyor 
ki iç temizliğine önem verme ile sırf bilgi edinmeye yönelik 
feylesofça yöntem arasında onları bitiştiren ve birleştiren bir 
aracı anlamındadır. Suhreverdi'ye göre önceden felsefi bir 
eğitimden geçilmiş olmadıkça ruhani ve tasavvufi tecrübeye 

372 



(experience mystique) girişmek büyük bir sapma, delalete 

düşme tehlikesini göze almak demektir. Buna karşılık şahsi 

bir manevi uygulama ve gerçekleştirme eğilimi göstermeyen 

ve bu manevi hayata müncer olmayan bir felsefe de tam bir 

boşluk anlamsızlıktır, boşunadır. Bu sebeple, onun işraki 
(maşrıki, orientaux) feylesofların el kitabı niteliğinde olan 
"Kitab-u İlikmet-ul-işrak" adlı eseri Mantık'm Islahı ile başlar 

ve bir tür "vecd" rehberi ile son bulur. Birçok benzer kitapların 

da kurgusu aynıdır. 

Başlangıçtan itibaren, önsözde, yazar, hakimleri şöyle sı­

nıflandırır: Bazıları felsefi ve nazari bilgi ile manevi tecrübeye 
birlikte sahip olanlardır. Bazıları ise bunlardan birinde iler­

lemiş, diğerinde eksik kalmıştır. ilahi hakim (hakim-i ilahi. 

Terimin kökeni bakımından theosophos, le sage de dieu'yu 

karşıladığını görmüş idik) her iki yönden de kemale ermiş 

olandır, o hakim-i müteellihdir (Teellüh düşüncesi Yunan­
ca'daki theôsisi karşılamaktadır). Bu sebeple, bu alandaki bütün 
düşünürlerin tekrarladığı bir özdeyiş doğmuştur: Kelam 
karşısında tasavvufun yeri ne ise, felsefe karşısında işraki 
hikmet de öyledir. Suhreverdi'nin bağlandığı manevi silsile 

de bu açıdan anlamlı ve önemlidir. Bir yandan ebedi "öz", eski 

Yunan bilgilerinde (Sokrates'ten öncekiler, Fisagor yolun­
dakiler, Eflatun yolunda olanlar) mutasavvıf Zünnün-i Mısri: 

ve Sehl-i Tusteri'ye geçmektedir;435 diğer yandan da eski 

hanlıların bilgeliğinin "özü, mayası" da Ebu Yezid-i Bestami, 

Hallac, Ebul-Hasen-i Harrekaani'de devam etmektedir. 436 Bu 

435 Zunnün-i Mısri ilk mutasavvıflardandır (245-H. 859). (Gölpınarlı, 100 Soruda 
Tasavvuf, s. 12). Sehl lbni Abdullah-i Tusteri de böyledir (283-H. 896) (Aynı 
eser). Schimmel'e göre Zunnün, "Şiilik'in başlangıç dönemindeki en ilginç, en 
anlaşılması zor kişiliktir" (Tasavvufan Boyutlan, çeviren Ender Gürol, İstanbul, 
1982, s. 48). genel olarak "tasavvuf" hakkında bu zengin kapsamlı esere de 
başvurulabilir (Bkz. yukarıda not: 418). 

4 36 Ebul-Hasen-i Harrekaani (Harakaani, Harkaani): Nakşibendı Tarikatı silsilesinde 
yer alır (419/1028-1029'da vefat etmiştir. Bkz. Dr. E. Eraydm, Tasavvuf ve Ta-

373 



iki cereyan işrak hikmetinde kavuşmaktadırlar. Şüphesiz 

burada bilincin (şuur) biçimlendiği bir "tarih" vardır (men­

kıbe), fakat son derece beliğdir, anlatılmak isteneni olanca 
gücüyle verebilmektedir (Aristoteles ile esrarengiz görüşmeden 
sonra), bu tarih anlayışı bize temin etmektedir ki artık lslam'ın 
yüksek manevi ve ruhani kavranışında felsefe ve tasavvuf 
birbirinden ayrılamazlar. Burada herhangi bir "tarikat"a bağlılık 

da sözkonusu değildir. Suhreverdi hiçbir tarikata asla intisap 

etmemiştir. 
3. Yine bu sebeple Suhreverdi'nin ıslahatçı ve yaratıcı 

gayretlerinin anlamı bizce kavranabilmektedir. lslam'ın sadece 
zahiri, şer'i ve lafzi bir din olduğu iddia edilebilirse, bu açıdan 
Suhreverdi'nin gayreti bir nev'i "kıyam", başkaldırma demektir. 

Birçok tarihçi sadece bu görüş açısını benimseyerek Suhre­

verdi'de de lsmaililer ve bütün Şii ariflerinde, lbni Arabi ve 
okulunda gördükleri gibi bir başkaldırma, lslam'a karşı çıkma 
olayı görmüşlerdir.437 Buna karşılık eğer bütün boyutları ile 
eksiksiz bir lslam anlayışının manevi lslam olduğu (Şeriat, 

tarikat ve hakikati kapsayan anlamda) kabul edilirse, şu halde 

Suhreverdi'nin feyizli gayretleri bu manevi anlayışın doruğunda 

demektir ve bu anlayıştan beslenmiştir. Kur'ani vahyin daha 
önceki vahyleri ve hikmetleri açıklayan ve tamamlayan manevi 
anlamı, onların gizli anlamını açığa çıkaran yönü budur. lmdi, 
başlangıçtan beri Şiilik de lslam'ın külli ve tam manevi an­
lamını temsil etmiştir (Yukarıda, II).438 Demek oluyor ki işraki 

hakimler ile Şii hakimler arasında bir ı;mlaşma ve uyuşma 

zemini esasen hazırdı ve bu uyuşma daha iyi bir şekilde 
gerçekleşecekti. Isfahan Okulu'ndan, Mir Damad ve Molla 

rikatler, İstanbul, 1984, s. 221). Hucvirl'nin Keşf-ül-Mahcub'unda kendisinden 
bahsedilir (S. Uludağ çevirisi, İstanbul, 1982 s. 268, N. 102). 

437 lsmaili ve Şeyhiler gibi "Şii" akımları ile mesela Molla Sadra Şiiliği'nin karış­
tırılmamasına yine özen gösterilmelidir. 

438 Önceki nota bakınız. 

374 



Sadra'dan önce bu uyuşma bir Şii-işraki düşünürün Ibni Ehi 

Cumhur'un eserlerinde algılanabilir (Ibni Ehi Cumhür'un 

etkisi de günümüze kadar Şeyhi Okulu'nda görülmektedir).439 
Burada her iki taraftan da "batın"ı (l'esoterique), iç ve manevi 
anlamı anlamaya bir gayretin bulunduğu ve bu sebeple iki 
tarafın yaklaştığı görülür. Yine bu sebeple, her iki taraf ta da 
kelam ehlinin, mütekelliminin soyut ve kısır tartışmalarına 

karşı soğukluk gösterilir. Suhreverdi'nin gayreti felsefe ve 

tasavvufu birleştirir. Vlll./XIV. yüzyılda Haydar Amoli'nin 
gayreti de (Alamüt sonrasında lsmaililik'te olduğu gibi) kö­
kenlerini ve ana amaçlarını unutan tasavvuf ve Şiilik'i bir­
leştirmektir. "Hikmet-i 11ahiyye" (theosophie) ve "lrfan-ı Şii" 
kavramları birbiriyle çakışacak, anlamdaş olacaktır. Suhreverdi 

hakimleri mertebelerine göre sıralandırırken en başa hem 

felsefede, hem de manevi tecrübede kemale ermiş olanları 
koyar. Bu mertebe ve makam; "kutb"un makamıdır. "Kutb" 
olmaksızın evren de varlığını sürdürmez. Kutbun da halkın 
gözünde gizli kalması, kutb olduğunu gizleyerek yaşaması 
gerekir. lmdi, bu da Şiilik'in temel konularından birisidir (Bkz. 

birinci imamın, kendisine mahrem olanlardan Kümeyl lbni 

Ziyad ile sohbeti).440 Şii terimlerine göre kutb-ul-aktab 

imamdır.441 Kutb'un halkça bilinmeden varlığını sürdürmesi 
Şiilik'teki "gaybet" düşüncesinin ve nübüvvet devresini velayet 
devresinin izleyişi, Hatem-ul-Enbiya'dan (Sceau des prophetes) 
sonra velayet devresinin başlayışı düşüncesinin benimsenişini 

gerektirir. Biliyoruz ki (yukarıda il A) bu velayet lslam'da 

4 39 tbni Ehi Cumhur hakkında bilgi bulamadım. Şeylülik ise, İmamiyye mezhebinde 
aşır lığa meyletmiş bir fırka olarak görülmektedir (Bkz. Gölpmarlı, 100 Soruda 
Türkiye'de Mezhepler ve Tarikatler, İstanbul, 1969, s. 55-56). 

440 Şiilik ile ilgiJi bölümde bu konuya değinilmiştir. 

441 Terim kullanılarak imama "Kutb-ul-Aktab" denildiğini bilmiyorum. Ne var 

ki, tasavvufta bu makam sahibine tanınan görevlerin Şiilik'te imama tanındığı 
söylenebilir. 

375 



sürekli olan "nübüvvet-i batıniyye"nin (Prophetie esoterique) 

adından başka bir şey değildir.442 Halep fakıyhleri de bunu 

anlamışlar, yanılmamışlardı. Suhreverdi'nin yargılanması 
sırasında sanığın mahkum edilmesine sebep olan görüşü, 
Allah'ın her zaman, şimdi dahi, bir peygamber yaratabileceği 
görüşü idi. Burada teşri'i-nübüvvet, şeriat getiren bir pey­
gamber sözkonusu edilmezse, "nübüvvet-i batıniyye"den söz 
edilse bile hiç değilse bu iddiada gizli bir Şitlik sezilmekte idi. 

Böylece, hayatında ortaya koydukları ve nübüvvet temeline 
dayanan felsefenin şehidi olarak ölümüyle Suhreverdi, "gur­
bet-i garbiyye" trajedisini tam anlamı ile yaşamış oldu.443 

5. İşrakiyyun 

l. lşrakiyyun, Suhreverdi'yi manevi yolda izleyenlere verilen 
addır. Hiç değilse lran'da günümüze kadar varlıklarını sür­
dürmüşlerdir. Tarih bakımından bunların ilki Şemsuddin-i 
Şehrizuri'dir.444 Şeyh-ul-lşrak'a gönülden bağlılığı ile tanınan 
ve bir "feylesoflar tarihi" yazarı olan bu zat hakkında, garip 

bir tecellidir ki hemen hiçbir şey bilinmez. Suhreverdi Halep 
Kalesi'nde hapsedildiğinde Şems isimli bir müridinin ona 
refakat ettiğini bilmekteyiz. Fakat bu Şems ile Şehrizuri'nin 

442 Şitlik bahsinde söylendiği gibi "nebi". teriminin "veli" için kullanılmasının caiz 
olmadığı ve "nebi" ile "veli" arasındaki farkın sadece ad farkından ibaret bu­
lunmadığı unutulmamalıdır. 

443 Bu konuda merhum Muhammed tkbal'in "lran'da Metafiziğin Gelişmesi" konulu 
tezine de başvurulmalıdır. Schimmel'in 435 notta anılan eserine de başvurulabilir. 
Olay hakkında verilen bilgiler, Suhreverdt'nin, birçok büyük düşünce ve gönül 
erleri gibi, hased ve cehlin kurbanı olduğunu göstermektedir. 

444 Şemsüddin Muhammed lbni Mahmud Şehrizurt: Aluncı ve yedinci hicri asırda 
yaşayan hakimlerdendir. "Nuzhct-ul-Ervah ve Ravza-t-ul-Efrah"ın yazandır. 
Suhreverdi'nin yakınlarından olduğu söylenir. "Telvihat" ve "Hikınet-ul-lşrak"ı 
şerhetmiştir. "Kitab-ur-rumüz ve! Emsal-il-lıihutiyye Fil-Envıir-il-mücerre­
detil-Melekütiyye" adlı eseri, Musannifek (Şeyh Ali lbni Muhammed vefatı: 
H. 871/M. 1466� tarafından şerh edilmiştir (Ferheng-i Mu'in). 

376 



aynı kişiler olduğunu kesinlikle söylemek imkansızdır, üstelik 
öyle görünüyor ki Şehrizuri VII./XIII. yüzyılın son üçtebiri 
içinde ölmüştür. Ne olursa olsun, Şehrizuri'ye, onun şahsi ilave 
ve açıklamaları ile de değer kazanan iki şerh borçluyuz. 
Bunlardan biri "Telvihat" (Livre des Elucidations), diğeri 
Kititb-u Hikmet-ul-lşrak'tır. Öyle görülüyor ki Şehrizuri'nin 
eserinden kendisini izleyen iki halefi geniş ölçüde yararlan­
mıştır. lbni Kemmiina (vefatı: 683/1284) anılan eserlerden 
birincisini şerhederken, Kutbuddin-i Şirazi de ikincisini 
şerhederken Şehrizuri'ye başvurmuştur (Kutbuddin-i Şirazi'nin 
eseri 694/1295'te tamamlanmıştır).445 

Şehrizuri'ye üç diğer eser de borçlu bulunmaktayız: 1) Bir 
"Feylesoflar Tarihi" . lslam dönemindeki ve lslam'dan önceki 
feylesofları içeren "Feylesoflar Tarihi"nde Suhreverdi'nin hayatı, 
elimizde olanlar arasında en tam biçimde verilmektedir. 2) Bir 
"Kitab-ur-Rumuz" (Bu "remizler", "semboller", "simgeler" 
kitabında yazar bazı Yeni Fisagorcu motifler üzerinde dur­
maktadır). 3) Bir muazzam felsefe ve ilahiyyat ansiklopedisinde 
yazar kendisinden önce gelenlerin öğretilerini özetlemektedir. 
Bu kitap "Resail-us-seceret-ul-Ilahiyyet ve-I-esrar-ur-rabba­

niyye" başlığını taşır (llahi Soy Kütüğü ve Rabbani Sırlar 
Risaleleri). lhvan-us-Safa, lbni Sina ve Suhreverdi'den bu 
risalelerde geniş ölçüde söz edilir. 680/1281'de tamamlanmıştır 

445 lbni Kemtlne (lzzuddevle Sa'd lbni Mansur lbni Sa'd lbni Hasen lbni Hibetullah 
lbni Kemmtlne-i lsra'iltyy-i Bağdadi): Yedinci hicri yüzyıl sonlan bilgin ve 
feylesoflanndandır. Suhreverdt'nin "Sahaif" adlı eserine de şerlıi vardır (Fer­
heng-i Mu'tn). Yine bu kaynakta bildirildiğine göre "tevhid konusundaki ünlü 
şüphesini; Sadreddin-i Şirazt (Molla Sadra) Hidaye şerhinde ve Lahict "Gev­
her-i Murad" adlı eserinde nakl ve reddetmişlerdir. Şüphenin ne olduğu be­
lirtilmiyor. "Kutbuddin-i Şirazi: (Mahmud lbni Mes'ud) 1310-1316 yıllarında 
Tebriz'de vefat etmiştir. Nasiruddin-i Tust'den ders gördükten sonra Anadolu'ya 
giderek Sadruddin-i Konevt'den ders gören bu zatın Sivas ve Malatya gibi şe­
hirlerde kadılık yaptıktan sonra Tebriz'de yerleştiği, Rasadhane'de Nasır-ı Tusi 

ile birlikte çalıştığı nakledilmektedir. Hiket-ul-lşraktan başka eserleri de vardır. 
Çeşitli bilim dallarına yayılan bir bilgiye sahiptir (Ferheng-i Mu'tn). 

377 



(Şu halde Suhreverdi'nin ölümünden aşağı yukarı doksan yıl 
sonra tamamlanmış olan bu eserin altı veya yedi yazma nüshası 

vardır. In-folio bin sayfadan hacimdedir). 
2. Suhreverdi'nin görüş açısı çok geniş idi. Başlıca kitabı 

olan "Hikmet-ul-lşrak" çerçevesinde bir "lşrakiyyun tabakası" 

meydana gelmiş idi. Kur'an-ı Kerim'in kullandığı "ehl-i kitab" 

teriminden yararlanarak ilahi vahye dayanan bir kitaba malik 

olan cemaat (bkz. yukarıda 1, 1) "lşrakiyyun tabakası"nı da 

"Ehl-i hazel-kitab" (bu kitap çevresinde toplananlar, yani 
Hikmet-ul-lşrak Kitabı ehli olanlar) olarak nitelendirir. Bir 
başka nokta da daha fazla belirleyicidir. Bu cemaatin başında 
bir "Kayyım bi1-Kitab" (Mainteneur du Livre) olacaktır. Bu 
kitapta müşkülleri olanların, anlaşılması güç yerlerde "kay­

yım"a başvurmaları uygun görülmektedir (Şehrizuri bu sıfata 
bizzat kendisini müstahak görmekte idi). lmdi, Kayyım-ul­

Kiwb deyişi Şiilik'te imamı ve imamın başlıca görevini belirtmek 
için kullanılmaktadır (Bkz. II A, 4). Suhreverdi büyük kitabının 
önsözünde Kutb'un (le pôle) görevini zikrettikten sonra yine 
özgün bir Şii deyimine başvuruyorsa, şüphesiz ki burada bir 

tesadüf sözkonusu değildir. Fiiliyatta, lran'da her dönemde 

işrakiler olmuştur. Günümüzde de bunlar yok değildir, ne 
var ki bu cemaatin hiçbir dış örgütlenmesi olmadığı gibi, 
"Kayyım bi'l-Kitab" olan da tanınmamaktadır. 

3. Asırlar boyunca Şeyh-ul-lşrak'ın düşüncesinin şu veya 
bu ölçüde etkilediği kişiler, lşrakiyyundan sayılan ve birbiri 
ardınca katkılarla zenginleşen bir öğretiyi talim edenler ol­

muştur. lşrak görüşlerinin mesela Nasır-ı Tusi, lbni Arabi, lbni 
Arabi'nin Şii yorumcularını ne ölçüde etkilediğini araştırma 
sorunu kalmaktadır. lşrak felsefesi, lbni Arabi'nin görüşleri 
ve Şiilik terkibi Muhammed lbni Ehi Cumhür'da açıkça görülen 
bir şeydir. XV ve XVI. yüzyıllarda bu terkip olağanüstü bir 
çıkış gösterir. Suhreverdi'nin eserleri uzun uzun yorumlanır. 

Celal Devvani (vefatı: 907/1501) ve Gıyasuddin Mansur-i Şirazi 

378 



( vefatı: 949/154 2) "Heyakil-ün-Niir" kitabını şerhederler (Livre 

des Temples de la Lumiere) .446 Vedüd-i Tebrizi "lmaduddin'e 

ithaf edilen "Elvah" (Livre des Tablettes dediees a lmadud­
din)447 kitabını şerheder (930/1524). "Hikmet-ul-Işrak"m 

mukaddimesi ve (en önemli olan) ikinci bölümü, yine 
Kutb-i Şirazi'nin şerhi de Hindli bir mutasavvıf, Muhammed 
Şerif lbni Herevi tarafından Farsça'ya aktarılır ve genişletilir 

(Eser 1008/1600 tarihini taşır).448 Mir Damad (vefatı: 
1040/1631), Isfahan Okulu'nun bu büyük üstadı, "mahlas" 
olarak "işrak"ı benimser. Ünlü öğrenci Molla Sadra Şirazi 
(vefatı: 1050/1640) "hikmet-i maşrık" (theosophie orientale) 

446 Daha önce belirtildiği gibi Heyilkil-ün-Nür'un Türkçe çevirisi Milli Eğitim 
Bakanlığı yayınlan arasında yayımlanmıştır. -C. Devvani hakkında bkz. H.Z. 
Ülken, lslilm Felsefesi, 3. bası, lstanbul, 1983, s. 206. Ferheng-i Mulin'de verilen 
bilgiye göre Celalüddin Muhammed lbni Sa'd Es'ad-i Kazerüni (Devvani), 
Kazerün'un kuzeyinde bir köy olan Devvan'da doğmuştur (H. 830-M. 1426-
1427). Babası Kazerün'da kadı idi (Ülken'de Kazerun "Harzem" şeklindedir). 
Devvani'nin ömrünün ik yıllan orada geçmiştir. vefatı: 908-1502'dedir. isi.im 
Ansiklopedisi'nde verilen bilgiye göre Heyakil-ün-Nür'u "Şevakil-ul-Nür" adı 
ile şerlıetrniştir. Yıne burada Harnrner'den naklen verilen bilgiye göre ll. Bayezid'in 
"teveccühüne mazhar olup senelik 500 altın tahsisat" almıştı. Ülken'e göre 
"Suhreverdi'nin kurduğu felsefe okulundandır" (age, s. 206). Şeyhul-lslam 
Musa Kazım efendi Devvani'nin "Zevra ve Havra" adlı eserini çevirmiş, 1335'te 
lstanbul'da basılmıştır- Gıyasuddin Mansür lbni Sadruddin Muhammed: Ce­
lalüddin-i Devvani ile 14 yaşında ilmi tartışmalara girdiği naklonunan zattır. 
Metinde Corbin'in verdiği tarihte veya biraz daha önce Şiraz'da vefat etmiştir. 
20 yaşında iken zamanının ilimlerini tahsil etmiş olduğu söylenir. 1530 yıllarında 
Şah Tahınasb-ı Safevi tarafından sadarete getirilmiş, "Sadr-ı Sudür-ul-Memalik" 
unvanını almıştır. Daha sonra Necef'te 940'da (1533-1534) vefat eden ve 
Muhakkık-ı Kerki) ile Şah'ın huzurunda "bazı ilmi mubahaseler sonucunda" 
sadaretden ayrılmış, Şiraz'a giderek orada Mansuriyye Medresesi'ni kurmuştur. 
Heyakil-ün-Nür Şerhi'nden başka birçok eseri vardır (Ferheng-i Mu'in). 
Bunlardan bazıları, babası Mir Sadruddin'in ve Devvani'nin haşiyeleri hak­
kındadır. Bu Mir Sadruddin-i ŞirazI; XV II. yüzyılın ünlü Molla Sadrası ile ka­
rıştırılmamalıdır (Bkz. Kiltip Çelebi, Mizan-ul-Hakk, fi lhtiyar-ul-Ehakk, ya­
yımlayan O. Şaik Gökyay, İstanbul, 1972, s. 105 ve arkada noı 304). 

44 7 Telvihat'tan ayn bir kitap olup "El-Elvah-ul-hnadiyye" adını taşır. Vedüd-i Tebrizi 
hakkında bilgi bulamadım. 

448 Bu zat hakkında da bilgi bulamadım. M. lkbal'in tezinin kaynakları arasında 
adına rastlanır. 

379 



üzerine çok özgün bir dizi ders verir ve bu derslerin toplamı 
önemli bir eser meydana getirir. 

Aynı çağda Moğol İmparatoru Ekber'in (vefatı: 1605) feyzli 
dini hareketi448a lran ve Hind arasında manevi alanda yoğun 
bir alışverişe yol açtı, feylesof ve mutasavvıfların bu iki ülke 
arasında gidiş gelişleri, bu alıp vermeleri güçlendirdi .  Ekber'in 
bütün çevresi işrak öğretilerinden etkilendiler. Bu "iklim" içide 
Sanskritçe'den Farsça'ya tercümeler yapılması için büyük çapta 
bir girişim doğdu (Upanişadlar, Bhagavat-Gita vs.).449 Ekber'in 
büyük girişimi ve büyük dini düşüne Şiraz ve çevresinden 
önemli bir Zerdüşti cemaatinin; ruhani reisleri Azer Keyvan 
ile birlikte XVI. ve XVIII. yüzyıllarda Hind'e göçmeleri de 
karıştı. Bunların arasında Ferzane Behram-i Ferşad'ın kişiliği 
temayüz eder. Suhreverdi'nin eserlerine içten ve kendini 
vakfedercesine bağlanmış olan bu zat, bu eserlerden bir kısmını 
Farsça'ya çevirmiştir. Böylece Ekber'in sağladığı "iklim" içinde 
Zerdüştiler kendi mallarını Suhreverdi'de, "eski İran hikmetini 
canlandıran"da tekrar bulmakta idiler.450 

448a Hikmet'i başka kaynaklardan ararken, suyun bulanık kaynaklardan aranma­
masına ilişkin Hazret-i Emir'in öğütü haurlanmalı, daha sonra Ekber'in ha­
reketinin feyizli olup olmadığı hakkında yargıya varılmalıdır. Bu konuda bkz. 
A. Schimmel, Tasavvufun Boyutlan, Türkçe çeviri, s. 306 vd . 

449 Muhammed lbni Şahcihan lbni Cihangir Dara ŞükOh (1615-1659): Ekber'in 
oğlu Cihangir'in torunu olan bu Şehzade zındıklık ithamı ile idam edilmiştir 
(Ferheng-i Mu'in). Tasavvufa dair eserleri vardır. Upanişadlar'm Farsça çevirisini 
"bazı Hind bilginlerinin yardımı ile" tamamlamışur. Bu bilgiyi veren Schimmel; 
Dara ŞükOh'un, Upanişadlar'ı, Vakıa suresinin 78. ayetinde zikredilen 
"Kitab-ı MeknOn" olarak gördüğünü naklediyor. Bu nakil doğru ise, Dara 
Şüküh'un görüşü yanlıştır. Burada Kitab-ı MeknOn'dan murad "Levh-i Mah­
fuz"dur (Bkz. Tefsir-ul-Mizan). Dara ŞükOh'un Farsça çevirisi daha sonra Baıı 
dillerine aktarılarak Avrupa'da da etkili olmuştur (Bu konuda ve Dara ŞükOh'un 
çevresi konusunda Schimmel'in anılan eserinden yararlanılabilir). Upanişadlar 
hakkında Türkçe'de bkz. Upanişadlar, Derleyen M. Ali ışım, İstanbul, 1976. 
Bahagavad-Gita da Hind dini metinlerindendir. Bau'da 178S'ten itibaren tanınmış 
ve büyük ilgi uyandınnışur. 

450 Azer Keyvan Zerdüşti din adamlarındandır. Şiraz yöresinden müridleri ile birlikte · 
Hindistan'a göçmüş, H. 1027'de (1617-1618) orada ölmüştür. Hind dinleri, 

380 



Bu birkaç satır, Suhreverdi'nin ortaya koyduğu felsefi dü­

şüncenin yüzyıllar boyunca olağanüstü etkisi üzerine fikir 

verebilir. Bugün lran'daki etkisi, bu felsei düşünceyi özümleyen 
ve benimseyen Şii düşünürlerin, özellikle Molla Sadra'nm ve 
izleyicilerinin etkisinden ayrılmaz biçimdedir (Abdullah 
Zonuzi, Hadi-i Sebzvari'ye kadar ve Şeyhi Okulu'nun özgün 
konumu da unutulmamak üzere).451 Bugün şu veya bu ölçüde 
Molla Sadra Okulu'na mensup olmaksızın işraki olana çok 
az rastlanır. Böylece lran'da Suhreverdi'nin "geleceği" gele­
neksel metafiziğin ihyasına bağlıdır ve bu geleneksel metafizik 
de Şiraz üstadının (Molla Sadra-H.H.) eserleri çevresinde 
kendini göstermekte, belirginleşmektedir. 

Hıristiyanlık, Zerdüştilik ve lslam'ı uzlaştırmaya çalışan bir yolun kurucusudur. 
"Cam-ı Keyhosrov" adlı, manevi müşahadeleıini "açıklayan bir manzumesi vardır. 
Lakabı "Z'Ol-ulOm"dµr (Ferheng-i Mu'in). Suhreverdi hakkında daha önce 
değindiğimiz Garaudy'nin değerlendirmesi de hatırlanmalı, Suhreverdi eski 
İran "şirk"ini canlandıran birisi olarak değil, muvaahhid olan ilk Zerdüştilik'in 
1slam'da mukabili buhınan terimlerini de kull;man bir mü'min düşünür olarak 
görülmelidir. 

451 Şeyhi Okulu'nun, Molla Sadra çizgisinde olmadığını tekrar belirtelim. 

381 





SEKİZİNCİ BÖLÜM 

ENDÜLÜS'DE 

Şimdi lsla.m dünyasının öteki yörelerinden çok farklı, Batı'ya 

sızmasının en uç noktasını oluşturan bir yöreyi ele alıyoruz. 
Bu yöredeki kültür "iklim"i, Doğu'da ve özellikle lran'da 
rastladığımızdan farklıdır. Buradaki durumu, lslam'ın lberya 

Yanmadası'ndaki seyrinin ilişkiler bütünü içinde ele almak 

gerekir. Burada bu tarihin ana çizgilerini bile veremeyeceğiz. 

Birinci derecede önemli olan bazı adları ve bazı eserleri be­

lirtmekle yetinmek gerekecektir. Bu basit gözlem düşüncelerin 
ve kişilerin Dar-ul-lsldm'ın, lslam beldelerinin bir ucundan 
diğerine ne ölçüde kolaylıkla ulaşabildiğini anlamamıza ye­
tecektir. 

1. tbni Meserre ve Almeria Okulu 452 

1. Bu okulun önemi iki olguya dayanır: Bu olgulardan birisi, 
bu okulun; lslam dünyasının batı ucunda Doğu'da tanımış 

452 Asin Palacios'un Isldııt Ansiklopedisi'ne yazdığı lbni Meserre (Masarra) maddesi 
Corbin'e bu konuda başlıca kaynaklık etmiş görünmektedir. 

383 



ve önemli etkilerini görmüş olduğumuz batını lslam'ı temsil 
edişidir. 

Bu okulu incelerken şunu tespit etmiş oluyoruz ki lslam 
batıniliğinin coğrafi bakımdan her iki ucunda, Empedocles'in 
öğretisine özgü görev; nübüvvet esasına dayanan hikmetin 
habercisine aktarılmıştır. Diğer yandan, Asin Palacios lbni 
Meserre'nin şakirdleride, IV. yüzyılda yaşayan "Priscillien" 
irfanının izleyici ve sürdürücülerini görmek ister. 453 Bu dü­
şüncenin ana çizgileri hatırlanırsa (Tanrı ile birlikte ezeli olan 
evrensel bir madde düşüncesi, ruhun (nefs) ilahi kökeni, dünya 
ötesinde, dünya hayatından önce işlenen bir günahın sonu­
cunda ruhun maddi cisim ile birleşmesi, peygamberlerin tebliği 
vasıtası ile felah ve necat bulurak temizlenme ve yurduna 
dönüş imkanı, kutsal metinlerin manevi anlamlarına göre 
yorumu), bütün bu çizgiler gerçekten de lbni Meserre ve 
okulunda da görülmektedir. 

Hayatını yazanlara göre lbni Meserre 269/883'de doğmuştur 
ve Arap değildir. Kurtuba kökenli olan babasının, Doğu'ya 
mesela Basra'ya yaptığı seyahati sırasında dış görünümü 
dolayısı ile Sicilyalı "Normand" sanıldığı nakledilir. Asıl önemli 

· olan şudur: llahiyyat konusuna ilgi duyan ve dini düşünceye 
tutkun olan babası, Doğu'da iken, Mu'tezilı ve batını çevrelerde 
bulunmuştu, oğluna da manevi simasını aktarmaya önem 
vermekte idi. Maalesef Mekke'ye yaptığı hac seferinde 
(286/899) öldü. Oğlu ancak onyedi yaşlarında idi ve buna 
rağmen şakirdlerle çevrelenmiş bulunuyordu. Onlarla birlikte 
Kurtuba yöresindeki Sierra'da tasarrufu altında olan bir za­
viyeye çekildi. Avamın onun hakkında beslediği kuşkular hızla 
vahim bir duruma girdi. Empedocles gibi bazı eski çağ 
hakımlerinin öğretilerini öğrettiği yayılan bir kimse, tabiatiyle 
mülhid tanınmayı bekleyebilir. Üstelik, Kurtuba Emirliği'ndeki 

453 Priscillien, iV. yüzyılda bir dini hareketin kurucusudur. 1spanyalıdır. 385 yılında 
Trier'de idam edilmiştir (Bertholet, Worterbuch der Religionen). 

384 



siyasi durum oldukça nazik idi. lbni Meserre iki şakirdinin 
rekafatinde gurbet yolculuğuna çıkmayı uygun gördü. 

Medine ve Mekke'ye kadar gitti. Bu yolculuk sırasında 
Doğu'daki düşünce okulları ile temasa geçti. Vatanına ancak 
lll. Abdurrahman'm daha serbest yönetimi başlayınca döndü. 
Fakat Doğu'da temasa geçtiği bittıni çevreden ders alan lbni 
Meserre, bundan sonra aşırı bir ihtiyat gözetti. Sierra'daki 
zaviyesine çekilerek ancak çok sınırlı sayıdaki öğrencilerine 
birtakım remizler içinde öğretisinin anlamını açıkladı. Baş­
lıbaşına bir felsefe ve bir manevi hayat yöntemi kurdu. Maalesef 
kitaplarının ne sayısını, ne de tam ve doğru adlarını biliyoruz. 
Bunlardan yalnızca ikisinin adı kesinlikle verilebilir: Biri: 
"Kititb-ut-tabsira"dır (Livre de l'explication penetrante). Bu 
kitap şüphesiz onun hatmi sisteminin anahtarını içeriyordu. 
Diğeri de "Kititb-ul-Huruf"tur (Livre des lettres). Bu da yu­
karıda, (iV, 2 ve 5) işaret edilen gizemli cebiri konu alıyordu. 
Bu kitaplar elden ele dolaşmakta idiler. Bir yandan da hiddetleri 
büsbütün artan fakıyhlerin gözünden saklanıyorlardı. Böylece 
Doğu'ya kadar ulaştılar ve orada iki "Sünni" (Orthodoxes) 
sufi bu kitabı redde giriştiler. Öyle görülüyor ki, hiç değilse 
lbni Meserre'nin hayatında iş mahkeme önüne gitmedi ve lbni 
Meserre kafir olarak mahkum edilmedi. Gayretlerinden dolayı 
gücü tükenen üstad, şakirdlerince çevrelenmiş olarak, Sier­
ra'daki zaviyesinde, 319/931 yılı 20 Ekimi'nde, ancak 50 
yaşlarında iken öldü. 

2. Öğretisini perde ardında gizlemesi, öğrencilerinin sa­
yısının sınırlılığı, kendisine sapıklık ve dinsizlik isnad edilmesi, 
öğretisini bugün iyice bilebilmemiz için elimizde olan araçların 
azlığını açıklayabilecek olan şartlardır. Bununla beraber Arap 
dünyası üzerinde uzman olan büyük İspanyol şarkiyatçısı 
Asin Palacios'un sabırlı çalışması bu alanda iyi bir sonuca 
ulaşmamızı sağlamıştır. Bu gayret ve uğraşmanın iki yönü vardı. 
Bir yandan Empedocles'in öğretisi Asin Palacios'a lbni Me-

385 



serre'nin başlıca görüşlerinin onun çevresine toplanabileceği 

bir eksen gibi görünmekte idi. Diğer yandan, özellikle lbni 
Arabi'de rastlanan uzun iktibaslardan yararlanarak lbni 
Meserre'nin sisteminin ortaya konması gerekiyordu. 

llk uğraş ikincisine oranla daha kolaydı. Bu konuda Şeh­

ristani, Şehrizuri, lbni Ebi Useybi'a, Kıfti gibi yazarlardan 

yararhınılabiirdi.454 lslam'da tanındığı şekli ile bir tür ermiş 

menkıbesine bürünmüş olan yeni Empedocles siması şüphesiz 

bazı gerçek çizgiler de taşıyordu, fakat abartılmış, süslenip 
değiştirilmiş bir şekilde idi. Bu lslam yazarlarına göre 
Empedocles tarih bakımından beş büyük Yunan feylesofunun 
birincisidir. Bir nev'i ermiş, bir peygamber, manevi ve ruhani 

öğretim ve uygulamaya kendini adamış bir kişi olarak görülür. 

Münzevi olarak yaşar, Doğu'da sefer eder, ikbali reddeder. 

Kısaca, onun kişiliğinde lslam'dan önce gelen peygamberlerden 
birisi görülür ki, lsla.m peygamber telakkisinin çevresi onu 
da kapsayacak ölçüde455 geniştir. Manevi çehresi bir sufide 

olduğu gibidir. Kitaplarından bazıları bilinir ve anılır. 

3. Ona atfedilen öğretilere gelince , başlıca aşağıdaki nok­

talardan kaynaklanırlar: Felsefenin önceliği ve batıni bir yönde 

oluşu, ruhbilimin de batıni nitelik taşıyışı (ruhani olana, gizli 

varlığın manevi gerçeğine veya kişiliğine iletici oluşu), ilk 
varlığın mutlak basitliği, açıklanamazlığı ve hareketli sükunu, 

sudur (emanation) kuramı, ruhun kategorileri (makuleleri), 
evren ruhundan sudur (emanation) kuramı, ruhun kategorileri 

(makuleleri), evren ruhundan sudur eden ferdi ruhlar, ruhların 

bedenden önce varoluşları ve ruhların felah ve necatı . Bütün 

454 lbni Ehi Usaybi'a (1203-1270) hakkında lslam Ansiklopedisi'ne başvurulabilir. 
Uyun-il Enba' fi Tabakaat-it-Etıbba adlı eseri tıp tarihi, genel tarih ve hal ter­
cümeleri açısından önemlidir. lbn-ul-Kıfti'nin de (1172-1248) Tarih-ul­
Hukema'sı aynı açıdan önemli bir eserdir (Bkz. lslilmAnsiklopedisi). 

455 Corbin'in burada söylediği kadar geniş değildir. Sadece Kur'an-ı Kerim'de adı 
anılmamış olan peygamberlerin varlığına da iman edilir. "Delil" olmadan herlıangi 
bir kişi Kur'an-ı Kerim'de anılmayan peygamberlerden sayılamaz. 

386 



bu görüşler irfani (gnostique) ve Yeni Eflatuncu açıdan büyük 
bir zenginlik gösterirler. 

Burada üzerinde ısrar edilebilecek tek nokta, beş cevherin 
(töz, substance) aşamalı sudürudur (emanation hierarchique): 
tık öğe (materia prima) akıl ile kavranabilen gerçekliklerin 
ilkidir (Evrensel, külli, cismani madde ile karıştırılmamak 
gerekir). Bundan sonra da akıl, nefs, tabiat, tali madde gelir. 
Plotinus'un sıralamasına başvurulduğunda (bir, akıl, nefs, 
tabiat, madde Plotinus ile Islam çevresindeki Yeni Empedocles 
arasındaki fark hemen görülür. Plotinus'un uknumlarından 
ilki olan "Bir" şemandan çıkarılmış onu yerini ilk öğe (materia 

prima) almıştır. Plotinus'da açık bir şekilde (Enneades, II, 4, 
1 ve 4) kavranabilir evrende varolan, bizim bildiğimiz olağan 
maddeden ayrı ve ondan önce varolan bir madde fikri olduğu 
kesindir. Bu madde, her· suretin, her biçimin varlığını ge­
rektirdiği bir özne, bir biçimlenen bulunmasını sağlar. Fakat 
burada şu fark vardır: Yeni Empedocles, bu kavranabilir 
maddeyi ilk ilahi sadır saymakta ve onun bir ölçüde bir dış 
gerçekliği olduğunu kabul etmektedir (Burada De Mysteriis 

Aegyptorum kitabı hatırlanabilir. Bu kitapta Porphyre; bu saf 
ve tanrısal maddeden yapılan tasvir ve heykellerin sihirli 
gücünden söz eder). 456 Bu kavranabilir külli ( evrensel) madde 
kavramı, lbni Meserre öğretisinin temel belirgin ve özgün 
kuramını oluşturur. Burada kısaca üç noktaya dikkat çekil­
melidir: 

a) Pfotinus'un ilk uknumunun (hypostase) beş cevher 
şemasının üzerine yükseltilmesi lsmaililerin, mebde'i 
(principe), varlık (vücud) ve yokluğun (adem) üzerine çı­
karmayı gerekli görmeleri ile uyuşmaktadır. Bu noktaya dikkat 

456 Porphyrios (Tyros'da 232/33'de doğmuş, Roma'da 304'de ölmüştür): Plotimıs'un 
öğretisini açıklayan ve anlaşılır kılan Yunanlı feylesof (Philosophisclıes Wör-- -
terbudı). Metinde ona isnad edilen fikir, yanlış aktarılmamış veya çok özet­
lenmemiş ise, akıllı işi değildir. 

387 



çekmeye değer, çünkü lbni Meserre'nin okulu ve öğretisi ile 
lsla.m batıniliği ve özellikle Şiilik ve lsmaililik arasındaki 
bilinen ilişkiyi göstermektedir.457 

b) Kavranabilir, makul madde (Matiere intelligible) kuramı 
ile Empedocles'in iki kozmik güç (enerji) kavramı tekrar ortaya 
çıkmış olmaktadır. Bu güçlerden birisi sevgi, diğeri uyumsuzluk, 
çatışmadır (amour,discorde). Bu terimlerden birincisinin Arapça 
karşılığı "muhabbet"tir (Yunanca: Fila: Filia) Fakat Empe­
docles'inı ikinci terimine Arapça verilen karşılık ile önemli bir 
değişiklik meydana gelmektedir. Bu karşılık "kahr" ve "gale­
be" dir. Bu terimler tahakküm, hükmetme, muzaffer olma, 
egemen olmayı ifade ederler ki, nücum ilminde (astroloji) 
kullanılan Yunanca "kratein'in karşılığıdır, Empedocles'in 
"neikos" teriminin değil. Suhreverdi'de "kahr" ve "mahabbet" 

kavranabilir, makul evrenin iki boyutudur (Yukarıda VII, 2). 
"Kaahir" olan, "galib nurlar"dır (Lumieres victoriales). Bu nurlar 
saf ve malız nurlardır ki mukarreb meleklere aittir. Böylece 
Suhreverdi'de "kalır" cismani madde varlıklarına izafe edilmekten 
uzakur. Suhreverdi "kalır" terimini Avesta'nın458 Khvamah'ından 
(Xvamah) türetir, Celal ve Meleküt nuru'ndan, nurun me­
lekütundan, egemenliğinden alır. Şu halde klasik Empedocles 
ile Yeni Empedoclesçilik arasında derinlemesine araştırmalara 
muhtaç olan esaslı bir farklılaşma doğmuş demektir. 

c) llkin varolan makul (kavranabilir) madde öğreüsinin 
önemli etkisi olmuştur. Bu görüş yalnızca Musevi feylesofu 
Salamon ben Gabriol'de (vefatı: 1058/1070 arası) deği1,459lbni 

457 "Şiilik ve lsmaililik" tarzındaki ifadeler; Oniki İmam mezhebinin dışında tu­
tulmalıdır. 

458 Avesta, Zerdüştilik'in kutsal kitabıdır. 

459 Salamon ben Yehuda lbni Gabirol (Gebirol, Cebirol, Avicebron, Avencebrol) 
Batı'da ilk Musevi feylesofudur. 1020/21 'de Malaga'da doğmuş, 1069/1070'de 
lspanya'da ölmüştür. Skolastik üzerine çok etkili oldu. Yalnız Allah'ı maddeden 
münezzeh bilir. Ruhu da maddi esasa dayandırır (Philosophisches Wörte�buch). 
Ülken'in "lslilnı Felsefesi"nde de bu konuda bilgi vardır. 

388 



Arabi'de de bulunmaktadır. Ve bu da Asin Palacios'a Ibni 
Meserre'nin görüşünü kısmen yeniden ortaya koyabilme 
imkanını vermiştir. Ibni Meserre'nin Yeni Empedocles'ide 
görülen varlık ilkeleri veya beş cevher metafizik savını 
(theoreme) Ibni Arabi'de "madde" teriminin aşağıya doğru 
beşli anlam sıralanması karşılamaktadır: 1) Mahluk olmayan 
ve olanda, yaratılmamış ve yaratılmışta ortak olan ruhani öz 
(Hakıykat-ul-Hakaik, Essence des essences), 2) Bütün yara­
tılmış cismani ve ruhani varlıklarda ortak olan ruhani öğe 
(Nefes-ur-rahman), 3) Semavi ve arzi bütün cisimlerde ortak 
olan madde, 4) Büyük arzi cisimlerde ortak olan tabii madde, 

bizim bildiğimiz madde, 5) Bütün arızi şekillerde ortak olan 
sun'i (yapay) madde. Nihai olarak madde" fikri (karşılaştırınız: 
Henry More'un spissituro spiritualis'i)460 Molla Sadra Şirazi'nin 
ve Isfahan Okulu'nun ahiret ve mead öğretisinde (eschatologie) 
temel bir önem taşıyacaktır. 

4. Burada Müslüman lspanya'da ilk gizemci (mystique) 
topluluğu oluşturulacak olan Ibni Meserre Okulu'nun geçirdiği 
evreleri inceleyemeyeceğiz. Bu okul, hoşgörüşsüzlük, kuşku, 
taciz etme ve lanetleme çevresinde yaşayacak idi. lbni Me­
serre'nin izleyicileri titiz bir batınilik akımını izlemekle yü­
kümlü olarak, aşamalı bir gizli örgüt oluşturdular, başlarında 
da bir "imam" vardı". Bunlar arasında en ünlü ad, V./XI. yüzyıl 
başlarında, İsmail lbni Abdillah el-Ro'ayni'dir. Onun kızı da 
müridler arasında olağanüstü dini kültürü dolayısı ile ün 
kazanmış idi. Maalesef daha lsmail'in sağlığında bir tefrika 
meydana geldi ve bunun sonucunda okulun dış örgüt olarak 
izi kalmadı. Fakat lbni Meserre'nin fikirlerinin gizemci hareketi 
derinden derine varliğım sürdürdü. 

460 Henıy Morc (1614-1687): lngiliz feylesof ve ilahiyatçısıdır. Gitgide artan bir mistik 
eğilim göstermiştir (Philosophisches Wörterbuch). Metindeki Latince ibareden 
anlaşıldığına göre, yine metindeki "manevi madde" görüşüne benzer bir görüş ileri 
sürmüştür. "Spissitudo", Latince'de "yoğunluk, kesafet" demektir. 

389 



lspanya'daki tasavvuf cereyanının bağrında gelişen lbni 
Meserre'nin gizemci anlayışının en güçlü tanıklığı Almeria 
Okulu'nun hatmi ocağının gerçekleştirdiği muazzam etki 
olmuştur. İsmail el-Ro'ayni'nin ölümünden sonra ve VI./XI. 
yüzyılın başlangıcında, Murabıtin (Almoravide)461 yönetiminin 
güçlü olduğu bir sırada Almeria bütün İspanya sufilerinin 
merkezi hükmünde idi. Ebul-Abbas Ibn-ul-Arif; Ibni Meserre 
hikmetine dayanan yeni bir tarikat kurdu. Onun üç büyük 
müridi, tarilıatı yaydılar: Ebu Bekr el-Mallarkin (Ebu Bekr 
el-Mayyuri-bkz. Afifi, not 462-H.H.) Gımata'da, lbni Barracan 
(lbni Arabi'nin adından ayrılamaz bir ad olacaktır) Sevilla'da 
(lşbilye). Fakat lbn-ul-Arif ile birlikte Fas'a sürüldü ve her 
ikisi orada 536/1141 sıralarında vefat ettiler. lbni Kasyı Meserre 
Okulu müridlerini örgütledi . Portekiz'in güneyinde, Algar­
bes'de462 örgütlenen bir tür askeri ocak olan bu örgüt, "mü­
ridin" gibi tasavvufi bir ad taşıyordu. Hikmet öğretisi ve ör­
gütün bu görünümü lsmaililik ile ortak belirleyici çizgiler 
taşımaktadır. On yıl boyunca lbni KasyI Algarbes'de yönetici 
imam olarak hükmettikten sonra 546/115l'de öldü. Ölü­
münden ondört yıl sonra (560/1165) lbni Arabi doğacak ve 
lbni Arabi'nin büyük eserlerinden birisi lbni Kasyi'nin bir 

461 Murabıtin (1056-1147) yılları arasında Mağnb ve Endülüs'de hüküm süren 
hanedan. Bu konuda !s!clm Ansilılopedisi'nde geniş bilgi vardır. Onbirinci 
miladi yüzyılın başlangıcında değil ikinci yansında Murabıtin yönetimi güçlü 
olmalıdır. 

462 lbni Barracan hakkında: N. Keklik, Muhyiddin Jbn-ıı!-Arabi, İstanbul, 1966, 
S. ll4'te lbni Arabi'nin lbni Barracan'ın eserlerini okuduğuna ve adının Fü­
tuhat'da geçtiğine ilişkin bilgi vardır. Js!am Ansildopcdisi'nde lbni Kasyi adında 
ve Endülüs'de Mehdilik iddia eden (1140) bir sufi şeyhinden sahbedilmektedir. 
Bu şeyhin "Hal'-un-na'leyn" (Nalınların çıkanlması) adlı bir eseri olduğuna 
göre, metinde sözü edilen şeyh olacaktır. lbni Arabi bu eseri şeyhin oğlundan 
okumuştur. (N. Keklik, age, s. 105) ls!clm Ansiklopcdisi'nde lbni Kasyi'nin 
Portekiz'in güneyinde "Algarbes"deki örgütü hakkında bilgi yoktur. Adı geçen 
tasavvuf akımı ve şeyhler için özellikle bkz. Afifi, M. lbni Arabi'niıı Tasavvuf 
Felsefesi, Çeviren: M. Dağ, Ankara, 1975, S. 153 vd. 

390 



eserinin şerhi olacaktır (Bu eser Musa Peygamber'e ateş önünde 

verilen buyruğun hakimane ve mutasavvıfane bir şerhi, tef­

siridir. Sandallarını -na'leyn- çıkar!) (Kur'an 20/12).463 

2. Kurtubalı lbni Hazın 

1. Kuriuba'da Endülüs lslamı'nın en beirgin kişiliklerinden 
biri de, X. ve Xl. yüzyıllarda yaşamıştır. Eserlerinde görüldüğü 
gibi çok yönlü bir kişilik gösterir. Şair lbni Hazın, düşünür 
lbni Hazın, ilahiyyatçı lbni Hazın, felsefe okullarının ve 
dinlerin eleştirmeli tarihçisi, ahlakçı ve hukukçu lbni Hazın 
vardır. Onun hakkında R. Dozy, "Vir immensae doctrinae" 

(engin bilgili adam) demekte idi. Burada bizi başlıca ilgi­

lendiren yönü, Eflatuncu ve tarihçi lbni Hazm'dır. Ebu Mu­
hammed Ali lbni Hazın 383/994'de doğdu. Ailesi yüksek bir 
toplum tabakasından idi. O da soyunu bir İranlıya, Yezid'e 
çıkarmakta idi. 464 Babası Halife Mansur'un veziri olduğundan, 
genç lbni Hazın kolaylıkla Kurtuba'nın en ünlü üstadlarmdan 
her bilim dalında, hadis, tarih, felsefe, hukuk, tıp ve edebiyat 
alanlarında ders görebildi. 

Maalesef 403/1013 Nisanı'nda Berberiler Kurtuba'nın bütün 
bir mahallesini yağmaladılar. Aynı yılın haziranında lbni Hazın 
babasını kaybetti. Emevi hakimiyetine karşı ayaklanma 
başgösterince lbni Hazın Kurtuba'dan sürüldü, malları mü­
sadere edildi. Böylece onu yirmi yaşlarında iken tam anlamı 

ile siyasete girmiş ve Emevi Hanedam'nın en sadık destek­
leyicileri arasında yer almış olarak görüyoruz. Bundan sonra 
Almeria'ya sığınarak Prens IV. Abdurrahman'ın meşru halife 

463 "Sandallarını çıkar!" emrinin tasavvufi yorumunu bilmiyorum. Tefsir-ul 
Mizan'da bir işaret bulamadım . Bu eser hakkında lslılm Ansiklopedisi'nden 
bilgi alınabilir. 

464 "Yezid" isimli lranlı, yanılma sonucu olacaktır. lslılm Ansiklopedisi'nde Yezid 
lbni Süfyan'm azadlısı (mevlası) bir lranlıdan söz edilir. 

391 



olduğunu Ibni Hammud'a karşı ileri süren cereyanın başında 

yer aldı. Prens; ordusunun bozguna uğratıldığı bir savaşta 
öldürüldü ve lbni Hazın da tutsak edildi. Buna rağmen serbest 
bırakılacaktır. 

· Hiçbir şekilde cesaretini kaybetmeyen lbni Hazın Shatiba'ya 
(Xativa)465 çekildi. Orada aşk üzerine hayranlık verici olan 
Tavk-ul-Hamdme (Güvercinin Gerdanlığı) adlı eserini yazmak 

için yeterli güvenlik ve huzuru buldu. Bu kitap aynı zamanda 

diğerleri arasında bu sıraya kadar gizli kalan bir yaşantının, 
anne ve babasının kız evlatlığına, duyduğu gençlik aşkının 
yarasının da günlüğü gibidir. lbni Hazın tek meşru hanedan 
saydığı Emevi asillerinin davasına sadık kaldı. "El-Mustazhir" 
unvanı ile tahta oturmayı başaran Prens V. Abdurrahman'ın 

en sarsılmaz destekçisi oldu ve 413/1023'de cülus eden bu 
hükümdarın vezirliğini üstlendi. Yazık ki bu da az bir zaman 
sürecektir. lki ay sonra, aynı yılın şubatında el-Mustazhir 
katledildi ve lbni Hazın yine Kurtuba'dan sürüdü.Bundan sonra 
Emevilerin tekrar tahtı ele geçirmeleri ümidi yitirilmiş oldu. 

Ibni Hazın her türlü siyasi faaliyeti terk ederek kendini ilme 

verdi. 454/1063'de de vefat etti. 
2. Tavk-ul-Hamame, adlı kitabı ile lbni Hazın, yukanda onun 

hayranlık verici l\itab-uz-Zühre'sinden söz edilen (Vl. 6) ünlü 
Muhammed lbni Davul Ispahani'nin (vefatı: 297/909) öncü­
lüğühü yaptığı lslam platonikliğinin müridleri arasında yer alır. 
Xativa Kasn'nm Kütüphanesi'nde lbni Davud Ispahani'nin 

kitabının bir nüshasının bulunmuş ve Ibni Hazm'm eline geçmiş 

olması muhtemeldir. Ibni Hazın açıkça lbni Davüd'un Eflatun'un 
"Şölen" (İ3anquet) kitabındaki efsaneyi zikrettiği satırlara atıf 
yapmaktadır: "Bazı felsefe ile uğraşanlar, Tann'nın her ruhu 
küre biçiminde yarattığını ve sonra ikiye ayırarak her bir 

465 lslclm Ansiklopedisi'nde bu isim Jativa tarzındadır. Jativa lspanya'nın güney­
doğusunda, Valencia'nın güneyindedir. 

392 



parçayı birer bedene yerleştirdiğini düşünmüşlerdir. "466 Aşkın 
sırrı, bu iki parçanın başlangıçtaki bütünlüğü ile tekrar bir­

leşmesidir. Ruhların bedenden önce varoluşları, esasen 
Peygamber'in (S.A.) bir hadisinde açıkça doğrulanmıştır.467 
lbni Hazın buna atıf yapar, fakat bu rivayeti bu alemde ayn 
düşmüş ruhların yüce öğesi ile birleşmeleri anlamında yo­
rumlamayı tercih eder. Yüce alemde varoluşlarından beri ruhlar 
arasında meydana gelen cazibe ve meyillerin onları harekete 
geçirmeleri sözkonusudur. Aşk; ruhları, kemale erdiren bi­
çimde karşılıklı yaklaşmadır. Benzer olan benzerini arar. Aşk 
manevi bir visaldir, ruhların bir karışması, birbirinde eri­
mesidir. 

Aşkın ortaya çıkmasının en sık rastlanan sebebi hakkında 
lbni Hazm'm verdiği açıklama Eflatun'un Phtdre (Phaidros)468 
adlı risalesini açıkça çağrıştırır. Sebep şöyle açıklanır "(Aşkın 
ortaya çıkmasının, belirmesinin sebebi): Zahirde güzel olan 
bir surettir. Çünkü ruh güzeldir ve güzel olan her şeye tutkun 
olmaya meyli vardır, mükemmel suretlere doğru meyleder. 
Böyle bir suret gördüğünde ona tutulur, bu suretle kendi öz 
tabiatinden bir şey görünce hele, karşı konmaz bir çekime 

kapılır, böylece gerçek anlamı ile aşk doğmuş olur. Böyle bir 
şey olamazsa, sevgi ve ilgisi de ancak surette kalır". 

466 Bkz. Le Banquet ou de l'.amour, Par Mario Meunier, 3. bası, Paris, 1922, s. 85 
vd. 'de Aristophanes'in sözleri. Maalesef bu sözler Yunan efsaneleri ile karışmış 
boş sözlerden 1barettir. Gerçeklerden uzaklaşanlar ne kadar "tahsilli" olursa 
olsunlar sonunda efsane labirentlerinde beşeri aşk açıklamalan çıkmazına 
saplanırlar. Nitekim lbni Hazın'ın "Güvrn:in Gerdanlığı" adlı eseri yakın bir zaman 
önce (İstanbul, 1985) Türkçe'ye çevrilıniş, ahlaki ve irfani değeri olmayan bir 
şaşkınlık anıtı olduğu anlaşılmıştır. 

467 Hadisin zikredilmesi gerekirdi. Molla Sadra Okulu'na göre ise, ruhlar bedenden 
önce yaratılmış değildirler. Tabiatiyle seçilmiş "nurlar"ı bu konuyla kanştır­
mamak gerekir. NOr-i Muhammedi'nin (S.A.) "hilkat"i her şeyden öncedir. 

468 Phaidros: Eflatun'un "ldea"lar öğretisi, Sevgi (Eros) ve Belagat (Rhetorik) üzerine 
bir risalesidir. Eflatun'un bir çağdaşının adını taŞır (Philosophisches Wôrter­

buch). 

393 



Böyle bir tahlilin lbni Hazm'da bulunması önemlidir, çünkü 
lbni Hazın bir zahiridir (yani şeriat ve fıkh konusunda dışa, 
lafza, zahire bağlıdır). lbni Hazm'da bu tahlil yanında şöyle 
düşüncelere de rastlanır: "Ey insan suretinde gizlenen inci!" 
veya "Bir insan sureti görüyorum, fakat daha derin düşün­
düğümde, kürelerin (ruhlar veya felekler-H,H.) semavi 
aleminden gelen bir nesne olarak bana görünüyor". Bu gibi 
düşüncelere Şirazlı Ruzbehan'da ve lbni Arabi'de rastlana­
bilirdi, bu zatlar her zahirde bir "ilahi mazhar" görmeye, batına 
yönelen kimselerdir. Şu halde burada zahiri ve batını sınır 
belirsizleşmekte, her iki taraf açısından da zahir, görünüş 
(l'apparence) zuhur ve tecelli haline gelmektedir. Bu da 
ilahiyyatçı lbni Hazm'ın zahiriliği sözkonusu olduğu!lda 
hatırlanması gereken bir şeydir. 

Arap kültürü uzmanı A.R. Nykl'e lbni Davüd'un Arapça 
kitabının ilk baskısı ile bir Batı diline (lngilizce) lbni Hazm'ın 
kitabının ilk çevirisini borçluyuz. A.R. Nykl, heyecan verici 
diyebileceğiı;niz bir sorunu da incelemiştir. lbni Hazm'ın aşk 
kuramı ile Aqutaineli IX. Guillaume'un "Gaie Science"i 
(Sevinçli Bilim) arasında çok yakın bir benzerlik vardır. Genel 
olarak Albigeoislara karşı tertiplenen Haçlı Seferi'ne (kutsal 
savaş) kadar "troubadour"lann ele aldığı konular ile de yakın 
bir benzerlik görülür. 469 Burada konuya sadece değinmekle 

469 "Troubadour", bizdeki ozanların, halk şairlerinin Ortaçağ Bansı'ndaki mu­
kabilidir. Bunlar orta Fransa'da şatodan şatoya gezer, şiirlerini okurlardı. Daha 
önce de Fransa'da "Haçlı Destanları" tarzında bir edebiyat başlamış bulunuyordu. 
Poitiersli Guillaume IX./Xl. yüzyılın başlangıcında bu edebiyatı başlatan şa-

. ir-asillerden olacaktır. (Şövalye) (Bkz. G. Cohen, La Granck Clartt du Moyen 
Age, Editions Gallimard, 1945, s. 52). Dr. Mübeşşirl Farsça çeviriye eklediği 
notta bu kimsenin (1071-1127) Fransız "mahalli ümerasından" ve Latin dilinin 
en eski şairi olduğunu söylüyor. Herhalde "Latin temeline dayanan Fransız 
dilinin" demelidir. Sigrid Hunke, Aquitanien Dükü IX. Wılhelm'in ( Guillaume) 
"Troubadour" edebiyannın öncüsü olduğunu belirtir. Bu eserde Arap edebiyaunın 
Batı'ya etkisi hakkında önemli ve ilgi çekici bilgi vardır. Kadına, kadın sevgisine 
yüceltilmiş bir değer verilmesi; Batı'da Arap edebiyatı etkisi ile başlamış olmalıdır 

394 



yetinilecektir. Konunun boyutları çok geniştir (Coğrafi, ti­

polojik ve manevi açıdan incelenebilir). Çünkü burada sadece 

biçim ve konunun ele alınışı ve işlenişi sorunları yönünden 
bir yakınlık değil, Feddi d'amore470 ile bazı sufilerin talim 
ettikleri aşk dini arasında ortak bir şey de sözkonusudur. Fakat 
burada konum farklılıklarını (positions) titizlikle ayırmamız 
gerekecektir (Karşılaştırınız: Yukarıda VI, 6). Eflatuncu lbni 

Davud için, Cahiz için Yeni Hanbeli Okulu'ndan ilahiyyatçı 

lbni Kayyım471 için, yolunun ilahi bir amacı yoktur; yüceltmez, 
ilahi aşka eriştirmez (Elle n'emerge pas). Sufilerin Eflatun­
culuğu'nda, Şirazlı Ruzbehan ve lbni Arabi'de ise açıkça aşk 
ile merhaleli yüceliş (emergence) özdeşleşir.472 Onları izleyen 

(Sigrid Hunke, Allahs Sonne Ober dem Abendland, Fischer Bücherei, Frank­
furt!Hamburg, 1965 s. 317). IX. Wilhelrn (Guillaurne) ilk "troubadour"dur 
ve "troubadour" kelimesi de Arapça "tarrab"dan gelir (age, s. 324). Herhalde 
bu edebiyata verilen "gaie science" adı da "tarab"dan gelmiş olmalıdır. Gaie 
science (gai saber) adı, 1323'te Toulouse'da artık soyu kesilmekte olan Trou­
badour edebiyatına verilen addır (Schwörterbuch der Litteratur, Gero von Wilpert). 
Bu konuda yine bkz. Claude Cahen Der lslam l, Fischer Bücherei, Frankfurt anı 
Main, 1968, s. 269 (Almanca'ya çeviren: Dr. G. Andress). Albigeois (Albigenser) 
XIII. yüzyılda Güney Fransa'da beliren bir dini akım mensuplarıdır. Benzerleri 
başka yerde de görülen "Mani" dini etkisinde bir topluluktur. Bir papalık 
temsilcisinin öldürülmesi üzerine, Papa III. Innozenz (1198-1216) bunlara 
karşı haçlı seferi açmıştır. Bunlar, Tanrı'nın "Sevgi" dernek olduğunu ileri 
sürüyorlar, kiliseye karşı çılayorlar, ormanlarda ve mağaralarda kendi ibadetlerini 
yerine getiriyorlardı. Hıristiyan "rnistik"lerinden Bernhard de Clairvaux 
(1091-1153) "bunlardan daha Hıristiyan" kimse olmadığını söylemişti (Bertholet, 
Wörterbuch der Rdigionen, Andresen/Denzler, Wörterbuch der Kirchengeshich­
teffroubadourlar için yukarıda anılan Sachwörterbuch der Litteratur'a başvu­
rulabilir). 

470 Fedeli d'arnore (aşk bağlıları, aşka sadık kalanlar); Ortaçağ Troubadour ede­
biyatında bu tür "şövalyece" aşıklara verilen ad olmalıdır. 

471 lbni Kayyırn-ul-Cevziyye, lbni Teymiyye'nin öğrencisidir (1292-1350). Burada 
hangi kitabı dolayısı ile lbni DavOd ve lbni Hazın gibi "zahiri"ler ile birlikte anıldığı 
belirtilıniyor. El-Cahiz (775-868) Mu'tezile'den Cahıziyye'nin kurucusudur. 

472 "Ernergence", burada bir şeyin diğer bir şeyden hasıl olması anlamınadır. İngiliz 
Metafızik'inde, lslarn felsefesindeki "sudür"u andım bir anlamı vardır. Nesneler 
mekan-zaman noktalarından oluşan dünyanın esasından (Grund der Welt) 
belirirler, birden ortaya çıkarlar ve sudüru sağlayan bir gelişim (ernergent 

395 



sufilerin anlayışları da öncülerinden, seleflerinden farklı bir 

veçheye girecektir. Azra'i aşk (l.'.amour odhrite), sadece tanrı 

aşkının modeli değildir. Çünkü beşeri bir konudan, bir nes­

neden ilahi olması gereken bir alana geçilemez. Burada bizzat 
beşeri aşkın bir istihalesi, değişimi (transmutation) meydana 
gelmektedir. Çünkü beşeri aşk (mecazi aşk-H.H.) "tevhid 
çağlayandan aşıran tek-köprüdür". 473 

lbni Hazm'ın "Seciye ve Davranışlar" üzerine kitabı 

"Kitab-ul-Ahlak ves-Siyer" Asin Palacios tarafından İspan­
yolca'ya çevrilmiştir. Tavk-ul-Hamame'nin okunmasında da 
bu kitabın yaran görülür, çünkü bu kitapta yazar aşkın çeşitli 
görünümlerinin tahlilinde kullandığı teknik terimleri açık­
lamaktadır. Ayrıca bu eserde de az veya çok, kişisel günlük 

havası vardır. Yazar bu eserde önceden hazırlanmış bir plan 
sözkonusu olmaksızın, insanlar ve hayat üzerine gözlemlerini, 
düşüncelerini· ve yargılarını belirtir. Bu kitap V./XI. yüzyıl 
Endülüs toplumu hakkında çok değerli bir kaynaktır. 

3. Fakıyh olarak lbni Hazın bir kitabı ile temayüz eder 

(Kitab-ul-lbtal -1. Goldziher- tarafından kısmen yayımlan­

mıştır). lbni Hazın burada hukuki bir karara varabilmek için 

çeşitli mezheplerin kabul ettiği beş kaynağı inceler: Kıyasla 

evolution) ile sürekli gelişirler. Conwy L. Loyd Morgan (1852-1936) ve Samuel 
Alexander (1859-1938) bu görüşün temsilcileridir. Burada "emergence" terimi, 
"mecazi aşk"ın, beşeri aşkın; ilahi aşka götürüp götüremeyeceği konusunda 
kullanılmıştır. Metinde lbni Hazın ve benzerlerine isnad edilen görüşün aksi, 
mesela Mevlana'nın "emergence" görüşüdür: "Aşıkı ger zin ser-ô gerzan ser­
est/Akıbet ma-ra bedan ser rehberest" (Mesnevi, 1, 109) (Aşk ister bu yandan 
olsun, ister o yandan, sonunda o yana rehberimiz olur). Fakat unutulmamalıdır 
ki; tabii ve temiz bir mecazi (beşeri) sevgi ilahi aşka iletebilir, ne var ki tek rehber 
değildir. Aynca, tabii olmayan aşk-ı mecazi "platonik" de kalsa, insanı ilahi 
sevgiden fersahlarca uzağa sürüklemekten başka bir işe yaramaz. Bu konuda 
Şems-i Tebrizi'nin "boynunda çıban yoksa ayı niye leğende seyredersin de göğe 
bakınazsın?" ihtan unutulmamalıdır (Bkz: Gölpınarh, Masnevi Şerhi, 1-11. Cilt, 
2. basım, İstanbul, 1981, s. 41). 

4 73 Tek köprü olduğunu kabul edemiyorum. Önceki nota bakınız. Doğrusunu Allah 
bilir. 

396 



(analogie), şahsi kanaat (re'y), istihsan (l'approbation), taklid 

(l'imitation), ta'lil (motivation).474 Başka bir kitapta da 
(Kitab-ul-Muhallii) Şafii mezhebinin ilkelerini şiddetle eleştirir. 
Zahiri mezhebini savunan bu kitaplar diğer yazarlarla tar­
tışmanın temellerini oluşturur. 

Fakat ilahiyyatçı lbni Hazm'ın en önemli. eseri, dinler ve 
düşünce okulları üzerine yazmış olduğu "Ki.tab-ul-Fisal 

ven-Nihal"dir475 (1321/1923'de Kahire'de basılmış, Asin Pa­
lacios tarafından Ispanyolca'ya çevrilmiştir). Bu hacimli eser 
yerinde olarak Arapça'da veya başka bir dilde yazılmış ilk 
karşılaştırmalı dinler tarihi kitabı olarak görülmüştür. Kur­
tubalı üstad, burada dehasının ve engin bilgisinin bütün 
genişliğini ortaya koyar. Din olgusu karşısında insan ruhunun 
çeşitli tutumlarını, muhtelif dinleri ele alarak açıklarken, bütün 
kutsal değerlerden şüphe eden nebinin (şüpheci, sceptique) 
tutumunu da avamdan olan sade bir mü'minin davranışı ile 
birlikte inceler. 

Tutumlarına göre varlıkları ve öğretileri birçok bölüme ayım: 
Tanrıtanımazlar bölümü aynı zamanda şüphecileri ve mad­
decileri de kapsar. Mü'minler kesiminde kişisel ve uluhiyyete 
inananlar ile gayri şahsi, soyut; ve nasut (insanlık, beşeriyet) 
ile hiçbir ilişkisi olmayan bir ulihiyyete (lahut) inananlar 
vardır. llk bölüme girenler tektanrıcılar ve çoktanrıcılar olarak 
ayrılırlar (Monotheistes et Polytheistes). Birincileri arasında 
bir peygamber vasıtasıyla vahyedilen kitapları olanlar ile, böyle 
bir kitabı olmayanlar yer alır. Kitaba sahip olanlar (Ehl-ul­

Kitab) (bkz. yukarıda 1, 1) yine iki farklı durum gösterirler. 
Çağlar boyu kutsal metni tahrif edilmeksizin saklayanlar ve 
tahrif edenler şeklinde ayrılırlar. Şu halde lbni Hazm'a göre 

474 Istılahlar için Ustll-i Fıkh kitaplarına, mesela M. Ebu Zehra, lslltm Hukuku 
Metodolojisi, 3. basım, Ankara, 198l'e başvurulabilir. 

475 Kitabın adı: "Kitab-ul-Fasl fil-Milel vel-Ahva'u ven-Nilıa!"dir (lslltın Ansildo­

pedisi). 

397 



bir din olgusunun hakk oluşu, gerçek oluşu; Tann'mn birliğini 

kabul ve vahyedilmiş metni çağlar boyunca değiştirmemiş 

olma olgusuna dayanır. Böyle anlaşılınca, din olgusu başlıca; 
ilahi olanın, kutsal olanın duygusuna dayanır ve bu duygunun 
güvenilirliği de aşkın (müteal, transcendante) teklik'i tasdik 

etmiş olmaya bağımlıdır. Vahyin de sürekli eylemini koru­

yabilmesi için kutsal metin de çağlar boyunca aynen muhafaza 

edilmiş olması gerekir. Çünkü mü'minin uluhiyye sırrına 

yaklaşmasını sağlayacak eşik de bu vahy metnidir. 
lbni Hazm'ın dini aleminin ana çizgileri bunlardır. Bu aleme 

dayanarak zahiri (exoterique) sistemini kurar ve bunu manevi 

gerçekliğin yegane yolu sayar. Yukarıda bu "zahirilik" hakkında 

söylediklerimizi desteklemek üzere şunu da hatırlatalım: Her 

çağ için en büyük batınilerden (esoteristes) biri olan lbni Arabı 

de bir Endülüslü ve fıkhi açıdan bir zahiri idi!476 

3. Saragosse'lu (Sarakutalı) lbni Bacce 

1. Ebu Bekr Muhammed lbni Yahya lbni el-Siiyig lbni Bil.ece 

(Latin Skolastikleri'nin deyişi ile aven Baddja, Avempace) ile 

bir an için yarımadanın kuzeyine geçmiş oluyoruz. Düşün­
cesindeki derinlik ile lbni Rüşd ve Büyük Albert üzerindeki 
etkisi ile,477 kısa hayatı kederlerle bulanmış olan bu feylesof, 

özel bir dikkate değer. Saragosse'da, V./XI. yüzyılın sonlarında 
doğdu. Fakat 512/lllS'de Saragosse Aragonlu 1. Alphonse 

tarafından ele geçirildi. Bu sebeple aynı yıl lbni Biicce'yi Se­

villa'ya (Seville, lşbilye) göçmüş ve tıp mesleğini icra ederken, 
daha sonra da Gımata'da görüyoruz. Sonra Fas'a giderek Fas 

4 76 Bu kadar kesin bir hükme varabilmek zordur. 

4 77 BüyükAlben (Albenus Magnus) (1193-1280) daha önce de adı anılan düşünür. 
lbni Sina'nın eserlerinden yararlanmıştır. lsldm Ansiklopedisi'nde A. Adnan 
Adıvar'ın yazdığı lbni Bacce maddesinde; Albenus Magnus'un fikirleri üzerinde 
lbni Bacce'nin etkileri hakkında bilgi vardır. 

398 



Sarayı'nda büyük itibar görmüştür. Hatta orada vezirlik gö­
revini üstlenecektir. Fakat 533/1138'de rivayet olunur ki, Fas 
kenti hekimleri bu genç ve kıskanılan rakipten zehir vasıtası 
ile kurtulmaya karar verdiler. Dostlarından ve öğrencilerinden 
biri, Gırnatalı Ebul-Hasan Ali, üstadının incelemelerini 
derlediği bir mecmuanın girişinde, lbni Bacce'nin, lspanya'da 
gerçekten Doğu'daki lslam feylesoflannın felsefesini verimli 
bir şekilde canlandıran ilk kimse oduğunu söyler. Bu övgüde 
belki lbni Meserre düşünülürse, bir mübalağa payı vardır. 
Ayrıca Musevi felesof Salamon ben Gabirol (Avicebron)478 

ondan öncedir. Ne var ki ben Gabirol'ün yazdıkları Müslüman 
feylesoflarca meçhul kalmıştır. 

2. lbni Bacce'den nakledilen Aristoteles'in birçok eserinin 
şerhleri vardır (Fizik, Meteoroloji, De generatione, Hayvanlar 
Tarihi). Başlıca felsefi eserteri tamamlamadan kalmıştır, lbni 
Tufeyl (aşağıda VIII , 5) bunu açıkça belirtir, lbni Bacce'nin 
ruh enginliğine saygı duyar ve acıklı kaderine de acınır. Felsefi 
eserleri arasında mantık üzerine çeşitli risaleler, ruh üzerine 
bir risale, insan idrakinin faal akıl ile birleşmesi üzerine bir 
risale, "Veda Mektubu"nda tekrar ele aldığı bu konu vardır 
(Veda Mektubu, bir yolculuğun öncesinde bir genç dostuna 
yazdığı risaledir ki burada varoluşun; hayatın ve bilginin gerçek 
amacı ele alınır. Bu eser lbni Rüşd'ün eserlerinin Latince'ye 
akatarılışında "Epistula Expeditionis" adını taşır). Nihayet bir 
de ün kazanmasına yol açan "Tek Kalanın Tedbiri" (Tedbir­
ul-mutavahhid; le Regime du solitaire) adlı risalesi vardır. 
Doğulu münzevi ve murakabeci, ondan etkilenmesi aradaki 
yakınlık dolayısıyla tabii olan Farabi gibi, lbni Bacce'nin de 
özel bir musiki zevki vardı ve kedisi de lüth (lavta) çalardı. 

Tıp, matematik ve astronomi alanlarında da geniş bilgisi 
olduğu yazılmaktadır. Astronomiye ilgi duyuşu dolayısı ile 

478 459. dipnotuna bakınız. 

399 



Ptolemee'nin (Batlamyus) görüşlerine karşı girişilen müca­

deleye karıştı. Yukarıda lbn-ul-Heysem dolayısı ile (yukarıda 
IV, 8) belirtilen "status quaesetionis" hatırlanacaktır. Felekler 
matematik açıdan birer varsayım olarak ele alındıkça ve ge­
ometri ile uğraşan bilimler bu varsayımlarla gezegenlerin 
hareketlerini hesaplamakla meşgul oldukça, feylesofların 
müdahalesine mahal yoktur. Fakat, somut cisimler olarak ele 

alındıklarında, katı olsun veya akışkan olsun, ileri sürülen 
görüşler, hipotezler, semavi fizik kuralları ile çatışmamalıdır. 
lmdi; genel olarak öğretilen semavi (göksel) fizik; Aristote­
les'inki idi. Dünyayı merkez alan feleklerin varlığını gerek­
tiriyordu. Bu feleklerin dönüş hareketlerinin merkezinde arz 

vardı. Bu telakki; "epicycle"ler ve excenetrique"ler telakkisini 
bertaraf etmekte idi.479 Bütün XII. yüzyıl boyunca Müslüman 
lspanya'nın en seçkin feylesofları, lbni Bacce, lbni Tufeyl, lbni 
Rüşd Batlamyus'a karşı mücadelede yer aldılar ve Batlamyus'un 
düşüncesine karşı mücadele sonucunda el-BitrogI (el-Batruci) 
sistemi doğdu4BO (el-Bitrogi, Latin çevrelerinde Alpetragius 

diye adlandırılır). Bu sistem XVI. yüzyıla kadar Batlamyus 

sistemine karşı taraf tarlar bulacaktır. Büyük Musevi feylesofu 
Moise Maimonide (vefatı: 1204)481 vasıtası ile lbni Bacce'nin 
bir astronomi incelemesinin özü bilinebilmektedir. Peripatetik 
fizikte tanımlanan kanunlar bir kez kabul edilince tabii bir 
sonuç olarak lbni Bacce burada "epicycle"ler görüşüne karşı 
çıkmakta ve kendi varsayımlarını önermektedir. Bu görüşler, 

lbni Rüşd'ün ve bizzat el-Bitrogı'nin tanıklığı ile lbni Tufeyl'i 
de astronomi ile ilgilenmiş olduğu ölçüde etkileyecektir. 

4 79 Epicycle: Özeği (merkezi) bir durağan (sabit) çember üzerinde dolanan daha 
küçük yarıçaplı çember, Excentrique: Dışözekli (Matematik Terimleri Sözlüğü 

TDK. Ankara, 1983). 

480 El-Batruci: Endülüslü astronom. 1135'te ölmüştür (Müncid). 

481 Daha önce adı anılan Musevi feylesofMaimonides (1135-1204). (Moses ben 
Maimon, Musa 1bni MeymOn). 

400 



Gerçekte, yukarıda da belirtildiği gibi (IV, 8) burada tecrübi 

gereklere fazla dayanmayıp evrenin apriori (önsel, kabli, 
deneyden bağımsız) algılanmasına daha çok dayanan bir "imago 
mundi" (evren tasavvuru) sözkonusudur. Bu algılama da 
feylesofun kanat ve telakkiler bütünü içinde yer almakta ve 
ona lslam feylesofları topluluğu içinde yer vermemize yardımcı 
olmaktadır. Gazali'ye karşı bir tutum almakla bizzat o, feyle­

soflar arasında yer alışını ve yerini açıklamış oluyordu (Bkz. 

yukarıda V, 7). lbni Bacce'ye göre Gazali inziva ve uzlet du­
rumunda ilahi nur vasıtası ile ruhani ve manevi evreni mü­
şahedesinin kendisine latif bir haz sağladığını kabul etmekle 
sorunu basitleştirmiş görünmektedir. Böylece Gazali'nin te­
melinde dini olan gizemciliği (mistisizm) lbni Bacce'ye ya­

bancıdır. Feylesofun müşahede ve murakabesi tamamen farklı 
bir nesneye yöneliktir. lbni Rüşd üzerine etkisi ile; lbni 
Bacce'nin lspanya'daki felsefe akımına Gazali anlayışına ta­
mamen karşıt bir yön verdiğini söylemek doğru olacaktır. Yalnız 
felsefi ve manevi (speculative) bilgi insanı kendisinin bilgisine 

ve faal aklın bilgisine iletebilir. lbni Bacce'nin kullanmayı tercih 

ettiği terimler ise, münzevi (solitaire) etranger (garip) gibi, lslam 

mistik (tasavvufi, gizemci) irfanının (gnose) tipik kelimele­
rinden ibarettir, onlardan farklı değildir. Şu halde denebilir 
ki aynı manevi ve ruhani insan tipi sözkonusudur, fakat bu 

· tip ortak amacın algılanma biçiminin farklılaştığı bireylerde 
gerçekleşmektedir, nitekim sonuç olarak bu amaca ulaştıra­

bilecek yolların seçimi de farklı olmakta, farklı seçimler ya­

pılmaktadır. Bu yollardan biri, lspanya'da lbni Meserre'nin 
yoludur. Bu yol lbni Arabi tarafından izlenecektir. Bir diğeri 
de tbni Bacce'nin yolu olup lbni Rüşd de bu yolu seçecektir. 

3. S. Munk lbni Bacce'nin başlıca eseri üzerine uzun bir tahlil 
yazmıştır. 482 Bu eserin aslı bitirilemeden kalmış ve ancak yakın 

482 Bu yazı isi/im Ansiklopedisi'nde lbni Bacce maddesinde anılmaktadır. 

401 



bir geçmişte Asin Palacios tarafından bulunmuştur. Mutluluk 
vericidir ki Musevi feylesofu Narbonnelu Moise de483 (XIV. 
yüzyıl) bu eseri tahlil etmiş ve ibranca yazmış olduğu lbni 
Tuf eyl'in Hayy lbni Yakzan şehrinde bu eserden uzunca söz 
etmiştir. Eserin elimizde kalan onaltı faslı, gerçekten de az 
bulunan bir yoğunluktadır. Burada ancak (o da pek kolay 
olmaksızın) eserin başlıca savlan özetlenebilecektir. Ana ve 
yönlendirici düşünce; manevi yönüyle insanı (l'homme-esprit) 
faal akıl ile birleşmeye, ona vasıl olmaya ileten bir itinerarium 
(seyahat rehberi) olarak vasıflandırılabilir. Her şeyden önce 
yazar başlığın iki kelimesi, "Tedbir-ul-mutavahhid" (le regime 

du solitaire) üzerinde görüşünü açıklar. "Tedbir"den söz eden 
"belirli bir plan içinde girişilen ve belirli bir amaca yönelik 
birçok eylem"den söz etmiş olur. imdi "eylemlerin, fiillerin 
yarışması (telahuku), tefekkür gerektirir, bu da ancak 
münzevide, yalnız insanda bulunabilir. Şu halde münzevinin 
tedbiri, medine-i fazılanın siyasi tedbirinin, yönetim ilkelerinin 
tasavvuru olmalıdır" Medine-i fazıla: (l'etat parfait, de l'etat 
modele). Burada Farabt'nin etkisiyle, Ebul-Berekat Bağdadt'nin 
görüşlerine bir yaklaşma sezilmektedir. Bu ideal devletin ne 
apriori ( önsel, kabli, deney öncesi) konulmuş olduğunu, ne 
de siyasi bir ihtilal sonucu erişebilir olduğunu belirtmek 
gerekir. Bu ideal devlet ancak önce davranış kurallarının ıslah 
edilmesinin sonucu olabilir. Bu ıslahat da "toplumsal" (sociale) 
bir ıslahattan daha fazla bir şeydir. Gerçekte başlangıç ile bu 
yoldaki ilk girişimle ıslahat da başlamış olur ve önce her bi­
reyde insani varlığın, insani yaşayışın bütününü gerçekleş­
tirmeye yönelir. Gerçekleştirilmesi istenen bu yaşayış ve 
varoluş biçimi tekleşenin, münzevinin (mutavahhid) yaşayış, 
varoluş bütünlüğüdür. Çünkü biraz kolay bir kelime oyununa 
başvurursak, yalnızca lbni Bacce'nin kullandığı anlamda 

483 Hakkında bilgi bulamadım. 

402 



tekleşenlerdir ki destekleşenleri meydana getirebilirler (5o­
litaires-Solidaires). 484 

Bu tekleşenler, faal akıl ile birleşmeyi hedef alan kimselerdir 
ki, medine-i fazılayı, ideal deyleti meydana getirebilirler. Bu 
devlette hekimlere gerek yoktur, çünkü bu devlette vatandaşlar 
en uygun şekilde besleneceklerdir, hakime de gerek yoktur, 
çünkü her ferd bir insanın erişebileceği en üstün kemale 
erişmiş olacaktır. Bu güne gelinceye kadar, "mütavahhid"ler 
(solitaires), Allah'dan başka hekimleri olmaksızın yaşadıkları 
tüm olgunluğa erişmemiş beldelerde, medine-i fazılanın 
unsurları, uzuvları olmak yükümü altındadırlar. Bunlar, 
feylesof lbni Bacce'nin, "tek olanın, mütavahhidin mutlulu­
ğu"na eriştirmek için tertiplediği ve öğütlediği, "tedbir"in, 
yaşayış ve davranış kuralları bütününün (le regime) dikip 
yetiştireceği fidanlar hükmündedir. Böylece bu tek başına, 
garip, münzevi kelimesi (solitaire), yalnız birey kadar bir 
çokluk için de kullanılabilmektedir. Çünkü toplum bu yal­
nızların davranış kurallarını benimsemedikçe, bunlar, lbni 
Bacce'nin Farabi ve sufilere atıf yaparak belirttiği gibi, aile 
ve toplumları içinde garip kalmış kişilerdir, manevi ve ruhları 
cür'etleri ve ilerilikleri dolayısı ile henüz yeryüzünde ger­
çekleşmemiş olan medine-i fazılalann, ideal cumhuriyetlerin 
vatandaşlarıdırlar. Garip O'etranger), yabancıdırlar (Allogene). 
Bu ifade, eski irfandan (gnose) gelmekte, Şii imamlarının 
sözlerinde geçtikten sonra485 Suhreverdi'nin "Gurbet-i Gar­
biyye Kıssası"nda başlıca terim olmakta ve lbni Bacce'de de 
lslam'da felsefenin irfandan güçlükle ayrılabildiğini göster­
mektedir. 

4. Bu gariplerin, yalnızların düzenlerinin.neye dayandığını 

484 Solitaires-Solidaires kelime oyununu ancak böyle ifade edebildim. 

485 Aynı zamanda kelimenin dış anlamı da kasdedilerek lmam-ı Rıza için de "garib" 
unvanı kullanılır. "Feylesof" olmasa bile, Akif'in de "garib"in ıztırabını belirten 
sözleri vardır. 

403 



açıklayabilmek için insan eylemlerinin yöneldikleri suretleri, 
biçimleri önce sınıflamak ve buna koşut olarak da bu suretler 
karşısında güdülen amaçları belirlemek gerekir. lbni Bacce 
burada olağanüstü birf elsefi düşünce yoğunluğu ile burada 
ancak kısaca değinebileceğimiz bir manevi suretler kuramı 
geliştirmektedir. Son derece özetlersek diyebiliriz ki: Makul 
suretlerden (les formes intelligibles) bir maddeden soyut 
olması gerekenleri yanında, temelde bizzat maddeden ayrılmış 
olup da bir maddeden soyut olması gerektiği şeklinde ele 
alınmayan makul suretler de vardır. Garibin, yalnızın düzeni 
(regime) onu birinci suretleri öyle bir hal ve şartlar içinde 
algılamaya iletir ki, sonuç olarak, ikincilerin hal ve şartlarım 
hasıl ederler. 

Maddeden soyut olması gereken suretler, "makülat-i 
heyiılüniyye" (les intelligibles hyliques) diye adlandırılan­
lardır. Mümkün (veya heyulani, hylique)486 olan insan idraki, 
onlara ancak bilkuvve sahip olabilir. Onları eylemli, bilfiil 
duruma geçirebilen Faal Akıl'dır. Bir kez eylemli duruma 
geçince küllilikleri, tümlükleri içinde algılanmış olurlar, 
diğer bir deyişle, bir mahiyetin, kendisini temsil eden 
(exemplifient), örneklendiren, maddi bireyler ile sürdürdüğü 
külli ilişki içinde algılanmasıdır. Fakat yalnız ve garip ola­
nının en yüce gayesinin madde ile heyula ile (hyle) alakası 
yoktur. Bu sebeple bizzat bu külli ilişki de kaybolur ve garip 
(solitaire) suretleri haddizatlarında idrake başlar, bunların 
bir maddede belirmeleri de, maddeden soyutlanmaları ge­
rekmesi de aranmaz. ldraki; herhangi bir şekilde, düşün­
celerin düşüncelerini, özlerin, mahiyetlerin mahiyetlerini 

486 "Heyula" kelimesi Yunanca "hyle"den gelir. Madde demektir. Aristoteles fel­
sefesinde, henüz nesne gerçeklik kazanmamış, "suret" almamış temel madde 
anlamındadır. Bünyesinde henüz gerçekleşmemiş olan biçimlenebilme, suret 
alabilme imkanını taşır. Bu bakımdan, "heyulani" olan "mümkün" demektir 
(Philosophisches Wörterbuch). 

404 



kavrar. Bu kavrayış insanın kendi özünü de kapsar ve bu 
da insanın kendi özünü akıl-varlık (etre-intelligence) olarak 
idrak etmesi sayesinde olur. Eylemli duruma geçen ve makul 
(kavranabilir) olmuş suretler, bizzat eylemli duruma geçen 
idrak demek olduğundan bu böyledir. Yine burada muktesep 
idrak (intellect acquis) veya "faal akıldan sudur eden idrak" 

terimlerinin belirlediği husus da budur. Yine böylece, eylemli 
olarak kavranabilir duruma gelmiş olan varlık suretlerinin 
nasıl bu varlıkların en üstün hadleri (terme supreme) ol­
dukları ve bu anlamda da bizzat o varlıkların kendileri ol­
dukları anlaşılır. Yine böylece Farabi ile birlikte şu husus 
kabul edilecektir. Düşünülmüş şeyler, eylemli olarak makul 
kavranabilir duruma geçmekle, eylemli idrak durumuna 

gelmekle, onlar da eylemi idrak gibi, düşünebilir olurlar. 
Tek başına garip olanın amacı açıkça belirmektedir. Onun 
amacı bu işlemi gerçekleştirebilmek demektir ve bu işlem 
de artık suretleri dayanağından (substrat), yani maddesinden 
(hyle) soyutlamaktan ibaret değildir. "Eylemli duruma 
geçmiş, bilfiil makul olan nesnelere nispetle idrak, eylem 
halinde ise, bilfiil idrak sözkonusu ise kendinden başka bir 
nesne düşünmez, fakat kendi üzerinde de tecritsiz; soyut­
lamasız (sans abstraction) düşünür" (Diğer bir deyişle bir 
sureti bir maddeden soyutlamasına gerek kalmaz. Bütün bu 
kuramın işrakiyyunun "huzuri bilgi" kuramı ile karşılaştı­
rılması yerinde olurdu. Yukarıda VII). 

5. Atılacak bir adım daha kalıyor. "Maddesiz, saf suret olan 

varlıklar, asla bir maddede mündemiç olmayan suretler de 
vardır." Bu varlıklar düşünüldüğünde, bunların vücud bulacak 
varlıklar değil, malız ve saf (salt) makülat (intelligibles) ol­
. dukları, bir maddeden soyut olmalarına gerek kalmaksızın, 
bu idrak tarafından düşünülüşlerinden önceki gibi kavra­

mldıkları görülür. Eylemli (bilfiil) idrak onları bizzat bütün 
bilfiil maddeden ayrı olarak bulur, haddizatlarında oldukları 

405 



gibi onları düşünür, diğer bir deyişle , maddi olmayan, 
makı1lattan olan şeyler gibi düşünür. Varlıkları hiçbir değişime 
uğramaz. Şu halde şöyle demek gerekir: Değil mi ki müktesep 
(kazanılmış) idrak eylemli (bilfiil) idrakin suretidir, yine değil 
mi ki bu makul suretler, eylemi idrak için suretler haline 
gelmektedirler, şu halde müktesep idrak de bizzat bu suretlerin 
"substratum"udur ("maddesi"), müktesep idrak de bizzat, 
kendisinin "substratum"u eylemli idrak için, bir suret du­
rumuna geçmektedir. 

lmdi, maddelerinde somut, müşahhas olarak (in concreto) 

mündemiç (immanent) olan suretler, faal akılda ve faal akıl 
için tek bir ayrılmış, maddi olmayan suret gibidir. Yine ta­
biatiyle bu suretlerin faal akıl tarafından maddelerinden 

soyutlanmış olmaları gerekmeyip, bilfiil akıl için olduğu 
gibidir. Bu sebeple insan, mahiyeti dolayısı ile faal akıla daha 
yaklaşmış olandır, çünkü görülecektir ki, müktesep idrak 
bil fiil idrakin, kendi özünü düşünebilmesi eylemine de aynı 
şekilde ehildir, aynı yeteneğe sahiptir. Böylece "gerçek makul 

telakki meydana gelir. Diğer bir deyişle, bizzat mahiyeti 
dolayısı ile eylemli (bilfiil) idrak demek olan varlığın algı­
lanması meydana gelir. Bunda da ne önce ne de bu sırada 
onu bilkuvve halinden çıkaracak olan herhangi bir nesneye 
ihtiyaç vardır". 

Aklı fa'ali bilfiil durumda ve daima kendi özünün idrakinde 
olarak belirleyende de durum aynıdır. Her hareketin haddi 
de böyledir. 

Bu kısa özet lbni Bacce'nin düşüncesinin derinliğini sez­
dirmeye belki yeterlidir. Bu kitapta Aklı Fa'al'in Ruh-ul-Kudüs 
olduğuna ilişkin olarak vahy temeline dayanan felsefeyi lbni 
Sina ve Suhreverdi Okulu'nu açıklarken söylenenlere baş­
vurulursa, lbni Bacce'nin nasıl hayranlık verici bir kesinlikle 

İslam felsefesi çevresine mensup ve onun gibi bir ruh, akıl 
(esprit) fenomenolojisi çizgileri oluşturmuş feylesoflar arasında 

406 



temayüz ettiği anlaşılır. 487 Eseri tamamlanamadan kalmıştır. 
XVI. fasıldan sonrası gelememiştir. lbni Rüşd, haksız olma­
yarak, eseri müphem bulmakta idi ve biz de bu yüksek seviyeli 
fasıldan sonra lbni Bacce'nin "Mütavahhid'in Tedbiri" (regime 

du solitaire) hakkında nasıl bir sonuca varacağını asla öğre­
nemeyeceğiz. 

4. Badajozlu lbn-us-Seyyid488 

1. lbni Bacce'nin çağdaşı olan bu feylesof, terceme-i hal 
(yaşam öyküsü) yazarlarının yanılgıları dolayısı ile uzun bir 
süre yalnız sarf, mahv ve lisan bilgini sayıldıktan sonra, Asin 
Palacios tarafından keşfedilmiştir. Hayatı, küçük mahalli 
hanedanlar ile Murabıtın istilası arasındaki nazik geçiş dö­
neminde geçer. 444/1052'de Badajoz'da (Estremadurel'dadır. 
Badajozlu demek olan el-Batalyosi lakabı buradan gelir.) 
Valence'de, daha sonra Albarracin'de489 sığınacak yer aramış, 
Albarracin'de Emir Abd-ul-Melik lbni Rabin'in (1058-1102) 
küçük sarayında katiplik görevinde bulunmuştur. Daha sonra 
Toledo'ya giderek birçok yıl orada kalmıştır. Yine lbni Bacce 
ile dil bilgisi ve cedel (kelam) konularında giriştiği bir tartışma 
dolayısı ile Saragosse'da da bulundu ve bu tartışmayı 
"Kitab-ul-Mesail" adlı eserinde özetledi (Sorunlar Kitabı). Fakat 

487 Phenomenologie: Görüngü-öğretisi hakkında felsefe sözlüklerine başvurul­
malıdır. Burada özellikle E. Husserl öğretisi anlamında bu terimin kullanıldığını 
sanıyorum. Corbin daha önce de bu kitapta "görüngü öğretisi" terimine baş­
vurmuş ve notlarda bununla ilgili kısa açıklama yapılmış idi. 

488 Bedevi'nin (Badawi) Fransızca yazışına göre "lbn-Al-Sid Al-Batalyawsi" tar­
zındadır. Badajoz, lspanya'nnı batısında, güneye doğru ve Portekiz sınırnıa 
yakındır. 

489 Albarracin, lspanya'nnı doğusunda, Madrid'in doğusu ve Saragossa'nın gü­
neyindedir. Estremadura, lspanya'nın güneybatısında Portekiz sınırlarında 
Badajoz'un bulunduğu yörenin adıdır. Valence, lspanya'nın doğuda Akdeniz 
kıyısındaki Valencia limanıdır. Toledo; Madrid'in güneyindedir. Saragossa 
kuzeydoğudadır. 

407 



lbni Bacce gibi o da 1118'de kaçmak zorunda kaldı, bu sırada 
şehir Hıristiyanlarca ele geçirilmiş idi. Son yıllannı öğrenci 
yetiştirerek ve eserlerini yazarak geçirdi . 521/1127'de öl­
dü .490 

Asin Palacios'un zikrettiği onbir eserden yalnızca sonuncusu 
üzerinde duracağız. Bu eser "Daireler Kitabı"dır (Livre des 

cercles). Yazarının feylesoflar arasında yer almasına değecek 
bir eserdir. Bu kitap uzun süre yalnızca Musevi feylesoflarca 
bilindi. Çünkü ünlü Moise lbni T ibbon (1240-1283),491 bu 
kitabı lbranca'ya aktarmış bulunuyordu. Bu da lbn-us-Seyyid'in 
eserine verilen değerin tanığıdır. Bu kitap, Müslüman Is­
panya'da çeşitli alanlardaki bilgi seviyesini ve felsefi sorunlan 
hayranlık verici bir biçimde yansıtmaktadır. Kitabın yazılışı 
sırasında da lbni Bacce eserlerini yazmakta idi; lbni Tufeyl 
ve lbni Rüşd'ün henüz kendi eserlerini meydana koyuşlanndan 
oldukça önce idi. "Kitab-ul-Mesail" adlı eserinde lbn-us­
Seyyid, hatmi görüş (mesela Almeria Okulu'nun batınilik 
anlayışı) bir kenara bırakılır da din ve felsefe huzur içinde 
haşhaşa kalmalarım sağlamaya çalışırlarsa olacaklara ilişkin 
tipik bir tutum almak durumunda idi. Feylesofumuza göre 
din ve felsefe ne konulannda, ne de karşılıklı olarak öğreti­
lerinde birbirlerinden ayrılırlar. Aynı gerçeği arar ve öğretirler, 
yalnız yöntemleri farklıdır ve insandaki farklı melekelere hitap 
etmektedirler. 

2. işte lbn-us-Seyyid "Daireler Kitabı"nda bu felsefe anla­
yışına dayanır. Sudur görüşüne dayanan (emanatiste) bir felsefe 
olduğu şüphesizdir. Fakat lbni Sina Okulu'ndan farklı olar�k, 
Plotinus'un uknumları (hypsotases) aşamalı sırasını ilkeler, 
mebdeler (principes premiers) olarak sistemine almakla ye­
tinmez, onlan riyazi delillerle düzene koyar, böylece Asin 

490 Bedevi, ölüm tarihi olarak 1129 tarihini zikreder. 

491 Moise lbni Tibbon hakkında bilgi bulamadım. 

408 



Palacios'un belirttiği gibi bütün sisteme yeni Fisagorcu bir 

çağrışım verir. Sayılar acunun (cosmos) simgeleridir (sym­
boles). Nesnelerin sürekliliğin ahengi, oluşumunun açık­
lanmasını onlu sayı dizisinde bulur (decade). Bütün sayıların 
özü bu dizidedir. "Bir" bütün varlıklara nüfuz eder, onların 

gerçek özü ve en üstün amacıdır. Burada "lhvan-us-Saf ii." 

(yukarıda iV, 3) etkisinin işe karıştığı şüphesizdir. lhvan­

us-Safii risaleleri Endülüs'de hemen yüzyıldan fazla bir süredir 
tedavülde idi. Diyagramlar492 konusunda da lbn-us-Seyyid 
lsmaililer ile aynı görüşte olmuşa benzer. 

Sudürun üç merhalesini üç daire simgeler: 1) Ukul-i aşere 
(la decade des lntelligences) veya maddesiz saf suretler, ki 

bunların onuncusu faal akıldır, 2) Nefsler onlusu (la decade 
des ames); bunların dokuzu dokuz felektir (Spheres celestes). 
Bunlardan sonra da faal akıldan doğrudan sadır olan Külli 
Nefs (ruh, evrensel ruh) gelir, 3) Maddi varlıklar onlusu (suret, 
cismani madde, dört öğe, yani anasır-ı erba'a, üç tabii alem, 

insan).493 

Bu dairelerden her birinde onuncu sırayı faal akıl, külli nefs, 

insan işgal etmektedir. Kitabının ilk faslının başlığı şöyledir: 
"Feylesofların, varlıkların illet-i ulii'dan (ilk sebep) neş'et 

ediş nizamlarını vehmi ( varsayılan) bir daire gibi görmeleri 
ve bu dairenin mebde'ine dönüş noktasının insan suretinde 
olduğuna dair beyanlarının açıklanması. "494 

492 Diyagram: Çizenek. 1) Belirli bir ölçeğe göre bir çokluğu göstermek için çizilmiş 
çizgi, 2) tki değişim arasındaki bağıntıyı gösteren çizgi. 

493 Üç tabii alem (trois regnes naturels)den maksat mevalid-i selase olacaktır 
(Ma'den, nebat, hayvan). 

494 Bedevi'nin İbn-us-Seyyid hakkındaki hükmü şudur: lbni Sina'ya çok yakın bir 
felsefi sistemi vardır, ona nispetle, az önemi olan bazı ayrıntı noktalan dışında, 
özgün hiçbir özelliği yoktur" (Il, 701). Bu hüküm, Corbin'in değerlendirme­
sinden farklı görünmektedir. 

409 



5. Cadixli
495 

lbni Tufeyl 

1. Bu feylesofun yukarıda da adı geçmiş bulunuyor (VIII, 
3). Peripatetiklerin Ptolemee (Batlamyus astronomisine karşı 
mücadeleleri dolayısı ile kendisinden söz edilmiş idi. lbni 

Rüşd ve el-Bitrogi (el-Batruci, el-Bitruci) onun yetkisini temsil 

ediyorlardı . Bu Ebu Bekr Muhammed lbni Abdul-Melik lbni 

Tufeyl Cadix'de (Vadi-Aş, Wadi-Ash), Gırnata ilinde, XII. 
yüzyılın ilk yıllarında doğdu. Diğer meslektaşları gibi o da 
zamanının bilgilerini kapsayan (encyclopedique) bilgiye sahip 
bir bilgin, hekim, matematikçi, astronom, feylesof ve şair oldu. 

Gırnata emri nezdinde katiplik yaptı. Sonra Fas'a geçti ve 

el-Muvahhid Hanedam'nm ikinci hükümdarı Ebu Yakub 
Yusufun (1163-1184) veziri ve hekimi oldu. Hayatının ay­
nntılan hakkında bunun dışında az şey bilinmektedir. Bununla 
birlikte, hükümdarın isteği üzerine, Aristoteles'in eserleri 
hakkında bir tahlil meydana getirme işini dostu lbni Rüşd'e 

tevdi ettiği belirtilmektedir. lbni Rüşd de hükümdar ile bu 

konudaki ilk görüşmesini nakletmektedir. lbni Tefeyi; Fas'da 
580/185'te vefat etmiştir. 

Latin Skolastikleri, Ebu Bekr ismi dolayısı ile Abubacer diye 
anılan Ibni Tufeyl'i ancak Ibni Rüşd'ün bir eleştirisi dolayısı 

ile tanımış idiler. "De Anima, V"de yer alan bu eleştiride lbni 

Rüşd, lbni Tufeyl'in insanın mümkün olan idrakini muhayyile 

ile özdeşleştirdiğini ileri sürmekte ve bu noktada onu kınamakta 
idi. Ibni Tufeyl, uygun bir şekilde harekete geçirilen ve kul­
lanılan muhayyilenin makulleri kavramaya yetenekli, elverişli 
olduğu kanaatinde idi ve ayrı bir idrakin varlığını zorunlu 
görmüyordu. Ne yazık ki, lbni Tufeyl'in sadece "felsefi ro-

495 lspanya'nın güneybatısında, Cebelitank dışında, Atlantik Okyanusu'na bakan 
bir kentin adı Ciıdiz'dir. Fakat buradaki Cadix, bu şehir değildir. Gırnata'nın 
(Granada) kuzeydoğusundaki Guadix'dir (Cadix, Vadi-Aş). 

410 



man"mın anlatmak istediklerinin daha iyi anlaşılmasına değil, 
aynı zamanda Doğu Islam düşünürlerinin genişliğine geliştirmiş 
oldukları muhayyile kuramı ile de verimli karşılaştırmalar 
yapılmasına yarayacak olan eseri kaybolmuştur.496 

2. Fakat özellikle "Hayy lbni Yakzan" adını taşıyan ve Latin 

Skolastikleri'nce meçhul kalan "felsefi roman"ıdır ki Ibni 

Tufeyl'in ününe yol açmıştır. Bu eser birçok dile çevrilmiştir 

(llk çevirisi Narbonnelu Moise tarafından ve XIV. yüzyılda 
lbranca'ya yapılmış, XVII. yüzyılda da E. Pococke tarafından 
Philosophus autodidactus adı altında Latince'ye çevrilmiştir. 
Bkz. kitabın sonundaki Bibliyografya).497 Daha önce de tespit 

etmiş olduğumuz gibi, lslam feylesoflannın bütün felsefi 

düşünce faaliyetleri "aklı fa'al" denen manevi varlık, ilk manevi 

aşamalı sırasının onuncu meleği, vahy temeline dayanan 
felsefenin Ruh-ul-Kudüs'ü esas alınarak düzenlenmiştir. Kuram 
bu f eylesoflarca öylesine derin boyutlarıyla yaşanmış, ha­
yatlarına mal edilmiştir ki yalnız şuur üstünde kalmamış, 
"sır"larma (transconsience) işlemiştir. Bu sebeple, temsili bir 
kurguda, feylesofu bu akla ileten yol (itinerarium güzergah) 

üzerinde feylesofa özgü simgeler bu kurgunun kişilikleri 
olmuştur. lbni Sina için böyle olduğu gibi (yukarıda V, 4) 
Suhreverdi (yukarıda VII, 4) için de böyledir. lbni Tufeyl 
Suhreverdi'nin çağdaşıdır ve maksatları da çarpıcı bir benzerlik 

ve koşutluk gösterir. Bir yandan Suhreverdi simgesel 

(symbolique) kıssalarının ilhamını; onu "işraki hikmet"i 

496 lbni Tufeyl'in Hayy lbni Yakzan dışında hiçbir eserinin bize intikal etmediği 
konusunda yine bkz. Bedevi (Badawi) La Philosophie en Islam, s. 720. 

497 Bedevide de Hayy lbni Yakzan'ın el yazma nüshalan ve basılan hakkında geniş 
bir liste vardır. Bu listeyi veren Bedevi, Binbirgece Masallan dışında hiçbir Arapça 
eserin bu kadar yabancı dile bunca fazla çevirisinin olmadığını söyler. 1slaın 

Ansiklopedisi'nde lbni Tufeyl maddesinde bu eseri İngilizce çevirisinden okuyan 
Leibniz'in "Araplann öyle feylesoflan vardır ki, onların ulühiyyet hakkındaki 
his ve fikirleri en yüksek Hııistiyan feylesofların fikirleri kadar yüksektir" dediği 
nakledilir. 

411 



gerçekleştirmeye sevkeden bir müşahededen, yaşantı ve 
tecrübeden almaktadır ve ona göre lbni Sina bu işraki hikmett. 
vasıl olamamıştır. Diğer yandan, lbni Tufeyl, felsefi romanının 
girişinde "işraki hikmet"e ve lbni Sina'nın kıssalarına atıf 
yapmaktadır. Çünkü lbni Sina'dan gelen metinlerin durumu 
karşısında "işraki hikmet" onun kıssalarında aranmalıdır. 

Aynı konu bu feylesoflarda müşterektir. Her biri bu konuyu 
kendi özgün dehasına göre geliştirmekte, işlemektedir. 

lbni Tufeyl'in lbni Sina'ya borçlu olduğu, ondan aldığı husus, 
öncelikle kişilerin adlarıdır. Dramatis personae'dir. Her şeyden 
önce lbni Sina'ya ait olan Hayy lbni Yakzan kıssası vardır 
(Vivens filius Vigilantis). Burada, çabuk çürümüş olan bir 
varsayıma değinmekle yetinelim: lbni Haldun'un bir yanıl­
masına kapılan bazı araştırmacılar, aynı başlığı taşıyan bir 
üçüncü roman bulunduğunu ve bunun da lbni Sina'ya ait olup 
lbni Tufeyl'in örnek aldığının da bu olduğunu sanmışlardır. 
Hayır. lbni Sina'nın yakın çevresine kadar iletilen lran riva­
yetleri bu savı doğrulamazlar. lbni Tufeyl'in atıf yaptığı lbni 
Sina kıssası doğrudan doğruya bildiğimiz kıssadır. Ne varki, 
lbni Tufeyl'de Hayy lbni Yakzan artık faal aklı değil, lbni 
Bacce'nin "garib"ini, "tek başına"sı:nı simgeler ve burada bu 
düşünce son haddlerine değin götürülmüştür. lbni Tufeyl'in 
eseri özgün bir eser olup hiçbir şekilde lbni Sina'nın kıssasının 
basit bir genişletilmesinden ibaret değildir.498 

Diğer iki kişiliğin adları da lbni Sina'nın Salaman ve Absal 
kıssasından gelmektedir. Aynı başlığı taşıyan ve Hermesçi 
gelenek (hermetiste) içinde bir kıssa vardır ki Yunanca'dan 

498, Bedevi'de (ll, s. 722 vd,) bu "Üçüncü Risale" sorunu hakkında ayrıntılı bilgi 
vardır. Üçüncü Risale sorununu önce 1926'da E. Garcia Gomez onaya atmış. 
1946'daki doktora tezinde de Miguel Cruz aynı görüşü başka biçimde ileri 
sürerek, bu risalenin, Iran veya Hindistan'dakibir eski efsaneye dayandığını, 
bu eski kaynağın lbni Sina ve lbni Tufeyl'e kaynaklık edebileceğini ileri sürmüş, 
daha sonra ı957'de Corbin'in ileri sürdüğü karşı delillere dayanarak bu gö­
rüşünden vazgeçmiştir. 

412 



çevrilmiştir. Şair Cami (vefatı: 898/1492) bunu Farsça'da geniş 
bir tasavvufi destan içinde geliştirip genişleterek aktarmıştır. 
Diğer yandan da aynı adı taşıyan bir başka kıssa, lbni Sina'nın 
kıssası vardır. lbni Sina'nın Salam.an ve Absal kıssasını499 ancak 
bazı iktibaslar ve Nasiruddin-i Tusi'nin (vefatı: 672/1274) bu 
kıssadan naklettiği bir özet dolayısiyle tanıyabiliyoruz. Yine 
lbni Sina'nın kendi ifadesiyle şunu da bilmekteyiz: "Salaman 
senin timsalinden başka bir şey değildir. Absal ise senin irfanda 
(gnose mystique) vasıl olduğun derecenin remzidir". Veyahut, 
Nasır-ı Tusi'nin yorumuna göre, Salamari ve Absal ruhun iki 
cephesidir. Salaman ameli (pratik, kılgın) akıl ve idraktir. Absal 
ise nazari, murakabeye dayanan (contemplatiO akıl ve idrak 
demektir. lbni Tufeyl'in de açık olarak bu anlamı benimsediğini 
göstereceğiz. 

3. Felsefi romanı yahut daha doğru bir deyişle "irşad edici 
kıssası"nın sahnesi, başlıca iki ada olmaktadır. Bu adalardan 
birinde yazar kanun ve görenekleriyle bir insan topluluğuna 
yer vermekte, diğerine de bir münzeviyi, tek başına yaşayan 
bir kimseyi, her türlü toplumsal çevre dışında ve hiçbir insanı 
üstad edinmiş olmaksızın tam bir manevi kemale erişen bir 
insanı yerleştirmektedir. Birinci adada yaşayan toplumun 
bireyleri, tamamen kendi dışiarında bir kanunun baskısı al­
tındadırlar. Toplumdaki dinin tezahür ve ifade şekli; duyulur, 
mahsus alem düzeyindedir. Bununla birlikte onların arasında 
iki kişi temayüz eder: Bunlar Salaman ve Absal adını taşırlar. 

499 Ferheg-i Mu'in de "Salaman ve Ebsal" Destam'nın aslının Yunan kökenli ol­
duğunu, British Museum'da Huneyn tbni Ishak'a atfedilen bir Arapça'ya Yu­
nanca'dan çevirinin bulunduğunu Dr. Safa'dan naklen bildirmektedir. Maddede 
geniş bilgi vıırdır. Dr. Safa'nın "Tarih-i Ulı1m-i akli der Temeddün-i lslilmi" adlı 
eserinin 1. cildinde (Tehran, 1346, s. 334) Yunanca'dan Arapça'ya çeviri, A.G. 
Eliss, Catalogue of arabic books in the British Museum, vol.1, London 1894, S. 
662'den naklen verilir. Bu simgeli isimlerin kökeni araştırılmaya muhtaçtır. 
Belki de Salomon (Süleyman) ve oğlu Abschalom (Ebu Selam) isimlerinden 
iktibas edilerek halk hikayelerine geçmiştir. 

413 



(Elyazması nüshaların çoğunluğu ve bizzat lbni Tufeyl'in 
kullandığı şekliyle doğru biçimde olan Absal, bozulmuş biçim 
olan Asal'e tercih edilmelidir.) Bu iki kimse üstün bir bilgi 
çevresinde eğitim görürler.' Salaman pratik zekaya ve "top­
lumsal" bir yaradılışa sahiptir, halkın dinini benimser ve halkı 
yönetme yolunda hazırlanır. Absal ise irfan ve murakabeye 
yönelik bir yaradılışa sahiptir. (Burada lbni Sina'dan aktarılan 
kıssa ile benzerlik bulunmaktadır.) Vatanından gurbete düşen 
Absal karşı adaya göçmeye karar verir, orayı ıssız sanmakta, 
orada riyazet ve murake.beye nefsini vakfetmek istemektedir. 

Gerçekte ise, bu ıssız ada bir münzevi (garip, tek başına, 
solitarire) ile "meskundur". O, adada esrarengiz bir biçimde 
belirmiştir. Ya faal aklın bir maddeyi manevi ve ruhani ba­
kımdan harekete geçirmesi, faal kılması ve etkilemesi so­
nucunda kendiliğinden vücuda gelmiş, yahut çok küçük yaşta 
sulara bırakılarak mucizevi biçimde bu adaya çıkmıştır. Bir 
gazal, bütün canlılar ı birleştiren cazibenin örneği olarak, 
çocuğu besleyip büyütmüştür. Böylece esrarlı bir eğitim 

başlamış, görünürde bir insanın öğretimi olmaksızın, yılın 
haftaları ile ahenkli bir şekilde yedi yıllık dönemlerle, bu eğitim 
Hayy lbni Yakzan'ı kamil bir feylesof olgunluğuna eriştirmiştir. 
(Konu son derece özetlenmektedir.) lbni Tufeyl bu yalnız 
adamın ilk fizik kavramlarını nasıl elde edebidiğini, maddeyi 

suretten ayırmayı nasıl öğrendiğini, cisim kavramından 
başlayarak manevi evrenin eşiğine nasıl erdiğini tasvir eder; 

göğü seyrederek evrenin ebediliği üzerinde kendine sorular 
sorar, düşünür, bir sani'in (Demiurge) varlığının zorunlu 
olduğunu keşfeder, kendi idrakinin yapısı ve haller i üzerinde 
düşünerek insanın gerçek ve tükenmez mahiyetinin bilincine 

varır. lnsan için azap veya mutluluk olanın ne olduğunu kavrar, 
Tanrı'ya benzemek için sırf düşünce kesilmeye uğraşır. So­
nuçtan sonuca vararak nihayet tasvire gelmez hale, külli, 
evrensel zuhuru ve tecelliyi idrak ettiği mertebeye ulaşır. Yüce 

414 



feleklerin akıllarında tecelli eden ilahi zuhurdan arza değin 
aşamalı olarak zayıflayan tecellileri idrak eden münzevi, 
sonunda kendi varlığına iner. Kendisine benzer olan ferdi 
mahiyetlerin çokluğunu idrak eder, bunlardan bazıları nur 
ve safa, bazıları ise zulmet ve cefaya gark olmuştur. 

4. Bu cezbe halindeki müşahededen çıkışından, yedi kez 
yedi yıl geçişinden sonra, münzevi (Hayy) elli yaşına girmiş 
iken, Absal da o adaya çıkmıştır. llk karşılaşma çetin olmuştur. 
Karşılıklı güvensizlikler sözkonusudur. Fakat Absal Hayy'ın 
dilini öğrenmeyi başarır ve birlikte şu şaşırtıcı keşfe ulaşırlar: 
Absal, insanlarla meskun olan adada din üzerine kendisine 
öğretilen her şeyin, yalnızca faal aklın rehberliğinde olarak 
münzevi feylesofHayy tarafından da, fakat daha saf bir şekilde 
bilindiğini görür. Absal bir simgenin ( symbole) ne idüğünü 
ve bütün dinin bir gerçeğin ve bir manevi gerçekliğin simgesi 
oduğunu, bu manevi gerçekliğin ancak bu simge perdesi 
altında insana ulaşmasının mümkün bulunduğunu keşfeder. 
Çünkü insanların kalb gözü körelmiştir, çünkü sadece mahsus 
aleme yönelmiş ve toplumsal alışkanlıklarının tutsağı ol­
muşlardır. 

Karşı adada manevi körlük içinde yaşayan kimselerin bu­
lunduğunu öğrenen Hayy oraya gidip onlara gerçeği bildir­
menin asil isteğini duyar. Absal, onunla birlikte gitmeyi, 
üzüntüyle kabul eder. Tesadüf en adalarının kıyısına yaklaşan 
bir gemi sayesinde iki münzevi bir zamanlar Absal'ın oturduğu 
karşı adaya giderler. Önce-orada büyük bir kabul görürler ise 
de felsefi öğretişleri ilerledikçe görürler ki dostluk yerini önce 
soğukluğa, sonra da gitgide artan düşmanlığa bırakmaktadır, 
insanlar onların söylediklerini anlamaya ehil değildirler. Buna 
karşı iki dost anlarlar ki insan topluluğunun tedavisi 
imkansızdır, adalarına geri dönerler. Şimdi, kemalin ve sonuç 
olarak mutluluğun ancak az sayıda kimseler için, feragat etme, 
müstağni olma gücünü gösterebilenler için erişilebilir ol-

415 



duğunu tecrübe ile bilmektedirler. 
5. lbni Tufeyl'in derin amacı ve kıssanın anlamına ilişkin 

birçok görüş ileri sürülmüştür. Bunları burada tekrarlama­
yacağız, simgeler birçok anlamlar verebilirler, her okuyucuya 
gerçeğini bu simgelerden çıkarmak, bulmak düşer. Burada 
Robinson Crusoe tarzında bir roman aramak yanlıştır. Bütün 
dış-yan olaylar burada manevi düzeyde anlamlandırılmalı, 
anlaşılmalıdır. Feylesofun kendi hayat hikayesini nakletmesi 
sözkonusudur ve lbni Tuf eyl'in maksadı burada lbni Sina ve 
diğer bütün meslektaşları ile uyuşmaktadır. Eşyanın eksiksiz 
bilgisine ulaştıran eğitime bir insanın ustadlığı ile ulaşılmaz. 
Faal aklın nuru bu eğitimi sağlar. Ne var ki, bu nur da ancak 
feylesofun dünya hırslarından kurtulması ve herkesin içinde, 
lbni Bacce'nin gönlünce olan inziva hayatım yaşabilmesi ile 
ona yansır ve onu aydınlatır. Yalnız olan; toplum içinde garib 
olan feylesof, lbni Tufeyl'in kıssasının sağladığı son anlama 
göre dindar insanı anlayabilir. Fakat bunun anlamı aynı şekilde 
gerçekleşmek gerekmez, dar anlamı ile sıradan.dindar olan; 
feylesofu anlayamaz. 

Bu açıdan, lbni Rüşd insanları maneviyyat ve anlayış 
açısından üçe ayıracaktır (Kesin kanıt, bürhan ehli, cedel 
ehli, öğüt, vaaz ve hitabet ehli).500 Hayy lbni Yakzan'ın ve 
Absal'ın adalarına geri dönüşleri lslam'da din ve felsefe 
çatışmasının ümitsiz ve çıkmazda olduğunu mu göster­
mektedir? Belki de lbni Rüşd Okulu'nun lslam'da felsefenin 
söylediği "son söz" olduğunu ileri sürenler, lbni Rüşd Okulu 
açısından böyle bir yoruma varmaya alışıktırlar. Fakat burada 
lslam felsefesi alanının yalnızca küçük bir kısmı sözkonu­
sudur. Bütünü kavrayabilmek ve ilerde olabileceği anlaya­
bilmek için yukarıda (II. fasıl) söylenenlere başvurmak, Şiilik 

500 lsldmAnsiklopedisi'ndeki tbni Rüşt maddesinden "bürhan", "Cedel" ve "hitabet" 
terimleri için yararlanılmıştır (Bkz. C. 5/ll, s. 789). Corbin'in kullandığı terimler 
"demonstration apodictique", "dialectique probable" ve "exhortation "dur. 

416 



ve vahy temeline dayanan felsefe konularına bakmak ge­
rekir. soı 

6. lbni Rüşd ve Okulu 

1. lbni Rüşd'ün adını anmakla şüphesiz güçlü bir kişiliği 
ve Batı'cla az-çok herkesin adını duymuş olduğu gerçek bir 
feylesofu anmış oluyoruz. Kötü olan şudur ki Batı görüşü 
burada gerekli görüş açısından yoksundur, perspektif eksikliği 
vardır. Daha önce de esefle belirtmiş olduğumuz gibi birbirinden 
aktararak, lbni Rüşd'ün "Arap felsefesi"nin en büyük adı olduğu 

en güçlü temsilcisi olduğu ileri sürülmüş, lbni Rüşd ile de "Arap 
felsefesi" diye adlandırılan felsefenin son noktasına vardığı kabul 
edilmiştir. Böylece Doğu'da ne olup bittiği, Islam aleminin 
doğusunda açık bir tutumla lbni Rüşcl'e pek önem verilmediği 
gözden kaçmış oluyordu. Ne Nasır-ı Tusi, ne Mir Damad, ne 
Molla Sadra, ne Hadi-i Sebzvart502 Batı'da Ibni Rüşd-Gazali 
tartışmasına verilen önemi vermişlerdir. Bu verilen önem onlara 
açıklandığında bugünkü haleflerinin şaşırdıkları gibi, kendi­
lerine bu bakış açıklansa idi onlar da şaşıracaklardı. 

Ebul-Velid Muhammed Ibni Ahmed Ibni Muhammed lbni 
Rüşd503 (Aven Roshd, Latinler sonra onu Averroes olarak 
anmışlardır) Kurtuba'da 520/l 126'da doğdu. Atası ve babası 
ilk fakıyhlerden idiler. Kaazi-ul-kuzat makamına erişmiş idiler 
(kadılar kadısı) ve etkin siyasi kişilikleri vardı. Tabiatiyle lbni 
Rüşd mükemmel bir öğrenim gördü. Kelam, fıkh, edebiyat, 

501 Bedevi'nin vardığı sonuçlar da gözden geçirilebilir. Tabiatiyle Corbin ile tam 
olarak aynı bir sonuca varmış değildir. 

502 Hac Molla Hadi-i Sebzvari: Geçen yüzyılda (1797-1872) 1ran'da "hikmet" 
geleneğini sürdüren ve hikmet-i ilahideki derinliğine uygun olarak örnek bir 
hayat süren seçkin kişilik. Onun selefleri olan diğer zatların adlan da daha önce 
geçmiş idi. 

503 Hayatı hakkında lsldm Ansiklopedisi'ndeki 1bni Rüşd maddesine de başvu­
rulabilir. 

417 



tıp, matematik, astronomi ve felsefe tahsil etti. 548/1153'te 
Fas'ta, sonra 565/1169-11 70' de kadı olarak Seville'de, (Sevilla, 
lşbilye) bulundu. Aynı yılda "Hayvanat Üzerine Risalenin Şerhi" 
ve "Fizik Üzerine Orta Şerh"i ( Commentaire moyen sur la 
Physique) yazdı. Bu dönem; hayatının verimlilik açısından 
yoğun dönemi oldu. 570/1174'te belagat ve metafizik üzerine 
orta şerhlerini yazdı ( Commentaires moyens sur la Rhetorique 
et sur la Metaphysique). Ağır şekilde hastalanıp iyileştikten sonra 
görevlerinin gerektirdiği seyahatlere çıktı. 574/ll 78'de yine 
Fas'da bulundu ve Latince'ye en geç çevrilen "De Substantio 

Orbis" risalesini bitirdi. 578/1182'de d-Muvahhid Haneda­
nı'ndan Emir Ebu Yakub Yusuf (ona lbni Tufeyl tarafından 
takdim edilmiş idi) onu hekimliğe, daha sonra da Kurtuba 
kadılığına getirdi. Hükümdarın halefi olan Ebu Yusuf Yakub 
el-Mansur'dan da lbni Rüşd aynı itibarı görmüştür. 

Fakat bu dönemden itibaren, şeriat kurallarına riayet etmekte 
olmasına rağmen, felsefi düşünceleri dolayısı ile fakıyhlerin 
kuşkusunu uyandırdı. öyle görünüyor ki, yaşı ilerledikçe lbni 
Rüşd kamu görevlerinden çekilmiş ve kendisini tamamen felsefi 
çalışmalarına vermek istemiştir. Bununla birlikte düşmanları, 
onu; 1195'te Kurtuba'dan geçişi sırasında yine iltifat ve itibara 
gark eden el-Mansur'un gözünden düşürmeyi başardılar. 
Kurtuba yakınlarında Lucena'da (Elisana) gözetim altında 
oturdu, avamın ve müteşerri fakıyhlerin tahkir, tehzil ve te­
cavüzlerine maruz kaldı. El-Mansur'un onu tekrar Fas'a çağırdığı 
doğru ise, bu ona itibarını iade etmek için olmamıştır. Çünkü, 
feylesof adeta bir göz hapsi içinde ve Endülüs'ü bir daha gör­
meden, 9 Safer 595/10 Aralık 1198'de yetmişiki yaşında öldü. 
Cesedi Kurtuba'ya nakledildi. Oldukça genç bir yaşında lbni 
Rüşd'ü tanımış olan lbni Arabi cenaze merasiminde hazır 
bulundu ve bu hatırasını duygulu bir ifade ile aktardı. 

2. lbni Rüşd'ün ortaya koyduğu felsefi çalışma önemli ve 
dikkate değerdir. Burada ayrıntılara giremeyeceğiz. Aristo-

4113 



teles'in eserlerinden birçoğu üzerine şerhler yazmış, güvenilir 
buduğu, mevsuk olduğu kanaatinde bulunduğu ölçüde 
Aristoteles düşüncesini canlandırmayı feylesof olarak amaç 
edinmiştir. Aristoteles'in bazı eserleri için hatta üç dizi şerh 
yazmış, büyük, orta şerh ile haşiye ve talikat tarzında not 
yazarak (Paraphrase) şerhetmiştir. Dante'nin sözü de bunun 
içindir (Averrois che'l gran comento feo) (Büyük Şarih lbni 
Rüşd).504 Bazen ifade daha serbest olur ve lbni Rüşd metne 
bağlı olmaksızın kendi adına konuşur. "Metafizik (Ma 
ba'd-üt-tabia) Hülasası"nda (Epitome de la metaphysique) 
durum böyledir. Şerhleri dışında çok önemli bazı diğer eserler 
de meydana getirmiştir. Önce ''Tehafüt-üt-Tehafüt" anılmalıdır. 
Bu eser, Gazali'nin felsefeyi yıktığı kanaati ile ileri sürdüğü 
. eleştirilere verilen abidevi cevabı içerir. Yukarıda (V. 7) bu 
eserin başlığını niçin "Kendini Yıkışın Kendini Yıkışı" (Au-
todestruction de l'autodestruction) olarak çevirmeyi yeğle­
diğimizi belirtmiş idik (Kala Kalonymos'un L�tince karşılığı 
Destructio Destructionis'dir). Bu eser, bugün şarkiyatçı olmayan 
feylesoflarca da yararlanılabilir durumdadır ve bu da M. Siman 
van den Berg'in notlar ve açıklamalarla zenginleşmiş çevirisi 
sayesindedir5°5 (Bkz. Bibliyografya). lbni Rüşd bu eserde ti­
tizlikle Gazali'nin metnini izleyerek, bazen bizzat Gazali'nin 
diğer eserlerine başvurup kendi sözleri içindeki apaç�k çe­
lişkileri göstermekten özel zevk duyarak cevaplarını ver-

504 Dante'de İslam düşünürlerinin etkisi konusunda, A. Schimmel'in Cavidname 
çevirisinin (Ankara, 1958) önsözüne başvurulabilir. İlahi Komedi'sindeki yüz 
karası satırlara rağmen, Dante'de lbni Rüşd ve Yeni Eflatunculuk etkileri Katolik 
Kilisesi'nin kınaması ile karşılaşmış, lslam'a dil uzatması bile onu bu akıbetten 
korumamıştır (Bkz. Philosophisches Wörterbuch V. Schmidt/SchischkofO. Dante 
üzerinde lslam yazarlarının etkileri konusunda Sigrid Hunke, Allalıs Sonnc 
über dem Abendland, Fischer 1965, s. 314 vd.'ye de bakılabilir. lbni Rüşd etkisi 
hakkında yine bkz. s. 326. lsldmAnsiklopedisi'nde lbni Rüşd'den "ağır kelimeler" 
ile bahsettiği söylenir (5nI, 797). 

505 Dr. Bekir Karhğa'nm Tehafüt-ül Feldsife (Gazali) çevirisinin (İstanbul, 1981) 
notlarında lbni Rüşd'ün cevaplan da özetlenmektedir. 

419 



mektedir. Bu eserôen, feylesof ve ilahiyyatçıların aynı sorunlar 
karşısında tutumlarının aynı olduğu ve aralarındaki ihtilafların 
daha çok eşyanın mahiyetinden değil, ifade tarzından doğduğu 
izlenimini-edinmek ve bu sonuca varmak için oldukça iyimser 
olmak gerekir.sos Burada yine lbni Rüşd'ün "fizik" inceleme­

lerine değinilmekle yetinilecektir. Bu incelemeler Latince ya­
yımda "Senno de Substantia Orbis" adı atında toplanmıtır (Bkz. 
yukarıdaki bilgi). Yine lbni Rüşd'ün lsliim feylesofları için 
merkezi bir önem taşıyan "mücerred" (gayri maddi) faal aklın 
insan idraki ile bitişmesi sorununa ilişkin iki risalesi ve din ile 
felsefenin uzlaşmasını kQnu alan üç risalesi vardır. 

S. Munk ile birlikte denebilir ki, lbni Rüşd'ün eserlerinden 
birçoğunun günümüze gelebilmiş olmasını Musevi feylesoflara 
borçlu bulunmaktayız. Bu eserlerin Arapça nüshası ender idi. 
Çünkü Muvahhidin yönetiminin felsefe ve feylesoflara karşı 
güttükleri gayz; bunların çoğaltılmasını ve yayılmasını en­
gellemekte idi. Buna karşılık Hıristiyan Ispanya'nın ve Pro­

vence'ın507 bilgin hahamları bu eserlere rağbet edip lbranca'ya 
aktarmış idiler. Bazen Arapça nüsha İbranca harflerle kopya 
..:dilmekte idi. Latin lbni Rüşdcü Okulu'na gelince bu okulun 
başlangıcı Michel Scot'un ve muhtemelen Palermo'da bulunuşu 
sırasında (1228-1235) meydana getirdiği lbni Rüşd'ün 
Aristoteles şerhlerinin Latince çevirilerine dayanır. Michel 

Scot bu sıralarda II. Frederic Hohenstauffen'in sarayında 
müneccim sıfatı ile bulunmakta idi.sos 

506 Fakat, bu eser başanya ulaşmış olmasa bile, "olması gereken" açısından böyle 
olması gerekmez miydi? 

507 Provence, 148l'de Fransa'ya bağlanan, güneydoğu Fransa yöresidir. Musevi 
feylesoflann lbni Rüşd'e ilgisi ve çevirileri hakkında yine bkz. De Lacy O'leary 
lslilm Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, Ankara, 1959, s. 141 vd. 

508 Michael Scotus (Scottus) lskoçyalı skolastik düşünürü. 1235 sıralannda öldü. 

420 

Dante, bu zata da cehenneıni uygun görmüştür. Il. Frederic'in sarayında müneccim 
idi (Philosophisches Wörterbuch) il. Frederic ve daha önce Razi (Rhazes) bahsinde 
değinilen "üç sahtekar" hezeyanı için önceki notta anılan çeviriye bakınız. Bu 
eserde Michael Scottus'un tbni Rüşd çevirileri hakkında da bilgi vardır. 



3. Bu noktalara kısaca değinildikten sonra şunu söyleye­
ceğim: lbni Rüşd'ü bir-iki satırda incelemek tatmin edici ol­
mayacaktır ve öyle görünüyor ki, her tarihçi felsefe ile din 
ilişkileri üzerine büyük tartışmada onp. kendi safından gös­
terme gayretini gütmüştür. Renan onu ;kitaba bağlı kalmayan 
hür bir düşünür olarak görmüş iken, buna tepki olarak az veya 
çok yakın zamanlarda yapılan bazı çal�şmalarda da lbni Rüşd 

1 • 

Kur'an-ı Kerim savunucusu ve övgücü�ü, hatta bir ilahiyyatçı 
olarak gösterilmiştir. Onun bir ilahiyyatçı olduğu söylenirken 
de bu terimin kapsamı üzerinde açıklıkla durulmamıştır. Şurası 
da tekrarlansa yeridir: Hıristiyanlık'ın massedip benimsediği 
(bu sorunlar Arap�a'danıLatince'ye yapılan çevirilerle ortaya 
çıktıktan sonra) sorunlar zorunlu olarak lslam'da da aynı biçim 
ve kapsamda görülmeyebilir. Her şeyden önce bu incelediğimiz 
durumda hangi Arapça terimin "ilahiyyatçı" (theologien) 
olarak çevirildiğini açıkça belirtmek ve bu arada lslam'da 
feylesof-ilahiyyatçı ilişkisinin Hıristiyanlık'taki "karşılığına" 
(homologue) oranla aynı zamanda kolaylıklar ve güçlükler 
taşıdığını da hiç unutmamak gerekir. 

Gerçekte, lbni Rüşd'ün söylediği kesinlikle belirgindir. 
Elinizdeki incelemenin başlangıç kısmına başvurulması, lbni 
Rüşd'ün lslam'da Peygamber (S.A.) Jasıtası ile vahyedilen ilahi 
kitabın, bir zahir anlam, lafzi anlam, bir veya birçok da batın 

anlam taşıdığını söyleyen ilk kimse olmadığını göstermeye 
yetişir. Batın anlamın varlığını kabul eden herkes gibi lbni 
Rüşd'ün de bu konuda kesin bir kanaati vardır ki; cahillere ve 
anlayışı kıt olanlara dini hükümlerin hatmi anlamlan zamansız 
olarak açıklanırsa bu açıklama feci toplumsal ve ruhi musibetler 
doğurur. Bu çekince (ihtirazi kayıt) bir yana; lbni Rüşd bil­
mektedir ki daima farklı idrak ve yorum düzeylerinde kendisini 
gösteren tek bir gerçek sözkonusudur. Şu halde Ibni Rüşd'e iki 
birbiriyle çelişik gerçek görüşünü atfetmek ve bu görüşün lbni 
Rüşd tarafından ileri sürüldüğünü söylemek doğru olmaz. Ünlü 

421 



"çifte gerçek"509 öğretisi aslında lbni Rüşdcülük görüşü değil, 
Latin siyasi lbni Rüşdcülük akımının ürünüdür. 

Latin lbni Rüşdcülüğü'nün bu öğretisi ile lbni Rüşd'ün batın 

anlayışını karıştırmak için "te'vil" adı verilen zihni işlemin 

tamamen cahili olmak gerekir. Te'vilin manevi yorum demek 

olduğundan, bu kitabın başlangıcında Islam'da felsefi dü­

şüncenin kaynaklarını açıklarken söz etmiş idik (1, 1). Batın 

gerçeği ile zahir gerçeği asla iki çelişik gerçek olarak görü­

lemezler.s1o Daha açık deyişle, lbni Rüşd'ün te'vili, ancak bir 

Ibni Sina'da, bir Suhreverdi'de, tasavvufta ve Şiilik'te en 

mükemmel olarak da Ismaililik'te nasıl anlaşılıp uygulandığı 

bilinmeksizin, incelenemez ve değerlendirilemez. 511 Burada 

şüphesiz her iki taraf için de müşterek olan bir şey vardır. Fakat 

bunun yanında "te'vil"in uygulanışı açısından temel farklılıklar 

da sözkonusudur. Bu farklar da Batı'daki feylesof lbni Rüşd 
ve Ibni Rüşd Okulu ile Doğu lslamı'ndaki batınilik anlayışının 

durumunun aynı olmayışı sonucunu doğururlar. 

4. Teknik ve ayrıntılı bir karşılaştırma yapma gereği vardır. 

Bir temel noktaya değinelim: Ibni Rüşd'ün evren öğretisi 

(cosmologie) lbni Sina'nın melek öğretisinin ikinci aşamasının, 

509 "Çifte gerçek" (doppelte Wahrheit, double verite) görüşü, Ortaçağ'da Batı'da 
haklın olan ve yaııltŞ olarak tbni Rüşd'e atfedilen gaôbedir ki, bir yargının felsefi 
açıdan doğru, dini açıdan yanltŞ olabileceği görüşü demektir. Batı'da kilise 
korkusu ve kilise dogmalarının hazmedilir şeyler olmayışı dolayısı ile özellikle 
İtalyan feylesofu Pietro Pomponazzi'nin (Petrus Pomponatius) (1462 Montua 
- 1524 Bologna) uydurduğu bir "takıyye" aracı, bir kalkandan ibarettir. Nasreddin 
Hoca'nın ünlü "sen de, sen de haklısınız!" yargısını hatırlatır. Fakat unutul­
mamalıdır ki Hoca, kansının "böyle şey olurmu?" itirazına "sen de haklısın!" 
cevabını vermiştir. ifadeler farklı olabilir, fakat gerçek tektir (Bkz. Philosop­
hisches Wörterbuch). Corbin burada insaflı ve haklı bir sonuca varmıştır. 

510 Corbin'in bu sözleri de, "alınası gereken" açısından çok önemli ve çok yerindedir. 
Ancak, "te'vil"i "mutahharün" dışına taşımamak şartı ile! 

511 lşte Corbin olması gereken açısından doğru sonuca vardıktan sonra, lsmaililik 
konusunda maalesef yanılgıya düşmüştür. Yanılgıya düşmemenin yolu, 
"Habl-ul-metin" ve "Urvet-ul-Vuskaa"nın ikisine birden tutunmak ve bırak­
mamaktır. 

422 



melekler veya semavi ruhlar mertebesinin bozulmasına yol 
açar (Angeli ouAnimae Caelestes). Bu ayrıntılı karşılaştırma, 
Ibni Rüşd'ün evren öğretisinin yalnız saiklerini değil, sonuçlan 
da ortaya koyabilirdi. Gerçekten de bu semavi ruhlar (Animae 
Caelestes), Melekut alemi, bütün lşrak geleneğinin üzerinde 
durduğu gibi, faal muhayyilenin bizzat algıladığı bağımsız 
tasavvurlar (images, imgeler) alemidir. Bu alem vasıtası ile 
Peygamber ve erenlerin müşahedeleri doğrulanmış, güve­
nilirlik kazanmış olur. Bir anlamın diğerini simgelediği vahy 
anlamlarının çokluğu ve Ba's-ü ba'd-el-mevt'in anlamı da yine 
bu alem vasıtası ile açıklanabilir. Bu mutavassıt alemin kay­
bolması ile lsmaili irfanında simgeler gecesinde ruhun ilerleyişi 
olgusuna bağlı kılınan ruhun yeniden doğuşu olgusu nasıl 
açıklanabilecektir? Belki de, bu alemin kayboluşu ile te'vil 
sadece teknik bir işlem derekesine inerek anlamını yitirme­
yecek midir? Her halükarda, lbni Rüşd'ün "akılcılığında" da 
(rationalisme) Hıristiyan düşüncesinin iç çatışmalarında 
bulunan verilerin varlığı varsayılarak düşünmek ve sorulan 
çoğaltmak uygun olmayacaktır. Önemli olan, sorunu; gerçek 
anlamının ona verdiği ilişkiler bütünü içinde ele almaktır. 

lbni Rüşd; katıksız Aristoteles anlayışı ile bir evren öğretisini 
yeniden kurmak istediğine göre, lbni Sina'nın üçlü şemasına, 
Melekut'u (Anima Caelestis) mücerred akıl ile felek arasına 
koyuşuna karşı çıkmaktadır (Bkz. yukarıda V, 4). Her kürenin 
muharriki (moteur) bir kuvvettir (vertu), bir tamamlanmış 
güçtür (energie finie). Bu belirli güç, kendisini ne bir cisim, 
ne de bir cisimde kaaim bir kudret olan bir varlığa doğru 
harekete geçiren istek dolayısı ile sınırsız bir güç kazanır. Bu 
varlık bir mücerred (gayri maddi) akıldır ki, bu arzuyu nihai 
ve gaai illeti (cause finale) olmak üzere harekete geçirir. Bu 
harekete geçiren güce "ruh" (ame) adının verilmesi, lbni Rüşd'e 
göre sırf mecazidir. Bu isteğe veya bu harekete geçirici güce 
ruh adı verilmesi, gerçekte de böyle olduğu için değil, sırf akli 

423 



işlemin, bir muhakemenin sonucudur. Bu eleştiri, lbni Sina'nın 
sudur görüşüne karşı temel bir tavır takınışın, karşı bir tu­
tumun ifadesidir. Böylece bir'den itibaren birbiri ardınca 
akılların sudüru görüşüne karşı bir tutum takmış demektir. 
Çünkü sudur görüşünde öylesine bir şey vardır ki, bu görüşü 
yaratış, halkediş görünüşüne yaklaştırmakta, onunla ilişkili 
kılmaktadır. Oysa halketme, yaratma düşüncesi, yalnız kendi 
görüşüne bağlı kalan bir peripatetik düşünce sahibi (meşşai 
feylesoD için makul bir düşünce değildir. Onun için yaratıcı 
illet, neden yoktur (cause creatrice).512 

5. Evren telakkisi içinde bir aşamalı sıra (hierarchie) söz­
konusu ise bu da şundan dolayıdır: Her bir kürenin muharriki 
yalnız kendi feleğine mahsus olan akla değil, en üstün akla 
da meyil duymaktadır. Şu halde bu üstün aklın illet oldu­
ğundan, sebep olduğundan söz edilebilir. Fakat "sudur ettirici 
illet" (cause emanatrice) olarak değil, "kavranan"ın, "makul 
olan"ın (intellige) "onu kavrayanın" illeti oluşu dolayısı iledir. 
Şu halde gaai illet (cause finale) olarak illettir. Bu anlamda 
her kavrayışlı ve kavranabilen cevher (substance intelligente 
et intelligible), birçok varlığın illeti (cause finale) olarak illettir. 
"llk harekete geçirici" (Le Primum movens) için de yanı şey 
sözkonusu olabilir. Çünkü felekten feleğe her kürenin mu­
harriki onu farklı kavrar. Böylece ne hilkat, ne sudur, ne de 
mütevali bir tecelli vardır. Başlangıcı ve sonu olmayan bir 
başlangıçta bif süredeşlik, eşzaman (siınultaneite) sözko­
nusudur, ezeli bir başlangıç içinde süredeşlik vardır (simul­
taneite dans un commencement etemel). 

Bu görüş ile "bir'den ancak bir sadır olur" (Ex Uno non fit 

S 12 Bu konuda da hüküm verebilmek için lbni Rüşd'ün ne dediğini ana kaynaklar 
üzerinde iyice düşünerek anlamak gerekir. Ne var ki, Corbin'in naklettiği şekil 
ile lbni Rüşd Kur'an düşüncesine değil Aristoteles düşüncesine öncelik tammış 
görünmektedir ki yanlış bir tutumdur. Bu konuda bkz. H. Atay. Farabi ve lbni 

Sinayı Göre Yaratma, Ankara, 1974. 

424 



nisi Unum) ilkesi açılmış, ilga edilmiş ve gereksiz sayılmaktadır. 
"Bir'den ancak bir sadır olur" kesin ilkesi ise lbni Sina'nın 
Yeni Eflatuncu şemasının egemen ilkesidir (Diğer yandan bu 
ilke Suhreverdi'nin işrak metafiziği ile de sarsılmış bulunu­
yordu ve Nasır�ı Tusi de Suhreverdi felsefesinden yararlanarak 
bu ilkeyi eleştirmiş idi).513 Buna bağlı olarak lbni Rüşd faal 
aklın biçim verici biçimleyici (Dator Formarnm, Vahib-us­
Suver) nitelendirilmesine ilişkin lbni Sina görüşünü de 
reddeder. Suretler, maddelerinden hariç olan zihni ve fikri 
gerçeklikler değildir. Fail bu suretleri maddelerine koymaz, 
maddeyi bu suretlere göre biçimlemez. Bizzat maddede yeti 
olarak, bilkuvve, sayısız suretler vardır. Bu suretler maddenin 
özünde mündemiçtir (Bu tavır da bu kez Suhreverdi'ye karşıt 
olmaktadır). 

6. ilmdi semavi, f eleki ruhlar, nefsler (Anima Caelestis) 

kavramı bir kez ilga edilince, lbni Sina'nin insan öğretisinin 
temel ilkesi ne olacaktır? Beşeriyet (Anima Humana) ile 
meleküt, meleklik (Anima Caelestis) arasındaki benzerlik ne 
olacaktır? insan ruhunun meleği faal akıl ile her bir semavi 
ruhun (Anima Caelestis, Melek) iştiyak ve meylinin yönelttiği 
akıl ile ilişkisi arasındaki benzerlik ne olacaktır? Artık Hayy 
Ibni Yakzan ile birlikte maşrıka doğru mistik yolculuk nasıl 
mümkün olabilir? Burada da yine belirleyici tercihlere kadar 
çıkmak tercih edilen, seçilen yargılan araştırmak gerekecektir. 
lbni Rüşd de Aphrodiseli Alexandre gibi, mücerred bir akıl 
kabul etmekte, fakat ondan ayrılarak, yeti halindeki, bilkuvve 
insan aklının uzvi (organik) yapıya bağlı basit bir düzenden 
ibaret olduğu düşüncesini ıeddetmektedir. Bu sebeple Batı'da 
lbni Rüşdcülük ve lskendercilik (Alexandre) düşünceleri 

513 Derin ve karşılaşunnalı olarak ele alınması gereken bir sorundur. "lbni Sina, 

Fahreddin Ra:ı:r, Nasireddin Tusi Düşüncesi'nde Varoluş, (E Olguner), İstanbul, 
1984 adlı eserde, Tusl ile tbni Sina arasında bu konuda açık bir görüş aynlığına 
rastlayamadım. 

425 



belirleyecek, birincisinin dini bir düşünceyi temsil ettiği kabul 
edilirken, ikincisi inançsızlık belirtisi gibi görülecektir. Bu iki 
görüşten birincisi dolayısı ile Renaissance'm Platon'a karşı 
düşünürleri; (Geoges, V�lla, Pomponazzi) lbni Rüşd'e (pe­
ripatetik feylesof lbni Rüşd'e) ağır hücumlarda bulunacak­
lardır.514 Fakat bu düşünürler aslında Duns Scot'un515 ileri 
sürdüğü itirazı sürdürmüş olmuyorlar mı idi? Duns Scot faal 
aklın mücerred, ilahi ve ölümsüz bir cevher oluşu ve muhayyile 
aracılığı ile insanla temasa geçişi düşüncesine karşı çıkmış 
ve böylece genel olarak daha Duns Scot'tan beri Latin lbni 
Sinacı Okulu'na ve bu okulun faal akıl görüşüne itiraz yö­
neltilmiş oluyordu. 

Diğer yandan, uzvi yapıdan bağımsızlığı Aphrodiseli ls­
kender'e karşı savunulan bu bilkuvve insan aklı da her ferdin 
aklı demek değildir. Bu anlamda akla sadece makulleri algılama 
yeteneği düşer ki bu yetenek de cismin varoluşu ile birlikte 
kaybolacaktır.516 Mesela Molla Sadra Şirazi, lşraki ve lbni Sinacı 
olan bu zat , bireyleşme ilkesinin (le principe d'individuation) 
"suret"de olduğunu güçlü biçimde ispat ederken, lbni Rüşd 
bireyleşme ilkesinin madde olduğunu kabul eder. Sonuç olarak 
birey bozulabilen, fesada maruz kalabilen demektir. Ölüm­
süzlük ancak türe özgü olabilir. Söylediğimiz şudur: Bireysel 
alanda ebedilik payı vardır, ne varki onda ebedi kılınabilecek 
ve ebedi olabilecek ne varsa faal akla aittir, bireye ait değil. 

lsliim'da her arifin ve her mutasavvıfın Kur'an-ı Kerim'in 
7. suresinin 139. ayeti (143-H.H.) üzerinde ne kadar çok 
tefekkür etmiş olduğu bilinmektedir. Bu ayet, Musa'nın (A.S.) 
Allah'dan kendine görünmesi niyazında bulunduğu nak-

514 Lavrentius (Lorenzo) Yalla (della Valle): ltalyan hümanisti (1405-1457). 

515 DansScot QohannesScotus): 1266-70Arası 1skoçya'da doğmuş, 1308'de Köln'de 
ölmüştür. 

516 Anlaşılması çetin olan bir görüştür. Yine kayd-ı ihtirazı ile, materyalizme 
yaklaştığı söylenebilir. lbni Rüşd bu noktada da daha geniş ele alınmalıdır. 

426 



!edilir: "Beni göremezsin. Şu dağa bak. Yerinde sabit kalırsa 

beni görebileceksin". "Fakat Allah dağa tecelli edince dağı 
toz gibi dağıttı (yerle bir etti), Musa da baygın düştü". Bu 
ayet hakkındaki Ibni Rüşdcü te'vil kadar hiçbir şey bu konuda 

belirleyici ve anlamlı değildir. Narbonnelu Moise'in (faal 

akıl ile ittisalin risaletinin Ibranca'ya aktarılan metnini 

şerhederken) naklettiğine göre, insanın heyulani idraki, başta, 
ab initio, faal aklı algılama imkanına sahip değildir. Eyleme 
geçmesi, bilfiil hale gelmesi gerekir ki, "görebileceksin" de 
buna işaret vardır. Fakat bu birleşmede nihai olarak, son 
tahlilde yine faal akıl bir insan ruhunda bir an için teşahhus 

ederek kendisini idrak etmektedir. Durum ışığın bir cisimde 

teşahhusu gibidir. Bu birleşme edilgin akıl ve idrakin (in­
tellect passiO silinmesinin ifadesidir (Musa'nın dağı gibi). 
Bireysel sürekliliğin güvencesi değildir. Bu yorum bizi lbni 
Sina Okulu'nun çok uzağına düşürmektedir. lbni Sina 

Okulu'nda ise manevi bireyselliğin ferağ edilmez güvencesi, 

açık bir şekilde, faal akıl ile ittisali başarmakla elde ettiği 

kendi varlığının bilincidir. 

Geçiş- Dönemi 

1. Ibni Sina Okulu Batı'da kısa bir süre için, Iran'da ise 

günümüze kadar manevi ve tasavvufi hayata katkıda bulu­

nurken, Latin Ibni RüşdcülüğüJandunluJean ve Padoue'lu 
Marsile'in siyasi Ibni Rüşdtülüğü haline gelmekte idi (XIV 
yüzyıl). s17 Bu bakış açısından, lbni Sina ve Ibni Rüşd adları 
Doğu'nun ve Batı'nm beklemekte oldukları manevi nasibin 

517 Johannes von Jandun (de Janduno): 1328'de ölmüştür. lbni Rüşd'çü olarak 
tanınır. Halk egemenliğini üstün sayan siyasi görüşleri vardır. Marsilius von 
Padua (1275-1343): Siyasi ve dini ıslahat fikirleri vardır. Bu iki feylesof birlikte 
Defrnsor Pacis (Suluh Savunucusu) kitabını yazmışlardır (1324) (Philosophisches 
Wörurbuch). 

427 



karşılıklı iki simgesi olarak alınabilir, ne var ki Doğu ve Bau'mn 

manevi yöneliş farklılıkları sırf lbni Rüşdcülük'e isnad edilerek 
açıklanamaz. 

Ebul-Berekat-i Bağdadi'nin nasıl her ferd için veya hiç değilse 

manevi ve ruhani anlamda aynı tür ve soydan olan bireyler 

için ayrı birer faal akıl varlığını kabul ettiğini ve bu faal aklı 

manevi ve mücerred bir mahiyet (entite) olarak gördüğünü, 

böylece lbni Sina irfan öğretisini son haddine zorladığını 
görmüş idik (Yukarıda V, 6). 

Faal akıl konusunda ileri sürelen ve gözden geçirdiğimiz 

çözümler bu alanda son derece anlamlı ve belirleyicidir. Mesela 

, Aquinolu Saint Thomas her bireye faal bir akıl ve idrak tanır, 

fakat bu idrakin mücerred, manevi ve ruhani bir mahiyet 

(entite) olduğunu kabul etmez. Böylece bireyin ilahi evren 
ile doğrudan ilişkisi birden kesilmiş olur. Oysa lbni Sina 
öğretisinde faal akıl Ruh-ul-Kudüs ile veya Vahy Meleği ile 

özdeşleştirilmiş olarak, bu ilişki kurulmakta idi. Bu ilişki bir 

kez kesilince de artık, yeryüzünde bir aracı bulmaya ihtiyaç 

kalmaksızın manevi bireysellik özerkliğini insana sağlayan 

bu ilişkinin yok oluşu dolayısı ile kilisenin nüfuzu ve gücü; 
Hayy lbni Yakzan'ın kişisel kural ve ölçütünün yerini alacaktır 
Temelinde bireysel hidayet ve irşada yönelik olan din ölçütü 

ve kuralı artık özgürlüğü ifade edecek yerde özgürlüğe karşı 

olmaktadır. Çünkü artık bu ölçüt ve kural bireysel olmaktan 

çıkmış, toplumsallaştırılmıştır. Bu sebeple de dini olma ni­
teliğini yitirmiş, tek tanrıcılıktan tekçiliğe (monisme) dö­
nüşmüştür. 518 tlahi bedenlenme, Tanrı temsilcisinin yeryü-. 

zünde görünmesi (incarnation divine) düşüncesinin yerini 

ise, toplumsal örgütün güçlenmesi, somutlaşması ve bireye 

518 Corbin'in bu sözleri de dikkatle okunmalı, titizlikle değerlendirilmelidir. 

428 

"Monisme" öğretisinin bir kolu materyalizme götürebilir. Fakat bu tehlikeden 
kaçınmak için de herkes "peygamber" sayılamaz. "Sırat-ı Mustakıym", kendi 
verdiği kıstaslarla bulunmalıdır. 



egemen olması düşüncesi almıştır (incamation divine, in­
camation sociale).519 Şu halde özellikle bu noktada farklara 
dikkat etmek gerekir. 

lslam'ın dogmatik bir makam, bir kilise olgusundan yok­
sunluğunu vurgulamak uygun görüldüğü takdirde, şurasını 
da belirtmek gerekir ki, bunun sebebi şudur: lslam dini, ne 
kendisinden sonra dini olmaktan çıkarılmış bir örgütlü toplum 
(societe laicisee) gelmesi düşüncesini özünde taşır, ne de bu 
düşüncenin gerçekleştirilmesi için temel sağlamaya elverişlidir. 
Bu tür toplumlarda laikleştirilmiş bir "Sünnilik, geleneksel 
çizgiye bağlılık" (Orthodoxie) kurulabilmesi amacı ile "ra­
fıziliğin" (l'heresie) yerine "lslam çizgisinden sapma, lslam 
saptırma (deviationisme) almaktadır. Hıristiyanlık'ta ruhani 
makam baskısına karşı mücadeleyi yöneten felsefe olmuştur 
ve belki kilisenin kendisine dönecek silahlan hazırlamış 
bulunduğu söylenebilir. Buna karşılık lslam maneviyyat ehlini 
katı bir şeriatçilik ve zahire bağlılık anlayışının baskısından 
kurtulmaya sevkeden şey, siyasi lbni Rüşdcülük benzeri bir 
akım olmayıp, Bau'daki benzerlerinin bulunabilmesi için genel 
olarak lslam batınılik eğilimi içinde bütün anlam içeriklerinin 
incelenmesi gereken te'vil yoludur.520 

2. lbni Rüşd'ün bir sözü vardır: "Ey insanlar! Sizin ilahi ilim 
dediğinizin yanlış olduğunu söylemiyorum, fakat ben, beşeri 
ilmin alimiyim, söylediğim budur". 

Denebilir ki lbni Rüşd işte bu sözdedir ve "lnsanlığın Re­
naissance (Rönesans) ile beliren gelişmesi de buradan kay-

519 "Incamation" da bir Hıristiyan terimidir. lslıim'da "Tann'nın -haşa- yeryüzünde 
bedenlenmesi", lnsan suretinde görünmesi yoktur. Şu halde lslami terimlerle, 
"yeryüzünde ilahi Nur'un hakimiyetinin yerini beşeri güç almıştır" gibi ifadeler 
kullanılması yanlış anlamaları önleme açısından daha iyi olurdu. Yeryüzünde 
Tanrı velisi, "incarnation� değil, "Nur"un temsilcisidir. 

520 Te'vilin ne şanlar altında yıv,ılabileceğini çok tekrarladık. Dizginsiz ve zahiri 
reddeden bir batınilik de lslam'dan sapmanın ifadesidir. 

429 



naklanmıştır" (Kadri). 521 Belki bu durumda lbni Rüşd ile 

birlikte bir şeyin bitmiş olduğunu ve bunun artık lslam'da 
yaşayamayacak, varlığını lslam çevresinde sürdüremeyecek 
bir şey olduğunu söylemek mümkündür. Fakat bu şey Avrupa 

düşüncesini yönlendirecektir. Bu şey vaktiyle "Arabisme" adı 

ile belirtilen her şeyi özetleyen Latin lbni Rüşdcülüğü'dür. 

(Bu "Araplık akımı", "Arabisme", terimi, günümüzde tamamen 
farklı bir anlam kazanmış bulunuyor.) Buna karşılık, Batı lslam 
çevresinde lbni Rüşdcü Meşşai Okulu'nun (Peripatetisme 
averroiste) gelişimi sona ermiş ise de Doğu lslam çevresinde 

daha oldukça uzun bir gelişme ve ilerleme yolu uzanmakta 

idi ve özellikle lran'da durum böyle idi. Felsefi düşünce 

gayretleri bu Doğu çevresinde günümüze kadar sürmüş ve 
kavram olarak.da, kelimelerin kökeni açısından da bu "hikmeti 
ilethiyye" (philosoplia divina) düşüncesi "theosophie" adını 
almaya daha çok liyakat kazanmıştır. Bunun da sebebi, bu 

çevrede ilahiyyat ve felsefeyi apayrı alanlar durumuna getiren 

"metafizik alanın laikleştirilmesi" olgusunun bilinmemiş 

olmasıdır. Batı'da bu ayrım, ilahiyyat ile felsefenin birbirinden 
ayrılması olgusu; bizzat skolastik tarafından tamamlanmıştır. 

Diğer yandan, bu kitapta tespit etmiş olduğumuz gibi, "hik­
met-i ilahiyye" düşüncesine mensup olan lslam feylesoflannda 

baskın olan temel telakki, toplumsal bir davranış kuralından 

kaynaklanan ve davranışların düzenlenmesine ilişkin olan 

bir telakki, "edeb sahibi olma endişesi" (conception ethique) 

değil, manevi kemale erme telakki ve endişesidir. insan bu 
manevi olgunluğa siyasi ve toplumsal alanın yatay anlamını 
izleyerek varamaz, ancak kendisini aşkın (müteal) mertebelere, 

şahsi kaderinin yüce güvencelerine bağlayan dikey anlam 

çizgisinde .yükselerek olgunluğa erişebilir. Farabi'nin lbni 

521 Quadri, La Philosophie Arabe dans l'Europe Medievale'den alınan (Paris, 194 7), 

sözün nereye varacağı düşünülmeden söylenmiş bir gereksiz övünme cümlesi 

olmalıdır. Corbin bunu iyi değerlendirmiştir. 

430 



Bacce'ye ilham ettiği "Yalnız Adamın Düzeni" (Le regime du 

solitaire, Tedbir-ul-mutevahhid) işte bunun içindir ki Latin 

siyasi lbni Rüşdcülük akımının epeyce uzağında kalmıştır. 

3. Bu eserin ilk bölümü lbni Rüşd'ün ölümü ile sona er­

mektedir ve bu açıdan dönüm noktasını XVI. yüzyılda gören 

Batı felsefe tarihinin genellikle kabul edilen bölümlerine 

uyumlu görünmemektedir. Fakat Batı'da alışılagelen dönemlere 

ayırma yöntemi lslam çevresine aktanlmaya elverişli değildir. 

lVI./XII. yüzyılın sonunda izlemeyi bıraktığımız lslam f el­

·sefesinin durumu için, bir yandan Batı lslam çevresinde lbni 

Rüşd'ün ölümü belirgin ve etkin bir nokta sayılabilir (595/ 

1198). Doğu'da da Suhreverdi'nin ölümü böyledir (587/1191). 

Fakat bu sıralarda lbni Arabi de sahneye çıkıyordu ve ortaya 

koyduğu muazzam felsefi eserin etki ve önemi büyük olacaktır. 

Bu sebeple, incelemiş olduğumuz XII. yüzyılın son on yıllık 

döneminde bir ayrım çizgisi doğmuştur. Hıristiyan Batı'da 

siyasi lskendercilik (Alexandrisme) ve lbni Rüşdcülük akımı 

gelişecek, Doğu'da ve özellikle lran'da Suhreverdi'nin işrak 

hikmeti lbni Arabi'nin etkisi ile de birleşerek günümüze değin 

sürecektir. Burada Thomism'e522 benzer, bu okulun lslam'daki 

mukabilini doğurmuş olan ve bir zafer veya nsızlık olduğu 
yargısına vanlabilecek hiçbir şey yoktur. 

Gazali ve lbni Rüşd arasındaki karşıtlığın salt nazari felsefe 

ile kalbin felsefesi arasında bir karşıtlık olarak nitelenebileceği 

ölçüde (ki Arapça "akl" teriminin "ratio"nun değil, "intel­

lectus"un, "noı1s"un karşılığı olduğuna dikkat etmek gerekir), 

bu karşıtlık ancak felsefeden de, tasavvufun manevi tecrü-

522 Corbin kilisenin kendisine dönecek silahlan kendisinin hazırladığını söylerken, 
herhalde Aquinolu Thomas gibi Hıristiyan Aristotelesçilerinin "akılcılığı"nı 
kasdediyor ve lslam aleminin doğusunda beliren Molla Sadra çizgisinden sonra, 
bu yörede bu tür bir ruhsuz dogmacı sözde"akılcılığa yer olmadığını belirtmek 
istiyor. Esasen lslam'da Hıristiyan akıl-dışıcılığı da olmadığı için, akılcılığın 
gelişmesi, İslam aleyhine silah da sağlayamazdı_ Tenkit edilen "rationalisme" 
değil, "Thomisme"dir. 

431 



besinden de feragat etmeyen bir şey vasıtası ile bertaraf edi­
lebilecektir. Özünde Suhreverdi öğretisinin böyle olduğunu, 
bunu sağladığını görmüş bulunuyoruz. Suhreverdi'nin Ga­
zali-lbni Sina, Gazali-lbni Rüşd çatışmasını bertaraf etmek, 
bu ihtilafa son vermek istediğini, bu amaçla hareket ettiğini 
söylemek istemiyoruz. Ancak bir Batılının gözünde bu ihtilaf 
Kant-Aristoteles ihtilafı gibi etkin bir öriem taşıyabilir. Suh­
reverdi, lran düşünürlerinin tutumunda olduğu gibi, kendisini 
bu ihtilafın dışında tutar. Yine, Suhreverdi'nin, büyük Bizanslı 
feylesof Gemiste Plethon'un amacından üç asır önce Platon 
(Eflatun) ve Zerdüst (Zarathoustra adlarını yan yana getirişinin 
ne denli dikkate değer olduğuna değinmiş bulunuyoruz.523 

4. lbni Rüşd'ün cenazesinin Kurtuba'ya uğurlanışı töreninde 
lbni Arabi'nin de hazır bulunuşuna yukarıda değinilmiş idi. 
lbni Arabi'nin bugüne ilişkin anısı oldukça dokunaklıdır. 
Bineğin bir yanma tabut, diğer yanma lbni Rüşd'ün kitapları 
yüklenmiş idi. "Bir cesedi dengeleyen, ona muadil olan bir 
denk kitap!" Geleneksel Doğu lslam çevresinde bilimsel ve 
nazari düşünce hayatının anlamını kavrayabilmek için, bu 
görüntüyü onun istek ve seçiminin tersine bir simgesi olarak 
zihinde canlandırmak gerekir. Ölüme üst gelen, galebe eden 
"bir ilahi ilim".524 

523 Daha önce de değindiğimiz gibi, Plethon, bizce de incelenmesi gereken bir 
düşünürdür. Ne var ki, Suhreverdi bir terkipçi, din uzlaştırmacısı, "reformcu" 
vs. değil, bir İslam hakimidir. Şu halde Plethon kendi şartlan içinde değer­
lendirilmelidir. Onun için "hasenat" olan şey. Suhreverdi için "seyyiat" sayılır. 
Şu halde ikisi ayın gözle incelenemez. 

524 Bu vak'a Islilm Ansiklopedisi'nde de Fütuhat'tan nakledilmektedir. Şu anda 
Fütuhat elimde olmadığı için yorum hakkında tam bir değerlendirme yapa­
mıyorum. Eğer bir cesedi dengeleyen bu kitaplann, simgesel olarak "ölü" ol­
duklan, bir cesede "denk" olduklan kasdediliyorsa, lbni Rüşd'ün "beşeri bilim", 
"ilahi bilim" aynını dolayısı ile bir "ibret" çıkanlmak isteniyor olacaktır. Bu 
ayının, yanlış anlayanlaıca "çifte gerçek" görüşüne yol açacak tehlikeli bir sözdür. 
Fakat bu görüntüden "ibret" çıkarmak da ayrıca düşünülecek bir konudur. 
Bedevi'nin lbni Rüşd hakkında "Allah'a, peygamberine, Kur'an'a, tam inancı 

432 



lslam felsefesinin genel felsefe tarihlerimizde çok uzun bir 
zamandır yer almayışı veya en azından bu gibi eserlerde çok 
sık rastlanıldığı gibi bizim Latin Skolastikleri'nin görüşü 
açısından ele alınışı, esef edilecek bir durumdur. Bu eserin 
başlangıcında da söylemiş olduğumuz gibi, bu incelememizi 
tamamlayabilmek için, iki dönemin daha ele alınması gerekir. 
Bunlardan birincisi "tasavvuf metafiziği"nden geçerek, lbni 
Arabi'den 1ran'daki Safevi Renaissance'ına kadar uzanan 
dönemdir. Diğeri de Safevi Renaissance'ından günümüze kadar 

·. gelen dönemdir. Şu soruyu kendimize sormamız gerekecektir: 
· tslam'da geleneksel metafiziğin geleceği nedir? Buna bağlı 
olarak da, dünya için anlamı nedir? 

Başlangıç bölümünde ana çizgileriyle gösterdiğimiz vahy 
temeline dayanan felsefe örneği, lran'da Safevi döneminden 
beri süregelen büyük düşünce hareketinin başka bir çevrede 
gelişemez itliği ve Şii lslam çevresinde bulunma olgusuna 
bağlanması uygun olan anlamı bize sezdirmiş bulunuyor. Bu 
felsefenin geleceğine ilişkin soru sormak her şeyden önce onu 
tanık sıfatı ile dinlemeyi gerektirir. 

Bu tanık, bizim felsefe tarihlerimizin şimdiye kadar ta­
nıklığına başvurmamış oldukları tanıktır. Bize, niçin Batı'da 
Xlll. yüzyıldan beri oluşanın, kendisi de bizim öyle olmakta 
övündüğümüz gibi Kitab-ı Mukaddes'in ve Yunan hikmetinin 
bir çocuğu olduğu halde, kendisinde meydana gelmediğini 
öğretebilirdi.525 Kişinin, ferdin kaybolması, hiçlik ve an-

vardı. tbni Rüşd'ün hiçbir sözü aksine yorumlanmaya elverişli değildir" ta­
nıklığını (il, 869) dinleyelim ve hükmü Allah'a bırakalım. Son günlerde ya­
yımlanan lbni Rüşd'ün Fasl-ul-Makaal çevirisi (S. Uludağ, Dergah Yayınları, 
Kasım 1985), tbni Rüşcl hakkındaki düşüncelerimizin ve hükümlerimizin açıklık 

kazanmasına yardımcı olabilir. 

525 Zamirleri yanlış yorumlamadı isem, burada da Corbin'in değerlendirmesini, 
ihtiyatla karşılamak, hiç değilse terimleri değiştirmek gerekir. "Tanık" "tlahi 
Hikmet" "İslam felsefesi" ise eldeki Kitab-ı Mukaddes'in veya Yunan felsefesinin 
değil, doğrudan doğruya Kur'an-ı Kerim terimleri ile "Kitab ve Hikınet"in 

433 



lamsızlığın benimsenmesi tüm felsefenin dehşetli bir buhrana 
sürüklenmesi pahasına, dış dünyanın sınırsız fethine elverişli 
olan ilim ... Bu tanığın önünde acaba bu ilim, "bir cesede denk 

gelen kitap dengi"nden daha mı ağır basardı ki?526 

çocuğudur. Kitab ve Hikmeti, "Bible" veya "Yunan" gibi kayıtlarla kayıtlamaınak 
gerekir. Gelen; Bible'in ve Yunan felsefesinin çocuğu ise, yanlış tanık gelmiş 
demektir. Dinlenilmesinde yarar umulan tanık, vahyin ve ilhamın çocuğudur. 
Diğer bir deyişle Kitab ve Hikmet'in çocuğudur. 

526 lbni Arabi'den alınan simge üzerine kayd-ı ihtirazilerimiz bir yana, burada 
lkbal'in Batı'ya yönelttiği "bilimi yığıp gonlü elden çılıtınnışsın. Yazıklar olsun! 
Kaybettiğin servete yazık!" gibi değerlendirmelerine tamamen uygun ve dü­
şündürücü bir değerlendirme vardır. Bu acı yargının bir Batılıdan gelmesi de 
düşünmesini unutmamış olanlar için ayrıca ibret vericidir. 

434 



1 

SON SÖZ 

İBN1 RÜŞD'DEN SONRA İSLAM FELSEFESİ 
Hüseyin Hatemi 

Kitapta lbni Rüşd'den sonraki dönem düşünürlerine de bazı 
yollamalar yapılmakla birlikte; lslam felsefesinin belki de 
öncekine oranla çok daha ilgi çekici olan bu ikinci dönem_i 
üzerinde ayrıntıları ile durulabilmiş değildir. Bağımsız bir 
kitapta; "mitoloji" bir yana bırakılarak, Suhreverdi'den sonra 
lbni Arabt, Mevlana Celaleddin-i Rumi ve Mir Damad-Molla 
Sadra felsefesinin ciddi bir şekilde ele alınması gereklidir. Bu 
çeviriye eklemeyi yararlı gördüğüm bir "Sonsöz" ile önce Dr. 
Ahmed Ahmedl'nin "lcmalI Ez Seyr-i Felsefe-i lslclmI Bal'd-ez 
Ibni Rüşd" (lbni Rüşd'den Sonra lslam Felsefesinin Gelişimine 
llişkin Kısa Bilgi) başlıklı makalesini hafifçe kısaltarak ve 
mealen vermek istedim (Felsefe Der Iran adlı makaleler 
derlemesi içinde). 

Hace Nasiruddin-i TusI: lslam'ın bü�k feylesoflanndan birisi 
Hace Nasiruddin Muhammed Tusi'dir (595-672 hicri) 
(1198/1199-1274). Yalnız felsefe ve kelamda değil, nücum 
(astronomi), matematik, tabii bilimler ve edebiyatta da lslam 

435 



düyasmda eşine az rastlanır bir seviyededir. 
Hace, Yunan ve Süryani dillerinden bazı noktalarda müphem 

ve karmaşık olarak çevrilen yirmi kadar bilim eserini elden 
geçirerek düzeltmiştir. Euclides'in geometriye ilişkin eseri 

bunlar arasındadır. Merağa Rasathanesi'ni kurarak ve burada, 

büyük ve ünlü öğrencilerini yetiştirerek astronomi ve ma­
tematik alanında da üstün değerini göstermiştir. 

Mantık, felsefe ve kelam üzerine olan çalışmaları burada 
bizim ilgi alanımıza girmektedir. Bu alandaki teliflerinden 
birisi Esıls-ul-Iktibas kitabıdır (Farsça). Bir diğeri de "El­

cevher-un-Nazid"dir ki Arapça'dır. Her iki kitap da "mantık"a 

dairdir. lbni Sina'nın "lşarat" adlı kitabını şerhetmiştir. Bu 
kitabı şerhederken; Hace işin içyüzünde tutsak durumunda 
idi ve kitap, Ismailiyye kalelerinde yirmi yıl kadar süren bu 
tutsaklığın çetin şartları içinde yazılmıştır. Nitekim kitabın 
sonunda şöyle demektedir: 

"Bu kitabın büyük bir kısmını o kadar güç şartlar içinde 
yazdım ki, daha gücü olmazdı. Yazdığım zamanın çoğunluğunda 
her lahza bir tasa, bir azap ve sıkıntı içinde, cehennemi şartlar 
altında idim. Her lahza yüreğim burkulup gözlerim doluyor, 
kaderim artıyordu. Şairin dediği gibi idi: Çevreme baktığımda 
öyle görüyorum ki / Bela yüzük, ben de o yüzüğün taşı gibi­

yim". 
Bütün bu kötü şartlara rağmen kitabı eşine az rastlanır bir 

titizlik ve derinlikte yazmış, Fahr-i Razfnin lbni Sina felsefesine 
karşı ileri sürmüş oduğu itirazlara tam bir kesinlikle cevap 
vermiştir. 

lkinci kitap da "Tecrid"dir. Bu da felsefe ve kelam alanında 

eşsiz bir kitaptır. Değeri; bu kitaba şimdiye kadar ikiyüzelliden 

fazla şerh, tefsir ve haşiye yazılmış olduğunun söylenmesinden 
bellidir. Bu kitapta felsefe ve kelamın ana konulanndan bir­
çoğu, Fazıl-ı Kuşçi'nin (Kuşçu) dediği gibi, simgeli (lugaz­
manend) ve eşsiz bir anlatımla (i'cazamiz) beyan edilmiş, 

436 



açıklanmış, böylece bu kitap bu iki alanın büyükleri için 
önemli bir başvuru kitabı olmuştur. 

Hace, felsefi eserlerinde Şeyh-i lşrak'ın (Şehid Suhreverdi) 
görüşlerine özel ve tam bir ilgi ve eğilim gösterir. Vahdet, 
imkan, zaruret, aded, imtina', adem ve bunlar gibi kavram 
ve kategorileri Suhreverdi gibi "zihn"in "i'tibarat"mdan sayar. 
Meşşa' (peripatetik) felsefesinin şarihlerinden olmakla birlikte 
o da Şeyh-i lşrak gibi "heyula"yı kabul etmez, reddeder 
(Hace'nin yaşayış, eser ve görüşleri hakkında daha fazla bilgi 
edinmek için Yadnı:ime-i Hace kitabına başvurulmalıdır). 

Hace'den sonra da büyük feylesoflar yaşamıştır. Mahmud 

ibn Mes'ud Allame-i Şirazi bunlardandır. Bu zat tabip, mate­
matikçi ve feylesof olup Hace'nin öğrencisidir ve Hikmet­
ul-lşrak'a çok fazılane bir şerh yazmıştır (Mahmud lbni Mes'ud 
Kutbuddin-i Şirazi'dir. 634-710 H. 1236/1237-M. 1310/ 
1311-H.H.). 

KaazzI Adud-i lcI: Sekizinci hicri yüzyılın feylesof ve mü­
tekellimidir. Hafız'ni çağdaşıdır. llm kelamda eşine az rastlanan 
"Mevakıf' adlı eserin yazarıdır (Mevlana Abdurrahman bin 
Ahmed-H. 701-756-M.1301/1302-1355-H.H.). 

Bu kitap, zahirde kelama ilişkin olsa bile, felsefenin bütün 
önemli konuları, mesela idealizm (Eşbah başlığında), ag­
nostisizm (La-edri Mektebi adı altında), septisizm veya 
şekkakiyet, realizm veya asalet-i vaki', ele alınmış ve ince­
lenmiştir. Bu kitaba birçok şerh ve haşiyeler yazılmıştır. Bu 
şerhlerden en iyisinin Mir Seyyid Şerif-i Curcanı'ye ait olduğu 
kabul edilmektedir. 

Alaüddin-i Kuşçu'nun (Kuşçi-"A. Adıvar'ın Osmanlı 
Türklerinde llim" adlı eserinde; hakkında bilgi vardır. Fatih 
devrinde lstanbul'a gelmiştir.-H.H.) Tecrid'e yazdığı benzeri 
az bulunur veya benzersiz bir şerh vardır. Bu şerhde meşşa' 
felsefesinin (Aristo felsefesi, Peripatetik Felsefe Okulu) birçok 
konuları eleştirilmekte ve cevherde hareketin imkanına dair 

437 



ayrıntılı bir bahse girişilmektedir. Molla Sadra'nın daha sonra 
seçeceği tasvir burada da ele alınmıştır, fakat ispat edileme­
miştir (Alaüddin Kuşçu'nun şerhettiği Tecrid yukarıda sözü 
geçen Hace Nasiruddin-i Tusi'nin eseridir-H.H.). 

Kuşçu'nun şerhi Tecrid'e layık çapta bir şerhdir. Bu şerh, 
metnin hakkım iyi bir şekilde verebilmektedir; felsefi ve kelami 
inceliklerin ve nüktelerin hiçbirini ihmal etmemektedir (Bizde 
maalesef Fatih'den sonra Ali Kuşçu'nun öğrencisi Molla Lütfi 
dinsizlik isnadı ile şehid edilmiş, felsefe ve hikmet yoluna 
kulaklar ve gözler kapanmıştır. Bu sebeple Ali Kuşçu'yu da 
feylesof olarak değil, sadece matematikçi ve astronom olarak 
duymuş bulunmakla yetiniriz-H.H.). 

Yine bu dönemde yetişen büyük düşünürlerden birisi de 
Devan halkından olan Allame Devvani'dir (830-908 hicri) 
(14 26/14 27-1502/1503 miladi. KazerO.n köylerinden olan 
Devan; Devvan diye de anılır-H.H.). Devvani; meşşa' ve işrak 
felsefelerinin her ikisini de tedris etmiş, felsefe alanında da 
değerli kitap ve risaleler yazmıştır. "lsbat-ul-Vacib" risalesi ile 
Kuşçu'nun Tecrid şerhine yazdığı üç haşiye bunlardandır. 

Mir Damad (H. 1041-M. 163l'de vefat etmiştir): Bu büyük 
feylesofun felsefi konularda birkaç eseri vardır ki bunlardan 
en önemlisi "Kabasat" olup alemin hudüsunu (kadim olmayıp 
hadis olduğunu) ispat için yazmışur. 

Kitabın başlangıcında şöyle demektedir. "lbni Sina, Şifa 
kitabının 'Cedel' bölümünde der ki, bazı meseleler 'ce­
deliyyüt-tarafeyn'dir. Yani meselenin her iki tarafından hiçbirisi 
için burhan ikame edilemez (kanıt getirilemez). Alemin hudüs 
veya kıdemi konusu da böyledir". Müellifi lbni Sina'dan bu 
sözü naklettikten sonra, bunu reddetmekte ve ayrıntılı olarak 
alemin hudüsunu ispata girişmektedir. Mir Damad'ın gerçi 
üslubu çetindir ve anlaşılması güç deyimler kullanır, ne var 
ki kitapları inceleme ve araştırmaya dayanan değerli eserler 
olduğundan, gerçeği araştırma yolunda olanların (ehl-i 

438 



tahkıyk), ibarelerin çetinliğine tahammül gösterip anlamlara 
ermeye çalışmalanna değer. Mir Damad kendisini sürekli olarak 
Aristo, Ibni Sina ve Farabi:'nin "Şerik-i bahs"i, onlann uğraştığı 
konularda katkıları olan bir kimse olarak tanıtır ve kendisine 
onlardan daha az değer biçiyor olarak da görümmez. Gö­
rüşlerinde tamamen Şeyh-i lşrak'a (Şehid Suhreverdi-H.H.) 
eğilimlidir, onu anar ve onun gibi "mahiyet"in ilkeliği ve 
önceliği görüşünü benimser. Ünlü öğrencisi Sadr-ul-Müteellihin 

de (Molla Sadra) bir süre bu görüşün etkisinde kalmıştır. Daha 
sonra ise Molla Sadra bu görüşü bırakacak ve "mahiyetin" 
(esence) değil, varlığın, varoluşun (existence) ilkeliği ve 
önceliği (asalet-i vücud) görüşünü benimseyecektir. Mir 
Damad'ın "Kabasat" dışındaki önemli eserleri: Sırat-ı Mus­
takıym, Ufk-ı Mubin, 1ymazat ve 1ykazat'tır. 

Sadr-ul-Müteellihin'in felsefi mektebi: Sadr-ul-Mütellihin diye 
anılan Muhammed lbni lbrahim Şirazi (Molla Sadra) (H. 
1051-M. 164 l'de vefat etmiştir) (Bazı eserlerde bu tarih 1640 
olarak gösterilir-H.H.). lslam aleminin en büyük feylesofla­
rmdandır. lslam felsefesinde eşsiz ve tam bir felsefi mektebin 
kurucusudur. Kur'an-ı Kerim'in bazı surelerini tefsir etmiş, 
Usül-i Kafi'ye aynntılı, fakat tamamlayamadığı bir şerh yazmış, 
böylece dini bilgilerde de üstünlüğünü göstermiştir. 

Diğer yandan meşşa' felsefesini (Aristo felsefesi) tam bir 
dikkat ile incelemiş, bu konuda da yazmıştır. Şifa'ya yazdığı 
haşiyeler o kadar açık ve akıcıdır ki bu felsefe hakkı da orta 
derecede bilgisi olan kimse, bunların sayesinde Şifa'yı üstadsız 
anlayabilir. 

Diğer yandan da Şeyh-i lşrak'ın ve onu izleyenlerin kitaplannı 
derinlemesine incelemiş, bu eserlerden en önemlisi olan Hik­
met-ul-lşrak' a aynntılı ve yararlı haşiyeler yazmıştır. 

Bazı konularda Suhreverdi'nin görüşlerini eleştirir ve onlara 
katıhnaz. 

Diğer bir yandan Eş'arilerin, Şi'a'nın ve Mu'tezile'nin kelama 

439 



ilişkin kitaplarını inceler, özellikle Fahr-i Razl'nin söyledik­
lerini eleştirici bir tutumla gözden geçirir. Bir başka yönden 
de büyük ariflerin eserlerini, özellikle Fusüs-ul-Hikem ve 
Fütuhat'tan (Muhyiddin lbni Arabi'nin eserleri), birçok felsefi 
konuda yararlanır. 

Molla Sadra, bütün bu felsefi okullardan tutarlı ve tek bir 
felsefi okul meydana getirmeye çalışmıştır. Zamanında eski 
feylesoflar hakkında bazı yanlış kanılar bulunması, kay­
naklardaki eksiklikler ve tarihi bilginin her zaman yeterli 
olmayışı dolayısı ile bazı konularda pek başarılı görünme­
yebilir. Mesela Plotinus'a ait olan "Teoloji"; o devirde Aris­
toteles'in sanılıyordu. Yeni Eflatuncu felsefe okulundan olan 
bu eserin Aristoteles'e ait sanılmasına rağmen, Yeni Efla­
tunculuk ile Aristoteles felsefesi birbirinden uzaktır. Bu kitap 
ile Aristoteles felsefesinin uzlaştırılmaya çalışılması birçok 
yanılgıya sebep olmuştur. Ayrıca bizim dindar ve inançlı 
f eylesoflarımız; eski Yunan f eylesoflarına aşın bir iyimserlik 
ve iyi niyetle bakmışlar, hatta bazen onları peygamber gibi 
sanmışlardır. Belki bu feylesofların bütün eserleri ellerinde 
olabilse idi, verecekleri hükümler de başka türlü olabilirdi. 

Bütün bunlara rağmen, Molla Sadra, benzeri olmayan bir 
felsefi okul kurabilmiştir. Bu felsefe işrak (illumination) 
felsefesini meşşa' (Peripatetik Okul) felsefesini ve irfanı 
(tasavvuO uzlaştırmaktadır. Fakat Molla Sadra'mn eseri sadece 
bunları uzlaştırmakla da kalmamıştır. Molla Sadra'nın önemli 
ve özgün görüşlerinden bazıları şunlardır: 

a) Asalet-i vücud: "Kitap vardır, kağıt vardır, insan vardır" 
dediğimizde, zihnimizde iki tasavvur veya iki kavram vardır. 
Birisi "kitap" tasavvurudur ki" "kitap vardır" biçiminde dile 
getirilen yargının konusudur. Buna "kitabın mahiyeti" denir. 
Diğeri de "varoluş" tasavvurudur ki yargının "yüklem"idir. 
Böylece, iki kavram ortaya çıkmaktadır. Mahiyet ve vücud. 
Zihinde bu iki tasavvur birbirinden ayn olarak mevcuttur. 

440 



Birbiri ile özdeş olsa idiler, birinin yüklem olması doğru ol­
mazdı. Öz (essence, mahiyet) ile varoluşun (existence) bir­
birinden ayrı oluşları, varoluşun (vücud) öze eklenmesi, 
katılması diye de adlandırılır. Çünkü mesela "kitap vardır" 
yargısında kitap mahiyetini "konu" (mevzu') olarak alıp 
varoluşu ona yüklemekteyiz, şu halde "vücud", "mahiyet"e 
eklenen, ona katılan, üstüne gelen bir şey olmaktadır. Zihinde 
"mahiyet" ve "vücud" birbirinden farklı kavramlar olduklarına 
göre, acaba zihin dışında da böyle midir? Yani gerçekte de 
"mahiyet" ve "vücud" adlarını taşıyan iki ayrı gerçeklik var 
mıdır? Yoksa zihin dışında tek bir gerçeklik mi sözkonusudur? 
Diğer bir deyişle, "ağaç yeşildir" yargısında, zihin dışında da 
birbirinden ayrılabilen iki şey söz konusudur: Ağaç ve yeşil 
oluş, yeşillik niteliği. Ağaç yeşil olabilir de olmayabilir de. 
"Ağaç vardır" dediğimizde de zihin dışında "varoluş" ile "ağaç" 
arasında aynı şekilde bir ayrılık sözkonusu mudur? Gerçekten 
de zihin dışındaki ağaç, bazen varolabilir, bazı ihtimallerde 
de "zihin dışında" olmasına karşın varolmayabilir mi? cevabın 
olumsuz olacağı açıktır. Ağaç varsa, bu anlamda tek bir ger­
çeklik vardır. Şu halde zihinde "mahiyet"e eklenen "varoluş" 
( vücud), zihin dışında mahiyet ile özdeşleşir. 

Bu konu önce Farabi'nin eserlerinde ve aşağı yukarı aynı 
biçimde ele alınmaktadır. lbni Sina'nın eserlerinde varılan 
sonuç şudur: Zihin dışında varoluş (vücud) mahiyete arız 
olmaktadır, fakat bu; arazın cevhere arız oluşu gibi değildir. 
Bu sebepledir ki Şeyh-i lşrak; meşşa' felsefesi feylesoflarının 
hem zihinde, hem de zihin dışında varoluşun mahiyete ek­
lendiği kanaatinde olduklarını söyler. 

Bundan sonra şu soru ortaya çıkmaktadır. Zihinde birbi­
rinden ayrı olan iki şey, nasıl olur da zihin dışında birbirinin 
aynı olur ve özdeşleşir? Burada ister istemez sorun şu şekilde 
ele alınmalıdır: Zihin dışında tek bir gerçeklik vardır, fakat 
biz bu gerçeklikten iki tasavvur veya iki kavram edinmekteyiz. 

441 



Bu iki kavramdan hangisi gerçeklik aleminde karşılığı olmayan 
"i'tibar-ı zihni"dir? Zihin dışında varolan "kitap", "kitap" 
kavramının karşılığı ve kaynağı mıdır? Yoksa varoluş kav­
ramının mı? .Şeyh-i lşrak varoluş (vücud) kavramını "i'ti­
bar-ı zihn" sayıyordu. Diğer bir deyişle "vücud" kavramı 
soyutlama yolu ile elde edilen bir kavramdır ve dış nesnelliği 
yoktur. Zihin onu nesnelliği olan "öz"den, "mahiyet"ten 
soyutlama yolu ile elde etmiştir. 

Buraya kadar da henüz "öz"ün mü, "varoluş"un mu asıl 
olduğu sorunu ortaya çıkmış değildir. Fakat bundan sonra 
Mir Damiid sorunu şu şekilde ele almaktadır: Dışta- bir tek 
gerçeklikten başkası olmadığına göre, "öz" (mahiyet) veya 
varoluş" kavramlarından hangisini bu gerçekliğin kaynağı 
ve karşılığı sayarsak o "asil" ve diğer kavram "i'tibari" ol­
maktadır. Mir Damad burada Şeyh-ul-lşrak gibi "vücud" 
kavramını i'tibari ve soyutlama yolu ile elde edilmiş bir kavram 
olarak kabul eder. Böylece "asalet-i vücud" veya "asalet-i 

mahiyet" ilkelerinden hangisinin seçilmesi gerektiği sorunu 
ortaya çıkar. 

Sadr-ul-Müteellihin (Molla Sadra); Mir Damad'ın en seçkin 
öğrencisi idi ve başlangıçta o da "asalet-i mahiyet" görüşünü 
benimsedi. Bu görüşü şiddetle savundu. Ne var ki, sonraları 
bu görüşten döndü ve "asalet-i vücud" görüşünü savunmaya 
koyuldu. "Varoluş" kavramının asıl olduğunu ispatiçin Molla 
Sadra birçok delil getirir. Burada bunlardan yalnızca üçü ile 
yetineceğiz. 

aa) Her mahiyet diğer mahiyetten bizzat ayrıdır. Mesela 
"�ğaç" mahiyeti ile "yeşil oluş" mahiyeti birbirinden tamamen 
farklıdır. Her ikisi de "mahiyet" olmakla birlikte hiç ortak 
özellikleri yoktur. Şu halde nesnel ve özgün (aynı ve asil) bir 
gerçeklik olmadıkça bu mahiyetler birbirine bağlanamaz ve 
bir olamaz. Şu halde birinin diğerine yüklem olması ve "yargı" 
kurulması nasıl mümkün olabilir? 

442 



Şu halde tek ve özgün bir gerçeklik gereklidir ki mahiyetlerin 
birbirleri ile irtibatını sağlayabilsin. lşte bu "varoluş"tur 
(vücud). 

bb) Her mahiyet mahiyet olması dolayısı ile ve "vücud"dan 
ayn olarak ele alındığında, hiçbir etkinin kaynağı olamaz. 
Bir etkiyi bir şeye atfettiğimizde, bu etkinin "vücud"a merhun 
olduğu görülmektedir. Şu halde vücud asildir, "te'sir"in (etki) 
kökeni odur, mahiyet değil. 

cc) "Vücud" dan sarf-ı nazar edilir, bir yana bırakılırsa, hiçbir 
mahiyet başlıbaşma zayıf, şiddetli, önce, sonra olamaz. Diğer 
yandan ise, dış nesnelliği olan varlıkların bazılarının önce, 
bazilarının sonra olduğunu, bazılarının illet (neden, casuse 
efficiente) gibi "şedid", bazılarının ise ma'lül (etkilenen nesne), 
olarak zayıf olduğunu görürüz. lmdi "varoluş"u (vücud) "asil" 
saymazsak bu vasıfların kökeni olarak mahiyetlerden birisini 
almamız gerekir. Oysa bu vasıflardan hiçbirisi "vücud"suz 
olarak düşünülürse bu mahiyetler de yoktur. Şu halde bu 
vasıfları mahiyetlerden birisine atfetmek muhaldir, imkan­
sızdır. Fakıd-ı şey, mu'ti-i şey olamaz (Bir şeyden yoksun olan, 
o şeyi başkasına veremez. Bir özellikten yoksun olan başka 
bir şeye o özelliği veremez). 

Elbette Molla Sadra'dan önce de arifler (tasavvuf ehlinden 
bazısı) "asalet-i vücud" görüşünü benimsemiş idiler. Ne var 
ki onların bu sözleri "keşf' ve "şuhud"a, "irfani tecrübe"ye, 
"tasavvufi sezgi"ye dayanıyordu, felsefi istidlale, akıl yürüt­
meye değil. Molla Sadra onların bu sözleri�i "şuhud-i irfan" 
yanında "istidlal-i felsefi" ile de kanıtlamış oldu. 

Burada bir konuya da değinmek zorunludur: Vücud tek 
bir gerçekliktir. Bu tek gerçekliğin şiddet ve zaaf dereceleri, 
diğer bir deyişle aşamaları, "meratib-i teşkiki"si vardır. En 
yüce mertebesi Allah Celle ve Ala'nm, Ulu ve Yüce Allah'ın 
zat-ı pakidir. En aşağı derecesi de "madde-t-ul-mevadd"dır. 
"Heyulayı" kabul eden; bu en aşağı dereceyi "heyula" terimi 

443 



ile ifade eder, "heyula"yı kabul etmeyen, Şeyh-i lşrak (Suh­
reverdi) gibi onu reddedenler ise "madde-i cismani" der. Bunu 
da biliyoruz ki Şeyh-i lşrak mutlak maddeye "zulmet" ve 
maddenin gayrına "nur" demektedir. "Asalet ve vahdet-i vücud" 
görüşünce gerçekliği olan ve etkin bulunan, etkilerin kökeni 
olan (menşe'-i tesir) "vücud"dur. "Mahiyet" ve "yokluk" 
kavramları ise, her ikisi de zihnin soyutlaması sonucu olan 
i'tibari kavramlardır. Ancak, "yokluk" ile "mahiyet" kavramları 
arasında şu fark da vardır: Yokluk kavramının, zihin dışında 
hiçbir temeli, alındığı nesne mevcut değildir. Tamamen 
"zihn"in ürünüdür. Mahiyete gelince, "asalet"i yok ise de, 
"menşe'-i eser" olamaz ise tle, zihin dışında bir kayanğı, alındığı 
bir yer vardır. O da varlığın, vücudun "hadd"i ve "nihayet"idir. 
Bu da varlığın "gölgesi" hükmündedir. Vücudun hadd ve 
nihayeti de gölge gibi, bağımsız olmayan bir kavramdır. Başka 
bir şey ile kaaim olabilir ki o şey de "vücud"dur. Şu halde bir 
seraptan başka bir şey değildir. 

b) Hareket-i cevheri: Molla Sadra'nm çok önemli buluşla­
rından birisi maddi eşyanın tümünde, zatta ve cevherde olan 
hareketi, "hareket-i cevheri"yi ispat etmesidir. Bu konunun 
iyi anlaşılabilmesi için şu hususu hatırlatalım: Meşşa' felse­
fesinde (Aristoteles Felsefe Okulu) bir cevher (töz) kategorisi 
(makule) ile dokuz araz (ilinek) kategorisi kabul edilmekte 
idi. Cevheri de şöyle alıyorlardı: Cevher öyle bir mahiyettir 
ki, zihin dışında varolduğunda bir "mevzu"a ihtiyacı yoktur. 
"Araz" ise öyle bir mahiyettir ki zihin dışında mevcut oldu­
ğunda "mevzu"a ihtiyacı vardır. Diğer bir deyiş ile; arazın, 
varlığı mevzu ile kaaimdir. Bağımsız bir varlığı yoktur. Cev­
herin ise varlığı araz gibi değildir. Cevher de ma'liildür ve her 
ma'liil bir illete muhtaçtır. Ne var ki "ma'liil"den "ma'liil"e fark 
da vardır. Bir kısmı "renk" ve "şekil" gibidir. Diğeri bu "renk" 
ve "şekl"in dayanağı olan cisimdir. Renk ve şeklin cisimden 
zayıf oldukları ve cisim ile kaaim olabildikleri açıktır. 

444 



Molla Sadra'dan önceki feylesoflar, hareketin sadece araz 
kategorilerinin dördünde mümkün olduğunu, diğer beş araz 
makülesinde ve cevherde hareketin mümkün olmadığı gö­
rüşünde idiler. Hareketi mümkün gördükleri arazlar, "kemm, 
keyf, vaz' ve eyn" kategorileri idi. "Kemm"de (nicelik) hareket, 
bir nesnenin artması ve eksilmesinde olduğu gibidir. "Keyf"de 
(nitelik) hareket maddi bir nesnenin renginin lezzetinin, 
kokusunun, durum ve niteliklerinden birisinin değişmesinde 
olduğu gibidir. "Eyn"de hareket bir nesnenin, o nesnenin 
mekani noktalarına olan nispetinin değişmesinde olduğu 
gibidir. Her an o nesne mekanın belli bir başka noktasında 
olabilir. Vaz'da hareket de şudur: Bir nesrıinin cüz'leri, her lahza 
çevreye göre olduğu gibi cüzlerin kendisine nispetle de durum 
değiştirebilir. 

Ancak, bu düşünürlerin inancına göre, bu arazların dayanağı 
olan cevher sabittir, hangi mahiyette olursa olsun baki kalır. 
Diğer bir deyişle hiçbir cevherin mahiyeti değişmez, sadece 
dört araz değişebilir. Çünkü cevher de değişirse artık hiçbir 
şey hakkında bir yargıya ulaşılamaz demektir. Biz bir yargı 
ortaya koyduğumuzda o şey de değişmiş olacak, artık hakkında 
yargıya ulaştığımız şey olmaktan çıkacak, ona bir şey nispet 
etmemiz mümkün olmayacaktır. Diğer bir deyişle yargının 
(kaziyye) konusu (mevzu') sabit kalamayacaktır ki ona bir 
yüklem (mahmul) yüklenebilsin. Bu konuda şöyle bir rivayet 
vardır: lbni Sina'nın _öğrencisi Behmenyar üstadından soruyor: 
Cevherde hareket niçin caiz olmasın ki? lbni Sina cevap veriyor: 
Cevherde hareket olursa, cevap veren ben, kendisine soru 
sorulan ben değilim demektir. Çünkü senin soru sormandan 
benim cevap vermeme kadar geçen zaman içinde zat ve 
cevherim değişmiş olacaktır (Molla Sadra suretlerin değiş­
mesine rağmen, cevherin bekaasını güçlü ve kandırıcı ka­
nıtlarla ispat eder. Burada bu kanıtlan nakledemeyeceğiz. Bu 
konuda A. Sürüş, Evrenin Yatışmaz Yapısı, çeviren: H. Hatemi, 

445 



İstanbul, 1984'e başvurulabilir-H.H.). 
Molla Sadra ise birçok kanıt getirerek ispat etmektedir ki 

yalnız yukarıda gösterilen dört araz değil, maddi eşyanın 
cevheri de değişmektedir, hareket halindedir, cevherde de 
hareket vardır. Bunun delillerinden birisi şudur: Kuşkusuz 
olarak görmekteyiz ki arazlar değişmektedir. Maddi eşya bir 
halden diğer hale girmektedir. Mesela yeşil ve ham bir elma 
olgunlaşmakta, sararıp kızarmaktadır. Hacmi, ağırlığı ve tadı 
da değişmektedir. Diğer yandan, arazın bağımlı bir varoluş 
demek olduğunu gördük. Arazın varlığı, cevherin varlığına 
bağımlı, onunla kaaimdir. Şu halde arazın değişmesi demek, 
zorunlu olarak cevherin değişmiş olması demektir. Araz 
(ilinek) uçak yolcusu gibidir. Uçak yolcusu yol almış ise kendi 
hareketinden değil, uçağın hareketinden dolayıdır. 

Demek oluyor ki, bütün maddi alem, cevherden araza kadar 
tümü, hareket halindedir. Bu hareket bazı alanlarda hızlı, bazı 
alanlarda ağırdır. Mesela hayvanlar ve bitkiler alemindeki 
değişim taş ve madenler alemine oranla daha hızlı olur. Hareket 
diğer yandan öyle bir belirti, öyle bir görüngüdür ki, bir be­
lirten ve ortaya çıkaran olmaksızın gerçekleşemez. Şu halde 
madde alemi, zatında ve cevherinde ve her lahza bir harekete 
geçiriciye muhtaçtır ve bu harekete geçiren gayri maddi ol­
malıdır (Madde aleminde istisnasız hareket sözkonusu ol­
duğuna göre, harekete geciriciyi madde içinde aramak an­
lamsızdır-H.H.) Madde aleminde, dıştan sabit-durağan görünen 
şeyler bile aslında hareket içindedir. Hatta bizzat "hareket ile 
özdeş" olduğunu söyleyebiliriz (Madde, gayri maddi olduğu 
için kavramamız imkansız bir buyruğun, bir "emr"in, bir 
"dalga" haline, sonra "enerji" haline, sonra yoğunlaşarak ilk 
madde, "heyula" haline gelerek somutlaşması mıdır? Madde 
perdesi altında "emir" mi, "emr"in arkasında irade mi var­
dır?-H.H.). Cevher de hareket halindedir. Bu hareketin 
mebde'inde, başlangıcında gayri maddi olgunluğa doğru 

446. 



seyreder ve ona mübeddel olur ("Küllü men aleyha fan ve yebka 
vechu Rabbike Zülcelhali vel ikram" ayetinin cesaretli bir 
yorumu mu? Ona mübeddel olma mı sözkonusu? Yoksa sonsuz 
yolculuk mu? Burada Molla Sadra mı konuşuyor, yoksa Dr. 
Ahmetli mi? Araştırılması gereken bir sorun-H.H.). 

c) Hareket-i cevherinin sonuçları: Hareket-i cevheriden çok 
önemli sonuçlar elde edilmektedir. Burada bunların bazılarına 
işaret edilecektir: 

aa) Madde aleminin "hudus"u ve madde aleminin her an 
yaratıcıya ihtiyacı: Değil mi ki maddi eşyanın zatı hareket 
halindedir, hareket bizzat cevherdedir, değil mi ki hareket 
de akışkan bir görüngü (fenomen) olup her an bir etkileyene, 
harekete geçirene muhtaçtır, şu halde madde alemi bu sürekli 
hareket için sürekli olarak yaratıcıya muhtaçtır (Külle yevmin 
huve fi-şa'n ayetinin yorumu. Fazla bilgi için yukarıda anılan 
"Evrenin Yatışmaz Yapısı"na başvurulabilir-H.H.). Nitekim 
hareket halindeki elin, el sahibinin iradesi ile durduğunu 
görürüz (Madde alemi hareketten geri kalmadığına göre, bir 
harekete geçirici ve onun iradesi sözkonusudur-H.H.). 

bb) Maddi eşyanın mahiyeti durağan ve kalıcı değildir: Madde 
alemi tüm hareket ve akış demek olduğuna göre; madde 
alemine özgü her şeyde de sürekli bir değişim sözkonusudui. 
Şu halde ister istemez sabit bir mahiyet de yok demektir. 
Mahiyet suyun akışı veya elektrik akımı gibidir. Bu akışın her 
aşamasındaki belirli biçime ve özel etkilere bakarak, o aşamaya 
mahiyet adını vermektedir. Bu akışın her aşaması bizzat özel 
bir etkisi olan etken iken ve bir etkinlik demek oluyorken, 
diğer yandan da bir sonraki aşama için bir kuvve ve istidad 
(potansiyel güç, yetenek) meydana getirir. Hareketin ilkesi 
budur. Her etkinlik ve gerçeklik, bir sonraki aşama için bir 
olanak, bir yetenek demektir. Çekirdek, çekirdek olmakla 
birlikte, filizlenmek ve fidanlaşmak yeteneğine de sahiptir. 

Demek oluyor ki hareketin her lahzası önceki lahzasından 

447 



farklıdır. Beliren her yeni biçim (suret) önceki ve sonraki 
biçimden farklıdır. Bu peşpeşe biçimlerden hiçbirisi birbiriyle 
çakışmaz. Yalnızca zihin bir biçimi idrak edince onun anısını 
saklar ve bu biçim silinip de yeni biçim ortaya çıktığında bu 
anıyı da yenisinin yanına yerleştirerek ikisinin birbiriyle ayrı 
olmadığını saptar. Yoksa bu biçimlerden hiçbirisi zihnin dı­
şında bir başka biçimde birlikte olmaz, bir araya gelmez, bir 
biçim diğerinin karşıtı olmaz. Diyalektik materyalizmde 
birbirinden farklı olan hareket ve sükun, nur ve zulmet, varlık 
ve yokluk gibi birisi "vücudi", diğeri "ademi" olan iki şey 
"karşıtlar" olarak adlandırılır. Burada ise "tezad"ın anlamı 
başkadır. Ayrıca, diyalektik materyalizmde "tezad" veya daha 
iyi bir deyişle farklılık ve başkalık hareketin illetidir (nede­
nidir). Oysa burada açıklandığımız felsefe aksine bir görüş 
vardır: Hareket başkalığın ve farklılığın sebebidir. Hareket 
dolayısı ile birbirinden farklı nesnelerin meydana gelişinin 
nedenidir. 

Şu halde hareketin bizzat kendisinden öyle biçimler (suret) 
veya özler (mahiyet) oluşmaktadır ki her biri diğerinden farklı 
ve başkadır. Diğer bir deyişle, hareket her biri diğerinden başka 
olan suretlerin ortaya çıkışının sebebidir. Ne var ki terim olarak 
bunlara birbirinin zıtlan, karşıdan denemez. 

cc) Zaman maddenin dördüncü boyutudur: Hareket cevherde 
ve zattadır. Diğer yandan zamanın tanımı da şudur: "Zaman 
hareketin miktarıdır". Şu halde zaman da bir nesnenin zatında 
ve cevherindedir. Şu halde incelediğimiz bir nesnede zamanını, 
yani hareket miktarım da gözönünde tutmak zorundayız. Yoksa 
incelememiz eksik kalmış demektir. 

Şu halde zaman eşyanın zatından ayn İıesnel bir gerçeklik 
demek değildir, eşya için bir kap hükmünde değildir. Şeyin 
zatındaki hareketten elde edilen i'tibari bir şeydir (uzlaşımsal, 
conventionnel). Zamanın; "hareketin miktarı" demek ol­
duğunu söyledik. "Miktar" ise, bizzat hareketten soyutlama 

448 



yolu ile elde edien uzlaşımsal bir şeydir, i'tibaridir. Nesnel 
gerçekliğe sahip olan "miktar" değil, "hareket"tir. Bu hareketin 
ne kadarını zaman birimi olarak alacağımız ise, görece (izafi) 
ve uzlaşımsal (i'tibari) bir konudur. Mesela biz yeryüzü, sa­
kinleri dünyanın kendi ekseninde ve güneş çevresindeki 
yörüngesinde hareketini zaman birimi olarak alırız. Bir başkası 
çıkar da bir ağacın olgunlaşmanın çeşitli aşamalarındaki 
"hareket"ini zaman birimi olarak alabilir; işlerini buna göre 
ayarlayabilir. Her diğer hareket de böyledir. 

dd) Hareketin tümünün gayri maddi bir ereği (gaayet) vardır: 
Hareket, "kuvve"nin "füliyet"e dönüşmesi demek olduğuna 
ve madde alemi de tümü ile "kuvve"den "fiiliyet"e, güç ve 
yetenek durumundan etkinlik durumuna hareket deme'k 
olduğuna göre bu hareketin sonsuza kadar sürmesine imkan 
yoktur (Acaba? ve niçin? - H.H.). Şu halde ister istemez ha­
reketin sonu ve ereği gayri maddi ve bir deyişle soyut (mü­
cerred) bir fiiliyettir. Bu fiiliyet ve kemali, artık bizim görüp 
bildiğimiz maddenin fiiliyet ve kemalinden değildir. Şu halde 
Molla Sadra'nm felsefesinde hareket, seyyal ve zayıf ve kuvve 
yönünden fiiliyet yönüne bir vücuddur. Bu vücud zorunlu 
olarak gerek başlangıcında, gerek sonunda sabit, maddi ol­
mayan ve zatı ile kaaim bir vücuda erişmekte ve ona dayan­
maktadır. Gerçek vücud da bu vücuddur. Madde aleminin 
varlığı ise gölge gibi bir varlıktır. Bu yönden Molla Sadra'nın 
felsefesi Eflatun'un felsefesine benzemektedir. Görünen alemin 
gerçek bir vücudu yoktur ve gerçek vücud "misal"dedir (idea) 
(Bu konuyu mensup bulunduğumuz madde aleminin terimleri 
ile açıklamak çok güçtür. Molla Sadra'nın düşüncesini iyi 
anlayabilmek için, �flatun'un terimlerine başvurmaksızın 
"küllü men aleyha fan ... " ayeti üzerinde düşünmek ve Molla 
Sadra'yı ana kaynağından okumak gerekecektir-H.H.). 

Hareket-i cevherinin ve sonuçlarının daha iyi anlaşılabilmesi 
için "Evren'in Yatışmaz Yapısı" kitabına (yukarıda belirtilen 

449 



ve Türkçe'ye tarafından çevrilen kitap) ve "Hudüs ve Kıdem" 

kitabına başvurulmalıdır (Bu ikinci kitap hakkında başka bilgi 
verilmiyor-H.H.). 

Şu hususa tekrar değinelim: Hareket-i cevheri; madde alemi 
ve maddiyata özgüdür. Maddeden soyut gerçekler bu hareketin 
kapsamına girmezler. 

Hareket-i cevheri Sadr-ul-Müteellihin'in (Molla Sadra) 
buluşu olmakla birlikte, bu hareketi bulan düşünür o kadar 

· edepli ve alçak gönüllüdür ki, sürekli olarak kendi felsefi 
buluşlarını kendisinden önce gelenlere atfeder ve bu alanda 
kendisinin öncüsü sayar. Fakat doğrusu budur ki Molla 
Sadra'dan önce de bu konuda bir ipucu ele geçirebilenler olmuş 
ise de konuyu onun gibi gereğince ispat eden olmamıştır. Bu 

felsefe okulunun da muhalifleri var ise de çok azdır ve bugün 
(Şii) bilim merkezlerinde revaçta olan felsefe okulu; önceden 
de olduğu gibi Molla Sadra fesefesidir. 

Molla Sadra'nın başlıca eserleri: Esfar-ı Erba'a, Mebde ve Mead, 
Şevahid-ur-rububiyye, Meşatr, Mefatih-ul-gayb (Usül-i Kafi 
Şerhi). tlahiyyat-ı Şifa'ya Ta'likat, Hiket-ul-lşrak'a Haşiyeler'dir. 
Bunların dışında da müteaddid kitap ve risaleleri vardır. 

Buraya kadar söylediklerimizden, Ibni Rüşd ve Şeyh-i lş­
rak'tan sonra lslam felsefesinin ne ölçüde gelişip genişlediğini 
ve ne denli özgün boluşlara eriştiğini anlamak mümkündür. 
Şu halde Batılıların dedikleri gibi lbni Rüşd'den sonra Islam 
felsefesinin hiçbir buluşu ve yeniliği olmadığını söylemenin 
ne kadar yanlış ve gerçek dışı olacağı apaçıktır. 

Molla Sadrii'dan sonra felsefe: Molla Sadra büyük öğrenciler 
yetiştirmiştir. 109l'de (M. 1680) ölen Molla Muhsin Feyz-i 
Kaşani, 107l'de (M. 1660) olan ve Feyyaz adı ile anılan Ab­
durrezzak-ı I..ahici gibi. Feyz'in irfan (tasavvufi felsefe) ko­
nusunda Feyyaz'dan daha üstün bir makamı var ise de felsefi 
konularda yalnızca üstadı Molla Sadra'ya bağlıdır. Feyyaz, 
felsefi konularda daha derindir. Aristoteles felsefesine üslup 

450 



yönünden benzeyen eserlerinin içyüzünde, o da üstadı Molla 
Sadra gibi irfana ve lşrak Okulu'na bağlıdır. 

Feyz ve Feyyaz'dan sonra Muhammed Sadık-ı ErdestanI (Ö. 
1134 H. - 1721/1722 M.) Molla Sadra Okulu'nun öğretici­
lerindendir. Ondan sonra da Muhammed-i Elmasi (Ö. 1741/ 
1742 - H. 1154), lsmail-i Hacui (Ö. 1173 - 1759/1760), Ab­
dullah-i Hakim (Ö. 1162- 1748/1749), bu üç üstadın öğrencisi 
olup 1197 veya 1198'de (1782-1784) vefat eden Muham­
med-i BidabadI gelmektedir. Bidabadi'nin öğrencisi Molla Ali 
Nuri 1246'da (1830) vefat etmiştir. Nuri; Molla Sadra Okulu 
içinde üstad, zahid ve dindar bir feylesof idi. Yetmiş yıla yakın, 
büyük bir gayret ile Molla Sadra felsefesini okuttu. Birçok 
öğrenci yetiştirdi. Bu öğrenciler de lran beldelerinde hikmet 
ve ma'rif eti devam ettirdiler. 

Bu öğrencilerden bazıları ünlü arif ve feylesoflar arasındadır: 
Seyyid Raziyy-i Ldricani bu öğrencilerin ileri gelenlerinden 
bir hakim ve arif olup üstad Had Sebzvartyi ve Aka Muhammed 
Rıza Komşei'yi yetiştirmiştir. Aka Muhammed Rıza Komşei 
de (Ö. 1306 H. - 1888/1889) bir yandan Nuri'nin öğrenci­
lerindendir. Felsefe ve irfanın büyük üstadlanndandır. Abdullah 
Zonuzi ve Nuri'nin öğrencilerinden olup "El-envıir-ul-celiyye" 
ve "El-lema'ıit-ul-ilıihiyye" gibi eserleri vardır. Bu feylesof; üstad 
aka Ali Müderris Zonuzfnin babası ve üstadı olup 1264'te vefat 
etmiştir (1847/1848). Oğlu Müderris Zonuzi de Bedayi'ul­
Hikem adlı eserin sahibi olup Molla Sadra hikmetinin son 
yüzyılda en büyük üstadlanndan idi. Ismail-i Ispahani de 
Nuri'nin öğrencilerindendir. 

Nuri yaşlılığı sırasında derslerini ona bırakmıştı. O da 
derslerini verdikten sonra seçkin öğrencileri ile birlikte üstadının 
özel derslerinden yararlanırdı. Bu seçkin öğrencilerden birisi 
de Hıic MollaHadI-i Sebzvar i idi. (1212-1289/1797-1872). 

Hacı Sebzvar I, tahsilini tamamladıktan sonra Isfahan'dan 
Horasan'a, oradan da Sebzvar'a geldi. Ömrünün sonuna kadar 

451 



telif ve tedris ile meşgul oldu (Tam bir "ermiş" hayatı içinde, 
Molla Sadra gibi, devlet adamlannın lütuf ve ihsanından uzak, 
el emeği ile geçindi-H.H.). Sebzvari, XIII. hicri yüzyılın en 
büyük Islam feylesofudur. Yalnız hikmette değil, zühd ve ahlak 
yücelikleri ile de yüzyılının önde gelen kişiliğidir. 

Sonra, Seyyid Huseyn-i Bad-Kubei, Seyyid Muhammed Hu­
seyn-i Tebatebai'nin üstadı oldu. Tebatebai'nin Tefsir-ul-Mizan 
ve "Usftl-i Felsefe ve Realizm" gibi eserleri vardır. Yine burada 
anılması gereken son feylesoflardan birisi de büyük feylesof 
ve arif Muhammed Ali Şahabadi'dir. 

ll 

Dr. Ahmedi'nin, özellikle Molla Sadra Felsefe Okulu'nu 
lran'da bugüne kadar süregelen çizgisini oldukça özet bir 
şekilde belirten yazısı burada bitiyor. 

Bizde maalesef yukarıda adı geçen Ali Kuşçu devrinden, 
diğer bir deyişle Fatih Sultan Mehmet döneminden sonra felsefi 
düşünce devam etmemiş, ortadan kalkmıştır. Ali Kuşçu 14 7 4'te 
lstanbul'da vefat etti (A. Adıvar, Osmanlı Türklerinde llim, 
İstanbul, 1982, 4 .  bası, s. 48). Fatih; diğer Osmanlı sultan­
larından farklı kafa yapısında bir hükümdar olarak, yeni 
fethedilen lstanbul'da bir "rönesans" ümidini bile verebiliyordu 
(Bkz. aynı eser, s. 43 ve aynı sayfa, ek 9). Yazık ki bu ümit 
gerçekleşmeyecektir. Bilimsel ve felsefi düşünce, Fatih bile 
olsa, bir hükümdarın vesayeti altında gelişemezdi. Oysa 
Osmanlı düzeni bilimi ve felsefeyi tamamen devlet adamlarının 
-himayesi değil- vesayeti altına koyuyor, bugünkü YÖK dü­
zeninin temellerni beş asır önceden atıyordu. Fatih'in vefa­
tından sonra işler tabii seyrine girecek, Ali Kuşçu'nun öğrencisi 
ve o dönem lstanbulu'nun en ümit verici bilginlerinden olan 
Molla Lütfi'nin "dinsizlik" isnadı ile ve "ulemanın" tertipleriyle 
idam edilmesi, lstanbul'da bir rönesans olamayacağını acı bir 

452 



şekilde gösterecekti (24 Aralık 1494). Bundan sonra "med­
rese" den tamamiyle elini-eteğini çeken "hikmet", "irfan" kisvesi 
altında "tekke"de kendisine yer arayacak, fakat tekkeler de 
vesayet altında olduğundan orada da bir sığınak bulamayacaktır. 
Vesayet altına girmek istemeyen Bayramı melamilerinden, Molla 
Lütfi'den kısa bir süre sonra lsmaiil-i Maşuki, ondan bir süre 
sonra Hamza Bali, yüzyıl kadar sonra XVII. yüzyılda, kendisi 
de medrese görmüş Sadr-ı azam Fazıl Ahmed Paşa zamanında 
ve yine Ma'şuki ve Bali gibi Şeyh-ul-lslam fetvası ile Beşir Ağa'nın 
idam edilmeleri, serbest felsefi düşünceye bu düzende tekkede 
de yer olmadığının delilleridir. 

Böyle olunca, medresede olsun, tekkede olsun, meydan 
"Cinci Hoca" karakterinde ruh hastası ve ahlaksız şarlatanlara 
kalır. Kenarda-köşede "Şeyh Vefa" gibi bir-iki kişi olsa bile, 
bunların da en fazla yapabileceği; padişaha yüz göstermekten 
sakınıp kaçınarak köşelerinde bir-iki sadık müridi "sözlü" 
olarak yetiştirmek ve hiçbir şey yazmamak veya tehlike ge­
tirmeyecek şeyler yazarak göçüp gitmek olur. Yenileşme 
hareketlerinin başlangıcında bile "lslami hikmet"ten haberdar 
olan kimse yoktur veya Şanizade, Gelenbevi, Arif Efendi gibi 
haberdar olabileceği sanılanlar da kendi dönemlerinin Ha­
tibzadelerinin elinden canlarını güç kurtarabilmektedirler 
(Hatibzade; Molla Lütfi'nin idamında öncülük eden "bil­
gin" dir). 

Durum böyle olunca, Tanzimat döneminde Batı örneğine 
göre kurulan okullarda, "materyalist" felsefenin yalan yanlış 
da olsa benimsenmesine şaşılmaz. Ortam; "din" ile bilim 
mantığının ayrı ayrı nesneler olduğunu kabul etmeye elverişlidir. 
Şu halde yeni devir uleması da "fodla ve arpalık" emniyett� 
oldukça pragmatist ve oportünist, bir anlamda da "kelbi'� 
davranmaya hazırdır. Bir-iki istisna varsa da maalesef "kuralı 
bozamazlar"; Cumhuriyet'e kadar böyle gelinmiştir. Bugün de 
"İslam felsefesi"; "donmuş kelam bilgisi" sanılmaktadır. 

453 



ili 

Felsefenin, "nikmet"in temel sorunu; "varlık" (vücud) 
sorunudur. Nazari bakımdan en önemli ve temel sorun bu 
olmakla beraber, bilgi edinme, bilginin kaynağı sorunu, pratik 
önem açısından öne geçmektedir. Çünkü "bilimsel bilgi"nin 
kaynağı tartışmaya gelmez şekilde açıktır. Gözlem ve deneyler 
sonucunda bilimsel kanunlara erişilir. Oysa felsefi bilginin 
alanında "metafizik" konusunda bu anlamda gözlem ve deney 
mümkün değildir. Şu halde "varlık" sorununda hangi kay­
naktan "bilgi" edineceğimiz sorunu, pratik önem bakımından 
öne geçmektedir. Rahman suresinin başında, yaratışın birçok 
konusuna ve felsefi bakımdan temel önemi olan "insan" so­
rununa geçmeden önce felsefi bilgi kaynağının anılması, 
sanıyorum ki bunun içindir (Er-Rahman, Allemel-Kuran, 
Halakel-insane ... - Rahman öğretti Kur'an'ı, yarattı insanı). 

Corbin'in de belirttiği gibi, lslam'da "hikmet" de vahye 
dayanır. Peygamber (S.a.) yalnız "kitap" değil, "hikmet"i de 
öğretendir ( Cum'a suresinin başlangıcı). "Kitap" ve "hikmet" 
birbiriyle çelişik bilgi alanları olmadığı gibi, bir ikili gerçek 
düzeni de kuracak değildirler. Kitap, Kur'an-ı Kerim'in "sa­
tır"da olan dışyüzü, "hikmet" ise bununla uyum içinde olan 
ve "sadır" da bulunan içyüzüdür. 

Kur'an-ı Kerim'de de açıkça belirtildiği gibi, "hikmet" bil­
gisinin kaynağı da Resül-i Ekrem'dedir (S.A.). Molla Sadra bunu 
bildiği için "bilim kentine kapısından girme" yöntemini uy­
gulamış, ilahi hikmeti Nehc-ul-Belage ve Usül-i Kafi aracılığı 
ile almıştır. lslam f eylesoflan arasında belki de birinci yeri almış 
olması bundan dolayıdır. Bu asrın hakimlerinden merhum 
Tebatebaı de bu kaynaktan haberdardır ve yararlanmıştır. "Ali 
ve Ilahi Felsefe" kitabı bu kaynaktan haber verir. 

Şehid Mutahhari'nin eserlerinde de Ehl-i Beyt yolu ile 
Kur'an-ı Kerim'den gelen ilahi hikmetten parıltılar vardır. 

454 



Fatih lstanbulu'nda tomurcuklanmaya başlayan hikmet 
ağaçları; "düşünce düşmanlığı"nın karakışında, Hatibzade, 
Cinci Hoca ve Halet efendi türünden "bilim adamlarından" 
esen kin ve haset kasırgasında aldandılar ve kavruldular. Bugün 
"gülistan-ı dehre geldik, reng yok bu kalmamış/Sil.ye-endaz-ı 

kerem bir nahl-i dil-ciı. kalmamış". 
Tanzimat sonrası kurumlarına da sadece kılık değiştirerek 

yine "Cinci Hoca"lar hakim oldu. Üstelik bir süre kördövü­
şünden sonra, geleneksel Cinci Hocalar ile alafranga Cinci 
Hocalar; aralarında menfaat çatışması olmadan bir "sentez"e 
ulaşmanın ortak çıkarlarına daha uygun olacağının mest edici 
bilincine vardılar. Felsefeye hiç mi hiç yer kalmadı. Hava iyice 
ağırlaştı ve soluk alınmaz hale geldi. 

iV 

"Nerede kalmıştık?" sorusuna heves duyan olursa cevap 
ne olmalı? Geçen ders lbni Rüşd'de mi, kalmıştık, lbni Arabı'de 
mi, Mevlana'da mı, yoksa Molla Sadriı'da mı? Önsözde de 
söylediğimiz gibi, "felsefe tarihi" eserleri "inci"den çok, "sedef" 
ile uğraşırlar. tlahi hikmet incisine merak saran birisi "Nerede 
kalmıştık?" sorusunu sorarsa, kanaatimce cevap ne Gazali, 
ne lbni Rüşd, ne lbni Arabi ne Mevlana olmalıdır. Kendisinden 
öncekilerin hepsini inceleyen Molla Sadra, lslam felsefesini 
çağının Batılı feylesoflanndan da ileri bir konağa eriştirmiş 
idi. Elbette Coroin'in eserini sürdürecek bir inceleme, bir felsefe 
tarihi kitabı, lbni Arabi, Sadruddin-i Konevi, Mevlana, Na­
siruddin-i Tusi, Curcani, Devvani ve Mir Damad gibi adlardan 

· geçerek Molla Sadra'ya varacaktır. Fakat "felsefe tarihi" ile 
değil de, doğrudan doğruya "ilahi hikmet"i, "çağdaş fizik", 
biyoloji, kimya ve astronomi gibi bilimlerde varılan sonuçlarla 
birlikte elde etmeye çalışmalıdır. Bunu yapmayı gözüne 
kestiremeyenler en kısa yoldan günlerini gün etmeye ve samur 

455 



devrinin zevkini çıkarmaya çalışmalıdırlar. "Hikmet" in­
sanlığın ülküsüdür. Bu ülkü olmayınca post kapma ve kürke 

bürünme özlemi başlar. Samur devri sona erince, gerçek 

insanlık dönemi başlamış demektir. Başka kılığa, surete girme 

özlemi de kalmaz. 

v 

Yukarıda da söylediğimiz gibi, bir felsefe tarihi eserinde 

elbette lbni Rüşd'ün de yeri vardır. Ne var ki hikmet semtine 

gitmek isteyenin Ibni Rüşd aracına binmesi boşunadır. Bu 

yolculuk olsa olsa Venedik'in çıkmaz bir sokağında sona erer. 
Bundan sonra da yine çıkmaz bir sokakta geceyansı yor­
gun-argın inmek için bir Batı felsefe okulu aracına aktarma 

edilir. 

-Şu halde ey ders arkadaşları, nerede kalmıştık?- Molla Sadra 

felsefesinde! 

456 



BlBLlYOGRAFYA 

Kısaltma zorunluluğundıı.n ve şarkiyatçı olmayan araştırıcıların kullanımını ko­
laylaştırmak için bu bibliyografyada istisnai durumlar dışında hiç olmazsa bir Batı 
dilinde girişi olmayan Arapça veya Earsça Doğulu eserler veya metin neşirleri yer 
almamaktadır. Her bölümde kronolojik sınıflama benimsenmiş, ancak bir aynı ya­
zarın çalışmaları grup halinde verilmiştir. 

BİRİNCİ BÖLÜM, Madde 1 
İ: GOLDZİHER, Dic Richtungrn der islamischtıİ Koranauslegung,. yeni basım, 

Leiden, 1952 - E SCHUON, Comprendre l'lslam, Paris, Gallimard, 1962 -
PNWY1A, Extgtse coraniquc et langage mystique, Beyrouth, 1970- H.CORBİN, En 
lslam iranirn, aspects sprituels et philosophiques (4 cilt), Paris, Gallimard, 1971-
1972 (yeni basımı 1978' � W.A GRAHAM, Divine World and Prophetlc Word in 
Early lslam, La-Haye-Paris, Mouton, 1977 - H.LAOUST, Lcs Schismes rn lslam, 
Paris, Payot (yeni basımı 1984). 

BİRİNCİ BÖLÜM, Madde 2 

A.MÜLLER, Dif griechische Philosophie und die arabische Ueberlief erung, Halle, 
tarihsiz -Die sogrnannte Theologie des Aristoteles aus dtm Arabischrn, çev. E Diete­
rici, Leipz�g. 1882 (Arapça-Yunanca ve Arapça-Latince sözlük öğeleri ile birlikte 
A.Badawi tarafından yapılmış·olan yeni neşir (Le Caire, 1955) - O. BARDENHE­
WER, Die pseıulo -aristotelische Schrift über das reine Gute, bekannt unter dem Na­
men Liber de Causis, Freiburg im Breisgau, 1882-.M. STE1NSCHNE1DER, Die ara­
bischrn übersetzııngrn aus dtm Griechischrn (Xll.Beiheft z. Centralblatt f. Bibliot­
hekwesen), Leipzig, 1893 - A. BAUMSTARi<, Aristoteles bei dm Syre"l von v.bis 

457 



VIIIJahriı., leipzig, 1900 - S. HOROWlTZ, über den Einfluss des Stoi.vnus auf die 
Entwicklung der Philosophie im lslam (Zeitsch. d. Deutschen Morgenl. Ges. LVJI), 
1903 - C:SAUTER, Die peripatetische Philosophie bei den Syrem und den Arabern 
(Archiv.f. d. Geschichte der Philosophie XVU), 1904 - F:GABRlEU, La Risalah di 
Qusta ben Luqa sulla differenza ıra lo sirito e l'anima (Rendic.d. R. Accad.dei lin­
cei, XIX), Roma, 1910 -J.RUSKA, Das Steinbuch des Aristoteles, Heidelberg, 1912 
- C.BERGSTRAESSER, Hunain ibn Ish�q und seine Schule, leiden, 1913 - I.POL­
LAK, Die Hermeneutik des Aristoteles i� der arabischen übersetzung des ishak ibn 
Honain, leipzig, 1913 - C.A.NALL1NO, Tracce di opere greche giunte agli Arabi per 
trafıca pehlevica, (Orient. Studies presented to E.G. Browne), Cambridge, 1922 1. 
TKATCH, Die arabische übersetzung der Poetik des Aristoteles und die Grundlage 
der Kritik des grieschischen Textes, Viyana, 1928-1932. - M. MEYERHOF, Yon Ale­
xandrien nach Baghdad (Stzber. d. Preuss. Akad. d. Wiss phil. hist. Klasse, XXIII, 
1930). - 1. MADKOUR, rorganon d'Aristote dans le monde arabe. Paris, 1934. -A. 
MINGANA, Encyclopredia of philosophical and natura! sciences, as taught in Bagh­
diıd aboutA. D. 817 or Book of Treasuries by Job ofEdessa, Süryanca metin yayını ve 
İngilizce'ye çeviri, 1935. - P. KRAUS, Plotin chez les Arabes (Bull. de l'lnstitut 
d'Egypte, XXIII), Kahire, 1941. - A. BADAWI, Aristil 'inda'l-'Arab, Kahire (diğerle­
ri yanında Afrodisyas'lı Aleksandros'un on risalesinin Arapça çevirilerini ·içinde 
bulundurmaktadır); - Neoplatonici apud Arabes: Procli Liber (Pseudo-Aristotelis) de 
Expositione bonitatis purae (Liber de Causis); Procli de Aemitate mundi: Procli Qu­
restiones naturales. Hermetis de Castigatione animre. Pseudo-Platonis Liber Quartus 
(sic pour Quartorum, ou Livre des Tttralogies). Kahire, 1955 (Arapça-Latince bir 
sözlüğün maddeleri ile birlikte) - Kh. GEORR, Les Cattgories d'Aristote dans leurs 
versions syro-arabes. Beyruh, 1948. - Plotini Opera ediderunt P. Henry ve H. R. 
Schwyser. Paris, Desclee de Brouwer, 1950-1959 (II. cilt Aristoteles'in Teolojisi diye 
tanınan eserin G. Lewis tarafından İngilizce'ye yapılan bir çevirisini içinde bulun­
durmaktadır). - Galeri Compendium Tımrei Platonis aliorumque Dialogorum synop­
sis qure extant fragmenta ediderunt P Kraus et R. Walzer (Prrefatio. Pars latina. 
Pars arabica). Londini, in redibus Instituti Warburgiani içinde, 1951 (Plato Ara­
bus, cilt 1), - F. ROSENTHAL, AI-Shaykh al-Yilndnf and the Arabic Plotinus Sources 
(Orlentalia 1952-1953'ün içinde, 1955); - The Classical Heritage in Islam. Londra, 
Kegan Paul, 1975. - R. WALZER, New Light on the Arabic Translations of Aristotle 
(Oriens dergisi, 1953). - S. PiNES, Une version arabe de trois propositions de la 
"Stoicheiosis Theologike" de Proclus (Oriens dergisi, 1955) La longııe recension de la 
"Thtologie d'Aristort" dans ses rapports avec la doctrine ismaellienne (Revue des 
etudes islamique, :t955); - Un texte inconnu d'Aristote en version arabe (Archives 
d'hist. docır. et litt. du Moyen Age, yıl 1956), Paris, 1957. G.C. ANAWATI, Prolt­
gomtnes a une nouvelle tdition du "De Causis" arabe (Melanges Louis Massigncin, 
1). Damas, 1956. - F.E. PETERS, Aristoıle and the Arabs. ·New York University 
Press, 1968. - G. ENDRESS, Proclus Arabus. Beyrut, 1973. 

İKİNCİ BôLÜM, Madde A 
Bu bölümde kendisine atıfta bulunduğumuz Kuleynt tarafından derlenen 

(İmamlardan gelen rivayetler külliyatı (Tahran Baskısı 1955). Mtr Dllmad, Mollll 
Sadra Şlnlzi'nin (Tahran tarihsiz ıaş baskısı) şerlıleri Haydar Amuli'nin eserleri 

458 



vb.'nin (yayına hazırlanmak üzere) herhangi bir Batı diline yapılmış bir çevirisi 
mevcut değildir. - R; STROIBMAN, Die Zwölfer-Schi'a. Zwei religiongeschichtliche 
Charakterbilder aus der Mongolenzeit (Nasiroddin Tüsi et Radioddin Ta'üsi) Leip­
zig, 1926. -L. MASSIGNON, Salınan Pllk et les prtınices spiriuelles de I'Islaın irani­
en (Public. de la Soc. des Etudes lraniennes, 7). Paris, 1934 IBN BABUYEH de 
Qomm (Shaykh Sadüq), A Shi'ite Creed, a translation of "Risalatu'l-I'tiqıdat" by 
A.A. Fyzee, Londra, 1952. -J.N. HOLLISTER, The Shı'a of India, Londra, 1953 
(Oniki imamcı ve ismailci Şiilik üzerine tarihsel ve öğretisel toplu bakış). - H. 
CORBIN, Ueber die philosophische Situation der Shf'itischen Religion, Almanca'ya 
çev. H. Landolt (Antaios, V, 2), Stuttgart, 1963; - En Islaın iranien, (yukarda 
Birinci Bölüm, Madde 2), cilt I ve iV - Corps spirituel et Terre ctleste: de I'lran maz­
dten a I'Iran shi'ite, Paris, Buchet-Chastel, 1979. - Le Shi'isıne iınilınite (1968 de 
düzenlenen Strasbourg kolokyumunun tebliğleri), Paris P.U.F., 1970. - M.]. 
MCDERMOTI, The Theology of al-Shaikh al-Mufid, Beyrut, 1978 W.C. CHIT­
TICK, A Shi'ite Anthology. Albany, SUNY, 1981. 

iKİNCi BÖLÜM, Madde B-1 

W. IVANOW, Isınaili Literature, a BibliographicalSurvey (A second amplified 
edition of "A Guide oflsmaili Literature". Londra, (1933). Tahran, 1963;-Ismaili 
Tradition concerning the Rise of the Filtiınids (lslamic Research Association, 10). 
Londra, 1942; - Studies in Early Persian lsınailisın. Bombay, 1955; - R. STROTH­
MANN, Gnosis-Texte der Isınailiten. Göttingen, 1943-ABU YA'QUB SEJESTANI, 
Kashf al-Mahjab (Le Dtvoilement des choses cachtes). Hicri iV. yüzyıldan kalma 
Farsça lsmailci eser, yay. ve giriş yazan: H. Corbin (Bibi. Iranienne, Cilt 1). Paris, 
Adrien-Maisonneuve, 1949. - NASIR-E KHOSRAW, Le "Livre rtunissant les deux 
sagesses" ou harınonie de la philosophie grecque et de la thtosophie isınatlienne, Fars­
ça metni yayınlayan ve Fransızca'ya çev: H. Corbin ve Moh. Mo'irı (Bibi. lranien­
ne, Cilt 3), aynı yer 1953; - Il Libro dello sciogliınento e della liberazione (Kitilb'e 
Goshilyesh wa Rahayesh'in Farsça orijinal metnine bir giriş yazan ve İtalyanca'ya 
çev. P Filippani-Ronconi). Napoli, 1959. - Coınınentaire de la Qasida isınatlienne 
d'Aba'I-Haythaın Jorjilni, Farsça metin, yay. ve girişi yazan: H. Corbin ve Moh. 
Mo'in (Bibi. Iranienne, Cilt 6). Paris, Adrien-Maisonneuve, 1955. - W. MADEL­
LUNG, "Fatimiden und Bahrainqarmaten" Der Islam, 34, içinde, 1959. - H. COR­
BIN, Trilogie ismatlienne: 1) Abü Ya'qüb Sejestant, Le Livre des Sources (IV/X. yüz­
yıl); 2) Sayyid-na al-Hosayn ibn Ali, Cosmogonie et Eschatologie (VIIIXIII. yüzyıl); 
3) Symbolcs choisis de la "Roseraie du Mysttre" de Mahmüd Shabestari (VIII/XIV. 
yüzyıl) Yayınlayan, yorumlayan ve Fransızca'ya çev. H. Corbin (Bibi. Iranienne, 
Cilt 9). Paris, Adrien-Maisonneuve, 1961 Clsmaililiğin üç dönemine ait metinler: 
Oniki imamcı Şiilik, lsmaililik ve Sufilik arasında bir karşılaştırma taslağı); -
Teınps cyclique et gnose isınatlienne. Paris, Berg Intemational, 1982; - Cyclical Ti­
me and Ismaili Gnosis, İngilizce'ye çev: R. Manheim ve J. Morris. London, Kegan 
Paul, 1983; - r.Homme et son Ange, Paris, Fayard, 1983. - Uınınu'l-Kitilb, girişi ya­
zan, notlar ekleyen ve İtalyanca'ya çeviren Pio F.ilippani-Ronconi. Napoli, 1966. -
E.F.Tijdens, "Der Mythologisch-Gnostiche Hintergrund des Umm al-Kitab", Acta 
lranica, cilt VII, 1977 - lsına'ili Contributions to lslaınic Culture, yay. S. H.Nasr, 
Tehran, 1977 - K.POONAWALA, Biobibliography of lsına'ili Literature, Los Ange-

459 



les, U.C.L.A, 1977 -H.HALM, Kosmologie und Heilslehre der frühen lsma'iliya, Wi­
esbaden, 1978 -S.M.STERN, Studies in Early lsma'ilism, Leiden, Brill, 1983. 

İKİNCİ BÖLÜM, Madde B-11 

Kalami Pir, a Treatise on lsmaili Doctrine (Farsça metni yayınlayan ve İngiliz­
ce'ye çeviren . W. İvanow, Bombay, 1935 -L.MASSlGNON, Die Ursprünge tınd die 
Bedeutung des Gnos. im lslam (Eranos-Jahrbuch V,1937), Zürich, 1938 - KHAYR­
KHWAH-e HERATl, On the Recognition of the lmam, (İngilizce'ye çev: W.İwanov), 
Bombay, 1947 -NASİROODİN TUSİ, genellikle Tasavvurat diye tanınan.The Raw­
dat't-Taslim (Farsça metni yayınlayan ve İngilizceye'ye çeviren W.İwanov ), Le-

' iden, 1950 - ABU lSHAQ QUHlSTANİ, Haft Bilb or Seven Chapters (Farsça metni 
yayınlayan ve İngilizce'ye çeviren W.lwanov), Bombay, 1959 - Works of Khayr­
Khwilh-e Herati (Farsça metni yayınlayan ve girişi yazan W.lwanov, Teheran, 1961 
- SAYYED SOHRAB WALl BADAKHSHANl, Thirty six Epistles, Farsça metni ya­
yınlayan H. Ujaqi, girişi yazan W.lwanov), Teheran, 1961 - H. CORBİN, Trilogie 
lsmaelienne, 3. kısım, bkz. yııkarda ikinci Bölüm, Madde B-1. 

ÜÇÜNCÜ BöLÜM, Madde A 

STEİNER, Die Mu'ta.tiliten oder die Freidenker in Jslam, Leipzig, 1965-M.GUTT­
MANN, Religionsphilosophische System der Mutakallimun nach dem Bericlıte des 
Maimonides, Leipzig, 1885 - W.PATTON, Ahmad ibn Hanbal and the Mihna, Le­
iden, 1897 - D.B .MACDONALD, Development of Muslim Theology,Jurisprudence 
and Constitutional Theory, New York, 1903 -GALLAND, Essai sur les Mıftazilites, 
Paris, 1906- S.HOROW1TZ, über den Einjluss der griechischen Philosophie auf die 
Entwicklung des Kalam, Breslau, 1909 -1. GOLDZİHER, le Dogme et la Loi de l'ls­
lam, Fransızca'ya çev. A.Arin, Paris, 1920; yeni basımı, Paris, 1958 - lntroduction 
to lslamic Theology and Law, İngilizce'ye çev. A ve R.Hamori, Princeton, 1981 -
ABU'L HASAN al-ASH'ARİ, Mak4ldt al-lslamiyin, Die dogmatischen Lehren der An­
haenger dts lslam, yay. H.Ritter (Bibl.lslamica 1), lstanbul-Leipzig, 1929-1930 -
A.J.Wensinck, The Muslim Creed, its Genesis and historical Development, Cambrid­
ge, 1932 -L. GARDET ve M.M .ANAWATl, lntroduction a lcİ Theologie Musulmane, 
Paris, 1948-A.N.NADER, Le systtıne philosophique des Mo'ta:zilites, Beyrouth, 1956 
- ABU'L-HOSAYN al-KHAYYAT, Kitilb al-lntis4r, le Livre du triomphe et de la rtfu­
tation d'ibn al-Rıiwandi l'herttique (yay. ve Fransizca'ya çev. A.N.Nader), Beyrouth, 
1957 (ana baskıyı H.S.Nyberg (le Caire, 1925) yapmıştır. Bu önemli eser, ınu'tezili 
bir kitabın reddinin reddidir) ...: AJ.ARBERRY, Revelation and Reason in lslaın, Lon­
don, 1957 - AbO Sa'id 'Othınan al-DARİMİ, Kitilb al-radd 'al4'1-Jahmiya (metni ya­
yınlayan, giriş ve yorumlan yapan G.Vitestam), Leiden, 1960 ( Mu'tezile karşıtı 
ehli sünnetçi bir polemik) -EROSENTHAL, The Muslim Concept of Freedom, Le­
iden, 1960 - lBN QUDAMAl; Censure of speculative theology, metni yay. G.Makdisi 
(Gibb Memorial Series N.S. XXII), London, 1962 (lbni Teyıniye'den önce gelen 
birinin Kelam üzerine hanbeli eleştirisi) - R.M. FRANCK, The Metaphysics of Cre­
ated Being according to Abll'l-Hudhayl al-'Allaf. a philosophical Study of the Earliest 
Kalam, İstanbul, 1966 - G.EHOURANİ, lslamic Rationalism, the Ethics of 'Abd al­
Jabbar, Oxford, 1971 - G.MONNOT, Penseurs musulmans et religions iraniennes, 

460 



Paris, Vrin, 1974 -].VAN ESS, Zwischen Hadit und Theologie, Studien zum Entste­
hen praedestiiıatianischer überlieferung, Berlin-New York, 1975 -J.R.T.M. PE­
TERS, Gods Crcated Speech, Leiden, Brill, 1976 - D.GlMARET, Thtorie de l'acte 
humain en thtologie musulmane, Paris, Vrin, 1980. 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM, Madde B 

W SPİTIA, Zur Geschichte ... al-Ash'arts, Leipzig, 1876-A. F. MEHREN, F.xpost 
de la rtfonne de l'lslamisme (lbn 'Asakir'in Tebyin'i veya Eş'ari'nin Savunması'nın 
kısmi metni ve özet çevirisi) Travaux du lll. Congres intem. des Orientaliste;, cilt 
il, Saint-Petersbourg, 1879 un içinde -D. B. MACDONALD, Continous recreation 
and atomic time in Muslim Scholastic I1ıeology (tsis, IX, 1927) - 1MAM AL HARA­
MAYN (al-Cuvayni), Al-1rshild, metni yay.ve çev. J.Luciani, Paris, 1938 -
WC.KLEİN, The Elucidation of lslams Founılation (American Oriental Series 19), 
New Haven, 1940 (Eş'ari'nin Kitab al-lbana'sinin İngilizceye çevirisi). -A.5.TRİT­
TON, Muslim Theology, London, 1947 -WM.WATT, Free Will and Predestinaiton 
in Early lslam, London, 1948 - R.J.MAC-CARfHY, The I1ıeology of al-Ash'art . . .  
Beyrouth, 1953 (tki eserin Arapça metinleri ve bunların çevirileri: 1) Highlights of 
tlıe polemic against deviators and innovators =Kitab al-Luma'nın çevirisi, 2) A vindi­
cation of the science of Kalam = Risala'nin çevirisi. Ekte İbn 'Asakir'in Savunma'sı 
de vardır) -G. MAKDİSİ, "Ash'ari and the Ash'arites in lslamic Religious His­
tory", Studia lslamica, 17-18,1962-1963 ün içinde -M.ALLARD, Le Probleme des 
attributs divins dans la doctrine d'al-Ash'art et de ses premiers grands disciples, Bey­
routh, 1965. 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

S.H.NASR, lntroduction to lslamic Cosmological Doctrines, Cambridge, Harward 
Univ. Press, 1963 -Science and Civilisation in Jslam (Mentor History of Science, 
il), New York, 1963 -Sciences et savoir en lslam, İngilizce'den çev. J.P.Guinhut, 
Sindbad, 1979 - F. SEZGİN, Geschichte des arabischeıı Schrifttums, iV ,Leiden, 
Brill, 1971 -M.ULLMANN, Die Natur- und Geheimwissenschaften im lslam, Le­
iden, Brill, 1972. 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 1 

D.CHWOLSOHN, Die Ssabier und der Ssabismus, St-Petersburg, 1856 - O. 
BARDENHEWER, Hermetis Trismegisti qui apud Arabes fertur de Castigatione ani­
mae libellus (metin ve Latince çeviri), Bonnae, 1873 - H.RİTTER, Picatrix, ein ara­
bisclıes Hardbııclı hellenistischer Magie (Vortraege der Bibi. Warburg,1921-1922)­
J.RUSKA, Tabula Smaragdine, ein Beitrag zur esclıichte der hernıetischcn Uteratur, 
Heidelberg, 1926 -Pseudo-MAJRITl, Das Ziel des Weisen, I, Arapça metni yay. 
H.Ritter (Studien der Bibliothek Warburg), Leipzig, 1933 - L.MASSİGNON, lıı­
veııtaire de la litttrature lıermttiqııe arabe (Festugiere, I.a Revclatioıı d'Hcımes Tris­
megiste, cilt I e Ek lll - H.CORBİN, I.:Homme· et son Aııge, bkz. yukarda İkinci 
Bölüm, Madde B-1. 

461 



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 2 

lBN al-NADİM, Kitab al-Fihrist (Katalog), yay. Flügel, 1871 - J.RUSKA, Ara­
bische Alchemisteiı, l.ll:Ja1ar al-Stıdiq, der sechste imam, Heidelberg, 1924 - Turba 
philosophorum, Ein Beitrag zur Geschichte der Alchemie, Breslau, 1931- P:KRAUS, 
Jdbir ibn Hayyan, contribution tı l'histoire des idtes scientifıques dans l'lslam (Memo­
ires de l'lnstitut d'Egypte, 44 ve 45. ciltler), le Caire 1942-1943 (yeni baskısı Pa­
ris, Les Belles Lettres, 1985- H:CORBlN, Le "Livre du Glorieux" de]iibir ibn Hay­
yiin (Eranos-Jahrbuch, XVIII); yeni baskısı rAlchimie comme art hitratique, Paris, 
Heme, 1986 in içinde - R.HALLEUX, Les Textes alchimiques ( lslam simyasına ay­
rılmış bir bölüm), Tumhout, Brepols, 1979 - JABlR 1BN HAVYAN, Dix Traites 
d'alchimie, çeviren ve takdim eden PLory, Paris, Sindbad, 1983. 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 3 

F.D1ETER1C1, Die Anthropologie der Araber,Leipzig, 1781-Die Lehre von der 
Weltseele beiden Arabem im X.Jahrhundeit, Leipzig,1872 - Die Naturanschauung 
und Naturphilosophie der Araber im X]ahrhundert, Leipzig, 1876 - M.PLESSNER, 
Der Oikonomikos des Neupythagoreers Bryson und sein Ein,jluss auf die islamische 
Wissenschaft (Orient und Antike 5), Heidelberg, 1928 - A.AWA, L'.Esprit critique 
des "Frtres de la Purtte", encyclôptdie arabe du IVIX. siecle, Beyrouth, 1948 -
YMARQUET, La Philosophie des lkhwdn al-Safii', Paris, Vrin, 1975 - H.CORB1N, 
Temple et Contemplation, Paris, Flammarion, 1981- Temple and Contemplation, İn­
gilizce'ye çev. Ph.Sherrad, London,Kegan Paul, 1985. 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 4 

J.RUSKA, Al-Biruni als Quelle für das Leben und die Schriften al-R/lzis (lsis, V ), 
Bruxelles, 1922 -AI-R/lzis Sbuch Geheimnis der Geheimnisse, Berlin, 1937 - S .Pl­
NES, Beitraege zur islamischen Atomenlehre, Berlin, 1936 - H:CORBlN, Etude prt­
liminaire pour le "Livre rtunissant les deux sagesses" de Niisir-e Khosraw (Bibi. lra­
nienne 3a), Paris, Adrien-Maisonneuve, 1953 (V,6: Nasir-e Khosraw et Rhazes). 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 5 

Abü'l-Barakıit lBN al-ANBARl, Die grammatischen Streitfragen der Basrer und 
Küf er, yay., açıklamalar yapan ve girişi yazan: Gotthold Weil, Leiden, 1913. 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 6 

B1RUN1, Chronology of the Ancient Nations, yay.ve çev. E.C.Sachua, London, 
1879 - An Account of the religion, philosophy, literature, chronoloy, astronomy,cus­
toms, laws and astrology in lndia about 1030, yay. E.C. Sachau, London, 1887 (İngi­
lizce çeviri, London, 1910) - The Book of lnstructions in the Elements of the Art of 
Astrology, yay.Ramsay Wright, London, 1934 - Birüni Commemoration Volume, 
Calcutta, 1951. 

462 



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 7 

KHWAREZMİ, Liber Mafatih al-'Ulum (Bilimlerin Anahtarlan) explicans voca­
bula technica scientarum tum arabum quam peregrinorum, yay. G. van Vloten, Le­
iden, 1895. 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM, Madde 8 

(lbn al-Haytham=Alhacen), Perspectiva (Riesner'in Opticae I1ıesaurus, Basileae, 
1572 içindeki Latince çevirisi) - Über das Licht (Zeitsch. d. Deutschen Morgenl. 
Gesch. XXXVI, 1882 deki metni yayınlayan ve Almanca çevirisini yapan Baar­
man.) - P.DUHEM, Le Systtme de monde ... de Platon a Copernic, cilt II ( XI.bö­
lüm), Paris, 1914 - H.BAUER, Die Psychologie Alhacens auf Grund von Alhacens 
Optik (Baitraege z.Geschichte d. Philos. d. Mittelalters X, 5) - C.A.Nallino, Rac­
colta di scritti editi et inediti... V.Cilt, Roma, 1944. 

BEŞİNCi BÖLÜM 

S:MUNK, Mtlanges de philosophie juive et arabe, Paris, 1859, yeni baskısı, Paris 
1955 - TJ.DE BOER, Geschichte der Philosophie im lslam, Stuttgart, 1901 - I1ıe 
History of Philosophy in lslam, üçüncü baskı, İngilizce'ye çev. E.J .Jones, London, 
1961 (açık, fakat çok özet bir toplu bakış, XIV yüzyılda İbni Haldun'da sona er­
mektedir) -M.HORTEN, Die philosophischen Systemen der spekulativen I1ıeologie 
lm Islam, ikinci baskı, Bonn, 1912 - E.GILSON, Histoire de la Philosophie au Mo­
yen Age, ikinci baskı, Paris, Payot, 1947 (VI,l. Bölüm) - G.QUADRl, La Philosop­
hie Arabe dans l'Europe Mtditvale, Fransızca'ya çev. R.Huret, Paris, Payot, 1947 
(Bu son iki eser Latin Skolastiği tarafından bilinen filozoflann eserleri ile ilgilidir) 
- M.M. SHARİF, History of Muslim Philosophy, Wiesbaden, 1963-1966 - Medieval 
Political Philosophy , A Sourcebook, yay. R.Lemer ve M.Mahdi (Farabi, İbni Sina, 
lbni Bacce, lbni Tufeyl ve tbni Rüşt'ün çevirileri), Comell Univ. Press, 1972 -AL­
SAHRASTANl, Livres des religions et des sectes, Cilt l: "lslam et !es autres religions 
scripturaires", Giriş ve çeviriyi yapan, notlandıran D.Gimaret ve G.Monnot, Le­
uven, Peetersl Unesco, 1986. 

BEŞİNCİ BÖLÜM, Madde 1 

Die philosophischen Abhandlungen des Ya'qilb ben ishak al-Kindi, yay. A .Nagy 
(Beitraege z .Gesch.d. Philos. d. Mittelalters II), Münster,1897 - TJ.DE BOER, Zu 

Kindl und seiner Schule (Archiv. Ed. Gesch. d. Philos. Xlll, 1900) - Otuz yıldan bu 
yana yeniden keşfedilmiş olan Kindi'nin risaleleri hakkında bkz: H.RlTTER, Arc­
hiv Orientalni IV (1932) ve P. SBATH, Al-Fihris, Arapça yazmalar katalogu, le Ca­
ire, 1938. Bunlardan on beş tanesi M.AbO Ridah tarafından yayınlanmıştır: Rasa'il 
al-Kindi al-falsafiya, le Caire, 1950 - H.RİTTER ve R.WALZER, Uno scritto morale 
di al-Kindr (Üzüntüleri defetme sanatı üzerine bir risale), Mem. R. Accad. Naz. dei 
Lincei ser.VI, cilt 3, fasikül 1, Roma 1938 - EROSENTHAL, Ahmad ibn at-Tayyib 
as-Sarakhsht (American Oriental Series, cilt 26), New Haven (Connecticut), 1943 

-J.JOUVET, I1ntellect selon Kindi, Leiden Brill, 1971-A.L.lVRY, AI-Kindt'.s Me­
taphysics, Albany, SUNY, 1974-AL-KlNDİ,Cinq Traites, Paris,C:N:R:S:, 1976. 

463 



BEŞİNCi BÖLÜM, Madde 2 

F.D1ETER1d, al-Fdrilbf� philosophische Abhandlungen (Arapça metin: Leiden. 
1890. Almanca çeviri: Leiden, 1892. llki Platon ile Aristoteles'in uyumu konusu­
nu ele alan sekiz risaleden meydana gelen bir mecmua. - al-F4rilbf� Abhandlung 
der Musterstaat (Arapça metin:, Leiden, 1895. Almanca çeviri: Leiden, 1900) -
M.HORTEN, Das Buch der Ringstrine F4rilbf� mit dem Kommentare des Emir lsma'il 
al-Hoscinf al-F4r4nf, çeviri ve açıklamalar (Beitraege z. Gesch.d. Philos.d. Mittelal­
ters, V), Münster, i.W.,1906- P.DUHEM, Le Systtme du Mondı: ... , lV.cild (3.kısını, 
11.bölüm), Paris, 19 16 - C.BAEUMKER, Alf4rilbf über den Ursprung der \Vissensc­
haften (De ortu scientiarum), Münster, i.W. - E.GlLSON, Lts sources gn!co-arnbes 
de l'augustinisme avicennisant (Archives d'hist. doctr. et litt.du Moyen Age IV, 
1930. De lntellectu et lntellecto adlı risalenin Ortaçağ Latince çevirisini içermekte­
dir-A.GONZALES PALENCIA, Alfdrilbi, Catalogo de los ciencias, Madrid, 1932-
1.MADKOUR, la place d'al-Fdr4bf dans l'tcole philosophique musulmane, Paris, 
1934 - Liber exercitationis ad viamfelicitatis, yay. H.Salman, Rech. de theol. anci­
enne et medievale, Xll, 1940 ın içinde (Kit4b al-tanbih 'ala tahsil al-sa'iida'niıı çe­
virisi, Haydarabad, 1345-1927} - Alfarabius de Platonis philosophia, yay. F.Rosent­
hal ve R. Walzer, Londini, 1943 (Plato Arabus, cilt 11) - AL-FARABİ, Tallılıis Na­
wdmis Afldtün ,Compendium Legum Platonis, ed. et !atine venit F Gabrieli (Plato 
Arabus, cilt lll) .- Article on Vacuum, yay.ve çev. N.Lugal ve A.Sayılı (Türk Tarih 
Kurumu yay. X, 1) Ankara, 1951 (Arapça metin, Türkçe ve İngilizce çeviri) -
Commentary in Aristotle� Peri Hermeıırias (De interprctatione), giriş ve notlar ekle­
yerek yay. WKutsch ve S.Marrow, Beyrouth, 1960 (Rech.lnst.Lettres Orien., 13) -
ldtes des habitants de la citt vertueuse, metni yay, çev. giriş ve notlar ekleyen J Ka­
ram, J.Shlala, A.]aussen , Beyrouth, 1980 - Tahsil al-Sa'4da, metni yay. giriş ve 
notlar ekleyenJ.al-Yasin, Beyrouth, 1981-AI-Farabfs Philosophy of Aristot/e (Fal­
safat Aristllt4lis), bir girişle birlikte Arapça metni yay. Muhsin Mahdi, Beirut, Dar 
Majallat al-Shi'r, 1961 -I1ıe Fuslll al-Madani, Aphorismes of the Stateman of al-F4-
r4bi, İngilizce çeviri, giriş ve notlarla birlikte metni yayınlayan D.M.Dunlop, 
Cambridge, University Press, 1961 - Al-Farllbis Philosophy of Plato and Aristotle, 
bir giriş ekleyerek metni çev. Muhsin Mahdi, New York, The Free Press of Glen­
coe, 1962 (yeni baskısı Comell Univ. Press, 1969) - A:PERIER, Yahya beıı Adi, un 
philosophe arabe chrttien du X.sitcle, Paris, 1920 -S. PlNES, A Tenth Century philo­
sophical corrcspondence ( Proc. of the Amer. Acad .for Jewish Res., XXlV), New 
York, 1955 (Yahya ibni Adi ile lbni Ehi Sa'id Mevsili arasındaki mektuplaşma) -
La doctrint de l'intellect selon Bakr al-Mawsilr (Stud .orient. in on.di G.Levidella 
Vida, 11 içinde), Roma, 1956 - La Loi naturelle et la socittt: la doctrine thtologico­
politique d' ibn Zur'a, philosophe chrttien de Bagdad (Scripta hierosolymitana, cilt 
IX), Jerusalem, 1961 (lbni Zur'a Yahy11 ibni 'Adi'nin bir öğrencisidir ve onun gibi 
yakubi bir hristiyan ve filozoftur). 

BEŞiNCi BÖLÜM, Madde 3 

Abü'l-Hasan al-'Amiri, Kitab al-sa'ada wa'l is'ild, yay. Mojtaba Minovi, Wiesba­
dcn-Teheran, 1957- 1958. 

464 



BEŞlNCl BÖLÜM, Madde 4 

Avicennae, Opera ... Logyca, Suffıciencia, De codo et mundo, De anima, De nima­
libus, Philosophia prima, Venetiis, 1495, 1508,1546 - Dit Metaphysik Avicennas 
enthaltend die Metaphysik, Theologie, Kosmologie und Ethik, übersetzt und erlaeu­
ten von Max Honen, Halle, 1907-1909 (Kiıabıl'ş-Şif4'nın bir kısmının çevirisi) Dj. 
Saliha, Etude sur la Mttaphysique d'Avicenne, Paris, 1926 - N.CARAME, Avicennae 
Metaphysices compendium, Roma, 1926 -E.GİLSON, Avicenne et le point de dtpart 
de Duns Scot (Archives d'hist.doct. et litt. du Moyen Age, cilt il, İ927) -A.M.GO­
İCHON, Lexique de la langue philosophique d'ibn Sina (Avicenne), Paris, Desclee de 
Brouwer, 1938-G.C.ANAWAT1, Essai de bibliographie avicennienne (ligue arabe, 
Direction culturelle, Millenaire d'Avicenne), Le Caire, 1950 -L.GARDET, La pen­
ste rdigieuse d'Avicenne, Paris, Vrin, 1951 - G.VAJDA, Les Notes d'Avicenne sur la 
"Thtologie d'Aristote", Revue Thomist, 1951, Iİ nin içinde - lbn Sind (Avicenne) 
Livre des directives et remarques (Kitab a1-ish4r4t wa'l-tanbih4t), bir girişle birlikte 
çeviren ve notlar ekleyen A.M.Goichon, Paris, Vrin, 1951 - F.RAHMAN, Avicennas 
Psychology, Oxforcl, 1952-S. PİNES, la "philosaphie aıientale d'Avicenne" et sa polt­
mique contre !es Bağdadiens (Archives d'hist. et litt. du Moyen Age, 1952 nin için­
de), Paris, Vrin, 1953 - La concepton de la conscienct de soi che:ı: Avicenne et che:ı: 
Ab1l'I Barak4t al-Bagdddr (aynı dergi, 1954), aynı yayınevi, 1955 - Le livre du mil­
ltnaire d'Avicenne, !.cildi yay. Z. Safa, S.Nafıcy. iV cilt: Kongre üyelerinin Batı dille­
rinde verdikleri konferanslar, Teheran, 1954-1956 (Socieıe des Monuments nati­
onaux de l1ran, Collection du millenaire d'Avicenne'nin 27 ve 33. sayılan), Tehe­
ran, 1954-Y.MAHDAVİ, Bibliographie d'lbn Siml (Public. de l'Univ. de Teheran, 
no 206), Teheran, 1954 - H:CORBlN, Avicennt et le Rtcit visionnaire, I.cilt; Etude 
sur le eyde des Rtcits avicenniens, il.cilt. Le Rtcit de Hayy ibn Yaq:ı:4n, Arapça me­
tin, Cüzcani'ye atfedilen edilen Farsça çeviri ve şerhler, Fransızca· çeviri, notlar ve 
yorumlar (Bibi. lranienne, 4 ve 5. ciltler), Paris, Adrien-Maisonneuve, 1954 - Avi­
cenna and the Visionaıy Recital, İngilizce'ye çev. Willard-R.Trask (Bollingen Seires 
LXVI), New York, Pantheon Books, 1960 (yeni baskısı Dallas, Spring Books, 
1980) -Avictnne et it Rtcit visionnaire (birinci cildin yeni baskısı, Paris, Berg lnter­
national, 1979 - Avicrnne, Le Livre de Science (D4nesh-n4meh), Farsça'dan çev. M. 
Achena ve H. Masse, 1.Logique, Metaphysique; il. Physique, Mathematiques, Pa­
ris, Les Belles-Lettres, 1955-1958 (yeni baskısı 1985)- Psychologie d'ibn Sfnil (Avi­
cenne), Arapça metni yay. ve Fransizca'ya çev. ].Bakos (Travaux de l'Acad. tchecos­
lovaque des sciences), Prague, 1956 - Kitab al-Shifa: al-llahiyat (la Mttaphysiqııe, 
cilt I, yay. G.C.Anawati ve S.Zayed; cilt il, yay. M,Y.Müsa, S.Donya ve S.layed, gi­
rişi yazan l.Madkour, le Caire, 1960 - La Mttaphysique du Shifa', 1-X. Kitaplar, 
Arapça'dan çev. G.C.Anawati, Paris,Vrin, 1978-1985 - S.H.NASR, Three Muslim 
Sagts (Avicenne, Sohrawardr,'lbn Arabi), Cambridge, Harward Univ. Press, 1963-P. 
MOREWEDGE, The Metaphysica of Avicenna, Columbia Univ. Press, 1973 -
WE.GOHLMAN (yay.ve çev.) Tht Lift of lbn Sina, Albany, 1974. 

BEŞİNCİ BÖLÜM, Madde 5 

ffiN FATİX, Makhtar aI-hikam wa mahclsin al-kalim (Los Bocados de oro), giriş 
ve notlarla birlikte yay._A.Badawt, Madrid, 1958- M1SKAWAYH, The Refınement of 

465 



Character (Tahdhib al-Akhlaq), İngilizce'ye çev. C.Zurayk, Beyrouth, 1968- Traite 
d'Ethique (Tahdhib al-Akhlaq), notlarla birlikte Fransızca'ya çev. M.Arkoun, Da­
mas, 1969 - M. ARKOUN, Contrtbution a l'ttude de l'humanisme arabe au IV/X. si­
ede: Miskawayh, philosophe et historien, Paris, Vrin, 1970 (yeni baskısı 1982). 

BEŞlNCl BÖLÜM, Madde 6 
S:PlNES, Etudes sur Awhad al-Zaman, Abu'l-Barakdt al-Baghdlidi (Revue des 

etudes juives lll, 1938 in içinde) - Nouvelles ttudts ... (Memoires de la Societe des 
etudes juives, l), Paris, 1955 - La Conception de la conscience de soi. .. (bkz. yukar­
da Dördüncü Bölüm, Madde 4) - Studies in Abil'l-Barakdt al-Baghdlidis Poetics and 
Metaphysics (Scripıa hierosoylmitana, VI),Jerusalem, 1960. 

BEŞİNCİ BÖLÜM, Madde 7 
D.B.MACOONALD, The Life o f  Ghazlili, with special refemıce to his religious 

experience and opinion (Joum. Of the Amer. Orienı. Soc. XX), 1899 - M.ASlN PA­
LAClOS, Algazel, dogmatica, moral, ascetica, Zaragoza, 1901 - Algazel, El justo 
medio en la cmıcia (Kitabü1-lktislidfı'l-l'tiklid'ın lspanyolca çevirisi), Madrid, 1929 

- La Espiritualidad de Algazel y su sentido cristiano, Madrid, 1934-1941, 5 cilt-
1.GOLDZlHER, Strcitschrift des Ghazlili gegen dit Biitiniyya Sekte, Leiden, 1916; 
yeni baskısı 1956 - J:OBERMANN, Der philosophische und religiöse Subjektivismus 
Ghazlilis, Wien-Leipzig, 1921 - WH.T.Gairdner, Al-Ghazali� Mishklit al-Anwlir 
(The Niche for lights), çeviri ve giriş, London, 1924 - O.PRETZL, Die Strcitschrift 
des Ghazlili gegen die lbdhrya (Stzber. d. Bayer.Akad.d. Wiss .ph.-h. Abt., 1933, 
Heft 7)-R. CHlDlAC, Rtfutation excellente de la divinitt de Jtsus-Christ d'aprts les 
Evangiles, metin, çeviri ve yorum (Bibi. de l'Ecole des Hautes-Etudes, sciences . 
relig. LVI), Paris, 1939 - AJ.Wensinck, La Penste de Ghazz/ilt, Paris, 1940 - Al­
Ghazali, Lettre au disciple (Ayyuhlil-walad), Fransizca'ya çev. T. Sabbagh, Beyro­
uth-Paris, 1969 - lhya"olum al-Din, 1-VI. Kitaplar, Fransizca'ya çev. N.A.Faris, La­
hore, 1962-1968 - Le Tabemacle des Lumiercs (Mishkat al-Anw/ir), bir girişle bir­
likte Fransızca'ya çev. R. Deladriere, Paris, Le Seuil, 1981 - The Jewels of the 
Qur'an (K.Javdhir al-Qur'an), bir girişle birlikte İngilizce'ye çev. M.Abul Quasem, 
London, Kegan Paul, 1983 - M.A.H.ABU RlDAH ,Al-Ghazlili und seine Widerle­
gung der griechischen Philosophie (Tahiifut al-Fal/Jsifa) (lnaug. Diss. Basel), Madrid, 
1952 - WM. WATT, The Faith and practice of al-Ghazlili, London, 1953 - Tlıe 
Study of Ghaz/ii (Orirns dergisi, cilt 13-14, 1960) - F.JABRE, La Notion de certitude 
selon Ghazlili, dans ses origines psycholoques et historiques, Paris, Vrin, 1958 -
M.BOUYGES, Essai de chronologie des oeuvres de al-Ghazlili, Beyrouth, 1959 -
G.VAJDA, lsaac Albalag, Averrolste juif traducteur et annotateur d'al-Ghaz/ili, Pa� 
ris,Vrin,1960- MAC CANE, al-Ghazdli's Book of Fear and Hope, giriş ve İngilizce 
çeviri, London, 1962 - L.ZOLONDEK, al-Ghazaln lhyli 'Ulum al-Din, XX.Kitap, 
giriş ve notlarla birlikte, London, 1963 - EA. SHEHADl, Ghazlili's Unique and 
Unknowable God, Leiden, Brill, 1964- H.LAOUST, La Politique de Ghazalr, Paris, 
Geuthner, 1970 - H.CORBlN,"The lsmaili Response to the Polemic of Ghazali, 
çev. J.Morris, lsmaili Contributions to lslamic Culturc içinde, bkz. yukarda İkinci 
Bölüm, Madde B-1 - R .j. McCARTHY, Frcedom and Fulfıllment (Gazali'nin el-Mun-

466 



kız min ed-Dal41, Kitdbü'l-Musta:z:hirf'si ve diğer eserlerinin notlandınlmış çevirisi, 
Boston, 1980. 

ALTINCI BÖLÜM 
R.A.NİCHOLSON, Studies in lslamic Mysticism, Cıımbridge, 1921 - L.MASSİG­

NON, La Passion d'a!-Hall,k, Paris, 1922 (yeni baskısı Gallimard, 1975, 4 cilt) -
Essai sur !es origines du lcxique technique de la mystique musulmane, Paris 1922 ;ye­
ni baskısı 1954 - Al-Hallac, Diwan, Fransızca çeviri, (Documents spirituels, 10), 
Paris, 1955 (yeni baskısı, Le Seuil, 1981) - Margaret SMİTH, Rabf'a the Mystic and 
her Fellow-Saints in lslam, Carnbridge, 1928-An Early Mystic of Baghddd, A Study 
of the Life and Teaching of Hdrith ibn Asad al-Muhdsibt (781-857 A.D.), London, 
1935 - HUjWlRl, The Kaslif al-Mahjab, the oldtst Persian treatise on Sufismus, İn­
gilizce'ye çev. R.A.Nicholson, yeni baskısı, London, 1936 - Helmut RITTER, Das 
Meer der Setle, Mensch, Wclt und Gott in den Geschichten des Fariduddin 'Attdr, Le­
iden, 1955..,. Fritz MEİER, Die Fawd'ih al-Camdl wa Fawdtih al-Cala-41 des Naj­
mad-din al-Kubril, eil\t Darsttllung mystischer Eıfahrung im lslam aus der Zeit um 
1200 n. Christ, Wiesbaden, 1957 -RUZBEHAN Baklt Shirazt, LtJasmin des Fidtles 
d'amour (K. Ahbdr al-'Ashiqin), Farsça tasavvuf kitabı, yay. girişi yazan ve· Fransiz­
ca'ya çev. H.Corbin ve M. Mo'in (Bibl.lranienne, cilt 8), Paris, Adrien-Maisonne­
uve, 1958 - H.CORBİN, I1magination crtatrice dans le soufısme d'lbn 'Arabi, Paris, 
Flammarion, 1958 (yeni baskısı 1971) -Creative lmagination in the Sufısm of lbn 
'Arabi, İngilizce'ye çev. R.Mannh�im (Bolligen Series XC19, Princeton Univ. Press, 
1969 -lliomme de lumitre dans le soufısme iranien, Presence, 1971 (yeni baskısı, 
1984) - The Man of Light in lranian sufism, İngilizce'ye çev. N. Pearson, London, 
Shambhala, 1978 -En.lslam iranien, III, bkz. yukarda Birinci Bölüm, Madde l -
SULAMl, Kitdb Tabakııt al-stıfıyya, J. Pedersen'in girişi ile birlikte Arapça metin, 
Leiden, 1960 (IUVIII.yıizyıldan IV/X. yüzyıla kadar 105 sufi üzerine bilgiler) -
'Ali Hassan 'ABDEL-KADER, The Life, Personality and Writings of al-Junayd (Gibb 
Mem. Series N.S. XXII), London, 1962 - 'Abdullah ANSARİ, Les Etapes des itint­
raires vers Dieu, kritik edisyon, giriş ve çeviriyi yapan S. de Laugier de Beaurecu­
eil, Le Cııire, 1962 - The lntimate Conversations (Munajdt), İngilizce'ye çev. W .M. 
Thackston, New York, 1978 - HAKİM TlRMİDHI, Kitdb Khatm a1-Awliyd, yay. O. 
Yahya, Beyrouth, 1965 - S DE LAGUlER DE BEUARECUEİL, Khwddja 'Abdulldh 
Ans4ri, Beyrouth, 1965-M. MOLE, Les Mystiques musulmans, Paris, PU.E, 1965 -
AL-KALABADHI, The Doctrines of the Sufis (Kitdb ai Ta'arruj), İngilizce'ye çev. 
A.],.Arberry, Lahore, 1966 -A.J.ARBERRY (çeviri), The Apologia of 'Ain al-Quddt 
al-Hamadhdni, London, 1969 - M.EBN E. MONAWWAR, Les Etapes mystiques du 
shaykh Abu Sa'id, Paris, Desclee de Brouwer, 1974 - A.SCHİMMEL, Mystical Di­
mensions of lslam, Univ. of Nonh Cıırolina Press, 1975 - Ahmad GHAZALl, Ge­
danken über dit Liebe (Sawdnih al-'Oshshdq), Almanca'ya çev. R.Gramlich, Wiesba­
den, 1976-G.C.ANAWATİ ve L.GARDET, Mystique musulmane, Paris, Vrin, 1976 

-R A.NİCHOLSON, The Mystics of lslam, yeni baskısı London, Kegan Paul, 1979 
-G.BOWERING, The Mystical Vısion of Existence in Classical lslam, The Qur'anic 
henneneutics of the sufi Sahi at-Tustari, Walter de Gruyter, 1980 - JUNAYD, Enseig­
nemen spirituel, yay ve takdim eden R. Deladriere, Paris, Sindbad. 

467 



YEDİNCİ BÖLÜM 

SOHRAWARDİ, shaykh al-lshriiq, Opera metaphysica ti mystica l, yay. H.Corbin 
(Bibliotheca lslamica 16), İstanbul, 1945; yeni basımı: Oeuvres philosophiques et 
mystiqııe cilt I (La Metaphysique: 1) Kitab al-Talwilıat 2) Kitılb al-Moqiiwamat 3) 
Kitiib al-Mashilri' wa1-Motiirahiit) Yeni önsöz ve dizine sahip olan ve Corbin tara­
fından yazılmış Fransızca girişlerle birlikte yayınlanan Arapça metinler (Bibliothe­
que lranienne, yeni dizi, 1) Teheran -Paris, Adrien-Maisonneuve, 1978 - Oeııvres 
philosophiques et mystiques, cilt il (Opera metaphysica et mystica U: 1) Le Livre de 
la thtosophie orientale 2 ) Le Symbole de foi des philosophes 3) Le Rtcit de l'Exil occi­
dental), H.Corbin tarafından yazılmış Fransızca girişler içeren kritik edisyon (Bib­
liotheque lranienn 2), Teheran-Paris, Adrien-Maisonneuve, 1952 (yeni bir önsöz 
eklenen yeni basımı 1976) - Oeııvres philosophiqııes et mystiques, cilt Ill (Opera 
metaphysica et mystica Ill) (S.H. Nasr'ın girişi ve H.Corbin'in takdim, analiz ve yo­
rumlan ile yayınlanan Farsça eserler (Bibliotheque lranienne, 17) Teheran-Paris, 
Adrien-Maisonneuve, 1970 (yeni basımı 1977) - I.'.Archange empourprt, quinze 
ıraites, Fransızca'ya çev. ve notlar ekleyen H.Corbin, Paris, Fayard, 1976 -
H:CORBlN, En lslam iranien, II, bkz. yukarda Birinci Bölüm, Madde l; Corps spi­
ritııel et Terre ctleste, bkz. yukarda ikinci Bölüm, Madde A ( Sühreverdi'nin Fran­
sızca'ya çevrilmiş metinleri) - M.HA'İRI YAZDl, Knowledge by Presence, Tehran, 
1982. 

SEKlZtNCl BôlüM, Madde 1 

Miguel Asin PALACtOS, lbn Masarra y su escuela, origenes de la filosofia hispa­
no-musulmana, Madrid, 1914; ikinci basım, Madrid, 1946 (Ebros escogidas'ın için­
de) - El mistico Aba1-'Abbds ibn al-'Arif y su Mahiisin al-Majiilis (Obras escogidas, 
I) - lbn al-'Arif (ölümü 536/1141), Mahiisin al-Majiilis, Arapça metin, çeviri ve 
yorum, Paris, 1933 - 1.GOLDZIEHER, Le Livre de Mohammad ibn Toıımert, Malıdi 
des Almohades, biyografik notlar ve bir giriş içeren Arapça metin, çev. M.Gaudef­
roy-Denombynes, Alger, 1903 - P:NWYlA, lbn 'Abbad de Ronda, Beyrouth, 1961-
S.M.STERN, "lbn Masarra, Follower of Pseudo-Empedocles-an lllusion", Medi­
evall Arabic and Hebrew Thought içinde, London, 1983. 

SEKİZİNCİ BÖLÜM, Madde 2 

1.GOLDZİHER, Dit Ziihirittn, ihr Lehrsysttm und ihre Geschichte ,Leipzig, 1884-
M. ASIN PALACIOS, los caracteres y la conducıa ,tratado de moral practica por 
Abenhazartı de Cordoba, Madrid, 1916 -Abenhazam de Cordoba y sıı historia critica 
de las ideas religiosas, Madoir, 1927-1932 ( lbni Hazm'ın büyük eseri d-Fisdlfi'l­
Milel'in İspanyolca'ya çevirisi) - A.R.NYKL, A Book containing the Risiila Known as 
"the Dove� Neck-Ring about Love and Lovers", Paris,1932 (Tavk al-Hamiima'nin İngi­
lizce'ye çevirisi. Aynı eserin Fransızca çevirisini L.Bercher yapmıştır: Bibliotheque 
Arabe-Francaise, Vlll, Alger, 1949. Yukarda Altıncı Bölüm'de Rilzbelıan ile karşı­
laştırın) - Hispano-Arabic Poetry and its relations with the old provençal Tnmbadors, 
Baltimore, 1946 - SA1D al-Andalusi, Tabakiit al-Umam, Arapça metni yay. L.Cheik­
ho, Beyrouth, 1912; Fransızca'ya çev. R. Blachere (Public. de l'.lnst. des Hautes-Etu-

468 



des marocaines), Paris, 1935 - H.PERES, La Potsie andalouse en arabe classiquc au 
Xl. sitcle, ses aspects gtntraux, ses principaux thtmes et sa valeur documentaire, ikinci 
baskı, Paris Adrien-Maisonneuve, 1953 - R. ARNALDEZ, Grammaire et thı'ologie 
chez lbn Hazm de Coıdoue, Paris,Vrin, 1956 (yeni basımı 1984). 

SEKİZİNCİ BÖLÜM, Madde 3 

S. MUNK, Mı'langes ... (yukarda Beşinci Bölüm) -P.DUHEM, Le systtme du 
monde ... cilt il (yukarda Dördüncü Bölüm, Madde 8) -M. ASİN PAL ACtOS, Elfı­
losofo zaragozano Avempace (Revista de Aragon, Agustos 1900) -Avempace, El re­
gimen del solitario, yay. ve İspanyolca'ya çev. Miguel Asin Palacios, Madrid-Grana­
da, 1946 -1BN BAJJA (Avempace), Opera metaphysica, bir girişle birlikte yay. M. 
Fakhıy, Beyrouth, 1968 - 'llm al-Nafs, İngilizce'ye çev. M.S.H.Ma'sumi, Karachi, 
tarihsiz. 

SEKİZİNCİ BÖLÜM, Madde 4 

M:ASlN PALAClOS, lbn al-Sid de Badajoz y su "Libro de los cen:os" (Kitab al­
Hadil'ik), al-Andalus, V,l, !940 ın içinde (sadece Obras escogidas il, Madrid, 1946 
içinde bulunan çevirini� yeni basımı). 

SEKİZİNCİ BÖLÜM, Madde 5 

Ed. POCOCKE, Pholophus autodidactus sive Epistole Abi Jaaf ar ibn Thof ail de Hai 
ebn Yoqdhan(sic), in qua ostenditur quomodo ex lnferiorum contemplatione ad Superi­
orum notitiam Ratio humana ascendere possit, ex arabica in linguam latinam versa, 
Oxonii, 1671-J:EİCHHORN, Der Naturmensch oder Geschichte des Hal ebn Yoktan 
(sic), Berfin, 1783 -L.GAUrnlER, lbn T hofail, sa vie, ses oeuvres, Paris,1909 (yeni 
basımı Vrin, 1983) -Hayy ben Yaqdhan, roman philosophique d'ibn Thafail, Arapça 
metin ve Fransizca çeviri, ikinci baskı, Paris, 1936 (Aynı adı taşıyan İbni Sina'nın 
eseri ile ilgili olarak bkz. yukarda Beşinci Bölüm, Madde 4) -A.GONZALEZ PA­
LENC1A, El fılosofo autodidacto ( Arapça metnin İspanyolca çevirisi), Madrid, 1934 
-PBRONNLE, lbn Tufai , The Awakening of the Soul, bir girişle birlikte Arapça'dan 
İngilizceye çeviri, tarihsiz. -S.S.HAW1, lslamic Naturalism and Mysticism, a Philo­
sophic Study of Ibn Tufayl� Hayy bin Yaqzdn, Leiden, Brill, 1974. 

SEKİZİNCİ BÖLÜM, Madde 6 

1560 yılında 11 cilt halinde Venedik baskısına kadar İbni Rüşt'ün şerhlerinin 
birçok Latince neşri olmuştur. E. GİLSON, Histoire .... (yukarda Beşinci Bölüm). -
E.RENAN, Averroes et l'Averroisme, Paris, 1852, sekizinc.i baskısı, Paris, 1925 -
M.J.MÜLLER, Philosophie und T heologie von Averroes, München, 1851-1875 (Fas! 
al-Makdl'm neşri ve Almanca çevirisi) -J.HERCZ, Drei Abhandlungen über dic Con­
junction des separaten lntellektes mit dem Menschen, Bedin, 1869 - ELAS1Nl0, n 
Commento medio di Averroes a la Poetica di Aristotele, Pisa, 1872 - L.HANNES, Dcs 
Averroes Abhandlungen über die Moglichkeit der Conjunction und über den materiellen 
lntellekt, Halle, 1892 - M. ASİN PALAClOS, El averroisme teologico de Santo Tomas 

469 



de Aquina (Homenage a Don Fr. Codero'nun içinde), Zaragoza, 1904 - L.GAUT­
HlER, Accord de la religion et de la philosophie, traitt d'ibn Rochd (Averrots), Fransız­
ca çeviri ve notlar, Alger, 1905 (ikinci ve üçüncü basımı şu adı taŞımaktadır: Traitt 
dtdsif (Façl al-Makal) sur l'accord de la rıdigion et de la philosophie, Alger, 1942 ve 
1948 (yeni basımı, Vrin, 1983) -La Thtorie d'ibn Rochd sur les rapports de la religi­
on et de la philosophie, Paris, 1909- M.HORTEN, Die Metaphysik des Averroes, Hal­
le, 1912 - Die Hauptlehren des Averroes nach seiner Schrift "Die Wıderlegung des Ga­
zilll", Bonn, 1913 - C.QU1RO RODR1GUEZ, Averroes, Compendio de Metafısica, 
Madrid, 1919 - S.VAN DEN BERG, Die Epitome der Metaphysik des Avenves, le­
iden, 1924 -Avenves' Tahll{ut al-Tahdfut (The lncoherence of the lncoherence), giriş 
ve notlar ekleyerek Arapça'dan İngilizce'ye çeviri (Unesco Coll. Of Great Works, 
Arabic Series), Oxford, 1954, 2 cilt - Averroes, Tafsir mil ba'd al-Tabf'at (Aristote­
les'in Metafızik'inin şerhi), M. Bouyges tarafından tesis edilmiş olan daha önce ya­
yınlanmamış Arapça metin (Bibliotheca Arabica Scholasticorum), Beyrouth, 1938-

1948 - M.ALONSO, Teologia de Avenves (estudios y documentos), Madrid-Granada, 
1947, E ROSENTI-IAL, Averroes' Commentary on Plato's Republic, giriş ve noılarla 
neşir, Cambridge, 1956 - G.EHOURAN1, lbn Rushd (Avenves) Kitdb Fasl al-Ma­
kili. .. Arapça metin, leiden, 1959 -Avenves On the Hamıony of religion and philo­
sophy, K.Faslü'I-Makill'm giriş ve notlar eklenerek İngilizce'ye çevirisi (Gibb Mem. 
Series N.S.XXI),London, 1961 - R.LERNER, Averroes on Plato's "Republic", notlar 
eklenmiş çeviri, Comell Univ.Press, 1974 - C.E.BUTTERWORIH, Averroes' Three 
Short Commentaries on Aristotle's "Topics", "Rhetoric" and "Poetics", İngilizce'ye çe­
viri, Albany, 1977 - Multiple Averroes, lbni Rüşt'ün doğumunun 850. yılı münase­
betiyle Paris'te düzenlenmiş olan kollokyumun tebliğleri, Paris, Les Belles-Lettres, 
1979- Ch.GENEQUAND, 1bn Rushd's Metaphysics, Book Lam, Leiden, Brill, 1984 
- A.MART1N, Averrots: Grand Commentaire de la Metaphysique d'Aristote, Livre 
Lambdcı, Paris, Les Belles-Lettres, 1984. 

470 



DlZIN 

A 

Abbasi Hilafeti 226 
Abbasi lmparatorluğu 207, 226 
Abbasi Sarayı 59 
Abbasiler 264 
Abdek 334 
Abdudüddin-i kt 228 
Abd-ul Melik tbn Rabin (Emir) 407 
Abd-ul-Kaahir lbn Tahir El-Bağdadt 

228 
Abdullah lbn Abbas 34 
Abdullah İbn Ömer 208 
Abdullah Zonuzi 451 
Abdul-Mesih b. Abdillah b. Na'ima El­

Himsi 53 
Abdurrahman Ill (Sultan) 385 
Abdurrahman iV (Prens / Endülüs) 

391,392 
Abdurrahman V (Prens) 392 
Abdurrezak-ı Kaşani 38 
Abdurre:ı:ak-ı Lahici 81, 450 
Acun Bilim 228 
Adem-i Ruhani 170 
Adıvar, A. Adnan 398, 437, 452 
Afaki Zaman 44 
Afdal-i Kaşanı 298 

Afragunus (Ahmed Fergani) 59 
Agathodaimon 235 
Ağa Han 157, 158, 168 
Ahbariler ll 1 
Ahd-i Atıyk 28, 55, 156, 236 
Ahd-i Atıyk Peygamberleri 25 
Ahd-i Cedid 28 
Ahiret 66 
Ahlak Felsefesi 313 
Ahmed (Şehzade) 279 
Ahmed FergAni 59 
Ahmed Gaı:alt 348, 349, 351, 352, 353 
Ahmed lbn He:ı:rAyeh 339 
Ahmed lbn Muhammed lbn YakOb 

Masküyeh (ayr. bk:ı:. lbn 
Masküyeh) 312 

Ahmed lbn Tayyib-i Serahsi 267, 283 
Ahmed-i Alevi 81, 311 
Ahmed-i Bedevi 314 
Ahmed-i Masküyeh (lbn Masküyeh) 

312 
Aka Muhammed Rıza Komşei 451 
Akıl Dağı 201 
Akıl 91, 93, ll5, 119, 120, 137, 165, 

168,169, 170,171, 174, 194,232, 
257,262,280,290,292,304,305, 

471 



306,309,312,317,319,326,327, 
399,403,404,405,406,426,427, 
428 

Akılcılık 250, 260 
Akl-ı Evvel 39 
Akl-ı Faal 120, 122 
Alamat lsmailileri 226 
Alamtıt lsmaililiği (Değiştirilmiş I 

Refomıe) 186 
Alamtit lsmaililiği 70, 93, 100, 101, 

155,159, 161,179,192,198,200, 
247 

Alamtit Kalesi 158 
Alamtit Kütüphanesi 190 
Alamtit Şüliği 151 
Alamtıt 187, 188, 200 
Alamtıt'un Düşüşü 73, 80 
Alamilti Edebiyat 189 
Alaüddevle (Hükümdar) ;312 
Alaüddevle Semnani 80 
Alaüddin-i Kuşçu (ayr. bkz. Ali 

Kuşçu) 437, 438 
Albarracin 407 
Albigeoislar 394 
Alem-i Ekber 47 
Alem-i HodA 194 
Alem-i Sağıyr 199 
Alem-ul Ekber 176 
Alem-ul-Misru 122 
Alexander, Samuel 396 
Alfraganus (Ebus-Abbas Feıganı) 271 
Ali lbn Haıiin-i Zencant 249 
Ali lbn Muhammed lbn Velid 324 
Ali lbn Muhammed 159 
Ali Kuşçu 438,"452 
Ali RızA (tmam Rıza) 113 
Ali Sammart 143 
Ali Zeynul-Abidin 76 
Alim-i Rabbani 89 
Aliyy-lbn Muhammed-i Saman1 78 
Aliyy-un-Nakıyy 113 
Aliyy-us-Samari 77 
Allıime DevvAnt 4 38 
Allıime Hillt 79 
Al!Ame-i Şirazi 437 
Allegorie 27, 47, 309 
Allegorisme 27 

472 

Almanca 181 
Almeria Okulu 383, 390, 391,408 
Amr lbn Osman El-Mekkt 345 
Amr lbn Ubeyd.21 l 
Anadolu80 
Anagogia 27 
Antik Çağın irfanı 151 
Aphrodiseli Alexandre (ayr. bkz. 

1skender) 53, 55, 57, 425 
Apokalypse (ayr. bkz. Vahy) 28 
Arabisme 430 
Arafat Dağı 34 
Arap Hemıesçi Geleneği 241 
Arap Peripatetik Okulu 371 
Arap Yanmadası 52 
Arapça 23, 39, 50; 53, 59, 65, 74, 82, 

130,141,205,222,235,269,277, 
279,280,286,312,313,323,326, 
331,339,388,394,397,420,421, 
431,436 

Arapçalaştınlmış 277 
Arif Efendi 453 
Arif Markos 153, 155, 264 
Aristoteles Felsefe Okulu 444 
Aristoteles Felsefesi 41 
Aristoteles 51, 53, 55, 56, 57, 237, 

261,271,273,277,278,280,282, 
286,287,290,295,296,298,300, 
306,362,363,374,399,400,410, 
419,420,423,424,440,450 

Aryen Irkı 68 
Ashab-ı Kehf 209 
Asım Efendi 183 
Asin Palacios 384, 385, 389, 396, 397, 

402,407,408 
Astroloji 59, 60, 280 
Astronomi 269, 271, 280, 281, 399, 

418,435,455 
Astronomi 55, 60, 78 
Aşk Dağı201 
Atina Okulu 51 
Atina Yeni Eflatunculan Okulu 282 
Atomcu Görüş 205, 229, 231 
Atomculuk (ayr. bkz. Atomcu Görüş) 

233 
Avesta 22 
Avfi 249 



Aydemür Jildaki (ayr. bkz. Cildeki) 
248 

Ayetullah Tebatebai 40 
Ayet-ül Kürsi 38 
Ayn-ul Kalb 121 
Ayn-ul-Kuzat-1 Hemedani 334 
Ayn-ul-Kuzat-i Hemedanı 352, 353 
Azd 211 
Azer Keyvan 380 
Azerbaycan 81, 356 
Aziz Nesefi 80, 189 
Aziz-i Nesefi 141 

B 

Ba'albek 53, 54 
Bas Felsefesi 197 
Babil 22 
Babiler 40 
Babilik 143, 144 
Babilli Teukros 59 
Bağdad Kütüphanesi 59 
Bağdad Okulu 59, 337, 341 
Bağdad Üniversitesi (Medrese-i 

Nizamiyye) 320 
Bağdad 78, 225, 253, 279, 286, 297, 

299,321,334,335,346 
Bahatler40 
Bahailik 143 
Bakara Süresi 22 
Basilides 153 
Basra ihvanı 250 
Basra Okulu 262, 263, 264 
Basra 217, 225, 249, 279, 384 
Batı lsmailileri 158, 159 
Batın 46, 67, 70, 89, 95, 101, 102, 114, 

132,138,191,197,245,394 
Batıni Nübüvvet (Nübüvvet-i 

Batıniyye) 69, 130, 136 
Batınil85, 187 
Batıniler 22 7 
Batınilik 61, 4 22 
Batın-ul Batın 100 
Batlamyus (Ptolemius) 58, 272, 280, 

400,410 
Bedayi'ul Hikem 451 
Behmenyar lbn Merzban 310, 445 
Bekr lbn-ul-Kasım-ul-Mavsili 299, 300 

Belh60 
Ben Batanları Sevmem! 23 
Beni lbad Kabilesi 53 
Beni İsrail 28, 128 
Benü Oclhra 348 
Berberiler 391 
Bergama Okulu 263 
Bergama263 
Bermek60 
Bermeki Ailesi 59 
Bermeki Hareketi 59 
Beşerilik Cephesi 181 
Bible 25 
Bihar-ul Env4r 34, 67, 82 
Bilgelik Evi (Beyt-ul Hikme) 52 
Bilgi Meleği (Akl-ı Fa'al) 31 

Vahy Meleği (Ruh-ul-Kudüs) 31 
Biruni91,256,268,269,270,332 
Bişr-i Hafı 239 
Boehme (ayr. bkz. Böhme) 27 
Bombay 186 
Böhnıe,Jacob 27, 153 
British Museum 413 
Büd Ahüdemmeh 51 
Buda 50, 60 
Buhara 300 
Buveyhi Hanedanı 226 
Büyük Alben 310, 398 
Büyük Camii (Basra) 217 
Büyük Kilise 60 

c 

Ca'fer-i Keşfi 40, 285 
Ca'feri Mezhebi 68 
Ca'fer-i Sadık ( Ca'fer-us-Sadık) 

(Altıncı lmam) 32, 34, 37, 75, 76, 
87,94,102,107,113,150,151, 
152,238,242,244,246,265 

Çabir lbn Abdullah-i Ensari 107 
Cabir lbn Hayyan 58,155, 242, 243, 

244,245,246,247,248,251,254, 
255,257,264,26S,266,267,275, 
281,297 

Cadiz410 
Cahiz 395 
Cami (Sair) 413 
Cavid4n Harad 298, 313 

473 



Cebrail (Melek) 119, 160, 174, 198 , 
295 

Cehennem 94, 211, 328 
Celal Devvani 378 
.Celilluddin-i Rumi (Mevlana) 189 
Cemalüddin lbn-ul-Kıfti 315 
Cennet 94, 160,187,199,211,328 
Cevher444,445,446,447,449,450 
Chalkedon Konsili 51 
Cifr 152, 153, 265, 268 
Cildeki (Kimyacı) 244, 248 
Cism-i Ka.furt 181 
Cizvitler 186 
Clemens (lskenderiyeli) 153 
Concile 26 
Corbin, Henry 40, 65, 105, 106, lll, 

128,149,154,159, 169,422,424, 
430,454,455 

Cosmogonie 184 
Curcani 228, 455 
Cüneyd (Cüneyd-i Bağdadi) 37, 339, 

341,342,346 
Cürcan 301 

ç 
Çevirmenler Okulu 49 
Çift Gerçek Düşüncesi 32 
Çin 50, 211 
Çince 50 
Çocukluk lncilleri 151, 152 

D 

Daena241 
Dante 353, 419 
Dar-ul lsla.m 383 
De Anima 282, 302 
De Grneratione Et Corruptione 54 
De Placitis Philosophorum 54 
Demokritos 205 
Deterrninisme 230 
Devvani 455 
Deylerniler 313 
Dini Şuur28 
Dionysios Areopagita 56 
Dogmalar 26, 29 
Dogmatizm 291 
Doğru Anlam 25 

474 

Dominicus Gundissalinus 320 
Double Verile (Çift Gerçek) 32 
Dönme Sabitler 23 
Dört Anlam Kuralı 27 
Dört Fasıl 190 

Duns Scot 426 
Duyumsama 4 7 
Dürziler 157, 240 
Dürzilik 157 

E 

Ebhar-ul-Aşıkıyn 48 
Ebu Abdillah Muhammed El-Battani 

271 
Ebu Abdillah Muhammed lbn Ali El­

Hasan (ayr. bkz. Hilkim-i Tirrnizi) 
343 

Ebu Abdullah El-Huseyn lbn Mansur 
El-Hallıic (ayr. bkz. Halla.c) 345 

Ebu Ali Huseyn tbn Abdillah lbn Sina 
(ayr. bkz. lbn Sina) 300 

Ebu Ali Muhammed lbn-ul-Hasen 
lbn-ul-Heysem (ayr. bkz. lbn-ul­
Heysem) 271 

Ebu Bekr El-Bakıllilnt 227 
Ebu Bekr El-Mallarkin 390 
Ebu Bekr Muhammed lbn Abdul-Meli 

lbn Tufeyl (ayr. bkz. lbn Tufeyl) 
410 

Ebu Bekr Muhammed lbn Yahya lbn 
El-Silyig lbn Bilcce (ayr. bkz. tbn 
Bacce) 398 

Ebu Bekr Muhammed lbnul-Hasen 
227 

Ebu Ca'fer Ahmed lbn Muhammed El­
Semnani 228 

Ebu Ca'fer-i Kummi 78 
Ebu Hamid Muhammed Gazali (ayr. 

bkz. Gazali) 319, 351 
Ebu Hamza Ispahant 267, 284 
Ebu Hayr lbn-ul Hammar 54 
Ebu Hayyan Tevhidi 297, 298, 299 
Ebu İshak El-Isfera'ini 227 
Ebu lshak lbn Herevi 339 
Ebu lshak-ı KOhistant 190 
Ebu Mansur El-Maturidt 225 
Ebu Mişr Mattael-Kannay 54 



Ebu Muhammed Ali lbn Hazın (ayr. 
bkz. lbn Hazın) 391 

Ebu Musa Debili 339 
Ebu Musa 1sa Adem 339. 
Ebu Nasr Muhammed lbn Muhammed 

lbn Tarhan lbn Uzalak-El-Farabi 
(ayr. bkz. Farabi) 285 

Ebu Ömer lbn Yusuf 348 
Ebu Reyhan Muhammed lbn Ahmed 

Birunt (ayr. bkz. Birunt) 268 
Ebu Said Cennabi 346 
Ebu Sevr-ul-Kelbi 341 
Ebu Süleyman Busti 249 
Ebu Süleyman Muhammed Sicistani 

297 
Ebu Talib Ahmed lbn El-Zeyyad 240 
Ebu Talib (Hz. Muhammed'in amcası) 

74,95, 158 
Ebu Yaküb-i Sicistani 65, 162, 185, 

265 
Ebu Yezid Ahmed lbn Sehl-i Belhi 297 
Ebu Yezid Tayfür lbn lsa lbn Süruşan 

Bestami (ayr. bkz. Ebu Yezid-i 
Bestamt} 338 

Ebu Yezid-i Bestamt 338, 339, 340, 
373 

Ebu Yusuf tbn ishak El-Kindi (ayr. 
bkz. El-Kindi) 279 

Ebu Yusuf Yakub El-Mansur (Emir) 
418 

Ebu Zekeriya Yahya lbn Adi 296, 297 
Ebu Zerr 23, 35 
Ebu Zeyd-i Belhi 283 
Ebubekr Muhammed 284 
Ebul-Abbas lbn-ul-Arif 390 
Ebul-Berekat-ul-Bağdadi 241, 315, 

316,317,318,319,322,402,428 
Ebul-Hasan Ali (Gımatah) 399 
Ebul-Hasen Amili- Ispahani 40 
Ebul-Hasen El-Amiri 297, 299 
Ebul-Hasen El-Eş'ari (ayr. bkz. El-

Eş'ari) 42, 207, 213, 217, 218, 219, 
220,221,222,223,224 

Ebul-Hasen Muhammed lbn Yusuf El­
Amiri (Ebul-Hasen El-Amiri) 297 

Ebul-Hasen-i Harrekaani 373 
Ebul-Hattab 151 

Ebul-Heysem-i Gorgani 160, 254 
Ebulkaasım Ibn Muhammed lbn-El­

Cüneyd-el-Hazzaz (ayr. bkz. 
Cüneyd) 341 

Ebulkasım Huseyn lbn Rüh-i Nevbahti 
78 

Ebul-Kasım Katib 298 
Ebul-Velid Muhammed lbn Ahmed 

lbn Muhammed lbn Rüşd (ayr. bkz. 
lbn Rüşd)417 

Ebus-Abbas Fergant 271 
Ebünnecib Suhreverdi 356 
Edesse (Urfa) 51, 54 
Edesse'li Yaküb 52 
Efdal-i Kaşani 125 
Efdaluddin-i Kaşani 57 
Eflatun (Ayr.Bkz. Platon) 52, 56, 57, 

153,173,266,277,287,288,292, 
294,348,357,359,370,392,393, 
432, 449 

Eflatuncu 299 
Efzii.1-i Kaşanı 239 
Ehl-i Beyt imamları 33, 45, 66 
Ehl-i Beyt 75 
Ehl-i Kıble 40 
Ehl-ul-Kitii.b (Kitap Ehli) 21, 64 
Ehlullah 62 
Eimme-i Athii.r (Saints lmams) 62, 77, 

86,89,106,209,293,336 
Ejderha 184 
Ekber Şah 50, 380 
El-Bitrogi 400 
El-Cevher-un-Nazid 436 
El-Emir bi-Ahkii.m-illii.h (Fatımi 

Halifesi) 158 
El-Envdr-ul-Celiyye 451 
Elest Günü (ayr. bkz. Misak Günü) 

135 
El-Eş'ari 279 
El-Farabi (ayr. bkz. Farabi) 285, 286 
El-Hakim (Fatımi Halifesi) 157, 271 
El-Hallac 345 
El-Kindi 53, 79, 237, 238, 279, 280, 

281,282,283,285,286 
El-Me'mün (Halife) (ayr. bkz. 

Me'mun) 279 
El-Melik-uz-Zahir 356 

475 



EI-Miz.an40 
El-Mu'tasım (Halife) 279 
El-Mustahzir (Halife) 323 
El-Mustansır (Fatımi Halifesi) 158 
El-Müncid 54 
El-Mütevekkil (Halife) 279 
El-Usal 284 
Emevi Hanedanı 391 
Empedocles 386, 387, 388 
Empirique 28 
Endülüs 239, 272, 278, 297, 299, 383, 

409,418 
Endülüs80 
Enneadcs 56, 57 
Esas-ul-iktibas 4 36 
Esf ar-ı Erbaa 450 
Eski Kavimlerin Knolojisi 269 
Esoterique 67 
Esterllblld 39 
Eş'ari Okulu 224, 225, 227, 327 
Eş'ariler 92, 93, 126, 229, 230, 439 
Eş'arilik 224, 225, 226, 227, 228, 232, 

233,234 
Eşkevert 239 
Euclide436 
Eusebios von Caesarea (ayr. bkz. 

Kayserili Eusebios) 24 
Evliyaullah 69, 71 
Evren'in Yatışmaz Yapısı 30 

F 

Fahruddin-i Razi (Fahr-i Razi) 228, 
436,440 

Farabi Okulu 292 
Farabt31,56,162,281,285,287,288, 

289, 290, 291,293, 294, 295, 296, 
297,300,303,304,305,307,320, 
359,368,399,402,403,405,439, 
441 

Farsça 33, 37, 38, 39, 40, 50, 57, 60, 
69, 70,84, 111,127,137,141, 151, 
154,196,222,239,253,264,266, 
269,288,298,308,310,323,340, 
351,360,380,413,436 

Fas 390, 398, 410, 418 
Fatımi Hanedanı 76, 156, 158, 187, 

252 

476. 

Fatımi lsmaililiği 70, 162, 198, 247 
Fatımiler 198, 323 
Fatih Sultan Mehmet 326, 452 
Fazıl Ahmed Paşa 453 
Fazıl-ı Kuşçi 436 
Faz! lbn Sehl (Serahslı) 59 
Felasife 277 
Felek-ül-Eflllk 240 
Feridüddin-i Attar 308, 351,353 
Ferruhname 298 
Feylesojlann Hayatı 314 
Fihrist 283, 284 
Filistin 24 
Firdevst 320 
Fisagor Okulu 251 
Fisagorcu 254 
Fransızca 46, 141, 159, 314 
Frederic Hohenstauffen ll 420 
Fredeı;ic II 258 
Fudayl İbn Yesar 34 
Fusüs-ul-Hikem 440 
Fütüvvet Bağı 182 

G 

Gaaip İmam 75, 104, 140, 143, 159 
Galien 51, 277 
Galinus (Galien) 271, 278 
Gayb 94,220 
Gaybet Devri 144, 145 
Gaybet-i Kübra 143 
Gaybet-i Sugra (Küçük Kayıplık) 142, 

238,261 
Gayb-ul-Guyüb 162 
Gayet-ul-Hakim 241 
Gazali 125, 159, 227, 228, 278, 310, 

319,320,321,322,323,324,326, 
327,328,329,401,419 

Gazali-lbn Rüşd Çatışması 432 
Gazali-İbn Sina Çatışması 432 
Gazne 268 
Gazneli Mahmud (Hükümdar) 268, 

302 
Gelenbevt 453 
Gelenek227 
Geometri 281, 436 
Georges (Arapların Piskoposu) 52 
Georges Baht-Yeşü 51 



Gerard de Cremone 57 
Gerçek Anlam 26 
Gesta Docet 27 
Gırnata 390, 398, 410 
Gıyasuddin Mansur-i Şirazi 378 
Ginza23 
Gizli Anlamlar 32, 33 
Gizli Dernekler 186 
Gizli llimler 50, 54, 156 
Gizlilik Dönemi 180 
Gnoseologie (ayr. bkz. trfan 

Felsefeleri) 31 
Gonde-Şahpur 51, 52 
Gorgan 275 
Gökteki Dram 184, 185 
Guillaume IX (Aqutaineli) 394 
Gülşen-i Raz 189, 200 
Günaltay, M. Şemseddin 23 
Güneş Kenti (Heliopolis) 54 

H 

Habaş-i Mervezi 59 
Habib-i Neccar 23 
Hac Molla Hadi-İ Sebzevari 451, 452 
Hace Abdullah-i Ensari 338 
Haçe Nasiruddin-i Tusi (ayr. bkz. 

Nasıruddin-i TusI) 435, 438 
Hace-i Salis 303 
Hace-i Sani 287 
Hacı Muhammed Kerim Han 40 
Had Sebzevari 451 
Haçlı Seferi 394 
Haçlılar 186 
Hadd 164, 165, 166, 167, 170, 171, 

178,182, 197 
Hadi-i Sebzvari 381 
Hakayık 131 
Hakemler Olayı 102 
Hakıykat 24, 29, 36, 41, 45, 67, 69, 

70,83,89,100, 126,132, 164, 197, 
198,332,342 

Hakıykat-i Muhammediyye (Ebedi) 
94,97, 102,112,127,133,137, 
149, 178 

Hakıykat-ul-Hakaik 389 
Hakim (Fatımi Halifesi) 52 
Hakim-i Tirmizi 343 

Halep 286, 376 
Halid-i Merverrudl 59 
Halil (Dil Bilgini) 261 
Hallac (El-Hallac) 239, 345, 346, 347, 

348,349,352 
Hamid-i Kermani 161, 162, 178, 254, 

303 
Hamza Bali 453 
Hanbeli Mezhebi 114 
Hanefi Mezhebi 114 
Hanif 22, 23 
Hanifler 24 
Harezm268 
Harezmi 270 
Harflerin Mizanı 265 
Haris-El-Muhasibi 341 
Harran Sabiileri 235, 282, 22, 54 
Harran 23, 251, 271 
Harun-ur Reşid (Halife) 59 
Hasan Basri 208 
Hasan lbn Ali-ut-Tavdi (Prens) 346 
Hasan lbn Nokteb 141 
Hasan lbn Sehl-i Nevbahtt 313 
Hasan Sabbah 186, 187, 188, 190 
Hatemi, Hüseyin 435 
Hatibzade 453 
Hatim lb.n lbrahim 159 
Hatim 137 
Hıltim-ul-Enbiya (Hatem ... ) 

(Peygamberlik Mührü) i9, 69, 141, 
197,375 

Hattabiye Fırkası 152 
Haydar Amoli 62, 68, 71, 72, 73, 80, 

86, 105,114, 125,126,129,130, 
136,138,139, 147,191,278,321, 
333,334,375 

Hayr-hah-i Herati 190 
Hayy lbn Yakzllı,ı 301, 308, 310, 353, 

357,402,410,412,414,416,425, 
428 

Hazar Denizi 188 
Hazineler Kitabı 241 
Heliopolis 53, 54 
Hemedan 301, 302 
Hemerobaptisten 24 
Henoch (ldris) 55 
Hera 53 

477 



Hermeneutique Spirutuelle 27 
Hermeneutique 25 
Hermes 235, 236, 237, 238, 239, 240, 

241,248,357,361 
Hcrıncs'in Ta'liniatı 235 
Hermesçi Geleµek 412 
Hermesçi-Astrolojik 239 
Hermesçilik (ayr. bkz. I.'.hermetisme) 

235,237,240 
Hermetisme 107 
Heykel 183, 184 
Heykel-i Nurani 182, 183 
Heyula 404, 437, 443, 446 
Hıristiyanlar 21, l15, 212, 323, 324, 

408 
Hıristiyanlık 24, 25, 26, 30, 36, 56, 60, 

106,133,134,144, 148,152,153, 
180,181,193,212,213,310,381, 
421,429 

Hırka 331 
Hibetullah Ali lbn Meli<A Ebul­

Berei<At-ul-Bağdadi (ayr. bkz. Ebul­
Bere!<At-ul-Bağdadi) 315 

Hicab41 
Hicaz40 
Hierohistorie (ayr. bkz. Kutsal Tarih) 

130,131, 133, 136, 180 
Hikmet-i llahiyye Düşüncesi 32, 62, 

174,233,277,375,430 
Hikmet-i llahiyye Hakimi 42 
Hikmet-i Ledünniyye 236 
Hikmet-i Maşnkiyye 42, 57, 307, 3ll 
Hikmet-ul-işrak 42, 299, 357, 359, 

360,373,377,378,379,437 
Hindistan 2ll 
Historicisme (ayr. bkz. Tarihselcilik) 43 
Hişam (Emevi Hükümdan) 159 
Hişam lbn ul-Hakem 77 
Hodavend 188 
Hohenstauffen Hanedanı 258 
Homo Maximus (ayr. bkz. 

Macrocosmos) 47 
Horasan Okulu 337 
Horasan 59, 211, 283, 298, 320, 346, 

451 
Horowitz 24 
Hoyi84 

478 

Hubeyş lbn el-Hasen 53 
Huccet93,102,103,179, 196, 198, 

199,202 
Hukeym lbn 1sa lbn Mervan 238 
Hunefa 23 
Huneyd 177 
Huneyn lbn lshak 52, 413 
Hurkalya Arzı 144 
Huseyn lbn Rüh 238, 239 
Huseyn lbn Zeyle 310 
Husrev I (Nuşirevan) (lran 

Hükümdan) 2ll 
Hüşeng (Hükümdar) 313 
Hutbet-ul-Beyan lll, l12 
Hürmüz 211 
Hz. Adem (llk Peygamber) 86, 94, 95, 

96,99, 132, 134, 137, 138, 139, 
170, 176, 177 

Hz. Ali (Halife) 22, 74, 76, 83, 90, 95, 
96,97,105, 111, 132, 139, 158, 
209 

Hz. Davud 117, 138 
Hz. Ebu Bekr (Halife) 209 
Hz. Fatıma 22, 62, 74, 75 
Hz. Harun 96, 180 
Hz. Hızır 55 
Hz. lbrahim 22, 23, 25, 44, 99, 117, 

138 
Hz. ldris 54, 235, 236, 239 
Hz. tlyas 55 
Hz. tsa 25, 26, 51, 88, 96, 99, 112, 

117, 134,137,138, 139, 140, 180, 
181,199,247,324 

Hz. LOt 116 
Hz. Meryem 199 
Hz. Muaviye (Halife) 210 
Hz. Mu�mmed (Son Peygamber) 24, 

35,68,98,99,117, 137, 139,147, 
180,197, 198, 199,247,294 

Hz. Musa 28, 44, 96, 99, 117, 127, 
138,180, 199,202,391,426,427 

Hz. Nuh 99, 138, 199 
Hz. Osman (Halife) 210 
Hz. Süleyman 110 
Hz. Şit247 
Hz. Yahya 22, 23, 24, 25, 97, 238 
Hz. Yunus 116 



1 

Irak 24, 25, 210 
Isfahan Okulu 80, 81, 278, 311, 328, 

3H,379 
Isfahan 301, 302, 312, 451 
Islahat (Ekber Şah) 50 
lvanow; W. 186, 190, 253 

l 

lberya Yarımadası 383 
lblis 124, 148, 171, 177, 192, 211, 259 
lbn Arabi Okulu 28, 38, 338 
lbn Arabi 72, 80, 139, 140, 242, 246, 

278,325,354,371,374,378,386, 
389,390,394,395,398,401,418, 
431,432,434,455 

lbn Asakir 219 
lbn Babveyh-i Kummi 79, 91, 240 
lbn Bacce (Saragosse'h) 297, 315, 398, 

399,400,401,402,403,404,406, 
407,408,412 

lbn Barracan 390 
lbn Cinnt 268 
lbn Davud Ispahant 348, 350, 394, 

395 
tbn Ebl Cumhor 278, 375, 378 
lbn Ehi Said el-Mavsilt 297 
lbn Ehi Useybi 386 
lbn Fatik 312, 314 
lbn Haldun 412 
lbn Hammud 392 
lbn Hazın (Kunubah) 391, 392, 393, 

394,396,397,398 
lbn Hindo 298, 312, 315 
lbn Kasyt Algarbes 390 
lbn Kayyım el-Cevziyye 227, 395 
lbn KemmOna 377 
İbn Maseveyh 58 
lbn MaskOyeh 298, 312, 315 
lbn Meserre Okulu 389 
lbn Meserre 299, 383, 384, 385, 386, 

387,388,389,390,399,401 
lbn Mukaffa 59, 299 
lbn Ravendi 93 
lbn Rüşd Okulu 32, 278, 310, 371, 

416,417 
lbn Rüşd Öğretisi 310 

lbn Rüşd 32, 79, 81, 272, 326, 398, 
399,400,407,410,417,418,419, 
420,421,422,423,424,426,427, 
429,430,432,433,435,450,455, 
-+56 

lbn Rüşdcü 32 
lbn Rüşdçüler 161 
İbn Rüşdçülük 422, 429,431 
İbn Seb 239 
İbn Sina Okulu 91, 116, 300, 309, 

310,311,328,355,408,427 
İbn Sina Öğretisi 120, 242, 428 
İbn Sina 31, 39, 48, 57, 65, 92, 125, 

126,155, 162, 163,261,269,281, 
290,297,298,300,301,302,303, 
304,305,307,308,311,312,317, 
327,353,358,358,359,362,367, 
368,377,398,406,411,412,413, 
414,416,422,425,436,439,441, 
445 

lbn Sinacımsı Augustinus Okulu 309 
lbn Teymiye 111, 227 
İbn Tufeyl (Cadix'li) 400, 402, 410, 

412,413,414,416 
tbn Tümert 228 
İbn Vahşiyye 240, 357 
tbn-ul Hadid 84 
İbn-ul-Amtd 298 
lbn-ul-Heysem 271, 272, 273, 274, 

400 
lbn-ul-Kıftt 249 
lbn-ul-Mukaffa 261 
İbn-ul-Nedim 55, 280, 283, 284 
İbn-us-Seyyid (Badajozlu) 407, 408 
İbrahim lbn-ul-Hamidi 159 
İdris İmaduddin 160 
İfsadat(EkberŞah)50 
thlas Süresi 214 
İhvan Örgütleri 250 
İhvan 250, 251 
lhvan-us-SafdAnsiklopedisi 157, 249, 

252,377 
lhya-u Ulum-Üd-Din 329 
İktisap 121 
ilahi Komedi 419 
llami Ser'i llimler 41 
llham 100, 110, 118, 121, 122, 126 

479 



llm-i lrsi 67, 104, 128 
llm-i Necat (Soteriologie) 184 
llm-i Tekvin (Cosmogonie) 184 
llz:am-un-Nasıb 141 
lmam Ahmed 157 
lmam Ali Rıza 109, 127, 334 
lmarn Ali Zeyn-ul Abidin 88 
lrnam Cafer ( Cafer Sadık) 3 7 
lnıam el-Haremeyn el-Cuveyni 228 
lrnam Hasen-i Askeri 76, 78, 113, 142 
lnıam İsmail 76, 156, 252 
lrnam Muhammed Mehdi 76 
lmam Muhammed 15li 
lnıam Muhammed-i Bakır 87, 107, 

109, 110, 151, 159 
lmam Musa Kazım 79 
lnıamet Öğretisi I Telakkisi 29, 72, 75, 

102,114,131,140,179,192,197, 
342 

lnıamet-i Muhammediyye 138, 139, 
140 

lmam-ı Kaamin 183 
lmam-ı Zaman 66 
lmamiyye 1 77 
lmam-ul Haremeyn 320 
lncamation (ay. bkz. llAhi 

Bedente�me) 26 
lncil 25, 112, 128, 130, 324 
lnsan-ı Kamil 149, 193, 194 
lran Edebiyatı 48 
lran Ellatunculan 359 
lran lbn Sina Okulu 311 
lran lsmaililiği 29 
lran lşrakiyeleri 2 73 
İran.Körfezi 23 
lran Ulusal Anıtlar Derneği 302 
lran 24, 40, 51, 57, 59, 60, 61, 63, 

73, 141, 146, 148, 172,187, 188, 
211,243,248,269,271,275,278, 
286,298,301,329,338,341, 
345,355, 356, 376, 378, 381, 383, 
451 . 

lranşehri 256 
irfan Felsefeleri 31 
irfan Öğretisi (Gnoseologie) 49, 114, 

l15, 119,.120, 281 
lrfan 61, 62, 65, 90, 100, 104, 118, 

480 

129,145, 180,191, 199,206,289, 
414 

lrfani Feylesof 42, 43 
lrfani Tefsir 4 3 
lrşad�, 141,239,336 
lsbat-ul-Vııcib 438 
Isfahan 39 
lshak lbn Huneyn 53 
lskender (Aphrodiseli) 282, 292, 307, 

426 
lskenderiye Okulu 263 
lskenderiye 285 
tslamAnsikloptdisi 390, 391, 392, 398, 

432 
lslanı Felsefesi 21, 32, 61, 62, 63 
ls!Am irfanı 61, 70, 162 
lslAm Platonikliği 392 
lslam 21, 24, 26, 28, 30, 33, 35, 41, 

49,52,55,60,61,62,66,68, 74, 
77,80,90,91,98,114,119, 125, 
134,138,139,148, 185, 188,202, 
215,219,228,234,240,246,267, 
277,278,281,293,296,319,332, 
337,338,339,345,383,386,387, 
403, 411, 416, 421, 422, 426, 429, 
430,435,450,454 

lsnıaiil-i Maşukt453 
lsmail Batıniliği 157 
lsrnail lbn Abdillah EI-Ro'aynt 389, 

390 
lsrnaili Adem Öğretisi 192 
lsmaili Ahiret Öğretisi 296 
lsrnaili Batınisi 36 
lsmail-i HAcut 451 
lsrnaili llahiyyat Felsefesi 4 7 
lsmailt lrfaı;ıı 46, 149, 151, 229, 270 
lsrnail-i lspahani 451 
lsrnaili Şiiliği 30, 61, 240 
lsrnaili 28 
lsmaililer 45, 189,246, 2°52, ·254, 255, 

257,260,323,374,387 
lsrnaililtk 62, 73, 76, 132, 149, 150, 

156,264,324,325,333,342,388, 
390 

lsmailiye Geleneği 156 
lsrnailiyye lrfanı 182 
lsrnailiyye Şiiliği 185 



lsmailiyye 100, 160, 178, 186, 291 
lsna-Aşeriyye Mezhebi 40 
lsna-Aşeriyye Şiileri 35 
lsna-Aşeriyye Şiiliği (ayr. bkz. Oniki 

lrtıam Şiiliği) 28, 66, 68, 78, 100, 
lll, 150, 159, 200 

İsomorphe 179 
ispanya 54, 390, 401, 420 
İspanyolca 300, 314, 397 
tsrailoğulları 109 
lstanbul 280, 437, 452 
lşardt 308, 436 
işaretler 32, 33 
lşrak Felsefesi 73 
lşrak Okulu 451 
lşrak 122, 361, 423, 426, 440 
lşraki Felsefe 61 
lşrakiyyun 278, 362, 376, 405 
lykazat439 
lyınazat 439 

1 
Jakob Baradai 51 
Japonya 50 
Jean Philopon 53 
Jerome Cardan 283 
Jovien (imparator) 51 
Julius R\\Ska 58 

K 

Kaalm-ul-Kıyamet 142, 177, 180, 195 
Kaasım-ı Envari 189 
Kaazi Sa'id Kummi 57 
Kabasdt439 
Kabbala 155, 156 
Kaçar Hanedanı 82 
Kadr Gecesi 185 
Kadr Süresi 109 
Kahire 52, 54, 58, 187, 227, 271, 286, 

288,321,397 
Kalb Gözü 75, 92 
Kaide Yıldız Dini 55 
Kaideliler 287 
Kalem 120, 122 
Kamus-i Kur'an 23, 24 
Kamus-ul-A'ldm 239, 284 
Kant-Aristoteles ihtilafı 432 

Kanun 269, 301 
Kanun-ııl-Mes'udI 269 
Karachi lsmaili Cemiyeti 186 
Katolik Kilisesi 153, 154 
Katolik 27 
Kavadlı (lran Hükümdarı) 2ll 
Kayserili Eusebios 24 

Kayyım-ul Kur'an 68, 102, 103 
Kazıın-ı Reştt 40 
Kazı Said-i Kummi 278 
Kazvin 301 
Kazzt Adud-i lct 437 
Keldm-ul Hakk 43 
Kelile ve Diınne 51, 59 
Kelime-i Şehadet 344 
Kelime-i Tevhid 65, 185 
Kema!Kaşanil25,140,147 
Kemalüddin-i Enbari 264 
Kerbela40 
Kerimhaniyye Hareketi 40 
Kerramiler 92 
Keşf 100, ll8, 126, 176, 177, 180, 

183,443 
Keef-ul-Mahcub 65 
Ketmdn86 
Keyumersiler 172 
Kıfti 386 
Kısas-ı Enbiya 236 
Kıyamet 66, 184, 197, 2ll 
Kıyamet-ul-Kıyamet 147, 184, 188 
Kıyasçılar 263 
Kilise 36 
Kitdb-ı Mukaddes 25, 28, 48, 117, 176, 

433 
Kitdbu Scıneret-ul-Hikmc 271 
Kitdb-ul lluccet 92 
Kitdb-ul Mecid 246, 247 

Kitdb-ul-Abkariyy 141 
Kitdb-ul-Alılak ves-Siyer 396 
Kitdb-ul-Huruf 385 
Kitdb-ul-ibanc 219 
Kitdb-ul-insaf 302 
Kitdb-ul-irşad 228 
Kitdb-ul-Mcsail 407, 408 
Kitdb-ul-Mukabasat 297 
Kitab-un Necat 298 
Kitdb-us-Saydald 269 

481 



Kitab-ut-Ccmahir 269 
Kitilb-ut-Tejhim 269 
Kitılb-ut-Tevlıid 227 
Kitılb-uz-Zuhre 348, 392 
Kitap Ehli (ayr. bkz. Ehl-ul-Kitab) 21 
Kore50 
Kosta lbn l.'.Qkaa 53 
Kozmogoni Öğretisi 152 
Kudüs 321 
Küfe Okulu 263, 264, 266 
Küfe 72, 152, 159, 211, 240, 279, 334 
Kuleyni 92, 108, 115, 141, 234, 372 
Kumeyi lbn Ziyad 83 
Kumeyl 128 
Kumeyr54 
Kur'an-ı Kerim 21, 22, 24, 25, 28, 31, 

34,35,37,39,40,41,43,44,45, 
46,48,49,54,66, 73,83,84,85, 
86,102,108, 112, 130,131, 136, 
148, 152,168, 176, 185,194,198, 
205,209,212,213,214,215,217, 
218,220,221,222,223,224,229, 
230,232,233,238,251,281,283, 
285,290,303,343,421,426,439, 
454 

Kuraldışıcılar 263 
Kunuba Emirliği 384 
Kurtuba 384, 391, 392, 417, 418 
Kutblar Kutbu 73 
Kutbuddin Said-i Ravendi 79 
Kutbuddin-i Eşkeveri 314 
Kutbuddin-i Şirazt 377, 379 
Kutbul-AktAb 146 
Kutsal irfan Öğretisi 131 
Kutsal Kitap Olayı (Vahyedilmiş) 26 
Kutsal Kitap 27 
Kutsal Tarih 130, 131, 132, 133, 136, 

179 
Kutsal-Evren Telakkisi 179 
Küfr207 
l.'.hermetisme (Hermesçilik) 235 
Lafz46,89, 103,221,225,232,421 
Lahuti 181, 182, 183 
Laikleşme Süreci 49 
Laikleştirilme 114, 344, 430 
Lambda 55 
Latin lbn Rüşdçü Okulu 420 

482 

Latin lbn Rüşdçülüğü 427, 430, 431 
Latin lbn Sinacı Okulu 311, 426 
Latin lbn Sinacılığı 116, 309, 319, 355 
Latin Skolastik Felsefesi/ Öğretisi 32, 

116 
Latin Skolastiki 49 
Latin Skolastikleri 271, 320, 410, 433 
Latince 50, 57, 59, 182, 183, 242, 253, 

269,280,286,300,301,314,320, 
399,418,420,421 

Levh-i Mahfuz 94, 120, 121 
Liber de Pomo 57 
Liber Mundi 252 
Littera (Sensus Historicus) 27 

M 

M. lbrahim Madktlr 289 
M. Yahya Mehdevi 302 
Ma'kul-i Ola (lntention Premiere) 39 
Ma'rifet69 
Ma'rifet-i Kalbiyye 92, 120 
Macrocosmos (Homo Maximus) 4 7 
Mahawastu 50 
Mahayanist Buda Dini 50 
Mahdud 165, 169, 178 
Mahmud lbn Mes'ud Kutbuddin-i 

Şirazt 437 
Mahmtld-i Şebtlsteri 81 
Mahz-ı Hayr 39 
Maide Süresi 22 
Maimonide 2 73 
Makıllııt-ul-islilmiyyin 213, 219 
Maliki 114 
Manevi Adem 179 
Matıevi Anlam 25, 27 
Manevi Olaylar 131 
Mani Dini 182, 235, 241, 257, 369 
Mani60 
Mansur (Halife) 51, 391 
Marco Polo 186 
Marifet Öğretisi 49 
Marifet-i Kalbiyye 233 
Masiva86 
Maş'allah (Musevi) 58 
Maşnk-ul-Envar 372 
Matematik 55, 60, 78, 268, 269, 272, 

283,399,400,418,435 



Maveraünnehir 271, 285, 300 
Mazdek 210, 211, 212 
Mazdeki Dini 261 
Mazhar 106 
Mazhariyyet 133 
Me'mun (Halife) 22, 23, 25, 42, 52, 

241, 313 
Me'zün-i MahsOr 179 
Me'zıin-i Mutlak 179 
Mead (Öğretisi) 140, 148, 180, 185, 

294 
Mebde ve Medd 450 
Mebde-i Ewel 39 
Mecaz46 
MecdOd lbn Adem-i Senal 353 
Mecusi Mani 299 
Mecusiler 359 
Medine 321, 385 
Mefatih-ul-Gayb 450 
Mefatih-ul-ulum 270 
Mehdi 98, 134, 139,142,148, 155, 

185,251 
Mekke 24, 34, 59, 239, 251, 321, 384, 

385 
Melek Öğretisi 152 
Melikşah (Selçuklu Sultanı) 187 
Melkit Mezhebi 53 
Merağa Rasathanesi 436 
Meryem Süresi 54 
Mes'ud (Sultan) 302 
Mesih Öğretisi 50, 106, 181, 193, 325 
Mesih 30, 138, 140, 181, 247 
Mesleme-i Mecriti 241 
Mesnevi 35 
Messianisme Theologique 30 
Meşafr450 
Meşhed 39, 284 
Meşşai Okulu 430 
Metahistorire (ayr. bkz. Tarih Ötesi) 

130, 131, 133 
Mevdkıf 437 
Mevlana Celaleddin-i Rumi 35, 435, 

455 
Meysem-i Bahrani 84 
Mezopotamya 287 
Mısır 28, 76, 239, 287, 313 
Mısır'dan Çıkış 45 

Michel Scot 420 
Microcosmos 4 7, 197 
Miftdh-ul-Gayb 40 
Mikail 171 
Milel ve Nihal 172 
Mir Damad 39, 57, 62, 73, 81, 85, 278, 

303,311,312,314,321,324,327, 
335,374,379,417,435,438,439, 
442,455 

Mir Muhammed Bakır lbn 
Muhammed-i Esterabad (ayr. bkz. 
Mir Damad) 39 

Mir Seyyid Şerif-i Curcani 437 
Mir'at-ul-Envdr (Nurlar Aynası) 40 
Mirac Gecesi 71 
Mirza Mehdi-i Aştiyani 40 
Misak Günü 131, 134, 135 
Mistik Uahiyyat Felsefesi 4 2 
Mistik 36, 90, 146 
Mizan timi 46, 244, 2445, 246, 251, 

254,266 
Moğol istilası 78, 80 
Moğollar 188, 190 
Moise lbn Tıbbon 408 
Moise Maimonide 400 
Molla Ali Nuri 451 
Molla Fethullah 86 
Molla Lütfi 452, 453 
Molla Muhsin Feyz-i Kaşani 450 
Molla Sadra (Şirazi) 30, 39, 40, 42, 48, 

55,62,68, 73,82,83,91,103,104, 
119,121, 123,124, 136, 140,240, 
241,278,290,295,297,303,328, 
329,335,359,369,371,372,374, 
379,381,426,435,438,439,440, 
442,443,444,445,446,447,448, 
450,452,455,456 

Molla Sadra Felsefe Okulu 451, 452 
Molla Sadra Felsefesi 30 
Monade 163, 165 
Monoteizm (Tevhid inancı) 291 
Montanist Hareket 26 
Montet, Edouard 24 
Moralis 27 
Morgan, Conwy L. Loyd 396 
Mu'tezile 42, 93 
Mu'tezili Okulu 208, 209, 213, 217 

483 



Mu'tezilik 227 
Mu'ıezililer 102, 205, 206, 207, 209, 

210,212,213,214,215,217,218, 
220,221,222,223,224,225,229, 
230,232,233,281,328 

Mugıyre 155, 251 
Mugıyre 264 
MuhaddasO.n 109, ll8 
Muhammad b. Hasen-i Tusi 79 
Muhammed Ali (Şirazlı) 195 
Muhammed Ali Şahıibadi 452 
Muhammed Bakır-ı Meclisi 67 
Muhammed Cevad Ut-Takıyy 113 
Muhammed Huseyni Gisuderaz 353 
Muhammed lbn Ahmed-i Nehrcüri 

249 
Muhammed lbn Aliyy-ul-Kassab 341 
Muhammed lbn Davul Ispahani 392 
Muhammed lbn Hasen-i Tusı 141 
Muhamnıed lbn lsmail 252 
Muhammed lbn Mesleme 208 
Muhammed lbn Musa Harezmi (ayr. 

bkz. Harezmi) 59 
Muhammed lbn Osman 78 
Muhammed Ibn Yakub Kuleyni 78 
Muhammed lbn Yusuf Katib-i Harezmi 

(ayr. bkz. Harezmi) 270 
Muhammed lbn Zekeriya Raht 253 
Muhammed Sadık-ı Erdesıanı 451 
Muhammed Sehleci 339 
Muhammed Sorh-i Nişaburi 256 
Muhammed-i Bakır (Beşinci İmam) 34 
Muhammed-i Elması 451 
Muhsin Feyz 329 
Muhsin-i Feyz 81 
Mulıtar-ul-Hilıem 314 
Muhyiddin Ahmed-i Buni 248 
Mukaddesi 249 
Munlıız 322 
Murabitin İstilası 407 
Musa El Kazım (İmam Kazım) 113 
Musa Kazım 76 
Musevi irfanı 61 
Musevi Skolastiki 295 
Museviler 21, 109 
Mustailiyan 187 
Mustali (Prens/ lmam) 187 

484 

Mustansır Billah (Fatımi Halifesi) 187 
Mustencid (Halife) 253 
Mutahhari 454 
Mutasavvıf Feylesof 4 2 
Muvahhidler 25 
Muyyeduddin Huseyn-i Tugrai 248 
Muzaffer Ali Şah 249 
MO.bdi 164 
Müeyyed-i Şirazi 158 
Mükellimler ll5 
Müneccim60 
Münzel 131 
Mürşidler 29 
Müslüman İspanya 389 
Müslümanlar 21, 236 
Müşrik 25 
Mütevekkil (Halife) 42, 239, 281 

N 

Nadir Şah 68 
Namaz303 
Narbonn�'lu Moise 402, 427 
Nasb 183 
Nasır-ı Husrev 29, 46, 161, 254, 256 
Nasır-i Tusi 79, 80, 125, 190, 290, 313, 

417 
Nasiruddin-i Tusi 57, 78, 281, 298, 

329,413,455 
Nasrani 23 
Nasreddin Hoca 4 22 
Nasturi Mezhebi 51 
Nasturi 60 
Nasturiler 50, 56, 60 
Nasut 180 
Natık 180 
Nazım Hikmet 259 
Nebi 136 
Nebiyy-i Mürsel 87, 116 
Necm-i Kübra 80, 242 
Necmüddin-i Kübra 73 
Nefs-i Rıyhıyye 181 
Nchc-ul-Bdcige79, 83, llO, lll, 454 
Neoplatonicien (Yeni Eflatuncu) 51 
Nesnel Dünya Zamanı 44 
Netaic-ul-Fikcr 248 
Nevbahar Tapınağı 60 
Nevbahti 58, 59, 208 



Nevm-i Kübra 80 
Nihavend 341 
Nisibe (Kent) 51 
Nişapur 211, 321, 325 
Nizam-ül-Mülk 187, 226, 320 
Nizar (Prens f [marn) 187, 188 
Nova Wıhara (Nevbahar Tapınağı) 60 
Nuh lbn Mansur (Prens) 300 
Nuh'un Gemisi 109, 199 
Numani 141 
Nur Ali Şah 249 
Nur Ayeti 108 
Nur 107, 108, 120, 132, 172, 182, 

194,195,211,340,363,368 
Nur-ul-Envar 364, 365, 366, 367 
Nurullah-i Şuşteri 312 
Nusaybin 51 
Nüşrevan (Husrev Enüş-Revan) 51 
Nübüvvet Dairesi 135, 138 
Nübüvvet Felsefesi 29 
Nübüvvet Mührü 147 
Nübüvvet Öğretisi 31, 43, 49, 65, 90, 

92,123,236 
Nübüvvet Telakkisi (Şii) 93, 118 
Nübüvvet Temeline Dayanan Felsefe 

(Philosophie Prophetique) 63 
Nübüvvet 29, 63, 64, 69, 85, 94, 95, 

98,99, 100, 105,108,112,125, 
130,132,134,135,136,137, 138, 
146, 161,171,180, 191, 199,237, 
258,260,281,286,288,293,306, 
312,333,344,345,384 

Nübüvvet-i Batınıyye 118, 376 
Nübüvvet-üt-Tarif 137 
Nübüvvet-üt-Teşri 136 
Nyberg, H. S. 211 

o 

Okhnokh240 
On Akıl Kuramı 291 
Oniki Havari 138 
Oniki [marn Mezhebi 75, 156, 180, 

192 
Oniki lmam Şiiliği 35, 37, 40, 62, 63, 

70, 76, 77,78,80,100,106,129, 
136, 149,150,157,178, 185, 191, 
197,198,236,240,252,303,342 

Oniki lmam 32 
Onikinci İmamın Zuhuru 66 
Origenes 50, 153 
Orta Asya 50, 59 
Ortadoğu 68 
Ortodoks Sünnilik 136 
Osman tbn Said 78 
Osmanlı Türlderinde llim 437, 452 

o 

Ömer lbn Ferruhan-i Taberi 59 
Ömer lbn Ubeyd-i Mutezilt 105 

p 

Palermo420 
Pananthropos 192 
Paraclet 148, 185 
Paraphrase 56 
Paul Kraus 58, 242, 243, 244, 254, 

265,266,288 
Pavlus 106, 137, 153 
Pehlevce 59 
Peripatetik Düşünce Okulu 368 
Peripatetik Felsefe Okulu 437 
Peripatetik Okul 440 
Peripatikler 41 
Persler Okulu 51 
Peygamberlik Halkası 68 
Peygamberlik Mührü 69 
Peygamberlik 43 
Phedon 57 
Phedrc 393 
Phenomene Religieux (Şii lslaın) 29 
Philosophie Prophetique (ayr. bkz. 

Nübüvvet Felsefesi) 63 
Physique 53 
Platon (Eflatun) 56, 58, 75, 173, 277, 

287,288,294,348,361,426,432 
Plerome 136, 166, 172, 173, 174, 175, 

176, 179, 184,194, 257, 258, 291, 
309 

Plethon357 
Plotinus 242, 288, 387, 408, 440 
Pneuma Vital 124 
Poimandres 238 
Portekiz 390 
Principe Primordial 39 

485 



Probus 51 
Proclus 58, 255, 282 
Protestan 2 7 
Provence 420 

Q 
Quid Agas 27 
Quid Credas 27 
Quid Speras 27 

R 

Rafiziler 325 
Raş Aynalı Sergius 51 
Ravzat-ul Müneccimin 275 
Razi (Rhazes) 253, 261, 300, 346 
Raı:t Billah (Abbasi Halifesi) 239 
Receb-i Burst 81 
Renaissance (ayr. bkz. Safevi Uyanışı) 

278 
Renan421 
Rı:sail-U-ihvan-Us-Safıı 253 
Resullerin işleri 56 
Reşiduddin Meybudi 38 
Reşiduddin Sinan 190 
Reşt 40 
Revak 41 
Rey 78, 253, 261, 298, 301 
Rhazes (ayr. bkz. Razi) 253, 254, 255, 

256,257,258,259,260,270,300, 
346 

Rıhlct 181 
Ricalullah 62, 117, 195 
Risalet-ul-Ledünniye 322 
Ritter, Hellmut 352 
Rivakiyyun 284. 285 
Robert Grosseteste 2 7 4 
Robinson Crusoe 416 
Roger Bacon 274 
Rönesans 429 
Ruh ile Nı:fs Farkı 54 
Ruh Öğretisi 91 
Ruh-ul-Kudüs 26, 119, 120, 122, 124, 

148,295,296,311,406,411,428 
Ruhun İnşirahı 46 
Ruska61 
Rutbet-ul-Haktm 255 
RQyet Hadisi 127 

486 

Ruzbehan Bakli-i Şirazi (ayr. bkz. 
Şirazlı Ruzbehan ... ) 37, 339 

Ruzbehan49 
Rüya 116, ll8 

s 

Sa'd tbn Ehi Vakkas 208 
Sa'in Torkeh Ispahant 140 
Sahiller 22, 23, 25, 237, 238, 241 
Sabit tbn Kurra 55, 235, 272, 300 
Sadr Torkeh lspahant 125 
Sadruddin-i Konevi 40, 80, 455 
Sadruddin-i Sirazi (ayr. bkz. Molla 

Sadra) 39 
Saduddin-i Hamevi 141, 145 
Saduddin-i HamQyeh 73, 334 
Safevi lranı 31 
Safevi Şiiliği 286 
Safevi Uyanışı I Rönesansı 80, 81, 278, 

433 
Sahih-uz Zaman 66, 75, 141, 142, 143, 

144, 147 
Saints tmams (ayr. bkz. Eimme-i 

Athar) 62, 293 
Sainuddin Torkeh tspahani 81 
Salahaddin-i Eyyubi 190 
Salamon Ben Gabriol 388, 399 
Samani Sarayı 286 
Samıra Ordugahı 142 
Sanskritçe I Sanskrit Dili 50, 60, 380 
Saoshyant Siması 148 
Saragosse 407 
Sasani lmparatorlugu 50 
Sasaniler l 72 
Sebzvar 451 
Sehl-i T1istert 345, 346, 364, 373 
Selefilik 22 7 
Seleftyye 227 

Selman-ı Farsi 23, 67, 129, 154, 155, 
196,8201 

Selman-ı Pak 35 
Semavi Adem 184 
Semerkand 225 
Semnan138,44,325 
SensQni 228 
Serahsi (ayr. bkz Ahmed tbn Tayyib-i 

Serahsi) 284 



Serahsi 237 
Seriyy-us-Sakati 239, 334, 341 
Setr Devri 252 
Seır 176, 177, 183, 185, 197 
Severe Sebokht 52 
Sevilla 390, 398, 418 
Seyfuddevle-i Hamdani 286 
Seyyid Ahmed-i Alevi 40 
Seyyid Huseyn-i Bad-Kiibei 452 
Seyyid Muhammed Huseyn-i 

Tebatebai 35, 452, 454 
Seyyid Murtaza Alemul-Hudıl 79 
Seyyid Raziyy-i Llricani 451 
Seyyid Suhrılb Veli-i Bedelışani 190 
Seyyid Süleyman-ı Belhi 95, 107 
Seyyid Şerif-i Razi 79 
Seyyid-i Ahmed Alevi 44 
Sırat-ı Mustakıym 61, 154, 439 
Sırr-u1-Halika 241 
Sibiiyeh 261 
Sidret-ül Münteha 194 
Silsilet-ul-irfıln 14 7 
Simgesel Açılama 4 7 
Simgesel Algılama 4 7 
Simya60 
Sina Tepesi 201 
Situation Herrneneutique 23 
Siyasi Kültürel lslllm 1arihi 54 
Skolastik 206 
Socrates 57, lll, 241, 242, 373 
Son Yedi Yeni Eflatuncu 51 
Sophistiqııc 53 
Soteriologie 194 
Spengler, Oswald 60 
Stoacı Feylesoflar 41 
Stoacı 240, 264 
Stoacılar 284 
Stoacılık 41 
Sııbtilitatc 283 
Sufi 334 
Sufiler 36, 333, 395 
Sufiler ·suhreverdi Davası 136 
Suhreverdi Okulu 406 
Suhreverdi 42, 48, 54, 55, 57, 79, 123, 

239,274,278,285,290,297,299, 
311,314,316,318,321,322,325, 
330,335,353,354,355,356,358, 

359,361,362,363,364,365,366, 
368,373,374,375,376,377,378, 
380,381,388,403,411,431,432, 
435,437,439 

Suriye 53, 210, 356 
Sülemi 37 
Süleyman Mantıkiy-i Sicistani 243 
Sünni lslılm 93 
Sünni Kelamı 63 
Sünniler 67, 84, 237 
Sünnilik 225, 227, 429 
Süryaniler 50, 51, 58 
Swedenborg, Eınanuel 27 

ş 
Şafi't Mezhebi ll 4 
Şah Nimetullah-i Veli 81, 248, 334 
Şahmerdan Razi 275 
Şakird 25 
Şalmagaani 238 
Şam 286, 313, 321 
Şanizade 453 
Şatalıat 339 
Şatt-ul-Arab 23 
Şehabuddin Yahya Suhreverdi (ayr. 

bkz. Suhreverdi) 355 
Şehristani 23, 208, 228, 237, 329 
Şehrizuri 249, 314, 386 
Şeltut, M. (Ezher Şeyhi) 68 
Şem'ün 180 
Şemseddin Sami 284 
Şems-i Llhici 147 
Şems-i Tebrizi 153, 189, 396 
Şemsuddin-i Lahici 136 
Şemsuddin-i Şehrizuri 376, 377 
Şeriat Öğretisi 68 
Şeriat 28, 29, 31, 35, 46, 66, 70, 71, 

72,98, 135,137,149, 161, 178, 
191,197, 198,237,238,260,293, 
294,332,336,418 

Şerif lbn Herevt 3 79 
Şerif-i Curcani 359 
Şerif-i Razi 82 
Şcvlllıid-ur-Rububiyyc 450 
Şeyh Ahmed Ahsa'i 40, 82 
Şeyh Ali Yezdi 141 
Şeyh Ga(a)lib 47, 94 

487 



Şeyh Mahmud-i Şebusteri 189, 200 
Şeyh Muhammed Huseyn-i Tebatebai 

40 
Şeyh Müfid 79, 141 
Şeyh-i lşrak (ayr. bkz. Suhreverdi) 

439, 441, 442, 444 
Şeyhi Okulu 40, 68, 73, 82, 106, 144, 

249,278,375 
Şeyhilik 144 
Seyhiyye Hareketi 40 
Şeyh-ul-işrak (Şeyh-i lşrak) 376, 378 
Şii Felsefesi 84 
Şii İmamet Öğretisi 50, 180, 193 
Şii imamlar 32 
Şii irfan Öğretisi 236 
Şii lrfanı 40, 70, 81, 161, 202, 233, 

264 
Şii islim 29 
Şii Nübüvvet Öğretisi I Telakkisi 35, 

136,294 
Şii Öğretisi 148 
Şii Peygamberlik Öğreti ve Telakkisi 

(Nübüvvet) 92 
Şii Zeydi 159 
Şiiler 28, 45, 67, 84, 88, 150, 155, 209, 

214,246,334 
Şiilik 30, 36, 61, 62, 63, 64, 68, 69, 70, 

71, 72, 74, 75, 76,80,85,88,89, 
91,92,98,104, 105,114,134,139, 
146, 148,180,192,247,260,263, 
293,295,333,335,336,337,338, 
342,374,376,378,388 

Şiraz 261 
Şirazlı Hafız 49 
Şirazlı Molla Sadra (ayr. bkz. Molla 

Sadri) 39 
Şirazlı Ruzbehıln Bakli (ayr. bkz. 

Ruzbehan)48,349,354,395 
Sirk 165 
Şölen392 

T 

Tabula Secreıa 112, 121 
Tabula Smaragdina 107 
Tabut 109 
Takıyye 86, 347 
Uliın-i Batıni 124 

488 

Talınud 156 
Tam Tabiat 241, 242 
Tarih Ötesi 130, 131, 133 
Tarihselcilik 43, 135, 144 
Tarikat332,335,390 
Tarikat-un-Necat 89 
Tasawurat 190 
Tavk-ul-Hamdme 392 
Te'vil 40, 41, 43, 45, 46, 48, 191, 193, 

194,197,254,422,429 
Tebatebai 209 
Tebliğ 90, 135, 170 
Tecessüd 212 
Teflıim 40, 41 
Tefsir 40, 41 
Tcfsir-ul-Mizan 452 
Tehran 78 
Tekvin 28 
Teınple Şövalyeleri (Teınplier) 190 
Tenzil 45,46 
Teslis 23, 25, 106 
Teşbih 221 
Tevahhud 165, 1662 
Tevhid 23, 65, 128, 162, 163, 164, 

165,166, 167,178,209,213,291 
Tevhidi249 
Tevildt 38 
Tevrat 130 
T hemistius 55, 57 
Tlıcologie (llahiyyat) 53, 56, 278, 279, 

282,287,308 
Theosophe Mystique 42 
Theosophia 31 
Thomas (Aquinolu) 295, 307, 319, 

428,431 
Tibet 50 
Tinnizi (Hakim-i Tinnizi) 343, 344 
Toledo 49, 320 
Tor Andreae 72 
Trakya205 
Trans-Historiquc 28 
Troubadour 394 
Tutunciyye Hutbesi 111 
Türkçe 286, 450 
Türkistan 346 
Tyaneli Apollonios 241, 24 3 



u 

Ujk-ı Mubin 439 
Umm-ul Kitıib 151, 152, 199, 247 
Urfa 23, 51, 54 
Urfalı Yakub 241 
Usame lbn Zeyd 208 
Usill-i Felsefe Ve Realizm 452 
Usftl-i Kafi 454 
UVe)Sİ 336, 337 
Uveys-ul Karanı (ayr. bkz. Veysel 

Karanl) 337 

Ü 
Ümmet 96, 104, 128, 210 

v 

Vahy Meleği 110, 115, 119 
Vahy 28, 45, 85, 90, 93, 100, 116, 122, 

126, 132,144,180, 199,220,236, 
237,260,286,293,294,295,296, 
306,311,312,332,333,350,374, 
378,398 

Vahyedilmiş Kutsal Kitap Olayı 24 
Valentinus 153, 154 
Varlık Öğretisi 214 
Varlık 39, 163, 165, 166, 230, 304, 

454 
Vasıl lbn Ata 208, 211 
Veda Hutbesi 124 
Veda Melıtubu 399 
Velayet Dairesi I Halkası 66, 135, 138, 

141, 145 
Velayet Sorunu 80 
Velayet 69, 70, 72, 74, 95, 99, 100, 

101, 112,114,130, 131,132, 135, 
136, 138, 139,141,191,192,200, 
334,344,345,375 

Velayet-i Muhammediyye 97, 141 
Verus Propheta 137 
Vettius Valens 59 
Veysel Karani 67, 202 
Viladet-i RulıAniyye 182 
Voltaire 260 

w 

Wınter, Ullmann 25 

y 
Yddndme-i Hdce 437 
Yahudiler 22, 210 
Yahya lbn Adiyy 54 
Yahya lbn Batriyk 53 
Yahya lbn Masftyeh 52 
Yakut-i Ahmet 175 
Yasa kılık 13 5 
Yedi Bdtınf Anlaın Risalesi 44 
Yedi Kerrubi 171 
Yemen 159, 160 
Yeni Eflatuncu 278, 282 
Yeni Eflatuncular 239, 261, 282, 353 
Yeni Eflatunculuk 56, 274, 338, 419, 

440 
Yeni Empedocles 299, 365 
Yeni Hanbeli Okulu 395 
Yeni Jerusalem Kilisesi Hareketi (ayr. 

bkz. Yeni Kilise) 27 
Yeni Kilise Hareketi (YeniJerusalem 

Kilisesi) 2 7 
Yeni Zervancılık 173 
Yohanna lbn Haylan 286 
Yokluk 163 
Yuhanna!Yohannalncili 28, 185, 193 
Yunan Felsefesi 51, 79, 229, 277 
Yunanca 50, 53, 168, 178, 266, 277, 

279,388,412 
Yunan-Doğu Geleneği 50, 58 
Yunus Emre 201 

z 

Zahir 46, 66, 68, 70, 89, 101, 102, 
160,178,191, 197,228,245,394, 
397 

Zahirilik 398 
Zaman448 
Zarathoustra (ayr. bkz. Zerdüşt) 4 32 
Zehebiler 336 
Zehebiyye Tarikatı 73 
Zenon (Bizans İmparatoru) 51 
Zenon41 
Zerdüşt60,357,432 
Zerdüştiler 21, 22, 380 
Zerdüştilik I Zerdüşt Dini 59, 148, 

181,241,365,367 
Zervan 172 

489 



Zervani Kozmolojisi 256 
Zervaniler 172 
leydiler 68 
Zeydilik 159 
Zeyn-ul Abidin 35, 159 
Zeytin Ağacı 201 
Zuhurl06 
Zülkameyn 110 
Zünnün-i Mısri 239,373 

490 



• slam felsefesini ele alan Batılı araştırmacılar, Henry! 

Corbin'in de değindiği gibi, çoğu kez bu felsefeciei 
1 

özgün bir yan bulamayacakları gibı bir önyargı ile h,:ı-/ 

reket ederler. İbni Rüşd'e kadar olan "Yunan etkisin· 

deki İsiam felsefesi" rıi ve fazla derinleşmeksizin de Ke 

lam'ı ınceleyip bırakan bu araştırmacılara karşın Henry 

Corbin, İslam felsefesinin derinlik boyutunu, bu felsefeye 

s(ireklilik sağlayan yön(inü kavramış bir bilirTı adamıdır. 

Bu eseı·de Corbin, kronolojik olarak İbni R(jşci'e kc1dar 

qelrniş bu deı·inlik ve s(jreklilik (izerinde sık sık düş(üıerek 

ve daha sonraki dönemlere gönderrneler yaparl=ık İbrıi 

R(işd' den somaki gelişimin nasıl olduğunu d.:-ı ana çizgi­

leriyle belirtmiştir. lslam araştırıılc'ılaı·ı içinde özel ve say­

gın yeri olan Corbin'in bu eserini T(iı-kçe'ye kcıZdndıran 

Prof. Dr. Hüseyin Hatenıı, ayrı bir ernek (iı·(illli olcın açık-

!ayıcı notları da hc":ızırlay,1rc1k eserin d(iş(incc dLinyc=ıırıızd,, 

özgün bir yere oturmasını saglc1nıış bulunnıc1Uadır 

� 
iLETiŞiM .-50 

TARiH DiZiSi 22 ıııı ııııııııı 111 1 1111111111111 
9 789754 704488 




