


PINHAN YAYINCILIK

Litros Yolu, Fatih San. Sitesi No: 12/214-215
Topkapi/Zeytinburnu/Istanbul

Tel: (0212) 259 27 60 Faks: (0212) 565 16 74
www.pinhanyayincilik.com
info@pinhanyayincilik.com

Sertifika No: 20913

Henry Cbrbin
Bir'le Bir Olmak - Ibn Arabi Tasavvufunda Yaratict Muhayyile
L'imagination Créatrice dans le Soufisme d’lbn’ Arabi

© Pinhan Yayincilik, Istanbul 2013
© Tiirkge Ceviri: Zeynep Oktay, 2013

Yayin Yonetmeni: Mahmut Sever

Editor: Hatice Altintag - Adem Beyaz
Kapak Tasanmi: Mahmut Sever
Dizgi: Sami Abbas

Diizelti: Poyzan Nur §ahiner

Teknik Hazirlik, Baski ve Cilt:

Yaylacik Matbaacilik San. Tic. Ltd. §ti.
Litros Yolu Fatih San. Sitesi No: 12/197-203
Topkapi-1stanbul Tel: (0212) 567 80 03
Sertifika No: 11931

Kataloglama Bilgisi:

Henry Corbin

Bir'le Bir Olmak - 1bn Arabi Tasavvufunda Yaratict Muhayyile
1. Tasavvuf 2. Sufilik 3. Islam Felsefesi

Pinhan Yayincilik: 48 Sark Dizisi: 5

ISBN: 978-605-5302-20-7



BIR’LE BIR OLMAK

Ibn Arabt Tasavvufunda Yaratici
Mubhayyile

Henry Corbin

Ceviren:

Zeynep Oktay

7,

PINHAN



Yayinci Notu

Pinhan Yayincilik olarak eninde sonunda Tiirk¢eye kazandir-
mak istedigimiz eserler arasinda bizim igin en mesakkatli ¢alis-
malardan biri olan Bir’le Bir Olmak kitabina verdigi emeklerden
dolayi, oncelikle yayima hazirlik kismini iistlenen Hatice Altin-
tag’a tesekkiir etmeyi bor¢ biliriz. Zira batili bir filozofun dogu
felsefesi iizerine yaptig1 bu aragtirmanin aktarimindaki zorlukla-
nn ortadan kaldinlmasinda kendisinin emegi goz ardi edilemez.
Boyle zor bir ¢alismanin son okumasini gergeklestiren Poyzan
Nur Sahiner’e, teknik hazirlik agsamasinin iistesinden gelen Aziz
Siimbiil’e, dizgi i¢in uzun mesai harcayan Sami Abbas’a miite-
sekkiriz.



CEVIRMENIN NOTU

Henry Corbin’in Bir’le Bir Olmak adli eserini ¢evirmek, her
cevirinin dogasi geregi tasidigi koprii kurmna islevini farklh bir
boyutta tecriibe etmemi sagladi. Bu tecriibenin en biiyiik zorlu-
gu, Corbin’in Fransizca, Latince ve bazen de Yunanca sozciikler
kullanmak suretiyle Bat1 dillerinde olusturdugu tasavvuf termi-
nolojisi ile Tiirkgede okurun yiiz yillardir agina oldugu Ibn Ara-
bi kaynakl tasavvuf terminolojisi arasinda bir denge kurmak ol-
du. Corbin gibi, serh ettigi diisiiniirler araciligiyla kendi felsefe-
sini temellendiren ve bu temellerden biitiinciil bir yap1 olugturan
bir filozofun dilini, serh ettigi metinlerin orijinal diline yakinlas-
tirmak amaciyla anndirmaktan 6zellikle kagindim. Boyle bir ug-
rag, okuru Arapga sozciik ve terimlerin Corbin’in zihninde tam
olarak neye karsilik geldigi bilgisinden mahrum birakmak ve
Corbin’in her zaman 1srarla vurguladif1 diyalogun Oniinii tika-
maktan bagka bir sey olamazdi. Bununla birlikte, Corbin’in iki
diisiince diinyas: ve felsefe tarihi arasinda bag kurmay: hedefle-
yen dil ve terminolojisinin tiimiiyle korunmasi, eseri anlagiimaz
bir metne doniigtiirme riski tagiyordu. Corbin’in karsiliklanm
kendi belirledigi Arapga sozciikleri her zaman parantez i¢inde
vermemesi, ¢ok defa bir sdzciigii birkag farkli sozciikle karsila-
masi veya birkag farkh sdzciige aym karsilig1 vermesi isimi ko-
laylagtirmiyordu. Biitiin bu zorluklan agsmak adina, Fransizca
orijinali ile Tiirk¢e cevirisi arasinda fark gordiigiim ve Corbin’in
anlasilmas: i¢in elzem buldugum terimleri, ilk gegislerinde ve
daha sonra 6nemli noktalarda elimden geldigince parantez igin-
de vermeye ¢ahistim. Italik olarak kullandig: Latince terimleri ise
tiimiiyle koruma yoluna gittim. Gerekli parantez i¢i geviriler ve
dipnotlarla okurun igini kolaylastirnaya ¢aligtim.

Bunun yani sira, Corbin’in Ibn Arabi’den yaptig1 alintilan
karsilastirabilmek adina miimkiin oldugu &l¢iide Ekrem Demir-
li’nin gevirilerindeki sayfa numaralarin1 parantez icinde belirt-
meye c¢alistim. Ayn1 zamanda Tiirkge ¢evirisi mevcut olan diger
alintilarin da Tiirkge cevirilerindeki sayfa numaralarim ekleme-
ye gayret ettim. Boylece ayrintih bir aragtirma igin Corbin’in



ceviri anlayisim kargilagtirmaya tabi tutmak miimkiin olacak.
Corbin’in parantez iginde verdigi ve italik olarak metne dahil et-
tigi cok sayida Arapga sozciigii de Tiirkiye’deki Arapga transk-
ripsiyon gelenegine uygun olarak yazmaya gayret ettim. Birgok
terimin Arapga yazilislan ile Tiirkge yazilislar arasinda fark ol-
mas! nedeniyle, Corbin’in Arapgasini verdigi terimleri Arapga-
ya, Fransizca olarak ele aldi1 terimleri ise Tiirk¢geye uygun ola-
rak yazdim. Bunun sonucunda Corbin’in Fransizca ve Latince
terminolojiyi hangi noktalarda yetersiz buldugunu da gérme
sanst olacak. Eserin terciimesinde Fransizca orijinalinin yani
sira bazi noktalarda metni daha agiklayici hale getiren ve daha
kolay okunur bir formata sahip olan Ingilizce gevirisinden de
yararlandim (¢ev. Ralph Mannheim, Princeton University Press,
Princeton New Jersey, 1969). Eserin bibliyografyasimi da Ingiliz-
ce ve Tiirkge ¢evirileri ekleyerek genislettim.

Zorlu bir yolculugun sonunda elinizde tuttugunuz bu met-
nin, hem Ibn Arabi’yi hem de Corbin’i anlamak i¢in elzem bir
eser, karsilagtirmali ilahiyat ve felsefe calismalar igin ise deger-
li bir kaynak olacagini umuyorum. Bana bu yolda bilgi ve emek-
leriyle destek veren Ekrem Demirli, Paul Ballanfat ve Ibrahim
Halil Uger’e siikranlarimi sunuyorum.



ICINDEKILER

Cevirmmenin NOtU .....c.covvernieeinerinenerinreesrereseeseeseeseeseenee 5
Ceviri I¢in ONSOZ.....cuveceeeeeeeereecree st ssnas e sassenens 9

1. ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR

MANEVI TOPOGRAFYA.......ccccooomrrrrerrrrernrnsrrnrsasannnns 19
2. 1BN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC VE
SIMGELERI.......oooireirteeeee et tsn s ssneas 47
Ibn Riigd’iin Cenazesinde.........cccovvrereereerererrerssssesenens 47
Dogu Yolundaki Hacl.......ccccvueevereecrineecrennecsriccnrenneseenes 53
Hizir’ 1n MUridi ....oooeeceevnecniineecenienecneneeecceennnecnnnes 59
Olgunluk D6nemi ve Eserinin Tamamlanmasi............. 70
3. BATINILIGIN DURUMUL.......cccommmrrrenrerrrrerenraesrnenenns 79
BIRINCI BOLUM
SEMPAT] VE TEOPATI........cooeeerirrieresrerenneneessesseeenes 99
I. ILAHI TUTKU VE RAHMET......ccceoemrrrrrrrrreeraans 101
1. Giines Ciceginin Duasl.........coeeeenerrceiccnnencrscnnenens 101
2. “Patetik TANI" .....cooviirirreericeirine st csaenine 110
3. Unio Sympathetica olan Unio Mystica .................... 124
II. SOF1YOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA .......... 147
1. Sadik Bir Asigin Hakimane Siiri .........cooeeverveenenn. 147
2. Askin Diyalektigi.......ccooeeeneininirnncniinicncccnnens 159
3. Yaratict Digil .....ccccoomiviiiniiicccneic e 173
IKINCI BOLUM
YARATICI MUHAYYILE VE YARATICI DUA............... 195
GIRIS .ottt sttt senenees 197
III. TECELLI OLARAK YARADILIS .....cccecvvvuemerrennene 201

1. Tecelli olarak Yaratict Muhayyile veya “Tiim
Varligin Kendisinden Yaratildigi Tann”................... 201



ICINDEKILER

2. Miitecelli Muhayyilenin 1zhar Ettigi llah ................ 206
3. “Inanglarda Yaratilan Hakk” .........cccocevernicrenennne. 211
4. Yaratiligin TeKerrtirli........coocevevvevirreresnerivnenerienienennens 215
5. Varligin IKili BOYUtU ...coceeeeerreccceeeecee e 222
IV. MUTECELLI MUHAYYILE VE KALBIN
DZ-N2T-4 4 (115 (€] GO 231
1. Muhayyilenin Alanl.........ccoeveereineeeceeceeseeeeenenenene 231
2. Bir Latif Organ Olarak Kalp ......cccccceeevvrvrrecerrnneennn. 236
3. Kalp Imi et 253
V. INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI.................. 263
1. Miitecelli Dua YONtemi ......coovvvviueeeeeicieeeeeen e, 263
2. Eslesmeler.......ccoovivivreriirceccre e 273
3. 1ahi Cevaplarin SiMl.......cccceveeeveeeeeineernneseesnnnninennns 278
VI “HAKK’IN SURETI ..ottt e 289
1. Riiyet HadiSi...c.ocecveeeeiiveriereneenninressennessesssnsneseessens 289
2. Mistik Kabe’'nin Etrafinda .........ccccoeeeiieeeeecrecnnnnnn, 296
Y 0) (] 0 /20T 305
KAYNAKGCA ..ottt iecrreeerssssessesseesesssssesssennes 307



CEVIRI ICIN ONSOZ

Bugiin yayna ¢ikan ¢eviri ¢ift yonlii bir zorluga gogiis gerdi-
gi icin ¢ok 6zel bir selam1 hak ediyor. Bu ¢eviri hem Henry Cor-
bin’in, on iigiincii yiizyilin Endiiliislii biiyiik mutasavvifi Ibn Ara-
b1’ye adadig1 en 6nemli ve anlamli eserlerden birini bize tanitiyor,
hem de yazarn zor dilini ve emek gerektiren diisiincesini dilimi-
ze aktanyor. Cevirmenin gogiislemesi gereken bir diger zorluk da
Henry Corbin’in Ibn Arabi eserleri i¢in onerdigi gevirileri tercii-
me etmek olmali. Boylece bir ¢eviride her zaman gegerli olan yo-
rumlama ¢aligmasini ve Corbin’in bu ugrastan neyi talep ettigini
[exigence] 6l¢gme sansimiz olacak. Burada aynica Corbin’in, He-
idegger’in Fransa’daki ilk ¢cevirmeni oldugunu da unutmamak ge-
rekir. Corbin bir entelektiiel degildi. Bir'le Bir Olmak, 1bn Arabi
iizerine yapilan ilk derinlikli calismaydi. Bu eser hi¢bir zaman
agilamayacak; ¢iinkii bu eser bir ‘bilim’ eseri degil. Bilim kendini
gelistirmeyi kendine gart kosar. Her zaman en has hareketi olan
agma eylemiyle 6ne ve kendinden yukanya dogru atilacagim var-
sayar. Bu yiizden de bilim, kendini uzun zamandir illiizyona terk
etmis bir aklin eyleminden bagka bir sey olamaz. Henry Corbin’in
eserinin Gtesine higbir zaman gecilemez ¢iinkii bu eser aklin eyle-
mi, diigiincenin yolculugunda bir duraktir. Diisiincenin Gtesine
hi¢bir zaman gegilemez. Diigiince hi¢bir zaman bagka bir diiiin-
ce tarafindan gegersiz kilinamaz. Bagh oldugu seyde kalir ve an-
cak diisiinenine tekrar ulastirilarak yeniden iiretilebilir. Henry
Corbin’in de hatirlattg1 gibi —daha sonra bu konuya deginece-
gim- kendinden talebi Ibn Arabi’nin gahsinda en belirleyici bi-
¢imde ifade bulan bu diigiinceyle boy ol¢iisme cesaretini goster-
mesi Zeynep Oktay’n biiyiik hiineridir.

Diisiincenin bu talebi, en derininde, tasavvuf adiyla tanimla-
ma aligkanlif1 edindigimiz seyin ¢ikis noktasinda kendinden ta-
lep ettigi seydir. Hicbir zaman mistik ve din terimlerine indirge-
nemeyecek olan Islam maneviyati, diisiincenin bize yonelttigi
vaattir; diisiincenin uydugu ve kendimizi anminda irtibat halinde
buldugumuz vaattir. Esyanin dogasiyla ilgili sorulara verilen ce-
vaplann sayisini artirmaya yonelik beceriksiz bir deneme, sonra-

9



BIR’LE BIR OLMAK

sinda kendini radikal bigcimde gecersiz ve bilimin kati gelisimi-
nin geride biraktig1 bir ge¢mise siiriilmiis halde bulan bir ugras
degildir. Bilim diisiincenin miimkiinatim, diisiincenin vaadini,
Heidegger’in deyisiyle “soru sorma hakkini” yok ederek kendi-
ni biiyiik bir zaferle dayatmstir. Diisiince, insanin, diinyay: tani-
manin hayati gerekliligine cevap verine ugrasi degildir. Bu yal-
nizca tek bir bakig agisidir, insanin kendini diinya i¢indeki diger
seyler arasinda bir sey olarak telakki etmeye kendi kendini mah-
kum ettigi bakistir. Esyanin bu diinyas, zahirilik, agkinlik; insa-
na yabancisi oldugu bir dlemde maceraya atilmak i¢in kendinden
disan ¢ikma mesuliyetini yiikler gibidir. Bu zahirilik tiim batini-
ligini, tiim igkinligini tehdit eder. Eger insan diinyaya dogru ken-
dinden disan ¢ikiyorsa bunu hemen bir kendine doniis nostaljisi
olusturmak i¢in yapar. Bilimin, insanlan diinyanin nesneligine
hapsetmeye ihtiyaci vardir. Kaderi buna baghdir. Fakat insanlar
halihazirda orada bulunmasalard: bilgiyle mesgul olmazlardu. In-
sanlar ve diinya arasindaki, kargilikli dislanmalarinda uzlasmaz
iki tane i¢kinlik ortaya koyan nesnellestirici kopus karsisinda,
ne nesne ne Ozne, veya — tasavvuf iizerine yapilan ¢aligmalarin
cogunda goriilen eski metafizik ayrimlar1 yinelemek gerekirse
ne existentia ne essentia olan diisiincenin batini talebi cevap ve-
rir. Diisiince her zaman ¢oktan hdzir bulunan, algalmis bir bigi-
mi olan bilime baglangi¢ hareketini veren taleptir. Bilim savaga-
rak ve diisiinceyi anlamsizlifina ve degersizligine geri gondere-
rek elde edilir. Bununla beraber bilim onu fark etmese veya gor-
miiyor gibi yapsa bile diisiince kendisini katleden bilimin aklin-
dan ¢ikmaz. Fakat diisiincenin her zaman taniklan vardir, diigiin-
cenin oglu Hamlet gibi... Hamlet, kayip diisiincenin dilsiz ve sa-
birl sesidir ve kendisini gormezden gelen bir teknik gii¢ diinya-
sinda sitemle gezmektedir. Veya gokyiiziiniin altinda hayalet gi-
bi, gozleri oyulmus, tanrinin dilini konustugu i¢in cezalandiril-
mug halde gezen Oedipus da olabilir. Diisiincenin bu patolojik
nostaljisinden muzdarip olan ¢ok sayida Avrupaliya bakildigin-
da bu diigiince, ge¢miste kaldig1 varsayilan bir diinyaya ait sani-
labilir. Boylece Avrupa’nin on dokuzuncu yiizy1l sonundan beri,
bir diinyanin sonu belirginlestik¢e ve umutsuzluk umumi hale
geldikge diislemeye devam ettigi mitin iiretimi tekrarlanms olur.
Bu mitin en ug bigimleri birinci diinya savas1 sirasindaki teknik
yikim patlamasi ve Nazi rejiminde bir milletin ve bir dinin en-

1N



GEVIRI ICIN ONSOZ

diistriyel imhasi olacakur. Ismi anlaml bir sekilde Latince ola-
rak dolasimda bulunan bu s6ziim ona ezeli hikmet, philosophia
perennis, diinyanin 1zdirabinin ne boyutta oldugunu ve teselli ve-
rebilecek yalmizca iki segenegin bulundugunu bize hatirlatir:
Hep daha nihilist olan bir bilimde ileriye dogru kagis veya mut-
laka daha iyi olmasi beklenen bir ge¢mise sifinmay1 miimkiin
kilar goriinen mitlestirme. Bu iki durug aym metafizik temelin
aynlmaz iki yiiziidiir. Philosophia perrenis’in savunucularinin
mitgiligi veya daha basit olarak Wagnerciligi, siiphesiz bilimin
emek verdigi toplu yikimdan bile daha tehlikelidir.

Henry Corbin’in sesi umutsuz bir yalmzlik igindedir. Ibn
Arabi’nin giincel .yorumcularimin biiyiik bir kismini karsisinda
bulur. Bu yorumcular epistemolojik, bilimsel ve metafizik argii-
manlarla ona karsi ¢ikarlar. Burada hepsini aynntili bigimde say-
mak miimkiin degil; zaten bu girisim de oldukga sikici olurdu.
Bununla beraber bu argiimanlann tiimiinii reddetmek de miim-
kiin degil. Corbin’in tasavvufta, Siiligin olasi ¢evirilerinden biri-
ni gormekteki atesli 1srarcilig, tasavvuf dahilinde tarihsel ve din-
sel bir dogmaya yapilan gondermeden bagka bir sey gormeyen ve
bu dogrultuda tasavvuf pirlerinin Siinni mezhebe bagliliklarina
dair ¢ok sayida beyani 6ne siirecek bir¢ok okuyucuyu hayrete
diisiirebilir. Corbin’in bu 1srarcilifinda diisiincenin temel yapisi-
n1 ortaya ¢ikarma ve Islam’da tarihsel geligimiyle diisiincenin tii-
miinii bu yapiya dahil etme arzusunu da gérmeye ¢alisabiliriz. En
azindan okuyucudan Henry Corbin’e diisiince yolunda eslik et-
meyi denemesini ve bu yanyanahkta kendi yolunu —diisiincenin
yolundan bagka bir sey olmayan yolunu— bulmaya galigmasini ta-
lep edebiliriz. Gergek su ki diisiince higbir sey 6gretmez. Corbin,
Ibn Arabi iizerine pozitif bir bilgi 6gretmez ve ogrettigini iddia
etmez. Corbin’in yazma egzersizini veya daha ziyade —tiim dii-
stincenin her zaman ¢oklu bir ¢eviri oldugu gercegine ragmen-
ceviri demenin uygun diistiigii egzersizi algilama bicimine dikkat
etmek gerekir. Onun tasavvuf pirlerine veya filozof ve kelamci-
lara yaklasimi her seyden once onlarn birer diisiiniir olarak gor-
mekten gegiyordu. Bu diisiiniirler daha en bastan, en derinlerin-
de dini, tarihi, toplumsal, felsefi ve diger belirlenimlerin tikelci-
liginden koparilmiglardi. Corbin’in hakim kilmak istedigi sey dii-
stincenin bu haysiyetiydi. Ona gore bu diisiiniirlerle diyalog ku-
rabilmenin sarti buydu. Mesele, bu diisiinceleri vasiflan belirli

11



BIR’LE BIR OLMAK

bilimsel bir jestle fikirler veya dinler tarihi biliminin nesnelerine
doniistiirmek degildi. Tam tersine bu diigiiniirleri bu bilimsel di-
siplinlerin elinden ¢ekip almak ve kendi hakiki alanlarina, diigiin-
cenin onlarla birlikte yol alabilecegimiz alanina ulastirmakti.
Corbin’e gore bagka her tiirlii yaklasim titizlikten yoksunluk,
saygsizlik ve kisaca “tarihselcilik” denilen seye karsilik geliyor-
du. Bu bakis agisindan kaynakla Corbin nezdinde $iilik, diigiin-
cenin talebinin, hem kendisinin ne olduguna tekabiil eden hem de
tasavvuf edebiyatinda tanikliklann korunmug olan diisiiniirlerle
beraber diigiinme olanagini veren bir ifade bi¢imiydi. Bu baglam-
da Corbin’e nazaran diigiince, tarihselcilikten, insani bilimlerin
sinizminden, daha genel bir deyisle modemitede gelistigi sekliy-
le bilimcilikten kagacak bi¢imde temellenmeyi zorunlu kiliyor-
du. Bu dogrultuda Corbin diisiincenin durumunu, siiphesiz yan-
lig bicimde “fenomenolojik hermenétik” olarak adlandinlan sey-
de ve hatta bir tiir Heideggerci yapigoziimciiliikte bulabilecegini
diigtinmiistiir. Ne kadar da tekil ve zorluklarla dolu bir konum!..
Fakat bu konum, higbir indirgeme, sahiplenme ve elestiri teseb-
biisiine teslim olmayan ve ¢esitli yonlerden kararh bir direnig
gosteren bir diisiince geleneginin yorumlanmasindaki i¢kin zor-
lugu, bir problem biciminde goriiniir kilma hiinerini gostermistir.
Batili bilimin kag¢inilmaz olarak iirettigi bu felsefi, antropolojik,
etnolojik veyahut teoloji ve dinler tarihi kaynakli tegsebbiisler her
zaman tarihselcidir. Henry Corbin’in 6nerdigi yol veya yontem
~boyle diyorum ciinkii her seye ragmen bilimsellik arzusundan
tam olarak kurtulmamgtir; modemitenin varolus bi¢imi olan bu
arzu kargt konulmazdir- konugan kisinin ortaya ¢ikmasim sagla-
mak ve sozii ona vermektir. Basit ve bariz olan bu pozisyon, me-
safe aldigin1 ve nesnenin, kendisinden 6nceden emin olan ve bu
giiveni bilimsel siire¢ boyunca takintili bigimde tekrar eden bir
Ozne tarafindan ustalik derecesinde dgrenildigini varsayan bilim-
cilik adina sistematik olarak unutulur. Corbin’in pozisyonu bir
kavgadir. Yazilarinda tarihsellige olan atesli muhalefetini de-
vamli tekrar eder ve kendi ilkeli pozisyonunu siddetle onaylar.
Bu pozisyon teorik' diizlemde bilhassa problemlidir fakat boyle
olmasina izin verilebilir. Hepsinden 6nemlisi, esasen degigkendir
ve devamli bir savunma, ¢ok kolay olan tutarsizlik tesebbiisleri-
ne karsi direnis gerektirir: Bu biiyiik diisiiniirlerle beraber diisiin-
meye ¢alisan ve boylece bu diigiiniirlerin fikirlerinin haysiyetini

12



CEVIRI ICIN ONSOZ

duyurmay: ve yiiceligini gostermeyi amaclayan kisinin yalmz
durusudur. Bu durusun benzersizligini ve bugiin nasil baskilandi-
gim sdylemeye gerek yok. Modern sarkiyatcilifin gelisimi, hem
Avrupa ve Amerika’daki iiniversitelerde hem de Yakin ve Orta
Dogu iiniversitelerinde bilimciligin kanunlarina teslim edilmistir.
Antropoloji ve tarih bilimlerinden artik kagis yoktur. Bir¢ok de-
fa bu gelisim dogrultusunda diisiinceyi en agir siddete tabi tutan-
lar, biiyiik diisiiniirlerin fikirlerini dogulu addedilen, ama gergek-
te en kaba Platonculugun mekanik bir tekrarindan bagka bir sey
olmayan bir metafizigin kanunlarina teslim ederek sarkiyat¢iliga
biiyiik bir zaferle kars1 ¢iktigim zannedenlerdir. Henry Corbin’in
yalniz yolunu yeniden temellendirmenin, ayni talebi ortaya ko-
yan bir durusa sahip olmanin tek yolu mutlak bir yalmzhga tu-
tunmaktan gecer. Bilhassa kurumlarin disinda, mutlak marjinal-
lik ve sansiir riskini goze alarak... Fakat anlamay: reddetsek bile
Henry Corbin’in ortaya koydugu talep inkar edilemez. Biiyiik
diisiiniirlerle beraber diisiinmek, onlarla kisisel bir diyalogun yal-
nizlifina tutunmak, tiim kurumlarin ve tiim yontemsel kisitlama-
larin 6tesinde kendinin agilimim bulmak demektir.

Henry Corbin diisiincenin kendine koydugu bu sart1 Heideg-
ger’i okurken ve ¢evirirken bulmustu. Corbin Heidegger’in 1995
yilinda Zu Seinsfrage’da Emst Jiinger’e yazdigin1 duymus gibi-
dir: Diinyanin ingas1 adina meydana gelen Kargilagmalar seviye-
sinde —ilk hamleyi hangi taraf yaparsa yapsin— herhangi bir kar-
stlasmanin bugiin gerceklesmedigini soylemek i¢in ne miineccim
ne de peygamber olmaya gerek vardir. Bu hem Avrupa’nin hem
de Dogu Asya’nin sdylemi i¢in, hatta her seyden 6nce aralarinda
olasi bir diyalogun alam i¢in gecerlidir. Higbiri kendi basina bu
alani ne agma ne de temellendirme becerisine sahiptir.”}! Bahsi
gecen diyalog birbirlerinden ayn aktorler veyaalanlarikesin ola-
rak belirlenmis 6zneler arasindaki bir karsilagma degildir. Bu ise
Henry Corbin’in ¢aligmalarinin, Dogunun toplu halde hem mo-
dern kurban hem de hayali bir iiriin, hatta Batinin kendini yok
edici ve sadist bir kuvvet gibi hissetmek igin ihtiya¢c duydugu
kurban olarak tasavvur edildigi sarkiyatgiliga yapilan muhalefet-
te Dogunun tiim savunma kolayliklarina karg1 ogrettigi temel

1" “Contribution 2 la question de 1'étre”, Questions 1, Paris, Gallimard, 1968,

s. 250.

13



BIR'LE BIR OLMAK

derslerden biridir. Bu baglamda bu kurgusal Dogunun kurbaninin
ne olacag merak konusudur. Ozellikle de Edward Said tarafin-
dan ortaya konulan yikic1 kuramsallagtirmasi temelinde gelisen
sarkiyatcilik karsithginin zayifligs, her seyden evvel alaninin, ba-
tili bilimin bilgilerine ve bu bilgilerin bilim, antropoloji, dilbilim,
edebi ¢aligmalar, semiyotik, politoloji vs. sahalara ayrimina tii-
miiyle bagh olmasindan kaynaklanir. Uzun lafin kisasi, garkiyat-
cilik karsithgi, sarkiyatgilifin Sarkinin karsisina gercek bir Sark
koyar ve tam da bu sebeple sarkiyatcilifin ¢ozmeye oykiindiigii
nesnesini yeniden iiretir. Sarkiyat¢ilik kargitliginin daha en ba-
sindan iizerinde gelistigi zemin, Heidegger’in anladig1 anlamiyla
diyalogun ve Henry Corbin’in hissedebildigi sekliyle diisiincenin
halinin 6niinde engel olusturmaktadir. Diyalog s6zciigiiniin ken-
disinin yikici bir retorigin tutsagi, uluslararasi iligkilerin ve belli
bir siyaset anlayisinin kalbinde oldugu bir zamanda Henry Cor-
bin’in diyalogu, bambagka bir tabiata sahiptir. Burada bahsi ge-
cen sey 6zneler arasinda diyalog kurma davranisi degildir. Diya-
logda diisiinceyi hissetmek veya daha dogru bir deyisle, her za-
man diyalog seklinde gerceklesmesiyle diisiinceyi tecriibe et-
mektir—ihsanin ve kabuliiniin, diisiinenin her zaman diisiince igin
secildigi ihsanin igaret ettii uyum ve uyumsuzlugun icsel agili-
minda. Yiikseklik diyaloga ait degildir. Burada soziinii ettiimiz
sey diyalogu belli bir yiikseklige cekmek degildir. Bu yiikseklige
kim karar verir ve nasil anlagilir ? Yiikseklik diyalogun yeridir.
Diisiince diyalog bigiminde gerceklesir. Bu siiphesiz modemnite-
nin, biiyiik diisiiniirlerin mirasina ev sahipligi yaparken iizerinde
diisiinmesi gereken bir seydi. Corbin’in diisiinceyi Imamet ve Ve-
layet doktrinleri araciligiyla gerekgelendiren konumu, yiiksekli-
ge bu sigrayis1 yapmaya ya da daha dogrusu diisiincenin yiiksek-
liginin neden ibaret oldugunu belirlemeye ¢aligmaktadir. Bu ise
her zaman kendisi i¢in ¢oktan segilmis oldugumuz bir ihsandir.
Kendini Imam igin segmek, veya Henry Corbin’in deyisiyle
Imam’ini tammak zaten goktan diigiincenin halidir, diisiincenin
hiirlestigi ve hiirriyet oldugu haldir. Henry Corbin’in Ibnii’l-Ara-
bi’de Hizir tarafindan egitilme tecriibesinin iizerinde durmasinin
sebebi budur: “Nitekim Hizir’in ‘rehberligi,” dogmasini yayan
bir dinbilimci gibi tiim miiritlerini ayn1 hedefe, herkes igin ayn
olan bir tecelliye yonlendirmeyi amaglamaz. Her miiridi kendi
tecellisine, kendisinin sahsen tamkhk ettigi tecelliye, ‘i¢ cenneti-

14



CEVIRI ICIN ONSOZ

ne,’ kendi varolusunun bigimine, ebedi ferdiyetine (a’yan-t sabi-
te), diger bir deyisle Ebu Yezid Bistdmi’nin her Maneviyata ‘ay-
rilmig’ pay olarak tanimladig, Ibn Arabi’ye gore ilahi Isimlerden
kendisine verilen, i¢cinde Tanrisini tanidig1 ve Tanrisinin onu ta-
mdif Ismin tekabiil ettigi tecelliye yonlendirir. 1bn Arabi’nin
bahsettigi iligki, Rab ve merbib arasindaki, Ask Efendisi ile ku-
lu arasindaki iligkidir.2 Henry Corbin’e gore diisiincenin kendisi
araciligiyla agildid yiikseklik budur. Tekil ve sahsi bir olay veya
daha dogrusu —Rabbini bilmeyenin kendini bilmedigini ve hem
diisiincenin hem de bireyligin, tekilligin yani birligin sinavi olan
endiseye hicbir zaman ulagmamig oldugunu kabul edersek- bire-
yin ortaya ¢iktig1 agilim. Endise, ciinkii bu birlik yalmzca farklh-
likta, diisiincenin kendisi olan aynlkta agiga ¢ikar. Diisiincenin
sinavi [épreuve] aynligin birliginin sinavidir; birligin farklihg-
nin veya Tanrinin —ki bu ayn1 seydir- sinavidir. Tanrinin bagka si-
nav1 yoktur ; diisiincenin istidadindan baska vahdet-i viiciid yok-
tur. Henry Corbin’in, kurbanin rahat vicdanim ve diigiinceyi yok
etme hakkim ucuza satin alan, yani modemnlik goriiniimiiniin ni-
teligi olan tiim diisiincenin, tiim yiiksekligin imhasini takintil bi-
cimde tekrar eden garkiyat kargithifi savunucularinin bog kolay-
liklarim da bu yolla siirgiin ederek yorulmadan ¢izdigi diyalog
budur. Fakat modemite ayni zamanda diisiinceyi yok etme azmi-
nin, diigiincenin indirgenemezligine ve kalicihgina en giiclii ta-
miklig ettigi yerdir. Diiglince hi¢bir zaman bugiin bu saldirilar
kargisinda oldugundan daha giiglii bir taleple ortaya ¢ikmad: ve
higbir zaman bu kadar ¢ok yanhs yola ve ¢ikmaz sokaga gotiir-
medi. Diisiincenin agihmu tekilliginde bireyin agilimidir. Bu agi-
lim aym sebeple dogmaciligin, biitiin dogmalarin yok edilisidir.
Hizir’a yapilan gonderme aym zamanda dogmaciligin, ilahiyat-
cihigin [théologisation], diislincenin bilimsellestirilmesinin savu-
nucusu Musa peygamberin bu sasirtic1 inisiyasyonuna yapilan
gondermedir. Burada Hizir’'in bagimsizlif1 daha da biiyiik bir
kargitlikla ortaya ¢itkmaktadir. Diisiince ancak, kisinin kendisin-
deki daimi dogmacilik egiliminden baglamak iizere biitiin dog-
macilifin yapigdziimiiniin yalmzhiginda miimkiindiir. Bu ise
Henry Corbin’in bakis agisina gore, felsefi ve teolojik gelenegin,
yani hepimizin mirasi olan metafizik gelenegin saglam bilgisine

2 ss. 64-65.

15



BIR'LE BIR OLMAK

sahip olmadan yiiksekligi hiir birakmanin, bireyi agmanin hicbir
yolunun olmadig1 anlamina gelir. Modern dil, bilimsel dil meta-
fizik gelenegin dilidir. Bu gelenegi tammak asla hakkinda birkag
fikir sahibi olmak anlamina gelmez; hatta bu, malzemenin uzma-
n1 olmak dahi degildir. Aksine biiyiik bir gayretle tekrar tekrar
tizerinde durmak, daimi olarak yorumlamaya ve ¢oziimlemeye
devam etmek demektir. Bu durum bu gelenegin digimizda oldu-
gu ve onu elestirisi igin nesnellestirilen bilimsel bir bilgi gibi ig-
leyebilecegimiz anlamina da gelmez. Bu gelenek her birimizin
yapisidir. Yasamimizi bu gelenekle siirdiiriiyoruz ve diisiinebil-
meye yonelik her tiirlii vaadin oniindeki en biiyiik engel bu gele-
nektir. Bu gelenegin ustasi olmak her seyden once biiyiik diigii-
niirlerin miraslarinin kendi i¢imizdeki tiim metafizik ¢evirilerini
.c6zmeye yonelik angajmanimiz olmalidir. Bu ise ayn1 zamanda
teolojik ve felsefi olana mistik olam ve metafizik ifadelerini ek-
lemek gerektigi anlamina gelir ¢iinkii metafizigin gerceklestirdi-
gi sey manevi olann, diisiincenin geri kazammdir. Bu nedenle
diyalog aym1 zamanda bu doyumsuz yapigdziimciiliiktiir ; Henry
Corbin’in bahsettigi bu dile gelmez konugsmadir : “Hizir olmak
miitecelli riiyetlere, visio smaragdina’ya [yesil nur] ilahi Alter
Ego’yla kargilagsmaya, Ibn Arabi’nin dehasinin yine de anlatmak-
ta basarili oldugu tarifsiz iletisime yatkinlik kazanmis olmak de-
mektir3.” Diigiince kendini bu duyulmaz ve dile gelmez diyalog-
da belirler ve —kendini gérmeye birakmasiyla ayn1 anda— goste-
rir. Belki de Corbin’in, iginde diisiincenin, kendi diisiincesinin
baglangi¢ noktasini bulmak istedigi fenomenolojinin temellendi-
gi yer burasidir. Diigiince her zaman gérmenin 6zgiirlesmesi de-
mektir. Diisiinceyi 6zgiir birakmak ve ona bize gorecek bir sey-
ler verme ayricalifini sunmak i¢in 6zgiir goriise sahip olmak, go-
riisiinii kendi ufkundan kurtarmak gereklidir.

Diisiincenin basiretinin 6zgiirlesmesi veya daha iyi bir deyis-
le basiretin ufuk gibi bir seyin ortaya ¢ikabilecegi 6zgiir alam ola-
rak diisiincenin 6zgiirlesmesi, diisiincenin alanim bosaltmak de-
mektir. Alani iggal eden ve kaplayan ve sonunda diigiincenin uf-
kuna kadar yayildigr alanin kaybolmasina sebep olan sorulardan
kurtulmak anlamina gelir. Diisiincenin kaybolmasina neden olan
bu asin doluluk bilimsel sorgulama bi¢iminde gergeklesir. Bilim-

3 s.65.

16



GEVIRI ICIN ONSOZ

sel yaklasimin her zaman geri dondiigii soru kaynaklara dair
olandir. Bilimin elestirel, yapigoziimcii soru olarak belirledigi ve
boylece kendi diisiince yoksunlugunun dairesini tamamladig so-
ru budur. Bu soru her zaman, insanlar ilgilendiren her olayin in-
sani bir olay, dolayisiyla bir iiriin, iriinler arasinda kiiltiiriin bir
sonucu olan, dolayistyla tarihsel bir iiriin oldugu metafizik 6nyar-
g1 iizerine kuruludur. Her tiirlii olayn tarihselligi, tarihe dair bas-
ka tiim kavramsallagtirmalan goktan silmis olan tarihe ait bir 6n
belirlenim varsaymaktadir. Henry Corbin, Heidegger’in tarih bi-
limlerinin Tarik’inin kargisina koydugu Geschichte kavraminm
cevirmek i¢in uydurdugu historialité kavramim kullanmamak
icin bu-belirlenime hiérohistoire adim verir. Modern yorumlama
[exegése] biliminin s6ziim ona elestirisi, gercekte insani bilimler
adi altinda igleyen, metafizik dogmacilia teslim olmaya yonelik
en dehset verici girigsimi 6rtmektedir. Henry Corbin’e gore diigiin-
ceyi ozgiirlestiren yapigoziim, tarihselciligi karsimiza ¢iktigi her
yerde kinamay1 gerektirir. Bu kinama tarih aragtirmalarindan edi-
nilen bilgileri onaylamaya engel degildir; fakat bu bilgileri kendi
dogru yerlerine koymay: sart kosar. Bu nedenle kitabin hemen
baginda Corbin su sozleri dile getirir : “Cok kitap okudugunu bi-
liyoruz. Bu sebeple ‘kaynaklarinin’ bir envanterini yapmak bize
timitsiz bir girigim gibi goziikiiyor, 6zellikle de yalnizca ‘i¢ Cen-
netine’ uyanlan kabul eden ve her seyden evvel kendi kendisinin
‘agtklamasr’ olan bu ruhani dehanin gergek Olgiitiiniin farkina
varmak yerine bir senkretizmden bahsetmeye devam edersek?.”
Higbir kaynak asla bir yazan veya bir metni agiklamayacak-
tir. Bu, kaynak yoktur demek degildir. Fakat bir yazan olugturan-
lar kaynaklar degildir; kaynaklan olusturan yazardir. Gergekte
tek kaynak diisiiniiriin kendisidir ve kaynaklar dedigimiz sey, bir
kaynagin ancak disarida bulunabilecegini ve diisiincenin kendisi
olamayacagim ¢oktan kabul ettigimiz bir mekanizmadir. Henry
Corbin’in gordiigii sekliyle diisiince, diigiiniirdeki kaynag1 gos-
termeyi sart kosar. Diisiiniir tek bagina kendi agiklamasi, kendi
gostergesidir. Bir diisiiniir figiiriiniin altinda her zaman kendi
agiklamasi belirir. Bu agiklamanin ¢ikis noktasi tam da Ibn Ara-
b’nin kelime dagarcifinda “a’yan-i1 sdbite’ ismine sahip olan
seydir; agiklamanin goriigii gosterdigi seye sabitleyerek kendini

4 552

17



BIR’LE BIR OLMAK

belirledigi kaynaktir. Hatta bu tek kaynaktir ve bilimsel yani me-
tafizik fetiglestirmeden kagmak igin kaynak sozciigiiniin diger
tiim kullanimlan biitiiniiyle mecazi olarak anlasiimaldir.

Goriigii hiir birakmak Henry Corbin’in Ibn Arabi’de buldu-
gu ogretidir. Corbin bu 6gretiyi kendisi ilimden ne anliyorsa ona
gore cevirir; Corbin’in ilmi tarihselciligin tanimladig1 ilim degil,
gercek anlamuyla bilgidir. “[...] kitap okusa da, goriiniir ve gizli
miirgitleri olsa da, Arayiginin ciddiyeti ikinci el bilgiye dayan-
masini yasaklamigtir. Dahasi, katiksiz i¢ 6zgiirliigii ‘tehlikeli’ sa-
yilan gagnigimlardan korkmamasina sebep olmustur. Oyleyse
ona giivenebilir, sdylediklerinin -dogruluguna inanabiliriz: ‘Hig-
bir mistik hayat, din veya tarikat bilmiyorum ki benimseyen, ina-
nan ve uygulayan birini taniyor olmayayim. Hi¢bir zaman miirit-
lerinin dogrudan ifadelerine dayanmadan bir fikir veya dgretiden
‘bahsetmedim.” Bu kesf sahibi piri, bilimsel diiriistliigiin miikkem-
mel bir timsali olarak addedebiliriz. Tiim din bilimleri ve din bil-
ginleri, hedefleri Ibn Arabi’nin Arayiginin kendine 6zgii hedefi
olmasa bile onun bu diisturunu benimsemelidirler.>” Diisiince
yalniz bir mesgaledir, dile gelmez ve duyulmaz olan kargilikli
konusmanin imtihanidir. Bununla birlikte, ¢agirir. Cagrisinda di-
yalogun agilimini taniyan ve bdylece bu diyaloga aninda dahil
olan kisiyi ¢caginr. Diisiince temel bir talebi sart kosar: bireysel
risk, kendisinden ¢oktan figkirmig oldugu kaynaga firlatilmig ba-
kis. Oysa ki bilimin miicadele ettigi ve reddettigi bu diisiincenin
bu talebi, bilimin takip ettigini iddia ettigi meslek ahlakina dii-
riistliikle cevap verebilmesi i¢in kendisine zorunlu kilmas: gere-
ken geydir. Bilimden bekleyebilecegimizin en az1 budur. Fakat
belli ki Henry Corbin’in dile getirdigi ¢agr1 gérmezden geline-
cek. Zaten Corbin de bunu bilmiyor degil.

Zeynep Oktay’1n bize sundugu ¢eviri diisiinceye sundugu bir
ihsandir. Ibn Arabi’nin felsefesi, metafizigi ve mistiginin dog-
matik tanimlamalarinin tiimiiniin karsisinda diisiincenin talebini
6lgme ve bu talebe isaret etme olanag verir. Bu, bizatihi ruhun
basiretine bir direnis yeri sunma ¢abasidir.

Paul Albert Ballanfat
Salacak, 2012

18



GIRiS

ENDULUS VE IRAN ARASINDA
-KISA BiR MANEVI TOPOGRAFYA

_ Kitabimiz igin “Ibn Arabi Tasavvufunda Yaratici Muhayyile
ve Mistik Tecriibe” ismi daha tamamlayici olurdu. Yine de bir ki-
saltma miimkiin, ¢linkii “Tasavvuf” sozciigii “Muhayyile” kavra-
minin buradaki baglamini ortaya koymaya yetiyor. Bu kitapta
ele alinan Muhayyile kelimesi, giinliik kullanimda karsimiza ¢1-

. kan muhayyile kelimesi ile ayni1 sey degildir: vehmt, dindis1 olan
ya da olmayan gergekdig1 hayaller iireten bir ara¢ da degildir;
hatta sanatsal yaraticiligin araci olarak tanimlanan sey bile degil-
dir. Kendisine 6zgii, tiimiiyle “nesnel” bir varlig1 olan ve tam
olarak da bu Muhayyile araciligiyla alimlanan bir alemle iligki-
lenen, olabildigince temel bir iglevdir.

Kuskusuz bugiin, fenomenolojinin de yardimiyla, insanin
diinyayla iligkisini tecriibe edis bigimini, bu tecriibenin nesnel
verilerini duyumsal verilere indirgemeden veya gercek ve anlam-
11 bilginin alamim basit mantik faaliyetleriyle sinirlamadan ince-
lemek miimkiin. Cikmazdan kurtularak, bilincin ya da bilingéte-
sinin tiim eylemlerindeki gizli niyetleri kabul etmeyi ve deger-
lendirmeyi 6grendik. Muhayyilenin (ya da agkin, sempatinin ve-
ya herhangi bir duygunun) bilgiye ulastinrmasi ve bir “nesne”nin
kendine 6zgii bilgisi olmasi fikri artik ikilem olusturmuyor.Yine
de, eger Muhayyilenin islevini, korkuya veya yanlig anlamaya
firsat vermeden bu kitapta eslik edecegimiz Maneviyat ehlinin
diinya tasavvurlanna baglamak istiyorsak, diisiinsel degeri orta-
ya konulduktan sonra, Muhayyilenin amacim fenomenolojik bir
yorumun koyacag kaliptan kurtarmak yararh olacaktir.

19



BIR’LE BIR OLMAK

Bu sahislar igin diinya, “nesnel” ve gergek olarak ii¢ boyut-
ludur: Akilla kavranan dlem (Meleki Akillann dlemi) ve duyular-
la algilanan arasinda ara bir dlem mevcuttur. Bu alem 1dea-Sure-
tin, arketip-Sahislarin, gizli maddelerin, “gayri-maddi mad-
denin” alemidir. Diger iki dlem kadar gergek ve nesnel, kalic1 ve
devamlidir; “manevi olanin cisimlestigi ve cismin manevilesti-
gi,” gercek madde ve gercek uzantidan olusan, fakat bu madde
ve uzantisinin duyumsal, yok olabilir maddeye gore gizli ve ci-
simsiz oldugu bir diinyadir. Bu alemin organi faal Muhayyiledir,
tecellinin tecriibe edildigi yer, gelecege dair olaylarin ve sembo-
lik hikayelerin gergek varliklanyla ggriindiikleri sahnedir. Bura-
da bu alemle ilgili bircok sey soyleyecegiz, fakat vehmi [imagi-
naire] sOzciigiinii bir kere bile kullanmayacagz, ¢iinkii bu mug-
lak sozciik, ulasilacak veya ulasilmig olan gergeklige bir yarg:
getirdiginden, bu ara ve araci diinyayla iliskilenmede yetersiz
kalmaktadir. Biz buna mundus imaginalis diyoruz.

Bu kitabin biiyiik bir kismini olugturan iki ¢calisma, Ascona,
Isvigre’deki Eranos konferansimin iki oturumunda (1955 ve
1956) sunuldu. Bunlar, birbirlerini tamamlayan ve aym diizeni
izleyen galigmalardir. Ibn Arabi iizerine bir monografi olma iddi-
alan yok. Genel bir yorum igin ¢ok erken; bdylesine genig bir
eserler biitiiniiniin icindeki —zellikle de bu eserlerin sadece ta-
savvufun en biiyiik pirlerinden birine degil, tiim zamanin en bii-
yiik mistiklerinden birine ait oldugu diisiiniildiigiinde-! yoniimii-
zii bulabilmemiz igin bile sayisiz 6n ¢aligma yapmak gerekir.
“Diigtince tarihine katkida bulunmak” gibi bir hedefimiz de yok.
Bu tiir yaklagimlar genelde bir yazan, kaynaklarim agik ederek,
tizerindeki etkileri siralayarak ve onun giiya sadece sonucu oldu-
gu “sebep”leri ortaya koyarak “agiklamaya” galigirlar. Ibn Arabi
kadar karmagik, lafzi ve dogmatik dine ve bu tiir bir dinin olus-
turdugu semalara tiimiiyle uzak bir dehadan bahsederken bazi
yazarlar “senkretizm” sozciigiinii kullaniyorlar. Bu, sadece i¢ ya-
pisimin kurallanna uyan ama buna ragmen sahsiligi katiyyetini
zayiflatmayan bir diisiince bi¢imi karsisinda korkuya kapilan
dogmatik zihni rahatlatan, 6zet, sinsi ve basit bir tanimdir. Boy-

Bu tiir bir konumlanma Ibn Arabi’yi daha iyi tamimamuz igin zorunludur. Bu ko-
nuda Osman Yahya'nin genig ¢aph galiymasi, L’Histoire et la classification des
cevres d'lbn Arabi'ye bakimz. (Bahsi gegen eserlerin bibliyografik kiinyeleni
i¢in Bkz. Bibliyografya.)

20



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

le bir tanmimu yeterli bulmak, kendi basarisizligim itiraf; ekol ve
benzeri toplu uymaciliklara (conformizme) indirgenemeyecek bu
yap1 hakkinda en kiigiik bir fikir sahibi dahi olunamadigin kabul
etmektir.

Ibn Arabi kendi kigisel zaman ve ortodoksilerinin yapisini
belirleyen o gii¢lii ve az rastlanir bireylerden biridir. Bu bireyler
ne “kendi” zamanlan olarak nitelendirilen zamana ne de “kendi”
zamanlannin ortodoksisine uyarlar. Adet geregi “kendi” zaman-
lan olarak tanimlanan zaman ashinda kendi zamanlan degildir.
Oyleyse bu iistatlar1 baz1 “gelenek”lerin temsilcisi sifatina indir-
gemek, onlarin hatr1 sayilir kisisel katkilarim hige saymak, 1bn
Arabi gibi Endiiliisli bir Arabin veya EbdG Yakab Sicistini
(onuncu yiizy1l), Siihreverdi (on ikinci yiizyil), Simnani (on dor-
diincii yiizy1l), Sirazli Molla Sadra (yedinci yiizyil) gibi Iranhla-
rin su su sayfada gelistirilen su su fikrin kendi kisisel tecriibele-
riyle kesfedildigi ve bagka higbir yerde bulunamayacagina dair
beyanlarindaki tereddiitsiizliigii gozardi etmektir.

Amacimiz, 1bn Arabi eserlerinin biitiiniinde kargimiza gikan
bazi konular iizerinde, metinlerin de yardimiyla etraflica diisiin-
mekten ibarettir. Bize gore 1bn Arabi’yi en iyi agiklayabilecek
olan yine Ibn Arabi’dir. Onu anlamanin tek yolu, bir anligina
miiridi olmak, onun birgok tasavvuf pirine yaklastig1 gibi ona
yaklagmaktir. Bizim yapmaya caligtifimiz, onun maneviyatini
bir anlifina onunla beraber yasamaktir. Simdi ise bu maneviyati
bizim tecriibe ettigimiz Olglide bizimle aymi arayis igerisinde
olanlarla paylagmak olacaktir. Maneviyat sdzciigiinii ne kadar
konu dig1 goriilebilecegini bilerek kullandik. Maneviyat ruhun en
gizli ve derin yagamina dair bir seydir; fakat ¢cogu zaman adetle-
rimiz bu kisisel yagami sosyal ¢ercevesinden ayirmamizi imkan-
s1z kilar ve bir “ekleziyastik gercekligin” arabuluculuguna ihti-
ya¢ duydugunu diisiinmemize sebep olur- dyle ki, bu gerceklik-
ten kopmak maneviyatin kesin kaybina es goriiniir. Bu ayrim
yapamayacak olanlara Ibn Arabi’nin maneviyati pek bir sey ifa-
de etmeyecek. “Bir ile bir” olanin karsilagmasini arayanlara,
onun gibi “Hizir’in miiridi” olabilenlere ve higbir uymacilig ki-
sisel gereklerin oniine gegirmeyenlere 1bn Arabi ve okulunun
stiphesiz soyleyecek ¢ok seyi olacak.

21



BIR'LE BIR OLMAK

Bir Muhayyile ¢aligmasinda maneviyattan bahsetmek yersiz
goziikebilir. Bu Muhayyilenin nasil yaratici oldugunu gosterme-
ye calisacagiz: Yaraticidir, ¢iinkii temelde faal Muhayyiledir,
¢linkii etkinligi onu temelde miitecelli bir Muhayyile olarak ta-
nimlar. Egsiz bir igleve sahiptir; bu igslev “Muhayyile”yi zararsiz
veya degersiz olarak tanimlayan genel goriise dyle terstir ki, bu
Muhayyile i¢gin yeni bir sdzciik kullanmayi tercih edebilirdik ve
zaman zaman da Imaginatrice szciigiinii kullandik. Burada bel-
ki de bir soruyu ongormeliyiz: Maneviyat, mistik tecriibe, haya-
li reddedip, her tiirlii bigimsel ve gorsel temsilden vazgegmez
mi? Kugkusuz, bazi iistatlar siddetle ve amansizca her tiirlii ya-
ratici temsili, her tiirlii hayali reddetmislerdir. Nitekim burada
hayal ve Muhayyileyi manevi tecriibede kullanma ¢abasiyla kar-
st karsiyayiz. Bunun igsel ve bigimsel sebepleri, belli konular
inceledik¢e acgiklik kazanacaktir; ara bir diinyanin varhigina ve
ontolojik devamlilifina dair inangla da simdiden ima edilmistir.
Fakat bu inan¢ da baska konularin pargasidir ve bu konulan bu
kitapta incelemek miimkiin olmamig, az da olsa bilindiklerini
varsaymak gerekmistir.

Bu tiir bir varsayim isimizi kolaylastirmaktan uzaktir. Ciin-
kii bu tiir bir yaklagim okuyucu tarafindan Ibn Arabi’nin sadece
eserinin degil, hayatinin da baglaminin bilindigini varsayar; bu
hayat ise eseriyle dylesine i¢ icedir ki i¢ tecriibeleri eserine yan-
sir ve burada birer sembole doniisiir. Fransizca ve diger Avrupa
dillerinde Ibn Arabi’ye dair bibliografya birkag satirdan ibarettir.
Dolayisiyla Arapga bilmeyen bir okuyucunun burada gereken as-
gari miktardaki bilgiye sahip oldugunu farz etmek igin hicbir se-
bep yoktur. Ayrica hem Ibn Arabi hem 6gretisi sayisiz yanhs an-
lagilmaya maruz kalmigtir. Ibn Arabi tasavvufunun korku ve 6f-
ke uyandirdig: tek yer Islam diinyas: degildir. Eger bir “tasavvuf
ortodoksisi” fikrini ortaya atacak veya varhgini kanitlamaya kal-
kisacak olsak, bu esi benzeri olmayan mistik teosofinin alaninin
genisligi, ciiretkarhg ve yayginhig: karsisinda sagkinlifa ugrama
ve ciiriitiilme tehlikesine diigeriz. Ibn Arabi 6gretisini kendi Ba-
tili felsefelerimizin siniflarina indirgeyecek olsak (monizm, pan-
teizm vs.), bakig agisim carpitma riskiyle kars1 karsiya kaliriz.
Mistik din ve hukuki din arasinda bir uzlagsmanin miimkiin olup
olmadig1 meselesine geri donmek igin firsat olacak. Bu soruyu
sormak aym zamanda tasavvufun Islam’daki yerini ve diger mis-

22



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

tik dinlerle benzerliginin 6nemini de sorgulamak olacaktir. Fakat
bunun igin Islam’in ve Hristiyanhigin felsefelerini birbirlerine
aktardiklari ortagagda Islam’da meydana gelen bazi seylere de-
ginmek gerekecektir. Kendi felsefi sistemlerimizi tanimlamakta
kullandigimiz siniflarin aceleci bir tatbikinden kaginmak, tasav-
vufun temsil ettigi, nebevi dinle mistik din arasindaki o siradigi
kesigsmeyi anlamak istiyorsak, once 1bn Arabi ve okuluna bag-
lam olugturan diisiiniir ve problemlere kisaca bir goz atmaliyiz.

Su anki bilgi miktarimizla bu konuda net bir agiklama yap-
mak oldukca zor goriiniiyor. Her haliikarda baslangigta kirma-
miz gereken iki aligkanlik var: Felsefe tarihi ile maneviyat tari-
hini keskin bir ¢izgiyle ayirmaktan vazgecmeli ve felsefe tarihi
el kitaplannmizca bize ¢ok uzun siiredir dayatilan resimden, Is-
lam’da felsefeyi “Arap felsefesi” ile eg tutan ve bu felsefeyi de
bizim Latin bilginlerimizce taninan bes alt1 biiyiik isme indirge-
yen tutumdan kurtulmaliyiz. Bizim ortaya koymaya galigtigimiz
baglam kargilastirilamayacak derecede daha biiyiiktiir ve bunun
kaba bir basitlestirmeyle higbir alakasi yoktur. Uzun siire, ke-
lamc1 Gazali’nin elestirisinin “Arap felsefesi’ne oldiiriicii darbe
indirdigine ve bu felsefenin Kurtuba’li biiyiik filozof Ibn Riigd
ile —geng Ibn Arabi ile hevesle tamigmak isteyen Ibn Riigd ile-
hem doruguna hem de sonuna ulagtigina inanildi. Eger felsefe-
nin yalnizca Batidaki veya Siinni Islam’daki kaderini ele alacak
olsaydik bu dogru olabilirdi, ama Islam’da felsefi diisiincenin
biitiin kaderini, kelamci Gazilf ile Aristoteles’in bir yorumcu-
sundan bagka bir sey olmadigini i¢tenlikle savunan Endiiliislii fi-
lozof arasindaki bu tartigmaya —bu etkileyici tartigmaya- indir-
gemek komik olurdu. Ancak sunu belirtmek zorundayiz ki Bati-
daki tutum bu minval iizerinedir. Ciinkii Ibn Riisdgiiliigiin yiikse-
lisi karsisinda Ibn Sinacilifin kaybolusunu izleyen Batililar, Ibn
Sinaciligin Islam diinyasinin &biir ucunda, Iran’da biiyiimeye de-
vam etmis olabilecegini hi¢ tahmin edemediler. Iran’dan bakildi-
ginda ise durum tiimiiyle farkh goziikiiyor. Burada ne Gazali’nin
“filozoflann tutarsizlii”’ndan, ne Ibn Riisd’iin Messailigi ihya
etmesinden ne de Kurtubali filozofun Aristoteles felsefesini kur-
tarmak adina Ibn Sina’y: Islam bilginine kolayca feda ettigi art-
¢1 hareketten eser kaldi. Ibn Sind’nin sistemini takip eden olay
Messai Ibn Riigd tarafindan Yeni-Platonculugun yerle bir edilisi
degil, Siihreverdi (6. 587/1191) tarafindan Igik teosofisinin

23



BIR'LE BIR OLMAK

“Dogu bilgeligi” olarak kurulusuydu (ikmetii’l-isrdk). Tasavvu-
fa ve manevi hayata yonelik olan bu doniiste, Gazali’nin dindar
agnostik elestirisi degil, Ibn Arabi’nin doktrininin ve ekoliiniin
belirleyici etkisi s6z konusudur.

Buna ilaveten, bu iki ekoliin —Siihreverdi’nin lsrik’inin ve
Ibn Arabi’nin— beraberliginden dogan manevi maya, tasavvuf ve
Siilik arasindaki iligkilere biiyiik 6nem kazandiran bir ortam ya-
ratti. Onlar birbirlerini aydinlattikga, bu iki akimin Islam’daki
yerleri netlesti. Bir¢ok tasavvuf kolunun seceresinin Siiligin kut-
sal Imamlarindan birine ya da digerine, 6zellikle Altinci Imam
Cafer-i Sadik (6. 148/765) veya Sekizinci Imam Ali Rizd’ya
(6. 203/819) uzandiin1 gorecegiz. Siiligin manevi diizleme geri
doniisii Islam’da tasavvufun varhiginin ve Islam’in tasavvufi yo-
rumunun dogurdugu soruya yeni bir cevap hazirladi. Bugiin Ba-
t1 tarafindan tiimiiyle gozardi edilen, fakat iletigimin aktorleri
Ruhani sahsiyetler olsa, Islam ve Hristiyanlik arasindaki diyalo-
gu kokiinden degistirecek bir duruma yol acti. Bu baglamda, Ba-
t'da Ibn Riisd’iin zaferi ve Ibn Arabi’nin Dogu’ya kesin gogii
burada sembolik anlamlar yiikleyecegimiz olaylardir.

Bu kisa taslak tek basina bir igse yarar mi, yoksa Ibn Ara-
b’nin biyografisindeki olaylarin dmek olaylar olarak alinabile-
ceklerini gostermek icin en azindan bir miktar ayrinti m1 gerek-
lidir? Bu tiir bir agiklama olmadan biitiin bu kitap anlasilmaz ha-
le gelebilir.

Az 6nce Ibn Arabi’nin batini 6gretisi ile Siihreverdi’nin Isik
hikmeti arasindaki bir beraberlikten, bir yakinliktan bahsettik;
benzer bir yakinlk da bu ikincisi ile Ibn Sini arasinda vardi. Bu
biitiinliik, Safavi ronesans: sirasinda Isfahan ekoliinde gériilen
Sii Israki Ibn Sindciliga kendi rengini verir. Ve eger Ibn Arabi
eserinin genel olarak Siilikle ve zel olarak Ismaili Siilikle eg-
sesliligini kavrayabilmek ve Ibn Arabi’nin On Iki Imam Siiligi
irfaninin olusumu iizerindeki etkisini anlamak istiyorsak, bu bii-
tiinliigii aklimizda ‘tutmak zorundayiz. Bu biitiinliigii ayrica bu
olgulara tamamen zit, es zamanl gu iki olay1 anlamak i¢in de ha-
tirlamak zorundayiz: birincisi Latin 1bn Sindcihigin ortodoks
Skolastigin siddetli saldirilan kargisinda ¢okiisgii, ikincisi Latin
Ibn Riisdgiiliigiin yiikselisi. Ciinkii hem onyedinci yiizyila kadar-

24



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

ki ge¢ donemin dini Skolastik felsefesi, hem Skolastik felsefeye
diisman “dinsiz” filozoflar hem de Kilise bu muglak diisiince bii-
tiiniinden beslenmistir. '

Kisaca, ortagag Skolastik felsefesinin bilginlerini korkutan
ve Ibn Sind’y: benimsemelerine engel olan seyin, Ibn Sina’nin
Yeni eflatuncu melekbilimi, buna bagl kozmolojisi ve berabe-
rinde getirdigi antropoloji oldugu sdylenebilir. Elbette su anki
baglamimizda Ibn Sinacilig1 bir biitiin olarak incelemek miim-
kiin olmayacak.? Esas olarak, noetiginde baglica yer tutan Suret-
ten, “Faal (veya arac1) Akil”dan, Siihreverdi’nin deyimiyle “in-
sanligin Melegi”’nden bahsedecegiz. Bu Suretin 6nemi Ibn Sind
antropolojisini ve onun bireyi tanimlayigini belirleyiciliginde ya-
tar. Ibn Sinacilik onu Kutsal Ruh’la, yani vahiy ve bilgi melegi
Cebrail’le 6zdeslestirir. Bu Sureti bazen goriildiigii gibi, bir ras-
yonellestirme, Ruhun akla indirgenmesi olarak tanimlanir. Biz
ise tam tersine onu, Ibn Sina takipgileri arasinda ¢ok 6nemli bir
yeri olan ve burada iizerinde diisiinecegimiz rmanevi varolugla
yakindan ilgili olan nebevi felsefenin temeli olarak goriiyoruz.

Bu Akil Bil-meleke veya saf Akillar (Angeli intellectuales)
hiyerarsisinde onuncudur. Bu hiyerarsi ise ikincil bir hiyerarsiye,
semavi katlarda hareket eden Nefslerin hiyerarsisine paraleldir.
Bu hiyerarsilerin her basamaginda, varlifin diisiisiindeki her du-
rakta, aralannda giftler veyaizdivagla bir araya gelen esler [syzy-
gai] olusur. Bu Melek - Nefsler Semaya arzularinin hareketini
ilettiklerinden, gok cisimlerin yoriingeleri siirekli yenilenen ve
durmak bilmeyen bir agk 6zlemini yansitirlar. Ayn1 zamanda bu
“semavi Nefsler” duyu ve beraberindeki kusurlardan muaf ol-
duklan icin Muhayyileye sahiptirler. Ger¢ekten de Muhayyile-
nin en saf halidirler, ¢iinkii duyularin zaaflarindan kurtulmuglar-
dir. Nebevi ilhamin ve miitecelli riiyetin bulundugu bu berzahin
essiz Melekleridirler. Onlarin diinyasi simgenin ve sembolik dii-
siincenin, Ibn Arabi’nin gengliginden itibaren kolayca igine dal-
dig1 diinyasidir. Oyleyse Ibn Riisd kozmolojisinden tasfiye edil-
melerinin agir sonuglanni kolayca tahmin edebiliriz. Akil veya
Kutsal Ruh ise, tiim nefslerimizin dogdugu kaynak, hem varlik-

2 Okuyucuyu Avicenne et le Récit Visionnaire ve Histoire de la Philosophie

Islamique adh eserlerimize yonlendirmekle yetinmek durumundayiz. (1. Boliim)

25



BIR'LE BIR OLMAK

larinin hem de 1giklarinin kaynagidir. Tiim bilgi ve tiim bellek
Akl tarafindan nef's iizerine tutulmus bir 1g1ktir. Akil ile insan se-
mavi aleme, herhangi bir ruhani liderin ya da dini kurumun ara-
cihgina ihtiyag duymadan baglanir. Ibn Sind kargii Bilginleri
“Melekten korkmaya” iten de siiphesiz budur. Bu korku, Ibn Si-
na veya Siihreverdi’nin giris seromonisi [initiation] Anlatilannin
veya Fars edebiyatinda ¢ok sik rastlanan tasavvufi agk hikayele-
rinin sembolik anlamlarini tamamen anlagilmaz hale getirmistir.
Ibn Sina kargitlar1 Melege duyduklan korkuyla bu anlatilarda za-
rarsiz alegorilerden bagka bir sey gormemiglerdir. Bu Anlatilarin
inisiyasyonunu “tasvir ettigi’insan nefsinin de ikili bir yapisi
vardir; bu yap1 pratik akildan ve diigiinsel akildan olugur. En ile-
ri seviyesinde, Bilgi ve Vahiy Melegi ile yakinlik hilinde, bu
“diinyevi melekler’den ikincisi diigiinsel akil, intellectus sanctus
ve nebevi ruh olarak tanimlanir.

Oyleyse bir biitiin olarak alindiginda, Ibn Sina melekbilimi
saf Muhayyilenin berzahinin temelini olusturur; Sembolik serh
anlayisinin, Vahiylerin manevi yorumunun, kisaca hem Tasav-
vufta hem Siilikte biiyiik yer tutan tevil’in (sozciigiin kokeni, bir
seyin ilkesine, simgenin simgeledigine “geri dondiiriilmesi”) da-
yandig1 nebevi psikolojiyi miimkiin kilmigtir. Bu melek bilimi
bireyin kesin 6zgiirliigiine saglam bir altyap olusturur; bunu ba-
sitce Ruh felsefesi olarak adlandiracagimiz seyle degil, bir Kut-
sal Ruh teosofisiyle yapar. Biitiin bunlarin ortodoksiyi korkut-
mas1 pek sasirtici olmasa gerek; Etienne Gilson’un “Ibn Sina
rengi tagiyan Augustincilik” adiyla basanyla inceledigi seyin saf
Ibn Sindcilikla bagi oldukga incedir.

Ibn Riigd ile durum ve dgreti tamamen degisti. Ibn Riisd 6z-
giin Megsailigi ihya etmek istedi ve Ibn Sina’nin yeni-Platoncu-
lugunu siddetle elestirdi. Zuhur kavramini reddetti, ¢iinkii bu ta-
nimu bir tiir yaratiiggilik olarak goriiyordu ve bir Messai olarak
yaratilig kavrami ona higbirsey ifade etmiyordu. Bagimsiz ve es-
siz olan faal Aklin yani sira maddi diinyadan bagimsiz bir insan
aklinin varligini (Afrodisiasl Alexander’in aksine) kabul ediyor-
du, fakat bu akil bireyin kendisi degildi. Ibn Riigd’e gore birey,
oliimlii olandir; bireyde 6liimsiiz olabilen her sey yalnizca ba-
gimsiz ve egsiz faal Akla aittir. Gelecekte bir giin, kisa zaman
once yayinlanan Ismaili metinlerden 6grendiklerimizin katkila-
nyla intellectus materialis Ogretisini tekrar incelemek yararh

26



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

olacaktir; bu metinler konuya yepyeni bir bakis agis1 getirmekte-
dir. Fakat simdi bile bu 6gretinin, 1bn Sinci filozof veya muta-
savvifin, sadece faal Akil ile kesismesinden yola ¢ikarak olustur-
dugu bozulmaz bireysellikten gok uzak oldugu, Ibn Arabi’nin
sonsuz Ozgiinlik ve mutlak bireyinden ise iyice uzak oldugu
sOylenebilir. Ve esit bnemde olarak: Messailigine tiimiiyle bagh
kalmak adina Ibn Riigd, kozmolojisinden biitiin ikinci semavi hi-
yerarsiyi, semavi Melek - Nefslerin hiyerarsisini, faal Muhayyi-
lenin veya arzunun Muhayyilesinin diinyasini, Vahiyin batini an-
laminin isaret ettigi simgesel olaylara, sembolik goriintiilere ve
arketip kisilere sahne olan diinyay1 yoneten hiyerarsiyi cikarir.
Berzahin Batiy ikiye ayiran ¢atismanin, dinbilim ve felsefenin,
inang ve bilginin, simge ve tarihin ¢atismasinin ¢6ziime baglan-
dif1 yer oldugu goze alindiginda, bu kaybin biiyiikliigii ortaya ¢1-
kar. Ibn Riisdgiiliigiin i¢ muglakliklariyla beraber yiikselisi bu
catigmay siddetlendirmistir.

Bu muglaklik giiniimiize kadar uzamir. Renan, Ibn Riigd’ii 6z-
giir diisincenin kahramani, her tiirlii dinsizligin sorumlusu say-
mustir. Buna tepki olarak bagka yorumcular onu bir dinbilimci
yapmaya, merkezi Islam’in bagrina oturtmak istemiglerdir. Sani-
yoruz ki iki taraf da Ibn Riigsd 6gretisinin temel bir yoniine bizim
burada altini gizecegimiz baglamda bakmay: unutmuglardir. Evet,
Ibn Riigd tiim akillarin idrak seviyelerinin aym olmayigindan
esinlenmistir: bazilarina lafzi yon, yani zahir seslenir, bazilar ise
gizli anlam, batim anlar. Ibn Riigd bunlardan ikincisinin birinci
gruba agik edilmesi hilinde sonucun ¢ilginlik ve sosyal felaket
olacagim biliyordu. Biitiin bunlar Ismaili Irfanda uygulanan “sir
egitimi”’ne ve Tasavvufta ikrar edilen tevil anlayisina oldukga ya-
kindir. Unutulan sey, tevilin Ibn Riigd’iin bulusu olmadig1 ve 1bn
Riigd tarafindan nasil kullamldiginin anlagilmasi igin oncelikle
gercek Batiniler tarafindan nasil iglendiginin bilinmesinin gerek-
tigidir. Tevil temelde simgesel algi, bir 6z veya kisinin, evrensel
mantik veya duyulardan bagimsiz bir Hayal, ifade edilecek olani
ifade etmenin tek yolu olan Hayal aracilifiyla sezilmesi demek-
tir. Ve az Once, bu acidan bakildiginda, semavi Nefsler aleminin,
eslesmelerin ve varlig1 olan Hayallerin-bilgiye ulagma araci Faal
Muhayyile olan diinyasinin kaybinin nasil bir metafizik trajedi ol-
dugunu gordiik. Bu diinyanin yoklugunda, simgeleri nasil anlaya-
bilir ve simgesel serhte nasil bulunabiliriz?

27



BIR’LE BIR OLMAK

Bu noktada simge ve alegori arasindaki farka deginmeliyiz.
Alegori mantiksal bir islemdir, yeni bir varlik diizlemine veya bi-
ling seviyesine gegis icermez; bagka bir sekilde de bilinebilecek
olanin aym bilin¢ seviyesinde betimlenmesidir. Simge ise man-
tiksal kanittan apayn bir biling diizeyine isaret eder;bir gizemin
“sifresidir”, bagka bir sekilde anlagilamayacak olan1 s6ylemenin
tek yoludur. Simge higbir zaman tiimiiyle “agiklanamaz”; mii-
zikte bir partisyon nasil hi¢bir zaman tamamen ¢6ziilemez ve sii-
rekli yeniden icray: gerektirirse, simge de ayni sekilde tekrar
tekrar ¢oziilmek zorundadir. Bu yiizden de tevili kargilagtirmali
olarak incelemek, Ibn Riigd tarafindan anlagilip uygulanma bigi-
miyle Siilik ve Siilikten dogan tiim manevi akimlann Vahiy an-
layislan, yani tevil ile Vahye ulasma gabalan arasindaki farki
olgmek gerekmektedir. Mesela, Sii tevil kisiler ve olaylann arka-
sinda semavi arketipleri simgeleyen diinyevi kisilere gonderme-
ler bulmaktadir. Ibn Riisdgii bir tevilin simgeleri mi algiladig,
yoksa sadece mantiksal, metafizik ag¢idan zararsiz bir alegori mi
ortaya koydugu sorgulanmaldir.

Tam da bu noktada bir inceleme en belirgin karsitliklar1 or-
taya koyar. Tevil bir simge bollugunu ve dolayisiyla Faal Mu-
hayyileyi, simgeleri hem olugturan hem de anlayan organ varsa-
yar. Tarihin varsaydigi Melekdt alemi, saf meleki akillar ile du-
yulur, tarihi, hukuki ve geri dondiirillemez olan gergekliklerin
alem arasinda bir yerdedir. Ozii geregi tevil giinliik olaylann
diinyasinda yer alamaz, bir batnilik icerir. Insanlik ya batiniligi
organik bir parca hiline getiren bir yap1 olusturmalidir ya da ba-
tiniligi reddetmenin sonuglanna katlanmaldir. Miiritlerin bir gi-
zemi 6grendikleri antik mistik dinler ile bir irfam 6grendikleri
vahiy dinlerindeki ikrar yollu (insiyatik) kardeslikler arasinda
bir benzerlik vardir. Fark, miiritlerin statiilerindedir. Resmi, tari-
hi bigimleriyle ne Islam ne de Hristiyanlik giris ayini olan (insi-
yatik) dinlerdir. Fakat bu dinlerin inisiyatik bigimleri, Hristiyan
ve Miisliiman irfanlar vardir. Nitekim temel soru sudur: Bu din-
lerin temel dogmalan irfanin iglevini kanitlar veya ciiriitiir mii,
zorunlu kilar veya yadsir mi1? Yadsir ise bunu ne 6l¢iide yapar?
Omegin Tanr’nin Isa’da viicut bulduguna dair resmi 6greti,
Hristiyanhigin tarihsel bilinci ile mi ilgilidir yoksa asil anlamina
irfan ile mi ulagir? Islamin temelindeki nebevilik, Kutsal Kitap
nebevi bir tefsir 6ngordiigiinden dolay: bir irfan ¢cagris1 mu igerir,

28 |



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEV! TOPOGRAFYA

yoksa irfan1 tamamen diglar m1? Yakindan incelenmesi gereken
bir diger konu da itfanin Islam ve Hristiyanlikta kargilastinlabi-
lir kaderleridir. Basra’nin Ismaili baglan olan “lhvan-1 Safa” ile
Johann Valentin Andreae’nin Giil-Haglilar1 arasinda tarih Gtesi
bir diyalogu kolayca hayal edebiliriz; 6yle goriiniiyor ki bu in-
sanlar birbirlerini kolayca anlayabilirlerdi. Yine de su soru sorul-
mahdir: Hristiyanhkta Ismaili irfana benzer bir olgu var miydi?
Veya boyle bir olgu ne zaman imkénsiz oldu? Hristiyan diinya-
sinda Ibn Arabi ile kargilagtirilabilecek Maneviyat vard:: bu Ma-
neviyat benzer bir etki yaratti mi? Hristiyan diinyasinda yaygin-
g1 ve derinligi tasavvufla karsilagtinlabilecek bir olgu var miy-
d1? (Burada bahsi gegen oncelikle Iran tasavvufudur). Hristiyan
kesisliginden bahsettik, ama boyle basit kargilastirmalara ihti-
yatla yaklagmak gerekir; ¢iinkii tamamen farkli olgulardan bah-
setmekteyiz. Burada akla drmegin masonluk locasi gelebilir. Fa-
- kat tasavvuf her ikisine de benzemez.

Bu sorulara iki akimin kargilagtinlmasi ile miikemmel bir gi-
ris miimkiin olur: Bat1'da Ibn Sina’min reddedilmesi ve Ibn
Riigd'iin zaferinin temsil ettigi durum; ve Dogu’da lIsrak irfanla-
rimin, Siiligin ve Ibn Arabi’nin yayilmasiyla temsil edilen bir 6n-
cekine tiimiiyle ters diigen durum. Dini lideri [Magistére], dog-
malar1 ve Konsiilleriyle batidaki “Kilise,” gizemci tarikatlerle
bagdagmaktan gok uzak bir olgudur. Bu durumun Islam’da esi
yoktur. Yine de resmi Islam ile mistik akimlar arasinda ¢atisma
olmustur. Her iki tarafta da mistik veya batini olarak nitelendiri-
lebilecek tiim maneviyatin reddinin, laikligin ve sosyallesmenin
baslangicina ne Olgiide isaret ettigi degerli bir ¢aligma konusu
olacaktir. Hristiyanlik gibi, Islam’in da bugiinkii durumu bu te-
mel olgu anlagilmadan tam olarak anlagilamaz.

Bu laiklesme “gegici gii¢” ve “manevi gii¢”lin ayrilip aynl-
mamasi konusundan ¢ok daha derindir. Daha ziyade, bu soruyu
ortaya ¢ikaran ve ¢oziim ne olursa olsun havada birakan laikles-
menin kendisidir, ¢iinkii “gii¢” ve “manevi” kavramlan arasinda
bir iligki kurmak igin zaten ilkin bir laiklesme gerekir. Bu agidan
bakildiginda Fatimi hiikiimdarlig altinda Ismaililigin gegici za-
feri siyasi tarih agisindan tartigmasiz bir bagariydi; mistik din
acisindan ise sadece bir geligki olabilirdi. Sii batinilik gizli bir
hiyerarsiye isaret eder, en tammlayici yonii Imamin gaybeti ve-
ya yoklugudur. Ve belki de Ibn Arabi 6gretisinde ve Tasavvufta

29



BIR’LE BIR OLMAK

goriilen saf mistik hiyerarsi Siiligin miihriinii tagir. Bu miihiir gii-
niimiizde Iran’da, Seyhilik tarikatinda tamamen canli haldedir.
Bu gelismeyi Ibn Riisdgiiliigiin Paduali Marsilius (on dérdiincii
yiizy1l) ve benzerlerinde siyasi Ibn Riigdgiiliie doniisiimiiyle
kargilagtirmak aradaki farklar1 gostermeye yetecektir. Marsili-
us’un eserlerindeki kdktenci laiklesme ancak elinde laiklesmeye
miisait bir sey oldugu igin, rahipligin iizerinde hak iddia ettigi fa-
kat elde edemedigi ve bir kurmaca ile dogaiistii alana yansittig1
giiciin gercekligi oldugu i¢in miimkiin oldu. Daha 6nce bahsetti-
gimiz muglakligin bir bagka ¢arpici yonii ise, Padua okulunda
Ibn Riigdgiiliigiin, hem mantik¢ diigiiniirlere siginak hem de geg
donem Skolastisizmine memba olmasi, on yedinci yiizyila kadar
da boyle kalmasidir. Oysa bu iki akimin temsilcileri ne Ibn Ara-
bi’nin maneviyatin1 ne de Imamcilifi, yani velayet anlayisini,
Imam’in ruhani 6nderligini ve takipgilerini, batini anlama inisi-
yasyonun kaynagini, Vahyin irfanini anlayabilirlerdi.

Laiklesmenin irfanin tasfiyesiyle bagladigin1 séylemek, her-
hangi bir kanunla diizenlenemeyecek veya telafi edilemeyecek
olan kutsalin metafizik agidan gerileyisi, ¢okiisii iizerinde diisiin-
mektir. Kutsalin ¢okiisii bireyde, bireyi en derin yerinden vura-
rak baglar. Ibn Riisdgiiliik birey igin tiim ebedilik ihtimalini orta-
dan kaldirir. Akil meselesine verdigi radikal cevapta Aziz Tho-
mas bireye “faal akil” bahseder, fakat bagimsiz akil bahsetmez;
bireyin akli artik agkin veya semavi bir Akil degildir. Bu gorii-
niirde teknik ¢6ziim temel bir karara isaret eder. Bu karar, bire-
yin agkin yoOniinii, yani Bilgi ve Vahiy Melegi ile dogrudan dog-
ruya ve kigisel iligkisini ortadan kaldirma kararidir. Daha dogru-
su, eger boyle bir karar kaginilmazsa, bunun sebebi bireyin kut-
sal diinya ile iligkisinin Ruhani lidere, yani Vahye araci olan Ki-
liseye bagli olmasidir. Buradaki geligki, bireyin zihinsel 6zgiirlii-
giinii saglayanin ayn1 zamanda bir sosyallesme igermesidir. Bi-
reyin agkin yoniine yabancilagsmasi kaginilmazdi, ¢iinkii akil me-
selesinin (tiim teknik kisirliginin altinda yatan) karakteristik so-
rununun, yani bireyin zihinsel 6zgiirliigli sorununun ¢oziimii, ne
Ibn Riisdgiiliigiin tekil Aklinda, ne sadece bireyde bulunan faal
bir akildaydi; Fedeli d’amore’*nin Faal Akli Madonna intelli-

Fedeli d’Amore (tekil: Fedele d’amore) **Ask Sadiklan” demek olup, 13. yiizyil-
da Italya’da olugmus bir sair toplulugudur. Dante’nin de iiyesi oldugu tarikat ni-

30



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

genza olarak tanimlarken ¢ok iyi bildikleri bir seydeydi. Madon-
na Intelligenza, her ruhani bireyin kendisine 6zgii faal Akh, Kut-
sal Ruhu, kisisel Rabbi ve sonsuzlukla dogrudan bagiydi. Aym
figiir bircok isimle ifade edilebilir ve bizim Maneviyatimizin
onu arama gekilleri de bir o kadar ¢esitlidir. Burada Ebu’l-Bere-
kat, Siihreverdi ve Ibn Arabi’de kargimiza ¢ikig bigimlerine degi-
necegiz. Ne yazik ki, dinsel dl¢iiler sosyallestik¢e, merkeziyetci
bir gerceklikte “somutlastik¢a,” ruha ve nefse ait bagkaldinlarin
hedefi de bu gergeklik olacaktir. Buna kargin, ickin ve kisisel bir
Ol¢ii olarak kaldikga, bireyin 6zgiir hareketiyle 6zdeslestirilecek-
tir. On ikinci ve on iigiincii yiizyillarda Latin Ibn Sinaciligin ve
beraberinde diger dinsel akimlarin ¢okiisiine neden olan muhale-
fette, Bilyiik Kilise’nin Isa’dan sonraki ilk yiizyillarda irfandan
[gnosis] kurtulmak i¢in gosterdigi ugraglara benzer bir amag go-
riilebilir. Fakat irfanin bu tasfiyesi, Ibn Riigdgiiliigiin zaferinin ve
bu zaferin uzantilarinin habercisiydi.

Dogu’daki durum ise tiimiiyle farklidir. Bu fark 6zellikle,
isimleri beraber zikredilen iki pirin yarattiklar1 etkiden kaynak-
lanmaktadir. Bunun sebebi diger pirlerden bahsetmenin gerek-
sizligi degil, tiirlerinin en belirgin 6mekleri olmalaridir: geng
Iranh pir Sihabiiddin Yahya Siihreverdi (1155-1191) ve Endiiliis-
lii pir Ibn Arabi (1165-1240), Ibn Riisd’iin, otuz alti yaginda
(Siihreverdi’nin “nefsin Dogu’suna” ulastif1 yasta) Dogu’ya ge-
ri donmemek lizere yolculuga ¢ikan hemsehrisi. Ortada Batili
diisiniirlerin ¢ok uzun zamandir “Arap felsefesi” diye adlandir-
makla yetindikleri semadan tamamen farkl bir durum var. Elbet-
te “Latin Skolasisizm”inden bahsedilebilecegi gibi “Arap felse-
fesi”’nden de bahsedilebilir. Fakat felsefe ve maneviyat tarihimiz
onemli eserler birakan ve sadece Farsga yazan Iranl yazarlari
icerdiginde bu terimin nasil bir dogrulugu kalabilir? Mesela bir
Nasir-1 Hiisrev (on birinci yiizyil), Aziziiddin Nesefi (on ikinci
ve on ii¢iincii yiizyillar), biiyiik Sii filozof Nasiriiddin Ts1’nin

telikleri tagryan topluluk, dgretisinde ilahi agk kavraminin konumunedeniyle uz-
manlar tarafindan tasavvuf siiriyle bir arada diigiiniilmigtiir. Henry Corbin’in
eserlerinde ve gevirilerinde, “agik™, “miimin”, “kul”, “muhkip” gibi sozciikleri
kargilamak igin ozgiirce kullandigi bu terimi biz geviri boyunca birgok yerde
“sadik agik” ifadesiyle, yeri gelince de yukarida degindigimiz diger sozciiklerle
kargtlayacagiz. Dante’ye ve yoldaslanna olan gondermeleri koruyabilmek adina
gerek gordiigiimiizde orijinal terime bagvuracagz. -¢.n.

31



BIR'LE BIR OLMAK

capdasi Efzaliiddin Kasani (on iigiincii yiizyi1l) ve hem Arapga
hem de Farsca yazan Ibn Sind’nin da bir Iranli oldugunu diigii-
niirsek? O zaman “Arap felsefesi”nden bahsetmek yalnizca ye-
tersiz degil, ayn1 zamanda yaniltic1 da olur. Bu kisiler ¢cogunluk-
la Arap olmayan Islam’1 etkilediler ve dyle ya da boyle Siilikle
iligkilenen fikirleri, Islam’da tasavvufun yerini anlamakta gok
biiyiik bir 5neme sahiptir. Burada toplu ibadet ve ilahiyatta Arap-
canin egemenligini tartismiyorum; aksine peygamberlik gore-
vinde “Arap” sozciigiiniin degerini vurgulamamak miimkiin de-
gildir. Fakat bugiin bu peygamberlik gorevinin algilanig1 da so-
nuglan tahmin edilebilecek bir laiklesme gegirmektedir. Skolas-
tiklerin bugiin kagimilmaz goziiken etnik aynmi yapamadiklari
icin kullandiklar bir terimi kullanmaya devam etmek, korkung
bir kargasa yaratacaktir.

Siihreverdi otuz sekiz yasinda dikkatsizce gittigi Halep’te
(1191) sehit diistii, Hukuk adamlarinin ¢ilgin tahammiilsiizliigii-
niin ve Haglilarin Saladin diye bildikleri fanatik Selahaddin’in
kurbani oldu. Yagami kisa siirse de, biiyiik bir hayali gergeklestir-
di: Iran’da antik Farslarin bilgeligini, Isik ve Karanlik 6gretisini
canlandirdi. Sonug, 1bn Arabi eserleriyle biiyiik yakinlik goste-
ren Isik felsefesi, daha dogrusu, Arapga sozciigiin kokeni ele
alindiginda, Isik Hikmeti, Hikmetii’l-1srdk oldu. Bu biiyiik tasa-
ny: gergeklestirirken Siihreverdi, 1bn Sina’nin da amagladi: ve
on iiglincii yiizyilda bilgisi Roger Bacon’a kadar uzanan “Dogu
hikmetini” kurdugunun bilincindeydi. Fakat Ibn Sina’nin bu ese-
rinden geriye sadece birka¢ parca kaldi ve Siihreverdi’ye gore
Ibn Sind’nin projesini tamamlayamamasinin sebebi antik Iran
hikmetinin kaynaklarindan habersiz olmasiydi. Siihreverdi’nin
Isik teosofisinin etkileri giiniimiizde Iran’da hala hissedilmekte-
dir. En temel 6zelliklerinden biri felsefe ve mistik deneyimi bir-
birinden ayrilmaz addetmesidir: bir vecd metafiziginde sonug-
lanmayan felsefe bos diisiinceden bagka bir sey degildir ve diiz-
giin bir felsefi egitimle temellenmeyen mistik deneyim yozlagma
ve yoldan sapma tehlikesi tasir.

Bu olgu tek bagina Siihreverdi ile Ibn Arabi’yi ayni ruhani
aileye koymaya yeterlidir; bu teosofiyi dinbilim ve felsefe, inang
ve bilgi arasindaki iligkinin tartigildig1 mantik diizleminden daha
iist bir manevi diizleme tagir. Ortagag sonrasi Bati felsefesinin
belirgin 6zelligi olan bu iligkilerdeki ihtilaf, yukarida kisaca in-

32



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEV! TOPOGRAFYA

celenen durumdan kaynaklanir. Gergekte Siihreverdi bir sorunu
¢Ozmez, nefsin bir ihtiyacini yerine getirir: felsefe ve maneviya-
tin birlesmesi. Bu “Dogu’nun Isik Hikmeti’nin vecde gelmis
kahramanlan1 Platon, Hermes, Keyhiisrev, Zerdiist ve Muham-
med’dir: Iranh peygamber ve Arap peygamber. Platon ve Zer-
diist’iin kesismesinde Siihreverdi on ikinci yiizyil Iran felsefesi-
nin kendine has niyetini de ortaya koyar ve iinlii Bizansl filozof
Gemistos Pletho’nun diisiincesini de birkag yiizyil 6ncesinden
ongdrmiis olur. Messailerin aksine Israkiytn, yani Siihrever-
di’nin miiritleri, “Eflatuncu” (Ashdb-1 Efldtun) olarak bilinirler.
Ibn Arabi’ye de Eflatuncu, “Platon’un oglu” (/bn Eflatun) ad: ta-
kilmist. Bu durum burada olusturmaya ¢alistifimiz ruhani to-
pograf yanin koordinatlarini da netlestiriyor. Gemistos Pletho ve
Marsilio Ficino’nun projelerini 6ngoren bu dogulu Platonculuk,
Iran’in bu Zerdiistgii Platonculugu, Latin ortagagini ele gegiren

- ve yiizyillarca hem felsefesini hem de hayat goriigiinii ve yasayi-
sim belirleyen Messailigin yiikselisinden yakasim kurtarabildi.
Boylece Ibn Arabi’nin Kurtuba'da ortagag Messailiginin biiyiik
ustasi Ibn Riigd’iin cenazesine katildi hiiziinlii sahne, yakindan
incelemekte biiyiik yarar gordiigiimiiz bir simgeye doniigmiis
olur.

Platonculugun bu tiir canlaniglan zitlif1 ortaya koyuyor: Ba-
tr’da, Latin Ibn Stnaciliginin, 6nce Paris piskoposu dindar Guil-
laume d’Auvergne’in saldirilan, sonra da Ibn Riisdgiiliigiin yiik-
selisi karsisindaki yenilgisi; Dogu’da, Siihreverdi’nin Zerdiistgii
Yeni Platonculugunun getirdigi tazelikle, Ibn Sinacilifin giinii-
miize kadar gelecek yeni bir yasam kazamig1. Ustelik Iran’da Ibn
Riigdgiiliik tarafindan reddedilen Animae coelestes’in, Semavi
Nefslerin yok oluguna benzer bir durum da yaganmadi. Iran Isla-
m1 berzahin nesnel varligini, Siihreverdi’nin kozmik “Ara Dogu”
olarak tamimladigi kalici Hayal alemini (dlemii’l-misdl) veya
gayri maddi cisimler diinyasini korudu. Bununla birlikte bu ber-
zahim orgam olan Muhayyilenin egemenligini ve Muhayyilede
sahnelenen olaylarin, tecellilerin gergekliklerini, maddi varlig-
muzin fiziksel, duyumsal ve tarihsel gercekliginden farkh olarak,
tamhiga ermis bir gercekligi de korudu. Iste Siihreverdi’nin sim-
gesel tiyatrosunun sahnesi bu diinyadir. Eserleri Ibn Sina’nin ri-

salelerinin devamu niteligi tagiyan bir Farsga inisiyatik risaleler-
biitiiniinii icerir. Bu risalelerin baglklari igerige dair ipucu tagir-

33



BIR’LE BIR OLMAK

lar: “Kissatii’l-Gurbeti’l-Garbiyye”, “Sadik Agiklar Rehberi
[Mu’nisii’l-Ussak]”, “Mor Basmelek [‘Akl-1 Surh’]’, vs. Konu
hepsinde Kutsal Ruh ve Faal Akil olan Melegi, Bilgi ve Vahiy
Melegini arayis ve onunla karsilasmadir. “Gurbet Kissasi”’nda
Siihreverdi, Ibn Sina’nin Hayy Bin Yakzdn risalesindeki sembo-
lik anlatiy1 devam ettirir. Ibn Sina bu anlatiy: Siihreverdi’nin da-
ha sonra Farsgaya ¢evirdigi “Kugslar Risalesi”nde daha ileriye ta-
simigtir. Ibn Stna’nin Batidaki yenilgisinin biiyiikliigii, zamani-
mizda Batililarin Ibn Sina noetiginin sembolik risalelerinde be-
lirginlesen mistik gondermelerini hila gozardi etmelerinden an-
lagilabilir.

Siihreverdi’nin Isik hikmetinde, Platon’un ldea kuraminmin
tiimii Zerdiist melekbilimi aracilifiyla yorumlanir. Siihrever-
di’nin kendini bir 6zler metafizigi olarak tanimlayan Isik ve Ka-
ranlik dualizmi, Messai bir fizik anlayisini imkansiz kilar. Bir
Isik fizigi ancak bir melekbilimi olabilir, ¢iinkii Isik hayattir ve
Hayat da 6ziinde Isiktir. Maddesel cisim olarak bilinen sey 6ziin-
de gece ve oliimdiir, bir cesettir. Farkl parlaklik dereceleriyle
Melekler, “tiirlerin tannlar1” (Mazdeizm’deki Fravasiler) farkl
tiirlere hayat verirler; tiirlerin varli1 dogal cisimle agiklanamaz.
Messailigin mantiksal ve evrensel tiir kavrami bir Melegin 6lii
bedeninden bagka bir sey olamaz.

Alemin algisinin bir vecd metafiziginde sonuglandigy, felsefi
bilginin tamhigin1 mistik deneyimle birlestiren Bilge, miikemmel
Bilgedir, “Kutup”tur; alemin devamliliini saglayan gizli mistik
hiyerarsinin dorugudur. Bu Insan-1 Kdmil (Hermetizm’in anthro-
pos teleios’u [tam insan]) anlayisi ile Israk hikmeti kendiliginden
Siilik ve Imamciligiyla kars1 karsiya gelmistir; ebedi Imam kav-
ramina ve Kutsal Imamlar’da (Ruhani Liderler) viicut bulusuna
felsefi bir temel olusturmaya fazlasiyla yatkindi. On altinci ve on
yedinci yiizyillarda, Isfahan okulunun iistatlariyla beraber (Mir
Damad, Molla Sadra Sirazi, Kadi Said Kummi, vs.) Israki Ibn Si-
nacilik Sii felsefenin ta kendisi oldu ve bu gelismenin sonuglari
Imamci felsefenin en son bigiminde, Seyh Ahmed Ahsaive takip-
cilerinde, yani Seyhilikte bile goriilebilir. Eger Jacob Boehme ve
Swedenborg’la birlesmis bir Aziz Thomas hayal edebilseydik —ki
bu belki de ancak Iran’da miimkiin olurdu— o zaman Molla Sad-
rd’ya Iran’in Aziz Thomas’1 diyebilirdik. Fakat Molla Sadra’nin
eserlerine giden yol, 1bn Arabi 6gretilerini Oniki Imam Siiligi ile

34



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

birlestiren uzun bir pirler gecgidinden gegiyordu (veya tekrar bir-
lestinne demeliyiz, ¢iinkii bu 6gretilerin kokenlerini incelemek
kaynaklarina donmek demektir). Bu faaliyet on doérdiincii ve
on altinc1 yiizyillar arasinda Ibn Ebd Cumhdr, Haydar Amuli, Ali
Tiirke Isfahdni gibi kisiler tarafindan siirdiiriildii. Ayrica 1bn Ara-
bi 6gretilerinde genis ¢caph bir Isik felsefesiyle kargilasilir ve Siih-
reverdi’nin bir 6zler metafizigi olarak kurguladig: Isik hikmetine
Molla Sadrd’'nin getirdigi varolusgu yorumun ne kadanm Ibn
Arabf’ye bor¢lu oldugu bir aragtirma konusudur.

Biitiin bunlarin ¢ok hizli ve kabaca anlatildiginin farkinda-
yiz. Yine de bu yapilmak zorundaydi, giinkii Islam ¢aligmalarninin
bugiin bulundugu noktada, bu kisilerin okuyucunun aklina ken-
diliginden bir araya gelmeleri beklenemez. Ve okuyucu inceleye-
cegimiz diinya goriisleri hakkinda ancak bu tiir bir biitiinliiklii
bakis agisiyla fikir sahibi olabilir. Soyledigimiz gok az sey, Is-

‘lam’da felsefi diisiincenin Ibn Riisd ile ne sonuna ne de dorugu-
na ulastigini gostermekte yeterlidir. Bu felsefenin en parlak do-
nemini niye Iran’da yasadifim ve bu olgunun derin anlamim
baska yerde inceleyecegiz. Bu parlak donemde Siihreverdi ve 1bn
Arabi’nin isimleri, isaret ettikleriyle beraber, tiimiiyle icice gir-
mistir. Yine de ruhani topografyamizin 6l¢ii ve koordinatlarinu tii-
ketmis olmaktan hald ¢ok uzagiz. Ibn Arabi’nin biyografisi bazi
gerekli eklemeleri biraraya toplamamizi saglayacaktir, ¢linkii
icerdigi olaylar bir biyografinin basit cismani olgulanna indirge-
nemezler; her zaman bir i¢sel olay: ifade eder veya simgelerler.
Bagh olduklar tarihler bile dig gondermelerdir; asil génderme
“tarih Otesi’dir ve bulundugu yer kalic1 Hayallerin, yoklugunda
tecellinin de yok olacagi berzahidir. Daha sonra bu olaylan sey-
himizin i¢ hayatinin kivrimlarini olugturan ii¢ temel simgenin si-
ralanigina gore gruplayarak degerlendirecegiz. Bu simgeleri 6n-
ce kutuplastirici etkileriyle degerlendirmek istiyoruz.

Arabi’ye yaptigimiz gondermeyle ilk olay hakkinda bir ipucu
vermigtik. Ibn Arabi’nin kafasinda, hiiznii rahmetli biiyiik filozo-
fa ulagan bir soru olugur. Sanki orada dururken 1bn Arabi, Bati’'da
dinbilim ve fesefenin ¢atigmasinin sessiz galibi oldugunu hisse-
der —diismanhklarinin kaynaginin batini irfanda (Ismaililik, lsra-
kiyy@in veya Ibn Arabi irfaninda) bulunmayan ortak énermeler ol-
dugundan habersiz, kendilerini tiikettikleri bir gatismanin galibi.

35



BIR'LE BIR OLMAK

Bu sahne Ibn Arabi’nin, maneviyatinin Bati’da, yani Endiiliis ve
Kuzey Afrika Islaminda kisir kalacagimi farkederek Dogu’ya dog-
ru yola ¢ikmasindan, sanki kendi yasaminda ve zahiri cografyada
Siithreverdi’nin mistik Oykiisti Kissatii’l-Gurbeti'l-Garbiyye’yi
oynadig1 bu yolculuktan sadece birkag sene 6ncedir.

1bn Arabi dogdugunda (560/1165), Iran’da antik Fars hikme-
tinin canlandiricis1 olacak Siihreverdi Azerbaycan’da Meraga’da
okula giden on yaglarinda bir gocuktu. Ibn Arabi’nin dogum gii-
nii (17 Ramazan, 560) kameri takvimde Iran Ismailik tarihinin en
onemli olayinin birinci yildoniimiiyle ¢akisir: Alamut’ta Biiyiik
Kiyamet’in ilani. Bu siradisi eszamanlhilik tesadiif kabul edilebi-
lir. Fakat bu gergekten tatmin edici bir cevap midir? Her haliikar-
da, bu eszamanliligin altimi ¢izmek, kisaca da olsa, Ibn Arabi ve
Sii dinbilimini bir arada incelerken sorulabilecek sorulara bir gi-
rig yapmak demektir. “Yeni-gelenekgilik” adiyla anilan Batili aki-
mun takipgilerinin, Islamin ana batini gelenegi olan Siilikle— Is-
maill Irfan veya daha 6nce bahsi gegen Iran Seyhiligi gibi gele-
neksel modemn yorumlari da dahil olmak iizere Imamci hikmet
yani Oniki Imam Siiligi ile- hig ilgilenmemis olmasi ¢eligkilidir.
Nitekim Islam ve Hristiyanlik arasinda ruhani bir diyalogun sart-
lari, Hristiyanlik Sii Islama veya Islamin baska bir koluna hitap
ettiginde muhatabina gore kokten bir bigimde degismektedir.

Ibn Arabi ile ilgili soracagimiz ilk soru sudur: Magrib’i ta-
mamen terk etmeden 6nce Ismaili batiniligin veya benzer bir ba-
tiniligin ne kadarim benimsemigtir? E1-Meriye Almeria okuluna
yakinhiginda ve giiney Portekiz’de Ismaili-Sii kaynakh birgok
ozellik tagiyan Miiriddin akiminin kurucusu Ibn Kasi’nin giinii-
miize ulasan tek eserini serh etmis olmasinda birtakim ipuglari
gorebiliriz. Batini Islam’in iki cografi ucunda aym anda ortaya
cikan dikkate sayan bir olgunun da altini ¢izmek gerekir: nebevi
felsefenin kahramanina doniistiiriilen Empedokles’in dgretileri-
ne verilen biiyiik 6nem. Asin Palacios Neoempedoklizm’in En-
diiliis’teki el-Meriye okulundaki yerini agik¢a belirtmigtir; ayni
zamanda Ibn Meserre’nin (6. 319/931) miiritlerini de Priscilli-
an’in irfaninin mirasgilar1 olarak gérmiigtiir. Es zamanl olarak
Iran’da aym1 Empedokles’in etkisi, Ibn Sini ile temas hélinde bu-
lunan filozof Ebu’l-Hasan El Amiri’de ve Siihreverdi ile Ismaili-
ligin kozmogonilerinde hissedilmigtir.

36



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

Ikinci soru Ibn Arabi’nin muazzam biiyiikliikteki olgunluk
yapitina dairdir. Fiitihdr’in bazi boliimleri katiksiz bir Sii tarafin-
dan yazilmig olabilirdi. Buna bir 6mek Salman’in (Salman-1 Fari-
sf veya Salman-1 Pik) simyla ilgili XXXIX3. Boliimdiir. Bu
Ehl-i Beyt’e, yani Kutsal Imamlara katilmasim saglayan sirdir.
Farshi (Persis) Mazdaci bir sévalyenin oglu olan Salman, nce
Hristiyan olur, Hakiki Peygamber’i bulmak i¢in yola ¢ikar, onu
Arabistan’da bulur ve onun evinde eski Vahiylerin batini anlamla-
rina inisiye etme meleki gorevini iistlenir. Isaretler daha da belir-
ginlesiyor. Ibn Arabf, tasavvufun “kutb” adin1 verdigi kisileri Sal-
man’in mirasgilar olarak goriir. Kuran’da gegen (Ahzab, 33) bir
ayeti, Siiligin temelini olusturan metinlerden biri olan (Ondort
Masum-1 Pak’in, Peygamber, kizi FAtima ve oniki Imam’in kut-
sandig1) bu ayeti yorumlar ve bunu herhangi bir Siinin kabul ede-
cegi sekilde yapar. Bu kadarla sinirh olmayan bu isaretler dikka-
te degerdir. Her haliikdrda bu durum daha 6nce bahsi gegen Safe-
vi ronesansinin yolunu agan Siiler tarafindan eserlerine gosterilen
ilgiyi agiklamaktadir. Tasavvufun kokenlerini bulmasini saglaya-
cak sezginin Ibn Arabi’den ne olgiide etkilendigini saptamak ge-
rekecektir. Mesela bu konuda Ibn Arabi’nin Sii bir yorumcusu
olan Haydar Amiil’yi (on dordiincii yiizyil) diigiinebiliriz. Haydar
Amiili, gergek Siiligin Tasavvuf oldugunu ve buna miitekabil ger-
¢ek Tasavvufun da Siilik oldugunu séylemistir.

Bu diisiiniirler zinciri, felsefe tarihi el kitaplarimizin bizi alis-
tirdig1 semadan ¢ok daha genis ve derin bir felsefi ve ruhani geli-
simin varhigina isaret eder. Bu kadari bile bize su soruyu sordu-
rur: Nasil oldu da Islam’da felsefi diigiince sadece Sii diinyasinda
canli kald1 ve nasil oldu da on altinci yiizyilda Isfahan okulunda
etkileri giiniimiize kadar gelen bir ronesans oldu? Sii duyarlilhk
bu konuda birtakim diigiinsel ve manevi ihtimallere isaret eder,
fakat simdiye kadar bunlar Batili filozof ve ilahiyatcilarin ¢ok az
ilgisini ¢ekmigtir. Oysa bu fikirler biitiiniinde hem tamdik hem
yabanci gelecek birgok konuyla karsilagacaklardir. Sii Imamiyye
bir Isacih@1 andinr, fakat Aziz Paul’iin katkilanndan nasibini al-
mamus bir Isacilig1. Béylece dogmalar tarihinin kapanmig ve “yii-
riirlikten kalkmg” goriinen bircok fash tekrar agilacak, baska
yerlerde filizlenen umulmadik imkanlan ortaya ¢ikaracaktir.

3 Fiitahatii "I-Mekkiyye, ed-Kahire, 1329 h,, cilt 1, ss. le ve devamu.

37



BIR'LE BIR OLMAK

Siiligi olugturan tiim ana 6geler, dogurduklar dini tefekkiirii
Siinni Islam’a gére ¢ok daha genis verilerle beslemiglerdir. Bu-
rada baskin 6ge Insan bigiminde llahi Tecelli, soyut tek tanrili di-
nin yarattifi boslugu dolduran ilahi antropomorfozdur. Bu arada
Hristiyanligin dogmasi olan Enkamasyondan, Konsiillerce ta-
nimlanan hipostatik birlesmeden bahsetmiyorum; bilinemez
olan Tanrinin, melekbig¢imindeki semavi Anthropos’ta tezahii-
riinden, Kutsal Imamlarin diinyadaki émekleri, “mazahir”leri ol-
dugu tezahiirden bahsediyorum. Enkarnasyon tarihin kronolojik
olgulari arasinda tekil maddi bir olgu tanimlarken ve bu olgunun
tizerine sosyolojik tek¢iligin “sosyal Enkamasyon” olarak laik-
lestirecegi kilise gergekligini kurarken, tecelli anlayigi, bu kitap-
ta da gorecegimiz gibi, insanin goge yiikselisini, tarih ve krono-
lojisine ait olmayan bir zamana doniigii vurgulayacaktir.

Tecellilerin tekran ve onlann gizemlerinin devamlilig, ekle-
ziyastik bir gercegi veya dogmatik bir dini lideri varsaymaz; va-
hiy olunmug Kitabin, sonsuza dek yeniden yaratma giicii olan
(bkz. bu kitabin ikinci kismi, Ibn Arabi’de “yaratiligin tekerriirii”
anlayis1) ebedi bir Kelam’in“sifresi” olma erdemine sahip oldu-
gunu varsayar. Iste Sii fevil budur: tiim maddi verileri, seyleri ve
olgulan simge olarak algilayip doniistiirmek ve simgelenen Ki-
silere “geri gotiirmek”tir. Tiim goriinlimiin, tiim zahiri anlamin
batini bir anlami vardir; “Cennet’ten inen kitap”, Kuran, gorii-
niirdeki harflere indirgendiginde, hukuk dininin anlagilmazligin-
da ve kullugunda oliir. Derinligindeki saydamlig1, batini anlami
ortaya ¢ikarmak sarttir. Bu Imamin, “Ruhani rehber”in gérevidir,
diinyanin su evresinde “Gaybet-i Kiibra”da da olsa. Daha dogru-
su, Imam bu anlamin kendisidir, maddi 6znelligi degil, miitecel-
li Sahsidir. Onun “dini lideri™i isiyatik bir “dini lider”dir; tevile
giris ruhani bir dogum demektir (vilddet-i riihdniyye). Ciinkii bu-
rada, Hristiyanlikta da ayn1 uygulamada bulunanlarda, yani ma-
nevi anlami alegoriyle kanstirmayanlarda goriildiigii gibi, tevil
insanin yeni bir diinyaya girmesini, daha yiiksek bir varlik mer-
tebesine ulagmasini saglar.

Zahirin diizlemiyle sinirh bir dilbilimciye keyfi goériinse de,
yapilara dikkat eden bir fenomenolog i¢in tevilin nesnelliinin
siki kurallart belirgindir. Tevilin bu nesnelliginin temellerini
olusturan, Sii hikmetin “Olgiiler bilimi”ni, “diinyalar semboliz-
mi”ni diizenleyen, Siihreverdi ve Ibn Arabi’nin temsil ettigi Isik

38



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

felsefesidir. Gergekten de sayisiz batini anlamlar, filozoflanmiz-
ca tatbik edilen perspektif ilminin geometrik kanunlanni manevi
tecriibeyle desteklemekten bagka bir sey yapmazlar.4

Tevil, yani Sii tefsir, Vahyin, “nebevi miihriin” Peygamber
Muhammed ile tamamlandigini reddetmez. Nitekim nebevi tef-
sirin tamamlanmadigim ve beklenen Imamin —“Ilmametin miih-
rii” ve Kiyametlerin kiyametinin igareti olacak kiginin— “doniigii-
ne,” parousia’sina [vang] kadar gizli anlamlarifsaetmeye devam
edecegini kabul eder. Biitiin bunlar, Kanunun temellerinden sar-
sildifini hisseden resmi Siinni Islam’i korkutmug ve Siiligin
acikli hikayesinin de tamiklik ettigi gibi, ona kars1 olan korkusu
dogrultusunda hareket ettirmistir.

Boylece, biiyiik Megsai Ibn Riigd’iin de temellerine ve sordu-
gu sorulara yukarida degindigimiz bir tevil uygulamasindan dola-
y1;, Ibn Arabi’nin Ibn Riisd’iin cenazesine katildig1 sahne az nce
Ozetledigimiz konulan kutuplagtiran bir simge olarak kargimiza
cikar. Ciinkii Ibn Arabi’nin kendisi bir tevil ustasiydi ~bu kitapta
calismalanyla karsilasacagiz— ve Siilige deginmeden tevilden soz
etmek miimkiin degildir, ¢iinkii tevil Siiligin Kutsal Kitapla ilis-

‘kisinin temelinde yatar. Béylece, Batinin aksine Ibn Riigdgiiliigiin
ortaya attig1 sorunsallardan habersiz bir Dogu maneviyatiyla, da-
ha dogrusu maneviyati, bulgulan Ibn Riisdgiilik ve Thomizm
olan sorunlara yabanci bir ¢evreyle tanigmig oluyoruz.

Bu cenazeden ii¢ yil sonra Ibn Arabi’nin hayatinda bir baska
olay sembolik 6nem kazanacakti. Ibn Arabi, dogup biiyiidiigii En-
diiliis’ten aynlarak Dogu’ya dogru geri donmemek iizere yolculu-
ga cikti. Eszamanl olarak, Islam diinyasinin dogu sininnda, trajik
olaylar ters yonde bir toplu goge sebep oldu. Bizim i¢in bu hare-
ketin sembolik 6nemi, kokenlerine donen Ibn Arabi ile bulugma-
sindadir. Bulugma yeri Orta Doguydu. 1bn Arabi 1240’ta, Bag-
dat’in Mogollar tarafindan bir diinyanin sonunu haber veren fet-
hinden onalt1 y1l 6nce, Damas’ta 6ldii. Fakat Mogol katliaminin
sebep oldugu yikimlar senelerdir Islam’in Orta Asya’dan Iran iize-
rinden Orta Dogu’ya dogru geri ¢ekilmesine sebep olmaktayd.
(En meshur miilteciler arasinda: Necmeddin Daye Raz1, Mevlana
Celaleddin Romi ve babasi, vs.) Orta Asya Tasavvufunun en bii-

4 Daha fazla detay igin “L’intériorisation du sens en herméneutique soufie irani-

enne (Ali Tiirke Isfahdni ve Aldiiddevle Simnani)” adl galigmamiza bakiniz.

39



BIR’LE BIR OLMAK

yiik pirlerinden Necmeddin Kiibra, 618/1220 yilinda Harezm’de
(Hiva) Mogollara kars: direnirken sehit diigtii. Tasavvufa diigiin-
sel, sezgisel bir egilim vererek Islam’1n ilk yiizyillarinda Mezopo-
tamya’da SGf7 adiyla anilan dindar sofularin yasam tarzlarindan
kesin bir bigcimde ayiran da yine bu Necmeddin Kiibra olmustur.’

Necmeddin Kiibra’nin ilk nesil miiritleri arasinda, bizi bura-
da ilgilendiren ve bugiine kadar yeterince iizerinde durulmamg
olan soru —1bn Arabi hikmeti ile Orta Asya kaynakh tasavvufun
hikmeti ve dolayisiyla Sii tasavvuf arasindaki yakinlik ve baglar-
adina ¢ok onemli bir olay oldu. Necmeddin Kiibra’nin en biiyiik
miiritlerinden biri, seyh Sddeddin-i Hammdi (6.650/1252), 1bn
Arabi’ye hikmet ve tevile dair sorular sordugu ve bir eserine
agik¢a degindigi uzun bir mektup yazdi.® Buna karsihk onun en
iinlii miiridi, Aziziiddin Nesefi, tiimii Fars¢a olmak lizere Ham-
mii’nin 6gretisinin ve bugiin ¢ogu kayip olan eserlerinin 6ziinii
tagiyan genig bir kiilliyat birakti. Kendisine dogru yol alan haci
ile bulusmaya gelen bir Dogu’ya dair anlayisimizi en iyi yansi-
tan kiilliyat belki de Aziziiddin Nesefi’ninkidir.

Son olarak, Iran’da topografyamizin diginda birakamayacag-
miz 6nemli bir manevi mekén daha var: Iran’in giiney batisindaki

Islam’in maneviyat ehli igin kullanilan “SGfi” teriminin kokenleri arastirma ve
tartigma konusu olmustur. Birgok aragtirmaci, gok sayida tasavvuf piri tarafindan
verilen agtklamayi, sozciigiin Arapga yiin anlamina gelen sif’tan geldigini kabul
etmislerdir. Bu nazariyeye gore yiin kiyafet sufilerin en belirgin ayirdedici 6zel-
ligiydi ve tasavvuf sozciigii de buradan dogdu. Fakat bu agiklama gergekten de
tatmin edici midir? Arapga’daki yabanci sozciikleri Semitik kokenlere dayandir-
maya hazir hiinerli dilbilimcilerin her zaman varolmug olduklann biliyoruz. Ba-
z1 Batil oryantalistler “Saf1” sozciigiinii Yunanca sophos’un, bilge’nin basit bir
transliterasyonu olarak yorumladilar (gergekten de sifiyye, tasavvuf, Aya Sof-
ya'nin arapga yaziligidir.) Bu agiklama fazla milkernmeldi. Yine de biiyiik onun-
cu yiizy1l bilgini Birdni, Hindistan’la ilgili kitabinda belirttigi gibi, sozciigiin
Arapga kokenli olmadiginin hala oldukga farkindaydi. O da sozciigiin Yunanca
sophos’un bir transkripsiyonu oldugu kanisindaydi. Bu sonuca varmak, tasav-
vuftaki bilge anlayiginin, bugiinkii bilge anlayigimiza uymasa da, en azindan Ag-
rigentum’lu Empedokes’inkine, yani bu kitapta 6nemi vurgulanan bilge-pey-
gamber diigiincesine uydugu diigiiniildiigiinde daha da kaginilmaz oluyordu.
Bkz. lzziiddin Kasani, Misbahi’l-Hidayet, s. 65-66.

Bu —Iran tasavvuf tarihi agisindan gok 6nemli- mektup hakkindaki bilgimizi
M. Marian Mol€'ye borgluyuz. Kendisi mektubu Isfahan’da Dr. Minossian’in
Ozel kiitiiphanesinde bulmugtur (MS 1181). Bu Arapga (onyedi satirlik sekiz
sayfadan olugan) mektupta Sadeddin, “Tecelliyat™ kitabina agikga deginir. Ek-
lenmig bir nottan anladigimiz kadanyla, Ibn Arabi ne yazik ki bu mektubabir ce-
vap vermenmistir.

40



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

Fars bagkenti (Persis) olan Siraz. Burada Ibn Arabi’nin bir bagka
cagdasi, Riizbéhan Bakli Sirazi (6.606/1209), Iran tasavvufunun
gelisim yonii agisindan sonsuz 6nem tagtyan Fars¢a ve Arapga bir
kiilliyat meydana getirdi. Onun dini, asagida gorecegimiz gibi,
gergek bir Fedele d’amore diniydi. Bu din onu, divani Iranh mu-
tasavviflar tarafindan hala bir Incil degeri goren bir baska Sirazh
sairin, Hafiz’1n onciisii yapmakla kalmads; ayn1 zamanda Ibn Ara-
bi'nin “agkin diyalektigi’nin burada zikredilecek boliimleriyle
miikemmel ve ¢arpici bir uyum iginde olmasim sagladi.”

Manevi topografyamizda bir kisim koordinatlan belirledik;
birkag ol¢ii belirttik. Bu bilgiler tam olmaktan ¢ok uzak olmak-
la beraber, okuyucuya temel bir yon vermeye yeteceklerdir. 1bn
Arabi’nin yasaminin simdiye kadar kutuplastirici simgeler ola-
rak secilen iki olayi, seyhimizin kisiliginin baskin ve kalic1 bir
yonii ile iliskilendiklerinde en derin anlamlarim edineceklerdir.
Bir manevi sahsin huzurunda, insan kendiliginden su soruyu so-
rar: pirleri kimlerdi? Ibn Arabi’nin birgok miirsidi oldu. Sayisiz
yolculuklan sayesinde doneminin neredeyse tiim tasavvuf pirle-
riyle tamsti. Bununla beraber ger¢ekte sadece bir tane miirsidi
oldu ve bu kisi de alistlagelmis goriiniir miirsitlerden degildi; is-
mini herhangi bir arsivde bulmamiz, tarihsel koordinatlarin be-
lirlememiz, onu insan soyunun silsilesinde belli bir zamana yer-
lestirmemiz miimkiin degildir. Ibn Arabi gériinmez bir miirsidin
miiridiydi ve hala da Oyledir; bu miirsit, degerli ve muglak bir-
cok hadiste ismi llyas’la, Aziz George’la ve daha birgoklariyla
beraber gecen veya bu kisilerle 6zdeglestirilen gizemli bir pey-
gamberdir. Ibn Arabfi her seyden evvel Hizir’'in miiridiydi. Daha
ileride “Hizir’1n miiridi” olmanin hangi anlamlara gelebilecegi-
ni anlamaya cahsacagiz. Her haliikarda, gizli bir miirsit ile ilis-
kilenmek miiride “tarihGtesi”” bir boyut katar ve giinliik hayatin
fiziksel gercekliginden farkl bir gergeklikteki olaylan, kendile-
rini aninda simgeye doniistiiren olaylan tecriibe etme yetisi ol-
dugunu varsayar.

Hizir’in bir miiridi olarak Ibn Arabi’nin durumu, kendilerini
Uveysiler olarak adlandiran mutasavviflanin durumuyla benzer-
lik gosterir. Bu mutasavviflann kendilerine verdikleri ismin kay-

7 Bkz Enlslam Iranien..., V. 1II, ss. 9-148, Rizbé&han Bakli 9irazi ve Sadik agik-
lar.

41



BIR'LE BIR OLMAK

nag, Yemenli dindar bir sofu olan Uveys-el Karani (Veysel Ka-
ranf)dir. Veysel Karani Peygamberin ¢agdasiydi ve kendisini hig
gormedigi halde tamiyordu. Buna karsihik Peygamber de onu
gozleriyle hi¢ gérmemis olsa da tantyordu ve *“Yemen tarafindan
Rahmet riizgdn estigini duyuyorum” hadisinde de atifta bulun-
dugu kisi oydu. Oyleyse Uveys’in goriiniir bir rehberi yoktu; Hi-
caz’a ancak Peygamber’in 6liimiinden sonra gitti ve burada bi-
rinci Imam igin Siffin (36/657) savaginda olerek Siiligin ilk se-
hitlerinden oldu. Goriiniir bir miirsidi —yani ¢agdas: olan bir
diinya insani— olmayan tiim mutasavviflar kendilerine Uveysi
dediler. En meshurlarindan biri Ebu’l-Hasan el-Harrakani
(6. 425/1034) idi. Bu Iranh mutasavvif, bize su sozleri birakmig-
tir: “Su veya bu miirside ihtiya¢ duyduklarini sdyleyen miiritle-
re sasiriyorum. Cok iyi biliyorsunuz ki ben hickimse tarafindan
egitilmedim. Tiim miirsitlere sonsuz saygim olsa da benim reh-
berim Allah’ti.” Daha detaya inersek, Cami’nin ilettigi bir hadi-
se gore Ebu’l-Hasan’a manevi Yolda rehberlik eden, bir bagka
Iranli mutasavvifin, Ebdi Yezid el-Bistimi’'nin (6. 261/875)
“Melegi”ydi (ruhaniyet). Benzer bir durum da biiyiik mutasavvif
sair Nisapur’lu Feridiiddin Attar’inkiydi (6. 617/1220). Yine
Cami’ye gore, Attar’in miirgit ve rehberi Mansidr-1 Hallac’in
(6. 309/922) “niirant varhgr” idi.8

Eger ¢oziimlememizi biraz daha ilerletirsek, bir kez daha,
Akillar ve Faal Akil ile iligkileri sorununun, tiim teknik ¢oziimle-
rinin ardinda, can alic1 bir varolugsal karar sakladigim goriiriiz.
Coziim —daha dogrusu karar— genis ¢capl sonuglari olan biitiin bir
manevi gelisimi ongoriir ve belirler. Ciinkii her bireyin ya kendi
gizli rehberine dogru yonlendigini ya da toplumsal, ruhani lidere
ait otoriteyi kendisiyle Vahiy arasinda araci kabul ettigini beyan
eder. Bir Ibn Arabi’nin ruhani bagimsizhig1 Fedeli d’amore’nin
daha once belirttigimiz temel 6zelligiyle biiyiik benzerlik goste-
rir. Oyleyse ask Ogretisinin de onlarinkilere benzemesine sagir-
mamak gerekir. Bagka bir deyisle, Melek-Akil sahsiyeti —~Kutsal
Ruh, Bilgi ve Vahiy Melegi olarak- tiim yonlenmelerin, burada
cizilen manevi topografyadaki tiim yakinlasma ve uzaklagmalarn
yoneticisidir. Bu yakinlagsma ve uzaklagmalar, onun 6ngordiigii

8 Bkz. Nefahdtii'l-Uns, s. 540. Burada Cimi, Hallic'in nurunun Attar'in ruhuna

“tecelli” ettigini ve onun 6retmeni, “miirebbi”si oldugunu anlatir.

42



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

bireysel iligkiyi, “Birle bir olan™n iistlendigi kisisel kaderin ortak
sorumlulugunu kabul edigimize baghdir.

Ortacag felsefesinde ortaya atilan Akil sorununun kapsam ve
yankilarim en iyi farkedenlerden biri, hayatimin sonlarina dogru
Islam’1 kabul etmis derin ve 6zgiin Yahudi diisiiniir Ebu’l Bere-
kat't1 (6. 560/1165). Tasavvur ettigi cevap ne tekil olan bagimsiz
Faal Akil ne de her bireyde bulunan faal Akildi; nefslerin ¢cogul-
lugu arasindaki 6zgiin farkliliklara tekabiil eden, bir bagimsiz ve
askin faal Akillar cogulluguydu. “Bazi nefsler ... her seyi sadece
kendilerinin tamidiklar gizli rehberlerden 6grendiler ... Eski Bil-
geler ... her nefs veya benzer doga ve meyilde bir grup nefs igin,
manevi dlemde, varliklan siiresince onlara 6zel bir ilgi ve sefkat
gosteren bir varlik oldugunu sdylerlerdi. Onlan bilgiye ulastiran,
koruyan, yonlendiren, savunan, rahatlatan, son zafere ulastiran
oydu ve bu Bilgeler ona Kamil Tabiat derlerdi. Iste bu dost, bu sa-
vunucu ve koruyucu dinsel dilde Melek olarak adlandinhr.”®

Siihreverdi bir¢ok defa Hermes’in vecd halindeyken bu Ka-
mil Tabiat1 gormesinden bahseder; belki de burada Hermes ken-
disi icin bir takma isimdir. Biz nasil bu sahista Mazdaciligin Da-
éna-Fravasi’sinin 6zelliklerini buluyorsak, yorumcular da onu her
bireyin Kutsal Ruhu anlamina gelen Cebrail’le 6zdeglestiriyorlar-
du. llerleyen sayfalarda, Ibn Arabi’nin yasaminda bu Sahsin tek-
rar tekrar ortaya gikisini, kendini bir arketipin 1srarcilifiyla daya-
tisin1 gorecegiz. On dordiincii yiizyilda Aldiiddevle Simnani, bir
biiyiik Iran mutasavvifi daha, benzer bir bigimde “gériinmez miir-
sit”ten, “benliginin Cebraili”’nden bahsetmistir. Onun batini tefsi-
ri, tevili, Kuran ayetlerindeki sahsiyetleri yedi kat daha derinles-
tirir. “Benliginin Cebraili”’ne ulagmanin yolu, sirayla yedi batini
mertebeden gegerek “benliginin yedi peygamberini” yonlendirip
inisiye eden Ruh’la birlesmektir. Bu himmet ayn1 zamanda Ya-
kup’un Melek’le miicadelesidir, Yahudi mistik Joseph Ben Ju-
dah’nin sembolik tefsirinde de bdyle yorumlanmgtir: akil eden
Nefsin Melek’le, faal Akil’la birlesmek icin ugrasmasi ve 151k
yiikseldiginde (igrak) nefsin hapsoldugu karanlhktan kurtularak
ortaya ¢cikmas1.!0 Oyleyse elbette Melek ile, yani Melege kars: bir
miicadeleden degil, Melek i¢in bir miicadeleden s6z etmeliyiz;

9 Bkz Avicenne, s. 104.
10 Salomon Munk'a gore. Alintilanan yer E. Renan, Averroés et Averroisme, s. 181.

43



BIR'LE BIR OLMAK

ciinkii benliginin olmas1 gereken sey olabilmesi i¢in Melegin de
nefsin cevabina ihtiyaci vardir. Biitiin bir Yahudi mistikler silsile-
si, Masugun faal Akil, kadin kahramanin da diisiinen insan nef'si
oldugu Ezgiler Ezgisi’nde aym sembolizmi gérmiiglerdir.!!

Burada duralim, giinkii Ibn Arabi’yi Hizir’in miiridi yapan
simge ile manevi topografyamizin koordinatlarina egemen olan
merkeze ulagmis bulunuyoruz. Miiridin kisisel goriinmez rehbe-
riyle iligkisine ne isim verirsek verelim, bu iligki tarafindan be-
lirlenen olaylar nicel fiziksel zamana dahil olmazlar. Homojen,
tekdiize zaman birimlerine ve yildizlarin hareketine gore diizen-
lenen bir kronolojiye gore Olciilemezler. Geri doniisii olmayan
olaylarin kesintisiz zincirinde yerleri yoktur. Bu olaylar elbette
zaman i¢inde gerceklesir, fakat bu, onlara 6zgii bir zamandur, an-
lan sadece kendi Olgiilerine, yogunluklarina gore siirekli degigen
bir dlgiiye gore degerlendirilebilen, kesintili, nitel, saf, psisik za-
mandir. Bir miizik parcasinin, sirayla ¢alinmalanina ragmen
“simdi”’de birarada kalarak bir par¢a olusturan notalar1 gibi, bu
yogunluk ge¢cmisin gelecekte mevcut oldugu, gelecegin gegmis-
te coktan bulundugu bir simdiki zamanin 6l¢iitiidiir. Ve iste bizi
burada ilgilendiren mantikla agiklanamayacak, tarihsel gercekgi-
ligin otesinde, bagka bir “gergekgiligin”, gizli diinyanin, ‘dle-
mii’l-misal’in —Siihreverdi’nin semavi Nefslerin “Orta Dogusu”
adin1 verdigi, orgam “miitecelli muhayyile” olan diinyanin— ula-
sabilecegi yerde, tekrarlar, muhtemel tersine donmeler ve eg za-
manhliklardir.

Goriinmez rehberini tamdiktan sonra bir mutasavvif bazen
kendi isnddinin izini siirmek, ruhani seceresini ¢ikartmak, yani
kendi benliginde son bulan “aktarim zincirini” agiga ¢ikarmak
ve nesiller arasindan ¢agirdig1 manevi hakimiyete taniklik etmek
isteyebilir. Bir parcasi oldugunu hissettigi ailedeki kigilerin isim-
lerini zikretmekten ne fazlasini yapar ne de azini. Fenomenolo-
jik dogumlarinin tersi bir ydonde okunduklarinda bu gecereler asil
gercek secereler goriiniimiine biiriiniirler. Tarihsel elegtirinin ku-
rallarina gore, bu secerelerin dogruluk iddialan fazlasiyla asil-
sizdir, Onlar, elimizdeki belgelere bakildiginda dogruluk iddias
daha az asilsiz goriinmeyen maddi tarihsel gercekten daha asag:

11" Bkz. George Vajda’nin gtizel ve kapsamh galiymasi, L’Amour de Dieu dans la
théologie juive du Moyen Age, ozellikle ss. 142-45.

44



ENDULUS VE IRAN ARASINDA: KISA BIR MANEVI TOPOGRAFYA

goriilemeyecek (farkh bir diizene ait) bagka bir “tarihotesi ger-
cek” ile ilgilidirler. Siihreverdi Igrakiyy@n’un soyagacim Bilge-
lerin atas1 Hermes’e (Islam peygamberlerinden Idris, Ibn Arabi
ona Filozoflarin peygamberi der) kadar gotiiriir. Onun soyundan
gelenler Yunan ve Fars memleketlerinin Bilgeleri ve birtakim
mutasavviflardir (Ebi Yezid Bistim1, Harrakani, Hallac ve bu se-
¢im yukanda Uveysilerle ilgili sdylenilenler goze alindiginda
ayrica 6nem kazaniyor). Biitiin bu dallar onun ekol ve gretisin-
de birlesir. Bu bizim bildigimiz tiirden bir felsefe tarihi degildir,
ama uydurma hi¢ degildir.

Burada az da olsa bir bilgi vermek gerekiyor. Anlagilmaz
gondermeleriyle “ortalama aydin okuru” sasirtan ve sikan bir
“uzman” olmadan klasik programlarimizin ufuklarindan ayril-
may1 miimkiin kilacak biitiinliikli bir hiimanizmin dogmasini
umuyoruz. Hepimizin ortacag hakkinda genel bir fikri var; her-
kes bir “Arap” felsefesi ve bir “Arap” bilimi oldugunu biliyor
ama ¢ok daha fazlas1 oldugunu, bu “cok daha fazlada biitiin bir
insanlik deneyiminin bulundugunu ve bu deneyimden habersiz-
ligin zamamimizi saran garesiz zorluklarda pay1 oldugunu tahmin
edemiyor. Ortak sorunlar ve ortak kelime hazinesi olmadan
hi¢cbir diyalog miimkiin olamaz; ve boyle bir sorun ve kelime
hazinesi ortakhig1 maddi olaylarin baskisi altinda aniden ortaya
cikmaz, insanhigin kendisine sordugu sorulara ortak bir katilimin
sonucunda yavag yavas olgunlagir. Belki Ibn Arabi ve miiritleri-
nin, hatta biitiin Siiligin, Islam’in genis kitleleri arasinda kiigiik
bir azinhg temsil ettigi savunulacaktir. Bu dogru, fakat “ma-
nevi enerji’yi sadece istatistiksel olarak oOlgecek noktaya mu
geldik?

Insanlarin Islam’dan ve “Dogu felsefeleri”’nden bahsederken
cogunlukla ortaya koyduklan bakig agilarindan ¢ok daha genig
bir ufka sahip olmay1 zorunlu kilan nedenlerden bazilarin1 géz
Oniine sermeye calistik.“Dogu felsefeleri” terimi genellikle
Arap, Hint, Cin ve Japon felsefelerini igerir. Iran felsefesinin bu
listeye eklenmesi —bu konuda daha sonra bagka seyler de sdyle-
yecegiz— sart olmustur. Antik Iran’in tammlayici 6zelliklerinden
biri, nebevi bir din olan Zerdiistliik dinidir; Mani dini de bu din-
den ayn tutulamaz. Islami Iran bagka yerde biraraya gelmeyecek
Ogeleri kutuplastiran bir felsefe ve maneviyata sahiptir. Bu du-
rum topografyamizin Arap Islam ve Hindistan’in manevi lemi

45



BIR'LE BIR OLMAK

arasindaki bu arabulucuyu gézardi edememesi icin yeterli sebep-
tir.Bunu vurguladiktan sonra, bu tiir bir felsefi cografyanin hala
yeterli olmadigini memnuniyetle kabul ederiz.Ibn Arabi’nin bizi
bu kitabin sonunda ulagtiracagi noktaya kadar ya da en azindan
nereye girdigimizi ve kiminle girdigimizde anlayacagimiz mis-
tik Kibe’nin sininna kadar ilerlememiz gereklidir. Fakat bu mis-
tik Kdbe “diinyanin merkezindedir’’; gériinmez rehberin gorevi
nasil tarihsel koordinatlara bagh degilse, bu merkez de bilinen
kartografya usulleriyle bulunamaz.

Bize gore Ibn Arabi’nin karakterini tammada simgeye donii-
sen ii¢ ana 6ge veya Ozellik vardir. Bu 6geler, birbirleriyle iligki-
lenerek incelenmesi gereken temalan kendiliginden bir araya ge-
tirmektedirler. Bu ii¢c motif -Ibn Riigd’iin cenazesine katilma,
Dogu’ya gog etme ve Hizir’'in miiridi olma- geyhimizin yagsami-
nin donemeglerini takip etmemizi ve onu daha yakindan tanima-
miz1 saglayacaktir. Yasaminin olaylan tarihdtesi anlamlarla dolu
otobiyografik veriler goriiniimiine biiriindiigii 6l¢iide, insanin iki
boyutlulugunu, daha sonra faal Muhayyilenin insana “tecelli is-
levini” vererek bize hakkinda bir ipucu sunacag: iki boyutlulugu
aydinlatma iglevine sahip olacaktir. Ibn Arabi’nin kendisi bize
otobiyografisindeki olgular1 bu sekilde yorumlamamizi 6gretir:
Peygamber’in miraci ve cennetler arasi gezisinin bir taklidi ve
hacimlenmesi olan Kitdbii'l-Isrd’sinda, kendisini “Dogu’ya gi-
den bir haci,” Endiiliis’ten Kudiis’e bir yolcu olarak goriir.

46



IBN ARABI’NIN HAYATININ
DONEMEC VE SIMGELERI

Ibn Riisd’iin Cenazesinde

Ebu Bekir Muhammed Ibnii’l- Arabi’nin (Ibn Arabi olarak
kisaltllan adi) diinyevi varhg Ispanya’nin giineydogusunda
Mursiye’de (Murcia), 17 Ramazan 560’ta (28 Temmuz 1165)
basglamigtir. Eszamanlilik daha once belirtilmigti: Kameri takvi-
me gore, bu yil Imam Hasan (ald zikrihi’s-seldm, huzur iginde
yatsin) tarafindan Iran'da Alamut’ta “Biiyiik Kiyamet”in ilaninin
birinci yi1ldoniimiidiir. “Biiyiik Kiyamet” ile 17 Ramazan 559’da
(8 Agustos 1164) yenilenen Iran Ismaililiginin saf manevi Is-
lam’1 kurulmustur. Seyhimizin lakaplan ¢ok iyi bilinir: Muhyid-
din, “Dinin lhyacis1”; El-Seyhii’l Ekber, “Doktor Maksimus”;
Ibn Eflatin, “Platon’un oglu” veya “Platoncu.” Sekiz yasinda
Sevilla’ya gitti ve burada asil, varlikli ailesinin ona sagladig
mutlu hayat1 yasayarak biiyiidii; daha sonra saygili bir sadakatle
andif1 ve tasavvufa yonelisinde payr olmus goriinen bir geng
kizla ilk evliligini yapt1.12

Ibn Arabi’nin diigsel yetenegi iste bu sirada ortaya gikti. Agir
hasta diistii; atesi derin bir uyusukluk haline sebep oldu. Etrafin-
dakiler onu 6ldii sanirken o i¢ diinyasinda tehlikeli, seytani go-

12 Tiimii igin bkz. Miguel Asin Palacios’un bilyiik eseri E! Islam cristianizado,
estudio del sufismo a través de las obras de Abenarabi de Murcia. Biiyiik Ispan-
yol Arap bilgine bu garip baglipi koymada ilham veren dindar duyarlilik hala bii-
yilk degeri olan bu eser boyunca kendini hissettirir. Fakat bir Hristiyan kesigine
uygun bir dil ve diisiince biitiiniinii Ibn Arabi gibi bir mutasavvifa uyarlamasi
iiziiciidiir. Ikisinin gorevi farklidir ve bu tiir bir yéntem kullanmak ikisinin de 6z-
giinliigiinii bulamklagtirma riski tagir.

47



BIR'LE BIR OLMAK

riiniimlii gahislarin kugatmasi altindaydi. Fakat sonra sonsuz gii-
zellikte bir varhk belirdi ve tath bir koku yayarak, yenilmez bir
kuvvetle seytani varliklan kovdu. 1bn Arabi ona “Sen kimsin?”
diye sordu. “Ben Yasin suresiyim.” Gerg¢ekten de bu sirada bag
ucunda kederli babasi kayg icinde, Ozellikle 6lmekte olanlara
adanan bu sureyi (Kuran’in otuzaltinci suresini) okuyordu. Dile
gelen Kelam tarafindan yayilan enerji Oylesine fazlayd: ki ona
denk diigen sahsi suret berzahta cisimleniyordu —dini tecriibede
hi¢ de az rastlanmayan bir olgu. Bu tbn Arabi’nin Alemii’l-mi-
sal’e, gercek ve mevcut Hayallerin, bu kitabin baginda s6ziinii et-
tigimiz diinyasina, mundus imaginalis’e ilk girislerinden biriydi.

Bu tecriibe kisa siire sonra tekrarlandi. Ibn Arabi’nin genglik
anilarina iki saygideger mutasavvif kadin, iki seyhd damgasim
vurmugtur, Mersaneli (Marchena) Yasmin ve Kurtuba’li Fatima.
Bu ikincisi onun igin bir ruhani anneydi; Ibn Arabi onun
Allah ile yakinlik iginde bir hayata yonelten 6gretisinden sada-
katle s6z eder. lliskilerinin siradigi bir enerjisi vardi. Saygideger
seyha ileri yasina ragmen oyle bir giizellik ve zerafete sahipti ki
ondort yasinda bir geng kiz samilabilirdi (sic); ve geng Ibn Arabi
onunla yiizyiize geldiginde kizarmaktan kendini alamiyordu.
Birgok miiridi vardi ve Ibn Arabi de iki yil boyunca bunlardan
biri oldu. Tanrinin bu seyhaya bagisladig: diger nitelikler arasin-
da “hizmetinde” bir de Fatiha suresi, Kuran’in a¢ilig suresi var-
di. Bir seferinde, sikintidaki bir kadina yardim etmek gerektigin-
de beraber Fatiha’y1 okumuglar ve boylece bu sureye ince ve ru-
hani, fakat kalici, kisisel ve maddi olan seklini vermislerdi.!3 Su-
re gorevini yerine getirdiginde aziz kadin Fatima son derece al-
cakgoniillii bir dua okudu. Ibn Arabi’nin kendisi, agagida incele-
yecegimiz sayfalarda bu olaylarin bir agiklamasim vermekte,
kalpteki yogunlasmadan (himmet) dogan yaratici enerjinin etki-
lerini tammlamaktadir. Bu olaya Ibn Arabi’nin yaratict duanin
muhavereye doniistiigii “miitecelli dua yontemi” iizerinde durur-
ken tekrar deginecegiz. Bu dua yaraticidir, ¢iinkii hem Tanrinin
hem insanin duasidir. Sik sik saygideger seyhdmiz geng miiridi-
ne “ben senin ilahi annenim ve diinyevi annenin de 15181y1m” di-
yordu. Ve gercekten de Ibn Arabi’nin sdyledigi gibi: “Bir sefe-

13 Fiitahar, 11, 348.

48



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEG ve SIMGELERI|

rinde annem ziyaretine gittiginde, Seyhé ona ‘Ey nur! Bu benim
oglum ve senin baban. Ona evlada yakisir bir dindarhik goster,
hi¢bir zaman ona sirtim gevirme’ demis.” Ayni ciimleleri vecdinin
Tannsinin hem annesi hem de kiz1 olan mistik nefsin hallerini ta-
mimlarken tekrar duyacagiz (Birinci bolimiin sonu). Bu terim
Peygamberin kiz1 Fatimatii’z-Zehra yani Isik Sacan Fatima’ya
verdigi ismin, “babasinin annesi” (Ummii’l ebtha) isminin aym-
sidir. Eger Kurtuba’nin saygideger seyhasi, Peygamber’in kizinin
adasg1, Ibn Arabi’nin annesini bu sekilde selamladiysa, geng miiri-
dinin siradisi ruhani kaderini 6nceden sezmis olmaldir.

Ibn Arabi ruhani yolculuga yola kesin girdigini mistik haya-
tin sirlanna vakif olmaya bagladigini farkettiginde yirmi yasina
yaklasiyordu. Boylece yukanda gelistirilen baglamda bize ¢ok
belirgin bir sekilde sembolik goriinen olaya da gelmis bulunuyo-
ruz. Aslinda bu olay birka¢ yil arayla iki sahneden olusuyor.
Geng bir adamken Ibn Riigd’le goriigmesi ile cenaze giinii arasin-
daki siire zarfinda Ibn Arabi Kurtubalh Messai iistadi gérmedi,
yani en azindan duyumsal, fiziksel diinyada. Kendisi bize o sira-
da hayatta olan babasinin filozofun yakin arkadasi oldugunu
soyler. Bu yakinlik, Ibn Riigd’iin istedigi goriigmeye, felsefe ve
maneviyat tarihimizde onemli yer tutmasi gereken bu goriigme-
ye olanak sagladi. Ibn Arabi’nin babasi bir bahaneyle Ibn Ara-
bi’yi, hakkinda ¢ok sey duyan ve kendisiyle tamsmakta hevesli
olan Ibn Riisd’iin evine yollad:. Biri su katilmamig Messai istad,
digeri ise ileride “Platon’un oglu” olarak anilacak geng bir adam.
Gelin bu iki adamin bulugmasini Ibn Arabi’nin agzindan dinle-
yelim.

“Boylece giizel bir giinde Kurtuba’ya, Ebu’l Velid Ibn
Riisd’iin evine gittim. Benimle tamgmak istedigini belirtmisti,
clinkii halvetimde Tann’nin bana bagisladig ilhamlar1 duymus
ve sagkinhigin1 saklamamigti. Bu sebeple onun yakin arkadagla-
rindan biri olan babam bir giin bir isi bahane ederek ama gercek-
te Ibn Riigd’iin benimle goriigmesi igin beni onun evine yolladi.
Ben o zamanlar heniiz biyiklan terlememis bir gengtim. Igeri
girdigimde filozof yerinden kalkti, beni sevgi ve sayg: hareket-
leriyle kabul etti ve sonunda bana sarildi. Ondan sonra da “Evet”
dedi ve ben de “Evet” dedim. Onu anladigimi gérmek ona biiyiik
seving verdi. Fakat sonra ona seving verenin ne oldugunu farket-
tigimde, ekledim: “Hayir.” Ibn Riisd’iin yiizii aninda burustu, ya-

49



BIR’LE BIR OLMAK

naklarinin rengi atti ve kendi diisiincesinden siiphe duyar gibi
goriindii. Bana su soruyu sordu: “llahi ilhamla ve aydinlanmay-
la nasil bir cevap buldun? Bizim teorik diisiinceyle elde ettigi-
mizle ayn1 m1?” Cevapladim: “Evet ve hayir. Evet ve hayir ara-
sinda, nefsler maddelerinden yiikselir ve kafalar bedenlerinden
ucar.” Ibn Riisd bembeyaz oldu, titredigini gérdiim; “Allahtan
bagka ilah yoktur” lafzim fisildady, ¢iinkii yaptigim géndermeyi
anlamugti.

“Sonralan, goriigmemizin akabinde, babama hakkimdaki
diisiincelerini kendininkilerle karsilagtirmak ve birbirlerine uyu-
yorlar m1 yoksa farklilar m1 anlamak i¢in benim hakkimda soru-
lar sormus. Ciinkii Ibn Riigd biiyiik bir fikir ve teorik diigiince iis-
tadiydi. Bana anlatilana gore, kendisini boyle bir zamanda yasat-
t11 ve halvete girip de benim gibi ¢ikan birini gérme sansi1 ver-
digi icin Allah’a siikretmis. “Ben kendim bdyle bir seyin miim-
kiin olabilecegini s6ylemistim, ama tecriibe eden biriyle hig kar-
stlasmamigtim. Bu tecriibenin mensuplarindan, O’nun kapilarini
acanlardan biriyle aym zamanda yasadigim igin Allah’a hamdol-
sun. Bana bu kigilerden birini kendi gozlerimle gérme imkam
verdigi icin Allah’a hamdolsun.” demis.

“Ibn Riigd’le bir kez daha goriismek istedim. Allah’in Rah-
meti bana onu vdki’a halindeyken gosterdi; onunla aramda bir
perde vardi. Ben onu bu perdenin arkasindan gordiim, ama o be-
ni gérmedi ve orada oldugumdan bihaberdi. Beni farkedemeye-
cek kadar diisiinceye dalmigti. O zaman kendi kendime dedim
ki: Diislincesi onu benim ben oldugum yere dogru getirmiyor.”

“Marakes’te Hicri 595 yilinda 6liimiine kadar onunla bir daha
goriisme firsatim olmadi. Cenazesi mezannin oldugu Kurtuba’ya
gotiiriildi. Naasimin bulundugu tabut binek hayvanina yiiklendi-
ginde, eserleri de dengelemek igin Obiir tarafa kondu. Ben orada
hareketsiz duruyordum; yanimda hukukgu ve yazi1 adamy, Seyyid
Ebd Said’in (bir Almuhad prensi) katibi Ebu’l-Hiiseyn Muham-
med Ibn Ciibeyr ve arkadagim miistensih Ebu’l Hakem Emr Ib-
nii’s-Sarrac vardi. 'Ebu’l-Hakem bize déndii ve soyle dedi: Imam
Ibn Riisd’e binek hayvam iistiinde neyin kars1 agirlik oldugunu
gormediniz mi? Bir tarafta imam, diger tarafta eserleri, onun tara-
findan yazilmug kitaplar.” Ibn Ciibeyr cevap verdi: “Farketmedigi-
mi-mi sOyliiyorsun cocugum? Elbette ki farkettim. Agzina saghk!”

50



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEG ve SIMGELERI

(Ebu’l Hakemin sozlerini) bir tefekkiir ve tahattur konusu olarak
icimde sakladim. Simdi —Allah rahmet eylesin— bu kiiciik arkadas
grubundan geriye bir tek ben kaldim ve bu konuda §6yle diyorum:
“Bir tarafta imam, diger tarafta eserleri. Ah, keskedileklerinin ger-
ceklesip gerceklesmedigini bilebilseydim!”14

Biitiin Ibn Arabi bu siradis1 olayda, Ibn Riigd’le bu ii¢ agama-
I goriismede degil midir? 11k goriigmede “Hizir’in miiridi,” mane-
vi tecriibeye dair bilgisini insan dgretisinden edinmeyen, tamkhk
edendir. Ikinci gériigmede konusan, “Tecelliler Kitabi”nin yazari,
olaylarn, kisilerin ve varliklarin Faal Muhayyile tarafindan, duyu-
lann yardimi olmaksizin dogrudan algilandifi duyular 6tesi berza-
ha, ‘alemii’l-misal’e tiimiiyle erisimi olandir. Son olarak, garpici
basitligiyle, simgelerin sessiz belagatiyle yiiklii, cenazenin Kurtu-
ba’ya doniisii. Temel amaci saf Messailigi tiim saflifiyla yeniden
canlandirmak olan iistada, Bati tarafindan bilinmese de bir Gemis-
tos Pletho veya Marsilio Ficino’nun hedeflerini 6ngoren ve otesi-
ne gegen bir gelisme baglatan, Fars’in Platoncularinin ¢agdas
(Siihreverdi’nin Igrakiyydn’u), “Platon’un oglu” tarafindan son bir
hiirmet gosterilir. Ve naas1 dengeleyen kitaplarin nceden tasarlan-
mamig simgesinde, su hiiziinli sorulur: “Ah, keske dileklerinin
gerceklesip gergeklesmedigini bilebilseydim!”

Ayni1 arzu —“’kegke bilebilseydim”- “atesli arzularin terciima-
m”’nin diline yillar sonra bir gece diisiinceli bir hiiziinle Kabe’yi
tavaf ederken bir kez daha dolandi. Gergekten de ibadet halinde
miydi yoksa bu bir diis miiydii farketmiyor. Her haliikarda o ge-
ce cevab1 Ondan, Ibn Arabi igin hayatinin sonuna kadar miitecel-
li salis Sophia Aeterna [ebedi hikmet] olarak kalacak kisiden
duydu. Asagida (II. boliimde) bu cevap iizerinde duracagiz. Bu
cevap sevk adaminin arzusunun gergeklesmesi igin gereken sim
igerir, ¢iinkii Tanrisina razi oldugu anda, kaderini paylasan Tan-
nist igin bir kanit olur. Ve bu sir ayn1 zamanda, mistik nefsin iize-
rine dogan yeniden dirilig safaginin, tersine donerek siiphenin
kasvetli alacakaranlhigina, askinhifin nihayet asildif diisiincesi-
nin Cahil olanda yarattif1 alayci neseye doniismesine de engel
olandir. Eger bu olursa, eyyamcilarin ellerinde kitaplann bir ce-
sedi dengeledigi alay edilir bir manzaradan bagka bir sey kalmaz.

14 Bkz. Asin Palacios, E! Islam cristianizado, sf. 39-40; Fiitihat, 1, 153-54.

51



BIR'LE BIR OLMAK

Fakat Ibn Arabi bu zaferin rasyonel felsefeyle de, daha sonra
“dogmalarla yaratilan Tanr1” olarak tamimlayacag seye donmey-
le de kazanilmayacagim biliyordu. Bu zafer, tiimiiyle bireysel,
yerine konulamaz, en kardes nefse bile anlatilamaz, herhangi bir
dis baglilik veya sosyal nitelik degisimiyle aldkas1 olmayan, ke-
sin ve keskin bir karsilasmaya baghdir. Uzun bir arayisin meyve-
si, yasam boyu bir ugragtir. Ibn Arabi’nin tiim yagami bu uzun
Arayisti. Ibn Arabi igin bu karsilagma, tiim cesitlilikleriyle hep
aym Kisiyi ifade eden Sahislar araciligiyla oldu ve yine onlar ara-
ciigiyla yinelendi. Cok kitap okudugunu biliyoruz. Bu sebeple
“kaynaklarimin” bir envanterini yapmak bize {imitsiz bir girigim
gibi goziikiiyor, 6zellikle de yalnizca “i¢ Cennetine” uyanlarn ka-
bul eden ve her seyden evvel kendi kendisinin “agiklamasi” olan
bu ruhani dehanin gergek oOlgiitiiniin farkina varmak yerine bir
senkretizmden bahsetmeye devam edersek. Aynca yazil kaynak-
lardan ¢ok daha fazlasi var. Dogu Islaminda goriilen yapiya ¢ok
benzer bir yapinn gizliligi var. Siiligin “Yiiziine varmama” [ta-
kiyye] sdylemini takip etmesinin, yani lafzi Islam’in dis yiiziinii
korumasinin sebebi, hem simgelerin vazgecilmez dayanagi olma-
st hem de cahillerin zulmiine kars: bir koruyucu olmasidir.

Bunun yam sira, tek kamitlann gizemli diinyanin varligina da-
ir kigisel tamiklik olan tiim goriinmez, duyulmaz etkenler var.
Mesela batini, goriilnmez hiyerarsiye ait, bizim diinyamiz, daha
dogrusu her varolus ile bagka dlemler arasinda bag Kuran ruha-
ni varhiklarin kardesliklerine bagh kisilerin ziyaretleri var. Bu zi-
yaretlerin Ismaililikteki kozmik hiyerarsiler arasindaki paralel-
likte biiyiik yerleri vardir ve giiniimiizde Seyhilikte yasamaya
devam etmektedirler. Siiphesiz Islam’dan ¢ok dnce mistik bilin-
cin bir pargasiydilar, fakat Kuran Vahyini terketmis olmalar
miimkiin mii?!5 Bunlar Ibn Arabi kiilliyatinin tiimiine dagilmig
Ruhani Giinliigiin parcalaridir (Swedenborg’unki gibi). Biitiin

15 Bu mistik hiyerarsi anlayist batini Islam’da gesitli sekillerde karsimizagikar. Ibn
Arabi’de batini tekamiil mertebeleri sunlardir: (1) Etrafinda diinyanin manevi
hayatinin dondiigis Kutup (Kurb); (2) Kutbun vekilleri olan ve 6liimiinde yerini
alan iki /mam; (3) Dért ana yonde gérevlerini yerine getiren dort Evtdd (direk);
(4) Yedi iklimin her birinde gorevlerini yerine getiren yedi Abddl (vekil); (5)
Oniki burgtan her biri igin bir Nakib (reis); (S) sekiz gok kati igin sekiz Necib
(Soylu) (Asin, El Islam cristianizado, sf. 41 n.2). Aynca ruhani yolculukta her
mertebe veya “durak” igin her devirde o duraktakilerin tiimiiniin hareketlerinin
etrafinda dondiigii kutup olan bir mistik vardir (a.g.e., s. 56).

52



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELERI

bunlar filolojinin hatta psikolojinin alam digindadir, 6zellikle de
insanin sinirlar1 ve mistik tecriibenin olumsuzlugu hakkindaki
hiikmiinii coktan koymus bir psikolojinin.

Son olarak, Ibn Arabi’nin tamstig1 ve dgretilerini tammak is-
tedigi sayisiz ruhani lider ve sufi seyhi vardir. Kendisi Risdletii’l-
Kuds’iinde bu bulusmalarin bir defterini tutmustur. Ayrica kitap
okusa da, goriiniir ve gizli miirsitleri olsa da, Arayisinin ciddiye-
ti ikinci el bilgiye dayanmasimi yasaklamigtir. Dahasi, katiksiz i¢
Ozgiirliigii “tehlikeli” sayilan ¢agrigimlardan korkmamasina se-
bep olmustur. Oyleyse ona giivenebilir, sdylediklerinin dogrulu-
guna inanabiliriz: “Higbir mistik hayat, din veya tarikat bilmiyo-
rum ki benimseyen, inanan ve uygulayan birini taniyor olmaya-
yim. Hicbir zaman miiritlerinin dogrudan ifadelerine dayanma-
dan bir fikir veya 6gretiden bahsetmedim.” Bu kesf sahibi piri,
bilimsel diiriistliigiin miikemmel bir timsali olarak addedebiliriz.
Tiim din bilimleri ve din bilginleri, hedefleri Ibn Arabi’nin Ara-
yisinin kendine 6zgii hedefi olmasa bile onun bu diisturunu be-
nimsemelidirler.

Dogu Yolundaki Hact

Simdi, biitiin bunlar1 aklimizda tutarak seyhimizi, diinyevi
hayatinda goniil egiliminin formu olan ve otuz yaginda baglayan
gocebe hayatinda takip edecegiz. 1193 ve 1200 arasinda Endii-
liis’iin farkh bolgelerini gezdi ve Kuzey Afrika’ya gesitli uzun-
luklarda geziler yapti. Fakat bu huzursuz dolanmalar igeriden
gelen cagrinin sadece baslangici, daha dogrusu emredici rii’ ye-
tiydi. Bu ¢agr1 ona Endiiliis ve Magrip’i sonsuza dek terk ettire-
cek ve onu Dogunun sembolii olan bir haci yapacakti.

Kutsal kisilerle tanigmalar, mistik toplantilar, egitim ve tar-
tisma oturumlan onun birbirlerini izleyen veya tekrarlayan gii-
zergahlarim belirlerler: Fas, Tlemcen, Bejaia, Tunus bu giizer-
gahlardan bazilaridir. Ruhani Giinliigiin goriinmez boyutta ger-
ceklesen kisisel olaylan igeren sayfalarini hayatinin bu dénemin-
deki fiziksel olaylarla esgiidiimlii olarak incelemek fazlasiyla il-
gi cekici olurdu. Riiyet kendisine geldiginde Ibn Arabi Kurtu-
ba’daydi, fakat Islam’dan 6nce birbirini izleyen tiim halklarin
manevi kutuplar olan kisileri temasa ettigi yer “Kurtuba” degil-
di. Kaynaklarin kaynagindan insanlik tarihi boyunca uzanan,

53



BIR'LE BIR OLMAK

Maneviyatini tiim zamanlarda tek bir corpus mysticum [mistik
kiilliyat] altinda bir araya toplayan ebedi bir dinle gizli ve temel
mesguliyetine uyumlu bu i¢sel hayalde bu kisilerin isimlerini da-
hi Ogrendi. Yeri ve zamam ‘dlemii’l-misdl, maddenin manevi
haldeki berzahi, algi orgam faal Muhayyile olan olay-riiyet, vecd
halinde bir inisiyasyondu bu.

Tunus’ta bir gece, Biiylik Cami’nin bir mihrabina gekilerek
hickimseyle paylasmadig bir siir tertip etti. Yaziya bile gecirme-
di, ama ilhaminin giin ve saatini hafizasina kaydetti. Birka¢ ay
sonra, Sevilla’da tammadig1 geng¢ bir adam yanina yaklasti ve
aym siiri okudu. Ibn Arabi sagkina dénerek “yazan kim?” diye
sordu. Ve digeri cevapladi: “Muhammed Ibn Arabi.” Geng adam
Ibn Arabi’yi hi¢ gérmemisti ve karsisinda duramin kim oldugunu
bilmiyordu. Oyleyse siiri nereden biliyordu? Birkag ay dnce (Ibn
Arabi’ye Tunus’ta ilham geldigi giin ve saatte) bir yabanci, ta-
minmayan bir haci, burada Sevilla’da bir grup gen¢ adamin ara-
sina katilmig, onlara bir siir okumus, onlar da biiyiik zevk alarak
siiri ezberlemek istemisler, tekrarlamasi i¢in yalvarmiglardi. Da-
ha sonra bu yabanci adam, kendini tamitmadan ve higbir iz birak-
madan ortadan kaybolmugtu. Bu tiir olaylar tasavvuf ehli i¢in bi-
linen geylerdi. Mesela buna benzer tecriibeler biiyiik Iranh seyh
Alaiiddevle Simnén1 (on dordiincii yiizyil) i¢in oldukea sik yasa-
nan seylerdi. Giiniimiizde parapsikoloji bunlar1 dikkatle kayde-
der, fakat duyumsal alginin zaman-uzamsal sartlarimin askiya
alinmasi, daha dogrusu asilmasindan herhangi bir sonug ¢ikar-
maya ne becerisi ne de cesareti vardir. Tasavvuf kozmolojisi bu
tiir tecriibeleri ciddiye alan —bizim diinya goriisiimiizde eksik
olan- bir boyuta sahiptir. Kaynagi kalp ve organ faal Muhayyi-
le olan bir manevi enerjinin etkilerinin zuhur buldugu duyular
Otesi bir diinyanin “nesnel” gergekligini temin eder.

Bununla birlikte Ibn Arabi’nin kendinden emin bir Mutezili
bilginle uzun bir konugsma yaptig1 sahne “diinya iizerinde,” Ron-
da civarlarindadir. Orada Seyhimizin kurdugu miitecelli yapinin
temel diregi olan Isimler 6gretisi konusunda tartigtilar. Sonunda
Mutezili teslim oldu. Ibn Arabi’nin fevkalade 6nemli bir hikmet
eseri olan Halu’n-na’leyn’i(Cariklann ¢ikanlisi)okumaya basla-
yis1 da “gercekten” de Tunus’ta olur.Eserin basghii Kuran’in
(T4-H4; 12) ayetine, Musa’nin yanan bir ¢aliya yaklasirken duy-
dugu “Cangini ¢cikar” emrine bir gondermedir. Bu kitap Almora-

54



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELER!

videlere kars1 bir bagkaldir1 hareketi niteligi tagiyan Miiridin aki-
munin on ikinci yilizyihn ilk yansinda giiney Portekiz’de (Algar-
bes) kurucusu Ibn Kasi’nin —kendisinden daha énce bahsetmis-
tik— giiniimiize ulagan tek eseridir.Bu akim ya da en azindan ba-
tini 6gretisinin temelleri, Ismaili Siilikten esinlenmigtir. Ibn Ara-
bi bu kitaba bir serh yazmstir. Bu serhin incelenmesi 1bn Arabi
Ogretisiyle Sii hikmet arasinda daha 6nce vurgulanan yakinhk
agisindan aydinlatici olacaktir; bu yakinlik Ibn Arabi’nin Iran’da
Sii mutasavviflar tarafindan hizla benimsenmesinin de nedenidir.

Ibn Kasi’nin Miiridin (miiritler) hareketinin ilk kaynag Asin
Palacios’un Ibn Arabi’nin batini hayata girisiyle iligkilendirdigi
Almeria okuluydu. Buna karsilik Almeria okulunun 6gretileri ta-
savvuf piri Ibnii’l-Arif araciligiyla Ibn Meserre’ye ve bir kismi
Ismaili kozmogoniyle ve Siihreverdi’nin /grdk’1yla belirgin ortak
ozellikler gosteren Yeni-empedoklesci dgretilerine (6. 319/931)
kadar gotiiriilebilir. Elbette 1bn Meserre’nin bu kavramina Ibn
Arabi’yi biitiiniiyle agiklayan bir haberci olarak bakmamaliyiz.
Bunaragmen yadsiyamayacagimiz bir gergek vardir ki o da Asin
Palacios’un 1bn Meserre’nin kayip eserini ana hatlariyla tekrar
olusturinasini saglayanin Ibn Arabi tarafindan temin edilen bol
miktardaki alinti oldugudur. Ayrica Ibn Arabi’nin 1bnii’l-Arif’in
miiridi olan ve dgretilerini devam ettiren Abdullah el-Gazzal ile
arkadaglig1 da siki1 bir baga isaret eder.!®

Bununla beraber, seyhimizi yukarida bahsi gecen yolculuk-
lardan ve memleketi Mursiye’ye kisa bir doniisten sonra 1198
yilinda -Ibn Riigd’iin 6liim yilinda— Meriye’de (Almeria) bulu-
ruz. Yolculuga uygun olmayan Ramazan ayi baghyordu. lbn
Arabi Meriye’de kisa siireli ikametini igerigi gelecekteki biiyiik
eserlerini miijdeleyen kiiciik bir eser yazarak degerlendirdi.
Mevaki’ii’l-Niiciim (batan yildizlann yoriingeleri) isimli bu kii-
ciik kitap, manevi hayata bir girig kitab1 yazmasin1 buyuran bir
riiyanin da destekledigi bir ilhamla onbir giinde yazildi. Ibn Ara-
bi bir bagka yerde, “bu kitap, baslangi¢ seviyesinde birinin bir
miirside baglanmaktan vazge¢mesini saglayacak bir kitaptir; da-

16 Bkz. Asin Palacios, “Ibn Masarra y su escuela: origines de la filosoffa hispano-
musulmana,” Obras escogidas, 1, 144-45 ve “El Mistico Ebu’l-Abbas ibnii’l-
Arif de Almeria,” a.g.e., I, 222-23. Yukanda Asin tarafindan Almerfa okulu ile
Yeni-empedoklesgilik ve Priscillian irfan arasinda kurulan baglara degindik;
bkz. Asfn, “Ibn Masarra,” 1, 38 ff.

55



BIR’LE BIR OLMAK

ha dogrusu, miirsit i¢in vazgegilmezdir. Ciinkii yiice, ¢cok ¢ok yii-
ce miirsitler vardir ve bu kitap bir miirsitin hedefleyebilecegi en
yiiksek mertebeye ulasmasina yardimci olur” demistir. Kitapta
astronomik simgelerin olusturdugu perdenin arkasinda, seyhi-
miz Yolun li¢ asamasinda Tanrinin Mutasavvifa bahsettigi Nuru
tanimlar. Tiimiiyle zahiri olan ilk agama, seriata dis riayetten olu-
sur. Ibn Arabi bu asamay: diger iki asgamanin mehtaplar yiiksel-
diginde parlakliklar1 azalan yildizlara benzetir. Bu iki asamada
mutasavvif teville, lafzi ifadeleri simgeledikleri ve “sifresi” ol-
duklan gseye “geri gotiiren” isari tefsirle tamsir —bagka bir deyis-
le, dig usulleri mistik, batini anlamlariyla yorumlamay: 6grenir.
Simdi, daha once de sdyledigimiz gibi, ana yazinsal ilkesi her
zahiri anlamin bir batini esi oldugu olan Siiligi akla getirmeden
tevilden bahsetmek miimkiin degildir. Bu her nerede olursa ol-
sun hukuk dininin ve lafzi gergekligin kiskang yetkililerini kor-
kutmaya yeter.

Oyleyse Ibn Arabi’nin Endiiliis’te hayatin kendisi igin yakin-
da imkansiz olacagini hissetmesine sasirmamali. Ciinkii trajik
onciileri vardi (Ibn Kasi, Ibn Barracin). Her kim zahiri bakis agi-
sindan ayriliyorsa siyasi kargasa ¢ikardigi varsayiliyordu. Ibn
Arabi bu konuda pek de kaygili degildi. Fakat onunki 6yle bir
yoldu ki ya resmi cevrelerden uzak duracakt1 ya da onlarin siip-
hesini uyandiracakti. Ibn Arabi gibi bir adam igin farkedilmemek
kolay degildi. A¢ik¢a, Sultan Yakup el-Mansur’la arasinda gegen
siddetli dini tartigmalardan kendisi bahseder. Daha genis bir kit-
le bulmak, daha fazla hoggorii gérmek i¢in Endiiliis’ii, Magrip’i
ve Almuhad sultanlarinin yarattigi havay: birakip yiizyillar boyu
miiritlerinin dallanip budaklanacagi Dogu Islam Diinyasi’na gog
etmesi gerekiyordu.

Bu karan miitecelli bir riiyetin sonrasinda aldi: Argin sayisiz
atesten siitun tizerinde durdugunu gordii. Arsin hazinesini, sema-
vi Antropos’u sakladigi oyuk, Arsa Oturan’in 15181na perde gore-
vi goren bir gélge yayiyordu ve bu golge, 15181 katlanilir ve sey-
redilebilir kiliyordu; gélgenin yumusakliginda tarifsiz bir huzur
hiikiim siiriiyordu." (Boylece riiyet, tecelli kavraminin ve agkin
diyalektiginin temeli olan, ayn1 zamanda da Sii Imamciligin bag-
lica simn olan semavi diinyada ilahi antromorfozun gizemine in-
ce bir diizen getirmis olur). Harikuldde giizelligi diger tiim kus-
lannkini gecen bir kus argin etrafinda doniiyordu. Ona Doguya

56



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEG ve SIMGELERI

dogru yola ¢ikmasim sdyleyen bu kustu: kendisi ona yoldas ve
semavi rehber olacaktl. Ayn1 zamanda kus ona kendisini Fas’ta
bekleyen diinyevi yol arkadaginin ismini de soyledi; bu kisi Do-
gu’ya go¢ etmek istemig fakat ilahi bir 6nsezi ona kendisine ay-
rilan yol arkadasin1 beklemesini soylemisti. Semavi giizelligiyle
bu kusu, filozoflarin faal Akillannin ash addettikleri Kutsal Ru-
hun, yani Cebrail’in, Bilgi ve Vahiy Meleginin bir temsili olarak
gormek zor degildir. Bu sonsuz onemde bir veridir; bu karar
aninda Ibn Arabi’nin manevi tecriibesinin bi¢imini anlamamizi
saglar. Ibn Arabi’nin bilincinde olusan bu riiyete dayal, bize
kimligi Uveysilerle baglantili olarak farkl sekillerde karsimiza
cikan Sahsin ta kendisi oldugunu gosterir. O, bireysel Kutsal
Ruhtur, kendi deyimiyle *“yoldas ve semavi rehberdir.” Kendisiy-
le farkli sekillerde tekrar karsilasacagiz, 6zellikle de “mistik Ka-
be’nin etrafinda.” Bu diigsel sahnede Ibn Arabi, Dogu yolundaki
haci olarak, Siihreverdi’nin Kissatii’l-Gurbeti’l-Garbiyye’sinde-
ki kahramanin bir canlandirmasina benzer.

Yola ¢ikisiyla seyhimizin gezgin hayatinin ikinci evresi bas-
lamis olur. Bu hayat onu 597/1200 ve 620/1223 arasinda Orta Do-
gu’nun birgok bolgesine gotiiriir ve sonunda da hayatinin son on-
yedi yilim huzur ve sik1 bir galismayla gegirecegi Sam’a yerlesti-
rir. 598/1201 yilinda yolculugunun ilk hedefi olan Mekke’ye ulas-
tifinda Ibn Arabi otuz alt1 yagindaydi. Kutsal sehirde bu ilk ika-
meti 6yle derin bir tecriibe oldu ki “Askin diyalektigi” hakkinda
daha sonra okuyacaklarimizin temelini olusturdu. Ana hatlanm
daha 6nce “Endiiliis ve Iran Arasinda” boliimiinde ortaya koydu-
gumuza canli bir misal olarak kaydediyoruz ki Ibn Arabi, Isfahan-
It soylu bir Iranh aileye konuk oldu; evin reisi Mekke’de 6nemli
bir gorevi olan bir seyhti. Bu seyhin siradis1 bir fiziksel giizelligin
muazzam bir manevi bilgelikle birlestigi bir kiz1 vardi. Ibn Ara-
b1’ye, Dante i¢in Beatrice ne idiyse o oldu, miitecelli sahis Sophia
Aeterna’min tecellisi oldu ve 6yle de kaldi. Ibn Arabi Fedeli
d’amore’den biri olugunu ona borgluydu. Asagida bu olayin bol
miktarda izini bulacagiz (IL Boliim). Buraya dikkat edelim: 1bn
Arabi’nin geng bir kiz olan Hikmete [Sophia] seslenmekteki, ila-
hi bir agki ifade etmek olan bilingli maksadini anlamamak veya
ciddiye almiyor goziikmek, bu kitabin 1srarla iizerinde durdugu
tecelli anlayisina, seyhimizin 6gretisinin temeli, alem, Tanri ve in-
san ve aralarindaki iligkileri algilayis bi¢ciminin anahtar1 olan bu

57



BIR'LE BIR OLMAK

anlayisa gozlerini kapamak demektir. Ote yandan, bunu anlamak,
Dante’nin yoldaglan Fedeli d’amore’nin dinine dair sembolistler
ve filologlar arasindaki ¢atigmanin ¢oziimii i¢in de bir ipucu bul-
maktir. Tecelli anlayisinda bir ikilem yoktur, ¢iinkii alegoriden de
lafzin goriinen manasina bagliliktan da esit uzakliktadir. Somut
kisinin varlifina inanir, fakat bu kisiye onu doniistiiren bir iglev
yiikler; ¢iinkii onu bagka bir diinyanin 15181nda algilar.

Seyhin ailesiyle ve kiigiik seckin ¢evreleriyle vakit gecirmek
Ibn Arabi’ye Batr’daki yillarinda mahrum kaldig sessiz samimiye-
ti, giiven verici huzuru sagladi.-Mekke’deki ikameti siradig iiret-
kenliginin baglangici oldu. Mistik hayat1 yogunlasti; “alemin mer-
kezi” olarak i¢sellestirdigi Kabe’yi —gergek veya zihinsel- tavafla-
n, igsel riiyetlerin ve miitecelli algilarin tecriibi dogruluk kattig bir
tefekkiir ugrasini besledi. Yillar 6nce Sevilla’da oldugu gibi tarika-
ta kabul edildi. Fakat bu, ne olursa olsun, yalmzca dig bir isaretti.

Asil belirleyici olay Dogu’ya dogru yola ¢ikigina sebep olan
olaya benziyordu. Sadece “Kabe’ nin etrafinda” bir tefekkiir tara-
findan harekete gegcirilebilirdi ciinkii bu tiir olaylar ancak “diin-
yanin merkezinde,” yani i¢sel mikrokozmosun kutbunda gercek-
lesebilir ve Kabe‘“diinyanin merkezi”dir. Ibn Arabi burada bir kez
daha ona hac emrini vererek kendisini yoldasi ve semavi rehberi
ilan eden bireysel Kutsal Ruhuyla karsilasti. Daha sonra bu kar-
silasmay1, dev Fiitiihat eserinin, Mekke’de kendisine bagiglanan
ilahi ilhamlar1 konu alan kitabinin kaynagi olan bu ilahi Alter
Ego tecellisini inceleyecegiz. Bu ayricalikl tecelli anlan, dindi-
s1, nicel ve geri dondiiriilemez zamanin devamliliini kesintiye
ugratirlar, fakat tempus discretum [ayn zamanlan] (melek bili-
min zamani) bu devamliliga dahil olmaz. Bu durum, tecellileri,
mesela geng kiz Hikmet ile Fiitiihdt’in onsoziindeki mistik deli-
kanliy1 birbirine baglarken akilda tutulmalidir. Miitecelli kigiler-
le kargilagmalar her zaman “diinyanin merkezine” doniige isaret
eder, ¢iinkii dlemii’l-misal’le iletisim ancak “diinyanin merkezin-
de” miimkiindiir. Seyhimizin birgok tasviri bu olguyu dogrular.!?

17 Omegin (Asin, “Ibn Masarra,” I, 83): Halife Harun Resid’in oglu Ahmet Sebatf,
Hicri ikinci yiizyilda 6len biiyiik mutasavvif, Ibn Arabi’ye cismi suretinde goriin-
dii ve onunla konugtu: “Onunla 599 yilinda bir Cuma giinii, 6gle namazindan son-
ra Kabe'yi tavaf ederken kargilagtim. Ona sorular sordum ve o da cevap verdi, ama
Cebrail’in geng bir Arap goriniimiine biirtinmesi gibi, aslinda konugan ben, Ka-
be’yi tavaf ederken bana goriinmek igin duyumsal bir gekle girmig olan ruhuydu.”

58



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELER!

Son olarak, Ibn Arabi’nin kisiliginin baskin 6zelligini, onu gogu
Sufi gibi sadece diinyevi bir miirsidin miiridi degil, her seyden
evvel ve esasen “Hizir’in miiridi” yapan ozelligini, tecellilerin
isaret ettigi diizenle iligkilendirmemiz gerekmektedir.

Hzir'in Miiridi

Ibn Arabi’nin bu 6zelliginden, hayatinin dénemeglerine yon
veren bir simge olarak daha 6nce bahsetmigtik ve bu bize onu
Uveysi adi verilen mutasavviflarla 6zdeglestirme olanagi ver-
misti. Bu nitelemenin 6ngordiigii manevi ferdiyet, teknik bir so-
run olan akillar sorununa, ferdi nef's ile varlik ve nur bahseden
Kutsal Ruh-faal Akil arasindaki iligki sorununa bulunan ¢oziim-
lerin, gogunlukla iistii kapali olarak temelini olugturan varolugsal
secimleri simdiden tahmin etmemizi saglar. Tasavvufun, Uveysi-
lere 6zgii durumu tamyip kabul etmesi (Ebu’l-Hasan Harrakani
ve Feridiiddin Attar ormeklerini gormiistiik) bash basina, Tasav-
vuf ve Hristiyan kesiglik arasinda aceleci bir karsilagtirmayi en-
gelleyecek bir olgudur; bunlardan ikincisi buna benzer herhangi
bir sey sunamiyor goziikmektedir.

Bize gore Hizir’in miiridi olmak kisiye, bir birey olarak, as-
kin ve “tarihdtesi” bir boyut katar. Bu Sevilla’da ya da Mekke’de
bir tasavvuf tarikatina intisaptan daha biiyiik bir seydir; Tann ile
kisisel, dogrudan, dolaysiz bir bagdir. Burada belirlenmesi gere-
ken Hizir’1n tecelliler arasindaki yeridir: semavi, ruhani bir rehber
olarak Hizir’in, gesitli temsillerinin altinda Kutsal Ruhu tanidig-
miz o Sahsin miikerrer goriiniimleri ile ilgisi ne olabilir? Veya
baska bir deyisle, asagida iizerinde duracagimiz su hadiste bildi-
rilen en yiice tecelli ile iligkisi nedir: “Rabbimi sekillerin en giize-
linde temagsa ettim” (bkz. asagida, VI. Boliim). Bu soruya cevap
ararken miiridin Hizir ile iligkisinin herhangi bir goriiniir diinyevi
seyhle muhtemel iligkisine benzeyip benzemedigi sorusuna geli-
riz. Bu iligki kisilerin sayisal bir diziliglerine igaret eder; aradaki
fark,bu sefer bu kisilerden birinin sadece dlemii’l-misal’de gorii-
lebilmesidir. Diger bir deyisle, bu iligkide Hizir analitik psikoloji-
nin tanimladi gibi bir arketip midir, yoksa 6zgiin ve kalic1 bir ki-
silik midir? Fakat bu meseledeki ikilem, iki soruya —Hizir kimdir?
Hizir’in miiridi olmak ne demektir?— verilecek cevaplar birbirle-
rini varolugsal olarak aydinlattiklarinda ortadan kalkmaz mi?

59



BIR'LE BIR OLMAK

Hizir kimdir? sorusuna tam bir cevap verebilmek i¢in ¢ok
cesitli kaynaklardan ¢ok genis miktarda bilgi derlememiz gere-
kirdi: peygamberbilim, halkbilim, simya, vs. Fakat burada onu
esasen, ilahi diinya ile dogrudan ve dolaysiz bir iligkiyi —yani ta-
rihsel bir seyhler silsilesinde tarihsel bir gerek¢e aramayan bir
bagi- benimseyenlerin, yetkilerini higbir iktidardan almayanla-
rin goriinmez ruhani miirsidi olarak inceleyecegimizden, kendi-
mizi birkag¢ temel noktayla sinirlandirabiliriz: Kuran’daki yeri,
isminin anlam, Ilyas peygamberle yakinligi 18 ve buna bagh ola-
rak llyas ile Siilik’teki Imam arasindaki baglanti.

Kehf suresinde (59-81. ayetler) Hizir, esash bir ¢oziimleme-
sinin en eski tefsirleri tarafindan kapsamli bi¢cimde incelenmeyi
gerektirdigi gizemli bir vakada yer alir. Musa’nin kendisine “ka-
der ilmini” tanitan rehberi olarak karsimiza ¢ikar. Boylece ilham
kaynakli ilahi bir bilimi, geriattan iistiin bir bilimi elinde tutan bi-
ri olarak tamtilir. Oyleyse Musa, gorevi seriati vahiy etmek olan
bir peygamber olduguna gore, Hizir Musa’dan iistiindiir. Mu-
sa’ya agikladig1 sey tam da seriati agan sir, gizemli gercektir (ha-
kikat) ve bu, Hizir tarafindan vasitasiz olarak tanitilan maneviya-
tin lafzi dinin kullugundan bagimsiz olmasim da agiklar. Eger
Hizir'in gorevinin, Hizir’'in llyas’la 6zdeslestirilmesiyle Imamin
ruhani gorevine benzedigini diisiiniirsek, burada Siiligin en derin
istiyakinin yazinsal temellerinden biriyle kars1 karsiya oldugu-
muzu farkederiz. Gergekte de, Hizir’in Musa kargisindaki tistiin-
liigii ancak bu bakis agisiyla bir ¢eligki icermeyebilir. Aksi tak-
dirde, Musa bir geriat indirmekle yiikiimlii alt1 biiyiik peygam-
berden biriyken Hizir, geleneklerimizde adi gegen yiiz seksen
bin nebiden biri olarak kalir.

Dogru olan su ki bu diinyevi secere tarihsel incelemeye kar-
st gelen bir sorun ¢ikarir. Baz1 geleneklere goére Hizir, Nuh’un
besinci nesilden torunudur.!® Her haliikarda, tarihsel zamanin
kronolojik boyutundan ¢ok uzaktayiz. Bu olaylarin dlemii’l-mi-
sal’de yer aldiim kabul etmedigimiz siirece Hizir-llyas’in
Musa ile ¢agdasiymig gibi goriistiigii Kuran faslina mantikli bir
sebep bulamayiz. Olay, kendine 6zgii nicel zamansalhigina daha

18 Bu 6nemli konuda bkz. Louis Massignon’un ¢aligmasi “Elie et son role transhis-
torique, Khadiriya, en Islam,” Elie le propheéte, 11, 269-90.
19 Bkz. Abbas Kummi, Sefinetii Bihdri'l-Envar, 1, 389.

60



IBN ARABI’NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELER!

once degindigimiz bagka bir eszamanlihifa dahildir. Aynca
Hizir’in kariyerinin en belirleyici olayina nasil “nesnel” tarihsel
yontemler uygulanabilir? Hizir yasamin kaynagina ulagmus,
6liimsiizliik suyunu i¢mis ve bunun sonucunda da yaglanmaktan
ve 6lmekten azade bir kisidir. O “Ebedi genglik”tir. Ve bu sebep-
ten dolayr kesinlikle isminin yaygin sdylenislerini (Farsca
Khezr, Arapga Khidr) bir kenara birakip Khddir’i tercih etmeli
ve Louis Massignon’un yaptig gibi “Yesil Kisi” olarak ¢evirme-
liyiz. Gergekten de Hizir Doga’nin yesilliginin tiim yonleriyle
bagdastinlmaktadir. Fakat bu sebeple onu bir “bitkisel yagam
miti” olarak yorumlamayalim. Bu, Khddir’in varliginin igaret et-
tigi 6zel alg1 bigcimini varsaymadigimiz siirece anlamsiz olur.

Boyle bir algi bigimi gergekten de vardir; bu durumun lIs-
lam’in yesil rengine verdigi hald tam agiklanamayan siradisi
onemle de bir bag1 vardir. Yesil “Islam’in manevi, torensel ren-
gidir;” Alevi rengi, Siilerin temel rengidir. Onikinci Imam,
Imam-1 gaip, “Zaman’inin efendisi” Beyazlik Denizi’nin orta-
sindaki Yesil Ada’da ikamet eder. Biiyiik Iranli mutasavvif Sim-
nani (on dordiincii yiizy1l) merkezleri “benliginin yedi peygam-
beri” ile ifade edilen gizli bir fizyoloji ortaya koydu. Bu merkez-
lerden her birinin ayn bir rengi vardir. Sinin gizli merkezi, “ben-
liginin Mesih’i” parlak siyah (esvdd-1 niirani, “kara nur’) renkte
iken, yiice merkezin,“sirlanin simnin,” “benliginin Muham-
med’inin” rengi yesildir.20

Bu girigin sinirlan i¢inde, Hizir ve llyas’in kah ortak bir iki-
li olarak goriilmesinin, kah birinin digeri ile 6zdestirilmesinin
nedenlerini kavramak miimkiin degildir.2! Sii hadisleri, 6zellik-
le de Besinci Imam Muhammed Bakir’in baz1 konugmalan bize
llyas ve Elyesa kisileri hakkinda bilgi verir.22 Burada bizi ilgi-
lendiren, kisiyi lafzi dinden kurtararak mistik Gergege ulastiran
Hizir-1lyas kisileriyle iligkili olarak, bu hadislerin Imam ile kur-
dugu baglardir. Siiligin ne oldugunu anlamak i¢in Birinci Imama
atfedilen vaazlarin bir kismin1 okumak gerekir: Kelamin biiyii-
siinde, 1g1lt1l1 lirizminde essiz bir gii¢ vardir. Eger bu vaazlarin
“tarihsellikleri” gliphe uyandiriciysa, bu siiphe gézlemlenebilir

20 Bkz. “L’Intériorisation du sens.”
21 Bkz. Massignon, “Elie et son role transhistorique.”
22 Bkz. Abbas Kummi, Sefinet, 1, 27-29; 11, 733.

61



BIR’LE BIR OLMAK

ve tarihsel bir kisinin degil ebedi bir Imamin Kelamim dile ge-
tirdigi izlenimini veren bu vaazlarin yarattigi faalin dindis1 yo-
niinden bagka bir sey degildir. Her haliikdrda bu vaazlar vardir ve
icerikleri de baz1 yazarlarin $iiligi indirgemek istedikleri, iktidar
hakkini arayan tarihsel ihtilafla tiimiiyle alakasizdir.Bu yazarlar,
Siiligin dinsel bir olgu, yani bagka bir seyden nedensel tiiremey-
le “agiklanamayacak,” temel ve Ozgiin bir veri (bir rengin veya
sesin algilanmig1 gibi) oldugunu unutuyorlar.

Bu vaazlarda $iilik, tiim Vahyin gizli anlamin1 kapsamakta-
ki giiciinii gosterir. Bir tanesinde Imam, vahiy olunmus bir Kita-
biolanlar (ehlii’l-Kitab) ve olmayanlar da dahil sirasiyla her mil-
let tarafindan bilindigi isimleri bildirir. Hristiyanlara hitap eder-
ken, “Ben Incil’de adi llyas olan kisiyim” der.23 Burada Siilik
Imam kisisi araciligiyla kendini Transfigiirasyonun, bagkalagi-
min tanig1 ilan eder. Kehf suresinde, Musa’nin Ggreticisi [initi-
and] Hizir-llyas’la goriismesi, Tabor Dagi’'nda Musa ile llyas
(yani Imam) arasinda gegen konugmanin dnceden olacagina isa-
ret eder. Bu tipoloji Sii zihnin niyetini agik etmekte ¢ok basarili-
dir. Eger sonunda dikkatlerimizi Sii diisiincesine yoneltirsek,
onun Hristiyanlik ve Islam arasindaki iligki hakkindaki mevcut
fikirlerimizi nasil altiist edecegini gosteren tamkliklar toplamak
kolay olacaktir. Ismaili batiniligin bir bagka vaazinda Imam soy-
le der: “Ben korleri ve ciizzamlilar1 tedavi eden Isa’yim (bir
serhte okudugumuza gore bu ikinci Isa demektir). Ben oyum ve
o daben.”?* Ve eger Imam baska yerde Melgizedek olarak tanim-
landiysa, bu Imamcilik ile, Isa’nin dogaiistii varliginda gergek
“Tanr’nin Oglu”nu, Kutsal Ruh’u bulan Melgizedek¢i Hristi-
yanlarin Isacili1 arasindaki bag kolayca goriilebilir.

Burada Hizir-llyas’in Kisiligine dair birkag isaret verdik.
Belli bir baglamda diisiiniildiiklerinde, bu mevzunun arkasinda
yatan insanlik tecriibesinin enginligini ortaya koymakta yeterli-
dirler. Fakat boylesi bir karmagiklikta, bu kadar ¢ok ¢agrisimi
olan ve bu kadar ¢ok bagkalagim gegiren bir Sahsin karsisinda,
belirgin bir sonuca ulagmaktaki tek umudumuz fenomenolojik
bir yontemden gecer. Mistik bilincin gizli niyetini ortaya ¢ikar-
mamiz, kendisine tiim bi¢im ve anlamlanyla Hizir-llyas’1 gos-

2 A.g.e., I, 389 ve Meclisi, Bihdri’l-Envdr, IX, 10.
24 Cafer b. Mansiiri’'l Yaman, Kirdbii'l-Kegf, s.8.

62



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELERI

terdiginde, kendisine kendisiyle ilgili ne gosterdigini anlamamiz
gerekmektedir. Nitekim su anda boyle bir fenomenoloji tasavvur
etmekteki tek amacimiz, higbir diinyevi miirsidin ve toplulugun
oOgretisine boyun egmeyen —geng 1bn Arabi’de Ibn Riisd’iin hay-
ran oldugu da tam olarak buydu- bir mutasavvifin gériinmez ru-
hani rehberi kabul edilen Hizir’1n kim oldugu sorusuna bir cevap
bulmaktir. Fenomenolojik agidan, bu soru bir bagka soruya estir:
Hizir’in miiridi o/mak ne demektir? Kendini Hizir'in miiridi ola-
rak tammlamak hangi kisisel farkindalik durumuna denk diiser?

Soruyu bu sekilde sormanin “elimizdeki bir arketip midir
yoksa gergek bir insan m1” ikilemini kendiliginden giderdigine
daha once igaret etmistik. Her iki cevabin da ne biiyiikliikte bir
kayba sebep olacagin1 gormek zor degildir. Eger analitik psiko-
lojinin bakig agisin1 benimseyip Hizir’1 bir arketip kabul edersek,
gergekligini yitirecek ve hayal giicliniin veya aklin bir uydurma-
st halini alacaktir. Ve eger ondan gergek bir insan gibi bahseder-
sek, Hizir’in miiridiyle iligkisi ile bu diinyada herhangi bir sey-
hin miiridiyle iligkisi arasindaki yapisal farki tanimlayamayaca-
g1z. Bu durumda Hizir, sayica bir tane olmakla beraber, egsiz
olanin egsiz olan ile yakinlastifi, ortak-paylasim iliskisine pek
uymayan bir miirit cokluguyla kars1 kargiya kalir. Kisaca, bu ce-
vaplar Hizir kisisi fenomenini agiklamaya yeterli degildir.

Fakat belki de bu fenomeni mutasavviflarda goriildiigii bi-
cimde anlamamizi saglayacak bagka bir yol vardir. Siihreverdi
Ibn Arabi’ninkine oldukga benzer bir niyetle bize boyle bir yol
a¢maktadir. Siihreverdi’nin manevi otobiyografisini olugturan ri-
salelerden birinde, “Mor Basmelek” risalesinde mutasavvif, Kaf
Dagina —yani kozmik daga— tirmanmasini ve Ab-1 Hayati elde
etmesini saglayacak sim 6grenir. Ancak mutasavvif yolculugun
zorluklarim diisiiniince korkar. Fakat Melek ona “Hizir’in ¢arik-
larin1 giy” der. Ve Siihreverdi’nin kapanig sozleri sunlardir:
“O nehirde yikananlar sonsuza dek lekesiz kalacaklar. Eger biri
mistik Hakikatin anlamin1 kesfettiyse, bu Nehre ulastig1 anlami-
na gelir. Ciktiginda, avugta damitilmig tek bir damlasin1 giinese
tuttugunda avcunun arkasina gegen o regineye benzemesini sag-
layan yatkinlig1 edinmistir. Eger sen Hizir’san, sen de Kaf Dag-
na kolayca tirmanabilirsin.” Ve Kissatii’l-Gurbeti’l-Gaybiyye
Kaf Dagi’'nin doruguna, ziimriit kayasinin dibine, Kutsal
Ruh’un, filozofun ayni risalede “Faal Akil”la 6zdeslestirdigi ve

63



BIR'LE BIR OLMAK

bil-meleke Akillar hiyerargisinin ayagina oturttugu insanlik Me-
leginin bulundugu, mistik Sina’ya varan yolu tarif eder. Bu ceva-
bin 6zii “eger sen Hizir’san” soziindedir. Ciinkii bu 6zdegslesme
Ibn Arabi”nin Hizir’in “hirkasim” giyisine verdigi anlama uyar,
Ibn Arabi bu olay: térenin genel anlamina baglar; giinkii sonug,
gomlegi alanin ruhani durumunun gémlegi vereninkiyle 6zdes-
lesmesidir.

Bu sdylenilenler Hizir’in miiridi olmanin anlamina dair ipu-
cu verirler. Ve bu anlam 6yle bir anlamdir ki, Hizir kisisinin ba-
sit bir arketipe indirgenmemesine ragmen, varli1 onu bir arketi-
pe doniistiiren bir iligki icinde tecriibe edilir. Eger bu iligki ken-
dini fenomenolojik olarak gdstermek ise, iki ana ifadesine teka-
biil eden bir durum gereklidir. Bu tiir bir iligki Hizir’1n eszaman-
1 olarak hem bir kisi hem bir arketip, bir kigi-arketip olarak
tecriibe edilmesine igaret eder. Bir arketip oldugu i¢in, Hizir ki-
sisinin tekilligi ve kimligi Hizir olanlarda temsil ediliginin ¢o-
gulluguyla uyum i¢indedir. Hizir’in miiridi ve 6grencisi olmak o
olmak zorunlulugudur. Hizir miirsidi olmayan herkesin miirsidi-
dir, ciinkii o biitiin miiritlerine nasil o olunacagin gosterir: Ab-
1 Hayat’a, ebedi genglige ulagmig olan, Siihreverdi’nin risalesi-
nin de belirttigi gibi (“Eger Hizir’san...”), hakikate, Kanun’un
iistiinde olan ve bizi lafzi dinden kurtaran gizemli batini gercege
ulagmis olandir. Hizir biitiin bu kisilerin miirsididir, ¢linkii her
birine kendisinin ulagtifi ve emsal tegkil ettii ruhani duruma
ulagmay: gosterir. Her biriyle iligkisi misalin veya temsil edile-
nin, temsil eden ile iligkisidir. Hem kendisi hem de arketip olma-
sin1 saglayan budur ve her insanin miirsidi olmas her ikisi de ol-
masiyla miimkiindiir, ¢linkii miiritlerinin miktar1 kadar kendisini
temsil eder ve gorevi her miiride kendisini gostermektir.

Nitekim Hizir’in “rehberligi,” dogmasim yayan bir dinbilim-
ci gibi tiim miiritlerini ayn1 hedefe, herkes i¢in ayn1 olan bir te-
celliye yonlendirmeyi amaglamaz. Her miiridi kendi tecellisine,
kendisinin sahsen taniklik ettigi tecelliye, “i¢ cennetine,” kendi
varolusunun bigimine, ebedi ferdiyetine (a’ydn-1 sdbite), diger
bir deyisle Ebu Yezid Bistami’nin her Maneviyata “ayrilmis” pay
olarak tamimladig, Ibn Arabi’ye gore ilahi Isimlerden kendisine
verilen, i¢inde Tannsini tamdig1 ve Tanrisinin onu tanidigi Ismin
tekabiil ettigi tecelliye yonlendirir. Ibn Arabi’nin bahsettigi ilig-
ki, Rab ve merbiib arasindaki, Agk Efendisi ile kulu arasindaki

64



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELERI

iligkidir (bkz. I. Boliim). Simnani’nin deyisiyle, Hizir’in gorevi
“benliginin Hizir'ina” ulagmam saglamaktir, ¢iinkii mistik Si-
na’min eteklerinde, mikrokozmosun kutbunda, diinyanin merke-
zindeki Ab-1 Hayat burada, bu i derinlikte, “benliginin peygam-
beri’nde figkirir. Bu Uveysilerin bakis agisina da uygundur:
Mansir-1 Hallac’in varliginin nuru, “Melegi” tarafindan yol gos-
terilen Attar, “benliginin Mansdru”na ulasir, Heyldcname’sinin
o tutku dolu son elli sayfasinda Mansir olur. Boylesi bir yakla-
sim Ali Vefd’nin (on dordiincii yiizyil) soyleyisiyle de uyumlu-
dur. Buna gore, her peygamberin kendi peygamberliginin Ruhu-
nu bir Cebrail bigiminde algilamasi gibi, bir Hizir’in sesinde her
Ruhani varlik kendi Kutsal Ruhunun ilhamini duyar. Ve bu Ab-
diilkerim Cili’nin Kutsal Ruhla, her varhgin ilahi Yiizii ile ilgili
(asagida okuyacagimiz) sdzlerinin basit bir yankisidir. Hizir ol-
mak miitecelli riiyetlere, visio smaragdina’ya [yesil nur] ilahi
Alter Ego’yla kargilagmaya, Ibn Arabi’nin dehasinin yine de an-
latmakta basarili oldugu tarifsiz iletisime yatkinlik kazanmig ol-
mak demektir.

Sadece hikmette degil, akil sorunsallan araciligiyla Faal Ak-
lin kendisini Bilgi ve Vahiy Melegi, yani Kutsal Ruh (vahiy me-
legi Cebrail’i Kutsal Ruhla 6zdeslestiren Kuran’a gore) olarak
sundugu felsefede de bir kez daha Sahisla karsilasmis oluyoruz.
Bu sorunun varolugsal sonuglarina (Ebu’l-Berekat'ta, Ibn Si-
ni’da, Ibn Riigd'de) deginmistik; her bireyin buldugu ¢6ziimiin
maneviyatimin derecesini belirledigini séylemistik. Ozgiir ve yol
gosterdigi kisiyi de Kanun veya iktidar asilli bir kulluktan kurta-
rarak ozgiirlestiren kisisel goriinmez rehber olarak Hizir, Ebii’l
Berekit ve Siihreverdi’nin “Kamil Tabiat”ina biiyiik benzerlik
gosterir; Ibn Sina igin ise “benliginin Hizir’'” tartismasiz olarak
Hay ibn Yakzan’dir. Batinin geleneksel miiminlerinde Latin Ibn
Stnacilifin yarattif1 panigin sebebi Hizir’in bireysel vekaletini
tammak zorunda olmamin korkusu olarak tamimlanabilir. Ibn
Sind noetik ve melek biliminin Melek kavramim gelenekgi
Skolastik felsefeyi dehsete diisiirecek derecede yiicelttigi dogru-
dur, fakat gercekte Ibn Sinacilik ve Skolastik felsefe birbirlerin-
den diinyalar kadar uzak seylerdi: kelime hazinesi, kavramlari ve
varolugsal ¢oziimleri acisindan. Melek, emir iletmekle yiikiimlii
basit bir haberci veya bildigimiz koruyucu melek degildir. Siin-
nilerin insan ve melekten hangisinin iistiin oldugu tartigmasinda

65



BIR’LE BIR OLMAK

akla gelen melek de degil. Bu melek, Ruhaniyattan her birinin
Tannyi bildigi Suretin ayn1 zamanda Tanrinin da onu bildigi su-
ret oldugu diistincesiyle iligkilidir, ¢iinkii bu suret Tanrinin o in-
sanda Kendisini Kendisine bildirdigi surettir. Ibn Arabi’ye gore
Melek, bir tecellinin suretiyle o tecellide zuhur edenin sureti ara-
sindaki temel bagin temsilidir. Her Ruhaniye “aynlan paydir,”
onun mutlak 6znelligidir, kendisine bahsedilen ilahi Isim’dir.
Temel teofanizindir. Her tecellinin bigimi bir melek tecellisidir
[angélophanie], ¢iinkii bu bag tarafindan belirlenir. Ve Melek’in
Onemi, tam da bu —yoklugunda ilahi Varlik’in bilinmez ve ulasil-
maz olacagi— temel belirlenimde yatar. Bu anlagildiginda, 1bn
Arabi’nin Hizir'in miiridi olarak Hz. Ibrahim’in yabanciya karst
misafirperverligini [philoxénie] yorumlayis sekli (bkz. asagida
I. B6liim § 3) bizi hikmetinin ve mistik tecriibenin kalbine, An-
gelus Silesius’un Cherubinischer Wandersmann’indaki sirla ay-
n1 olan sirra gotiiriir. Bu sumn mutasavvif i¢in anlami sudur: Me-
legi kendi maddesiyle beslemek.

Geriye bir tek 1bn Arabi’nin Hizir’la kargilagmalariyla ilgili
hatirlanabilecek birkag seyi ortaya dokmek kaliyor. Ibn Ara-
bi’nin gengliginden iki olay Hizir’in Ibn Arabi’nin bilincindeki
gizli varhgina delalet eder. Hayatinin ve kisiliginin higbir degi-
sim gostermeyecek derecede pargasi olan bir dindarhkta kendini
gosteren bu varlik, Musul’da bir bahgede Hizir’'in “hirka’siny, yi-
ne kendisi gibi birinci elden giymis bir kisiden giydigi giin zir-
vesine ulasti. Bu hirka giyme toreni gizli kalmistir.

Hatin sayilir ilk kargilasma, gengliginde, hald Sevilla’da
okurken gergeklesti, fakat Ibn Arabi kiminle kargilagtigin1 ancak
daha sonra anladi. Bir derste Ibn Arabi miirgidi (Ebu’l-Hasan el-
Uryani) ile Peygamberin kendisine goriinme lutfunda bulundugu
kiginin kimligiyle ilgili siddetli bir tartismaya girmis; Miirit (Ibn
Arabi) tartigmada kararlilifin1 korumus ve sonra da biraz saskin
ve tatmin olmamig bir gekilde izin istemisti. Sokakta bir done-
mecte bir yabanci ona sefkatle soyle dedi: “Ey Muhammed!
Miirsidine giiven. Gergekten de s6z konusu olan o kisiydi.” Geng
adam miirsidine fikrini degistirdigini soylemek i¢in geri dondii,
ama sehyi onu gordiigiinde ona firsat vermeden “Miirsidinin s6-
ziine glivenmen igin i11a da Hizir'in sana goriinmesi mi lazim?”
dedi. O zaman Ibn Arabi kiminle karsilagtigini anladi. Benzer bir
olay daha sonra Tunus’ta cereyan etti. Mehtaplh sicak bir gecede,

66



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELER!

Ibn Arabi limana demir atmug bir teknenin kabininde uyuyordu.
Bir rahatsizlikla uyandi. Miirettebat hala uyurken teknenin ucu-
nayiiriidii. O zaman birinin, ayaklar1 1slanmadan kendisine dog-
ru geldigini, kendisiyle bir an konustuktan sonra da hemen dag-
lik tarafta birka¢ mil 6tede bir magaraya geri dondiigiinii gordii.
Ertesi giin Tunus’ta tammadig bir aziz kendisine “Diin gemide
Hizir ile gecen nasild1?” diye sordu.?’

Simdi ise sira ¢ok daha onemli olan mistik bir olaya,
601/1204 yilinda gergeklesen hirka giyisine gelmig oluyor. Ibn
Arabi Bagdat’ta kisa bir siire kaldiktan sonra, Hizir tarafindan
“sahsen” hirka giydirildigi sdylenen tasavvuf seyhi Ali Ibn
Cami’nin iiniiniin etkisiyle Musul’a gitmisti. Hangi miitecelli
olayin sonucunda, nasil bir torenle? Ibn Arabi bize anlatmi-
yor, fakat seyhinin de kendisinden evvel samimi bir icazet ayi-
ninde mistik hirkay: tiimiiyle ayn1 bicimde giymis oldugunu
soyliiyor. Burada bir kez daha Ibn Arabi’nin kendi ifadesine
bagvuracagiz.

*“Hizirla bu bir araya gelis [consociation], seyhlerimizden bi-
i tarafindan, Ali el-Miitevekkil ve Eb@ Abdullah Kadibii’l-
ban’in miiridi olan seyh Ali b. Abdullah b. Cami’tarafindan tec-
riibe edilmisti. Seyh, Musul yakinlarinda kendisine ait bir bos-
tanda oturuyordu. Hizir’in ona Kadibii’l-ban’1in huzurunda hirka
giydirdigi yer burasiydi. Iste seyh de aym bostanda, Hizir’in ona
hirka giydirdigi yerde ayn: usul ve erkdnda o hirkay: bana giy-
dirdi. Daha 6nce bu hirkay1 daha dolayli bir yolla dostum Takiy-
yiiddin Abdurrahman’in elinden giymistim. O da hirkayi, M-
sir’da seyhler seyhi, Sadreddin Ibn Hameveyh’in elinden giymis-
ti. Onun dedesi de hirkay1 Hizir'in elinden giymisti. O vakitten
itibaren hirka icazetinden bahsetmeye ve hirkayr baskalarina
giydirmeye bagladim ¢iinkii Hizir’in bu ayine verdigi 6nemi gor-
miistiim. Daha 6nce ise, giiniimiizde bu kadar iyi bilinen hirka-
dan bahsetmezdim. Bizim i¢in bu hirka yoldaglik simgesidir ve
aym manevi kiiltiirii, ayn1 adabi [ethos] paylastifimizin isareti-
dir. [...] Miirsitler arasinda yaygin bir gelenek, miiritlerinden bi-
rinde bir eksiklik gordiigiinde, seyhin miiride aktannak istedigi
kemal haliyle kendi zihninde 6zdeslik kurimasidir. Bu 6zdesligi
kurdugu zaman, bu hale ulastig1 anda giydigi hirkay: ¢ikarir ve

B Fitahat, 1, 186. (11, 83]

67



BIR'LE BIR OLMAK

halini kemale ulagtirmak istedigi miiride giydirir. Béylece miir-
sit miiride kendinde hasil ettigi hali aktarir ve miiridin halinde
kemal husula gelir. Iste bu bizce iyi bilinen ve en tecriibeli seyh-
lerimiz tarafindan bize aktarilan hirka giyme ayinidir.”26

Bu yorum bize gosteriyor ki, Hizir’in veya bir aracinin elin-
den hirka giyme icazeti, sadece bir yakinliga degil, Hizir’in ma-
nevi haliyle tam bir 6zdeslesmeye sebep olur. O noktadan sonra
kisi Kaf Dagina ¢ikmak ve Ab-1 Hayata ulagmak igin —Melegin
Siihreverdi’ye bildirdigi— gerekli sart1 yerine getirmis olur:
“Eger sen Hizir’san..” Bundan sonra mistik Hizir’dir, “benliginin
Hizir’1”’na ulagmigtir. Fenomenolojik agidan baktigimizda,
Hizir’in gercek varliginin ayni zamanda hem bir kisi hem de bir
arketip olarak, yani bir kisi-arketip olarak deneyimlendigini s6y-
leyebiliriz. Bu durum yukanda inceledigimiz, bi¢cimsel bir man-
tigin sebep oldugu ikilemi nasil ¢ozdiigiinii gosterdigimiz du-
rumdur.

Ibn Arabi tarafindan ifade edilen kosullarin altini dikkatlice
cizelim: Hirka dogrudan Hizir tarafindan, Hizir’in dogrudan giy-
dirdigi bir araci tarafindan veya hirkayi ilk aracidan alan bir ara-
c1 tarafindan giydirilebilir. Bu durum torenin daha 6nce bahset-
tigimiz tarihotesi onemini azaltmaz; aksine garpici bir temsilini
olusturur. Hirka giyme t6reni her zaman Hizir’in yerine getirdi-
gi bir toren olarak kalir. Ne yazik ki Ibn Arabi bu térende yapi-
lanlar karanlikta birakir. Her haliikarda ayin, beklenen 6zdesles-
menin hirkay veren seyhin bagka bir kaynaktan edindigi mane-
vi hal veya miikemmellik haliyle degil, yalmzca Hizir’in haliyle
oldugu anlamina gelir. Bir veyabirden fazla araci da olsa hig ara-
c1da olmasa, Hizir’1n haliyle 6zdeglesme iizerinden kurulan bag,
tarihi silsileler, nesiller ve baglann yatay diizlemini dik kesen,
goriiniir olan1 goriinmez olana baglayan dikey diizlemde gercek-
lesir. Bu, ilahi diinyayla dogrudan bir bagdir, tiim sosyal iligkile-
rin ve geleneklerin Gtesine geger. Dolayisiyla 6nemi de (“tarihin
egilimi”’ne olan yaygin saplantiya bir tiir panzehir gibi) tarihote-
sidir. .

Ibn Arabi’nin bu icazeti birkag kere kabul etmesi de kayda
degerdir. 11k seferinde Hizir ile arasinda iig araci varken simdi,

26 Fiitghat, I, 187 [I1, 85-86).

68



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEG ve SIMGELERI

Musul’daki bahgede, tek bir kisi vardir. Bu durum mesafeyi ki-
saltmanin, miikemmel eszamanllia dogru giden bir kisalmanin
miimkiin oldugu anlamina gelir (Kehf suresinde Hizir-Ilyas ve
Musa’nin Tabur Daginda bulugsmasi gibi). Bu eszamanhlik za-
man iligkilerini degistiren ve ancak saf nitel psisik zamanda dii-
stiniilebilen nicel bir yogunlagsmanin sonucunda dogar; boyle bir
mesafe agimi nicel, devaml ve geri doniigsiiz zaman i¢inde ha-
yal edilemez. Mesela, eger bir ruhani ustadan kronolojik olarak
birkag yiizy1l uzaktaysaniz, ¢agdaglannizdan birinin sanki onun
zaman icindeki tek aracisiyymg gibi sizi ona yaklastirmasi miim-
kiin degildir. Tarihsel olaylan 6lgmeye yarayan nicel zaman bi-
rimlerini ortadan kaldiramayiz; fakat nefsin olaylarinin kendile-
rine Ozgii zamanlarinin nitel dlgiitleri yine bu olaylarin kendile-
ridirler. Tarihsel zamanda imkansiz olan bir eszamanlilik nefsin
diinyasinin veya ‘dlemii’l-misdal’in tempus discretum’unda miim-
kiindiir. Ve bu durum, yiizyillar 6tesinden, yalmzca kronolojik
olarak “ge¢miste” olan bir miirsidin eszamanl miiridi olma im-
kanim da agiklar.

“Hizir’in miiridi” olmanin (tiim Uveysiler gibi) anlamim da-
ha 6nce gormiistiik. Ibn Arabi de hirka giyme icazetine verdigi
sonsuz 6nemden ve kendisinin de aym aktarimi devam ettirmek
istediginden bahsettiginde bu anlama isaret etmektedir. Bu ayini
gerceklestirmek ile niyetinin miiritlerinin her birini “benliginin
Hizir'ina” yoneltmek oldugunu belirtmis olur. “Eger sen Hi-
zir’san,” dogal olarak Hizir’in yaptigini da yapabilirsin. Belki de
lafz1 dinin, tevile diisman tarihsel inancin, herkese ayn sekilde
kabul ettirilen dogmanin takipgilerinin Ibn Arabi 6gretisinden bu
denli korkmalarinin gizli sebebi budur. Halbuki Hizir’in miiridi,
icinde tiim miirsitlerin 6gretilerini 6zgiirce 6grenmesine yetecek
bir kuvvet tagir. Zamaninin tiim miirsitleriyle tanisip 6gretilerine
kucak agan Ibn Arabi’nin biyografisi, buna canl bir delildir.

Kendisine 6zgii 6lgiitiinii ii¢ simgenin ahenginde kavramaya
calistigimiz bu biyografi, ek bir tutarhilik igerir. Ibn Riisd’iin
cenazesinin “Kutsal Ruh”unun ¢agrisiyla “Dogu’ya Hac1” olan
taniginda, Siihreverdi’nin Kissatii’l-Gurbeti’l-Garbiyye’sinin
kanh canli bir 6megini gordiik. Hikdyenin kahramam Ab-1
Hayat’a, mistik Sina’ya varir ve burada, batini gercege, hakika-
te ulagarak Kanunun ve zahiri dinin karanhginin ig¢inden ve 6te-
sine gecer, tipki seffaflik getiren giinesin 15151nda bir damla regi-

69



BIR’LE BIR OLMAK

nenin elin arka tarafina ge¢cmesi gibi. Ayni sekilde, “Doguya Ha-
c1,” Ab-1 Hayat’a dogru yonelirken, diinyevi vatam Endiiliis’ii
terkederken Ibn Arabi “Hizir’in miiridi” olur.

Olgunluk Dénemi ve Eserinin Tamamlanmas:
Ibn Arabi artik olgunluk yasina ulagmisti: Kirk yaginda, go-

gu miirsidin (mesela “thvan-1 Safa’nin “felsefi ayinlerinde”) ki-
sisel “rehber”le kesin bir kargilagsmaya yol acan manevi halin ve
“Hizir’in miiridi” olmanin igerdigi tiim egilimlerin meyve verdi-
gi en erken yas olarak gordiigii yastaydi. Simdi seyhimizi miithig
dolu olgunluk yillari1 boyunca takip edecek konumdayiz.
Musul'daki bahgede hirka giyisinden iki yil sonra (1204), Ibn
Arabi’yi Kahire’de, bir kism1 memleketlisi olan kiigiik bir muta-
savvif toplulugunun arasinda buluruz. Kiigiik topluluk yogun bir
mistik hayat olusturmus, iiyeleri arasinda tecelli eden olgulan
(fotizm, telepati, zihin okuma) sadelik ve cogkuyla kabul etmig
goriinmektedir. Bir gece Ibn Arabi, biiyiik kitabi Fiitfihdr 1n girig
kisminda anlatilan rii’yetin bazi 6zelliklerini tekrar eden bir rii-
yeti temaga etti (bkz. asagida VI. Boliim). Olaganiistii giizellikte
bir varlik evine girdi ve sdyle dedi: “Ben llahi Varlik’in sana
gonderdigi el¢iyim.” Semavi elginin ona ilettikleri, kendi 6greti-
si olacakti.

Fakat bu tiir riiyetleri ve dgretilerini gizli bir dille anlatmak-
la fukahd’ nin korkutucu fikih bilginlerinin kulagina gidebilecek,
fazlasiyla agik ve net gondermelerde bulunmak farkl seylerdir.
Siiphesiz 1bn Arabi fukahdya nefretle bakiyordu; aptalliklarinin,
cehaletlerinin ve ahlaksizliklarinin kendisini tiksindirdigini giz-
lemiyordu ve bu tiir bir tavrin onaylarini almak gibi bir derdi de
yoktu. Gerilim artt1, kinama ve tutuklamalara sebep oldu. Seyhi-
miz Oliim tehlikesiyle karsi karsiya kaldi. Bu 6nemli anda Tasav-
vufun manevi Islam’i ile hukuki Islam arasindaki hafiflemez
diismanhk gozler oniine serildi. Dost bir seyhin miidahalesinin
kurtardig1 Ibn Arabi’nin tek bir tasasi vardi, Kahire’den ve nefret
dolu, bagnaz fikih¢ilanindan uzaga kagmak. Nereye sifinacakt1?
Mekke’ye geri dondii (1207). Bu kutsal sehre ilk gelisinden alti
yil sonra, huzuru yasaminda ilk defa tattig1 ve edebi verimliligi-
nin hizla yiikseldigi bu ilk seferde sifinagi olan kiigiik seckin
toplulugu tekrar ziyaret etti. Bir kez daha, temasa halindeki

70



IBN ARABT'NIN HAYATININ DONEMEG ve SIMGELERI

Muhayyile i¢in ilahi Hiisniin tecellisi olmus olan saf giizellik mi-
salini, Sophia aeterna’y buldu. Kabe’yi, “diinyanin merkezini”
tavafa kaldig1 yerden devam etti.

Fakat bu, yolculugunun sadece bir evresi olacakti. Ug yil
sonra (1210), Anadolu’nun kalbinde, Selguklu imparatoru
I. Keykavus’un kendisini (asag1 yukari otuz yil 6nce bir bagka
Selcuklu’nun, Harput emirinin Siihreverdi’ye, antik Fars felsefe-
sinin canlandincisina sundugu gibi) muhtesem bir karsilamayla
kabul ettii Konya’daydi. Gergekte Ibn Arabi’nin Konya’da kali-
st Dogu Islam’da Tasavvufun manevi yasaminin kaderi ve yonii
agisindan siradisi bir 6nem tagiyacakti. Burada bag miiridi (aym
zamanda damadi olan) gen¢ Sadreddin Konevi idi. Sadreddin
Ibn Arabi 6gretileriyle Dogu Tasavvufunun birlesme noktasi ol-
du. Onun eseri bagh basina kiymetliydi; diger birgcok Dogulu-
nunki gibi onu Batiya tanitacak “Doguya Haci1”y1 bekliyordu.
Sadreddin Konevi bu kitabin baslarinda hatlar ¢izilen manevi
topografyada bir “diigiim” noktasi olusturur. Iran Imamciliginin
onemli isimlerinden Nasriiddin Tis{ ile Konevi arasinda gecen
héla yayimlanmamis yazigmalar 6nemli felsefe ve mistisizm ko-
nularini igler. Konevi, Siihreverdi’nin “Isik felsefesinin” en iinlii
yorumculanndan Kutbiiddin $irazi’nin hocasi, daha 6nce bahsi
gegen, Iran’1n en biiyiik mutasavwvif sairlerinden, Fedeli d’amo-
re’den birinin, Hamedanlh Fahriiddin Irdki’nin hocasi olan Sa-
deddin-i Hammdi'nin de arkadasiydi. Iraki’nin Farsca meshur
hikmete dayal siiri (Lami’at, “llahi Yansimalar”), ilhamim Sad-
reddin’in Ibn Arabi’nin kitaplarindan birini yorumladig dersle-
rinden almigt1. Uzerine birgok serh yazilan bu siir, 1bn Arabi 63-
retilerinin Iran ve Hindistan’da taninmasina yardimci oldu. 1bn
Arabi’nin miiridi Sadreddin, Mevlana Celdleddin Rimi’nin ya-
kin arkadastydi ve onunla ayni yilda 6ldii (1273).

Bu arkadaslik sonsuz 6nem tasiyordu, ¢iinkii Sadreddin bu
sayede Seyhii’l-Ekber ile, Iranlilarin Kuran-1 Farsi adim verdik-
leri ve Oyle de bagirlanna bastiklari muazzam Mesnevi’nin ya-
zan arasinda bag oldu. On yillik bir fark, belki de Tasavvuf ma-
neviyatinin en biiyiik temsilcileri olan bu iki kisinin fiziksel ola-
rak tamigmasina engel oldu. Mevlana ¢ocuk yasta Maveraiinne-
hir’in Mogol isgalcilerinden babasi saygideger seyh Bahaiiddin
Veled ile beraber kagmisti (Eger oglunun ruhani 6gretisini anla-
mak istiyorsak Bahaiiddin Veled’in genis mistik vaaz toplulugu

71



BIR'LE BIR OLMAK

Madrifi ihmal edemeyiz). Yolculuklar1 onlar1 Iran iizerinden
(burada Nisapur’da iinlii mistik sair Feridiiddin Attar’la tanigma-
st bir kehanet niteligi tasir) Mekke’ye tagimigti. Buradan Sam
tizerinden yavag yavas Anadolu’ya gitmislerdi.

11k bakista Celaleddin Rimi ile Ibn Arabi’nin 6gretileri birbi-
rinden tiimiiyle farkl iki ayn bicimde ruhaniyete sahipmis gibi
goziikiir. Mevlana ne filozoflara ne de onlarin felsefesine ilgi duy-
du. Hatta bazi1 yorumlan Gazili’nin Tehafiitii’l-Felasife (Filozof-
lann Tutarsizlig) de felsefeye saldirilan ile kargilastirilabilecek
niteliktedir. Bu agidan bakildiginda, miiritlerinin felsefl egitimle
mistik tecriibeyi birlestirmelerini isteyip her ikisinin de miikem-
mel Bilge i¢in gerekli oldugunu savunan Siihreverdi’yle arasinda
kesin bir zitlik vardir. Ibn Arabi’nin eserlerinde de benzer bir sen-
tez goriiliir; ileri bir hikmet igeren sayfalar ile bir Diarium spiri-
tuale’ in [manevi giinliik] sayfalan birbirini izler ve boylece tefek-
kiiriin amac1 bir vecd metafizigi olur. Nitekim Mevlana ve lbn
Arabf’nin geligtirdikleri iki maneviyat bigimi arasindaki karsitliga
takilmak ¢ok biiyiik bir yiizeysellik olurdu. Ikisine de ilham veren
aym tecelli hissi, giizellige aym 6zlem, aymi agk ifadesidir. Ikisi de
Masugun asi18in gizli yiiziinii yansitan bir ayna oldugu ve asigin,
egosunun bulamkhgindan temizlenerek Masugun vasif ve eylem-
lerini yansitan bir aynaya doniistiigii bir unio mystica’ya gozle go-
riiniir ve goriinmez arasindaki, fiziksel ve manevi olan arasindaki
“isbirliginin” pesindedirler. Bunu Sadreddin de, Mevlana’nin mii-
ritleri de biliyorlardi. Hindistan ve Iran’da bol miktardaki Mesne-
vi serhlerinde Ibn Arabi’nin eserlerine sik sik gondermeler yapi-
lir. Mevlana’nin ruhaniyetinin takipgileri i¢in ne anlama geldigini
Ogrenmek istiyorsak bu serhleri incelememiz sarttir.

Ibn Arabi daha sonra Anadolu’nun dogusuna devam etti.
Kendisiyle 6nce Ermenistan’da, Firat Nehri kiyilarinda, sonra
Diyarbakir’da karsilagiriz. Bu yolculuk sirasinda neredeyse
Iran’a vardi; gergekte Iran’a bagka bir sekilde, gizlice ve ¢ok da-
ha kalic1 olarak girecekti (Siihreverdi’nin Iran’1 bir daha gérme-
mesine ragmen yagama sebebi olan fikirlerin Iran’da tekrar filiz-
lenmelerine sebep ‘olmasi gibi). 1211°de ise iinlii geyh Sihabiid-
din Omer Siihreverdi ile tamstig1 Bagdat’tayd: (bu seyh iinlii bir
mutasavvifti, bu sayfalarda ¢ok sik adi gecen Seyhii’l Isrdk Siha-
biiddin Yahya Siihreverdi’yle kanigtirlimasin). 1214’te Mekke’ye
geri dondii ve eski diigmanlar fukahanin kafalarim karigtirmak

72



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEG ve SIMGELER!

ve on li¢ y1l nce gen¢ Hikmet’e duydugu saf aski siire doktiigii
Divan’in1 kinayislarindaki ikiyiizliiliigii aciga ¢ikarmak igin “ar-
zularin terciimani” kendi yorumcusu oldu (bkz. IL. B6liim). Son-
ra Halep’e gitti ve emir Melik Zahir ile arkadas oldu. Melik
Zahir, Selahaddin Eyyiibi’nin ogullanindan biriydi; yirmi yil ka-
dar once ¢agdasi sayilabilecek olan Siihreverdi’nin de arkadag
olmus ve onu fukahanin ve babasinin bagnazhgindan bos yere
kurtarmaya ¢aligmisti. Ibn Arabi ile misafiri ve arkadagi oldugu
prens arasindaki samimi konusmalarda geng Seyhii’l-Israk’in
adi birden fazla kere ge¢mis olmalidur.

Cok sayida prens iinii biitiin Dogu’da yayilmig olan Ibn Ara-
bi’yi yanina gekmeye galigmis, onu hediyelere bogmus, Ibn Ara-
bi ise Ozgiirliigiinii 6zenle koruyup aldig1 hediyeleri zekat olarak
dagitmigti. Nihayet, Sam hiikiimdarinin ricalarina razi oldu.
1223’de buraya yerlesti ve yasaminin geri kalan on yedi yilim
burada gegirdi. Prens ve yerine gecen kardesi (Melik Esref) mii-
ridi oldular, derslerini takip ettiler ve ondan icazet aldilar. Boy-
lece 6grendigimize gore bu donemde 1bn Arabi’nin bibliyograf-
yas! (“yazilarinin listesi”’) daha eserini tamamlamaktan ¢ok uzak
olmasina ragmen dort yiiz bagliktan fazlasini igeriyordu.?’ Biitiin
yolculuk dénemi boyunca miithis caligmisti. Yine de bitkinligini
ve uzun ve zorlu yolculuklarin —belki de siklikla yasadif mistik
tecriibelerin fizyolojik yan etkilerinin— sebep oldugu hastaliklan
yendi. Bu zamandan sonra seyh maddi giivence ve huzur iginde,
ailesi ve ¢ok sayidaki miiritleriyle beraber yasadi. Eserini ta-
mamlayabildi, tabi eger boyle bir eserin —hangi sinira ulagirsa
ulagsin— tamamlandi1 gergekten sdylenebilirse.

Burada sik sik alintilanacak olmalari ve 1bn Arabi 6gretisini
en iyi temsil eden eserler olmalarimin sonucu olarak Ibn Ara-
bi’nin en iyi bilinen iki eseri iizerinde duracagim. Fiisisi’l-
Hikem (“Hikmetlerin Ozii”) 627/1230 yilinda kendisine bir rii-
yada gelen bir riiyetin sonucunda yazilmistir. Peygamber Ibn
Arabi’ye goziikmiig, elinde baglhigim soyledigi bir kitap tutarak
miiritlerinin iyiligi igin bu kitabin 6gretilerini yazmasim istemis-

27 fbn Arabi’nin (846 baghktan olugan) kigisel bibliyografyas: hakkinda daha fazla
bilgi igin bkz. Osman Yahya, L’Histoire et la classification des ceuvres d'Ibn
Arabi.

73



BIR’LE BIR OLMAK

ti. Kitabina ilham veren riiyeti anlattiktan sonra yazar ¢aligmaya
baglarkenki ruh halini tamimlar: “Ben ne bir nebi ne de bir resu-
lim. Ben sadece bir varisim, kendi gelecek hayatinin topragim
sliren ve eken biriyim.” Kitapta her birine bir boliim ayirdi1 yir-
mi yedi peygamber (Adem’den Muhammed’e kadar), tarihsel ki-
siler olarak ampirik gergekliklerinde diiiiniilmemislerdir. Isim-
lerinin isaret ve baglik islevini gordiigii veya kendilerine 6zgii
tonlarim belirledigi “bilgeliklerin” temsili olarak tasavvur edil-
mislerdir. Oyleyse bu peygamberlerin gesitli bilgelikleri metafi-
zik ferdiyetlerine, “ebedi 6zlerine” baglanmahdir. Bu kitap 1bn
Arabi’nin batini 6gretisinin siiphesiz en iyi dzetidir ve miithis bir
etkisi olmustur. Hakkinda hem Siinni hem Sii Islam’in tiim dil-
lerinde ¢ok sayida serh yazilmustir; bu serhler iizerine kargilagtir-
mal bir ¢aligma bize kiymetli dersler verecektir.

Seyhimizin Fiitiihar1, “Islam’da batniligin Incil’i” olarak ta-
mmlanan (tam da Celaleddin Rimi’'nin Mesnevi’sinin “Farsca
Kuran” olarak adlandirilmasi gibi) kitab ise hila tamamlanma-
must1. Baghgin tiimii “Kitdbu Fiitihati’l- Mekkiyye fi Marifetii Es-
rdri’l-Mahkiyye ve’l Miilkiye”dir (Hiikiimdar ve Hiikiimdarligin
Bilgisine dair Mekke’de Kabul edilen llhamlarin Kitabr™). (Bura-
da bilyiik mutasavvif Cami’nin verdigi ipucunu takiben bu ¢evi-
rinin bir degisigini, ton farklarim kendi dillerimizde yakalayama-
digimiz Arapga Tasavvuf terimlerinden bir¢oguna denk diigen “il-
hamlar [révélations]” sézciigiinii gikarmay: dneriyoruz.) Ibn Ara-
bi bu eseri ilk olarak Mekke’de ilk kalginda tasarladi. Bu fikir
Kabe'yi tavaf ederken ruhunda filizlenen ilham ve riiyetlerle ilgi-
liydi, fakat bunu fiziksel bir tavafin i¢sellestirilmesine mi yoksa
zihinsel tekrarina m1 yormamiz gerektigini bilmiyoruz. Daha 6n-
ce zihinde degisime ugramis, hayal giicii ile algilanarak “diinya-
nin merkezi’ne doniistiiriilmiis bir Kabe’yi tavaf ederken tecriibe
edilen tecelli anlan arasindaki iliskiye deginmistik: gecenin igin-
den goriinen Hikmetin (Sophia) ortaya ¢ikisi, Kara Tag’tan yiik-
selen gizemli Delikanlinin rii’yeti; Fiitiihat’in kaynag olan ve bu
kitabin sonunda iizerinde ayrintili olarak durulacak olan riiyet.

Bu dev eser késintisiz bir akigla yazilmadi. 4. Cildin basi
1230’da, 2. cildin sonu 1236’da, 3. cilt bir sonraki sene yazildi.
Eseri yazmak yillar siirdii ve bunun tek sebebi uzunlugu degil,
Ibn Arabi’nin yazma yontemiydi. Ibn Arabi bu konuda s6yle der:
“Tiim eserlerim gibi bu eserimde de bagkalarinin eserlerinde uy-

74



IBN ARABI'NIN HAYATININ DONEMEC ve SIMGELERI

guladiklan yontemleri kullanmadim; her tiirlii bagka eserde ge-
nellikle goriilen yontemlere de uymadim. Gergekte her miiellif,
ister 6zgiirliigii ilahi hiilkme tabi olsun, ister uzmanlik alan1 olan
ilmin ilham etkisinde olsun, esasinda kendi 6zgiir iradesinin ha-
kimiyeti altinda eserlerini yazar. Fakat ilahi ilham tarafindan
dikte edilen kisi ¢cogu kez yazmakta oldugu boliimiin igerigiyle
(goriiniirde) iligkisi olmayan seyler kaydeder. Bunlar dindist
okuyucuya tutarsiz eklentiler gibi goziikecektir, oysa bana gore
boliimiin ruhuyla birebir ilgilidirler; nitekim bu ilginin sebebi
bilyiik ihtimalle bagkalar tarafindan goériilmez.”?8 Veya: “Fiiti-
hdt’in boliimlerinin yaziliginin, benim tarafimdan 6zgiir bir segi-
min veya bilingli bir tefekkiiriin sonucu olmadigini bilin. Ger-
cekte Allah, llham Melegi araciligiyla yazdigim her seyi dikte
etmistir, iki acilimin arasina bazen ne onceki ne de sonrakiyle
alakasi olan iigiincii birini eklememin sebebi budur.”2%

Kisaca yazma siireci, yan yana getirilen somut olaylarin en-
disesinin hakimiyetinde, bu olaylar arasindaki gizli yakinliklari
sezerek, bir ¢gesit bireysel yorumlayis olarak ortaya ¢ikar. Bu dii-
stince bicimi Stoik mantik ile benzerlik gosterir ve Messai man-
tigin kurallarina gore gergeklesen bir ilerlemenin kavramsal di-
yalektigine de karg1 koyar. Bu durum bu kitapla feldsife’nin, me-
sela Ibn Sinad’nin kitaplan arasindaki farki ortaya ¢ikanr. Iste bu
sebeple boyle bir eseri 6zetlemek hatta bir taslagini verinek ade-
ta imkansizdir. Bu eser biitiin hikmetin kuramsal ve tecriibi 6ze-
tidir ve ¢ogu zaman yazarin tiimiiyle felsefi bir temele dayandi-
gina isaret eden olduk¢a anlagilmaz kuramsal olusumlar igerir.
Bir Diarium spirituale 6geleri de igerir; ve son olarak Tasav-
vuf’a ve Ibn Arabi tarafindan bilinen miirsitlere dair bol miktar-
da bilgiyi de kapsar.30 Hacimli bir eserdir; Kahire baskisindaki
(1329/1911) bes yiiz altmis bolim dort yaprakh olarak asagi
yukari ii¢ bin sayfa etmektedir.3! Yine de Ibn Arabi itiraf eder:
“bu kitabin uzunluk ve kapsamina, alt boliim ve béliimlerinin

28 Asin Palacios, “Ibn Masarra,” sf. 102.

» El-Sa’rani, Kitdbi’l-Yevakit, 1, 31 (Fiitihdt'in 89. ve 348. Boliimlerine gore).
30 Eserin baginda bildirilen alt: ana bélim su konulan igler: (1) 6gretiler (ma‘drif);
(2) ameller (mu'amelar), (3) haller (ahval); (4) manevi kemal dereceleri (mend-
zil); (5) 11ah ve nefsin itifaki (miindzeldt); (6) batini duraklar (makdmat).

Ve ¢ok iyi bilindigi gibi Arapga bir metin Avrupa dillerinden birine gevrildigin-
de iki katina uvzar.

3

75



BIR’LE BIR OLMAK

cokluguna ragmen Tasavvufi yonteme dair ortaya attigim fikir ve
opretilerden tek bir tanesini bile tiiketmedim. Oyleyse evleviyet-
le biitiin konuyu nasil tiiketmis olabiliim? Bu yontemin temeli-
ni olusturan ana ilkelerin kiiciik bir kisminin kisa bir agiklama-
styla yetindim; 6zet bir bigcimde, muglak gonderme ile net, tam
bir anlatim arasinda orta yolu tutarak.”

Ibn Arabi ile beraber evleviyetle sdyleyebiliriz ki, bu ¢alig-
mada Ibn Arabi’nin 6gretilerinin herhangi bir konu veya yéniinii
tilkketmemiz imkansizdir. Burada yaptigimiz sey diisiincesinin ve
uygulamal Sgretisinin bazi temel konular iizerinde Ibn Arabi
esliginde fikir yiiriitmektir. Bize gore bunlar1 anlamak, kesin bir
degerlendirme yapmaktan daha 6nemlidir. Dogal olarak her biri-
mizin miirsidin diisiincesini kabul edis bigimi kendi “i¢ gogiimii-
ze” uymaktadir; bu Ibn Arabi’nin tecelli anlayisinin temel ilkesi-
dir. Bu sebeple Ibn Arabi her insan1 ayn ayn ancak kendisinin
gorebilecegi seye dogru yonlendirir ve ona herhangi bir 6nceden
belirlenmis ortak dogma getirmez: Talem eum vidi qualem cape-
re potui. Bireyin gordiigii riiyetin gergekligi kendisine olan sada-
kati ile, bireysel riiyetine tamklik edebilecek ve onu bu riiyete
gotiiren rehbere hiirmet gosterebilecek tek kisiye olan sadakatiy-
le dogru orantihdir. Bu bir nominalizm veya realizm degildir,
herhangi bir felsefi segcimden ¢ok dnce gelen kesin ve belirleyici
bir temasa ve tefekkiirdiir. Ibn Arabi maneviyatinin maruz kaldi-
g1, bazen tiimiiyle zit nedenlerle de olsa her zaman insanin bu
maneviyatin icerdigi kendini tamima ve yargilama gerekliligin-
den ka¢gmig olmasindan kaynaklanan garpitilma ve redde bir
acgiklama getirmek istiyorsak biz de bu uzak noktaya dénmek zo-
rundayiz.

Ibn Arabi Hicri 638 yilinda, Rebiiilahir’in yirmi sekizinci
giiniinde (16 Kasim 1240) etrafinda ailesi, dostlar1 ve sufi-miirit-
leriyle huzur iginde 6ldi. Sam’in kuzeyinde Kasiydn Dagi’nin
eteklerinde Salihiyye mahallesine gomiildii. Yasaminin sona eri-
si de yine kendi igkin kuralina uygun olarak gerceklesti, ¢ilinkii
iki ogluyla beraber hala mezarinin bulundugu bu yer ¢oktan bir
hac mekaniyd: ve Miisliimanlara gore biitiin peygamberlerin, fa-
kat 6zellikle Hizir’1n kutsadigi bir yerdi. On altinc yiizyilda Os-
manli sultani II. Selim Ibn Arabi’nin mezan iizerine bir tiirbe ve
medrese inga etti.

76



IBN ARABI’NIN HAYATININ DONEMEG ve SIMGELERI

Bugiiniin hacilan hald “Hizir’in miiridinin” mezarina akin
ediyorlar. Bir giin biz de aralarinda gizlice —kim bilir bagka kag
kisiyle beraber?- bu celiskili zaferin tadim ¢ikariyorduk: miirit-
lerinin geleneksel olarak Muhyiddin, “dinin ihyacis1” lakabiyla
selamladiklan, fakat ¢ok sayida Fikih erbabinin bu yiiceltici la-
kabu tersine gevirip Mahiddin (dini yok eden) veya Miimitiiddin
(dini oldiiren) ismini vererek saldirdig1 bu adama adanan hiirmet
ve popiiler kiilt. Mezarinin bu paradoksunun garantiledigi sey,
kelam ve fikih dininin kalbinde her ikisini de ilahi bir bigimde
asan yadsinamaz bir tanikligin varhigidir. Ayrica bu diisiinceli ha-
cimin aklina geligkili bir imge daha gelir: Uppsala Katedrali’'nde
Swedenborg’un mezan —kendisine ait olanlarin tiimiinii tek bir
paradoksun muzaffer kuvvetinde birlestiren bir Ecclesia spiritu-
alis’in [manevi kilise] varligina isaret eden zihinsel bir diptik
(iki kanath tablo).

77






BATINIiLiGIN DURUMU

Bu baslik sadece onceki sayfalar1 dogal olarak izleyen —ve
boylece sinirlan daha 6nce sdylenilenler tarafindan belirlenen—
bir aragtirmanin konusunu dile getirir. Burada amacimiz Islam
ve Hristiyanlikta batiniligin durumlarini inceleyerek bu iki duru-
mun ne derece benzerlik gosterdigini saptamak olmalidir. Fakat
sorgu alanimizi bu sekilde sinirlamak bile hala eksik olan asgari
miktarda bir 6n arastirmayi zorunlu kilar. Ayrica her aragtirmaci
ister istemez kendi tecriibe ve gozlemlerinin alaniyla sinirhdur.
Burada sdyleyeceklerimiz bir taslaktan fazlasi olamaz.

Ibn Arabi tasavvufunun bize sundugu o6lgiide konu, esasen
Islam’1n batini yorumu olarak Tasavvufun konum, iglev ve 6ne-
minin sorgulanmasidir. Bu konuyu etraflica ele almamiz biiyiik
bir cilt gerektirir ve zamam daha gelmemistir: Ibn Arabi’nin ya-
zilan yeterince incelenmemistir; 1bn Arabi okulundan ¢ikan ve-
ya bu okulun olusumunu hazirlayan eserlerin biiyiik bir kismi
hala yazma hélinde bulunmaktadir ve yukarda degindigimiz bag
ve iligkilerin biiyiik bir kisrm ayrintihi olarak incelenmeyi bekle-
mektedir. Fakat en azindan konunun anlamim belirtmek faydah
olacaktir, ¢iinkii bu konu tarihin ve sosyolojinin kendilerine go-
rev edindiklerinden ¢ok farkli ugraslar gerektirir. Ayrica bu ta-
savvuf fenomeninin kendisini, onun Oziinii ilgilendirir. Bir Ta-
savvuf fenomenolojisi olugturmak onu bagka bir seyin sonucu
olarak kurgulamak veya bagka bir seye indirgemek degildir; bu
fenomende kendisine kendisinden ne agik ettigini aramak, ken-
disini agik etmesine sebep olan eylemdeki iistii kapalh maksadi
ayirdetmektir. Oyleyse manevi bir alg, bir sesin veya rengin al-
gist gibi temel ve indirgenemez bir fenomendir. Bu fenomende

79



BIR'LE BIR OLMAK

gozler oniine serilen, mistik bilincin kendisine nebevi bir vahyin
icsel, gizli anlamini ifsa etme eylemidir, ¢iinkii mutasavvifin be-
lirleyici durumu bir peygamber mesajiyla ve bir vahiyle yiiz yii-
ze gelmesidir. Tasavvufun durumu ise mistik din ile nebevi dinin
icice gecmesidir. Boyle bir durum ancak bir Ehl-i Kitap igin, ya-
ni dininin temeli bir peygamberin indirdigi kitap olan bir toplu-
luk igin miimkiin olabilir, ¢iinkii semavi bir Kitabin varlig1 ger-
¢ek anlanum kavrama gorevini beraberinde getirir. Tasavvuf ve
mesela Budizm’in baz1 yonleri arasinda paralellikler kurulabilir,
fakat bu paralellikler bagka bir Ehl-i Kitap toplumunun Manevi-
yati ile kurulacak parallellikler kadar derin olmayacaktir.

Siilik ve Tasavvuf arasindaki ana akrabaligin temeli budur.
Bazilar1 bu baga yaptigim vurguyu Iran’da gegirdigim uzun yil-
lara, Sii Tasavvufu ile olan tamgiklifima, Siilerle degerli dost-
luklarima yorabilirler. Siilige karsi hissettigim icten goniil bor-
cunu gizlemiyorum; Iran’in manevi diinyasim1 tanmimasaydim
higbir zaman haberim olmayacak olan ¢ok fazla sey var. Iste ¢ok -
nadiren dikkate alinan bir olgu iizerinde 1srar etmeme sebep olan
da tam olarak budur. Goriiniir, lafz1, dig, zahiri olan her seyin bir
gizlisi, ruhisi, i¢seli, batini oldugu inanci dini bir olgu olarak Si-
iligin temelinde yatan yazinsal ilkedir. Bu yaklasim batiniligin
ve batini tefsirin (tevil) ana varsayimidir. Bu Muhammed’in
“peygamberlerin ve peygamberligin miihrii” oldugundan siiphe
etmek degildir. Vahiy devri kapanmugtir; yeni bir geriat veya dini
bir Hukuk beklenmemektedir. Fakat bu mutlak Vahyin lafzi ve
goriiniir metni hala etki kuvveti olan bir sey sunar. Bu kuvvet,
onu eyleme déniistiirecek kisilerin hareketini bekler ve Imam ve
yandaslarinin ruhani gorevi de budur. Bu inisiyatik bir gorevdir;
islevi, tevile girisi saglamaktir ve tevile giris ise manevi bir do-
gum demektir. Oyleyse Vahiy dénemi kapanmugstir, fakat tam da
kapali oldugu igin tevilin veya intelligentia spiritualis’in
[manevi akil] devamh agikliin1 beraberinde getirir. Ismaili Irfan
semavi ve diinyevi hiyerarsiler arasindaki tiirdeslik temeli iizeri-
ne anlami kuvve halinde olan bir Kutsal Kitap anlayisini oturttu.
Batini potansiyel anlam ile Imam arasinda, bilmeleke akillardan
semavi Anthropos olan (iigiincii) akilla —pleromanin insani bigi-
miyle, diger Aklin, bagmelek Logos’tan dogruca yayilan ve onu
eyleme ceviren Akil arasinda gordiigii iligkinin aynisim goriir.
Burada Islam’da batiniligin bigim ve kollarim listelememiz bile

80



BATINILIGIN DURUMU

miimkiin degil. Bunlan birbirlerinden ayirmanin, Ismaili Irfani,
Oniki Imam Siiligi’nin (6zellikle Seyhiligin) hikmetini ve Siih-
reverdi, Ibn Arabi veya Simnani’nin Tasavvuflanim ayn ayr in-
celemenin imkansizligina deginmekle yetiniyoruz.

Intelligentia Spiritualis nebevi din ile mistik din arasinda bir
birlesmeye sebep olur (bkz. agagida II. Boliim). Bu giriftlikten,
bu hermeneutigin yontem, ara¢ ve kaynagiyla iiglii bir mesguli-
yet dogar. Yukarida yontemi simge ve alegori arasinda dikkatli
bir ayrim gizerek tanimlamaya galigtik.32 Simgelerin manevi al-
gisinin 6ngordiigii organ ise, Sii ve Tasavvuf hikmetinin “nebevi
psikoloji” baglig1 altinda bir araya getirilebilecek konulan isle-
yen en 6zgiin kisimlarini olugturur. Bu organa Ibn Sinicilanin
noetiklerinde verdikleri 6neme daha 6nce deginmistik. Bu neo-
tiklerde burada kutsal akil veya kutsal ruh olarak nitelendirilen
miisahedeye dayal aklin yiice bi¢imi, miikemmel Bilge ile pey-
gamberde ortak olan organ, nesnesinin, mantikli bir kavram ve-
ya tiimel olmak yerine, kendisini bir temsil olarak ortaya koydu-
gu bir alginin aracidir. Ismaili Siiligin en engin diisiiniirlerinden
Hamidiiddin Kirmani (on birinci yiizyil), bu nebevi psikolojinin
ve noetigin harikulade bir agiklamasimi verir. Bu psikolojiyi
bagmelegin pleromasindaki ebedi yayilima, Muhayyilenin faal
bir kuvvet olarak fiillerini de nitelendiren ab intra ad extra
[icten diga dogru] bir harekete baglar. Dig diinyanin duyumsal al-
gilanimlaninin nefsin i¢ine niifuzu sonucunda olusan genel bilgi-
nin aksine nebevi ilham nefsin icinin dig diinyaya izdiigiimiidiir.
Faal Muhayyile duyulur algilan yénlendirir, 6nceler, bigimlendi-
rir ve bu yiizden duyumsal verileri sembollere ¢evirir. Yanan Ca-
I sadece duyularla algilandiginda bir ¢alinin yanmasindan bagka
bir sey degildir. Musa’nin Yanan Caliy: algilayabilmesi ve ken-
disini “vadinin sag tarafindan” cagiran Sesi duyabilmesi igin
—kisaca, bir tecelli olabilmesi igin— duyu-6tesi bir algi organina
ihtiyag vardir. Ibn Arabi bu ifadelerini Cebrail’in giizel Arap
genci Daliya Kalbi bigiminde gériinmesiyle ilgili olarak da tek-
rar eder.

Bu miitecelli algi, orgam miitecelli Muhayyile olan ‘dle-

mii’l-misal'de gergeklesir. Ibn Stnicilifin korudugu Animae
coelestes’in Bati1 diinyasindan silinisinin sonuglarina deginme-

2 Asapidakilerle ilgili daha fazla aynnti igin bkz. “L’intériorisation du sens.”

81



BIR'LE BIR OLMAK

mizin sebebi budur. Muhayyile miitecelli alginin organi oldugu-
na gore nebevi tefsirin de organidir, ¢iinkii muhayyile, ne zaman
olursa olsun duyumsal verileri simgeye, dis olaylan da simgesel
oykiilere doniistiirebilendir. Oyleyse batini bir anlamin olumlan-
masi nebevi bir tefsirin varlifin1 6ngoriir ve bu tefsir tecellileri
algilayabilen, goriiniir seylere “miitecelli bir iglev” verebilen bir
organ varsayar. Bu organ faal Muhayyiledir ve Ibn Arabi’de ya-
ratict Muhayyilenin incelenmesi ayni tematik siray: ortaya ¢ika-
racaktir. Biitiin bunlar, herseyi “aciklamakta” kullandigimiz fel-
sefi karsitliklanin (mesela nominalizm ve realizm) kolayca sag-
ma goziikebilecekleri bir batinilikle el ele bir nebevi felsefeyi ge-
rektirir. Bu tiir bir nebevi felsefe saf bir miitecelli tarihsellik bo-
yutunda, nefsin i¢ zamaninda hareket eder. D1s olaylar, kozmo-
lojiler, peygamberler tarihi, ruhani insanin tarihi olarak algilanir.
Bu felsefe, bu yonden bakildiginda, bugiinlerde saplanti hiline

. gelen “tarihsel egilimi” ortadan kaldinr. Nebevi felsefe tarihin
anlamin “ufuklarda,” yani dogrusal bir geligimin yatay diizle-
minde kendine yon vererek degil, dikey olarak, semavi kutuptan
Diinyaya uzanan dikey bir yonelmeyle, ruhani bireyselligin se-
mavi esinin gercekligini, “rabbine dair” yoniinii, “Sen”ini tecrii-
be ettigi yiikseklik veya derinliklerin seffaflifinda arar.

Bu tefsirin kaynagina ulasmak i¢in 6nce, Kutsal Ruh, Bilgi
ve Vahiy Melegi olarak faal Akil hakkinda daha 6nce s6yledik-
lerimize geri donmemiz, sonra da Ibn Sina veya Siihreverdi no-
etiginden Sii ve Tasavvuf batiniligine baglanan yolu izlememiz
gerekir. Burada bu konuya yalnizca kisaca deginebilecegiz. Is-
mailiirfanda Imam Onuncu Aklin diinyevi kutbudur ve iglevi Ibn
Sina veya Siihreverdi yanhsi filozoflarin Melek- Kutsal Ruhu-
nunkiyle aymdir. Oniki Imam Siiligi’nde yer ve gok arasinda
‘alemii’l-misalde sakli “Imam-1 gaib” benzer bir iglev goriir, et-
ki alam Molla Sadra’nin semavi kokenli hazine olarak nitelen-
dirdigi sey, her insanda gizli olan imamliktir. Bu kitap boyunca
bagka paralellikler ortaya gikacaktir, 6zellikle de her varligin ila-
hi Yiizii olan Kutsal Ruh ile ilgili olarak.

Vahyin lafzi goriintiisiiniin altinda sakh olan anlama inisi-
yasyon olarak tanimlanan ve bir nebevi felsefenin ortaya attig
ileri siiriilen Islam batiniliginin bdylece genel bir bakig atmig ol-
dugumuz yonleri, Hristiyanlkta bir “Hristiyan batinilige” isaret
eden benzer bir durum olup olmadifini sorgulamamiza izin ve-

82



BATINILIGIN DURUMU

recek kargilagtirma temelini de olusturmus olur. Bu terim bazi
okuyuculara garip hatta rahatsiz edici goriindiigii nispette, bir
gerceklik ol¢iimii gerekmektedir. Hristiyanlik gibi bir Ehl-i Ki-
tap toplumunda Islam’da batinilige benzer bir olguyla karsilaga-
bilir miyiz? Az 6nce Islami batinilikte varlifina taniklik ettigi-
miz gizli bir anlamin olumlanmasi ve nebevi bir tefsirin gerekli-
ligi ile ilgili birincil bir gbzlem gerekmektedir. Hristiyan Irfan
bize Isa’nin dirilisinden sonra nurlanmig bedeniyle havarileriyle
paylastigx gizli 6gretilerini iceren metinler birakmustir. Bu irfan
anlayigina paralel bir anlayig Siilikte Kuran vahyinin batini anla-
minda ve bu anlamin yol gostericisi [I’initiateur] olarak Imam
anlayiginda goriiliir. Fakat Hristiyanliga hakim olan ve burada
sorulan soruya baglanan fenomen, ikinci yiizyilda Montanist ha-
reketin mahkimiyetiyle beraber, Melekler tarafindan vahyedilen
yeni bir vahiy veya nebevi tefsir imkaninin, en azindan Biiyiik
Kilise ugruna, onun tarafindan ortadan kaldirilmasidir. Bu za-
mandan sonra Biiyiik Kilisenin otoritesi bireysel ilahi ilhamin
yerini almigtir. Bu otorite dogmatik bir dinf liderin varligin1 6n-
goriir ve ayn1 zamanda mesrulagtirir; aynica dogma sdylenebilir
ve soyleneceklerin tiimiine karar verir. Bundan sonra artik “Hi-
zir'in miiritlerine” yer yoktur; batinilik anlamini, dahasi varolug
nedenini yitirmigtir. Buna ragmen nebevi tefsir sebat eder ve ku-
rulu ortodoksinin sinirlan diginda nebevi tefsir zaman zaman
oniine gecilemez patlamalar yagar. 11k bakista bu durum Is-
lam’dan derin bir farklihk ortaya koyar; Islam’da ne dogmatik
bir ruhani lider ne de bir Konsiil vardir. Sii Imamligin bile Pa-
pa’ninkine benzer bir dogmatik otoritesi yoktur. Dogmatik ta-
mimlarin degil, tevil ilhaminin kaynagidir ve Imamligin, inisya-
tik dostlugu (Selman-1 Farisi ile peygamber arasindaki gibi) de-
rece derece tekrar eden “nur Mabedini” olugturan, batini hiyerar-
sinin derecelerindeki biitiin miiritlerdir.

Bu karsithik ¢arpicidir. Dahasi bu kargithigin fenomenolojisi-
ni olugturmakta, bu iki bicimden birini digerine indirgeme egili-
mi gosteren herhangi bir spekiilatif dogmatik yapilanma, bu ol-
guyu her iki bi¢imin de temsil ve ifade ettiklerinin korkung zara-
rina olacak sekilde garpitacaktir. Tasavvuf hikmeti, kendisini fa-
al Aklin ~Kutsal Ruh oldugu igin— miittefigi addeden her Mane-
viyat ehline nebi itibarin1 verir. Benzer bir riitbece yiikselme
Hristiyan Maneviyatinin da bazi ¢evrelerinde goriiliir. Her iki

83



BIR’LE BIR OLMAK

durumda da yapilacak inceleme miisahit bir nebevilik olarak
isimlendirilebilecek bir manevi hil anlayisini ortaya koyar. Car-
pitma, bilingli bir karigtirmayla bu anlayis olmadig1 baglamlara
sokulmaya ¢alisildifinda gergeklesir. Bunun iizerine bazi yazar-
lar bu anlayis1 rastgele kurmak, bu fenomenin ancak kilise ile il-
gili bir gerceklikte miimkiin olabilecegini, toplumun kanununa
karsi gelmek yerine kendisini muhafaza eden ana kurum olan
dogmatik dinf lidere tabi olmasi gerektigini gostermek zorunlu-
lugu hissederler. Fakat az 6nce biitiin miisahit nebevilik anlay-
sinin bdyle bir ruhani liderin yoklugunu 6ngérdiigiinii ortaya
koyduk. Bir nebinin gagrisi ¢agrilardan en kisisel olanidir; hi¢bir
zaman bir topluluk veya dini lider tarafindan verilen (ve daha da
imkansizi, uygulanan) bir islev degildir. Tecelliler dogmatik bir
onerme ortaya koymazlar, “peygamberler Konsiilii” nevinden bir
seyin boyle bir 6nerme lizerinde ¢ogunluk oyuyla karar vermesi
ise diisiiniilemez bir seydir. “Ortodoksi” olgusu peygamberligin
sonu demektir. Dogmanin gelisi nebevilige son verir ve bu nok-
tada insan “ge¢cmis’e, yatay yonlii bir tarihe “yayilim” fikrini ge-
ligtirmeye baglar.

Tarihsel bilincin ortaya ¢ikis1 dogmatik bilincin olusumuyla
es zamanlhdir. Konsiillerin tanimindaki resm1 bigiminde, Hristi-
yanligin temel dogmasi olan Enkamasyon bunun en belirgin isa-
retidir, ¢linkii Enkarnasyon essiz ve geri doniisii olmayan bir
olaydir. Maddi olgular dizisinde yerini alir. Buna gore, Tann ta-
rihin bir noktasinda insan bigiminde “enkame” oldu. Ve bu, be-
lirli bir kronolojinin gergevesinde gerceklesti. Artik burada gize-
me yer yoktur, dolayisiyla batinilik artik gerekli degildir. Iste bu
yiizden dirilmig Isa’nin havarilerine 6grettigi gizli 6gretilerinin
tiimii diger Gnostik kitaplarla beraber dindarca Apokrif addedi-
len metinlerin arasina siiriildii. Artik onlarin tarih ile bir isleri
yoktu. Oysa “Tanrinin kendisinin” ampirik tarihte Enkarnasyonu
ve bununla beraber gelen tarihsel biling geleneksel Dogu i¢in ya-
banci fenomenlerdir. Bazilan bunu geleneksel Dogu’nun temel-
de monofizit oldugunu soylerek ifade etmiglerdir; bazilar: ise
“dosetik” sdzciigiinii kullanmiglardir. Iki niteleme de bu fenome-
ne ayn1 bakis agisina sahiptir.

Islam’da, her tiirlii batinilik, ister Siilikte olsun ister Tasav-
vufta olsun, ilahi bir antropomorfoz anlayisini, yani insan bigi-
minde ilahi bir Zuhuru kabul eder. Bu antropomorfoz Tanri igin

84



BATINILIGIN DURUMU

sarttir, fakat bu “cennette,” yani melek alemlerinin diizleminde
gergeklesir. Semavi Antropos diinya iizerinde “enkame” olmaz;
diinyada takipgilerini, kendisini taniyanlar1 semavi kabullerine
yonlendiren miitecelli sahislarda zuhur eder. Imamoloji ile Ebi-
onit veya Gnostik tiirden bir Kristoloji arasinda bir yakinlik or-
taya koyan tiim Ozellikler, Aziz Paul Kristolojisinin her tiiriine
tiimiiyle uzak oldugunu vurgular. Ibn Arabi’nin tecelli anlayist
bize nicin tecellilerle higbir tarih ve tarih felsefesi yapilamayaca-
g1 gosterir. Tanr’nin diinyaya inmek igin bir sebebi yoktur,
glinkii kullarini 1sa’y1 onu 6ldiirdiigiinii sananlarin nefretinden
“kaldirdigr” gibi (Nisa, 156) “kaldirir.” Islam’da gnostik batini-
lik bunu her zaman bilmistir, bu yiizden de onlara goére “Tanri 6l-
dii!” kehanet ¢1ghg, tarih kitaplarimizda bunca alay edilen “do-
setizm”in derin gergekligine kor insanlarin iddia ve yanilsama-
sindan bagka bir sey degildir.

Bunlar yukarida sorulan soruyu cevaplamaya, Islam ve Hris-
tiyanlkta batiniligin durumlar: arasinda ne tiir paralellikler ola-
bilecegini belirlemeye devam etmeden 6nce altt ¢izilmesi gere-
ken farklardan bir kagiydi. Simdiye kadar kesinlesen sey sudur:
eldeki soruyateorik bir cevap yeterli degildir; 6yleyse hem Islam
hem Hristiyanlikta dinsel zihnin batinilige bakis agisindan bagla-
maliyiz. Fenomenoloji batinilik olgusunu tiimiiyle diisman zih-
nin veya miiridin bakis agisindan incelemesinin dogal bir sonu-
cu olarak ¢ok farkl “yonelmislikler” g6zlemler. Bu aynma ikin-
ci bir ayrim, gizemci batiniligi, saf miitecelli boyutta (Hizir-1lyas
ve Musa’nin ¢agdas olduklan bir boyutta) hareket eden saf bir
nebevi dinle veya tarihsel bilincin tiim uzantilariniigeren bir En-
kamasyon diniyle iligkilendirmemize gére kendini gosteren bir
ayrimi eklemeliyiz. Ilk durumda tevilin talepleri, yaziy: simgele-
rinin temeli olarak korumakla beraber, Kanun’u sarsar. Ikinci
durumda aym talepler, kurdugu ve mesrulugunu kanitlamakta
kullandig tarihsellige bagh olan dini liderin otoritesini sarsar.
Bu sebeple iki cephede de batiniligin temel varsayimina kars bir
diismanlik gorebiliriz, yine her iki cephede de bu ayni1 batinilige
coskuyla baglanan azinliklar bulabilecegimiz gibi. Farklar1 hesa-
ba kattigimizda, fenomenolojik yaklagimimizi devam ettirerek
her iki cephede bu konumlanmalarin ortaya koyduklar iistii ka-
pali maksatlar arasinda ne gibi ortakliklar olabilecegini belirle-
meye ¢alisabiliriz. Bu dogrultuda, yukarida ortaya atilan paralel-

85



BIR’LE BIR OLMAK

likler sorunu, verileri pozitif tarih ve sosyolojiye goriindiikleri
hilden ayirirken onlan konulara gore belirleyecek dinf bir tipo-
loji arayigina zorunlu olarak sebep olacaktir.

Batmniligin mubhaliflerinin, ustalannin aralarinda yaptiklar
gibi, birbirlerini kabul edip fikir birligi gostermeleri ¢arpicidir.
Islam diinyasinda bu amansiz diigmanhgin birgok misali vardir.
Ibn Teymiyye, her tiir batiniligin teviline karg: yiiriittiigii kin do-
lu fikir savagiyla kendisine iin kazandirdi. Din bilgini Gazzali,
temeli olmayan polemigiyle, uzun siire hiikiim siiren Ismaili ba-
tinilik fikrinden sorumludur.33 Ibn Arabi ve okulunun karsisina
yi1gilan saldin ve tekfirlere gelince, bunlar1 saymanin yeri burasi
degil. Fakat Islam’1n Fikih bilginleri tarafindan batinilige getiri-
len bu suglamalarin Hristiyan cephede batiniligin muhaliflerinin
begenilerini kazandigin1 gonnek ¢arpicidir. Hristiyan bilginler
Fukahanin, kendilerinin karg1 karsiya gelmekten utanacaklari
muhataplan bertaraf etmekteki basanlan karsisinda ¢ok sevingli
goriiniirler. Ve bu utang iki cephede de kenara itilen diizen bozu-
cular arasindaki benzerlikleri de ortaya koyar; 6yle ki bu durum
Islam ve Hristiyanlik arasindaki iletisim veya ihtilaf planin1 sek-
teye ugratir goziikmektedir.

Bu planin ana hatlar1 hakkinda bir fikir edinmek igin Ismaili
Terazi ilkesini uygulamak yeterlidir. Ibn Arabi’ninki gibi bir ba-
tinilik Islam’da biitiin ifade ettikleriyle beraber ortadan kaldiril-
difinda, ortodoks Hristiyanligin ilkeleri terazide daha agir bas-
mus gibi olur. O zaman Hristiyanlar, Fikih bilginleriyle Mutasav-
viflan birbirbirlerine daha kolay diisiirecek bir konumda olurlar.
Bunlardan ilkini, mutlak vahyin lafzi kabuliiniin kati oldugunu,
batini bir anlam varsaymanin veya bu anlami gergeklestirmeyi
hedefleyen her tiirlii i¢sellestirme ugrasinin geriata kars: geldigi-
ni ve hak edilmig bir tekfir sayilacagim soyleyerek desteklerler.
Ote yandan, Mutasavviflarin igsel bir din arayisinin mesrulugu-

33 Nitekim, on ikinci yiizyil kadar erken bir zamandabeginci Yemenli D4'f tarafin-
dan Gazzali’ nin polemigine cevap olarak muazzam bir eseryazildigi bugiine ka-
dar bilinmiyordu. Bu 1400 sayfahk daha basilmamg olan eser hakinda daha son-
ra sdyleyeceklerimiz olacak. Bu eser bize Ismaili Irfan ve aym: zamanda Antik
Irfan ile ilgili maruz kaldigimiz yanhs anlamalari fark etme olanag saglayacak-
tir. Bu yanli§ anlamalann sebebi, elimizde orijinal metinlerin olmamasi ve edin-
digimiz bilgilerin, Irfanin igerigine olan ilgisizlikleri ancak yontemlerinin psiko-
lojik tutarsizlidina egit olabilecek polemikgilere bagh olmastydi.

86



BATINILIGIN DURUMU

nu kabul ederler, fakat bdyle bir igsel dine ancak kanuna karg:
gelerek ulasilabilecegini itiraf etmelerini beklerler. Bundan son-
ra ise fukahdya sirt donmek kolay olacaktir, tam da daha 6nce
kabul edilen nedenlerden dolayr: nebevi din kendi kendine yete-
mez; Tanriyla, vahiy olunmus da olsa yalnizca bir kitabin araci-
ligiyla muhatab olunamaz. Bu durumda soyut tektanncilik ve
Kitap dini terazinin diger goziinde olan Enkamasyon diisiincesi
ve Kilise fenomenini dengeleyecek bir agirlik saglayamaz.

Bu basit taslak bile batiniligin miidahelesinin teraziyi, yani
iki inancin bilginleri arasindaki iletisimin kogullarnin1 niye boz-
makla tehdit ettigini ve niye Hristiyan bilginlerin batiniligi Islam
yetkililerinin suglamalarindan alintilarla kétiilemek igin bu ka-
dar ugrastiklarim1 gostermeye yeterlidir. Gergekten de bir anda,
bilginlerin terazinin kendilerine ait goziine koyduklar: dini de-
gerler, fukahd ortodoksisinin sahip olmadig: bir kars1 agirlikla
karsilagir. Diger bir deyisle, iletisimin taraflarindan biri ¢ok ko-
lay bir sekilde zaferi elde eder; soyle ki Batiniligi yok etmeyi se-
cerek Islam’da, Hristiyanlarin “nesnel” cevaplar 6nerme diigiin-
cesiyle ortaya attiklar1 sorulara bir cevap olabilecek her geyi bi-
lingli olarak bir kenara atmig oldular. Soyut tektanncilik ve lafzi
din etkili bir ilahi kargilagsma saglamaya yetmez — fakat Siilik ve
tiim benzeri maneviyat bigimlerinin bir ¢are bulmaya ¢aligtikla-
n tam da bu yetersizlikti. Cesitli bigimleriyle Siiligi gozard: et-
mek veya Ibn Arabi’nin batiniligini bir kenara birakmak Islam’a
sorulan sorulara Islam’in kendi verdigi cevaplan degerlendirme-
yi reddetmektir. Batini Islam’dan ¢ikan bu cevaplara ortodoks Is-
lam’in diismanlif1 onlann 6nemini ve anlamin1 herhangi bir se-
kilde azaltmaz.

Bu cevaplardan bir kismin1 yeniden 6zetleyelim: kendisinin
hul@illeri degil tecelli bigimleri olan diinyevi insanlarda 6rmekle-
nen ebedi bir Imam anlayis (ilk tecelli, “Cennette” ilahi antro-
pomorfoz, bircok bagka ismi de var); Aziz John Incili’ndeki
Ruhu’l-Kudiis [Paraclete] (XV:26) ile acitkg¢a Ozdeslestirilen
“beklenen Imam,” Bais (yeniden dirilten) ile anlayis1; alegorik
tefsir degil lafzi metnin sekil degistirmesi olan, soyut kavramlar-
dan degil Kisilerden bahseden tevil anlayigi; tevile inisiyasyon,
Kigilerle kargilagmaya inisiyasyon, manevi dogum; tiim olaylar
tarihinin ruhani insanin, tarihsel zamanda imkansiz olan es za-
manliliklann gerceklestigi bir zamansallikta yer alan sembol ta-

87



BIR’LE BIR OLMAK

rihine doniisiimii; kendi gercekligini algilayan ve var eden, ama
bize gore yalmzca “uydurmalar” salgilayan o nebevi ilham or-
gani, faal Muhayyilenin egemenligi; yoklugunda ne Birinci Ima-
min fevkalade vaazlarinin anlamini, ne Allah’in Melek aracili-
giyla birinci sahistan konustugu hadisi, ne kutsal Imamlarin go-
gul konusarak tecelli gorevlerine taniklik ettikleri hadisleri, ne
bu kitabin son sayfalarinda iizerinde duracagimiz riiyetteki hadi-
se 6mek olan miitecelli riiyetleri, son olarak da ne de Islam’in
resmi ikon diigmanlig1 hakkindaki tiim fikirlerimizi tersine ¢evi-
ren geligkili Sii din1 ikonografi olgusunu (6zellikle de Onikinin
¢emberinin bir gencin resmiyle kapandig1 “Imam-1 Gaib,” Bek-
lenen Imam ikonografisini) anlayabilecegimiz organ. Biitiin bun-
lar herkese aym sekilde 6gretilemeyecek konulardir, ¢iinkii bati-
niligin “tasarrufuna gore”, her insan anlayabildiklerinin ve ona
sunulanlarin uygunlugunun olgiitiidiir.

Sii Imamcilik Siinni Islam’in soyut tektanriciligina da, Hris-
tiyanligin tarihsel Enkarnasyon’una da esit uzakliktadir. Bu bizi,
dogmalar tarihimizi, kapal gibi goriinen ve dogmacilarin tii-
miiyle giivende hissettikleri kisimlar da dahil olmak iizere yeni-
den gozden gecgirmeye itmesi gereken bir 6zgiinliige sahiptir.
Dolayisiyla, eger Islam ve Hristiyanlikta batiniligin bulundugu
durumlar kargilagtirmak istiyorsak, ise iki cephedeki rakiplerin
de yozlagma olarak reddettiklerinin neler olduklarin1 belirlemek-
le baglamaliyiz. Bu reddin sebepleri ve isaret ettifi maksatlar
Islam ve Hristiyanlikta batinilik karsitlarimin ortak noktalarim
ortaya koyar. Iste bu nedenle bu kargilagtirmah sorunun belli bir
noktada din{ tipoloji iizerinden sorulmasi gerekecektir.

Boyle bir tipoloji iki cephedeki batini ustalara dondiigiimiiz-
de daha da zorunlu olur. Bir kat daha, ¢iinkii diigmanlar1 deger-
lendirirken ¢ogunlukla bir menfi 6zellikler toplulugunu ele ali-
yoruz; burada ise elimizde pozitif yakinliklar var. Bu tiir kargi-
lagtirmal batinilik ¢aligmalar1 son derece karmagik ve daha bag-
langi¢ seviyesinde. Boyle bir ¢aligma bir¢ok dilde dev bir eser-
ler biitiiniine aginalik gerektiriyor. Planin ilk durag: her haliikar-
da kargilagtirmali tevil ¢aligmasi olmalidir. Dini tipolojiyi hedef-
leyen aragtirmalar, tarihsel bilimlere konularinin igerigi geregi
konulan sinirlamalar agsmak zorundadirlar, ¢iinkii felsefi antro-
polojinin ariyor olacag tipler tarihsel sinirlarin iki tarafina dagil-
muglardir. Bu tiir bir tipolojiye uygun diisen yarilmalar tarihsel

88



BATINILIGIN DURUMU

sinirlarla higbir gekilde kesismez ve tarih tarafindan resmi olarak
tanimlanan ve isimlendirilen olugumlara zit diigerler. Burada her
seyden once yargilarimizdan fazla emin olmamamiz gerekir. Ka-
¢imilmaz olarak, resmiyet kazanan her manevi olusum ortodoksi
ve literalizm tuzagina diiser. Baglangigta ve yiizyillar boyu 6zgiir
ruhlarin barinagi olan, Islam’da eski Irfanlarin mirasini koruyan
Siilik bile, bir Devlet dini oldugu zaman aci bir bicimde sinandu.
Safevi yonetimi altinda bir Sii neo-ortodoksi olustu ve bu neo-
ortodoksi, hepsi de gercekte kendileriyle ugrasan mollalardan
daha Sii olan, Molla Sadra okulu filozoflarina, Mutasavvif ve
hekimlere, Seyhilere zulmetti. Goriinmez sinir bir kez daha zi-
hinleri birbirinden ayirdi, fakat boyle bir yarilmadan bahsedebil-
memiz bile nebevi mayanin korundugunu ve eylemlerini siirdiir-
diigiinii gosterir.

Hristiyanlik’ta yeni nebevi vahyin ilhami, Montanist hareke-
tin mahk{imiyetiyle beraber kesin olarak ortadan kalkmig olsa
da, bir sey hi¢gbir zaman sénmedi: her ruhani ferdin iginde Kela-
min canliligina taniklik eden bir nebevi tefsir. Bu canlilik 6nce-
den belirlenmis dogmatik tanimlarin sinirlan igine hapsedileme-
yecek giigtedir. Elimizdeki kitapta Ibn Arabi’nin baz1 sozleriyle
Angelus Silesius’un Cherubinischer Wandersmann’inin bazi be-
yitleri arasindaki sagirtici uyumdan bahsedecegiz. Fakat Islam
ve Hristiyanlikta batiniligin icinde bulundugu durumlar arasinda
bir kargilagtirmay! miimkiin kilacak verileri toplamak istiyorsak
iizerinde durmamiz gereken konu nebevi tefsir toplumu, yani
tevil toplumudur.

Bu goriinmez ve her zaman farazi toplumun ne oldugunu an-
lamak igin tevilin varolugsal uzantilarin1 akilda tutmamiz gere-
kir. Bunlarin bir kismina yukarida degindik. Dogmatik ruhani li-
dere nebevi bir iglev vermek nasil ¢eligkiliyse, batini bir gelene-
gi dini liderin —kendisini dogasi geregi diglayan— dogmatik gele-
negine dahil etmeye ¢aligmak da iimitsiz bir ugrastir. Boyle bir
batinilik ihtiyatl oldugu olgiide hos goriilebilir; ama higbir za-
man taninmayacaktir. Dahasi kendisini “tarihsel egilime,” enine
(yatay) bir genislemeye, tarihsel zihnin o saplantisina, dogrusal
ve geri doniigsiiz ilerleme fikrine uydurmak zorunda kalacaktir.
Sembolizmin “sinirlan asan” dingligi kacinilmaz olarak zararsiz
alegoriyle ciiriiyecektir. “Hizir’in miiritleri” hakkinda 6grendik-
lerimiz, onlar1 goriinmez semavi meclise dikey olarak ulastiran

89



BIR'LE BIR OLMAK

bagin tarihotesi anlami, dikey, boyuna (Cennet’ten Diinya’ya)
bir gelenek fikrine, anlar1 kesintisiz fiziksel zamanin nedenselli-
ginden bagimsiz, fakat Ibn Arabi’nin tecdidii’l-halk, yaratiligin
yenilenigi ismini verdigi seye, yani Tecelliye baglanan gelenege
isaret eder. lkonlar iizerinden konusursak, bu iki gelenek kavra-
mu arasindaki fark, 6geleri klasik perspektif kurallarina gore yer-
lestirilmig bir resimle dikey bir izdiisiime uygun olarak iistiiste
konulduklan bir resim (bir Cin resmi veya bu kitabin kapaginda-
ki Kabe resmi gibi) arasindaki zithga benzetilebilir.34

Boyle bir gelenegin boyutunun Hristiyan maneviyatinin ne-
resinde goriilebilecegini merak ediyorsak, taniklarin1 bulmamiza
yetecek kadar isaret vardir. Hikmetin Protestan temsilcilerine,
hem eserlerinin bollugundan hem de burada onlara soracagimiz
sorularla ¢cok nadiren kargilagmalarindan dolay: 6zellikle degine-
cegiz. Bu tevil toplumunu tek bir ¢alisma altinda toplamak sim-
diye kadar dinbilimin planlarinda géziikmemistir. Bunun ana se-
bebi belki de kaynaklara ulagmanin zorlugudur. Burada séyleye-

¥ py minyatiir bir on altinci yiizyil Iran yazmasindan alinmigtr (Bibliothéque
Nationale, Paris, supplément persan 1389, fol. 19). Yazma, Muhyi Liri’nin
(6. 1527) Mekke ve Medine kutsal kentlerini ve hac sirasinda uyulacak usulleri
anlatan Farsga “FiitGhii’'l-Harameyn™ adh siirini igerir. Burada uygulanan iko-
nografik yontemin Iran’in cennet temsillerine benzetilmesi sebepsiz yere degil-
dir (paradise sozciigii bize Yunanca paradeisos'tan gegmistir, bu ise Fars’tan,
Avesta’da gegen pairi-daéza, Farga firdevs sozciigiinden gelir.) Bu iran motifi-
nin ikonografisinde agaglarla gevrilmis bir alan, hortus conclusus [kapal bahge]
ortasinda (“‘diinyanin merkezi”) bir sayvan vardir; bu sayvan Kibe'ye tekabiil
eder (bkz. L. I. Ringbom, Graltempel und Paradies, ss. 54 {f.). Burada bir sim-
gesi olarak aldigimiz kargithkla iligkili olarak bu minyatiirdeki ikonografik yon-
tem kisa bir yorum gerektirir. Klasik perspektifteki gibi arkasinda biitiin ikincil
planlarin kisaldi1 bir 6n plan yoktur (bizim dogrusal, evrimsel temsilimizde
gegmis ve gelecein simdiyle, tarihsel nunc’la iligkisi gibi). Tiim 6geler gergek
boyutlannda (*simdi”de), her seferinde bakanin goz eksenine dikey olarak tem-
sil edilirler. Bakanin belli bir noktada durmasi, *“simdide olmanin™ ayricaligim
tatmasi ve gozlerini bu sabit noktadan kaldirmasi amaglanmamustir; temsil edi-
len 6gelerin her birine kendisini kaldirmak zorundadir. Resmin seyri zihinsel bir
yolculuk, igsel bir vang olur; resim bir mandala iglevini goriir. Ogelerin her biri
kendine 6zgii boyutunun iginde degil, bu boyutun kendisi olarak sunuldugundan,
bu 6geleri seyretmek ¢ok boyutlu bir diinyaya girmek, tevilin simgelerden gegi-
sini gergeklestirmektir. Ve ortaya ¢ikan biitiin, gegmis ve gelecegin aym anda
simdinin iginde oldugu bir nicel zaman birligi olugturur. Bu ikonografi tarihsel
bilincin perspektifierine uymaz; Hizir'in miiridinin kendisine yon vermekte kul-
landig), simgesel tavaf ayini araciifiyla “diinyanin merkezine” ulagmasini sag-
layan “perspektife” yanit verir. Burada ne yazik ki tevil ve perspektifle ilgili ri-
saleler arasindaki iligki iizerinde durmamiz miimkiin olmayacaktir.

90



BATINILIGIN DURUMU

bilecegimiz kadannin boyle bir ¢alismanin ne kadar degerli ola-
cagim gosterecegini umuyoruz.

Jacob Boehme, J.G. Gichtel, Valentin Weigel, Swedenborg
ve miiritlerinin, mesela Genesis’te Adem’ in 6ykiisiinii veya pey-
gamberler tarihini “semavi” ve ruhani insanin kendine ait za-
manda gegen ve her zaman “simdide” gergeklesen goriinmez 6y-
kiisii olarak okuyup anlama bigimleri —igte bunun bir Ismailf he-
kimin, mesela Ibn Arabi, Simnant veya Molla Sadra’nin aym 6y-
kilyti Kuran’da okuyup anlamasiyla bir benzerligi vardir (bu du-
rum boylece apokrif sayilan ama bazi kisimlan Kuran’a eklen-
mis olan kitaplann da degerini artirmig olur). Su net bir sekilde
anlasgilmahdir ki bizim burada yapmaya galigtigimizin genelde
senkretizm veya eklektisizm diye hor goriilen seyle bir alakasi
yoktur. Ayr1 tutulmasi gereken Ggeleri birbirine karigtirmaya ve-
ya en basit ortak paydalarina indirgemeye ¢aligmiyoruz; aksine
amacimiz en kigisel 6zgiinliiklerin farkina varmak ve degerini
bilmektir, ¢iinkii bireysel spontaneliklerin, hepsinde ortak olan
bir alg1 bigiminden dogdugu kabul edildiginde, biitiin aynlk ve
sapma diisiinceleri konu dis1 kalir. Tiim tiirevleriyle beraber tipo-
lojik agidan incelenmesi gereken bu alg: toplumu, bu 6nceden
planlanmayan alg1 bigimidir, ¢linkii ¢esitli acilan aym riiyetin
kanunlarina gore olugur. Kurulacak bir senkretizm yoktur, yal-
nizca, simetri ekseni aym intelligentia spiritualis’in kontroliinde
oldugunda, 6nceden belirlenmis bir ahengin kendilerinin haber-
leri olmadan biitiin “batinileri” aym Isik tapinagina —ruhani kisi-
nin Cehaletin [In-Science], a-gnosia’nin koydugu sinirlar harig
higbir sinin olmayan aym kralligina kardesge topladiginda vur-
gulanacak egyapililiklar [izomorfizm] vardir. Ciinkii Islam’da ol-
dugu gibi Hristiyanlik’ta da, Hristiyanlik’ta oldugu gibi Islam’da
da her zaman “Hizir’in miiritleri” olmustur.

Ortak noktalar1 belki de s6z veya dogmanin “gergekgileri-
nin” ihtiya¢ duymadiklar1 veya reddettikleri perspektifler, derin-
likler, seffafliklar, cagnlar gerektiren topyekiin bir birligin algi-
sidir, Aynca bu zithk zaman veya iklimin belirledigi herhangi bir
karsithiktan daha derin ve temeldir, ¢iinkii batinilerin goziinde
biitiin bu “gergekgilikte” bir boyut, daha dogrusu tevilin agiga ¢1-
kardig1 diinyanin ¢ok sayidaki boyutlan eksiktir (batini anlamin
yedi seviyesi veya Simnani’ye gore “benliginin yedi peygambe-
ri”). Bu ¢ok boyutlu diinyay: inga etmeye gerek yoktur; bu diin-

91



BIR'LE BIR OLMAK

yay1 bir denge ve ahenk ilkesi vasitasiyla kesfederiz. Ismaill ir-
fan bu sezgisel kesfi, goriinenin zorunlu kars1 agirlig1 olarak go-
riinmeze isaret eden evrensel Terazi bilimi aracihigiyla gergek-
lestirir. Istk hikmetleri geometrik optik kanunlarina batini yorum
getirerek yalmzca kendi perspektiflerinin kanunlarim uygula-
miglardir. Burada bir kez daha faal Muhayyilenin iglevini tanim-
lamak yararl: olur, ¢iinkii bu hem mantikli agiklamalardan hem
de dogmatik kuramlardan siyrilan bir bilimdir. Onun ile ilgili
olarak sadece teorik bir bakis agisi1 diye de hiikiim verilmemeli-
dir. Teori degildir; rii’yete yonelik bir adimdir. Kisinin gordiigii
yerde olmadan goérmesi miimkiin miidiir? Uyanik veya riiya ha-
linde miitecelli rii’yetler, zihinsel riiyetler, vecd riiyetleri, gor-
diikleri diinyaya birer niifuzdurlar. Ibn Arabi giizel bir metninde
bu bagka boyutlu diinyaya niifuzlar1 bize tarif edecek.

Oznelerinin tekil boyutlarina indirgenen bireysellikleri, her-
kesle ayni sekilde iligkilenen evrensel bir Tanriya esit uzakliga
koyan genel antropolojinin terimleriyle degerlendirildigi icin
fazlasiyla yanhs anlagilan mistik antropolojinin temelini olustu-
ran,semavi bir e, “ikinci tekil sahistaki” benlik diisiincesine isa-
ret eden bireyin iki boyutlulugu anlayisidir. Bu sebeple de 1bn
Arabi’nin genel olarak Tann anlamina gelen Allah’la, agk kuluy-
la bireysel ve kesintisiz bir iligkide kisisellesen bireye 6zel Rab
arasinda ayrim yaptif1 sayfalara ¢ok biiyiik 6nem verilmelidir.
Bu iki tarafta da bireysellesmis olan iligki, tannsallig1 sadik ku-
lunun tapinmasina bagh ve —llk ve Son oldugu i¢in— bu kargilik-
I baghhkta onunla tanrilik roliinii degistiren bireysel Rabbin
hizmetindeki fedele d’amore’nin mistik sovalye etiginin temeli-
dir. Batida monizm veya panteizm adim verdigimiz seyin, 1bn
Arabi’nin miitecelli dua yontemiyle, ilhamini, sim hiiziin, nos-
talji, Varhigim ortaya koyacak varhklar araciligiyla Kendini bilme
istegi olan bir Tanndan alan duayla karsilastirilabilecek herhangi
bir seye yol agmig olabilecegini diigiinmek imkansizdir. Tanr tut-
ku doludur; ¢iinkii sadik asifin [fedele d’amore’nin] kendisine
olan tutkusunda, kulunun teopatisinde kendisine goriiniir. Dahasi
bu her zaman “birle bir” olmaktir. Bu ise evrensel mantiktan ve-
ya toplu katilimdan ¢ok farkli bir geydir, ¢iinkii kigisel Rabbin
kula dair bilgisi ancak kulun Rabbine dair bilgisidir.

Her tecellinin bir meleki tecelli bi¢imini aldig1 diisiincesiyle
birlestirdigimiz, Melek anlayisiyla ana hatlarim ¢izdigimiz iligki

92



BATINILIGIN DURUMU

iste budur. Bu “Nefs”ten ve “nefsin” bilgisinden bahsettigimizde
olabilecek yanls anlagilmalar1 6nleyecektir. “Nefs”, mistik ma-
neviyatin, terimci dogmatik inanglarin tiim amag ve uzantilarin-
dan bagimsizligin1 vurgulamakta kullandigi bir terimdir. Fakat
buna karsilik bu dogmatik inanglarin, saf varolma eylemi olarak
tecriibe edilen Nefsin yalnizca dogal bir olgu oldugunu ve bu ne-
denle, vahyolunan Tanriyla —ancak Kilisenin gergekligi dahilin-
de miimkiin olabilecek— dogaiistii bir karsilagmayla hi¢bir iligki-
si olmadigin1 savunmalarina olanak verir. Burada kullanacagi-
miz sekliyle Nefs terimi, bu iki kabulden higbirine isaret etmi-
yor. Hatta ne yoga tekniklerine benzer ugraglarla erisilebilen saf
varolma eylemini, ne kisisel olmayan Nefsi, ne de psikologlarin
Benligini ifade ediyor. Burada bu s6zciik, yalmzca Ibn Arabi ve
sayisiz Tanr1 agig1 sufinin [théosophe] su meghur ciimleyi tekrar
ederken kullandiklann anlamda kullamlacaktir: “Nefsini bilen
Rabbini bilir”. Kendini bilmek, kendi Tanrisim bilmektir; Rabbi-
ni bilmek, kendini bilmektir. Bu Rab, kisisel olmayan nefsde de-
gildir, dogmatik tanimlarin, benden bagimsiz olarak, benim tara-
fimdan tecriibe edilmeden kendi varhgin siirdiiren Tannsi da de-
gildir. Benim araciliimla, yani benim ona dair bilgim araciligy-
la kendini bilendir, ¢iinkii bu bilgi onun bana dair bilgisidir. Bu
aitlarin izdivacindan meydana gelen birlikte, ona Sen demek an-
cak onunla tek baginayken miimkiin olur. Ibn Arabi’nin bize ay-
m anda Tanrinin duasi ve insanin duasi olarak tecriibe etmeyi 6g-
rettigi yaratict Namaz da boyle bir karsilikli iligkide filizlenir.

Su hilde, bazilarimizin agik ve net gorecegi gibi, felsefi sis-
temlerimizin ¢ozmeye g¢alisirken kendilerini tiikettikleri prob-
lemler ¢ok geride kalmigtir. Digerlerine bu agimin mantiksal te-
melleri ¢ok kinlgan goziikecektir. Fakat bagka tiirlii olabilir mi?
Cok fazla tedirgin edici unsur var: Imamcihigin ve Kuran’daki
Hz. 1sa anlayiginin dosetik oldugu yani Hz. Isa’nin goge yiikse-
lisini reddettigi gercegi var; ve biz Ariflerin dosetizmini giiliing
bulmaya alismigiz. Bize gére bu dosetizm Isa Kisisinin gercekli-
gini bir “fanteziye” indirgemistir, fakat gergekte bilginin, dinsel
fenomenlerin dini bilingte belirisini ve az 6nce bahsi gegen kar-
siiklt iligkiyi diizenleyen kanunun tam anlamuyla teolojik bir
elestirisidir. Kisisel ilahi gergekligi sadik asiginin ibadetine bag-
11 olan bir Tanr1 anlayis1 vardir. Bu anlayis gorkemli Pantokrator
fikrine o kadar zittir ki, bdyle bir Tanrinin anlaml olacagini, bir

93



BIR'LE BIR OLMAK

de iizerine boyle bir Tanriya dua etmenin anlamh olacagim iddia
etmek sagma goriinebilir. Bu reddin nasil reddedilebilecegini 1bn
Arabi egliginde goriiyoruz. Son olarak da tarihin tarihselligine da-
ir tiilm apacik gerceklerin yikiligi var. Bu ger¢ekler modem zihin-
lerimizde 6yle yer etmis ki, dini bir olgunun tarihsel anlam veya
tarihsel gergekligine onem atfetmemek tiim gergekligini reddet-
mekle aym goziikebilir. Burada bagka bir “tarihselligin™ var oldu-
gunu gostermeye ¢aligtik. Fakat maddi olgulara olan modern tut-
kunun sinin yoktur; Aziz John Incili’nin, Sesin Kutsal Cuma ge-
cesinde Magaraya dogru cekilen havariye Isik sagan Hagin gize-
mini agtifin ¢ok iyi bilen dindar Arif okuyucusunun kéfirlik ola-
rak yorumlayacag “gorgii tamg bildirileri” buna bir 6rektir.
“Ciinkii asil Hag buraya tekrar gelisinde gorecegin bu tahta hag
degildir.” Ve bu Ismaili Irfan tarafindan iyi bilinen bir gergektir.35

Eger “Tann 61di” ¢i1ghig birgoklarini ugurumun esigine go-
tiirdiiyse, bunun sebebi Isik sacan Hagin gizeminin ¢ok 6nce or-
tadan kaldirilmig olmasidir. Ne dindar bir 6fke ne de alayc bir ne-
se bu gercegi degistiremez. Tek bir cevap vardir ve o da Hikme-
tin [Sophia), gecenin icinde belirerek Kabe’yi tavaf eden diisiin-
celi hacinin kulagina fisildadigi sozlerdir: “Acaba sen kendin ¢ok-
tan 6lmiis olabilir misin?” Ibn Arabi ve yoldaglannin bizi anlat-
maya davet ettikleri gizem, ¢ighgin varhklarinin derinliklerine
kadar sarstig1 kisileri, hangi Tann’min 6ldiigiinii ve 6lenlerin kim-
ler oldugunu farketmeye sevk eder. Bunu farketmek bosg mezarin
gizemini anlamaktir. Fakat Melegin tas1 yerinden kaldirmig olma-
sinin yaninda, bizim de i¢inin gergekten de bog oldugunu ve Onu
bagka yerde aramamz gerektigini bilebilmek i¢in dibe bakacak
cesaretimizin olmasi gerekir. Bir tiirbenin bagina gelebilecek en
biiyiik felaket, 6niinde insanlarin nobetgi dikildikleri ve bunu sa-
dece icinde bir ceset oldugu i¢in yaptiklan kapali mezar olmaktir.
Dolayisiyla mezarin bos oldugunu ilan etmek biiyiik cesaret ister;
bu mantik ve otoritenin kamtlarim bir yana birakabilenlerlerin ce-
saretidir, ¢linkii sahip olduklari tek sir gérmiis olan agkin simdir.

Meramimiz, biiyiik Iranli Mutasavvif Simnani’ye borglu ol-
dugumuz su hikayéde ifadesini bulur: Isa tas1 yastik yapmig uyu-
yordu. Lanetli seytan geldi ve bas ucunda durdu. Isa lanetlinin

35 Bkz. makalemiz “L'Ismaélisme et le symbole de la Croix.” Daha fazla aynnti
i¢in bkz. Trilogie Ismaélienne adh eserimiz, ss. 907-102.

94



BATINILIGIN DURUMU

yaninda oldugunu hissettiginde uyand: ve sdyle dedi: Bana niye
geldin, ey lanetli? —Egyalarimi almaya geldim. —Buradaki hangi
esyalar senin? —Kafan iizerine koydugun su tas. Bundan sonra
Isa (Rithullah, Spiritus Dei) tagi ald1 ve seytanin yiiziine firlatt.

* %k ok

Bir girisin amaci, bir eserin igerdigi konulan belirtmek, bu
konular hakkinda bir fikir vermektir. Bu nedenle, ana motifleri-
mizden bazilarinin 6nceki sayfalarda net sayilabilecek bir bigim-
de ortaya konmug olduklarini umuyoruz. Girisimizi bitirirken,
kitabi 6zetlemeye caligmak yerine, iki boliimii arasindaki baga
isaret etmekle yetinecegiz.36

1. Boliim. Nebevi dinle mistik dinin —Islam Tasavvufunun
kendine has 6zelligi olan—bulugmasindan bahsederek baglayaca-
g1z. Mistik dine nebevi tinisin1 veren bu bulugmadir (Simnani’de
“Benliginin yedi peygamberi”); ve diger taraftan, bu bulugma
araciligiyla nebevi din mistik tecriibeden ayn tutulmamig olur:
Peygamberin goge yiikselisi (Mirag), mutasavvifin da zihinsel
bir rii’yet veya yiikselisle tekrar yasayacagi, onu da bir nebi ya-
pacak olan manevi tecriibenin prototipine doniisiir. Bu sekilde
kurulan maneviyat tecellicilik [teofanizm] olarak nitelendirdigi-
miz seyi olusturur. Nebevi dinle mistik dinin bu bulusmasindan
mistik birlik [unio mystica] ve sevgi birligi (unio sympathetica)
olarak belirir. Bu bulugma, “sempatik [duygudag] birlesme”ye
ters diigmenin aksine sadik asik [fedele d’amore] ve Tanrisinin
ortak tutkusudur. Tannsinin praesentia realis’i, [gergek varligi]
bu fedele’nin Ona kars1 tecriibe ettigi tutkuda, onu kendi tarafin-
dan ve kendisi igin tecelli iglevi verilen varlik veya varliklarla
sempatiye iten Tanr: agkindadir [teopati]. Proclus’ta heliotropi-
umun duasi belki de bu duygudaghgin en sessiz 6ngorii ve duyu-
rusudur; bu ayni anda hem Tanrinin Duasi hem de insanin Duasi
olan diger Duaya bir onciidiir. Varliklara verilen tecelli islevi ise
agkin diyalektiginin sirridir. Bu diyalektik, mistik agkin dogasin-
da duyumsal, fiziksel agk ile manevi agkin bulusmasini [con-spi-
ration] kesfeder. Giizellik en yiice tecellidir, fakat kendini ancak

3% 1. ve 2. Boliimler daha 6nce biraz farkl: bir bigimde EJ XXIV (1955)'de ve XXV
(1956)’da “Sympathie et théopathie chez les ‘Fideles d’Amour’ en Islam” ve
*“Imagination créatrice et priere créatrice dans le soufisme d’Ibn Arabi” baghk-
lanyla yayimlandi.

95



BIR'LE BIR OLMAK

baskalagtirdi1 6l¢iide bir agka sunar. Mistik agk Hiisn dinidir,
¢clinkii Hiisn tecellilerin simdir ve ¢iinkii bu 6zelligiyle bagkalas-
tiric giigtiir. Mistik agk ¢ilecilikten de sahiplik giidiisiiniin este-
tikciliginden ve sefahatinden de esit uzakhktadir. Fakat tecelli
algisinin, yani Cennet ve Diinyanin bulusmasim orta mekanda,
dlemii’l-misal’de gerceklestiren alginin orgam faal Muhayyile-
dir. Diinyevi Masuga “tecelli iglevini” veren faal Muhayyiledir;
bu esasen miitecelli bir Muhayyiledir ve bununla beraber yarati-
cidir da, ¢iinkii Yaratihigin kendisi tecellidir ve miitecelli Muhay-
yiledir. Yaratilig1 tecelli olarak tamimlayan (creatio ex nihilo
[yoktan yaratma] kavramim diglayan) anlayistan bir hikmergilik
[sophiologie] anlayigi, Ibn Arabi’nin hikmetindeki sekliyle bir
Sophia Aeterna figiirii (Ebedi Disi) dogar.

2. Boliim. “Muhayyile ve tecelli” ana konusunun 6zeti. Eger
Yaratilis ilahi miitecelli Muhayyile olarak anlagiliyorsa, muta-
savvif Muhayyile orgam aracilifiyla diinyalar ve berzahlarla na-
sil iletisim kurar? Faal Muhayyile tarafindan algilanan olaylar
nelerdir? Varli1 nasil yaratir, daha dogrusu zuhur ettirir? Bu so-
ru bizi merkezi kalp olan “latif fizyoloji” motifine getirir. Kalp,
yaraticl manevi enerjinin, yani miitecelli enerjinin yogunlastig1
odaktir; Muhayyile ise bu enerjinin orgamidir. Bundan sonra in-
celememiz iki yOnlii bir uygulamanin tecriibi dogrulanmasiyla
biter: bir tarafta, dua edenin duasinin aym zamanda hem insanin
Duasi hem de Tannnin Duasi oldugunu farkettigi miitecelli dua
yontemi; diger tarafta, bogluk ve aralifin, soyut tektannciligin
acik biraktifi geligkilerin 6tesine gegen miitecelli riiyet: bir taraf-
ta, riiyetin imkénsizlig1 ve insanligin Musa’y1 reddi; obiir tarafta,
Peygamberin ve manevi tecriibelerini onun miracina dayandiran-
larin tiimiiniin taniklig: “Rabbimi en giizel surette gordim.”
Ve bu Forina Dei’nin [Tanninin sureti] 6zelliklerini diizenleyen
Muhayyilenin gizemi yukanda s6zii edilen 6zdeyisin tecriibi ola-
rak dogrulanmasinda aranmaldir: “Nefsini bilen Rabbini bilir.”

Muhtemelen bu kitapta kullanilan alisilmamig kelime dagar-
c1f1 hakkinda da bir sey sdylemek gerek. Bu kelime dagarcigim
biz yazarlanmizinkendilerinden 6grendik. Eger kulaga garip ge-
liyorsa bunun sebebi, Arap¢a veya Fars¢a yazan Siihreverdi, 1bn
Arabfi, Simnanfi ve digerlerinin, bizim aligilagelmis felsefi dilimi-
zin ifade edecek donanimda olmadig1 seyler sdylemeleridir. En
karakteristik Arapga ve Farsga sozciikler parantez arasinda veril-

96



BATINILIGIN DURUMU

migtir. Simdiden bu giris sirasinda “tecelli” [théophanie] ve “te-
opati” terimleri anlamlarini netlestirecek baglamlarda kullanil-
mugtir.

Nitekim, muhtemelen 6zel bir gerekcelendirme gerektiren
bir terim vardir: Fedeli d’amore. Daha 6nce Fedeli d’amore’den,
yani Dante’nin yoldaglarindan bahsetme olanagimiz olmustu;
onlardan daha sonra da bahsedecegiz, ¢iinkii Ibn Arabi’nin recel-
liciligin [teofanizminin] —Beatrice’in soluk bir alegoriye doniis-
tiigiinii gérmekten dehgete kapilan literalist filologlann elestiri-
leri gibi elestirilere maruz kalmasa da- Dante’nin sembolist yo-
rumculariyla (Luigi Valli) ¢ok sayida ortak noktasi vardir. Hem
Fedeli d’amore’nin hem elestirmenlerinin tek taraflilikla sugla-
nabilecegini daha once belirtmistik. Her haliikdrda, Mekke’de
Ibn Arabi igin, Beatrice Dante igin neyse o olan geng kiz, “sah-
sen” miitecelli bir sahis, (Dante’nin yoldaslarindan bazilarinin
Madonna Intelligenzia adiyla ¢agirdiklart) Sophia aeterna figii-
rii olmasinin yam sira, gercek bir gen¢ kizdi. Buradaki mesele,
hem bir birey hem de kendisine orgam1 Faal Muhayyile olan te-
celli iglevi verilmis olmasindan dolayi bir arketip olan Hizir pey-
gamber meselesine benzer. Bu ikili boyutu aym anda kavraya-
madigimizda, hem kisinin hem de simgenin gergekligini yitirmig
oluruz.

Asin Palacios tarafindan baglatilan, Dogu’da ve Bati’da Fe-
deli d’amore ismini verebileceklerimiz arasindaki hakiki tarihsel
iligkilerle ilgili tartigmay1 yeniden a¢cma niyetinde degiliz. Arala-
rindaki inkar edilemez tipolojik yakinliklar1 belirtmek bize daha
6nemli goriiniiyor. Bu Fedeli d’amore teriminin (Arapga ve Fars-
¢a karsiliklan asagida verilecek) ayrim yapmaksizin tiim Tasav-
vuf toplumuna uygun diismedigini gérecegiz; mesela bu terim
Islam’in ilk yiizyillarinda Sifi ismiyle anilan Mezopotamya’nin
dindar sofulanna uygun diigmiiyor. Bu ayrumni yaparken yalnizca
biiyiik Iranli mutasavvif Sirazhh Rizbehin Bakli’nin Le Jasmin
des fidéles d’amour [‘Abherii’l-agikin] isimli giizel Farsca ese-
rinde belirttigi gostergelere uyuyoruz. Rizbihan, insani agk tec-
riibesiyle hi¢ kargilasmamis dindar sofular veya Siifilerle, giizel
bir varliga adanmig bir ask kiiltiiniin tecriibesini, ayn tutulama-
yacag ilahi agka zorunlu bir giris [initiation] olarak goren Fede-
li d’amore arasindaki farki vurgular. Bu tiir bir ilk adimin ilahi
ask adina kendini kesislife vermekle herhangi bir benzerligi

97



BIR’LE BIR OLMAK

yoktur; bu essiz bir giristir ve eros’un kendisini, insani bir varh-
ga olan insani bir agka doniigtiiriir. Rizbehan’1n 6gretisi Ibn Ara-
bi’nin agk diyalektigiyle uyum halindedir. Bu doktrin, Sadreddin
Konevi araciligiyla Ibn Arabi’nin miiridi olan Iranli Fahreddin-i
Irdk1 arasinda bir akrabalik kurar ve bunun yam sira Rizbihan’1
Sirazl diger iinlii adamun, biiyiik sair Hafiz’1n onciisii yapar. Ba-
t’da Hdfizin Divan’inin mistik bir anlami olup olmadig ciddi-
yetle tartigilirken, bu Divdn giiniimiizde hala Iranhh Mutasavvif-
larca ask dininin Incil’i olarak kabul goriir. Bu agk dini Iran’in
tiim ozanlarinin diniydi ve 6yle de kaldi; ve onlara Mutasavvif-
larin manevi Iran’1yla Zerdiist’iin Iran’1 arasinda bag kuran muh-
tesem tevil ile ilham verdi. Ciinkii bu tevile gore Islam’in Pey-
gamberi, Zerdiigt’ii agk Rabbinin peygamberi ilan eder; Ateg su-
nag1 kalp tapinagindaki Canh Alev’in simgesi olur.

98



BiriNnci BOLUM

SEMPATI VE TEOPATI






ILAHI TUTKU VE RAHMET

1. Giines Cigeginin Duast
“Yunanlarin hiyeratik* sanati iizerine bir risalesinde Proclus,

son donem Neoplatonculugunun, bilim adamlarinin haksizca go-
zardi ettigi o yiice kisisi, sunlar1 yazar:

Biz agkin diyalektiginde nasil duyumsal giizelliklerden bas-
layarak tiim giizelligin tekil ilkesine yiikseliyorsak, hiyeratik bi-
limin ustalan da baglangi¢ noktasi olarak goriiniirdeki seyleri ve
aralarinda ve goriinmez giiglerle kurduklar1 sempatileri aliyorlar.
Her seyin bir biitiin olusturdugunu gozlemleyip, ilk gerceklere
hayret ederek ve ilk gerceklerde sonuncularina ve beraberinde
varliklardan ilkine hayran olarak, hiyeratik bilimin temelini att1-
lar; semada, hem nedensel hem semavi bir usule uyan diinyevi
seyler ve diinyada diinyevi halde semavi seyler vardur.

Mesela: Giines ¢i¢egi' [Heliotropium] ve duas:.

Giines ¢iceginin hareketinde giinesin hareketini ve selenot-
ropium de ayin hareketini izlemesinin, giigleri yettigi Olgiide ay
ciceginin alemin mesgaleleri arkasinda alay olusturmalarinin
baska ne sebebi olabilir? Ciinkii, gercekte, her sey dogadaki
riitbesine gore dua eder ve ait oldugu ilahi serinin liderine giikre-
der; ruhani veya mantiksal veya fiziksel veya duyumsal bir siik-
randir bu. Ciinkii giines ¢icegi hareket etme Ozgiirliigii oldugu
Ol¢ciide hareket eder ve doniisiinde, eger hareketiyle doviilen ha-
vanin sesini duyabilseydik, bunun bir bitkinin giicii yettigi kada-

Kutsal geylere ve din adamlanna dair.

101



BIR’LE BIR OLMAK

nyla kralina sdyledigi bir ilahi oldugunu duyardik.!

Hiyeratik bir Giizellik anlayisina sahip bir filozof ve sair ta-
rafindan yazilmig bu parga, burada iizerinde diisiinecegimiz ko-
nulara bir giris olmaya fazlasiyla uygun bir metin olarak gozii-
miize ¢arpar. Her ikisinin de temelinde ayni ilkenin yattif1 “as-
kin diyalektigi” ve hiyeratik sanat arasinda bag kurar: Bu ilke
goriiniir ve goriinmez varliklar arasindaki temel ortakliktir. Proc-
lus devam eder: “Diinyada, giinesler ve aylar diinyevi bir halde
ve semada tiim bitkiler, taglar, hayvanlar semavi bir hélde, ruha-
ni bir yasam siirerken goriilebilir.”? Cesitli varliklar arasinda ya-
yilmis olan bu ortak 6z sonugtan sebebe dogru giden bir sav ara-
cilifiyla algilanmaz; bir sempatinin, zuhur eden varlikla semavi
prens, yani Proclus’un bagka yerde yaraticy, iiretici ve kurtarici
melekler olarak tanimladiklarindan biri arasindaki kargihikh ve
es zamanl bir ¢cekimin, bir sempatinin algisidir. Bu melekler, ay-

[hon dynatai phyton hymnein], Bkz. Catalogue des manuscripts alchimiques
grecques, V1, 148; on dunatai futon umein [proklou peri tes kath’ellenas ieas
ieatikes teknes] (burada alintilanan gevirinin alindig1 yer: Recherches de science
religieuse, 1933, s. 102-06) Proclus’un bu metninin Yunanca orijinali J. Bidez ta-
rafindan kesfedilmis ve Catalogue'da yayimlanmigtir; ronesansta Marsilio Fici-
no tarafindan Latinceye gevrilmigtir. (1641 tarihli Paris baskisinda II, 868 ff.)
“Antik Platonculann sonuncusu bagka higbir yerde, hayvanlann, bitkilerin ve
minerallerin yasamlanindan ¢ok sayida 6rnek vererek ruhun Tannya doniisiin-
den, mistik zincirlerden ve mucizeden [théurgie], bahsetmez” (Catalogue, VI,
142). Platon ve Oracula Chaldaica’nin ikili hamiligindeki hiyeratik bilim, “hi-
yeratik” veya “meleki” ruhlardan, bize ezelde seyrettikleri dogaiistii gosteriler
hakkinda fikir vermek igin diinyaya génderilmis olan ilahi elgilerden (angeloi])
dogar (bkz. Sii Irfanda Imamin meleki 6zii diisiincesi). Bu bilimin, agkin diya-
lektigine benzer yontem ve ilkelerine gelince, “benzerin benzer iizerinde eylem-
de bulunmas: gibi, sempati kendine geker. [...] Benzerlik varliklan birbirlerine
baglama giiciine sahip bir bag yaratir. [...] Hiyeratik sanat, burada agagida bulu-
nan varliklan yukandakilere baglayan soy zincirni kullanir ve tannlann bize
dogru inmelerine ve bizi aydinlatmalarina, daha dogrusu bizim onlara yaklagma-
miza, onlari, diigiincemizi onlannkilerle sessiz tefekkiir ilahilerinde birlegtirme-
ye kabil miigahede [théoptie] ve tecellilerde kesfetmemize sebep olur.”

A.g.e., VI, 148. Proclus bagka omeklerden de bahseder. Mesela, “niliifer [lotus]
giinesle yakinhk ve sempatisini ortaya koyar. Giines 1ginlan ortaya gikmadan 6n-
ce gicepi kapaldir; giindogumunda yavag yavag agilir, giineg zirveye ulagirken
diizlesir ve giineg algalirken tekrarkapanir. Insanin agzimi ve dudaklarini oyna-
tarak giinesi yiiceltme bigimiyle yapraklarim agan niliiferinki arasinda ne
fark vardir? Bu yapraklar onun dudaklaridir ve bu onun dogal ilahisidir” (a.g.e.,
VI, 149).

102



ILAHI TUTKU VE RAHMET

m ait olduklan “ilahi serinin” lideri olan Melegin arkasinda sira
olusturan cicekler gibi, korolara aynlarak kendilerine yol goste-
ren Bag Melege veya Tannya eslik ederler.? Burada 6z ortaklig1
goriiniir bir olgu olan bir ¢igek iizerinden, ona heliotropium adini
veren tropizm [yonelim] iizerinden algilanir. Fakat bir sempati ol-
gusu olarak alindiginda, bitkinin bu tropizmi aym anda hem
eylem hem de tutkudur [passion]: eylemi (yani tropos’u, “yoneli-
mi”’) adin1 tam da bu sebepten dolay: tagidifi Melek veya semavi
prensin eylemi (yani ¢ekimi) olarak algilanir. Heliotropizmi (se-
mavi prense dogru*yonelimi”’) bu nedenle aslinda bir heliopatidir
(ona karsi duydugu tutku). Ve bu tutku, bu [pathos], bir duayla or-
taya ¢ikar; bu dua, goriinmez melegin gicegi kendisine dogru cek-
mesine sebep olan tutkunun eylemidir. Dolayisiyla bu dua
sympatheia’lannin (burada bu sozciigii etimolojik anlamiyla ele
almaliy1z, ¢iinkii “sempati” sozciigii giintimiizdeki kullanimiyla
kuvvetinin ¢ogunu yitirmistir) pathos’udur; ve bu sympatheia’da
0z ortakhigina dayanan karsilikli 6zlem gerceklesir.

Fakat burada sempati ayn1 zamanda bir durum ve alg bigi-
mi olduguna gore —¢iinkii herkesin bir bitki tarafindan sunulan
sessiz duayr algilamadigini soylemekte herhalde bir sakinca
yoktur— Proclus gibi bir adamin yaklagiminda sempatinin siirsel
veya biligsel islevinden de bahsetmemiz gerekir. Bu sifatiyla
sempati, varliklarda yeni boyutlar, yani goriinmez benliklerinin
boyutunu acar. Belki de gergekte, bir kemer pargasinin kemerin
eksik kismini zihinde canlandirmasi gibi, sempati de goriinmez
benligi bilmemizin veya hakkinda fikir sahibi olmamizin tek yo-
ludur. Oyleyse Proclus tarafindan tecriibe edilen, gigekle ortak
bir pathos’tan, onu uyandiran ve algilandiginda gicege bir tecel-
li iglevi veren sempati’nin algisi igin gerekli olan bir pathos’tan
bahsedebiliriz.

Burada hiyeratik veya teurjik [doga iistii giigleri yardima ¢agirma sanatinin} sa-
natin yonergelerini agiklayan ve dogrulayan mistik dizi ve serileri diigiinmeliyiz.
Bu serilerin her biri, gesitli dualara neden olan benzerlikleri, yakinhklan ve 6zel
sempatileriyle taninir. Hakiki dua, alt varhgin serisinin yoneticisi ve koruyucu-
su olan Tannya yaklagmas: ve benzemesidir. Boylece, dini yiikselislerinde bir-
birleriyle rekabet eden, birbirlerine paralel melek, seytan, insan, hayvan, bitki ve
mineral hiyerarsileri goriiriiz (a.g.e., VI, 144). Bu kisa risalede Proclus 6mekle-
rinin gogunu giines serisinden alir; bkz. kitabimiz, Terre céleste et Corps de
résurrection: de l'lran mazdéen a I'Iran Shl'ite, s. 81, n.15.

103



BIR'LE BIR OLMAK

Heliotropiumda (Melegiyle sempati anlaminda) bir heliopati
olan bu tropos kavram ve bu heliopatinin algisinin ¢igegin sem-
patisine yonelik bir sempatiyi, Proclus’u ¢igegin sempatisinin te-
zahiir boyutunun farkinda yapan sempatiyi ongordiigii diisiince-
si (bu farkindaligin sonucunda Proclus gigegin hareketini, itici
giicii dilin yardimi olmadan konusan bir hareketle gosterdigi bir
Oteye gegiste son bulan bir dua olarak algilar), bize aragtirmami-
za yon vermemizi saglayacak temel ogeleri saglar. Eger diger
aragtirmalann bizimkiyle kesistikleri noktada tek bagimiza bas-
larsak yonelimimiz daha da dogru olur.

Proclus’tan aldifimiz metin tropos ve sempati terimleri ara-
sinda bir bag kurmamiza sebep oldu. Bu terimler, yeni terimler-
le bir nebevi din fenomenolojisi olugturma amac1 tagiyan farkli
bir dinsel baglamda ele alinan olduk¢a 6zgiin bir ¢caligmada an-
lagilabilecekleri en iyi sekilde kullanilmiglardir.4

Uzun bir tartigmaya tabi tutamayacagim bu ¢ok degerli ¢a-
ligmanin bizi ilgilendiren yo6nii, bir sempati fenomenolojisini bir
nebevi din incelemesine uyarlamasi ve nebevi din ile mistik din
kategorileri arasinda yol agtif1 karsitliklardir. Bu ¢alisma ige is-
leyen bir canlilikla, bos bir kavrama doniigmiis olan deist Tanri-
mn veya ahlak kurallarinin koruyucusu olan ahlak¢r Tanrinin
karsit1 olarak, patetik Tanri, yani act ¢eken ve tutkulu bir Tann
kavramini, tiim zamanlar boyunca Hristiyanlik, Islam ve Yahudi-
likten her birinin rasyonel dinbilim ve felsefeleri igin iirkiitiicii
bir engel teskil eden bir kavrami one siirer. Insani olay ve duy-
gulardan etkilenen ve onlara ¢ok kisisel bir sekilde tepki veren
bir Tann kavrami, kisaca, sozciigiin her anlamiyla ilahi bir
[pathos]’un varlig1 diisiincesi (sevgi, duygu, tutku), yazan bu

Aklimizdaki galigma, bir kismim1 Hermés'te (3e série, No.3, s. 78-110) terciime
ettifimiz miikemmel ve 6zgiin bir fenomenolojik galisma olan, Abraham Hesc-
hel'in Die Prophetie’sidir. Burada bu galigmayla ilgili séylenenler bir elegtiri
olarak alinmamaldir; yazar mistik dinin paralel bir fenomenolojisiyle ilgilenmi-
yordu ve bu nedenle mistisizmi yalnizca bir yoniiyle, tsrail’deki nebevi bilince
dair incelemesinin gerektirdigi antitezi saglayan yoniiyle ele aldi. Fakat burada
yapildig1 gibi mistisizmin, profetoloji iceren bir ilkeye sahip bir dinde tecriibe
edilen diger bolgeleri ele alindifinda, profetolojiyle mistisizm arasindaki iligki-
leri kokiinden degistirir. Burada antitez artik gegerli degildir, aym kategoriler
ikisinde de ortak hale gelir (6rn. Ozellikle Mirag, Peygamberin Kuran'da bahse-
dilen ve sonrasinda yiizlerce yil boyunca mistik tecriibenin prototipi olarak Ta-
savvuf tarafindan tefekkiir edilip tecriibe edilen semavi yiikselisi).

104



ILAHI TUTKU VE RAHMET

pathos’u 6zel bir kategori olarak degerlendirmeye itmigtir.?
Oyle ki bu durumda yazar pathos’un bagimsiz bir 6z olarak de-
gil, gecisken bir tutku olarak, yani bir iligki, insan ve Tannsinin
bir [sympathein]'de iligkisi, bir (sympathesis, burada tekrar
sozciiglin etimolojisine donmiis oluyoruz) olarak goriilmesini
istedi.

Bu agidan ele alindiginda, pathos kategorisi kendiliginden
tropos kategorisini, bir bagka deyisle Tanrinin kendisini insana
gosterisinin, insana dogru yonelen bir Tann’nin “y6neliminin”
kategorisini dogurdu; insanin Tannya “y6nelimine,” yani insana
ait bir girisimden dogan bir hareket olan bir teotropizme zit bir
ilahi girigsim, ilahi egemenligi veya teonomiyi [Tannnin yasasi-
ni1] koruyan ve onaylayan bir antropotropizm.

Boylece kurulan karsitlik, ancak sonsuz gesitleri olan mistik
din kavramini tek bir tiire —mesela, bir tiir Yoga’ya— indirgersek
anlagilabilecek karg1 savlarla gelistirildi. Bu oldukga siipheli in-
dirgeme, peygamberin temelde diyalojik bir iligki ve durumu
tecriibe ettigi ve peygamberlik hélinin mistik vecde zit bir tecel-
liyi gerektirdigi goriisiine yol a¢ti. Mistik din ise fertleri, insani
kisiligin ebedi ilahi Birlik iginde eridigi ve boylece desempatinin
tiim temelinin yok oldugu bir vecde ulastiriyordu. Bu savi des-
teklemek adina peygamberin negatif teolojinin inceliklerine ve
askin 6z [suressence] kavramina sagir oldugu, mutasavvifin ise
ilahi Varlik ile diinya arasindaki tiim bagi1 reddeden bir negatif te-
olojiyi kabul ettigi savunulabilir. Sonug olarak nebevi ve mistik
dinlerin temel duygusal tonlar arasinda da bir kargithk ortaya
konur: Israil’in peygamberinde, diinyada ilahi davaya militan bir
destek, mutasavvifta, nostalji ve cosku, vecd gayesi, diinya olay-
larina ilgisizlik, kisisel kurtulusa duyulan tutku vardir. Ozetle,
bir tarafta niyet ve duygu birlesmesi, Obiir tarafta 6z birlesmesi
s6z konusudur. Son olarak da, peygamberin unio sympathetica
anlayisinin mistigin unio mystica’sinin tam ztt1 oldugu savunu-
labilir.6

5 Bkz. Heschel, s. 142.

6 A.g.e., ozellikle s. 27-36, 113-19, 130 ff., 139, 142, 144-147, 161, 168-176.
Heschel, ortodoks Islami ilahiyatta Allah ve insan arasindaki iliskinin, diyalojik
bir nebevi durumun aksine Tannnin, yani Mutezililerin tim sifatlan insan-bi-
¢imci diyerek reddetmelerine yol agacak kadar kargilagtinlmaz bir tek yonlil gil-

105



BIR’LE BIR OLMAK

Bir sempati olgusu, yani insanin patetik bir Tanrinin istekle-
rine cevabi olarak incelenen bir dinsel tecriibenin bu kategorile-
ri izerinde bile bile durdum. Ciinkii konunun temel noktasi, mis-
tik tecriibenin biitiin ¢esitliligi arasinda mistik dinin tam da sem-
patetik bir din oldugu, bir bagka deyisle, nebevi dinin kategorile-
rine bir kars1 sav olusturmanin aksine onlar1 6ziimseyerek, so-
yutlanmus bir mistik tecriibe tiiriiyle baglantili olarak az 6nce ifa-
de edildigini gordiigiimiiz karsithg1 asti1 bir alan olup olmadi-
gidir. Belki, heliotropizmi “heliopatisi” olan gigek bizi gereken
yola koyar, eger Kuran’in Nur suresindeki su ayetinin yankisina
kulak verirsek: “Her biri kendi duasim ve tesbihini (6grenmis)
bilmigtir” (41) Soru sudur: Mistik bir agkin 6z teolojisi patetik
bir Tanninin tecriibesini engeller mi; vecd her tiirlii diyalojik du-
rumu engeller mi; 6z ortaklif1 olmadan bir sym-patheia olabilir
mi; 6zetle, unio mystica, karsi savi olmanin aksine unio sympat-
hetica’nin ayncalikh bigimi degil midir; ve vecd metafizigi tam
da bir tecelli anlayisinda temellenmez mi? Tecelli anlayiginin,
cagdas dogmatik bi¢imiyle Enkamasyon kavramina kokiinden
z1t oldugunu daha sonra gorecegiz. Fakat baska yerlerde karsi
savlar olarak kargimiza ¢ikan iki tecriibe bi¢iminin aksine birbir-
lerine isaret ediyor ve birbirleri aracilifiyla anlagiliyor olabile-
cekleri ihtimali, bir nebevilik iizerine kurulmus dinsel bir gevre-
de, nebeviligin mistik tecriibenin prototipi olarak goriildiigii bir
cevrede gelisen bir mistik tecriibeyi 6ngoriir.

Islam Tasavvufu bu bahsedilen kosula uyar. Burada resmi,
ortodoks Islam’dan bahsetmiyoruz; ikisi arasinda ugurum var.
Dahas1 Mutasavvif [mystique] derken tam olarak da, yukarida
ortaya konan sebeplerden dolay1 Fedeli d’amore olarak simiflan-
dirdiklannmizi kastediyoruz. Bu grupta iki biiyiik sahis baskindir:
Bunlardan biri hikmetin egsiz piri Ibn Arabf, digeri ise atesi du-
yumsal giizellie olan miitecelli duygudan beslenen o ask dini-

clin monologu bigimini aldigin1 dogrulukla gézlemler (s. 141). Burada iizerinde
duracagimiz hikmetin, Ibn Arabi’nin ikrar ettigi Isim ve Sifat kuraminin yalniz-
ca keskin bir dehset uyandirabilecegi Islam ortodoksisinden gok uzak oldugunu
soylemek gereksizdir. Dahasi, Allah’in, “insanhifin babasi” olmak igin fazla yii-
celtildigini iddia etmek de konu dis1 olur; giinkii bu, tiim nikdha dair [nuptiale)
mistisizme uzak bir “ataerkil kavramdir”’; burada bilingte yer eden ve “agkinlig1
agan” ilahi imge Babaya degil, Maguga aittir (Ezgiler Ezgi’sinde oldugu gibi).

106



ILAHI TUTKU VE RAHMET

nin ozam Celdleddin Rimi'dir.” Fedeli d’amore’nin mutasavvif-
lanmizin kendilerine verdikleri Arap¢a veya Farsga isimlerden
(@stkitn, muhibbiin, erbabii’l-heva, vs.) bir Bat1 dilindeki en uy-
gun ¢evirisi oldugunu diisiindiik. Bu isim Dante ve yoldaglarimin
kendilerine verdikleri isim oldugu i¢in de iki grupta da ortak
olan ve degerli caligmalarda incelenen 6zelliklere igaret etme gii-
ciine sahiptir.83 Miisliman Yeni Eflatuncularla (Ibn Sind’nin ta-
kipgileri ve Siihreverdi’nin fsrakiyyiin’u) Ibn Arabi’nin ve Cela-
leddin Rimi’nin miiritlerinin tecriibelerinin nasil aym arketipin
simgesinde birlestigini gézlemleyebiliriz. Hepsinde ortak olan
Ogreti sunu one siirer: eger ilahi bir pathos’tan, ilahi varligin in-
sana “yonelisini” harekete geciren insana yonelik ilahi bir tutku-
dan (ilahi bir “antropopati’den) bahsetmemizi megsru kilacak
herhangi bir gergek tecriibe varsa, bu tecriibe ancak insanda es,
tamamlayici ve tabiri caizse sem-patetik bir hal, ilahi pathos’un
zuhur ettigi bir hdl olabilir. Diger bir deyisle, ilahi pathos ancak

Iki 6greti bigimi, Ibn Arabi’nin ve RGmi’nin 6gretileri, psikolojik agidan farkl
iki tiire tekabiil eder, fakat, daha 6nce s6yledigimiz gibi, igerik ve igsel tecriibe
agisindan birbirlerine kargit olduklanni diisiinmek hata olur. Ve nitekim Mesne-
vi’nin en biiyiik sarihleri (6zellikle on sekizinci yiizyilda Hindistan’da Veli Mu-
hammed Ekberabadi ve Bahr el-Ulim ve on dokuzuncu yiizyilda Iran’da Molla
Hadi-i Sebzevari; bunlanniigiiniin de hacimli Farsga gerhleri vardir), manevi ya-
samlarinda Ram{ ile esit rolii olan Ibn Arabi’nin eserlerine sik sik atifta bulunur-
lar. Fedeli d’amore terimine Tasavvufla iligkili olarak verilmesi gereken hususi
anlamla ilgili olarak bu kitabin girig bolimiinde yapilan agiklamaya bakiniz.
Helmut Ritter’e Islam’da bu agk-mistisizmin daha sonraki temsillerine dair ilk
taramayi borgluyuz (bkz. “Philologika, VII,”) s. 84-89); burada tespit edilen kay-
naklardan yararlanabilmek igin biiyiik bir kitaba ihtiyag vardir ve gok miktarda
yayimlanmamig malzemenin galigilmas) gerekir. Hatirlanmast gereken temel
isimler: Siihreverdi (6. 587/1191); Sirazli Razbihan Bakli (6. 606/1209, bkz.
Farsga eserlerinin yukanda Girig bolimiinde 7 numarada alintilanan basimi),
Ahmed Gazili, Fahriiddin-i Iraki, Sadreddin Konevi, Cimi, vs. Ibn Arabi’nin
yalmzca Seyhii’l-Ekber (Doktor Maksimus) olmadigin1 gérdiik; Ibn Eflatdn,
“Platonun oglu” veya Platoncu olmanin seref iinvanini da tagr.

Oncelikle bkz. Asin Palacios, La Escatologfa musulmana en la Divina Comedia
(1919). Bu galiyma, zamaninda Klasik Roma aragtimacilan arasinda dfke ve
kargasa uyandirmigtir. Ikinci baskinin ilavesi, “Historia y criticade una polémi-
ca” boliimiine bakimiz. Otuz yil sonra Enrico Cerulli’nin 6nemli galigmas: /I
“Libro della Scala” et la questione dele fonti arabo-spagnole della Divina Com-
media, Asin’in iddia ve 6nerilerini kesin olarak dogruladi. Aynca bkz. Luigi Val-
li, /1 Linguaggio segreto di Dante e dei *Fedeli d’amore”. Bu ¢aligmada sembo-
list tez pozitif filolojinin geleneksel kavramlanni kargisina alir; burada Valli’nin
iddialanna atifta bulunma firsatimiz olacak; fakat sebep olabilecekleri ikilemde
hapsolmaya mahal vermeyecegiz.

107



BIR'LE BIR OLMAK

insan tarafindan bir teopati (ilahi agk) ve teotropizm olarak tec-
riibe edilen hélde erisilebilir olur ve varolugsal gerceklige sahip
olur. Insan kendisine digaridan sorulan bir soruyu dogrudan kav-
rayamaz (bu salt spekiilasyon olurdu); tepkisi aracilifiyla kavrar
ve bu tepki onun benligidir, arzu ettigi ve yiiklendigi sekliyle
kendisine ait varolma bigimidir (heliotropiumun tropizminin, ¢i-
cegin benliginin ta kendisi olmas: gibi).

O halde bu tepki insanin kendisini “Tannya kabiliyetli” [ca-
pable de Dieu]* kilma derecesine baghdir, giinkii sempatiyi tiim
dinsel tecriibenin zorunlu vasitasi olarak tammlayan ve 6lgen bu
yetenektir. Burada bir kez daha heliotropiumun toplamda goriiniir
olan1 asan hareketi bize yol gosterebilir. Proclus’un ¢igegi dua
ederken “dinleyisi” gibi, anlamim algilamak icin bir sezgiye ihti-
yacimiz olacak ve bu sezgi ise tam olarak, gerceklesmemis olus-
larin dnsezisidir. Max Scheler’le beraber sempatinin biligsel igle-
vinden bahsetsek de,? aslinda aklimizda mevcut gergekligi agan
bir sezgi vardr, giinkii bu sezgi olas1 varoluglarin anlarmidir. 10

Tannya benzeme kabiliyeti. —¢.n.

Bkz. Max Scheler, The Nature of Sympathy, ¢ev. Heath.

Taminmis bir ¢agdas filozof olan Etienne Souriau’nun eserinin bu baglamdaki
bilyiik 6nemini de vurgulamamiz gerekir. Mevcut aragtirmalanmiz ve Souri-
au’nun eseri arasindaki “sempatinin” bir igareti olarak ve ona olan borgulugumu-
zu belinmek adma ozellikle ti¢ kitabina deginecegim: Les différents modes
d’existence; Avoir une dme, essai sur les existences virtuelles; L'Ombre de
Dieu. Kisaca, her biri kendi tezimi dogrulama egiliminde olan bir dizi motife
isaret edecegim. Baglangig olarak, insanin Tannnn varhigini kanitlama giicii ol-
masa da en azindan “kendini Tann'’ya kabiliyetli kilabilecegini” hatirlayabiliriz
(bkz. Ombre, s. 119-25). Oyleyse insanin erigebilecegi tek kamt Onun huzurunu
[présence] gergeklestirmektir. Bu kendini dogmatik ilahiyatin ikrar ettikleri tiir-
den bir Tannya agik hale getirmek, Onun varligin kabul etmekle baslayip Ona
sifatlar vererek bu varlig1 mantiksal olarak kanitlamak demek degildir. Varsayi-
lacak tek ilahi gergek, insana kendi varolug bigimiyle edimsel hale getirme veya
getinmeme sorumlulugunu birakan gergektir. Asagida incelenen *“rabligin sirri-
nin” sirru’r-rubiibiyye, senin nefsin olan simn (Sehl Tiisterd), Fedele d'amore’yi
tam da, Ibn Arabi’nin Mekke’de Ruhun bir Gecesinde hatirlauldig: (Boliim II,
§ 1, agagida) bu sorumlulukla kargi kargiya biraktigini, hem narsist bir tavra hem
de “kiginin kigilikdig1 biitiinde panik hadlindeki dagihgina” karg: bir korunma
olan “kendini yonlii olarak adama tavnni” (Ombre, s. 125) varsaydigini gorece-
Biz. Bilkuvve varolug kavramindan bir fiil olarak (taniklik ettigi ve adina cevap
verdigi problematik ve agkin varlifa gergek varolug bahgeden tek ey olan “ag-
kinlik fenomeni” olarak) iistvarolug [sureexistence] kavramina gegise gelince
(Modes, ss. 83 ff.), tevilin (etimojik olarak, bir imge, kavram, kisi veya olguyu
bagslangigtaki simna, barimina, anlamina geri rastyan ve yiicelten tefsir) zihinsel
isleyisinde bu eyleme tekabiil eden bir gey olduguna inamyorum (tevilin ve Sa-

108



ILAHI TUTKU VE RAHMET

uriau’nun, eski litiifjik terime tamamen yeni bir anlam vererek tammladi1 anap-
hora’nin paralel seyrinin kaynag: budur). Melek bilime verdigi esit derecede ye-
ni anlam da yine gok ¢arpicidir (Ombre, ss. 133-44, 152, 153, 260, 280-82, 318)
ve bu konuda daha onceki aragtirmalanmizda edindigimiz igaretleri dogrular ni-
teliktedir. Oncelikle, modem felsefenin Melegin felsefeden yok olusuyla bagla-
dig1 goriigiiniin reddiyle kargilaginz (o zaman Leibniz, Christian Wolf ve Fech-
ner’t modern felsefeden gitkarmamiz gerekir). Daha sonra modern Melek anlayi-
sinin “bir eserin Melegine,” yani “manevi sekline”, “agkin igerigine”, eserin du-
yumsal 6gelerinde bulunamasa da, onlan asan istidatlara dair bir isaret veren do-
paotesi (transnaturel] maddesine gondermede bulunan ifadelerde gorilldiigu
gozlemiyle kargilaginz. Her an bu istidatlara, o eserin —yalnizca sanatginin me-
saji olmak yerine onun tarafindan eserine aktanlmig olan ve onun da “Melekten”
aldig- tiim “ruhani giiglerine” (bir resmin goriinmez yonii, bir senfoninin duyul-
maz yonii) cevap vermeye, yani onlan ya iistlenmeye ya da reddetmeye ¢agnli-
nz. “Bir eserin Melegine” cevap vermek, “kendini onun agk gura’sinin biitiin
icerigine kabiliyetli kilmak” demektir (Ombre, s. 167). Ibn Arabi’nin (asagida,
II. Bolim, §2'de incelenen) ask diyalektigi bizi, (hala bilkuvve olan) goriinmez
Masugun, Onu izhar edebilen tek ey olan goriiniir Masukta ayni rii’yetine tagir;
bu goriinmezin edimselligi, fiziksel agk ve ruhani agki tek bir mistik agkta “bir
araya getiren” [conspirer] Faal Muhayyile'ye bagldir. Biitiin 1bn Arabi okulun-
da ve Ismaililigin miitefekkir Imamcihiginda miitecelli suret veya sahis (mazhar)
kavramini 6nceden belirleyen “bir varlifin meleki iglevidir”” (Ombre, s. 161, 171).
Melegin tefekkiirii bizi, siirekli tehditi altinda oldugumuz ikili bir putperestlik-
ten korur (buna kargilik tektannci dogmatistler ayni tehlikeyi Melegin aracilifin-
da goriir) ve bu Melek kavraminin mutlaka gerekli olmasinin en 6nemli sebebi-
dir (Ombre, 5.170-72). Ikili tehlike: ya bizi askinlig1 olmayan nesnede (bir Tan-
n, bir dogma olabilir) sabitleyen ¢ikmaz veya yenilgi ya da bu agkinligin, kendi-
siyle agk nesnesi arasinda bir ugurum yaratan ve bizi tiim ofke ve retleriyle este-
tik¢ilige mahkdm eden yanls anlagilmasi szkonusudur. Zerdiigtliikteki Fravasi
Daéna anlayisy, Ibn Arabi'deki ask diyalektigi, yaratici Digilin sofiyolojisi ve ru-
hani CocuBun dofumu, Theos agnostos’un (bilinmez Tann) ve Onun Melegi
olan belirli 6zel Ismin eszamanlilig1 —biitiin bunlar, bu sonsuz nostaljik ugurumu
yok etmeye degil, telafi etmeye yonelik es [homologue] ifadelerdir; tecriibi ige-
rikleri, Souriau'nun kogulsuz tevcih [investiture] (tiim metafizik putperestgilikle-
rin tuzagy) ve islevsel tevcih arasinda aynm yaparak biiyiik bir idrakla inceledi-
gi (Ombre, 170-72) seyle uyum igindedir: bizi kesfedilmemis, ongorillemez, tah-
min edilmeyen agkinliklar igin 6zgiir birakan ve belirli, belirleyici olugta hapsol-
maktan koruyan melek1 iglev, Melegin arabuluculugu; bu kargithk Enkarnasyon
(tarih iginde konumlanan tekil olay) kavramiyla tecelli (nefsin sonsuz, tiikkenmez
olaylan) kavrami arasindaki kargithgin aynisidir. Son olarak, Souriau tiim felse-
fi geligkilerin [aporie] Gtesine gegen tek Yaratilig kavraminin, “varligin kiilli kur-
tulusu [emancipation}, her varhin kapasitesi olgiisiinde varolug hakkim uygula-
masina nza” (Ombre, s. 284) olan bir yaratici eylem kavrami olduguna dair inan-
cini ifade ettiginde, bu ifade ile, saf istidatlannda, onlan izhar edecek somut var-
lig1 arzu eden ilahi Isimleri hiiziinlerinden kurtaran llahi Nostalji, Rahmet Nefe-
si (Nefes-i Rahmadni) kavramu (agagida §2) arasinda bir uyum gormemek nasil
miimkiin olabilir? Dahas: llahi olanin, Kendi tarafindan onu bilen mahluklarda
ve onu bilen mahluklar yoluyla bilinmeyi arzulayan, bilinmeyen bir Tann olarak
tecrilbesini varolugsal temeline baktifimizda, bu temeli Gabriel Marcel'de bir
karakterin dileginde (haykinginda veya ig gekiginde) temsil edilmig bulmaz
muyiz: “Ah, oldugu gibi bilinmek!” (Modes, s. 169). Tannnin, izhar oldugu ve

109



BIR'LE BIR OLMAK

Kisacasi, simdi izleyecegimiz yol su iki asamadan gecger; il-
ki, Theos agnostos (bilinmez Tanr1) ve Deus revelatus [zuhur
eden Tanr1] kavramlarini birarada bulunduran bir hikmette pate-
tik Tanrinin varhgini tanimak; ikincisi varliklarin kaynagimin gi-
zemi ilahi bir rahmet [compatissance], varliklan yokluklarindan
kurtaran bir sympathesis olarak ifade edildigine gore, bu sympat-
hesis’ten, kutsal efendiyle fedele d’amore’sini varliklannin ta
kendisinde birlestiren bir insani-ilahi sempatetizmin nasil dog-
dugunu anlamak; diger bir deyisle, ilahi antropopatiyle insani
teopati arasinda siirekli bir kargilikh iligki olduguna gore, unio
mystica’nin unio sympathetica’ya nasil zit degil 6zdes oldugunu
anlamaktir.

2. “Patetik Tanr1”

Negatif teolojinin 6nermeleri diyalojik bir durumu diglamaz;
aksine bu dnermeler boyle bir durumun sahiciligi icin sarttirlar.
Onermeleri genel olarak irfanla birgok ortak 6zellik tagiyan ve
bu ortak 6nermelerin mantiksal tanimlarla ilgilenen herhangi bir
dogmacilig1 en rahatsiz edecek 6nermeler oldugu Islami Irfanin
durumu iste budur. Yap: sabittir: “Kaynak olan” vardir; varhigin
otesinde, “olan,” “Olmayan Tanr1” (Basilides’in [ouk on theos
J’u) yani Theos agnostos, bilinemez ve sifatlandirilamaz olan
Tann vardir;!! bir de zuhur eden Tanri, diigiinen ve eyleyen, ila-
hi sifatlara sahip olan, iligkiye kabil olan [Nous]’u vardir. Nite-
kim patetik bir Tanndan, bu iki kavramdan birini veya digerini
tercih eden bir uzlasma arayarak degil, bu rii’yetin eszamanlihi-
gim sikica koruyarak, ilahi degismezlik dogmasina dair pozitif

varolugunun araci olan varhklarin Kendisini kurtardig bilinmeyiginin yalnizh-
gindaki ig gekisi, nefesi boyledir (bkz. agagida §3, Ibrahim’in misafirperverligi-
nin mistik anlami). Bu bizi baglangig noktasina geri getirir: Ondan bir cevap al-
maya giiciim yok, fakat Ona cevap verebilirim, varhgimda “Onun sebep (oranti,
bir oran duygusu) oldugu” bir degisikligi tecriibe edebilirim ve belki de bu Onun
adina tanikhik etmemin, Onunla bir eylem ve tutku iligkisi iginde olmamizin tek
yoludur (a.g.e.). Daha sonra insani-ilahi sempatizm olarak inceleyecegimiz sey
bu iligkidir. —Bu not s6ylememiz gerekenler igin hem fazla uzun hem de fazla ki-
sadir. Etienne Souriau’nun yapici diigiincesi, dogu maneviyatinin temalanns gag-
dag diinyamizda ulagilir kilma ugragimizda bize minnet ve tegvik agilar.

Men 14 tecdseru nahvehii’l-havatir, “O, diiglincenin cesaretinin ulagamayacag,”
Ismaili hikmette Ona ithafen her zaman kullanilan kalip.

12 Bkz. R. Strothmann, Gnosis-Texte der Ismailiten, 1X, 1, s. 80 (Arapga metinde).

11

110



ILAHI TUTKU VE RAHMET

teolojilere kargit bir kavramsal gerek olarak degil, tecriibemizde,
Ote-Varligin sessiz boslugundan Suretlere ve pozitif bir temele
sahip ifadelere gecisi saglayacak bir i¢sel ilerleme olarak bahse-
debiliriz.

Bu agidan Ismaili Irfanin Ibn Arabi dgretisiyle birden fazla
ortak ozelligi vardir. Al-Lah ismi igin onerdigi etimoloji izleye-
cegimiz yola 151k tutar. Arapca dilbilgisinin bu noktadaki ketum-
luguna karsin, ildh sozciigiinii izgiin olmak, iiziintiiye bogulmusg
olmak, bir yone dogru nefes vermek, bir yone dogru korkuyla
kagmak anlamina gelen wlh kékiinden tiiretir.!? Iste ilahi isme
(iléh = wilah) “hiiziin” anlamim veren bu etimolojiyi destekle-
mek igin Ismailflerimiz ikinci bir etimoloji ileri siirerler. Bu eti-
moloji dilbilgisine alding etmediginden daha da gariptir, fakat
ifade ettigi zorunlu megguliyet acgisindan baktigimizda rastgele
olmaktan ¢ikar. Bu etimoloji, (ilahet, ulGhet ve uldhiyyet soz-
ciikleri gibi ilahlik anlamina gelen ’/h kokiinden tiiretilen) ulhd-
niyye sozciigiiniin, ufak bir imla isaretiyle (n’yi iki defa okutan
bir seddeyle) el-hdn(n)iyye olarak okuyabilecegimiz bir ideog-
ram olarak diisiiniilmesini igerir. Bdylece elimizde, arzu etmek,
ah etmek, merhamet duymak anlamina gelen, Ann (=hnn) kokii-
niin mastanndan tiireyen, hal, varolus bi¢imi ifade eden soyut bir
isim olmus olur.!3

Giinkii Al-L3h ismi Ustiin-varhiga [Super-étre], bilinmez llkeye degil, Deus
revelatus’a yani llk Bagmelee (el-Melekii’l-mukaddes, ik Akil, el-Miibda'ii'l-
evvel, Protokistos) igaret eder; giinkii ildh=vildh, aynca bkz. Celileddin Ra-
mi’nin Mesnevi’si, IV, 1169, ed. Nicholson, VIII, 156. Lane de (An Arabic-Eng-
lish Lexicon, 1, 83) bazi Arap dilbilim uzmanlannin 6nerdigi asagidaki tiiretim-
den bahseder: /lh (Ibranice: Eloha). Bu sézciigiin nereden tiiredigi kesin degil-
dir ve bazilarina gore orijinal formu vildh’tir; “insanligin bu isimle ¢agnlani ar-
zu ettigi, isteklerinde yardim ve korunma aradig1 ve kendisini dertlerinde miite-
vazi kildig1, onu her gocugun annesini arzu ettigi gibi arzu ettifi anlamina gelir.”
Fakat Ismaili hikmetin kastettigi Tanny arzu eden dertli insanlik degil (veya sa-
dece degil), zahiri Tanninin kendisidir (bahsedilebilecek tek Tann); dolayisiyla
yalnizca insanlarin kendisi igin ah ettikleri Tann degil, kendisi bir Ah [Nefes]
olan Tanndir; Miibdi’nin Kendisine tezahiirii oldugu igin, ancak kendi bilgisi
olarak bilebilecegi Miibdi'sinin bilgisine nostalji duyan ezeli Bagmelektir (ism
el-ilahifye Istika lehu mine’ I veleh ellezi huve el-tahayyur fi idrak mub-
di’ihi). Bu etimoloji bir bagka etimoloji (bir sonraki nota bakiniz) ve Mu’ayyed
$irdzi’nin Miindcdn tarafindan dogrulanir.

Strothmann, IX, 1, s. 80: ve (igtika lehu) mine’ 1-1aniye (el-hdniye) elleti he-
ye'l igtiyak ilal-idrak, ve’l-acz yemna’uhd en zalike li-celalait mubdi’ihl:
“Allah’in adi (ildhiyyet, ulhdniyyet), “el-hdnniyyet” sozciigiinden tiiretilir; bu
sozciik bilgiye duyulan nostalji demektir, ¢iinkii zayifhg), miibdisinin yiiceligi

111



BIR'LE BIR OLMAK

O halde Tann’nin gergek ismi, O’nun gizli derinliklerini ifa-
de eden isim, mantiksal kotiiliik problemlerimizin Baki ve Ka-
dir’i degildir. Higbir sey “patetik Tanr1”ya bir peygamberci din
fenomenolojisi tarafindan (yukarida gordiigiimiiz gibi) ortaya
konandan daha az sahici olmayan bir duyguya daha iyi tamklik
edemez. Burada bir mistik irfanin kalbindeyiz ve kendimizi yu-
karida bahsi gecen kargitlikla sinirlandirmay: reddetmemizin se-
bebi de budur. Ismaili Irfana gére, ulu Tann bilinemez ve hatta
“Tann” olarak adlandirilamaz; Al-Lah, gercekte yaratilmig varh-
ga, En-Yakin ve kutsal Basmelege, Protokistos’a veya Bagme-
lek-Logos’a verilen isimdir.!4 O hélde bu Isim hiiziin anlamina,
kendisinin ebediyen kaynag ve itici giicii olan llkeyi ebediyen
bilmeyi arzulayan nostalji anlamina gelir: zuhur eden (insan igin
zuhur eden) Tanrinin, bir kez daha zuhur eden varliginin dtesin-
de olmay: arzuladigi nostaljisidir. Bu anlagilmaz bir kutsaligi
[intradivin] gizemdir: ancak ima edilebilir. Buna ragmen biz te-
fekkiiriimiizde (bu zuhur yalmzca bizim igin ve bizim vasitanuz-
la oldugu i¢in) Melegin 6zleminin, zuhur eden Tanrinin tezahii-
rii oldugu Tanriy1 bilmeye 6zleminin, yaratilmiglarin ilk ve en
yiicesinde, aym yaratilmig iginde ve tarafindan bilinmeyi arzula-
yan Theos agnostos’un Hiiziin'iiyle aym oldugunu algilayabili-
riz. Kutsali¢i gizem yine de bozulmadan kalir; onu ancak ig¢imiz-
de zuhur ettigi 6l¢iide bilebiliriz. Nitekim, her zaman eksik ka-
lan bir bilginin eylemi aracilifiyla, bilinmeye olan her zaman
canli tutkuya karsilik vererek, bizim igin Ibn Arabi’nin bireysel
hikmetinin baglangi¢ noktasimi da belirleyecek bir durumu kav-
rariz.

Bu ¢aligmanin boyutlar, bu konuyu muglak ve daha kétiisii
yann kalma tehlikesine ragmen az ve 6z bir sekilde islememizi
zorunlu kilar. Yine de deneyelim.

kargisinda onu bu bilgiden caydirir.” Buradan, dilbilimin gekincelerine ragmen
ideografik kamt sunan Arapga metni tekrarlamak gerekir. Bununla birlikte, Is-
maili hikmet “patetik Tann” kavramini formiile etmenin ve bizi, Ibn Arabi’nin
Nefes-i Rahmanf olarak tamimladig; ilahi gizeme dogru yonlendirmenin daha iyi
bir yolunu bulamazds. }
A.g.e.: ism el-ilik’iye 13 yake’illa alel-miibde el-evvel, “llahin adi yalnizca
Protokistos’a, yani Akl-1 Evvele uygun diger (aym sifatlarin yalmizca miib-
da'‘dta, yani Bagmelek-Logos’tan feyz alan Meleki Akillara uygun diigmesi
gibi).

5 Fusdswl-Hikem 11, 61 ve 245-46. (Burada AE. Afifi'nin (Ebu’l-‘Ald “Afifi)

112



ILAH! TUTKU VE RAHMET

“Patetik bir Tann’min” bu hiizniiniin temeli, anlam nedir?
Mutasavvif bu hiiznii gériinmez ve goriiniir arasindaki sempati-
nin belirleyicisi ve insani-ilahi bir sem-patetizm’in sim olarak
gorme noktasina nasil varnr?

Baglangig olarak, Islam’in tiim mutasavviflarinin yorulma-
dan iizerinde diisiindiikleri hadisi, Tann’nin tutkusunun (pat-
hos’unun) simni agikladigi hadisi hatirlayalim: “Gizli bir hazi-
neydim ve bilinmek istedim. O zaman onlar tarafindan bilinmek
icin mahlukati yarattim.” Ibn Arabi’nin diisiincesine daha da bii-
yiik bir sadakatle, ikinci ciimleyi tekrar gevirelim: “onlarda bil-
gimin nesnesi olmak i¢in mahlukét: yarattim.” Bu ilahi tutku, bu
Kendini, bildikleri varliklar aracilifiyla varliklarda agik etme ve
bilme arzusu, biitiin bir ilahi dramaturjinin, alemin ebedi yaratil-
masinin altinda yatan niyetti. Bu yaratma ne Neoplatoncu
anlamda bir Emanasyondur [sudur] ne de, --daha da uzak- bir
yoktan yaratmadir. Varligin tezahiirlerinin, baglangicta ayrigma-
mis olan Tann i¢inde, artan bir 15181n meydana getirdigi silsilesi-
dir.!5 Yani bir tecelliydt silsilesidir. Ibn Arabi diigiincesinin en
kendine 6zgii konularindan birinin, ilahi Isimler dgretisinin (ba-
zen yanhsg olarak ilahi Isimler “mitolojisi” denilmistir) baglarm
budur.

Zat ile aym olmasalar da, belirttikleri sifatlar ondan farkli ol-
madig i¢in Zat’in kendisi olan Isimler ezelden beri varolmuglar-
dir: Bu isimler Rabler (Erbdb) olarak adlandirilir ve tam anla-
miyla uknum [hipostaz] olarak tanimlanamasalar da ¢ogunlukla

edisyonundan bahsediyoruz. Fusiis [ = Ibn Arabi’nin metni; Fusds I1 = Afifi'nin
¢ok sayidametni akillica gézlemlerle birlestirdii miikemmel serhi. Ayrica bkz.
Abdiirrezzak Kasani’ nin /stildhdt’inda (Lugat) tecelli, s. 174-75. Ug tecelli mer-
tebesi ayirt edilebilir. 1Iki ancak ima yoluyla bahsedilebilecek tecellidir; Zat'in
kendisine yalmzhginda mutlak monad olarak tecellisidir. Ayngmamig birliginin
(ehddiyyer) gizeminde ona higbir tasvir veya tavsif ulagamaz, ¢iinkii mutlak var-
liktir ve varliktan bagka her gey yokluktur [non-étre] (bu meriebeye ayn1 zaman-
da “Bulut” mertebesi adi verilir, bkz. Kigini, Lugat, s.v. ‘ama’, s. 157-58). Ikin-
citecelli (tecelli-i sant), dahakesin olarak Zat'in, iglerinde ve araciliklanyla, ila-
hi Isimlerin (esmd-i ildhiyye) suretlerinde, varliklarin mutlak gizemin batininda-
ki (ff bannii’l-gaybi’l-mutlak) varoluglarina iligkin suretlerinde kendine zuhur et-
tigi tecellilerin biitiiniidiir. Ugiinciisi, ilahi Isimlere somut ve zahiri varolug ve-
ren somut bireylerin suretlerinde tecellidir (tecelli-i suliidi). ~Burada elbette
uzun bir agiklama gerektiren bir baglamin sadece kisaca iistiinden gegtik.

16 Bkz. 3 Enoch; or; the Hebrew Book of Enoch, ed. Odeberg, 2. Boliim, XLVIIL

113



BIR’LE BIR OLMAK

tam bir uknum gériiniimiindedirler.!® Onlar1 ancak kendimize
dair bilgimiz araciligiyla biliriz (bu temel kuraldir). Tanr1 Kendi-
ni bize bizim araciligimizla betimler. Bu da ilahi Isimlerin esa-
sen kendilerini isimlendiren varliklara bagh olduklar1 anlamina
gelir, ¢iinkii bu varliklar onlar1 kendi varolus bigimlerinde kegfe-
derler ve tecriibe ederler. Dolayisiyla bu Isimler ayn1 zamanda
Hazretler [Présences] (Hazerdt), yani Tann’nin Kendisini sadik-
larina sonsuz Isimlerinden biri veya digeri olarak gosterdigi hal-
ler olarak tamimlanir.!7 O hilde ilahi Isimlerin ancak mazharlan
(mazdhir) olan varliklar vasitasiyla ve bu varliklar i¢cin anlamla-
n ve tam bir gergeklikleri vardir. Aym sekilde, ilahi Isimlerin ta-
styici yiizeyleri olan bu bicimler ezelden beri Zat’ta varolmuglar-
dir (A’ydn-1 sabite).!® Iste gergekte [in actu] somut varhga ezel-

Kisim, ss. 160-64, ilahi Isimlerin ilahisi [processionnal] ve meleki uknum y6n-

leri.
17 Bkz. A. E. Afif1, The Mystical Philosophy of Muhyid-Din Ibn al-‘Arabi, ss. 35-
40; Hezerat (llahi Huzurlar) olarak yorumlanan ilahi Isimlerle ilgili olarak bkz.
a.g.e., s. 41 vePakt Gecesi [Bezm-i Elest] ayetinde (e-lestii birabbikiim? Ben si-
zin Rabbiniz degil miyim?) isaret edilen es-Semi* (Isiten) sifatiyla ilgili olarak
bkz. ss. 43 ff.; ezelde gergeklesen bu diyalogda, Tann hem Konugan hem lsiten,
hem Soran hem Cevaplayandir; soruyu Kendisine sorar, yani Kendini Cogulun
anlagilir suretlerinde Kendine izhar eder (bu, agagida incelenen a‘ydn-i sdbite,
ebedi ozler [heccéités] kavraminin temeli olmugtur).
llahi Isimlerin iligigi [correlata] olan ebedi arketip bireyliklerle ilgili olarak bkz.
Afifi, Mystical Philosophy, s. 47-53. ‘Abdiirrezzak Kasani (Fusiis gerhi, s. 181)
bahsi gegen siireci tasvir eder (Fusis I, 143’teki siirin iki misrasinin gerhi:
“Onun Kendisini bizim igimizde izhar etmesini sagladik; O ise bize varlk ver-
di”). Ezelde, O bizi var etmeden once, Onun Zatinda (Onun Hiiviyetinde) var-
liklardik, yani kendi 6zlerimiz Allah’in 6zsel hal ve kogullarinin taayiinleriydi.
O halde llahi Varlik tezahiir eklimiz (mazhar, mecld), gogul bireyliklerimizin
formuydu ve bu Onda goriindiigiimiiz anlamina geliyordu. Biz Onun ezeli var-
liklanydik; Onunla beraber degildik, ¢iinkii Onun varliginin, oldugu varhgn ta
kendisiydik. Organlan, duyusu, goriisii, dili, kisaca Isimlerinin bilkuvve ferdiye-
tiydik. Hem de, tecelli durumumuzun (mazhariyet) oncelik ve sonraligi, yani
mazdhiri (mazharlar) olmaya ¢agnlma siramiz nedeniyle Onda “zamanlardik”.
Bunun tersine, Onun varedici Rahmetinin Nefesinin (Nefes-i Rahmdni) digan
soludugu somut varolug halimizde, Onun misali formuyuz ve O bizim goriigii-
miiz, duyusumuz vs. Yaratihig ekstra-kutsal bir varhfin ayrmm veya izdiigiimii
degildir, simirh Neoplatoncu anlaminda sudur da degildir, fakat tecellidir, varlik
iginde artan bir parfaklik ile ayngmadir. Diyalojik durumu ortadan kaldirmanin
aksine diyalogumuzun bir yanilsama olmamasini garantileyen sey tam olarak
budur. Ezelde gizli varoluglanmiz nasil Onun varhiginin organlanydysa, varligi-
muzin hallerini hareket ettiren de aym lahi Varliktir. Aynca bkz. agapida 67-69.
notlar.
¥ Fusas, 1,112 ve 11, 128.

114



ILAHI TUTKU VE RAHMET

den beri 6zlem duyanlar da bu gizli ferdiyetlerdir. Ozlemleri, or-
taya ¢itkmay: arzulayan ilahi Isimlerin nostaljisinden bagka bir
sey degildir. Aynca ilahi Isimlerin bu nostaljisi, gizli kalmig olan
Tannnin hiizniinden, bilinmeyisinin ve sakliliginin Ona verdigi
1zdiraptan bagka bir sey degildir.!®

Ve bu hiiziin Tann’nin ulagilmaz derinliklerinden bir “Rah-
met Nefesi’ni20 (Nefes-i Rahmant) gagirir. Bu Nefes, bilinmeyen
ilahi isimlerinin 1zdirap ve hiizniiyle sem-pati kuran ilahi Hiiz-
niin saliverilisinin ifadesidir ve bu saliverilme eyleminin ta ken-
disinde Nefes bosalir, bu ilahi isimlerin nihayet faal olarak zuhur
edislerinin arac1 ve amaci olan somut tekil varliklarin tiimiinii
bilfiil varolusa uyandirir. O halde gizli varliginda her varolus,
var eden Rahmetin bir Nefesidir,2! ve Allah ilahi ismi yalnizca
we tiimiiyle er-Rahman’a estir. Oyleyse mistik irfan negatif te-
olojinin Theos agnostos’undan baglayip “patetik Tanriya” dogru
yol alir ve burada bizi ilgilendiren de budur. Bir yandan, Rahmet
Nefesi burada ilahi pathos’u ifade eder, ilahi Isimleri serbest bi-
rakir, diger bir deyisle varliklan gizli var edis enerjilerinin 1zdi-
rabiyla icine hapsolduklar potansiyellikten kurtanr. Diger yan-
dan, onlar da Isimleri olduklar1 Tanr1y: bilinmeyisinin yalmzli-
gindan kurtarirlar. Orada, ezelde, Tanri ve fedele’sini, Tapilan ve
Tapani “merhametli” bir muharerede sonsuza dek birlestirecek
sempatetizm’in ahdi baglanir.

Varliklarin kurtaricist olan ilahi Sempati anlayisinin zahiri
dinbilimlerde kullara acima veya merhamet giinahkarlara ise
hoggorii veya bagislayicilik gosterme olarak bilinen Rahmet si-
fatindan ne kadar uzak oldugunu simdiden farkedebilecek du-
rumdayiz. Bu ahlaki veya ahlake1 bir kavram degil, metafizik bir
kavram veya daha net olarak, agkin metafiziginin ilk fiilidir.22

0 Compassio quam Graeci sympatheiam vocant [Priscien].

a Dolayisiyla mevcut ve merhum (Rahmetin nesnesi olan) yer degistirebilir terim-
lerdir (elbette mer hum kelimesinin 6liilerle iligkili olarak —“feu” veya “le regret-
té” terimleri gibi- kullanimina dair tiim kelime oyunlarindan kaginmaliyiz).

22 Fusls, 1, 177 ff.; 11, 243-44. Bu Rahmetin iki y6nii vardir; biri Tanninin, ebedi bi-
reyliklerinde ne olduklanyla uyumlu olarak varliklara bahgettigi varhk ihsaniy-
la eg anlamhidir; bu onlann varolug haklarina razi olan kurtanci Rahmettir (“ila-
hi Nutus [hiikiim), tiim miimkiinlerin sekil almasini saglamaya yeten Evet,” Eti-
enne Souriau) ve simirh anlamiyla Rahmetii'l-imtindndir; ve Tannnin kendisine
ibadet edenlere eylemleri dolayisiyla bagisladig: (Mutezililerin ilahi adalet 63-
retisi) Rahmet veya genel olarak miiminlere manevi kemal bahgetmesi vardir;

115



BIR'LE BIR OLMAK

Bunun yamn sira, bir ezeli agk olgusu olarak bu Rahmet Nefesi
aym zamanda hem aktif, yaratici ve dzgiirlestirici hem de pasif
bir kuvvettir [potentia passiva]. Diger bir deyisle, meleki Nefs- .
lerden semavi dogalara ve ay alt1 dleme ait olan varliklara kadar
tiim varliklan olusturan cevherin kendisidir; yani bu varlklan
olusturan “gayri-maddi maddedir23. Bu ikili boyut, 6zlem duy-

23

buna Rahmetii'l-viicib denir (Rahman ve Rahim ilahi Isimlerinin aynimi buradan
gelir). Bkz. Fusds 1, 151 ff. (Sileymana ikisi de bahgolunmustu) ve II, 205-07;
Kasani, Lugat, s. v. Rahmdn, Rahmet, Rahim, s. 170-71.

Burada Ibn Arabi’nin metafiziginde merkezi bir yeri olan bir kavrama deginiyo-
ruz (metnimizin miicmel olugu yalnizca ima edilen ve diger tiirlii yanls anlama-
lara sebep olabilecek bazi noktalann agiklanmasim gerektiriyor). Insanin verdi- .
gi nefes nasil anlagilir hece ve kelimelerin bilgi verici [formative] eylemine ma-
ruz kaliyorsa, Rahmanin Nefesi de (Nefesii'r-Rahmdn), varhklar olan Kelimele-
ri (Kelimdt) digan verirken onlann ayn-1 sabitlerinin talep ettigi sekle girer. On-
lan bigimlendiren (aktif) aym zamanda onlarda bigimlenendir (pasif). “Hakk
kendini merhametli Nefesle [Soupir: ah gekme] (Nefes-i Rahmdni) nitelemigtir.
Bununla birlikte, bir sey bir nitelikle nitelendiginde bu niteligin beraberinde ge-
tirdigi tiim sonuglari da zorunlu olarak tagir [...] llahi Nefesin alemin tiim suret-
lerini kabul etmesinin (maruz kalmasinin, 1zdirabint gekmesinin) sebebi budur.
Nefs soz konusu suretler igin maddesel cevher gibidir (cevher-i heydldnt); bu do-
ganin kendisinden bagka bir sey degildir.” (Fusis I, 143-44 [156]). “l1ahi nefesi
tanmimak isteyen kimse, dlemi tanimalidir; giinkii kendini bilen kendisinde tecel-
li eden Rabbini bilir; diger bir deyisle, dlem Allah’in ilahi isimlerin iiziintiisiinii
(onlan nefesiyle digar1 vererek) giderdigi Rahmet Nefesinde tecelli etmistir [...]
Allah rahmetinde var ettikleri vasitasiyla kendi iiziintiisiiyle duygudaghk kurdu,
¢iinkii bu Nefesin ilk sonucu onda gergeklesti.”” (Fusis, I, 145 [157]). Nefs
([anemos]), anima) ve nefes (animus, suspirium) Latincedeki gibi Arapgada da
ayni kokten gelirler. Aynca nefs ve ruh’un (anima ve spiritus) her ikisi de latif,
yan saydam bir maddedir, bundan dolay: da ruh bedene bir iifleme ile aktanhr
(Adem’in durumunda Yaraticinin Kendisi tarafindan, Isa’nin durumunda Melek
tarafindan). Nitekim Kuran kiilli bir ruhani cevherden (cevher-i rihdni-i ‘dmm)
bahsetmez. Afifi Corpus henneticum’daki [pnoe] kavramim Nefes-i Rahmani’ye
es kabul eder (Fusis 11, 192-93). Fakat Corpus hermeticum lahi Hiiznii (istiydk,
hanniyyet) bilir mi? David Kayseri (a.g.e., II, 194) Doganin kiilli Enerji olma-
sina dair sunlar1 sdyler: “Kiilli Tabiat (tabi’ar-i kiilliyye) ve Nefes-i Rahmani ara-
sindaki iligki, ciizi cisimle kiilli cisim (cism-i kiilli) arasindaki veya belirli
(mu‘ayyen) cisimle genel olarak cisim arasindaki iligkiye benzer.” Buradaki Do-
Ba kavraminin bizim fizigimizin igerimlerinden gok 6teye uzandigim, bunun se-
bebinin elementlerin Dogasinin kapsamadig: tiim diger varlklan da igermesi ol-
dugunu belirtmek gerekir. “Doga gergekte Merhamet Nefesinden bagka bir sey
degildir. [...] Doganin Nefes-i Rahmaniyle olan iligkisi ciiz-i cisimlerin iginde
zuhur ettikleri seyle olan iligkilerine benzer. [...] Nefes-i Rahmani, iginde mad-
di ve manevi varlifin suretlerinin filizlendigi cevherdir. [...] Adem’in durumu
(Nefes ademe yavag yavag akitilir) tiim evrenin yaratiiginin simgesidir [bkz. Fu-
sus 11, 328, parlayan, nirdni, spiritus divinus, Nefes-i ildhi, Rith-1 ilahi]. Nefes
cismani suretlerin alicis1 olan maddi cevhere niifuz ettigi zaman fiziksel cisim-
ler maddi dlemde zuhur eder. Benzer sekilde, ayn Suretler olan Nurani Ruhlar,

116



ILAHI TUTKU VE RAHMET

duklan somut bigimi verdikleri sifat1 belirledikleri 6l¢iide aktif,
ebedi durumunun geregine gore onlan ortaya koyan surette ve
bu suret tarafindan belirlendikleri 6lgiide pasif olan ilahi Isimler
gibi, varhigin her derecesinde goriiliir.24 Teorik bir tetkik degil,

24

Nefesin tiim manevi cevherlere yayilimiyla zuhur eder. Aynca arazlar Nefesin,
tecellinin (mazhar) yeri olan Anzi Tabiatta yayilimiyla zuhur eder. O halde iki
gesit yayihm vardir: biri cisimler diinyasinda, digeri ruhlar ve arazlar dleminde.
Biri hilik ve maddi bir cevher (cevher-i heyiildni-1 maddi) tizerinde isler, digeri
maddi olmayan cevher (cevher-i gayr-t madds) iizerinde igler” (Fusis 11, 334-
35.) Aynca Rahmetin Tannnin Kendisine kadar uzandi1 s6ylenebilir. Genel an-
layigin aksine Tann yalmizca Rahmet sahibi (Rdhim) degildir; ayn1 zamanda Ken-
di Rahmetinin nesnesidir (merhiim) giinkd, isim isimlendirilen seye es olduguna
gore gogul ilahi Isimler Tanrinin Kendisidir ve O Tektir: 1lahi Rahmet, onlann
kendilerini somut bir gekilde izhar edecek 6zleri arzulayan hiiziinlerini yatigtirsa
da, Tann Kendisiyle merhamet igindedir [ “com-patit”] (bkz. Fusds I, 119 ve II,
142). Creatio ex nihilo kavraminin sinilerek kurtulus kavramina yer agmasinin

" sebebi budur. Tannnin Ebedi Miimkiinlere bahgettigi varolusun kendisi bu Nefes-

i Rahmdnidir; Rahmet (Nefesii'r-Rahmadn, Nefes-i Rahmani) sozciigiiniin varolug
anlaminda kullanilmas: buradan gelir (bkz. yukarida 21. not). Fe kiillii mevcii-
dun marhiimun, 6yleyse her nesne bu Rahmetin nesnesidir, fakat her biri sira-
siyla bir Rdhim, merhametli bir 6zne olur (bkz. agagida §3) ve insani-ilahi
sympathesis budur (Fusis 11, 20 ve agagida n. 26). Kasani Lugatinde bu merkezi
anlayiga, Allahin disil, anag y6niine, yaratici enerjisine uzun bir makale ayinr (s.
182). Bu anlayigla /srékiyyin’un, yani Nur hikmetinin tagtyicilannin, Sithrever-
di'nin miinitlerinin egemen Istk (Nir-1 Kdhir, Lux victorialis) anlayss: (onlar da
bu anlayis1 Zerdiist Xvamah'dan almiglardi) arasindaki uyumu vurgular —ve bu
vurgu son derece ilgi ¢ekicidir- ve bilincin eglik etmedigi eylemleri farkh bir ka-
tegoride saymaya herhangi bir ihtiyag olmadigni, giinkii bir mineralin bile gizli
bir bilinci (su‘dr fi'l-bann) olduBunu gosterir. Asin Palacios, Islam’da Pseudo-
Empedocles’in Ibn Arabi'den bagkalarina da uzanan (mesela Ibn Gabirol) etkisi-
ne bagladig: bu kavramin incelenmesi igin bir altyap: olusturdu (“Ibn Masarra y
su escuela,” Obras Escogidas, 1, 148-49). Tiim “maddeci” kangiklif1 onlemek
i¢in, “madde” teriminin igaret ettigi bes anlamin kiigiilen 6lgegini aklimizda tut-
mamuz gerekir: (1) Yaratilmig ve yarauilmamig olanda ortak olan manevi madde
(hakikatii’l-hakd'ik). (2) Tim yaratilmig ruhani ve cismani varliklarda (Nefes-i
Rahmant) ortak olan manevi madde (el- ‘unsurii'l-a‘zam). (3) Semavi ve diinye-
vi tiim cisimlerde ortak olan madde. (4) Tiim ay alt: cisimlerde ortak olan fizik-
sel madde -bizimki. (5) Tiim anzi suretlerde ortak olan yapay madde. Boylelik-
le ilkelerin hiyerarsisini rahatga anlayabiliriz: (1) Manevi madde. (2) Akil. (3)
Nef's. (4) Semavi madde. (5) Cismani madde (fizigin maddesi).

llahi Isimlerin bu ikili, aktif ve pasif yoniiyle ilgili olarak bkz. Afifi, Mystical
Philosopliy, s. 46 ve 53. (Siihreverdi'nin Isrik metafizigindeki “kozmogonik
Eros’un” ¢ift yonliiliigii ile bir kargilagtirma yerinde olur: Kahir ve Muhabbet,
sevgi dolu hakimiyet ve sevgi dolu teslimiyet, rubiibiyyet ve ‘ubiidiyyet sozciik-
leriyle egtir [homologues]; bir 6nceki nota bakiniz). Aynca Ismaililigin batini hi-
yerarsisinin mertebeleriyle (hudiid) kargilagtinniz. Bu mertebelerden her biri ay-
m anda hem sinir (hadd), alt mertebenin yol gostereni ve uyandirani hem de bir
tistteki mertebeyle iligkili olarak simirlanandir (mahdiid) <O halde her varhgin
yapisi bir unus ambo olarak temsil edilir; toplami ise varlif: tarafindan ilahi ya-

117



BIR’LE BIR OLMAK

anlagilan nesneyle beraber yasanan ve paylasilan bir tutku, bir com-
passion, bir sempati olan bir Idrakin gereklerini belirleyen ve ye-
rine getiren bu yapidir. Ciinkii ilahi Isimler, Zata teorik akil tara-
findan verilen sifatlar degildirler; temelde, igimizdeki eylemleri-
nin, bizim varhgimz araciligiyla varhklarim gergeklestirdikleri
ve boylece i¢imizde, eski ortagag terminolojisine uygun bir ge-
kilde significatio passiva’lan olarak tammlanabilecek seye do-
niistiikleri eylemin eseridirler.2> Bir bagka deyisle, onlar igimiz-
de meydana geldikleri ve olustuklar1 kadariyla, bizim tutkumuz
olduklan ol¢iide bizi doniistiirdiikleri seye gore kesfederiz. Kisa
bir siire dnce soyledigimiz gibi: Tanr kendini bize kendimiz ara-
ciligiyla betimler.

Bu 6nemli noktay: Ibn Arabi kisa ve 6z bir sekilde ifade
eder: “Hakk ile aralarinda perde olanlar, inanglarina gore Rable-
ri olan Hakk’tan merhamet dilerler. Oysa Kesf ehli ilahi Rahme-
tin kendileri aracihgiyla gerceklesmesini (vuku bulmasini, var
olmasini) talep ederler.”26 Diger bir deyisle, Arifin duas1 kendi

ratici boyutunda (tahakkuk) ve yaratilana dair boyutunda (tahalluk) teskil edilir;

ne iki olan biri ne de bir olan ikisi kaybolabilir, ¢iinkii birbirine bagimh temel

bir biitiin (ta‘alluk) olusturduklan 6lgiide vardirlar. Bu bir “diyalektik™ degildir;
unio sympathetica olan unio mystica’nin temelidir.

Yillar 6nce (1938-1939), (hala Tauler’in mistisizminin etkisinde olan) geng Lut-

her igin significatio passiva’ min kesfinin donistigii dramatik deneyime biitiin bir

konferans ayimigtik. Luther, Zebur’dan In justitia tua libera me misrasinin hu-
zurunda bir bagkaldin ve iimitsizlik hareketi duydu. Adaletin bu sifatiyla benim
yargim arasinda ne benzerlik olabilir? Iste geng dinbilimci Martin Luther, bir an-
da, bu sifatin significatio passiva’sinda anlagilmasi gerektigini, yani bizi adil in-
sanlar yapan senin adaletin, bizi kutsal yapan senin kutsalligin vs. olarak anla-
stlmasi gerektigini fark edene kadar (ve tim kisisel dinbilimi bu deneyimden do-
gacakt1) boyle hissetti (Annuaire de | "Ecole des Hautes Etudes, Section des

Sciences Religieuses, 1939, ss. 99-102'deki 6zete bakiniz). Benzer sekilde 1bn

Arabi’nin hikmetinde ilahi sifatlar, bizim llahi Oze, gelenegin varsaymamizi

emretligi gibi degil, kendi i¢cimizde deneyimledigimiz gibi yiikledigimiz nitelik-

lerdir. Burada yer kithigindan detayl olarak tartigamayacagimiz bir paralellie
yalmzca isaret etmek istiyoruz.

26 Fusas 1, 178 [196] ve 11, 250, n. 8 (aynca Kagani'nin Serhi, s. 225-26):
“Hakk’tan sana bir sey vermesini talep etmek anlamsizdir. Bu inancinda yaratti-
gin Hakur, O sendir ve sen de O'sun. llahi miilkemmelligin sifatlari —-Rahmet de
bunlann arasindadir- vasitasiyla kendini olabildigince gergeklestirmen (tahak-
kuk) gerekmektedir. Bu bir giin Hak olacagin anlamina gelmez, giinkii hakikatte
bu Hakk'sin, yani Hakk’in suretleri arasindan bir suret, tecellilerinden birisin.
Iginde ve senin araciliinla Rahmet (sympatheia) dogdupunda bunu bagkalanna
goster. Hem Rdhim’sin hem de Rahmetin nesnesisin (merhiim, significatio pas-
siva) ve Tannyla ozsel birligin bu sekilde gergeklesir” (II, 251). “Rahmet, haki-

25

118



ILAHI TUTKU VE RAHMET

disinda bir varlikta bir degisim saglamay: ve sonrasinda bu var-
Iigin kendisine merhamet etmesini amaglamaz. Hayir, Arifin
duasi bu ilahi Varligi, Onun, dua eden ve “tam da bu duada”
Onun tutkusunun orgam olan kisi igin ve bu kisi aracihifiyla ol-
mayi arzuladif sekilde gergeklestirmeyi amaglar. Arifin duasinin
anlami gudur: Bizi Merhametli yap, Merhametli olmamiza izin
ver, yani “bizim aracilifimizla ebediyen olmak istedigin sey ol.”
Ciinkii mutasavvif varliginin maddesinin o sonsuz Rahmetin bir
nefesi (spiritus) oldugunu 6grenmistir; o ilahi bir Ismin mazhari-
dir. Bu nedenle duas bir talep degil (Mutasavviflar bu tiir duadan
her zaman nefret etmiglerdir),2’ kendisinin hakiki varolma bigi-

katte Rahim’den baglayan bir iligkidir. Rahim, rahmet ettigi sirada (rdhima) nes-
nesini ortaya koyar [postuler]. Fakat Rahmete nesnesinde varolug veren (mer-
hiim), bunu Rahmet vasitasiyla bu nesnenin merhametini elde etmek igin yap-
maz. Onda ve onun vasitasiyla Rahmetin varliga geldigi [Hakk], kendisinin Rah-
met vasitasiyla Rahim olmasi igin Rahmeti var eder [...] Rahim’i Rahim yapan
Rahmetin onun vasitasiyla varliga gelmesidir. Mistik zevkten ve manevi tecrii-
beden yoksun olan kimse Rahim’in Rahmete veya ilahi sifata e oldugunu soy-
lemeyi goze alamaz. ‘Ne aymdir ne de farkhidir’ der.” (I, 179 [196-7]). “Allahin
kullanndan biriyle sempati kurdugunda bu, Rahmetin onda, yani onun aracili-
Biyla (significatio passiva’) varolmasina sebep oldugu anlamina gelir; boylece
bu kul diger mahluklarla sempati kurma yetisine sahip olur. Boylece rahmetin
edilgen nesnesi (merhiim) faal 6znesi (rdhim) haline gelir. Allah onu bu Rahme-
tin bir nesnesi olarak almaz, ona bagkalarina rahmet duymasina sebep olan bu
ilahi sifati bahgeder. Bu arifler arasinda Kémil olanlann belirgin durumudur” (Il,
252). Bkz. Dav0d Kayseri'nin basanh serhi (alintinin kaynag. a.g.e., II, 252):
*“Kul boylece Rabbinin sifatiyla nitelenir. Rahmetin faili olur (rdhim).” Burada
bir tersine donme durumu ve eszamanhlik, fa’il-miinfa’il iligkisiyle kargilaginz;
aynca simdiden burada yaratici Digilin (agagida I1. B6liim, § 3) tohumlanm gé-
riiriiz. Aym gey tiim ilahi fiil sifatlan (stfdrii’l-ef‘dl) igin gegerli olacaktir. unu
da eklemek gerekir ki, Isimlerin tiimiinii kapsamasina ragmen Rahmet, varolan-
lann [existants], iglerinde zuhur eden /deae’ nin (ma‘dni) nitelendigi sifatlar olan
¢opul ilahi Isimlerin her birinden farkhdir. Rahmetin ilahi Isimlerin suretlerinde
Zuhurunun aldif1 anlam, bu Isimlerin varliklann suretlerinde, bu suretlerin yat-
kinlik ve aliciliklan oraninda tezahiiriidiir; her bir ilahi Isim roplam varligin, ya-
ni kiilli Ilahi Rahmetin bir mazhandir (bkz. I, 253-54, n. 11). Her Isim nasil ay-
n bir dze isaret ediyorsa, aym sekilde her ilahi Isim kendi iginde bir 6zdiir, diger
Isimlerin 6zlerinden farklidir ve bagka bir hale isaret eder, tiim Isimlerin ayni za-
manda tekil bir gondermeleri olmasina ragmen: isimlendirdikleri Zat. Ebu’l-Ka-
sim ibn Kasi el-Endeldisi’nin, tek bagina ele alinan her ilahi Ismin Isimlerin bii-
tiiniiyle isimlendirildigini sdylerken demek istedigi budur (Il, 254, n. 13); aynca
burada ve bagka yerlerde katenoteizm terimini bu anlamda kullaniyoruz.

Bkz. Fusiis II, 249 ve I, 178. Hakiki dua, dua eden 6znenin varlik istidatlarnm,
yani varliginin dogasinin talep ettii seyi ifade eder; diger bir deyigle amaci, for-
mu (mazhar) olmak vazifesine sahip oldugu ilahi Ismin ona bahgedilmesi ve on-
da gergeklegmesidir. Bu istidadi idrak etmek, dua olmasina sebep olmaktir (du‘d

27

119



BIR'LE BIR OLMAK

midir (semavi Rabbine dogru dénen heliotropiumun duas1 gibi).
Edindigi manevi yatkinligin derecesini, yani “kendini Tanriya
kabiliyetli kilma” derecesini 6lgme degerine sahiptir. Fakat bu
Ol¢iiniin kendisi onun ebedi durumuna, arketip bireyselligine go-
re belirlenir. “Su anki durumunda, ezelde, yani ebedi istidadinda
oldugun gibi zuhur ettin. Zuhur eden varlikta bulunan her sey
ebedi istidat halinde olusunun bigimidir.”28 Burada gagdas tiir-
den bir nedensel determinizm aramak yanlis olur; bu anlayis
Leibniz’in “6nceden belirlenmis uyum”una benzetebiliriz.2%

Bu anlayistan hem kapsamli hem muhtegem birgok sonug ¢i-
kacakur. 1bn Arabi’yle beraber az once “Inanglarda yaratilan
llah”tan bahsettik.30 Bu ifade onun yazlarinda birden fazla kere
tekrarlanir. Bir anlamiyla (yerici olan anlamiyla) lah ile arasin-
da perde olan ve kendisinin 1laha, llahin da kendisine kapal: kal-
dip1 ve daha da miistesna bir uzlagsmazlikla inancinin llahim bir
ve mutlak llah olarak kuran insan tarafindan yaratilan llahi belir-
tir. Fakat yine de sormamiz gerekir: Bu “inanglarda yaratilan
llah,” O’nu bu sekilde yaratan ferdin ebedi bilkuvveliginin bir
sonucu degil midir? O, bir tecellinin en azindan kaba bir taslagi
degil midir? Aynca ilahi Isimlerin sonsuzlugunu kucaklarken
Rahmet aym zamanda onlara mazharlan olarak verilen varlikla-

bi’l-hdl ve bi'l-isti‘ddd’in anlamibudur, bkz. Fusis1I, 21-22 ve I, 60). Bu ug du-
rum, mutasavvifin, hallerinin sonsuz silsilesiyle beraber kendi “ebedi bireyligi-
nin” (‘ayn-1 sdbite) farkindahigina ulagmasidir; O zaman kendisini Tanrinin onu
bildigi gibi bilir (bkz. Afift, Mystical Philosophy, s. 53) veya daha dogrusu ken-
disine dair bilgisi Tanninin ona dair bilgisi olur. Her varkgin bu ebedi istidadina
ve ettigi duanin goktan cevaplanmig oldugu diigiincesine (bu dua onun varhiginin
ta kendisi oldugu igin, onun varlig1 bu duadir, ilahi Isminin duasidir) gelince, so-
ruyu determinizm agisindan sormak yetersiz olur. Afifi ¢ok dogru bir sekilde
Leibniz'in 6nceden belirlenmis uyum diigiincesine bagvurmay: tercih eder
(II, 22). O zaman hakiki duanin, baganh bir talep ya da bir nedensellik zinciri-
nin sonucu olarak degil, bir sympatheia olarak isledigini anlanz (higbir ey “is-
temeyen” heliotropiumun duasi gibi, oldugu sey olmakla bu sempatiolur). Once-
den belirlenmig uyumla ilgili olarak bkz. C. G. Jung, “Synchronizitdt als ein
Prinzip akausaler Zusammenhdngen,” ss. 83 ff. Aynca bkz. agagida V. bolim.

28 Fusis II, 64, n.6 ve I, 83.

29 Bkz. yukanda 27. not.

30 Al-lghii'l-mahlik fi’l-i'tikadar. Bu Fusis’ta sik tekrarlanan bir konudur (halkii’'l-
Hakk fi’1-i‘tikddar, Hakk’in inanglarda yaratiligr) (“Onu bilmekle Ona varlik ve-
riim” veya “Alldh imay: anlayan igin bir linvandir” misralanyla ilgili olarak
bkz. II, 65-67). Aynca bkz. agagida IIl. Bolim §3

31 Fusis 1, 178 [195] ve 11, 249-50; Kasani’nin Serhi, s. 225.

120



ILAHI TUTKU VE RAHMET

nn bilkuvveliklerini de kucaklamaz m1? Ciinkii tartismasiz ola-
rak, sonuglan sonuna kadar takip etmemiz gerekir. Ibn Arabi
de bunu sdyler: “llahi Rahmet, inanglarda yaratilan Ilah1 da ku-
satir.”31

Bir Merhametli Varlik olmak, gizli kalmis bilkuvveliklerin
sonsuz iiziintiisiinii duyan Merhametli llaha benzemektir; bu ise
ilahi Isimlerin tiim inanglardaki tecellilerini, tam bir dinsel sem-
patide kucaklamaktir, Fakat bu sempati, kesinlikle, ilahi isimlerin
sinirlarim kabul etmek anlamina gelmez; kendimizi onlara ag-
makla bu ilahi isimleri ezeli ilahi sympathesis’in onlardan bekle-
digi genislemeye agiyor oldugumuz anlamina gelir; yani ilahi
isimlerin nurlanm azami dereceye ulastirdifimiz anlamna gelir;
onlan —Rahmetin ezelde yapti§1 gibi— “serbest biraktigimiz”,
yani bu isimleri dar-uzlagmazliklarina hapseden bilkuvvelik ve
cahillikten kurtardigimiz anlamina gelir. Dinsel sempati onlarla
bu sekilde ilgilenerek, agmazdan, yani metafizik putperestlikten
kagmalarim saglar. Ciinkii bir varlig: tecellilerin 15181 i¢in erisilir
kilan yalmzca bu sempatidir. Insanlik ilahi Isimleri reddedisini,
saf ateistlikten fanatikligin her tiiriine kadar bir¢ok bigimde orta-
ya koyar. Hepsi de ilahi Isimlerine merhametli [compassionné]32
bir kul bulmanin 6zlemini ¢eken sonsuz ilahi Hiiziinden aym ha-

32 FusdsII, 128'den (n.12) 129'a kadar, asagidaki hadise gonderme: “Kiyamet gii-
niinde Allah mahluklara reddettikleri surette gorilnecek; sonra onlara “ben sizin
Rabbinizim” diyecek. Fakatonlar, ‘sana karg1 Allah’a sifiniyoruz’ diyecekler. O
zaman Kendini onlara kendi itikatlanina tekabiil eden surette gosterecek ve Ona
ibadet edecekler.” Dirilis olgusu bir temsildir; fakat eger bu boyleyse, Kendini
bu diinyada niye sinirl: bir surette izhar etmesin? (Eger Hakk'in Kendini tecelli-
lerinde simirlamas) diigiiniilemez olsaydi, Peygamberler O’nun doniigiimlerini
ilan etmezlerdi.) Her kulun Hakk’a kendi imaninin suretinde ibadet etmesi ge-
rektigi, Hakk’n tecellisinin kanunudur (boyle olmasa, Faal Muhayyile Masugun
belirli ve somut bir ig riiyetini nasil saglayabilirdi?) Fakat Hakk’ diger inangla-
nn suretlerinde reddetmesi (bu imanlara rekfir etmesi), bu Perdedir. Mistik sez-
gi Tannnin diger inanglann suretlerinde zuhur ettigini ve bu sinirlamalarin zo-
runlu oldugunu, toplam bilginin higbir zaman bilfiil varolmadigin algilar. Fakat
mutasavvifin tiim isimlerle devotio sympathetica’da olmasi (Insan-1 Kamilin an-
lamuyla ilgili olarak bkz. agagida §3), kendi ilahi Isminin kulu olarak olur (bkz.
yukarida n. 26, notun sonu). Ibn Arabioncesindeki eserlerde ilahi Isimlerin mis-
tisizminin aragtinimasi 1bn Arabi’den bazi kafa karigtinci noktalarda yardim bi-
le alabilir; mesela bkz. miiride, Ismi Tannsi olduBu siirece bu Isme sahip olma-
ya devam edecepinin agiklandig) kisa bir Ismaili giris ayini romansinda betim-
lenen ritiiel: “Ismin Rabbindir ve sen onun kélesisin.” Bkz. “Epiphanie divine et

121



BIR'LE BIR OLMAK

bersizligin sonucudur. Irfanin girakhigi kendi Rabbine, yani ken-
disine, 6z varligina verilen ilahi Isme sadakat gostermeyi 6gren-
mesi demektir, fakat aym zamanda da Ibn Arabi’nin su emrini-
duymasi demektir: “Nefsinin tiim inanglarin tiim bigimlerinin
maddesi olmasina izin ver.” Bu yetenege yiikselen kimse driftir,
belli bir makama ulagmustir, [I’initi€]. “Hakk vasitasiyla Hakk’ta
Hakk’in goziiyle gorendir.”33 Kabul edenler ve reddedenler aym
otoriteye tabidir: Bir islevi olarak yasadigin Tanri, Onun adina ta-
mklik ettigin Tanridir ve tanikligin aym zamanda kendine verdi-
gin hiikiimdiir.

Burada izafiyet teorisinden, monizmden veya senkretizmden
bahsetmek icin acele etmemek gerek, ¢linkii felsefi bir goriisle
degil dinler tarihiyle ugrasiyoruz. Mesele, Ibn Arabi’nin hikme-
tinin 6nermelerine uygun olarak diizenlenen bir dua fenomeno-
lojisinin ortaya koydugu —-burada bu fenomenolojinin yalnizca
ana hatlanm verebilecegiz—, baslica gergeklesme olan din fiilin
asil failinin kim oldugunu belirlemektir. Temel fikir sudur:gorii-
niir, belirgin, dig haller, kisaca olgular, higbir zaman bagka olgu-
lann sebepleri olamazlar. Fail, goriinmez olan, gayri-maddi
olandir. Rahmet, eyler ve belirler, seylerin olmalanna ve kendi-
sine benzemelerine sebep olur, giinkii ruhani bir haldir34 ve ha-
reket biciminin fiziksel nedensellik dedigimiz seyle higbir alaka-
s1 yoktur; isminin de belirttigi gibi, hareket bi¢imi sympathe-
ia’dir. Bu sympatheia her an, tutkusuna (patheia) maruz kalinan

naissance spiritivelle dans la Gnose Ismaélienne” adli gahymamiz, s. 143,
n.190.

B Fusds], 113.

3 Fusis 11, 247-49 ve 1, 177 [195] ff. Zavahir (zahirler, goriiniir geyler, olgular)
higbir zaman bagka zavdhirin sebebi olamaz; maddi olmayan (gayr-i maddiyye)
bir nedene ihtiyag vardir (bkz. Siihreverdi'de, kendi iginde saf golge, perde, ber-
zah olan bir geyin baska bir geyin sebebi olamayacap diisiincesi). Bu sebep ila-
hi Isimler olabilir veya dig diinyada higbir varli1 olmayan fakat buna ragmen de-
Bisimlerin sebebi olan bir gey olabilir, giinki her varhgmi yapisi ikilidir: sebep
olunan insani boyutu (ndsir) olan zahiri yonii ve sebep olan ilahi boyutu (!dhir)
olan batini yonii (bkz. yukanda n. 24; boylece ‘ayn-1 sdbite kavramina donmiig
oluyoruz). Faal olan /dhif’tur (melek1 iglev, bazen Kutsal Ruh olarak Cebrail her
varligin bu ldhdt’u olarak tanimlanir). “Higbir digsal varoluga sahip olmayan
seylerin etkisinde olduklan igin, etkileri anlamaya en kabil olan onlardir). 1bn
Arabi ekler: “Faal Muhayyilenin tesir etmedigi kimseler, bu meseleyi anlamak-
tan uzaktir.” (bkz. agagida 1. Bolim, §2).

35 Bkz. bir 6nceki not; bu lahdr Kutsal Ruh olan Cebrail’e de benzetilebilir (Fusiis

J
122



ILAHI TUTKU VE RAHMET

varligin ismiyle daha da ayrintilanir: mesela, semavi efendisine
dua eden heliotropiumun durumunda heliopati, mutasavvifin du-
rumunda en basit deyisle teopatidir.

Bu dua, dua edenin toplam benliginin iki unsurundan birin-
de, yani zuhur eden benliginin boyutunda bir tepkiyi, bir faal tut-
kuyu tetikler. Duayi ise batini benligi, yani agkin boyutu, varligi-
nin semavi esi, ebedi bireyselligi, yani isin 6zii onun araciligiy-
lailahi Isimlerden birini aktif varoluga ¢agiran Rahmetin nefesi
tetikler. Bir benligin toplam varlifim olusturan iki varolug iste
bunlardir; Ibn Arabi bunlara [Ghit ve ndsiit, ilahi tabiat veya du-
rum ve insani veya yaratilmig durum ismini verir.3> Bu durum,
lahiit ve ndsiit mutasavvifin sectigi ve cani isteyince degistirdigi
kiyafetlermis gibi, Ibn Arabi ile iligkili olarak varolugsal bir mo-

II, 179-80, 187), iinkii Cebrail, bu Surette tezahiir eden tlahi Varhigin Kendisi-
dir, Plotinus’ta evrenin Ruhuna benzer bir Kutsal Ruhtur (bkz. agagida n.37). Fa-
kat Ibn Arabi (I, 66 {52]), miisahede sahibi bir mistik daha énce sahip olmadig
bir bilgiyi ona izdiisiiren bir Sureti temasa ettiginde (bkz. Siihreverdi’de Hermes
ve “Kamil Tabiat1”), bilgisinin meyvesini kendi nefsinin agacindan devgirmigtir”
der; bunu /dhit ve ndsit boyutlanm yok eden bir aynilik olarak yorumlamak
hatasina diismemeliyiz. Aynihik bu ikili biitiinliige baghdir. Burada, hem ibn
Arabfi kendi tecriibesini, Cebrail’in huzurunda samimiyetle yagayan Peygambe-
rinkiyle kargilagtirdiginda (Fiitihdt 11, 325) hem de Melegin huzurunu Masugun
Agsik tarafindan zihinsel hatirlamgina ve gergek diyaloglanna benzettiginde (Fu-
sias 11, 95) konu, biitiin “Melek” tecriibesidir. Nesnellik kriteri digsal seylerin ge-
rektirdigi kriter degil, yalmzca Faal Muhayyile tarafindan bir sempatetizm ilig-
kisinde goriiniir olan diinyaya 6zel bir kriterdir (bkz. agagida 1I. Bolim, §1). Bu-
rada analitik psikolojinin aragtirmalan bizi biitiin bunlann bir yanilsama ve tu-
zak oldugu sonucuna gotiiren yanhs taleplere karg1 koruyabilir. Arketip yalmzca
simgelerinden biri aracilifiyla goriiniirdiir; simge rastgele degildir; her birimiz
onu kendi varhgimizla besleriz; her birimizle kisiseldir, varhgimizin a priori ka-
nun ve gergegidir (‘ayn-1 sabitesi). Her insan beraberinde Rabbinin Hayalini ge-
tirir ve kendini Onda tanimasimin sebebi budur; Allahi ancak bu Rabbi aracili-
g1yla, hizmet ettigi bu ilahi Isim aracihifiyla bilir. Biitiin bunlar yalnizca bir ar-
ketipin bir varlik iizerinde biraktif1 izi belirtmektir; bunun sebebini sorgulamak
yasayan simgeden dogmatik kristallesmeye gegmek istemektir. Melegin Sureti,
“nefsinin, bilgi meyvesini kopardigt agaci,” bu Nefstir, agkin bilincidir [trans-
conscience], bilingli egosunun yalmzca goriiniir diinyada meydana gikan bir par-
casi oldupu ilahi veya semavi egidir. Lahit, ilahi Isim benim varhiim yaratir ve
buna karsihk benim varligim onu, onun beni belirledigi ayn fiilde belirler; bu
bizim ortak ve kargilikli passio’'muz, com-passio’muzdur ve benim ebedi belir-
lenimim olarak yalnizca bunu kavrayabiliim. Bununla ilgili daha fazla bir sey
bilmek istemek, bu bireylesmis izden sebebine geri donmeyi istemek imkansizi
talep etmektir; llahi Ozle ebedi arketip ferdlerin 6zgiil iligkilerini sorugturmakla
aymi seydir.
36  Bkz. gahgmarmz “llahi Tecelli,” s. 79-86, 113-127.

123



BIR’LE BIR OLMAK

nizmden bahsedenler tarafindan ¢ok ¢abuk unutulur. Konunun
kokenine inmek igin (ve bu mesele biitiin ruhaniyat okulunun an-
lagilmasinda sonsuz 6nem tagir), en azindan, Peygamberin mis-
tik tecriibenin prototipi olarak diisiiniiliip hayal edilmesinin se-
bebinin, kisiliginde lahiit ve ndsiit’un 6mek bir sekilde birlesme-
si oldugunu anlamaya baglamamiz gerekir. Fakat bu birlesme iki
doganin hipostatik birligi (Kilise Konsiillerinin Kristolojisinin
usuliinde bir birlik) olarak dcgil,36 miitecelli bir birlik, yani ila-
hi Isim ile duyumsal bigimin veya gériiniimiin, bu 1smi gériiniir
hale getiren birligi olarak anlagilir. Bu ikisinden biri harig¢ digeri
veya yanlighkla biri yerine gegen digeri degil, ikisi birden bir ila-
hi Ismin biitiinliigiinii olugtururlar, biri bu Ismin efendisi (Rab),
digeri ise kuludur (‘abd). Biri digerine, ikisini birden olusturan
bir rablik ve kulluk veya agk hizmeti ahdiyle baghdir —ve bu ahd
ilk agk eylemiyle, onlar1 arzu edecek varliklar igin haykiran ila-
hi Isimlerin nostaljisine rahmet eden [compassionnée] Hiiziin
Nefesiyle [Ahiyla] dogmustur. O halde dinbilimimizin yiizyillar-
dir asina oldugu enkamasyoncu (hululcu) terimlerle diisiinmeyi
kesmeliyiz; o zaman tecellilerin durum ve yapilarin1 gercekten
zihnimizde canlandirabiliriz; ve o zaman unio mystica bize unio
sympathetica’min asil gergeklesmesi olarak goriinecektir.37

3. “Unio Sympathetica” olan “Unio Mystica”

Bu iki terim yukarida bize kargi savlar olarak tamtilmiglard:
(yukarida §1). Arastirmalarimiz bizi, birbirlerini dislamak yerine
birbirleri aracilifiyla yorumlandiklar1 bir manevi tecriibe mode-

37 Bu unio mystica anlayigi, bu kitabin Ikinci Béliimiinde ana hatlan gizilen Yara-
tict Muhayyile ile Yaratict Dua arasindaki baglan takip eder; Faal Muhayyilenin
Duanin faalligini algilamadaki rolii igin bkz. yukanda, nn. 27 ve 34. Ibn Ara-
bi’nin kendi tecriibesini Peygamberin Melege dair tecriibesiyle kargilagtirmasi
bizi Bagmelek Cebrail’i (Rith-1 A‘zdm), Siminn Niliiferinde (sidretii'l-miintehd,
En Ust Cennet) hiikiim siiren Yasam llkesi (Mebdd'ii’l-Hayat), Rih-1t Muham-
medi, Saf Muhammedi Oz (Hakikat-i Muhammediyye), Allah’1n en yiice Tecel-
lisi ve her varhgin IGhit'u olarak betimleyen ifadeleri bir arada gruplamaya
ve incelemeye yonlendirir. Bu ise Dogu Ibn Sindcilanmin —aym Dante’nin
yoldaglan olan Fedeli d'amore’nin Kutsal Ruh’ta Madonna Intelligenzia olan
ilahi Hikmeti [Sophia] gormeleri gibi (bkz. asagida II. Boliim, n. 36 ve 49)-
Faal Muhayyileden Kutsal Ruh olan Vahiy Meleginin o suretine nasil yoneldik-
lerini anlamamizi1 saglayacaktir. Siiphesiz o zaman ilkel Hristiyanhgn bir evre-
sinde Cebrail-Isa [Gabriel-Christos] sahsi bize tiimiiyle yeni bir gergevede gori-
niir.

124



. ILAH! TUTKU VE RAHMET

line ulagtirmig goziikmektedir. Bu gelismedeki evreleri tekrar
ozetleyelim: her varlik, Kendi Isimlerinden biri veya birden faz-
lasinin iginde bulunarak bu varlikta zuhur eden lahi Varligin bir
tezahiir bigimidir (mazhar, mecla). Kainat, Onu Kendi Isimleriy-
le isimlendirdigimizde Onu isimlendiren Isimlerin toplamdir.
Zuhur eden her ilahi Isim onu izhar ettiren (yani mazhari olan)
varhgin efendisidir (Rab). Her varlik kendi Rabbinin (er-rab-
bii’l-hdss) mazhandir, diger bir deyisle, Zatin her bir durumda
yalmzca o Isimde 6zellesen ve bireylesen yoniinii ortaya koyar.
Higbir belirli ve bireylesmig varlik llahinin biitiiniiniin, yani bii-
tiin Isimlerin veya “Rablerin” mazhar1 olamaz. Ibn Arabi bunu
sOyle ifade eder: “Her varligin Tanrisi, kendi ‘6zel rabbi’dir. Bii-
tiiniin ona ait olmas1 imkansizdir.”38

Burada bir mistik tecriibe baglaminda dogrulanan bir kate-
noteizm’le karg1 karsiyayiz. llahi Varlik par¢alanmis degildir, ak-
sine her an biitiiniiyle mevcuttur, Isimlerinin her tecellisinde bi-
reylesir ve her an, Rab olarak goriindiigii Isimlerden birini giyi-
nir. Burada Ibn Arabi okulunun maneviyatinin temel 6gelerinden
biriyle daha, bu Rabbi Rab yapan gizlilikle, sirru’r-rubiibiy-
ye'yle karsilagiyoruz. llahi efendiyle Isminin kulu arasindaki $6-
valyelik bagina benzer baga deginmek adina ve seigneur [efen-
di]?? soézciigiinden soyut bir terim yaratmak imkansiz oldugun-
dan, bu sozciikleri “ilahi efendiligin sirr1” olarak ¢eviriyoruz. Bu
ne demektir? Sehl Tiisteri’nin Ibn Arabi’nin alintiladig1 bir sdy-
leyisi bu sozciiklerin derinligini ortaya koyar: “Rabligin bir sim
vardir.” Ardindan her bir varhga hitap ederek “llahi efendiligin
bir sim var ve o sensin —kendisiyle konusulan varlik olan sensin-
eger (bu sen) yok olsaydi, bu efendilik de ortadan kaldinlmig
olurdu.”40 Bu tiir bir ifadede “gizli bir Hazineydim, bilinmek is-

8 Fusas1, 90 [92] ff; 11, 85, 86.

5 s eigneurité sozciigii agikga imkansizdir; seigneurie’ye gelince, zorluk aninda ige
yarayabilir fakat burada isaret edilen iligkiyi eo ipso [tek bagina] ifade etmez; ba-
sit bir linvan olabilir veya bir miilkii tanimlayabilir.

Fusis 11, 86-87, n.3 ve 1, 90 [92]. Inna 1i’l rubiibiye sirran, ve hiive ente, le
zahara la-batalat el-rububiye. 1bn Arabi’nin, Fiitithar'inda (ref. I, 90, n.8) ve
Divid Kayseri ve Bali Efendi’nin, serhlerinde agikga ifade ettikleri gibi, burada
zahara fiili “kaybolmak,” “yok olmak™ (zdle ‘en fiiline es) anlamiyla zahara ‘an
olarak anlagiimahdir. Burada bu sozciigii “ortaya ¢tkmak” ve “zuhur etmek”
olarak ¢evirmek, Sehl Tiisteri’nin Ibn Arabi tarafindan tamtilan ifadesini
tiimiiyle yanhs yorumlamak olur. Hiive (“o,” iigiincii gahis), gaip olanin (gayb,

40

125



BIR'LE BIR OLMAK

tedim” kuts? hadisinde bahsi gegen ezeli Ask olgusuna bir ima
vardir —¢iinkii Onun bilinmesi sana baghdir (yani O senin tara-
findan bilindiginde, bu sende Kendini bildigi i¢in olur)- ve bu-
rada hi¢bir monizm sug¢lamasinin zayiflatamayacag bir karsilik-
i muhavere ile kurulan bir durumla karsilasinz.

Sirru’r-rubitbiyye ilkin, kendisine ibadet ettigimiz Allah’in
bir sifati olan ilahlikla (uliihiyyet), yardimina bagvurdugumuz
Rabbin bir sifat1 olan “rablik” (riibiibiyyet) arasinda, genel zahi-,
ri dinde de goriilen bir farka igaret eder.#! Fakat Ibn Arabi’nin
kendi terminolojisinde Allah, sifatlarinin tiimiiyle nitelenen Zat1
ifade eden Isimdir; Rab ise sifatlarimin birinde kisilesen ve 6zel-
lesen llahi’dir (bu yiizden de ilahi Isimler ¢ok sayida “rabler”,
erbdb olarak tanimlamir.42

Daha ayrintil bir incelemenin®3 gosterdigi gibi, Allaha dair
olan ilahlik isimleri ve Rabbe dair olan rablik (riibiibiyyer) isim-
leri vardir; “Rab,” Zat ile manevi ve maddi olan somut bireysel
varliklar arasindaki iligkilerle baglantih olarak diisiiniilen ilahi

Gizem diinyasi) zamiridir; ente (“sen”) ise ya mahluklar diinyastna (‘dlemii’l-
halk) ya da ebedi ferdiyetlere (‘aydn-1 sabite) iaret eder. ki durumda da rablik
(rubitbiyyer), etkisi (merbiib) yok oldugunda Tanndan kaybolacak bir sifattir.
Fakat ilahi Isimler varlklarda tecelli eden Rablerdir (el-erbdbii'l-miitecelliyye);
dolayistyla, rablik ilahi eylemlere dair bir haysiyettir. Ote yandan, tezahiir ettik-
leri mecalli bu ilahi Isimlerin etkileridir ve bu etkiler, tezahiirleri ya da en azin-
dan a'ydn-1 sabiteleri varoldugu siirece varolmaya devam ederler. Fakat tamim-
lan geregi a'ydn-i sabite yok olamaz (dig, kosullu suretlerinin yok olabilmeleri-
ne rapmen). Bu nedenle, rablik kulun varlifina bagh olsa da, ilahi Varliktan yok
olamaz. Bu ise bize unio sympathetica’nin temeli olan su durumu verir: varhgin
sebebi olan Hakk olmadan ve aym olgiide, yaratilan (halk) olmadan, yani Tann-
nin zuhurunun sebebi olan bizler olmadan, varhgin yapisi boyle olmazdr ve
Hakk ne Hakk ne de Rabb olurdu (Allah ne ilahi ne de yiice bir efendi olurdu).
41 Fusisl, 73 ve 11, 41-42: Nuh'un [“Allah im™] (ildhT) degil “Efendim!" [Rabbim]
(rabbi) demesinin sebebi budur, Kuran Nuh suresi, 20 ve 27. ayetler.
Fusis 11, 42 (yukanida -n.16’da- 3 Enoch'ta ilahi Isimlerin meleki hipostazlar
olan dizisine deginmigtik). Uliihiyyet ve Rubibiyyet arasindaki aynmin kaynag:
budur. llki Al-lah’1n Suretlerinin her birinde tecelli etmesinden dolay: ebedi bir
déniigiim halindedir; ilahi Isimlerin her birine ait olan rubdbiyyet ise sabittir ve
degismez. Bu nedenle dua sirasinda “Allah™a ihtiyacimiza ve varhimiza teka-
biil eden belirli Ismi ile miinacat etmeliyiz.
Asagidaki tammlar igin bkz. Kagani’nin Lugatindeki 6nemli makale s.v. erbab,
sf. 169. Bu nedenle Rablerin Rabbi (rabbii’l-erbab), en yiice lsmi, tiim Isimlerin
kaynap), tiim arzulann kendisine dofru birlegtigi tiim amaglann amaci olan 1k
Belirlenim'nin (ta‘ayyiin) Ismi itibariyle Allah’ur. Aynca ildhiyyet sozciigiiniin
insana iligkin Ilahi Isim, il-iyyet sozciigiiniin (-i/ eki ile olusturulur: Mika-il, Az-
ra-il, Israf-il vs.) de Melege iliskin ilahi Isim oldugunu unutmamamiz gerekir.

42

43

126



ILAHI TUTKU VE RAHMET

Isim’dir.4* Bir yandan, Zaun ebedi 6zliik halindeki bu bireyles-
melerle iliskileri “ilahlik Isimlerinin” kaynagidir (el-Aziz, el-
Muktedir vs.); 6te yandan, bu Isimlerin nesnellesmis, gercekles-
mis somut varliklarla iligkileri “efendilik Isimlerinin” kaynagidir
(er-Rezzik, “Rizk verici”; el-Héfiz, “Koruyucu” vs. gibi).“5
Sonug olarak diyebiliriz ki “rab,” Rabbi oldugu varhgin, di-
ger bir deyisle, aym fiil kokiiniin pasif sifati, nomen patientis’i
olan merbiib sozciigiiyle betimlenen fedele’sinin veya kulunun
(‘abd, Upekoos) gergeklesmigligini varsayan 6zel bir ilahi Isim-
dir (ism-i hdss). Her tezahiir bir ism-i rabbdnf’ nin, kendisini yo-
neten, yakardigi ve onun araciliiyla eyledigi 6zel Tanrinin ismi-
nin suretidir. Rabbin kendi iginde 6z bir gergekligi yoktur; ken-
disine tekabiil eden pasif suret ile tamimlanan bir varhikla iligkili
olarak bir gergeklik haline gelir ve bu durum yukarida significa-
tio passiva’yla iligkili olarak incelenen fenomenin en belirgin or-
negidir. Bu fenomen ilahi Isim Allah ele alindifinda da aym
agiklikta kargimiza gikar, giinkii bu Isim, Tanris1 oldugu kisinin
-Kendi Zatinda gizli de olsa- pozitif gercekligini varsayar. Tan-
n olugunun araci olan kisi, ilk bagta garip gelen bir sekilde, 'lh
kokiiniin basit fiilinin pasif sifati olan me’lith sozciigiiyle ifade
edilir. Nitekim bu terim, gramerinin sebep olacagi tahminlerin
aksine kendisine Ibadet Edilen’i (ma’biid) kastetmez. Burada
“pasif” hale getirilmis olan ilahi Isim tam olarak, i¢inde ve ara-
cihgiyla Tanrimin pozitif gergekliginin gergeklestigi varlig be-
timler. Me’lith ibadet edendir; 11ahi Varligin in actu bilfiil ibadet
edilen olusunun aracisi olandir.46 Burada dilin kendisi, ilahi pat-
hos’un, bilinmeyi “arzulayan” “patetik Tanr1”nin, esi olarak Tan-

¥ Fusis 11, 143.

4 Bu agkin onomatolojinin bir bagka yoniiyle ilgili olarak, Cennet ve Diinyanin
anahtarlanni tutan Tapinak §ovalyelerine (sadana) benzetilebilen alt mertebede-
ki ilahi isimlerin buna ragmen giiglerini kullanma olanagindan mahrum oldukla-
n bilyiileyici kozmogonik mitle kargilagtinlabilir. Bunlar Yiice Isme kiyasla Ta-
pmnagin yalmzca koruyucular olan fakat Cennet ve Diinyaya varlik verebilen,
ilahi Isimlerin Yedi Imamina miinacat ederler. O halde ilahi Isimler rolleri pay-
lagir ve evreni uyumlu iliskileriyle beraber varlikta kurarlar; bkz. Nyberg, “/n-
sad’ii'd-Devdir,” Kleinere Schriften des lbn al-‘Arabi, Arapga metinde s. 36 ff. ve
Girig boliimiinde s. 75.

Oyleyse “el-me’lith lehu” veya “fthi” tiiriinden bir sey diisiinmeliyiz (Onun ken-
disinde ve kendisi igin Tapilan oldugu, yani significatio passiva’sim gergekles-
tirdigi kisi; bunun diginda, sozliiklerde genellikle verilen anlama gore me'lith =
ildh, bkz. Fusiis1, 81 ve 1l, 60-61; Kagani, Serh, s. 73.

46

127



BIR’LE BIR OLMAK

r1s1 oldugu insani varlkta bir teopati 6ngordiigii hissini yansitir.
Boylece pasif sifattan tiiretilen soyut me’lithiyyet sozciigi, te-
opati sozciigiinde sadik bir eg bulmus olur; ve gergekten de Ibn
Arabi’nin bir yorumcusu, sdzciigiin aligilmamis kullanimina sa-
sirarak (seyhimiz “Onu Allah olarak olusturmamiz meluhiyeti-
miz aracilifiyladir” derken), sath’la bagdastirir, yani bu ifadeyi
bir “teopatik deyis” an1 olarak yorumlar.4’

Asagidaki gibi bir metinde ifade edilen bu sym-pathe-
tiznvdir. “llahlik (ulihiyyet) ilahi (me’lith) olacag: bir varlik arar
(arzular, diler); efendilik (rubiibiyyet), efendisi (merbiib) olacagi
bir varlik arar (arzular, diler); aksi takdirde ikisi de hem zihnf
hem de hakiki gergeklikten yoksun diismiis olurlar.”48 Bu fazla-
siyla “patetik” bir metindir ve bize bir yandan onlar “isimlendi-
recek,” yani benlikleri onlar1 in concreto [somut olarak] ortaya
koyacak varliklarin beklentisinde 1zdirap geken ilahi Isimlerin
ezeli Hiizniinii hatirlatir —ve diger yandan da Onun 6ziinii isim-
lendiren fakat daha higbir varligin isimlendirmedigi Isimlerin
Hiizniiyle “sempati kuran” ve Onun yalnizligin1 bundan bdyle
Onun Rabliginin sim olacak “sen”in gergekligini gerceklestiren
Nefes’inde yenen llahi Varligin Rahmetini hatirlatir. Sonug ola-
rak Rabbinin kutsallif1 “sana” emanet edilmigtir ve Onun icin
cevap vererek “kendini Tanrina kabiliyetli kilmak” senin elinde-
dir. Ve bize gore, her birinin digeri araciligiyla onun Isminin sig-
nificatio passiva’sin1 gergeklestirdigi, ilahi efendi ile kulu ara-

47 Fe nahnu bi-mel’hiyetina kad cealnihu ilahen (Onu ilaha doniigtiiren bizim
tecellimizdir): bkz. David Kayseri’nin 6nemli gozlemleri, ed. 1299, s. 173: Bu-
rada me’lithiyyet ‘ubiidiyyet demektir; me'litly, Kendisine Ibadet edilen (ma‘bdd)
degil Ibadet edendir (‘abd), “ibadet edenler olma durumumuzla (‘ubiidiyyetuna)
onun Kendisine Ibadet Edilen olma durumunu (ma‘bidiyyetuhu) izhar ederiz.
Onu varsayisinuz [poser], llah olarak belirleyisitniz bu anlamdadir; biitiin bun-
larda bir gesit miitecelli ifade vardir (ve fihi ni’meha’l-gath).”

48 Fusis 1, 119 [128] ve II, 142-43. 1ki miiteallikten her biri digeri olmadan diigii-
niilemez; ilahi biitiinlik yaratlmamiy Hakkk’tan ve yaratilmig Hakk (hakk-t
mahldk), mutlak gergekligin (hakikat-i mutlaka), aralarinda ikilik ve diyalogun
ebediyen dogdugu iki yiiziinden olugur. Birbirine taalluku olmadan, ildh veya
me ‘lih igin, rab veya merbib igin herhangi bir varolug olamaz. Aynca llah hig-
bir zaman ibadet edilmeyi, yiiceltilmeyi, kutsanmay1 kesmez, fakat bu mutlaka
sozciigiin dogmatik anlaminda olmayabilir. Ciinkii “el-Hakk kainattan bagimsiz-
dir, Kendisine yeterlidir (ganf)” dedigimizde, bu kendi igindeki 6ze (zdr) igaret
eder. Bu 6ziin varlikla da, fiilen Tann ve me ‘lith ve merbiib’unda (yani teopati-
mizde, Onun Kendisine, bizim Ona olan tutkumuz olan tutkusunda) Rab olan
Hakk’la da iligkisi yoktur.

128



ILAHI TUTKU VE RAHMET

sindaki bu tekabiilii, bu birinin digeri igin duydugu tutkuyu en iyi
ifade edecek terim unio sympathetica’dir.

Burada kuskusuz, geligkili ifadelerinin bizim igin, tecriibesi
olan diyalojik iligkileri betimledigi ve ayn1 zamanda, sadik asi-
gin ilahi efendisine “varlik verdigi” kutsal hizmetin baz1 prefigii-
rasyonlarinin veya arketipi olan Sahislarin olusturduklar1 misal-
ler lizerinde diisiiniip bu emsalleri tekrar etmeye ¢agirdig bir ru-
haniyetin gizemine dokunuyoruz.

Buna benzer birgok ifadeden bir tanesine érmek olarak 1bn
Arabi’nin siirlerinden birindeki su misray: verebiliriz: “Onu bi-
lerek Ona varlik veriyorum.”4® Bu insanin tiim isimleri ve tiim
bilgiyi agan Zat1 var ettigi anlamina gelmez; “inanglarda yarati-
lan 1lah™ (el-114hii’l mahldk fi’l-mu‘takadat), bir baska deyisle
her nefste o nefsin inang, bilgi ve yatkinlig tarafindan belirlenen
bir bigim alan, o nefsin varliginin temel kanununu yansitan bir
simge olan Ilahi kasteder. Bu misranin anlam takriben sudur:
Allah1 benim i¢imde ve benim aracilifimla varhklarin bigimleri
olarak tezahiir eden Isim ve sifatlar oraninda biliyorum, giinkii
Allah her birimizin i¢inde sevdigimiz seyin suretinde kendini
gosterir; sevginin sureti ikrar ettiin inancin suretidir.50 Biitiin
bunlardan, inandigim ve ibadet ettigim ilah1 “yaratinm.” Ibn

49 Fusiis 1, 83 ve I, 67: “Boylece amaci bende gergeklesir. Tazim ve Ibadet Hakk
(Hakk) ve mahluk (halk) arasinda gider gelir. Tann mahluguna varlik bahgede-
rek onu yiiceltir ve ona ibadet eder; mahluk Tannsinin kemallerini izhar ederek
Onu yiiceltir ve Ona ibadet eder.” Siiphesiz burada ibadet s6zciigiiniin kullanimi
ortodoks inangh birine garip ve hatta kiifiir gibi gelebilir. Fakat elbette burada
genel dinsel bilincin diizleminde degiliz. Hakk ve halkin her biri digerine hizmet
ve itaattedir; hizmet ve ta’at sadakatin (‘ibadet) en karakteristik sifatlandir ve
Hakk ve halk kargilikli olarak birbirlerine hizmet ve itaat ederler, giinkii Hakk-
halka varhk bahseder ve halk Hakk’1n kemallerini izhar eder. Halk Hakka Onun
emrini yerine getirerek itaat eder ve Hakk halka ebedi istidadinin arzu ettigi va-
rolusg mertebesini vererek itaat eder (lI, 65-66); bkz. asagida, nn. 67-70 ve V. Bo-
liim, “Insanin Duasi ve Tanrinin Duasi.”

0 Fusiis 11316, n.23 ve I, 212-213. O halde bu sympathesis’in tekabilii dyledir ki,
Rab, agk kulu Kendisini tamyip kabul edebilsin diye, kulu igin Arayiginin nes-
nesinde (matlib’unda) zuhur eder, giinkii arayiginin nesnesine uyan mesgaleye
yabanci olan bagka bir surette kulu Onu tammaz. Bu yiizden Musa Atesi aradi-
ginda, Tann ona Ates suretinde, Yanan Cahda goriindii, ¢linkii Ateg, Masugun
kahnnin ve agigin agkinin (muhabbet) duyumsal simgesidir. Ve Tannnin, arayi-
stnin suretinde Kendini gosterdigi tek kisi Musa degildi; Ibn Arabi’ye de Fiiti-
hat kitabinda anlattig: rii’yetler liitfedilmisti; ayrica bkz. Fusis II, 288, n. 5.

129



BIR’LE BIR OLMAK

Arabi soyle demigtir: “O halde Allah, igareti anlayan kimse i¢in
bir ibaredir.”3!

Nitekim bu, unio sympathetica’min yalmzca bir yonii, tam
da, tek basina degerlendirildiginde mantik¢1 bir elestirmene ko-
tiiciil bir keyif kaynagi ve ortodoks dinbilimciye kafa karigtirici
bir engel olabilecek yoniidiir, fakat her haliikirda konumuz olan
mistik tecriibeyi tam olarak ifade etmez. Ciinkii “yaratilmig olan
llah”tan bahsettigimizde sunu sormamiz gerekir: yaratan fail 6z-
ne gercekte kimdir? Varhigimizin sebebi olan ilahi olmadan
(hakk) ve onun tezahiirleri olan bizler olmadan, diinyanin diize-
ni simdiki gibi olmazd: ve Tanr ne Tann ne de Rab olurdu. Fa-
kat 6te yandan, senin aracilifinla gergeklestigi icin “onun rabli-
ginin sim”’n1 elinde tutan sen olsan, bu Rabbin kulu olsa da, se-
nin Onu belirlemekteki fiilin Onun sendeki tutkusu oldugundan,
senin Ona olan tutkunda fail 6zne aslinda sen degilsin, senin ba-
gimsizhigin bir kurmacadir. Gergekte sen pasif bir fiilin 6znesi-

51 A.ge. 1, 183 [201] ve II, 261: “yani, her insanin yatkinli3ina, kendisine ve etra-

findaki diinyaya dair bilgisine gore anladig bir sozciik veya kisisel inancimin
seklinin bir simgesidir. Bu anlamda llah, inanglarda yaratilan llah (el-/lahii’l-
mahlik fi’l-i’tikdd) igin bir ifadedir (‘ibdre) ve Kendi igindeki haliyle Tann de-
gildir. 11,93 ve I, 92'yi kargilagtinmz: Her kul, kendisine dair bilgisine gore yar-
dim istedigi Rabbine farkli bir inang ikrar eder. Oyleyse Rabblerin birbirlerinden
aynimalarinin yam sira Rablere olan inanglar da birbirlerinden aynlir; tiim Rab-
lerin Rabbinin aynasinda suretler olmalan gibi, tiim inanglann bir tek inancin
suretleri olmalarina ragmen. Bu nedenle (11, 121 ve I, 106) her mahlukta, o mah-
lugu kendi boyutu oraninda ilahi bir boyut olarak yoneten /dhdt olmasina rag-
men, Hakk’in tiim belirli varliklara esit yumugaklikla tenezziil ettigi anlamina
gelmez; Hakk senin igin zuhur etme ve Kendini senin boyutuna uygun hale ge-
tirme bigimiyle sinirlh degildir. Ve bagka mahluklann senin ibadetini talep eden
llah’a itaat etmek igin higbir zorunluluklan olmamasinin sebebi budur, giinkii
onlann tecellilerinin suretleri bagkadir. Sana tecelli ettigi suret bagkalanna tecel-
li ettii suretten farkhidir. Allahin Kendisi tiim algilanabilir, hayal edilebilir veya
duyumsanabilir suretlerin Stesindedir (miinezzeh), fakat Isim ve Sifatlannda, ya-
ni tecellilerinde diigiiniildiiginde, aksine bu suretlerden aynlamaz, yani bir ge-
kilden ve zaman ve mekanda bir situs’tan [konum] aynlamaz. Ibn Arabi’nin an-
ladif1 sekliyle megru tegbih budur. Bu yorum tegbih ve tenzih terimlerine {slam
kelamcilaninin ve filozoflannin genel kabullerinden az gok farklh anlamlar veren
bir yorumdur. Ibn Arabi igin tenzih saf belirlenmemigliktir (1t1ak); tegbih, her in-
sanin, “kendini kabiliyetli kildig1” 61¢iide Hakki temsil ederken uyum iginde ol-
dupu suretlerin gergeklestirdigi zorunlu simirlamadir (tahdid). Bu temsil bir ren-
zih de olabilir bir tegbih de veya ikisinin bir karigimi da olabilir: *Allah imay: an-
layanlar igin bir ifadedir!” David Kayseri (sf. 417) bu sézciigii Elgilerin suretin-
de zuhur eden hakikat’e bir gonderme olarak yorumlar ve belki de bu bizi bir kez
daha dosetizmin onemine getirir.

130



ILAHI TUTKU VE RAHMET

sin (bir cogitor’un ego’susun). Iste mutasavviflanmizin bu “ila-
hi rabligin sim”’nin bir sim daha oldugunu séylerken kastettik-
leri sey budur (strru sirri’l-rubiibiyye, rabligin simnin sim).5?

Bunu netlestirerek, bir ruhbilimcilik veya toplumbilimcili-
gin etkisi altindaki bir elestirmen tarafindan ¢ikarilabilecek so-
nug¢larin 6niine gegerler: Tanr1’nin bilincin bir izdiisiimii oldugu
sonucu. “Sirmn sim,” bu tiimdengelimli agiklamalarin aksine bu-
rada a posteriori bir iiretimden degil varligimizin kendisiyle bi-
rarada tuttuumuz a priori bir gercek deneyimden bahsediyoruz.
lahi bir Isim’in toplami, efendi olan bu Isim ile birarada 1smin
kulu veya hizmetkandir (ismi dahi kendisine verilen sadakat go-
revini ifade eder: ‘Abdii’r-Rahman, ‘Abdii’l-Kerim, vs.; kelime-
nin tam anlamiyla, yalmzca Yiice Ruh veya BagMelek, peygam-
berin tecellisi (imazhar) oldugu ‘Akl-i evvel’ Abdu’llah ismini
alabilir, ¢iinkii biitiin Isimlerin toplamidir).33

“Simin stmnin” iki yonii vardir; ilki sudur: eger Ismin kulu
onu izhar eden ve goriiniir alemde varligim siirdiirmesine araci
olan kisiyse bunun sebebi, o kisinin Ismin fiili, onun niyet ve
amacin icra eden olmasidir.5* Bizim igimizde bu eylem signifi-
catio passiva’sim gergeklestirir: /sim’in kulunun merbibiyet'idir,
melidhiyet’idir, teopatisidir [ilahi agkidir]; insan kendi varhiginin
bu pathos’un gerceklesmesi oldugunu kesfeder; bu pathos’ta
kendi efendisinin izini bulur ve onun en biiyiik giivencesi bu
“sempatetizm” aracilifiyla gelen bilgidir. Rab ve merbiibun bir-
birlerini dogruladiklarimi sdylerken kastettigimiz iste budur.

52 Bkz. Kagani, Lugat, s.v., s. 133 ve agagida, III. Bolim.
53 Fusas 11, 232 ve 1, 214; Afiff, Mystical Philosophy, s. 70 ve 71, n. 2. Hakikat-i
Muhammediyye (bu isimle tamimlasak da, gesitli yonleriyle aynlan onsekiz Isim-
den birini tercih etsek de, bkz. yukanda n. 37 ve agagida n. 77) Rabbine isaret
eden ezeli gostergedir [indice], giinki insan irkinda veya daha dogrusu evrende
zuhur eden ilahi Isimlerin 6zlerini bir araya toplayan algilanabilir Mazhar'dir. Ve
her mevcut olan kendi Rabbine igaret eden bir gosterge olduguna gore (6zel is-
mi ‘Abd Rabbihi, Rabbinin kulu olduguna gore), Rabbinin kemallerinin tezahiir
ettigi digsal Mazhar oldugu 6lgiide, Muhammed de Rabbine isaret eden ilk gos-
tergedir, giinkii Onun kemallerinden her birinin tezahiirlerinin sentezini olugtu-
ran Suret O’dur.
Fusis 1, 83 ve II, 66: Beni bu amagla, Onu bilerek Ona varlk vermem igin var
eder” (bkz. yukanda, nn. 40, 47-50), yani bana verdigi Isim veya Isimlerin, Si-
fat veya Sifatlarin zuhur edebilmeler igi var eder.
55 Bkz Kagani, Serh, s. 54-95 (ad. I, 91). Rabbin kulundan (merbiib) bekledigi sey,
Onun fiilinin ve cereyaninin [influx] zuhur ettidi form (mazhar) olmasidir.

131



BIR’LE BIR OLMAK

Ikinci yon ise ilahi efendiyle fedele’sinin arasindaki bu ba-
gintinin zaman iginde olusmadifidir. Eger fedele’nin meliihiyeti
veya teopatisi, ibadet ettigi Tanrinin varligini ortaya koyuyorsa,®
bunun sebebi Ibadet Edilenin kendisini Ibadet Edene doniistiir-
mesidir ve bu fiil fedele’nin zaman i¢inde varoluglariyla baglama-
mis ve ezelde bu iki varligin bilkuvve 6zlerinde gerceklesmisgtir.
llahi Varlifin bu arketip varoluslarin ezeli giiruhuna sordugu so-
ru —Ben sizin Rabbiniz degil miyim? (e-lestii bi-rabbikiim?)- bu
baglamda llahi Varligin “Kendisiyle” bir diyalogudur, onlarda
Kendisine sordugu ve onlar aracihiiyla cevapladig bir sorudur.>’
Ezeli bir sym-pathesis ahdidir. Bu yiizden llahi Varhigin kendisini
alemin suretlerinden ayirmasi imkansizdir (ve bizim Onu alemin
suretlerinden ayirmamiz sagmadir);>® alemin suretleri, diger bir de-
yisle O’na ibadet ederek onu Tann yapan varliklar, ¢iinkii onlarin
ibadetleri, yani teopatileri Rahmetin (sym-pathesis) onlarla sempa-
ti kurma bicimidir: O Tecellisi olan tiim varliklarda Kendine giik-
reder, hepsi bu tecellileri bu sekilde anlamasa da, bu boyledir.
Clinkii bircok varlik Sessiz Olanin (es-Sdmit) duasini, mesela
Proclus’un ¢ok iyi bildigi giines igeginin duasini®® anlamaz.

Kul Onun iradesini, sadece Onun rabligini izhar eden bir suret olarak alicthg ile
gergeklestirir (ve boylece Rabbini ikrar eder) ve Onun tarafindan sadece bu rab-
ligi izhar etmesi sayesinde ikrar edilir. Rabbinin niyetini gergeklestiren aliciligi
(kabiliyyet) haricinde higbir fiili yoktur. Dolayisiyla ikrar eden ayn: zamanda ik-
rar edilendir, ¢iinkii aym1 zamanda Rabbini (sen olan, rububiyyetinin sirri olan)
amacinin gergeklegmesinde belirleyen fiilidir. Fiil Rabbe aittir (giinkii fiili mer-
bfibdur). Rabb merbfibda yalnizca merbfibun varliginin Onun tasansini yerine
getirdigi bu yardimi goriir. Boylece rabb ve merbib birbirlerini ikrar ederler ve
birbirleri igin ikrar eden ve ikrar edilen olurlar (aynca bkz. Fusis 11, 86, n. 47).
Aym seyi, Rab ve kulunun birbirlerinin kefil veya teminati (vikdyet) olduklanm
soyleyerek de ifade edebiliriz. Benim bu Rabbim, Ona gore yagsadigim ve Onun
adina [pour] cevap verdigim Tanndir ve tam da benim Onun adina cevap verdi-
gim yerde 0O'da benim adima cevap verir. (bkz. Kagani, Serh, s. 134). Kul Tan-
nsinin kalkanidir ve Onun menfiliklerini (ilahi simirlan, yaratlmig Tannnin si-
nirlanni) iistlenir (ndsit ve zahir olarak) ve Tann da onunigindekilahdt olmak-
la onun kalkamdir. Unio sympathetica’nin garpici bir yonii: Rahmet senin mii-
kemmelligin adina kendi ilahiligiyle, yani sende yaratilan, senin bdrimnda ve lé-
hitunda, gizli ve kutsal durumunda olan ilahiligiyle cevap verir; bkz. yukarida,
n. 10, iistvarolug [surexistence] kavrami.

Daviid Kayseri'nin gozlemledigi gibi (yukanda n.47), teopatik ifadeye sath ben-
zer bir anlamda.

57 Bkz yukanda n.17.

38 Bkz. Fusiis 1, 69 ve 11, 34-35.

9 Fusas 11, 35.

56

132



{LAH!{ TUTKU VE RAHMET

Ve bu teopati sadik agiklarin, tutkusu olduklar “patetik Tan-
n”ya —bu tutkuyu tiim varliklanyla besleyerek— varlik verdikleri
kutsal hizmete suretini verdi. Bundan sonra bu unio sympatheti-
ca’y1 gergeklestirmeye ugrasan mutasavvifin hayat, icerigini sa-
bitlemek ve korumak adina bagka bir Latince terimle ifade etmek
zorunda kalacagimiz, bir devotio sympathetica halini aldi. Daha
sonra bunun ezeli imgesinin, arketip Sahsinin ne oldugunu gore-
cegiz. Fakat simdiden Ibn Arabif, bizi bunun kusursuz /brahim’in
sahsinda (bunun tarihsel brahim’le benzerliginin oldukga uzak
oldugunu belirtmek gerekir) en belirgin canlandirmas iizerinde
diisiinmeye davet eder. Seyhimizin Ibrahim’i, “ask vecdi” (hik-
met-i muhayyemiyye)®0 diye tammladig1 bir bilgelik gesidi ola-
rak kabuliine sebep olan sey Ibrahim’in Halilullah —Allah’in
yakin dostu, magugu— olarak nitelendirilmesidir; ve fiitiivvet ki-
taplarinda, Mutasavviflar arasinda- kullamlan “ruhani sovalye-
lik” rehberlerinde aym kusursuzluktaki bir Ibrahim’in varligina
sebep olan da benzer bir simgelestirmedir.6!

Batida felsefeye dair yiice duygularinin felsefenin de kutsal
bir hizmet oldugunu sdylemeye yonelttigi filozoflar oldugunu
biliyoruz. Ibn Arabi ve grubu, “felsefe” sozciigii, kisith tanimiy-
la filozoflarin bu sdzciikten gikardiklar1 anlamdan ¢ok farkh bir
sekilde yorumlandigi kosulda hemfikir olurlardi ve Ibn Ara-
bi’nin hem filozof Ibn Sin’y1 (en azindan zahiri filozofu, “Mii-
sahede Risaleleri’nin veya “Dogu Hikmeti” nin Ibn Sina’sin1 de-
gil) hem kelamc1 Gazzili’yi reddetmesine sebep olan da bu ko-
suldur. Ciinkii ikisi de saf aklin, zaman, mekén ve bigimin digin-
da bir Zorunlu Varligin mevcudiyetini, yani llah1 oldugu insanla
(me’liih) hicbir bag1 olmayan veya simdilik olmayan bir ilahin
varligin1 kamitlayabilecegini diigiiniiyorlardi.52 Fakat bu, Tanrla-

6  Yani Kerubilerin vecdiyle ayn: nitelikte (bkz. Kasani, Lugat, s. 123-24): Ask

mecziplan (el-muhayyamiin) llahi Hisniin milsahedesine dalmis Meleklerdir;
bu miisahedeye daliglan 6yle yogun ve 6yle mutlaktir ki Tannimin Ademi yarat-
tigin1 unuturlar. Bunlar, ilahi olmayan her seyde yokluklarindan (gayber) ve lla-
hi Hiisniin ihtigamiyla donakaldiklan nostal jik sarhogluklanndan (veleh) dolay:
Adem’e secde etme emri verilmeyen en yiice Meleklerdir. Bunlar Kerubilerdir
(Keribiyyiin), bkz. agagida n.72.

Ozellikle (Ibn Arabi’nin burada sik sik alintilanan sarihi) Abdiirrezzak Kasa-
ni'nin ve on altinc yiizyihn iinli oniki Imamc: digiiniirii Hiiseyin Kasifi'nin
(hala yayimlanmamig olan) Farsga iki Fiitiivvet-name’si.

Fusis 1, 81 ve I1, 60, yani, “Onu ilahi agkimuz aracihigyla llah olarak belirleriz”
teopati [ilahi agk] ilkesine yabanci olan tektannciigin Soyut Tannsi. Dogru,

61

62

133



BIR’LE BIR OLMAK

nm Onun soyut varhigina kamitlar iireterek degil, tecriibe ettikle-
ri veya maruz kaldiklan (“gektikleri”) seyde, bir bagka deyisle
teopatilerinde (me’ldhiyyet) bulan mistik teosofistlerimizi (el-
ilahiyydn) tatmin edemez. Tanriy1 ve sifatlanim bilmek bu ilahi
agki tammlamak, “kendini bilen Rabbini bilir” 6zdeyisini tecrii-
be yoluyla dogrulamaktir, ¢iinkii bu teopatide ilahi Rabb kendi-
sine ve kendisi araciligiyla fedele’si i¢in Kendi kanitidir.

Bu halin bir tammm Ibrahim’in lakabinin (Halilu’llah) eti-
molojisi —en azindan Ibn Arabi’nin dilbilgisinin bagintilarina bi-
lerek kayitsiz kalan kigsisel filolojisinde incelendigi sekliyle— ak-
la getirir. Seyhimiz Halil sozciigiinii karistirmak, birbirine kat-
mak anlamina gelen (tahallala) fiil kokiiniin besinci bigimine
baglar. Bir sey digerine karigtiginda, kansan, karigima maruz ka-
lan tarafindan golgelenir; edilgen bir konumda olan bu sey Go-
riiniir olana (zahir), etmen, aktif 6zne (karigan) ise Gizli olana
(barin) tekabiil eder; bu ikincisi goriiniir olam besleyen yemek
gibidir, yline karigsan suyun yiinii ele gecirmesi ve igine iglemesi
gibidir. Bu saf simgeciliktir, fakat zorunlu olarak su sorulan do-
gurur: Tanrinin Zahir oldugunu mu séyleyecegiz? Bu durumda
Tannda golgelenen yaratilmig olandir. Yoksa yaratilanin m1 Za-
hir oldugunu soyleyecegiz? O zaman onda golgelenen ve gizle-
nen Tanr olur.%3 Bu, sonugtan sebebe dogru mantiksal olarak
tartismak yerine, verilende Vereni kavrayan, diger bir deyigle te-
opati’sinde aktif olan 6zneyi kavrayan bir tefekkiirii dogurur.

Bu tefekkiir ii¢ asamadan geger:%* bu teopatiyi (veya melii-
hiyyeti) tecriibe ve tefekkiir etmek ve boylece, ezeli bilkuvve

ebedi bir Ozii (zdr) bilebiliriz, fakat bu Oziin Tann oldugunu, bu Oz onu Tanns!
olarak tecriibe eden biri (me’lith’u olan, onun igin ve onda Tann oldugu yani
Tanriya doniigtiigii [théomorphose] biri) tarafindan taninana kadar bilemeyiz.
Felsefenin tannsalhk kavramim doguran sifatlarla soyutladi1 Zorunlu Varhk
Tann degildir. Ne filozoflann Primum Movens’leri [ilk sebep] ne de Ens Neces-
sarium (Vdcibii’l-Viicid) dinsel anlamda Tanni degildir. Biri sirru’r-rubibiyye’si
(rabbliginin sim) oldugu bir Tannyla karsilagmahdr, ¢iinkii ancak burada aym
zamanda sirrii’l-halk (yaratilamin sirri) bulunur.
63 Fusis1, 81 ve II, 60. Kagani, Serh, s. 73.
Fusis 11, 62, Hakk 've halk giftkutuplulugunun simm tiimiiyle yok edecek bir
“aynilik’tan bahsedemememize ragmen; fakat o zaman (I, 82 [81]): “Sana, su-
retlerimiz Onda goriiniir; bu suretler birbirlerine Hakk’ta goriiniirler. Boylece
birbirlerini tanirlar ve birbirlerinden ayngirlar. Aramizda, kendi araciliimizla ve
kendimize dair olan bu bilgimizin (ma’rifet lend bind) Hakk’ta gergeklestigini
bilenler mevcuttur; kendimize dair bu Marifetimizin gergeklestigi Huzurdan (ya-

134



ILAHI TUTKU VE RAHMET

varligindan beri varolusumuzun bi¢imini belirleyen ibadetimizin
aracihigiyla Tanninin Kendisini Tanr1 haline, tam da Onu Ibadet
Edilen olarak belirleyen bu ibadetin Tanrisi1 haline nasil getirdi-
gini kesfetmek; Onun bu ibadette, varhgimin a priori gergegi
olarak Kendi kamdi oldugunu, ¢iinkii eger bir Tanr1 varsa bizim
icin bir Tann oldugunu kesfetmek; ve son olarak, kendi aracili-
gimizla kendimizi bu teopatinin “yeri” olarak bilmemizin Onun
icinde gergeklestigini kesfetmek. Bu yerde O Kendisinin Mevcu-
diyetidir, ¢iinkii bilen varlik, iginde Onun Kendini bildigi varh-
gin ta kendisidir. Ibn Arabi’nin miiritlerinin ilahi agka dayal 6z-
deyisleri Ene’l-Hakk “Ben Hakkim”(Halldc) degil, Ene surrii’l-
Hakk't1, yani “Ben Hakkin simyim,”63 bir bagka deyisle, O’nun
ilahhigim bana bagh yapan agkin simyim, ¢ilinkii gizli Hazine
“bilinmek istedi” ve bilinmesi ve Kendini bilmesi i¢in varliklar
sartti. Oyleyse bu sir, varliklan var ederek Onun Hiizniinii hafif-
leten ve ezeli Surete [Image], her birinin gizli nostaljisi olarak
tasidig1 Isme, onlarin suretlerini vererek her birine Onu bu suret-
te tamma ve Kendisini bu Surette tammasini saglama gorevini
yiikleyen Nefesten bagka bir sey degildir. Bu ise iki terim arasin-
da gidip gelen bir diyalektik sarkacin hareketi degildir. Daha zi-
yade, Onun Rahmetinin alanini, bir odag: benim igin ve benim
aracihigimla Hakk’in varhigy, diger odagi benim Onun igin ve
Onun araciligiyla varligim olan bir elipsle betimleyen, diger bir
deyisle, ikimizi kapsayan, Onun benim i¢in benim Ona olan ka-
biliyetim oraninda oldugu ve benim Ona dair bilgimin Onun ba-
na dair bilgisi oldugu alan betimleyen bir harekettir.

ni aym anda bizim Onun bakigi ve onun da bizim bakigimiz oldugundan) haber-
siz olanlar da mevcuttur. Ve bu gift yonlii ve es zamanh bilgide bizden bagka hig-
kimse bize dair hiikiim vennez. Daha dogru bir ifadeyle, kendi hakkimizdaki
hiikmii biz dile getiririz fakat bunu Onda yapanz.”

65 Ene sirr el-Hakk, mil Hakk ene; bkz. Afifi, Mystical Philosophy, s.15. Temel
bir fark: Hallac huldli (enkarnasyonist, bkz. II, 190: Kendini insanda cisimlen-
direrek kemallerini izhar eden flah) gibi goriiniir; Ibn Arabiise iftihddi*dir, fakat
bu tecelll (veya mazhar) kavraminin isaret ettigi bir birlesme anlamindadir, bir
enkamasyon veya hipostatik birlegme anlaminda degil —bu ise aligkanhgin etki-
siyle genellikle unutulan bir olgudur. Bkz. I1, 69: eger ben 1lahi Varligin mazha-
nysam, ancak Onun bende zuhur ettigini soylemek miimkiindiir, Onun ben oldu-
gunu (la ennehu ene) degil. 1sa’mn “Tann olugu,” yani bir tecelli olugu bu an-
lamdadir, fakat Tannnin “Ben Isa’yim (Mesih), Meryem'in ogluyum” demesi gi-
bi degil. Ve Ibn Arabi’nin Hristiyanlan kiifiirle suglamasinin sebebi budur. Bu-
rada bir kez daha tezahiir ve dosetizmin anlamlan ve aralarindaki iligki tizerin-
de diigiinmek yerinde olur.

135



BIR'LE BIR OLMAK

Sinirlan bu unus ambo’nun unio sympathetica’s: tarafindan
cizilen mistik alanda Ibrahim’in isminin ve misafirperverliginin
temsil ettigi kutsal hizmet gerceklesir. Ciinkii bu s6zlerdeki em-
rin muhatabi, Ibrahim’in isaret ettigi Kamil Insandir: “Oyleyse
Onu Tanrimin Yarattifiyla besle, ¢iinkii senin varligin yiikselen
bir esinti, Onun sagtif1 bir kokudur; Ona kendisini bizim aracili-
gimizla ortaya ¢ikarma kuvveti verdik ve o bize (O’nun vasita-
styla varolma kuvvetini) verdi. Bu yiizden gérev O’nunla bizim
aramizda esit bollinmiistiir.”% Sagtif1 bu koku Onun Rahmeti-
nin, filizlenmemis istidatlarinda hapsolmus varliklar 6zgiir kilan
Nefesidir; her seyin igine ¢ektigi ve varliklarinin besini olan sey
bu kokudur. Fakat gizli benliklerinde bu Rahmetin kendisi ol-
duklan igin, Rahmet yalmizca Yaratandan, var eden Nefesiyle
besledigi yaratilana dogru hareket etmez; ayn1 zamanda yarati-
landan Yaratana dogru hareket eder (mna’liih’tan Allah’a dogru),
boylece yaratilmig alem Onun, yaratilan varolmasayd: varolma-
yacak olan Isim ve sifatlarimin tecellisi olur.”7 Aym diisiince
farklh sekillerde ifade edilir: “Eger bize Varliginda hayat ve var-
lik verdiyse, ben de Onu kalbimde bilerek Ona hayat veriyo-
rum.”%8 Bunun anlami sudur: “Kalbimde Allah’a hayat vermek,
inang bigimlerinden birinin kalbimde varolmasina sebep olmak-
ur.”% Ve bu formiiller Angelus Silesius’un en garpici geligkile-
riyle uyum igindedir: “Tanr1 bensiz yasamiyor; Tanrinin bensiz
bir an bile yasamayacagini biliyorum; Ben yok olursam, mecbu-
ren ruhtan vazge¢mek zorunda kalacak.”70

66
67

Fusis 1, 143 ve 11, 191'de unio sympathetica’min bu 6zgiin siirine bakinz.
Fusas 11, 190-91; Kasani'nin Serhiyle (s. 180) kargilagtinmz: Allah Yaratihgin
gidasidir giinkii Yaratilig Onun aracilifiyla devam eder, yasar ve varhigim siirdi-
rir, beslenen insanin varhigim siirdiirmesine araci olan gida gibi. Bu nedenle tiim
mahluklan lahi Varlikla (viicdd-t hakk) besle ki bu iste Onun temsilcisi (nd ‘ib)
olasin ve boylece aym zamanda Allahi tiim belirli suretlerle, varhgin tiim nite-
likleriyle (ahkdmu'l-kem) beslemis olursun.

68 A.ge., 1, 143 ve I, 191: Kagani'nin Serhi, s. 181: Allahin bize kendimizi izhar
etmemiz igin verdigi varlik aracihiiyla, Ona Kendini bizde ve bizim aracihg-
mzla izhar etme imkéam verdik. lgimizde Onun bizden gelen bir pargasi ve bi-
zim Ondan gelen bir pargamiz vardr.

A.g.e. II, 191; bkz. Kasani’nin Serhinin yukanda n. 18’de alintilanan metni, ay-
nca bkz. nn. 47 ve 49.

Angelus Silesius, Pélerin chérubinique (Cherubinischer Wandersmann), 1, 8, s.
63. Aynca bkz. I, 100, s. 139: “Ben Tann igin Onun benim igin oldugu kadar
onemliyim; ben onun varhgin: siirdiimmesine yardim ederim, O da benim varl-
gimi sirdiirmeme yardim eder.” 11, 178, s. 139: “Sen ve Ben, bagka higbir sey;

69

70

136



ILAHI TUTKU VE RAHMET

Fakat “patetik Tanri” ve teopatisiyle Onu besleyen fedele
arasindaki birbirine baghligi, unio sympathetica’y: bir kez kav-
radigimizda, bu bir ¢eliski olmaktan ¢gtkmaz mi? Ciinkii biitiin
yaratilmiglar: llahi Varlikla beslemek ayni zamanda bu Tanriyi
varligin tiim tamimlanyla, Kendi tecellileriyle beslemek demek-
tir.”! Bu mistik gérev ancak “merhametli [com-passionnée]” bir
agkin, Ibrahim’in —Ibn Arabi’nin etimolojik olarak birbirine nii-
fuz etme anlamina gelen koke bagladigi— “Allah’in yakin1” laka-
binin ifade ettifi askin sempatisiyle gerceklestirilebilir.”2 Yara-
tan ve yaratilanlar (hakk ve halk), ilahi Isimler ve varlik, gorii-
niim ve goriintiilerin miitecelli bi¢cimleri, bir Enkamasyona (hu-
lal) ihtiya¢ duymadan karigir ve birbirlerini beslerler, c¢iinkii
“sempatik birlesme” “hipostatik birlesmeden” temelde farkhdir.
Her zaman, Ciineyd, Cami ve diger bir¢coklannin sik sik hatirlat-
tiklar1 su simgeyle ifade etmeyi tercih ettikleri miisahede diizle-
minde kalmaliyiz:’3 bu durum, igine kondugu kabin rengini alan
suyun durumuna benzer.

ve bu ikisi olmasa, / Sema g¢oker, Tann Tann olmaktan gikar.” I, 200, s. 93: “Tan-
n1 higbir geydir; ve eger bir sey olacaksa, /Yalmzca benim igimde olur, giinkii be-
ni segmigtir.”” Bkz. Czepko'nun (bkz. a.g.e., s. 362, n. 35) sesteti: “Tann Kendi-
si i¢in Tanr1 degildir; her neyse Odur; yalnizca mahluk Onu Tann segmistir.”

71 Bkz. Kigani'nin $erhinin metni, yukarida n. 67.

72 Burada Ibrahim’e baglanan (bkz. yukanda n. 60) “tutkulu askin hikmeti" (hik-
met-i muhayyemiyye) kavramina donmeli ve sunu gozlemlemeliyiz (II, 57-58 ad
1, 80): muhayyemiyye sozciigii, agkin asinlig1 olan hrydm, hiyamdn (gilginca sev-
mek) sozciigiinden gelir. Bu meczup agk hikmeti Ibrahim’e baglanir giinkii Al-
lah Ibrahim’i Halil olmaya segmistir. Halil, agkinin aginhginda kendini kaybet-
mis olan agiktir (el-muhibbi’l-miifrit fi muhabbetihi), kendini timiiyle Magugu-
na vermistir. Fakat biitiin bunlar, onlan asan bir seyi temsil eden simgelerdir. Ni-
tekim Ibrahim ismi Ibn Arabfitarafindan, kutsal tarihte bilindigi haliyle Peygam-
beri adlandirmak igin degil, Peygamber ve Azizlerin taayyiinleri olduklan
Insan-1 Kamilin bir simgesi olarak kullanihir. /nsdn-1 Kamil “tiirii” ise ilahi Isim
ve Sifatlann biitiniiniin kiilli tecellisidir. Eger burada fbrahim, halilulldh
olmasina gondermeyle bir simge olarak segilmigse, bunun sebebi yalmzca gele-
neksel inangtaki hullar (dostluk, saddkat) diisiincesi degil, fiilin kangmak, ig ige
gegmek anlamina gelen beginci bigiminin (tahallalar) ifade ettigi diigiincedir. Bu
etimoloji tercihiyle Ibrahim, Tannnin niifuz ettigi, yeti ve organlanyla kangtif
Insan-1 Kamilin bir temsili olarak belirlenir. Bu niifuz insanlarda izhar ettikleri
Isim ve lahi Sifata gére degisir. Hakk ve halk birbirlerine kangir ve birbirlerini
beslerler, fakat huliil yoktur (bkz. yukanda n. 65), ¢iinkii bunlar simgesel ifade-
lerdir (‘ibdrat-1 mecaziyye). Nitekim mutahallil ve mutahallalin (bir seye kan-
san ve bir seyin kanstinldig), niifuz eden ve niifuz edilen) temsilinde maddi bir
sey yoktur; bu durum ikiligi zorunlu olan fakat bagkalik igermeyen, aym mutlak
hakikatin birbirleri aracihgiyla varolan iki veghesi olan Hakk ve halk arasindaki

137



BIR'LE BIR OLMAK

Tiim varliklann ezeli sempatiyle beslendikleri bu mistik Ye-
mege nezaret etmek Ruhaninin gorevidir. “Allah’in yakin1” laka-
binin kaderini bu gorev igin ¢izdigi Ibrahim’in fiilinin ek alina-
cak onemini edindigi yer orasidir. Gizemli yabancilara misafirper-
verce sundugu yemekten, kutsal tarihimizin Ibrahim’in yabancila-
ra olan misafirperverligi [philoxénie] olarak adlandirdif1 olaydan
bahsediyorum. Kuran da bu olayi, uygun dosetizminin, miitecelli
yoniinii layikiyla korudugu bir bigimde anlatr (Hud, 72).74 Bu
olay Dogu Hristiyanlifinin ikonografik sanatinda aynca tercih
edilmistir; 6zellikle bu ¢ok sayidaki resim arasinda, Andrei Rub-
lev’in (on besinci yiizyil) bagyapiti ayrica saygin bir yer tutar.
Simdi tam da burada ansizin, Ibn Arabi’nin simgesel Muhayyilesi
bizi, bu bagyaput iizerinde bagbagka bir sekilde diisiinmeye, onu
bambagka bir sekilde algilamaya gagirir. Rublev’in zihinsel iko-
nografisi, mistik sofrada oturan ii¢ Melege’ Tanny1 veya Mele-
gini Onun yarattiklanyla beslemek igin hizmet eden —ve bu hizmet

iligkinin saf simgesidir; aralanndaki iligki suyun rengiyle suyu tagiyan kabin
rengi arasindaki iligkidir.

Bkz. “llahi Tecelli” adh ¢ahgmamiz, s. 69-86 (miigahedelerin d6niigiimleri).
Hud Suresi, (69-70): “Andolsun ki elgilerimiz (melekler) Ibrahim’e mii jde getir-
diler ve: ‘Selam (sana)’ dediler. O da: ‘(Size de) selam’ dedi ve hemen kizartil-
mag bir buzag getirdi. Ellerini yemege uzatmadiklarini goriince, onlan yadirga-
dr ve onlardan dolay: igine bir korku diistd. Dediler ki: Korkma! (biz melekle-
riz). L0t kavmine gonderildik.” Bazi miifessirler (bkz. Tahran, Islamiyye Kitap-
¢is1 1363/1944, s. 164) elgilerin muhtesem giizellikteki gengler olarak goriinen
Cebrail, Mikail ve Israfil olduklarindan habersiz degillerdi (siradaki nota baki-
niz).

Ibn Arabi’nin, Andrei Rublev’in ikonunun en muhtesem mistik gerhini verdigi-
ni soyleyebiliriz. “Melegi beslemek,” bensiz yok olacak olan, fakat yoklugunda
benim de yok olacagim (Hikmetin saire Mekke’'de unutulmaz bir gecede goster-
digi durum boyledir, bkz. asagida II. Bolim, §1) bu Tann adina cevaplamaktir.
Eger bu Tann “kendinin kamdiysa,” bunun sebebi benim varlifim tarafindan
beslenmesidir, fakat benim varhigim bana bahsettigi Kendi varhgdir. Ibn Ara-
b’ nin bizi lizerinde tefekkiire yonelttigi, i Melegin Mamre’deki megenin altin-
da oturdupu ikonun, devotio sympathetica’'nin (filoxenia [philoksegial= arapga
dyadfet) mikemmel imgesi olmasinin sebebi budur. Dogu Hristiyanh ise iig
Melegi Kutsal Teslisin iig kigisinin en miilkemmel tasviri olarak gordi. Sergei
Bulgakov’un teolojik ve ikonografik incelemesine gore (Yakup'un Merdiveni,
(Rusga), s. 114-15), ii¢ Melekten her biri damgasini tagidig1 kutsal Ugliiniin [Tri-
ad] bir hlpostazml temsil eder (Dionysos’taki Meleki mertebelerin ilg kerelik iig-
lii hiyerarsisinin Ugliiniin iig kigisine tekabiil etmesi gibi). Bu algt, onuncu yiiz-
yilda Rus Kilisesinde, Aziz Sergei’nin miiridi olan Aziz Nikon’un yonetiminde
boyanan meshur Aziz Andrei Rublev ikonuyla —bu ikonun miiridin manevi vasi-
yeli, Aziz Sergei’nin sim, onun Teslise ait sim olmasi muhtemeldir— ortaya ¢i-

73
74

75

138



ILAHI TUTKU VE RAHMET

aym zamanda yarattiklarin1 Tanriyla beslemek i¢indir— Ibrahim’in
sahsinda sadik as1g1n gorevi olan ibadeti temsil eder.

Ciinkii kendi varhigimizla beslenmek Onun varhgiyla, tam
olarak i¢imize koydugu varlifiyla beslenmektir. “Patetik Tan-
r’’nin tutkusunu kendi tutkumuzla gergeklestirmektir. “Kendini
Tanr1’ya kabiliyetli kilmak” O’nun fedele’sinin gorevidir. Tanri,
Masuk olmasina ragmen ilk Agiktir; kendisine ibadet edildigi
halde yarattiklarinin ibadetlerinde Kendini ibadete ¢agirmigtir ve
onlarda, agkin rabliginin sim ve ayni zamanda bu sirrin temina-
t1 olan ezeli giizellik Suretine hayat vermistir. Fakat Tanrinin ya-
rattiklarim Tannyla beslemek onlan tekrar Onunla giydirmek
demek, bu yiizden de iglerinde miitecelli nurlarini canlandirmak
demektir; kendine varliklann “meleki vazifelerini” anlama yeti-
si vermek, onlara varliklarinin meleki boyutunu bagiglamak ve-
ya belki de onlar1 varliklarinin meleki boyutuna uyandirmak an-
lamina gelir. Ibrahim’in Bagsmelek Mikail’le, Arg tagiyan dort
Bagmelekten, varlik aleminin gergeklesmesiyle gorevli olam ile
yakinligindan da anlagilacag: gibi, bu tek basina melek? bir hiz-
mettir.”6 Ibrahim’in yabancilara olan misafirperverligi, Melekle-

kan ikonografik gelenegin temelidir. Ug Bagmelegin Kuran miifessirleri tarafin-
dan da bilinen ismen teshisi igin Bkz. Bulgakov, s. 115 (bir 6nceki nota ve Ibn
Arabi’de Ugliiniin genel anlami igin Afifi, Mystical Philosophy s. 87-88'¢ baki-
mz). Bu ikonografik gelenek Batida hig bilinmiyor olmasa da, yalmzca Bizans
gelenegine bagh yerlerde ortaya ¢ikmasi 6nemlidir (Ravenna'da San Vitale,
Venedik’'te Aziz Mark’s, Roma’da Santa Maria Maggiore); bkz. Carl Otto
Nordstrém, Ravennastudien, s. 94-95, 103, 115.

Bkz. Fusis 1, 84 ve I1, 67: “Ibrahim’in misafirperverlik yemegini sunmasinin se-
bebi, ‘yakin’ (halil) mertebesinin yakin dosta ait olmasidir. ‘Yakin® derecesi ir-
fanin derecesidir, Hakk'in suretlerinden en milkemmeline gore kendisinde zuhur
ettigi Kamil Insanin mertebesidir. Zat kemalin tiim ontik sifatlariyla besleyen
Odur. Misa firperverlik yemegini sunmanin anlam budur.” Zati, belirli bigimleri-
nin tezahiiriiyle besleyen tek insan Ibrahim degildir. “‘Allah beslenmek istedigin-
de tiim varlik Onun gidasidir.” Fakat Ibrahim ve ona benzeyen diger miikkemmel
insanlar bu giday: en miikemmel sekilde temsil ederler. Ibn Arabi’nin kendisi bi-
ze Ibn Meserre’nin bu sebeple Ibrahim'i Bagmelek Mikail'le iligkilendirdigini
soyler. Bu ars motifine bir géndermedir (bkz. Asin Palacios, “Ibn Masarra y su
escuela,” Obras escogidas 1, s. 95 ff.) Arsin sekiz tagiyicisindan Adem ve Israfil
bedenleri (suretleri), Cebrail ve Muhammed ruhlan besler; Mikail ve lbrahim
“besinlerini” temin eder; Melik ve Ridvan &diil ve cezalan temin eder. Kasani su
yorumu getirir (s. 79): “Ibn Meserre Ibrahim’i Bagmelek Mikail'le iligkilendirir
¢iinkii Mikail varhk aleminin besinini saglayan Melektir. Allah, Bagmelek Mi-
kail ve Insan-1 Kdmilin temsili olan Ibrahim arasinda bir bag kurmustur.” Melek-
ler ve peygamberler arasindaki bu ittifakla [consociation] ilgili olarak bkz.
Temple et Contemplation.

76

139



BIR'LE BIR OLMAK

re sunulan mistik yemek, burada miikemmel bir devotio sympat-
hetica tasviri haline gelir.

Bu haliyle mistik igin, bir Halil olabilmesi, Tanrinin yakim
olabilmesi icin gereken manevi gergeklesme derecesini ifade
eden esnek bir simgedir. Oyleyse burada sonug olarak karmagik
fakat 6zgiin bir kavram olan Kamil Insan, Anthropos teleios, In-
san-1 Kémil'7 kavramim tamimlamamiz gerekecek. Oncelikle,
akh tatmin edebilecek fakat insanlik halimizin sinirlanyla 6l¢iil-
diigiinde bize kendinden fazla emin ve sagma bir manevi gurur
izlenimini veren bir tiimel anlayigindan dogan yamltici iddialara
kargt kendimizi korumaliy1z.”8 Ik soru sudur: Mistigin Insan-1

77 Burada yalnizca bu motifin kaba bir 5zetini verebilecegiz. Insan-1 Kamil (Anth-
ropos teleios) ilahi lsimlerin toplaminin miikemmel tecellisidir (mazhar-1 ka-
mil). 1lk mertebede, bazen Yiice Ruh (Ruh-1 A ‘zam), bazen Saf Muhammedi Oz
(Hakikat-1 Muhammediyye), bazen de Cebrail, yani “Siminn Niliiferinde” hiikiim
siiren Rahmet Nefesinden (Nefes-i Rahmani) figkiran 11k Akil olarak tammlanan
varliktir (bkz. Fusis 11, 187 ad I, 142). Neoplatonculann Nois'unun, Gazzali’de
ftaat Edilenin (Mutd*), Ismaililikteki Kutsal Bagmelek veya 1lk Aklin (Melek-i
mukaddes, ‘Akl-1 Evvel, Protokistos, Deus revelatus), Hristiyan dinbiliminin Lo-
gos’unun aymsidir; kozmik gii¢ olarak (bkz. yukarida n. 37) Kutsal Ruhtur (Ra-
hii’l-Kuds). Insan-1 Kamilin, Peygamberin (altim gizmek gerekir ki, Insan-1 Ka-
mil’in prototipi olarak kendisine ‘Abdulldh ismi verilen tek varhktir) somut sah-
siyla miitecelli baginin bir Gnostik Kristolojiyi omek aldigim daha once belirt-
migtik. Metnimizde ileri siiriilen ikili soru, Maneviyat ehli arasinda bir sinif in-
san, Insan-1 Kamil kategorisine ait veya talip oldugunda ortaya gikan duruma
isaret eder; bkz. Afift, Mystical Philosophy, s. 77-85.

Afifi'nin dogru yorumlanna bakimz (Fusis II, 88-89, n. 5). “Allah’in dostlan”
(ehlulldh), ilahi birlikte (ehadiyyet) tecelliyi reddederler. Her varolan, mutlak
Biitiiniin 6zgiil bir formudur; Hakk degildir, fakat Hakk onda ferdi suretinde te-
zahiir eder. Birlige gelince, bizim igin higbir zaman bir tecelli igermez. “Allal
birliginde miigahede ettim” demek geligkili olur, giinkii miisahede, miigahede
olunanla olan arasinda bir iligkidir. Benim igin varhk siirdiigi siirece, ikilik var-
dir, birlik degil. Ibn Arabi bu diinyada vahdet-i viictidiyyeye dair tiim algiy red-
deder (ve dolayisiyla tiim *“varolugsal” tekgiligi de reddetmis olur). Ona gore ku-
lun fena halinde (Hakk) oldugunu s6ylemesi sagmadir, giinkii “‘olmak” (seyriire)
bir ikilik varsayar ve ikilik birligi diglar. Oyleyse vahdetii’l-viictid gretisinin te-
meli, mistik bir tecrilbe veya kazanmim (zevk-i sifi) degil, felsefi bir varsayim,
aklin a priori bir verisidir (fitratu’l-‘akl). Eger Ibn Arabi varhiin bir oldugunu
ikrar ediyorsa, bunun sebebi mistik bir haldeyken bunun kendisine izhar olun-
masi degildir. Bu birlik kanit gerektirmeyen felsefi bir onermedir. Bir insan Tan-
nyla birlestigini veya Onda kendine 6ldiigiinii vs. iddia ettiinde bile, anlatti
olay kaginilmaz olarak ikilik iginde bir olaydir. Insanlar Tanny: betimleyip ken-
dilerinden bahsettikleri siirece bu boyle olacaktir. Fakat bilen ve bilinenin ikili-
ginin farkinda olmak bir sey, dualizmlerini olumlamak ve gerekgelemek ise
bagska bir seydir. Diger bir deyisle, burada monizmden bahsetmenin herhangi bir
gerekgesi varsa bu, varhigin agkin durumunu formiile eden felsefi bir monizm

78

140



ILAHI TUTKU VE RAHMET

Kamil’i ontolojik olarak, varhginin ta kendisinde gergeklestirdi-
gi mi varsayilmalidir; diger bir deyisle, kendi benliginde tiim ila-
hi Isim ve sifatlarin miikemmel tecellisi olabilir mi? Yoksa no-
etik olarak, mistik bilincinde lIsimlerin anlamimi gergeklestire-
rek, yani llahi Varlikla esas birliginin anlamim mistik olarak tec-
riibe ederek mi gergeklestirdigi varsayilmalidir?? Eger tecriibe-
de ilk kavramin gergekligi ikincisine baglysa, tecriibenin bize,
herhangi birinden vazgegilmesi yanhs ve imkansiz olan bu iki te-
rim arasindaki goriiniir ¢eligkiyi ¢6zme yolunu da gostermesi ge-
rekir. Bu iki terim, bir yandan Insan-1 KAmilin mistik olarak tem-
sil ettigi biitiinliigii, 6te yandan her tekil ilahi Ismi, onu giyen ve
Rabbi oldugu fedele’ye baglayan tekilligi ifade eder.

Bu bagin tekilligi, gereksiz olmanin aksine 6yle degerlidir ki
bireysel eskatologyanin en belirgin ifadesi olan Kuran ayeti on-
dan bahseder: “Ey Huzur iginde olan nefis! Sen Ondan razi, O da
senden razi olarak Rabbine don!” (Fecr; 27, 28). Bu karsilikl
hosnutlugun 6nemini daha 6nce aragtirdik: Nefsin geri donmesi
emredilen Rab onun Rabbidir, Ismini tasidig1 ve yakardigi Rab-

anlamindadir ve boyle olmasinin tek sebebi bu felsefi monizmin unio mystica ve
unio sympathetica’nin, yani esasen diyalojik olan durumun diisiiniilmesi igin ge-
rekli olan sema olmasidir. Ciinkii birlik her zaman bu ikisinin birligidir, *“bilin-
meyi isteyen Gizli Hazinenin” arzusunu yerine getiren diyalogun conditio sine
qua non’u olan ikiligi yutan iigiincii bir evrede degildir. Burada [elsefi monizm,
Hakk ve halkin birbirlerine bu zorunlu baghliklarini (bkz. yukanda n. 70, Ange-
lus Silesius’un paradokslarimin Ibn Arabi’ninkilerle kargilagtinlmasi) betimle-
mek igin gerekli olan kavramsal aragtir. Ciinkii ikisinin birligi tam da, mistik bir
monizm veya *varolugsal” bir monizmin tecriibesi olmayan ve olmasi imkansiz
olan bir mistik tecriibede tadilir. Bu iligki gogu zaman unutulur ve Ene’l-Hakk
(Ben Hakkim) ifadesinin End sirru’l-Hakk’in (ben Hakkin simyim) yerine geg-
mesinin 6nemi budur; katenoteizm sozciiginiin anlami igin bkz. yukarida n. 65
ve n. 24 ve n. 26.

Bkz. Afifi, Mystical Philosophy, s. 81 ve 85; burada problem uygun bir gekilde
formiile edilmistir. Iki yonii de aklinda tutan Ibn Arabi aralarindaki farki her za-
man tamamen netlegtirmese de, bu iki yon birbirlerine kangtinlmamalidir. Insa-
nmn (insanhigm) biitiin Ilahi Sifatlann en miikemmel tezahiirii olduguna dair me-
tafizik bir kuram vardir ve Insan-1 Kamil kategorisine dahil olan bazi insanlann
ilahi gergeklikle birliklerinin anlamini tecriibe ettikleri bir biling seviyesine ulag-
tiklarina dair mistik bir kuram vardir. Kamil insanin bilftil bir mikrokozmos ola-
rak hakikati bu gergeklesmeye baghdir. Fakat (bir [kath’ena] formuna sahip
olan) bu mikrokozmik hakikat, kozmik bir ilke olarak Insan-1 Kimilden bahset-
tigimizde bize Hakikatii’l-Hakd’ik’i (Muhammedi 0Oz, Nois, Kutsal Ruh) somut
tezahiirleriyle, yani bu Insan-1 Kimil kategorisine giren insan simfiyla (peygam-
ber ve azizleri) kangirmamaya sevk etmelidir.

”

141



BIR'LE BIR OLMAK

dir;80 tiim digerleri arasindan Onu ayirt etmistir, ¢iinkii Ondan
tasidig1 surette kendini tanimigtir ve O da onda Kendini tanimig-
tir. Metinlerimizin gozlemledigi gibi, nefse genel olarak Tanriya,
Her sey olan Allah’a donmesi emredilmez, i¢inde zuhur eden
kendi Rabbine, su cevabi verdigi Rabbe donmesi emredilir: Leb-
beyk, Buradayim!8! “(lyi) kullarimin arasina gir” (Fecr; 29), sen-
den baska bir sey olmayan o Cennet’e, yani benligindeki gizli
ilahi bigime, icinde Onun Kendisini sende ve senin yolunla bil-
digi gizli ezeli Surete, “kendini bilenin Rabbini bildigini” farket-
mek i¢in miisahede etmen gereken Surete gir. Iste “kendisi”nde
Yaratan ile yaratilanin birligine ulagsan Arif i¢in bu en yiice se-
ving, basit miimine de dinbilimciyle filozofa da yabanc1 olan bir
sevingtir.82 Ciinkii onlar Zorunlu Varhigin kargit1 olarak belirle-
dikleri gartlara bagl bir yaratilan one siirerler ve bdylece Tanri-
ya dair daha eksik bir bilgi, kalbi rahatlatmasi miimkiin olmayan
tamamen menfi bir bilgi ortaya koymus olurlar (¢iinkii bu bilgi-
de nefs kendini yalnizca basit bir yaratilan olarak bilir). Esas
mistik bilgelik (marifet) kendini bir tecelli olarak, kendi iginde
kesfedip kavramadan bilemeyecegi ilahi Sifatlarin zuhur ettigi
bireysel bir bigim olarak bilen nefsinkidir.83 “Cennetime girdi-

80 Fusis 11, 87-88. n. 4 ad I, 91: “Her varlik Rabbi tarafindan onaylanir” yani, her

varlik, Isimlerden veya Rablerden birinin mazhari oldugu 6lgiide Rabbi tarafin-
dan ikrar edilir, giinkii “‘o Rabbin rububiyetinin simdir.” Elbette kulun Rabbi ta-
rafindan ikrar edilmesiyle kanun veya ahlak sistemine gore ikrar edilmesi ara-
sinda bir aynm yapilmalidir. 11k durumda kulun Rabbinin fiilinin mahzan olma-
s1 yeterlidir; ikincide o zamanin dini, pozitif ve ahlaki normlanna uymak zorun-
dadir. Fakat asi, kurallara uymayan kisi Rabbi tarafindan ikrar edilip dinsel norm
tarafindan edilmeyebilir veya kendi Rabbi tarafindan ikrar edilip bir bagkasi ta-
rafindan edilmeyebilir, ¢iinkii birey Isimlerin biitiinii arasindan kendi doga ve
kapasitesine uyam alir veya kabul eder. llahi Isimler insanlarda ancak ebedi isti-
datlannin geregi oraninda kendilerini gosterirler.

Kuran metni devam eder: “(Segkin) Kullanm arasina katl” (Fecr; 29), yani,
*“Rabbini tantyan ve yalmzca ondan iizerine dokileni arayanlara katil.”

Bkz. 1, 92 (Ismail) ve I, 90: bu miiminin (basit inangh) degil, arifin (gnostik)
cennetidir, giinkii ruhani keyiftir. Orada Hakk ve halkin ikili birligi, ¢ift-birligi
[bi-unité], unio sympathetica’s1 zuhur eder.

A.g.e. veIl, 91, n. 7. “Kulsun ve rabsin. Rabsin, sendedir giinkii kulu oldugun
isim. Rabsin ve kulsun. Kulusun hitapta sozii olan kimsenin. [94, Corbin’de de-
vami: Her kim seni bilirse beni bilir. Fakat eger ben bilinmezsem, sen de bilin-
mezsin.]” Ikili bir marifet vardir: (1) Hakk1 (I1ahi Varlig1 halkla (mahlukla) bil-
mek: bu filozoflann ve skolastik ilahiyatgilann (Miitekellimiin) marifetidir. (2)
Hakky halk fi’l-hakk (llahi Varhktaki mahluk) ile bilmek. llki olumsal bir mah-
luk olarak insan ilzerinde tefekkiir eder. Insanin sifatlanm (olumsal, yok olabi-

81

82

83

142



ILAHI TUTKU VE RAHMET

ginde kendine (“nefsine’”) girmig olursun ve kendini bagka bir
bilgiyle bilirsin; kendine dair olan bilginle kendi Rabbini bildi-
gin zamandan farkl bir bilgiyle,” ¢iinkii simdi Onu biliyorsun ve
kendini Onun yoluyla biliyorsun.84

Oyleyse kendi Rabbine olan sadakatinle Insan-1 Kamil arke-
tipini hedefleyen mistik ugras arasinda c¢eligki olamaz. Daha
dogrusu, ¢eligki ancak mantiksal kanitlar ve celigkiler diizlemin-
de kendini gosterir. 1lahi emir “Rabb’ine donmek”tir (genel ola-
rak Allah’a degil); Kendini her Rabde izhar eden Rablerin Rab-
bine ancak kendi Rabbin yoluyla ve kendi Rabbinde ulasabilir-
sin. Diger bir deyisle, Isimlerin biitiinii, sana hizmet ettigin ilahi
Isimde goriiniir, ¢iinkii manevi tecriibe bu biitiinii bir koleksiyo-
nun par¢alanni veya bir felsefi sistemin kavramlarim toplar gibi
elde etmez. Mutasavvifin kendi Rabbine sadakati onu vahdetin
veya kesretin ikilemlerinden kurtarir. O halde cevap verdigi ila-
hi Isim, metafizik putperestgilikten korunmak adina yukarida de-
gindigimiz “Melegin iglevi’ni goriir (bkz. n. 10).

Nitekim, mutasavvif Rablerin Rabbine kendi Rabbinde ve
kendi Rabbi yoluyla ulagtifi igin, bu “katenoteizm” mistigin tiim
metafizik putperestgilige, ya agkin olmayan bir nesneyi sevmek
ya da o agkinligi, zuhur etmesinin tek yolu olan sevilen nesneden
ayrrarak yanlis anlamak anlamina gelen o manevi zayifliga kar-

lir, degisken, kotii, bagimli), kargit olarak zorunlu Varlikta varsaydiklanyla (ebe-
di, degismez, tiimiiyle iyi) karsilagtinr. Hem insanin diginda hem de Tanninin al-
tinda olan bu bilim akl tatmin edebilir, fakat kalbe higbir rahatlama saglamaz,
giinkii yalmzca bir menfi sifatlar zinciri dizer. Ikincisi daha miikemmeldir. Nef-
sin sifatlannin temelini kesfeden i¢gozlemsel bir tefekkiirde dogar. Nef's bir te-
celli suretigergeklestirdigini anlar ve Tann onda zuhur ettigi 6lgiide kendisini bi-
lir. 1k bilgide, insan kendisini yalmzca bir mahluk olarak bilir. Ikincisinde, nefs
varhginin hem Hakk hem halk, hem yaratlmamig hem yaratilan oldugunu bilir.
Fusis 11, 91, n. 8. Oyleyse her varligin iki yonii vardir: ‘ubiidiyyet ve rubibiy-
yet, kulluk ve rablik. Rablerden veya ilahi Isimlerden birinin kipinin zuhur etti-
gi alt katman (mahal) olmasi agisindan kuldur; her insan kendi Rabbini bilir ve
tanir, kendi 6ziinii, kendi nefsini temasa eder ve kendi nefsinin sifatlanni tefek-
kiir eder. Bu ilk bilgidir (yukanda n. 83'te betimlenen ilke benzer, fakat tek bir
farkla; burada kisisel bir Rab, benim Rabbimin ilahi Ismi diigiincesi vardir). Bir
diger agidan, her varlik Rabbinin Rabbidir (rabb li rabbihi). Yukarida alintilanan
ikinci misranin, “Rabsin, sendedir giinkii kulu oldugun isim” misrasinin anlami
budur ve bunun sebebi kulun kipinin Rabde, yani Onda tecelli eden ilahi Isimde
zuhur etmesidir.

84

143



BIR’LE BIR OLMAK

s1 korumasidir. 1ki durum da aym sebepten dogar: Her iki du-
rumda da insan varlik ve bigimlere agskin boyutlarim1 veren sem-
patiye aciz hale gelir. Bunun sebebi, varlik ve bigimleri insanin
kendisini sabitledigi noktada sabitlemek isteyen dogmatik veya
bagka tiirlii bir iktidar arzusu olabilir ~belki de, zuhur eden Rab-
bin Theos agnostos’un Meleginden bagka bir sey olamayacagini
ve Melege sadik kalmanmin tam da, bizi ilan ettigi agkinliklara
dogru gotiirmesine izin vermek oldugunu itiraf edersek kabul et-
mek zorunda kalacagimiz sonsuz silsileler ve daimi agkinliklann
korkusundan. Yahut bu sebep duyumsal ve muhayyel olan1 ma-
nevi olandan ayirarak varliklar1 auralanindan yoksun birakan bir
cilecilik veya piiritenlik olabilir. Iste Ibn Arabi, Rdzbihan veya
Celdleddin Rami’deki agkin diyalektigi, ¢ileci muhaliflerinin
—tam da bu agkin boyuta kor olduklan i¢in— onda bulmaya hazir
olduklan putperestgilikten, tam da sevilen varliga bu auray: ve-
rerek korunur. Bu ise her Masukta bir tek Masugu ve her ilahi
Isimde Isimlerin tiimiinii taniyan —iinkii ilahi Isimler arasinda
bir unio sympathetica vardir— Fedeli d’amore dininin siiphesiz
en verimli ¢eligkisidir.

Varliklarla sempati iginde, varoluslarina, giizelliklerine,
imanlannin bigimlerine agkin bir boyut vermeye kabiliyetli bir
hayat, manevi olam Merhametli bir varlik (bir Rahmadn) yapan .
ve onun yoluyla, hem tutku hem eylem olan yaratic1 agkin rah-
meti olan ilahi Sem-pati’yi (Nefes-i Rahmani’yi) gerceklestiren
teopatiyle [ilahi agk ile] her zaman bir aradadir. Hangi Surette bu
devotio sympathetica’nin hem tiiriini hem de nesnesini miisahe-
de edebiliriz? Bu miisahede bizi nasil bir varolug bicimine ¢agi-
nr? Bu, aragtirmamizin ikinci kisminin konusu olacak. Iste sim-
di bu konuyu tanitacak konumdayiz. Ibn Arabi’nin, tiimiine,
Mekke’deki unutulmaz ikametinde kendisine Hikmetin veya lla-
hi Sofinin Sureti olarak goriinen Sahsin gizlice egemen oldugu
biiyiik hikmet giiri Divdn’dan, her bi¢imin Gtesine agilan tiim ag-
kinliklan iizerine .almaya kabiliyetli (¢ciinkii ask1 onlan “alevi,
semender gibi atesin yok etmesi miimkiin olmayan nostaljisi ve
arayigiyla beslenen ve bu yiizden de ne kendini ne de onu tiike-
ten bir Atesin” parlaklifina doniigtiiriir) bir sadik a1g1n imaninin
asagidaki ifadesi figkinr:

144



ILAHI TUTKU VE RAHMET

Ah, hayret! Alevler arasinda bir bahge...
Kalbim tiim suretlere kabil oldu

O artik ceylanlarin otladif: bir ¢ayir ve Hristiyan kesislerin
gezdigi bir manastir,

Bir puthane ve hacilara Kabe,

Tevrat sahifeleri ve Kuran metni.

Ask dinini ikrar ediyorum ve binegi hangi yone
Giderse gitsin, dinim ve imanmim Agktir.85

85 Bkz. 1bn Arabi’nin II. Boliim, n.1’de alintilanan siiri, gev. Nicholson, ss. 66-67;
Beyrut b., ss. 3840.

145






SOFiYOLOJi VE DEVOTIO SYMPATHETICA

1. Sadik Bir Asigin Hakimane Siiri

“Arzularin terciimani”86 olarak isimlendirdigi Divdan’in 6n-
soziinde, 1bn Arabi bu eserin yazihig kosullarim soyle anlatir:
Mekke’de H. 598 (M. 1201) yihi siiresince ikamet ederken, bir
grup siradisi erkek ve kadinla, kiiltiirlii ve erdemli bir segkinler
grubuyla sik sik goriisiiyordum. Hepsi de 6zel insanlar olmalari-
na ragmen higbirini, Mekke’ye yerlesmis bir Isfahanh olan bilge
hekim ve miirsit Zahir ibn Riistem ile kiz kardesi, muhterem ih-
tiyar ve Hicdz’in alim kadin1 Fahrii’n-Nisa’ [Kadinlarin Sani]
Bint Riistem kadar seckin bulmuyordum.” Burada Ibn Arabi gii-
zel amlanndan uzun uzun bahseder, bagka seylerin yanisira gey-
hin rehberligiyle ve kiz kardesi esliginde okudugu kitaplara da
deginir. Biitiin bunlarla yalnizca, Divdn’1 olusturan siirlerin al-
tinda yatan niyetin anlatisina zemin hazirlamaktadur.

8 Bkz. The Terjuman al-ashwdgq, A Collection of Mystical Odes by Muhyiddin ibn
al-‘Arabi, ed. ve gev. Nicholson, ss. 10 ff. Bkz. Kitdb-1 Zahdirii'l-a‘ldk, Serh-i
Terciimadnii'l-egvak, s. 3, 7. satir. Bu gerh Ibn Arabf tarafindan daha 6nce bu ki-
tabin Girg boliimiinde belirtilen ve agagida tekrar tartigilacak olan (n. 5) neden-
lerle yazilmigtir. Ne yazik ki, bu paha bigilmez basimin sonunda Nicholson bu
serhten yalmzca bir kisim segmeler terciime etmistir. Ibn Arabi’nin simgesel dii-
slincesinin igleyigini takip etmek isteyenler igin biiyiik nemi ve zor bir metnin
yazan tarafindan serh edilmesinin siradigt durumu géz oniine alindiginda, tam
bir geviri gok yararh olacaktir. La Escatologia musulmana en la Divina Come-
dia, ss. 408-10"da Asin Palacios 6nsdzden uzun bir parganin Ispanyolca geviri-
sini ve El Islam cristianizado, ss. 95-96’da Fiitihdt’ta serhin yazihgindan bahse-
dilen bir sayfanin gevirisini verir.

147



BIR’LE BIR OLMAK

Mekke’de ikamet eden bu soylu Iranl ailenin evine gelen tiim
hos insanlarin arasinda, bir tanesi saf bir 151k simasi gibi digerle-
rinden ayriiyordu. Bu kisim 6zetlenemeyecek bir yapidadir.

Bu seyhin bir kizi1 vardi, kendisini goren herkesin bakiglanm
celbeden, yalmzca varhgiyla toplantilarimizin siisii olan ve bu
varlhi) seyreden herkesi saskinhktan aptala dondiiren dal gibi
bir geng kiz. Ismi Nizim (Harmonia) ve lakab “Giinesin ve
Giizelligin Gozii” (‘aynu’s-sems ve’l-bahd’) idi. Bilgili ve din-
dar, manevi ve mistik hayat tecriibesi olan bu kiz, tiim Kutsal
Topraklarin saygideger gegmisinin ve Peygamber’e sadik yii-
ce sehrin samimi gengliginin ifadesiydi.s Bakiginin sihri, ko-
nugmasinin zerafeti dyle bir biiyiiydii ki, ara sira uzun uzun bir
sey anlattifinda, sozciikleri dogrudan kaynaktan akardi ve az
ve 0z konustugunda, bir belagat mucizesi olurdu; bir savini
acikladiginda ise net ve seffaf olurdu.[...] Eger her zaman
skandala hazir ve fesatliga yatkin degersiz nefsler var olmasa,
burada Allahin ona bahsettigi nefsiyle beraber bir comertlik
bahgesi olan viicudunun da giizelliklerine deginirdim.[...]

Onunla goriistiigiim donemde, sahsina bagislanan soylu yete-
neklerle teyzesi ve babasinin toplulugu tarafindan kendisine
verilmis olan ek cazibeleri dikkatle gozlemledim. Béylece onu
bu kitabin igerdigi siirlerdeki ilham igin 6mek aldim. Bu siir-
ler kibar, zarif ifadelerle yazilmis ask siirleri; nitekim nefsimin
tecriibe ettigi ve bu kizin refakatinin kalbimde uyandirdig
duygunun veya hissettifim comert agkin veya onun sarsilmaz
dostlugunun hafizamda biraktif1 hatiranin veya zihninin zara-
fetinin veya tavrindaki algakgoniilliiliigiin bir kismim bile ifa-
de edemedim, ¢iinkii o benim Arayigimin ve umudumun nes-
nesi, En Saf Bakiredir [El-Azrd’u’l-betiil].Yine de arzumla
iligkili baz1 diisiinceleri, burada sundugum degerli hediye ve
nesneler olarak siire dékmeyi bagardim.88 Tutkun ruhumun
net olarak konusmasina izin verdim; hissettigim derin baglili-
g1, simdi ge¢miste kalan o giinlerde bana 1zdirap ¢ektiren de-
rin kaygiyi, o soylu toplulugu ve o geng kiz1 hatirladiimda
beni hila etkileyen 6zlemi ifade etmeye c¢aligtim.

87 Buiki misrada Asin’in zarif yorumunu takip ettik. Kuran'daki el-Beledii’l-Emin

(Tin; 3), “kutsal iilke” sozciigii de dikkate degerdir; bkz. Ismaililikte terimin
simgesel kullammi (Imamin iilkesi, Ulu Tagimizin bulundugu yer, maddi Ka-
be’nin kiibik yapisinda degil, Meleklerin semavi Mekkesinde), W. Ivanow, Nd-
sir-e Khusraw and Ismailism, ss. 23-24 ve bize ait Etude préliminaire pour le
“Livre réunissant les deux sagesses” de Nasir-e Khosraw, ss. 32-33.

88 Serhin baghgina gonderme: Zaha’irii'l-a‘lak (degerli nesnelerin hazineleri).

148



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Simdi ise sira, siirin igerigini, okuyucunun akilda tutmasi is-
tenen niyeti ortaya koyan belirleyici sozlere gelir:

Bu eserde hangi ismi anarsam anayim,39 ima ettigim odur.

Hangi evin agitim okursam okuyayim, diisiindiigiim onun evi-

dir. Fakat bu tiimii degil. Bu kitap igin yazdigim misralarda,

ilahi ilhamlardan [vdridat-1 ildhiyye], ruhani ziyaretlerden

[tenezziildt-t rithdniyye), [diinyamizin] meleki Akillar diinya-

siyla aligverislerinden bahsetmeyi hi¢ kesmedim; bunu yapar-

ken her zamanki simgesel diisiince bigcimime uydum; ¢iinkii

goriinmez dlemdeki seylermevcut dlemdekilere gore daha faz-

la ilgimi gekiyor ve ¢iinkii bu geng kiz neyi ima ettigimi [yani

misralanmin batini anlamini] gayet iyi biliyordu.

Bundan dolayi da seyhimiz su ciddi uyariy1 yapar: “Allah bu
Divan’1n okuyucusunu, o tiir algakliklardan nefret eden nefslere
yakismayan, yalnizca semavi seylerle ilgilenen fikirlerine yakis-
mayan seyler diisinmeye herhangi bir tegvikten korusun. Amin-
bir olan Rabbin kuvvetiyle.”

Siiphesiz Ibn Arabi fazla iyimserdi, ¢iinkii kétiiciil sozler,
Ozellikle de Halep’li bir ahlak bilgininin s6zleri, miiritlerinden
ikisi tarafindan kendisine tagindi. Duyumsal bir aski sadelik ve
dindarhktaki iiniinii korumak igin farkli sekilde gostermekle
agik¢a suglandi. Ibn Arabi’yi Divdn’ina, siirlerindeki asikane
tasvirlerin ve baskin disi figiiriin, kendi deyisiyle “hikmetin ma-
nevi gizemlerine, kutsal aydinlanmalarina ve agkin sezgilerine,
dinsel 6giitlerin insanlarin kalbinde sebep oldugu uyamslara”0
atiftan ne az ne de fazla oldugunu gostermeye g¢alistifn uzun bir
serh yazmaya iten budur.

Onu anlamak ve imanim agir1 elestirel bir sorgulamaya tabi
tutmaktan kaginmak igin, miitecelli idrak bi¢imi olarak adland:-
rilabilecek seyi aklimizda tutmamiz gerekir; bu miitecelli idrak
bicimi Fedeli d’amore igin 6yle tammlayicidir ki bu anahtar ol-

8 Yani 6zellikle Arap epik siirinde meshur kadin isimleri. Siradisi temsiller: eger

Belkis, Saba Kraligesi ve Selma (Siileyman’in mistik tecriibesini temsil eder) bir
Hikmet sureti olarak geng kiz Nizim'a verilen diger isimlerse, boylece bu Hik-
metilmiile “Siileyman’in Hikmeti,” yani Hristiyan hikmetininkaynag: olan hik-
met kitaplan arasinda ideal fakat 6nemli bir bag kurulmug olur.

Zahd'ir, s. 4. Ibn Arabi iki miiridi, iki “manevi oglu” Habegistanli Bedr ve Isma-
il Ibn Sevdekin tarafindan uyanimisti. Ibn Arabi Kadi Ibnii’l-‘Adim’in hakemli-
ginde bir goriigme ayarladi ve onun yonetiminde ahlakg: fikih bilginlerinin hu-
zurunda Divdn'inin bir kismimi okudu. Bunlardan Ibn Arabi’nin ifadesine inan-

149



BIR'LE BIR OLMAK

madan hayallerinin gizemine erismek imkansizdir. Birgoklarinin
Dante’de Beatrice kisisine bagh olarak sorduklar “somut, ger-
cek bir kisi mi yoksa bir alegori mi” sorusunu sorarsak yalmzca
yoldan sapmis oluruz. Ciinkii bir lahi Isim nasil ancak tecellisi
olan somut bigimde bilinebilirse, aym sekilde llahi bir arketip
Sahis ancak kendisini disarida veya zihinde goriiniir hale geti-
ren-duyumsal veya haydli [imaginale] bir somut Sahista seyredi-
lebilir. Ibn Arabi geng kiz Nizdm’a yaptig1 bir atif1 “kendini bu
siirlerin yazanna onda nese ve mutluluk, duygu ve hosnutluk
yaratacak bir tathihkta gosteren yiice ve kutsal, asli ve ulvi

mayi reddetmis olan fikrini degistirdi ve Allah’a tovbe etti. Kibirli ortodoks mii-
minin giiniimiize kadar ~tovbesinde olmasa da kugkusunda- taklitgiler bulmusg
olmasi hi¢ sasirtici degildir. Farscada hem-demi (bkz. asagida [sympnoial,
conflatio, manevi ve duyumsalin eszamanliif1) olarak bilinen seye yabanci
(yiizlerce yilhk diiiince geleneklerinin etkisinde) olundugunda, “mistisizm” ve
“duyumsallik” arasinda bir kargitlik olusturmaketa israrci olundugunda (bu iki te-
rim arasinda varsaydigimiz kargithk yalmzca aralarindaki bag: koparmig olma-
mizdan dolay: vardir), herhangi bir kuramsal tartigma miimkiin olamaz. Ibn Ara-
bi ve Celaleddin RGmi ruhani ve duyumsalin “ortakligini” [conspiration] kendi
Islamlarinin, yani anladiklan ve yasadiklan sekliyle Islamin temel tagi yaptlar.
Bu yolun en biiyiik miirgitlerinden biri, burada daha 6nce bahsi gegen §irazh
Rizbihin Baklidir (6. 1209). Giizellik yalnizca, ilahi agk (‘15k-1 rabbdnt) donii-
siime ugrattif1 bir insani agkta (‘15k-1 insdnt) tecriibe edildiginde kutsal bir teza-
hiir [hiérophanie] olarak algilanir. Ibn Arabi en sevdigi simgelerini aynntili ola-
rak agiklar: harabeler, karargahlar, Mecusiler, bahgeler, gayirlar, malikaneler, gi-
gekler, bulutlar, simsekler, zefirler, tepeler, gahliklar, yollar, dostlar, putlar, gii-
nes gibi yiikselen kadinlar (Zehd'ir, s. 5). Az 6nce soziini ettigim tiim seyler
veya onlara benzeyen her sey eger onlar anlarsan, semalarin Rabbinin —sahip ol-
dugum manevi hazirhga eg bir saflik ve yiicelik niteligine sahip olan herkesin
kalbine gonderdigi gibi— kalbime gonderdigi gizemler, ulvi aydinlanmalardir.
Eger bunu aklinda tutarsan, benim igtenligime inanmay tercih edeceksin. Soz-
ciiklerin zahirini diigiincenden uzaklasurr, anlayana kadar igseli (batin1) ara.” ibn
Arabi’'nin kendisini serh ediginin mesrulugunu ve uygunlugunu inkar etmeden,
{bn Sind’nin ve Siihreverdi’nin ruhani otobiyografi anlatilanndaki engellerin ay-
nilarina sahip oldugunu kabul etmemiz gerekir (bkz. kitabimiz Avicenne et le
Récit Visionnaire, s. 35 ff.). Yazar, sezgisinin giicii yoluyla sahsinin ve agkin bi-
lincinin [transconscience] en igsel stmna niifuz ettikten ve kigisel simgelerini
dogrulamakta bagarih olduktan sonra, kendisini mantiksal ifadelerle anlagilir kal-
mak igin hayalled diizenleyen bu sezgisel kanitin altinda bir mertebeye inmek
zorundadir. Eger bagkalaninin kendisini izlemelerini istiyorsa genellikle bunu
yapmaya mecburdur, fakat bunu yatkinlig1 olmayanlar tarafindan yanhs anlagil-
mariskiyle yapar. Biz ise yazann igsel tecriibesi hakkinda kaydetmeyi bagardik-
larim (bir miizik partisyonu gibi) desifre etmeye mecburuz. Bunun igin ayn yo-
lu ters yone gitmek ve anlatinin isaretleri altinda yazann onlari yazmadan 6nce
tecriibe ettigi seyi kesfetmek -ve boylece simna niifuz etmek- zorundayiz.
Fakat tam da bunun igin yazann serhi birincil ve vazgegilmez bir rehberdir.

150



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Hikmet'te” bir atif olarak agikladiginda,! dogrudan Muhayyile
tarafindan kavranan bir varlifin, miitecelli bir 1$1§1n, yani agkin
boyutunu ortaya ¢ikaran bir 1511n yardimiyla bir simgeye nasil
doniistiigiinii algilariz. Ilk andan itibaren geng kizin sureti, Mu-
hayyile tarafindan Sophia Aeterna’nin misali bir Sureti [une Fi-
gure d’apparition] (siiret-i misdliyye) olarak zuhur ettigi bir rii-
yet diizleminde algilanmigti. Ve eserin girisinden itibaren de
bdyle algilanmaya devam eder.%?

Bu girisin ana olay: iizerinde diisiindiigiimiizde, ilk dikkati-
mizi ¢eken‘“sahnenin bilesenleri’dir: gecedir ve yazar Kabe'yi
tavaf etmektedir. Kendisi de daha sonra bu isaretin 6nemini be-
lirtecektir: unutulmaz bir Gecede konumlamsi olayin diigsel yo6-
niinii ortaya koyar.%3 Yiiriiyiigiiniin ritminden esinlenerek sairin
agzindan birka¢ misra dokiiliir. Aniden, o zamana kadar goriin-
memis bir Varlik belirir ve anlati1 o Varlikta semavi bir auranin
bagkalastirdi: gercek bir kadin gérmemizi saglar. Bu kadin ila-
hi bir yol gostericinin [initiatrice] kat1 otoritesiyle konusarak
hikmetli agk dininin tiim gizemini agiga vurur. Fakat onun verdi-
gi derse neden olan musralar o kadar esrarengizdir ki bu dersi an-
lamak i¢in belki de sairin kendisinden, halk sairlerimizin langa-

%1 Nicholson gev. ad XX, 3, s. 87: Beyrut bs,, s. 78.

2 Iste Ibn Arabi’nin agka ait tasvirlerinde hikmete dair gizemlerin simgeleri olarak
dogrulamasinin sebebi budur. Gergekte bu tasvirleri bir sistem kurar gibi “kullan-
mamugtir.” Bu suretler dolaysiz igsel algilardi. Ibn Arabi’nin tiim ask fenomeno-
lojisini (bkz. agagida §2) ve beraberinde tiim kigisel mistik hayatinin iginden ge-
cen riiyete dayal tecriibe silsilesini aklimizda tutmahyiz (bu tecriibeler arife 6z-
gii olan nesnel yaratici muhayyileyi, agsagida daha detayll bahsedecegimiz (IV.
Boliim, §2) himmet teriminin, Manevi enerji veya kalbi yogunlagtirma giiciiniin
ifade ettiBi yetiyi devreye sokar). Uzun siire, semavi giizellige sahip bir varlik hu-
zuruyla seyhe litufta bulundu (bkz. Fiitihdt 1), 325; asagida V1. Bolim n.13’te
bu metnin gevirisine bakimiz). 1bn Arabi bu riiyeti Bagmelek Cebrail’in Peygam-
bere gozle goriiliir ve yinelenen tezahiiriine benzetir ve aynca bir kraliyet genci
suretindeki tecelliyle ilgili hadise génderme yapar (Zahd'ir, ad, XV, 3, Beyrut bs.,
s. 55-56; bkz. agapida VI. Boliim, §1). Asin, Dante’nin bembeyaz bir tunik giyen
ve yanina diigiinceli bir tavirla oturarak ona “Ego tamquam centrum circuli, cui
simili modo se habent circumferentiae partes; tu autem non sic” (Escatologia,
s. 403) diyen bir gence ait diigsel 1liyetiyle dogru bir benzerlik kurar. Bkz. tavaf
sirasinda bir an igin goriilen ve varlig Fiitahdt adh biiyiik eserde agiklanan tiim
sirlan kapsayan elle tutulmaz geng (el-fetaii’l-f’it), agagida VI. Bolim §2).
Bkz. Beyrut bs., s. 6; Nicholson gev., ad IV, 3, s. 58. Merkez etrafinda tavaf ile
misalin zamam arasindaki bag énemlidir; bkz. Hayy ibn Yakzin'in 1bn Sinici
anlatisi: “Biz gidip gelirken, bir daire etrafindadonerken uzakta bir Bilge goriin-
dii.” Bu riiyetlerin zamam olan geceyle ilgili olarak bkz. Siihreverdi, Avdz-1 Perr-
i Cebrd’il ve Kissatu'l-Gurbeti’l-Garbiyye.

93

151



BIR’LE BIR OLMAK

ge clus’una [gizli dil] cok benzeyen bir dilin gizemini 6grenme-
miz gerekecektir. Boylece bunun yanisira, mistik Hikmet ile bu-
lusmasinin bir kutlamasi veya nese ve korkularinin ritmiyle ha-
reket eden bir icsel otobiyografi olarak goriilebilecek bu siirin
biitiiniinii ¢oziimlemenin yolunu da bulmug olacagiz.

[Sair der ki) Bir gece Kabe'yi tavaf ediyordum. Ruhum derin

bir huzurun tadin ¢ikanyordu; tiimiiyle farkinda oldugum yu-

musak bir duygu beni ele gecirmigti. Sikigik kalabalik yiiziin-

den tasla doseli kism birakip yiiriimeye kum iizerinde devam

ettim. Aniden aklima birka¢ misra geldi ve onlar1 yalnizca be-

nim tarafimdan duyulacak sekilde degil, arkamda biri olsaydi

onun da duyabilecegi yiikseklikte soyledim.

Ah! Onlarin hangi kalbe sahip olduklarim bilip bilmediklerini

bilmek!

Kalbim onlarin hangi patikalardan gectiklerini bilmeyi nasil

daistiyor!

Onlan saglam ve giivende mi saymalisin, yoksa yok oldukla-

rin1 mit varsaymalisin?

Asik-1 sadik agkta sagkin ve tiim tehlikelere agik.

Bu musralar1 okudugum gibi omzumda ipekten yumusak bir

elin dokunusunu hissettim. Arkami déndiim ve kendimi geng

bir kizin, Yunan ¢ocuklan arasindan bir prensesin huzurunda

buldum.% Bu kadar giizel yiizli, yumusak ifadeli, hassas

kalpli, fikirleri bu kadar ruhani ve simgesel gondermeleri bu
kadar ince bir kadin daha 6nce gérmemistim... Aklinin inceli-

gi ve gorgiisii, giizelligi ve bilgisi zamaninin tiim insanlarinin

otesindeydi.

Elbette yan karanlikta bu silueti taniriz, fakat o unutulmaz
Gecede gozlerinin 6niinde aniden beliren sevilen Huzurda mistik
sair aym zamanda, yalmzca kendisine goriinen ve duyumsal gii-
zelliginin onun yalmzca bir habercisi oldugu agkin Sureti tanidi.
Bunu ima etmek i¢in sairin tek bir ince dokunusa ihtiyaci vardir:
geng Iranh kiz bir Yunan prensesi olarak selamlanir. O halde siir-

94 Riiyete dayal alginin neden oldugu transpozisyon hemen meydana gelir. Artik

burdaki geng kiz bir'Arap iilkesinde Iranli bir geng kiz degildir. Bir Yunan pren-
sesidir; dolayisiyla Hristiyandir. Bu nitelemenin sim Divdn’da daha sonra agik
edilecektir (bkz. agagida n. 16: bu Hikmet veya Sofi Isa’mn irkindandur, giinkii
o da hem insani hem de meleki bir dogaya sahiptir; dolayisiyla “mermer heykel-
lere,” Hristiyan kiliselerinde goriilen “ikonlara” yapilan gondennelerin hepsi
onun sahsina isaret eder).

152



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

lerin ve serhlerinin sofiyolojisi su fevkalade 6zelligi ortaya koyar:
sair i¢in Sophia aeterna’min goriiniir ifadesi ve dolayisiyla bir te-
celli olan, siirin meleki bir iglev yiikledigi kadin. Bir tecelli ola-
rak, Ibn Arabi ve Islam’in tiim Maneviyat ehlinin anladig sekil-
de, yani dosetik bir Kristolojiye veya daha net bir deyisle, baz1 er-
ken donem Hristiyanlanninki gibi bir “melek Kristolojisi”ne
uyan bir Isa 6rmegine benzetilir. Geng kiz, insan bigimindeki bir
Melegin temsilidir ve bu da Ibn Arabi’nin onu “Isa’nin irkiyla”
ozdeslestirmesi, Hikmet-i ‘Iseviyye olarak tammlamasi ve Rim
diinyasina, yani Bizans’in Yunan Hristiyanlannin diinyasina ait
oldugu sonucuna varmasi igin yeterli sebeptir. Bu zihinsel bag-
lantilarin yazarin sofiyolojisi i¢in genis ¢caph sonuglan vardi. Fa-
kat bizi su anda ilgilendiren nokta Ibn Arabi’ye goriinen Suretin
Hikmet veya kutsal Sofi olarak tanimlanmasidir; ve geng kiz fe-
dele’sini kutsal Sofi’nin otoritesiyle egitecektir.

Onun Ogretisinin degerini anlayabilmek icin sairin kendi
yardimiyla, gece yolculugunun ritmiyle esinlendigi ve “arzularin
terciimaninin” tiim siirleri gibi kendi 6zel gizli dilinde yazilmig
olan bu dort misray: bir miktar ¢6ziimlememiz gerekecektir. Di-
si gogul zamir “onlar” kime isaret etmektedir? Ibn Arabi’nin
kendi serhinden “ulu Miisahede Edilenler’den (el-mandziru’l-
‘ul@) bahsettigini 6greniriz. Bunu yalmzca “ilahi fikirler” olarak
cevirseydik kendimizi kavramsal felsefenin sinirlan igine hap-
setme riskini almis olurduk. Goriildiikleri baglam, ilahi Hik-
met’in, her biri Fiisiis’ta temsil edilen yirmi yedi peygamberden
biriyle eslesen kisisellesmis halleri —zaman iginde mutasavvifla-
rin kalplerini agklanyla doldurduklarn gibi, ezelde meleki Nef's-
leri asklariyla vecde getiren®® Hikmetler (hikem)% olarak tanim-
lanan Suretlere isaret eder.

9 Bkz Beyrut bs. s. 7 ve 170-71; Nicholson gev.,, s. 148 (ve serh ad XLVI, 1,s. 132;
“Dudaklan koyu kirmizi renkte olan [kadin], bu miigahede edilenler arasinda yii-
ce bir Hikmet,” miitecelli sureti Nizdm isimli geng kiz olan [kadin]. Kangim diin-
yasiyla ulu Miisahede Edilenler arasinda bir agk miicadelesi vardir, giinkii diinya
onlara ihtiyag duyar ve onlan arzular, giinkii bu diinyanin varliklan igin onlarin
miigahedesti araciliftyla olanin haricinde hayat yoktur. Doga diinyas1 mutasavvif-
lann kalplerinde bu Miisahede Edilenlerin algisim perdeler; bu nedenle miicade-
le siireklidir. Koyu kirmizy, iglerindeki gizemlere (umiir-t gaybiyye) isaret eder.

9%  Tahimu fihd el-arwdh, Nicholson serhi ad XLVI, 1, s. 132; muhayyamiin Melek-
ler ve Ibrahim'in hikmet-i muhayyamiyye’si igin bkz. yukarida, I. Béliim, nn. 60
ve 72.

153



BIR'LE BIR OLMAK

“Rabligin sim” (Swrru’r-rubiibiyye) hakkinda, sen olan, yani
fedele veya “kulunun” ilahi agki [teopatisi] olan o sir hakkinda
ogrendiklerimizi hatirladigimizda sairin sorusunun anlam netle-
sir. Ciinkii bu teopati, inancinin Tanrisini, gizemli yabancilara
misafirperverligini sunan Ibrahim 6megini izleyerek®7 benligi-
nin maddesiyle besledigi Tanriy1 belirler —ve ciinkii benliginde
ve benligi yoluyla ezelden beri tagidig1 ve kendi Rabbi olan ila-
hi Ismin maddesini olugturur. Manevi hayatinin ayricalikli saat-
lerinde mutasavvif bunu, ona bu Huzuru veren, daha dogrusu bu
Huzur olan rahmet dolu [sempatetik] tutkudan baska bir isarete
ihtiya¢ duymadan —¢iinkii agk soru sormaz- bilir ve hisseder. Fa-
kat daha sonra yorgunluk ve ilgisizlik saatleri baglar ve bu saat-
lerde, mantikla igleyen akil yaptig1 ayrimlarla, istedigi kanitlarla
agk Rabbiyle fedele’si arasina, aralarindaki bagi koparir goziiken
bir siiphe sokar. Fedele’nin artik Rabbini Maddesiyle besleyecek
kuvveti yoktur; unio sympathetica’lan olan sirlarinin farkindal-
gim yitirir. O zaman, nesnesi hakkinda bilgi edinen elestirel
mantik gibi, “ulu Miigsahede Edilenlerin” kendi 6ziinden olup ol-
madiklarini, hangi kalpte bulunduklarinm bilip bilmediklerini so-
rar. Diger bir deyisle: benligimle besledigim ilahi Rab beni bili-
yor mu? Aralarindaki bag, ancak onlarda duranlar (mukim) ara-
ciligiyla varolan mistik duraklara (Makdmadt) benzetilemez mi?
Artik manevi ziyaretler kesildiklerine gore, en iyi ihtimalle bel-
ki bagka bir mutasavvifin kalbine giden patikaya sapmiglardir;
veya en kotiiihtimalle yok olmus, sonsuza dek yokluga geri don-
miis olamazlar m?

Ibn Arabi’nin yumugak melankolisi, goriintiisii, kisir dalgin-
Iigina ilham veren Gecenin ta kendisinden dogan Hikmetin azar-
lamasiyla aniden kesilir. Geng kiz sorar: Ey Seyyid,’® ‘Ah! On-
larin hangi kalbe sahip olduklarini bilip bilmediklerini bilmek’
diye nasil soylersin? —Sen, zamaninin biiyiik mutasavvifi, boyle
bir sey soyleyebilmene ¢ok sasirdim...Sahibi olunan (memliik)
her nesne, tam da bu sebeple o kisi tarafindan bilinen (ina’riif)
nesne degil midir?® Marifet olmadan sahiplikten (miilk) bahse-

97 Bkz. yukanda, 1. Bélim, §3.

98 Beyrut bs., s. 6, Nicholson, metin, s. 14.

Buradaki Latif argiiman gok giizeldir, giinkii kigi bu argiimanin eylemini kendi
iginde tecriibe ettidinde, manevi ve goriinmezin varligim tiim siipheden, tiim ya-

154



SOFIYOLOI!I VE DEVOTIO SYMPATHETICA

dilebilir mi?... Sonra soyle dedin: ‘Kalbim onlarin hangi patika-
lardan gegtiklerini bilmeyi nasil da istiyor!’ -Ey Seyyid! Kalp ve
kalbi ¢evreleyen ince zar arasinda sakh yollar, bunlar kalbin bil-
mesi yasak olan seyler. Oyleyse senin gibi biri nasil olur da ula-
samayacag) birseyi ister?... Nasil boyle bir sey soyleyebilir? Ve
ondan sonra ne sordun: ‘Onlar: saglam ve giivende mi saymal-
sin, yoksa yok olduklarim mi varsaymalisin?’ ~Onlara gelince,
evet saglam ve giivendeler. Fakat seni merak etmemek miimkiin
degil: Sen saglam ve giivende misin, yoksa yok mu oldun, Ey
Seyyid!”

Burada soruyu amansizca tersine gevirerek “Hikmet”, fede-
le’sine mistik halinin hakikatini hatirlatir. Bir anligina filozofun
siiphesine diismiis, ancak dig nesnelere uygulanan kamtlara
benzer mantiksal kanitlarla cevaplanabilecek sorular sormusgtur.
Bir mutasavvif igin tecellilerin gergekliginin, “ulu Miisahede
Edilenler” varolugsal konumunun, Mantik kurallarina sadakate
degil, ask hizmetine sadakate bagh oldugunu bir anlifina unut-
mustur. Onlara yok olup olmadiklarim sorma; soru senin yok
‘olup olmadigindir, hila onlar igin “cevap verebilip veremedi-
gin,” senin benligine yerlesmelerine hala izin verip vermedigin-
dir. Konunun temel noktasi budur: filozofa siiphe olarak, kanitin
imkansizhg1 olarak goziiken, sadik asiga yokluk ve sinavdir.
Ciinkii zaman zaman ag181 birligi arzularken Masuk yokluk ve
aynhif tercih edebilir; fakat fedele Masugun sevdigini sevmeli
degil midir? Dolayisiyla iki kargit arasinda kalarak sagkinliga
diiger.

Hikmetin 4s1f1im1 magrur ama tutkulu bir sertlikle bilgilen-
dirmeye [initier] devam ettigi belirleyici nokta budur. “ ‘Ve en
son soyledigin sey neydi? Asik-1 sadik askta saskin ve tiim teh-
likelere agik.” Sonra bagirdi ve goyle dedi: ‘lmanin ana kogulu
tiim varligin1 kaplamasiyken, bir g1k nasil olur da herhangi bir
saskinlik ve tereddiit kalintis1 tagiyabilir? O duyulan uyutur,
akillar1 kendinden gegirir, diisiinceleri yok eder ve asigim1 yok

milsama kugkusundan kurtarir: kalbinin bu Goriinmezlerin elinde (pasif halinde,
memlitk=merb(b) olduunu kabul etmek onlan aktif ve hakim 6zneler olarak
kabul etmektir; ego, cogitor'un (cogito’nun degil) 6znesi, onu diigiinen ve bilen
varliga igkindir; dolayisiylakendini bilmek Rabbini bilmektir, ¢iinkii sende ken-
dini bilen bu Rabdir.

155



BIR'LE BIR OLMAK

olanlann nehrinde siiriikler. Burada sagkinlifin isi nedir? ...
Boyle seyler soylemek sana yakigmiyor.’ 100

Sert sitem sozciikleriyle biten bu azarlama, Fedele d’amore
dininin temelini ifade eder. Ve daha az temel olmayan bir sey de,
Ruhun o Gecesinde bu dinin gereklerini ifade edene verilen islev
sonucunda mistik ask dininin bir sofiyoloji ile, yani bir hikmet
anlayigi ile iligkilenmesidir.

“Arzularin terciimaninin” Divdn’inin basina koydugu etkile-
yici giriste, bize bu ¢aligmada yol gosterecek iki ipucu buluruz.

Oncelikle, Ibn Arabi gibi, sevilen varligin somut bigimine
“meleki bir iglev” veren ve tefekkiirleri arasinda bu bigimi miite-
celli riiyet diizleminde goren bir asif1n riiyete yatkinligini farke-
deriz. Tekilligi ve dolaysizlif1 hakkinda birazdan daha fazlasini
sOyleyecegimiz bu algi nasil miimkiin olur? Bu soruyu cevapla-
mak i¢gin Ibn Arabi’nin biiyiik eserinin (Fiitihdt) biitiin bir blii-
miinde ortaya koydugu agkin diyalektiginin gelisimini izleme-
miz gerekmektedir; esasen goriinmez ve goriilen, manevi ve du-
yumsal arasindaki sempatiyi, Celdleddin RGm1’nin Fars¢a hem-
demi (sozciik anlami [sympnoia), conflatio, birarada patlamak)
terimiyle ifade ettigi bu sempatiyi saglamlagtirma ve sinavdan
gecirme egilimindedir, ¢ilinkii duyumsalin manevi riiyetini ve
manevinin duyumsal riiyetini, gériinmez olanin duyulardan bi-
riyle degil, miitecelli riiyetin organi olan faal Muhayyile ile kav-
ranan somut bir bigime sahip riiyetini miimkiin kilan yalmzca bu
“ahval uygunlugu”dur [conspiration].

Ikinci olarak ise bu girigin seyhimizin i¢ diinyasi igin temel
olan bir psiko-manevi tecriibesini ortaya koydugunu goriiriiz.
Hikmet ile bu bulusma askin diyalektiginin bizi ulastiracag: he-
defe isaret eder: disi varlig1 (Hikmet bu disi varligin arketipidir)
—yalnizca semavi ve diinyevi arasindaki sempati giires ¢igeginin

100 Kendi iginde tiim giipheleri ¢6zen ve her Mutasavvifin iizerinde diigsiinmesi ge-
reken kiilli talebin dile getirildigi Ruhun Gecesinde, sairin soracag tek bir soru
kaldi: “Ey geng kiz, dyleyse adin nedir? Cevap verdi: Gozbebegi [Consolatrice]
(kurretii'l-‘ayn, “‘goze tazelik ve parlaklik veren,” masuk igin yaygin bir benzet-
me.) Ben kendimle konusurken, bana selam verdi ve gitti.” Ibn Arabi ekler: “Onu
daha sonra gordiim ve tammaya bagladim; onunla beraber vakit gegirmeye gay-
ret ettim ve onda hig kimsenin tarif edemeyecegi latiflikte bir marifet gordiim.”
Bu “Hikmetin” Hayalinin onda hayat: boyunca gizlice mevcut olmaya devam et-
mesi igin sairin sonsuza dek Mekke’de kalmasina gerek yoktu.

156



SOF1YOLOIJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA

duasinin Proclus’a ¢oktan duyurdugu o sempati) araciligiyla al-
gilanabilen-temel tecelli olarak belirleyen anlayis. Giizellik ve
Rahmetin bu birlesmesi Yaratilisin sirnidir —¢iinkii eger ilahi
“sempati” yaratictysa, bunun sebebi llahi Varligin Giizelligini
ac1a cikarmak istemesidir ve eger Giizellik kurtariciysa, bunun
sebebi bu yaratici Rahmeti ortaya koymasidir. Oyleyse, dogasi
geregi Giizelligin bu tecelli islevine sahip varlik, llahiligin en
miikemmel sureti olacaktir. Bu sezgiden Yaratici Digi anlayisi
dogacaktir, yalmzca bir nesne olarak degil, sadik as181n devotio
sympathetica’sinin 6mek bir Sureti olarak. Bu Surette manevi ve
duyumsalin birlesmesi 6vgiiye deger paradokslara yol agacaktir
ve bunun sonucunda Meryem kisisi mutasavvifin prototipi ola-
rak ortaya gikacak, “Kristik Sofi”nin [Isa 6zelliklerine sahip
Hikmetin] (simdilik hala “arzularin tercimaninin” simgeleri ar-
kasinda gizli olan) 6zelliklerini belirleyecektir, ¢iinkii sirru’r-ru-
biibiyye’yi, Rabbin yukarida inceledigimiz sirrin1 elinde tutan
odur, 101

101 {bn Arabi'de Hikmet Hayali: Bu hayali, pargalan (bir diizenlemeye gore) tiim gi-
ire yayilmig bir mozaik gibi bastan olugturmak faydal olur. Burada bu hayalin
yalnizca en 6zet taslagim vermeyi hedefleyebiliriz; baglica amacimiz Faal Mu-
hayyilenin iirettigi zihinsel baglantilar zincirini belirtmektir. Seyhimiz igin Kral
Siileyman Incil’deki hikmet edebiyatinin geleneksel yazar degilse de, en azin-
dan “Merhametli Hikmet” (hikmet-i rahmaniyye, bkz. Fusis, XVI. B6lim) hi-
nerinin, yani Fedeli d’amore’nin dininjn temsil edildigi peygamberdir. Kuran1
andiran siirde en bagindan beri Saba kraligesi Belkis’in goriilmesinin sebebi bu-
dur (ed. Nicholson, ad II, 1, s. 50-51). Fakat dofumu nedeniyle (bir cinden ve
bir kadindan) Belkis hem melek hem de diinyevi bir kadindir. Dolayisiyla Isa'y-
la, konsey ortodoksisinin {sa’siyla degil, dosetik Gnostisizmin Melek Kristoloji-
sine ait veya bu Kristolojiyle alakali olan ve derin bir noetik anlama sahip olan
Isa ile aymi irktandir (‘iseviyyetii’l-mahtid): Bu 1sa Cebrail-Kutsal Ruhun, anne-
si Bakireye iifledigi nefes tarafindan doguruldu; o kendi sahsinda insan suretin-
de bir Melegin temsiliydi. Bakigimin giizelligiyle bu tsevi Hikmet (hikmet-i ‘ise-
viyye), kendisi Isa’ymug gibi 6liim verir ve aym zamanda yagam yeniler. Bizzat,
meshur Nur ayetinde (Nir; 35) betimlenen, dortlii kaynaga sahip olan Nurdur
(Tevrat, Zebur, Incil, Kuran). “Isa’nin irkindan” olmakla beraber bu Sofi-Ange-
los (veya Sofi-Kristos) Rim diinyasina aittir; yalnizca tecelli [théophanie] ola-
rak degil ayn1 zamanda tecelli eden [théophante] (Platon’daki Diotima gibi) ola-
rak disil varliktir. Nitekim gairimiz onu bir rahibelik figiirii olarak, “siissiiz, on-
da parlak bir 151k kaynagini temasa ettigin bir rahibe, Yunanlarin kiz bir gocugu”
(asagida 11, 6) olarak selamlar. Fedeli d’amore’nin ekiimenik dinsel sempatisinin
(bkz. yukarida I. Boliim, §3) ilkesi Sofinin rahibeligindedir, ¢iinki “eger o bir
hareketle Incil'i istediyse, insan bizim rahipler, patrikler ve diyakozlar oldugu-
muzu digiiniir” (agagida 11, 9), yani Incil'i insanlann ona yanhs yere yiikledik-
lerine karg1 dogrulamakta o riitbe sahipleri kadar gayretli olmamiz gerekir.

157



BIR’LE BIR OLMAK

Ibn Arabi’nin anladig ekliyle Hristiyanhigin *“Yunan rahibesi” olan bu virgo sa-
cerdos [bakire rahibe] Hikmetin “siissiiz” olduBu soylenir, yani kigi onu, llahi
Yiiziin Alevlenen lhtisamlannin (subuhdt-t muhrika) onun aracihigiyla zuhur et-
melerine ragmen, ilahi Isim ve Sifatlann siisiiyle siislenmig olarak degil, Saf Oz,
“Saf lyi” (agagida II, 6) olarak tefekkiir ettigi zaman “siissiizdtr.”” Baglica tecel-
li olarak Giizelligin esrarl [numineux] bir niteligi olmasinin sebebi budur. Saf
esrarhhginda Hikmet yasaklayicidir; higbir aginalifa izin vermez; onun *“miinze-
vi hiicresinde” ondan ayn &lenlerin tiirbesi yiikselir ve ilahi Isimlerin hiizniine
aciyarak onlan var eder (agagidaIl, 7). Bu mutasavvifin Arayigina eslik eden si-
navlara, kisa meczup karsilagmalarla kesilen bekleyigine bir géndermedir. Onu
her zaman 6teye dogru yonlendiren, onu metafizik putperestgilikten koruyan bir
rehber oldugu igin, Hikmet ona bazen merhametli ve teselli edici, bazen de ha-
sin ve ketum goriiniir, ¢linkii yalmzca Sessizlik “‘konusabilir,” agkinhklan goste-
rebilir. Mutasavvif Dante’nin sinavina Beatrice’in selamina cevap verecegini
umarak girer, fakat insan “giizel mermer heykellere” kanunlar dayatamaz (ad IV,
1-2). Siileymana ve Peygambere ait tecellilerin giizelligi de budur, ¢iinkii “anla-
silir bir dille cevap vermezler, giinkii o zaman konugmalan 6zlerinden, sahisla-
nndan farkh bir sey olurdu; hayur, riiyetleri, geligleri (viirid) konugmalanna eg-
tir; bu konugmanin kendisidir ve konugma onlann goriiniir huzurlandir,” onlan
duymak bu demektir ve bu mistik duragin 6zelligidir. Yazik! Maneviyat ehli ge-
ce yol almak, yani etten bir varligin mecbur oldugu tiim eylemler arasindan yol
almak zorundadir; ve bilincinin tapinagina (sir) dondiigiinde, bu ilahi Sofi git-
migtir: “Bu karanhk Gecede ona gevik oklarla saldiran giiglii arzulanyla sanl-
mugtir ve ne yone donecegini bilmez!” (ad 1V, 3 ve 4). Fakat sonra “bir simgek
¢aktigi sirada bana giiliimsedi ve hangimizin karanhk Geceyi deldigini bileme-
dim.” Idrakin birligi: O gergek digil varhk m1? Yoksa digil varliin bir Sureti ol-
dupu ilahi hakikat mi? Yanhs bir ikilem, giinkii ikisi de digeri olmadan go6rilniir
olamaz ve bu nedenle diinyevi Hikmet esasen miitecellidir (hikmet-i miitecelliy-
ye); Peygamberin egliginde sadik asig1n kalbinde Vahiy Melegi olarak bulunma-
y1 higbir zaman kesmez. Digsil varhkta insani giizelligi bir tecelli olarak tecriibe
etmek (bkz. agapida §3), onu korku veren Hagmet ve vecde getiren zarafet (ce-
1al ve cemal) olarak ikili niteliginde tecriibe etmektir; bu bilinmez llahla zuhur
eden llahin egzamanhligidir. Bu nedenle geng Nizdm’in siradis1 giizelligine ve
hayret verici hikmetine yapilan gondermeler, esrarh ve biiyiileyici olanin bu y6-
niinii saf Oziin kusursuz hiyeratik giizelligiyle, sadik ds1gin onun giizelligiyle
beslenen sadakatiyle besledigi “‘disil rabbin™ yumugak, merhametli giizelligiyle
birlestirir. “Neye isaret ettigimizi anla, bu ulu bir sey. Daha 6nce hikmet kitap-
lannin higbirinde bundan haberi olan birine rastlamadik” (asagida XX, 17). Bu
disil hikmet miirgidi bir arga (ilahi Isimler, gikilacak varlik mertebeleri) ve bir
belagata (onun nebevi mesaji) sahiptir. “Tiim mistik bilgiyi Seyhimizin kizi, En
Saf Bakirenin perdesi altinda temsil ettik” (a.g.e., al’adhra al-batiil, Meryem ve
Fatima’nin lakabi). Arap iilkesine gelmis Isfahanli bir Iranh olarak, dogum ye-
rinde kapal kalmaz, “Ruhani sofulugu nedeniyle bir melikedir, ¢iinkii Manevi-
yat ehli diinyanin hiikiimdarlandir.” Son olarak su nida: “Tannm! Olmekten
korkmuyorum, tek korkum onu yann gérmeden 6lmektir”. (agagida XX, 11)
Diinyevi bir vedamin korkusu degil; nida akil almaz bir gérkem riiyetiyle sunu-
lur. Oliim, kendini ona kabiliyetli kilmamig olmaktan dolay: bu riiyete yenik
diigmeketir; bu ilahi yetiyi edinmig bir Ruhani igin bu noktadan sonraizinden gi-
demeyecegi higbir agkinlik yoktur.

158



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

2. Askin Diyalektigi

Tiim Tasavvuf miirsitleri arasinda agk olgusunu en derinle-
mesine inceleyen 1bn Arabi’dir (belki Rizbihan Sirazi harig); bu-
nu yaparken, sadik asiklarin ikrar ettigi topyekiin sadakatin kay-
nagin ortaya ¢itkarmaya tiimiiyle uygun ¢ok kisisel bir diyalek-
tik kullanmugtir. Tanriy1 sevmek ne demektir? Ve Tanr’y1 sev-
mek nasil miimkiin olur? Genellikle dinsel dil bu tiir formiillerin
kendiliginden anlagildiklarim varsayar. Fakat durum o kadar ba-
sit degildir. 1bn Arabi bizi iki gozlemle ileri tagir: “Allah sahi-
dimdir ki, eger kendimizi, Zat1 bilmemizi saglamalarina ragmen
bunu negatif bir bicimde yapan felsefenin mantiksal delilleriyle
sinirlandirsaydik, higbir mahluk Allah agkini tecriibe etmemig
olurdu... Seriat bize onun su ve bu oldugunu 6gretir; bu sifatla-
rin zahiri goriiniigleri felsefi mantiga gore sagmadir, nitekim biz
Onu bu pozitif sifatlardan dolay: severiz.” Fakat bundan sonra
din higbir seyin Ona benzemedigini sdylemek zorunda kalir.102
Bir taraftan, 1lahi olan1 ancak Ona dair tecriibe ettiklerimizle bi-
lebiliriz; boylece “yalnizca kalbimizin en derinlerinde degil, ay-
n1 zamanda goziimiiziin 6niinde ve hayalimizde, Onu gormiisiiz
gibi, daha da dogrusu Onu gergekten gorebilmemiz i¢cin, Onu
temsil edebilir ve temasamizin nesnesi kabul edebiliriz... Her
masukta her asigin bakiglarina goriinen Odur... ve Ondan bagka
higbir varliga tapilamaz, giinkii bir varliga o varhigin igindeki lla-
hi olan1 algilamadan tapmak imkansizdir... Agk icin de boyledir:
bir varlik Yaratucisindan bagka higkimseyi gergekten sevemez.”103

192 Bkz. Fiitihat 11, 326; bkz. Asin, El Islam cristianizado, s. 462-63.

103 A g.e., bkz. Fiitihat 11, 324, “En latif ask olgulanindan biri kendi igimde tecrii-
be ettigimdir. Siddetli bir agk, bir sempati, giiglii bir arzu, duygusal bir ¢alkant
yasarsin ve bu o kadar biiyiiktiir ki fiziksel zayifiga, mutlak uykusuzluga, tilm
yemeklere karg bir igrentiye sebep olur ve nitekim bu agkin kimin igin ve kimin
aracthigiyla oldugunu bilemezsin. Agkinin nesnesini (mahbiib) belirleyemezsin.
Kisisel tecriibeyle agkta gozlemledigim en latif sey budur. Daha sonra gans ese-
ri igsel bir riiyette sana bir tecelli gériiniir veya biriyle tamgirsin; bu kisiyi go-
riince daha onceden tecriibe edilmis olan duygu (nesnesi olarak) bu kisiye bag-
lanir; sen farkinda olmasan da agkinin nesnesinin bu kisi oldugunu fark edersin.
Veya bir kigiden bahsedildigini duyarsin ve bu kisiyeiginde daha dnceden varo-
lan giiglii arzu tarafindan belirlenen bir egilim duyumsarsin; bu kiginin arkadagtn
oldugunu fark edersin. Bu, nefslerin, seylerin varlik bigimleri hakkinda higbir
sey bilmeden, kime agik olduklarim, agklannin kimde duracagim veya hissettik-
leri agkin gergekte ne oldugunu bile bilmeden, seylere dair sahip olduklan, on-
lar hakkinda Gaybin perdesi arkasindan gikardiklan en gizli ve latif ongoriiler-

159



BIR'LE BIR OLMAK

Ibn Arabi’nin biitiin hayati bu sdylediklerinin kisisel tecriibeyle
teminatidir. 104

Fakat eger tek Maguk, mazhari olan bir Suretten bagka hig-
bir yerde goriinmiiyorsa, eger her an her essiz birey icin egsiz
ise, bunun sebebi bu Suretin, Onu agik ederken aym zamanda
gizlemesidir, ¢iinkii O her zaman bu Suretten agkindir. O halde,
eger bu Suretin onu gizledigi dogruysa ve buna ragmen eger bu
Suret olmadan Kendini agik edemeyecekse, Kendini bu Surette
nasil gosterebilir? Ger¢cek Masuk ile Onu goriiniir kilan somut
suret arasinda nasil bir iligki vardir? Ikisi arasinda mutlaka bir
ahval uygunlugu [con-spiration) (Fars¢a hem-demf), bir sem-pa-
ti olmalidir. Ve aynca Onu goriiniir kilan bu surete duyulan agk
gercekte nasil bir agktir? Bu ne zaman gercek agktir ve ne zaman
Suretle mesgul olarak yanilgiya diiser? Ve son olarak, gergek
Masuk kimdir, fakat aym zamanda gercek Asik kimdir?

Ibn Arabi’nin biitiin eseri bu sorulara tecriibi bir cevaptir. Bu
sorularin igeriklerini belirlerken, simdiye kadar iizerinde dur-
duklanmiz bize yon gosterebilir. Bunlar1 agagidaki sekilde 6zet-
leyebiliriz. “llahi agk” (hibb-i ilaht) olarak tanimladigimiz seyin
iki yonii vardir: bir yoniiyle Tanrinin mahlukuna olan Arzusu
(sevk), Tanrinin Kendi 6ziindeki (“gizli Hazine”), kendini varlik-
larda, onlar tarafindan ve onlar yoluyla tezahiir etmek i¢in izhar
eden tutku dolu Nefesidir (henin). Diger yoniiyle, ilahi ask mah-
lugun Tannya olan arzusudur veya bilfiil olarak, varliklarda te-
zahiir eden ve kendisine donmeyi arzulayan Tanrinin Nefesidir.
Gergekte nostaljiyle nefes veren varlik (el-miistdk) aym zaman-
da nostaljisinin kendisine dogru nefes verdigi varliktir (el miig-
tak ileyhi), somut belirleniminde (ta’ayyiin) Ondan ayrilmasina
ragmen bu boyledir. Iki heterojen varlik degil, kendisiyle kargi-
lagan tek bir varliktir (hem bir hem iki, bir ikili-birlik [bi-unité],
insanlarin genelde unuttuklan bir seydir bu). Aynm giiglii Arzu
hem Zuhurun hem de Geri doniigiin (Avdet’in) sebebidir. Eger
Tanrinin Arzusu daha derinse bunun sebebi, mahluk bu arzuyu
yalmzca ikinci yoniiyle tecriibe ederken Tannnin iki yoniiyle bir-

den biridir. Bu durum bazen acinin1zdirabinda ve negenin cogkunlugunda da, se-
bebi bilinmedigi zaman tecriibe edilir... Bu ise nefslerin, seyler digsal duyularin
aleminde cisimlenmeden 6nce onlara dair sahip olduklan 6n-goriiden kaynakla-
nir; yani bu onlann gergeklegsmelerinin 6nermesidir.”

104 Bkz. Yukarida 1. Boliim, n. 6 ve asagida n. 24.

160



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

den tecriibe etmesidir. Ciinkii bu belirli Sureti, kendi antromor-
fozunu arzulamig olan Kaynak ve Baglangi¢ Odur ve dolayisty-
la fedele’nin bigiminde belirlenerek Kendisine dogru nefes veren
Tanrinin Kendisidir. Oyleyse ask ebediyen Tanr1 ve mahluk ara-
sinda bir aligveris, bir miibadele olarak var olur: Arzu, merha-
metli nostalji ve kargilagsma ebediyyen vardirlar ve varolus alani-
nin sinirini ¢izerler. Her birimiz bunu kendi varlik derecemize ve
maneviyata olan yatkinligimiza gore anlariz. Ibn Arabi gibi bir-
kag insan bu kargilasmay1 gorsel olarak uzun siireler boyunca
tecriibe etmislerdir. Bu kargilasma kendisini tecriibe etmis ve an-
lamig olanlarin hepsi igin, her an bagka bir bi¢imde goriinen (“ar-
zularin terciimanimin” bahsettigi “ilahi giinler”) ilahi Hiisniin rii-
yetine olan bir 6zlemdir ve Ebu Yezid Bestami’nin isaret ettigi
sonsuz arzudur: “Ask iksirini kadeh kadeh ictim. Ne iksir tiiken-
me noktasina geldi ne de benim susuzlugum dindi.” !0

llahi agka igkin olan bu iliskiye, yukanda incelenen, her insa-
nin kendi Rabbiyle olan iligkisi 6mek olugturur. Bu basglangi¢ nok-
tasiyla, Ibn Arabi’nin kendi ¢oziimlemelerini ve kendisine sordu-
gu sorulan takip ederek, unio mystica’nin aym zamanda bir unio
sympathetica (yani temel bir tutkunun, ¢ift kutupluluklanyla Yara-
tici ve yaratilandan her birinin digerini arzuladig) iki terime boldii-
gii bir tekillikte Rabbin benligiyle agk kulunun benligini birlesti-
‘ren rahmetin [com-passion) paylasimi) oldugu géze alindiginda,
bu “rabligi” kendisine esas olan iki terimi birbirine baglayarak
besleyen ve garantileyen agkta sadakatin, bizim agimizdan nasil
devotio sympathetica goriiniimiine biiriindiigiinii gostermek olan
hedefimizde ilerleyebilecegiz. Ana hatlarim1 verdigimiz su duru-
mun altinda yatan agkin diyalektiginden ne dgreniriz? Dahasi bu
“sadakati” hangi varhik bigimi gerceklestirir ve temsil eder?

Tetikleyicisi Giizellik olan bu agkin, bilingli veya bilingsiz,
her iki yoniiyle de nesnesi Tanr1 olduguna gore —“Allah giizelli-
gi seven Giizel bir varlik”!06 olduguna gore ve Kendisini Kendi-

105 Bkz. Fusds1,215 vell, 326-27. Sarkiyatgilann hala Bistami seklinde telaffuz et-
tiklerini, Iran telaffuzunun ise Bestimi oldugunu belirtmek gerekir. Bistim (Ebd
Yezid Bistimi’'nin mezannin bulunduBu ve héla bir hac mekam oldugu yer),
Tahran’dan Horasan’a ana yol iizerinde bulunan bir sehir olan $ahrid’un birkag
mil otesinde kiigiik bir kasabadr.

106 Mutasavviflanmiz icin temel bir 6zdeyis; bkz. Siihreverdi’nin “Agiklann kilavuz
defteri” (Mu’nisii’l-'Usgdk) adh eserinin Onsoziinde ezeli iiglii: Giizellik, Agk,
Hiiziin.

161



BIR'LE BIR OLMAK

sine izhar ederek diinyay1 Kendi suretini, Kendi giizelligini sey-
redebilecegi bir ayna olarak yarattigina gore —ve “Allah seni se-
vecek” (Al-i Imran; 31) yaziliysa, bunun sebebi sende Kendisini
sevmesi olduguna gére!%7— tiim agk eo ipso [kendi bagina] “ila-
hi” sifatin1 hak eder. Siiphesiz potansiyel olarak; yoksa bunu var-
saymak tiimiiyle Fedeli d’amore’den, yani Mutasavviflardan
olusan ideal bir insanlifin varligini kabul etmek olurdu.

O halde Ibn Arabi ile beraber ii¢ varolug bigimi olan ii¢ ¢esit
ask ayirt edebiliriz: (a) bir yandan Yaraticinin, icinde Kendini ya-
ratt1f1 mahluga olan aski, yani Kendisini ortaya koydugu bigimi
doguran agk, diger yandan, gizli I1ah iken mahlugunda bilinme-
yi arzuladiktan sonra Kendisine donmeyi arzulayan zuhur etmis
Tannnin arzusundan baska bir sey olmayan, yaratilanin Yaratana
olan agki olan kutsal agk (hibb-i rithdnt);, bu ilahi-insani izdiva-
cin ebedi diyalogudur; (b) kendi iginde Suretini kesfettigi varl-
gin siirekli arayisinda olan mahluktaki ruhani ask (hibb-i riihd-
ni); bu agk, mahlukta, Masuga yeterli olmak, asig1 ile ve fedele’si
yoluyla yapmak istediklerine uymaktan bagka derdi ve amac1 ol-
mayan bir agktir; (c) sahip olmay arzulayan ve Magugun tatmi-
niyle ilgilenmeden kendi arzulannin tatminini isteyen dogal agk
(hibb-i tabi’i). 1ste Ibn Arabi’ye gore, “ne yazik ki, bugiin ¢ogu
insanin agktan anladig1 budur.”108

Bu siniflandirmanin kendi sebepleri vardir. Mahlukla iligkili
olarak diigiiniilen agk Tanriyla, hem 6zne hem nesne, hem Asik
hem Masuk olan varlikla iligkili olarak diigiiniilen agktan farkh-
dir. Bizimle iligkili olarak, hem maddi hem manevi olan dziimii-
ziin gereklerine gore diisiiniildiigiinde agk, manevi ask ve dogal
veya fiziksel agk olarak ikiye ayrilir ve bunlar zit amaglar giide-
cek kadar birbirlerinden farklidirlar. Ilk sorun manevi agki fizik-
sel askla uzlastirmanin bir yolunu bulmaktir; ancak mahluga ait
agkin iki yonii birbirleriyle uzlagtiklaninda, bu agkla, agkin ger-

107 “ve bir varlig: giizelligi igin seversen, sevdigin sey Allah’tan bagkasi degildir,

giinkii giizel varlik Odur. O halde her yoniiyle agk nesnesi yalmzca Allah’tir. Ay-
nca Allah Kendini, bildigi ve [Kendini bilerek] diinyay: bildigi igin, diinyay:
Kendi suretinden diga dogru [ad extra] dogurdu. Dolayisiyla Onun igin diinya
Kendi suretini gordiigii bir aynadir ve Allah’in yalmzca Kendini sevmesinin se-
bebi budur; bu nedenle “Allah sizi sevecek (3:29)*” dediginde gergekte sevdii
Kendisidir.” (Fiitahdr 11, 326, sayfa sonu).

Corbin'in verdigi sure ve ayet bilgisi Tiirkge meallere uymamaktadir. -¢.n.

108 Fitahar IX, 327.

*

162



SOF1YOLOI! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

cek Ozii olan ilahi agk arasinda bir birlesmenin miimkiin olup ol-
madifin1 sorabiliriz; ancak o zaman Tanriy: bu ikili, manevi ve
fiziksel agkla sevmemizin miimkiin olup olmadigini sorabiliriz,
¢iinkii Tanrt Onu izhar eden somut bir suretin (hayali veya du-
yumsal) haricinde hi¢bir zaman goriinmez. Mahlukta, ilahi bilin-
me arzusuna tekabiil eden bir teopati olarak agkin filizlenmesi
icin, diger bir deyisle, agk efendisi (rab) ve onun ask kulu (mer-
biib) arasinda ikili-birligin, unio sympathetica’mn gergeklesme-
si icin manevi ve fiziksel arasinda bir sempatinin yeniden kurul-
mas1 gerekmektedir.!09

Su soruyu cevaplayabildigimizde ilk adim atilmig olacaktir:
Onu Kendisi i¢in mi kendimiz i¢in mi sevdigimizi varsaymali-
y1z? Ya da ayn1 anda hem Kendisi hem kendimiz i¢in veya ne
Kendisi ne de kendimiz i¢in sevdigimizi mi varsaymaliy1z? Ciin-
kii bu soru ancak ikinci bir soru sordugumuzda anlaml ve cevap-
lanabilir olacaktir: Onu kimin aracihigiyla severiz? Bir bagka de-
yisle, Askin asil 6znesi kimdir? Fakat bu ikinci soru agkin bas-
langi¢ ve sonunu sormakla aymdir; Ibn Arabi’nin dedigine gére
ise ona bu soruyu biiyiik bir mutasavvif olan, fakat adim siikutla
gecistirdigi latif akill bir kadindan bagka kimse sormamstir.!10

1k sorunun cevabi kendiliginden, agkin iki yonii, ruhani ve
tabii yonleri arasinda bir uzlagma 6ne siirer. Ibn Arabi mistik
agiklarin en miikemmellerinin Tanriy1 ayn1 zamanda onun igin
ve kendileri icin sevenler olduklarini gézlemler, ¢iinkii bu yete-

109 Sadik agiklann sim tam olarak budur; o siru'r-rubiibiyyetten ileri gelir. Ibn Ara-
bi soyle der: “Bu diisiinilmesi zor bir konudur, ¢iinkii her nefse seyleri oldukla-
n halde bilme yetisi verilmemistir ve giinkii herkese Allah’tan gelen ve bize ima-
nin ne olduBunu sdyleyen haberlerde imanin ayncahg bahsedilmemistir.
Allah’in Peygamberine boyle bir liitufta bulunmasinin sebebi budur (Sira; 52)
ve —Allaha siikiir— vahyini iletmeye tenezziil ettigi kullan arasindayiz!” (Fiiti-
hat 11, 329). Bu seyhimizin Muhammedi kutsallik miihrii olduguna olan saglam
inancindan kaynaklanan bir ifadedir. Kisaca mutasavvifin gorevi, tecriibe ettigi
askin Tannnin onda Kendisini sevdigi ask oldugunu fark etmektir; bu agkin ger-
cekten bir reopati oldugunu ve 1zdirabim ve ihtisamim yiiklenmesi gerektigini
fark etmektir, ¢iinkii bu ask onun iginde Tannnin Kendisiyle ve Kendisine karg,
bu teopati aracihigiyla Kendi varliginin varliklanm varolmaya ¢agiran rahmeti-
dir [com-passion]. Dolayisiyla insani, mahlugun kendi iginde yasayan, tutkusu-
nun rahmet [passion] rahmet [com-possion] oldugunu unuttugu ve kendini agki-
nin hedefi olarak belirlediginde ilahi bir felaketten sorumlu hale getirdigi giiliing
egoistliginden koparmak gerekir.

10" Firghar 11, 329.

163



BIR'LE BIR OLMAK

nek onlarda ikili tabiatlarinin birlesmesini ag¢iga ¢ikarir (yirtik
“bahtsiz bilincin” bir ¢oziimii).!!! Kendini béyle bir aska kabili-
yetli kilan bunu mistik bilgiyle (ma’rifet) miisahedeyi (suhid)
birlestirmesi sayesinde yapar. Fakat mistik tecriibede tiim
miisahade, tecriibe eden nesnenin bir Sureti oldugunu varsayan
bir bilgi seklidir; kendisi “bilesik™ olan bu Suret ds18in benligi-
ne tekabiil eder. Ciinkii nefs ikili bir yapiya sahip olduguna go-
re, Tanriya veya bagka herhangi bir varliga olan agki, kendini
bulma umudundan (veya kendini kaybetme korkusundan) esin-
lendigi ol¢iide fiziksel dogasindan dogar; tek amact Masugu
memnun etmek olan bir agk, nefsin manevi tabiatindan dogar.

Nefsin iki tarafindan yiikselen iki agk bigimini birlestirerek
bu ikili tabiati1 “eszamanh kilmak” i¢in, Kendisini higbir boliin-
meye izin vermemesiyle, nefsin Ondan bagkasin1 sevmemesini
ve Onu Kendisi i¢in sevmesini arzulamasiyla tanimlayan ilahi
Masuk, Kendisini nefse gosterir, yani Kendisini nefs i¢in bir te--
cellinin fiziksel suretinde olusturur.!!2 Qyle ki ona, Kendini nef-
se bu Surette gosterenin O oldugunu dylesine bariz kilan bir iga-
ret (‘aldmet) verir ki nefs bunu higbir sekilde inkar edemez. El-
bette bu duyularla degil bagka bir organla taninan bir isarettir;
dolaysiz, a priori bir kamttir (‘ilm-i zariiri). Nefs, tecelliyi algi-
lar; Masugun (duyumsal veya zihinsel, faal Muhayyile tarafin-
dan algilanan) bu fiziksel Suret oldugunu farkeder; hem manevi
hem de fiziksel dogasinda o Surete dogru cekilir.!!3 Rabbini
“goriir;” icsel yetilerine bagiglanan bu meczup riiyette Onu gor-

11 Ayrica bkz. Fiitdhdt II, 332, “Tabii veya maddi agk nasil masugunu kendi igin se-
ven agk ise manevi agk da, ag131n, masuBunun masuguna olan agkim ve kendisi-
ne olan agkim birbirleriyle bangtirdig: ve tekrar bir araya getirdigi (cdmi’) agktir.”
Fe tecella lehu fi siret tabiye.

13 Firihar 11, 331. Bkz. 11, 333 (bu igaretle ilgili olarak): “Ruh hayali cisimlerde
(ecsdd-1 miitehayyele) —kendini giindelik bilgiye gosteren duyumsal cisimlerde
depil- fiziksel bir suret edindigine, bu hayali cisimlerin yine de normal bir algi-
nin nesnesi olabileceklerini bil. Nitekim onlan géren herkes bu hayali cisimler-
de, kendilerine gore tam anlamiyla gergek cisimler olan cisimler arasindaki far-
ki1 algilamaz. Sahgbenin bir Arap delikanlisi suretinde niizul ettiginde Cebrail’i
tamimamalannin sebebi budur. Onun hayali bir cisim oldugunu bilmiyorlardi, bu
yiizden Peygamber onlara “Bu Cebrail'dir” dedi, fakat onlar bunun bir Arap de-
likanlis1 olduguna emindiler.”

(Bir Faal Muhayyile bilimi, ‘i/mii’l-hayal olarak dosetizmin nasil bir bilgi elesti-
risine donigtiigiinii goriiyoruz). Ibn Arabidevam eder:” Melek kendini Meryem’e
giizel bir gencin suretinde temsil ettifinde Meryem’e de aymsi oldu. Ciinkii ci-

112

164



SOFIYOLOJ1 VE DEVOTIO SYMPATHETICA

diigiiniin farkindadir ve Onu ancak Kendisi igin sevebilir: bu agk
“fizikseldir” clinkii somut bir Sureti algilar ve miisahede eder,
fakat ayn1 zamanda manevi bir agktir, ¢iinkii Surete sahip olma
derdi yoktur, aksine kendini tamamen bu Surete vermigtir. Ma-
nevi agkla doniisiime ugrattifn dogal agkin bu bulugmasi mistik
agkin tanimidir.

Nitekim mutasavvif ayn1 zamanda, i¢inde bu agki harekete
gegiren gergek Oznenin kim oldugunu, yani gergek dsigin kim
oldugunu —ger¢cek Masuk kimdir sorusunu 6ngoren ve ¢6zen bir
bilgiyi— bilmezse, bu olaganiistii diirtii mutasavvifin kapasitesini
agabilir ve higbir sonug vermeyebilir. Cevap oldukga nettir: nefs
Tanny: kendisi vasitasiyla degil, Onun vasitasiyla “gordiigiinii”
farkeder; kendiliginden degil, yalmzca Onun vasitasiyla sever;
tiim diger varliklarda Tanny: kendi bakis1 vasitasiyla degil, bu
bakig Tanrinin onlara bakist oldugu i¢in temasa eder; nefsin “agk
Rabbi,” icinde hareket eden suret, onun algisinin organidir; nefs
ise Onun alg1 organidir. Nefsin ilahi Rabbine ait riiyeti Onun
nefse ait riiyetidir. Varolusa olan sempatisi iginde tecriibe ettigi
teopatidir, bu Huzurun nefste uyandirdig: ve nefs icin kendi ka-
nidi olan tutkudur. Dolayisiyla nefs kendi bagina veya Onunla
birlikte degil, ancak Onun aracilifiyla miisahede eder ve sever.
Oyleyse, nefs Onun, Onunla sem-patide tam bir sadakat isteye-
nin organi olduguna gore, nefs Ondan baskasini nasil sevebilir?
Arayan ve aranan Odur, O Asiktir ve O Masuktur.!14

simlendikleri zaman Ruhlan ayirt eden isarete daha sahip degildi.”"(bkz. asagida
§ 3, Celaleddin R6mi’de Miijdenin [Annonciation] mistik anlatimi: Meryem Me-
legi kendi Nefsiolarak tanidiginda kendi bagina Kutsal Cocuga gebe kalir). Ben-
zer gekilde Kiyamet giiniinde Tann Kendine ibadetedenlere gorilnecektir; bazila-
n Onu tammayacak ve ondan kagacaktir (Meryemin dnce Melekten kagmasi gi-
bi, bkz. I. Béliim, n. 32). Eger hila onlardan haberdar degilse, zuhur ettikleri ki-
si nezdinde llahi Gérkemle Meleki Gérkem aym durumdadir. Dolayisiyla Tann
ona, llahi Tecelliyi, meleki tezahiirii, bir cinin tezahiiriinii, bir insan nefsinin te-
zahiiriinii ayirt etmesini saglayacak bir isaretle yardim etmelidir. “O halde kimi
gordiigiinii ve ne aracihifiyla o seyi oldugu gibi gordiigiinii tan1.”

Fiitghat 11, 331. Bu isaretle “Allah bir nefse o nefsin hem fiziksel hem ruhani
olan oziine gore tezahiireder. O zaman nef's Allah" gordiigiinii, fakat kendi ara-
cihifiyla degil Onun aracilifiyla gordiigiinii fark eder; kendi araciifiyla olma-
yan, aksine Kendini sevenin O oldugu bir sevgiyle yalnizca Onu sever; her var-
likta Allah’1 temasa eder, fakat bunu ilahi bakig olan bir bakigla yapar. Kendisin-
den bagka bir seyi sevmedigini fark eder; O agiktir ve Maguktur, arayan ve Ara-
nandir.”

114

165



BIR'LE BIR OLMAK

Bu kimligi ortaya koymak, bilinmeyi arzulayan “Gizli Hazi-
ne”’nin nostaljisini, Yaratiligin sim olan nostaljiyi hatirlamak-
tir.! 15 {lahi Varlik, Isimlerinin hiizniiyle, o Isimleri izhar etmeyi
arzulayan potansiyel varoluglarimizin hiizniiyle sempati kurar-
ken —ve bu “Onun kendi varliklan” olan bize olan agkinin ilk
kaynagidir— aslinda O Kendisiyle sempati kurmaktadir. Ote yan-
dan, bu varliklarin Ona haberleri bile olmadan duyduklan agk,
onlan varliklarim emrederek (Ol! Kiin, Esto! diyerek) bekleyis-
lerinden kurtardifinda Onun agkinin harekete gegirdigi, Onun
varliginin onlarin varhiginda bir titresiminden bagka bir sey de-
gildir. Ibn Arabi miizik dinlerken tecriibe ettifimiz duygunun
sebebini tam da burada bulur, ¢iinkii ebedi gizilligimizin onu var
eden Emre olan tepkisiyle, miizigin sihrinin animsattif1 ve ser-
best biraktigi gizilliklere olan Onsezimiz arasinda bir sempati
vardir.3! Yine de, eger O hem Agik hem de Masuksa, bunun
Onun 6ziinde her ikisi de olmanin bulunmasindan kaynaklandi-
gin1 ~Ibadet edilen, Ibadet eden ve ikisi arasindaki ebedi diyalog
olmasi gibi— higbir zaman unutmamamiz gerekir. Fakat, daha
once de belirttigimiz gibi, Ibn Arabi dgretisini bagka yerlerde
felsefi monizm olarak bilinen seye indirgeyerek veya mistik tec-
riibenin varolugcu monizmiyle kangtirarak bu temel ikili-birligi

115 Mistik nefs ancak faal 6znesi nefse, nefste, fakat nefsten bagka bir sey olarak,
nefste gergeklesen ve nefsin organi, yeri ve amaci oldugu bir olay olarak gorii-
nen o askin kaynak ve baglangicim anladiy takdirde bu yiice tecriibeyi benim-
ser. Burada agkin diyalektigi ilahi ezeli hayatin gizemine baglamr. Fakat mistik
agik tecriibi olarak ilahi Isim ve Sifatlan yalmzca igerik ve gergekliklerini kendi
iginde kesgfettigi igin bildigine gore, ilahi ezelin gizemini, yaratici nefesini (NVe-
fes-i Rahmani) veren ilahi nostaljiyi, kendi iginde kesfedip tecriibe etmeden na-
sil hissedebilir? “Nefes vermek” mahluk olma durumuna igkindir, ¢iinkii bu ne-
fes (teneffiis) onun rahatlamasidir. Patetik Tanninin (bilinmek, yani significatio
passiva’sint ma’lih’unda, Tanns: olacag Varlikta gergeklestirmeyi arzulayan)
Hiiznii tarafindan verilen Nefes, bu Bulut (‘amd’), daha énce gordiigiimiiz gibi,
ruhani ve bedensel tiim varliklann yaratici enerjisi ve “ruhani maddesi,” varhk-
lann kendisinden ve kendisi aracilifiyla yapildii Tanndir (el-Hakku'l-mahlik
bihi). “Kiilli madde” oldugu igin bu Bulut, varhgin —-boylece bilinmeye ve zuhur
etmeye olan ilahi tutkunun aldig suretler olan— tiim suretlerini kabul eder. Yara-
tanin bize olan agkinin baglangici boyledir. Bizim Ona agkimizin baglangicina
gelince, bu riiyet dégil semadir, Kiin'iin, Esto’nun, *“Bulutun maddesinde bulun-
dugumuzda” kendi varlifimizin emridir. “O halde biz Onun, fiilen varlk verdi-
gimiz asla tiikenmeyen Kelimdnyiz (Kelimat); saf ideal varolug olduktan sonra
somut varolug edindiler. Allah’a olan agkimizin kokenindeki amag budur” (Fii-
tahdt 11, 331).

31 Age,l,331-32.

166



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

gbziimiizden kagirmig oluruz.!16

Gergekten de Ibn Arabi ve miiritlerininki gibi bir hikmet kar-
sisinda aligilmig felsefi siniflandirmalarimiz ve resmi dini sinif-
landirmalanmiz basarisiz olur. Fiziksel ve manevinin tecelli diiz-
leminde ittifakini [consociation] anlamak yerine bu hikmeti Ba-
tida genel olarak “monizm” adi verilen seye indirgersek veya
a fortiori [daha da ileri giderek], Meryem’in nasil bir mutasavvif
yerine gectigini anlamak yerine Enkamasyon (Hristiyan dogma-
nin bu sozciige verdigi anlamyla) iizerinden diisiiniirsek, bu hik-
metin ortaya koydugu 6zel diyalogu algilamamiz miimkiin ol-
maz. Islami batiniligin dinsel dosetizmiyle (Profetolojiye ve
Imamolojiye aktarilmig Kristolojisinde) bizim mistiklerimizin
ikrar ettikleri tecelli anlayis1 arasinda temel bir yapisal bag var-
dir. Subjectum Incarnationis [Hulul eden varliktir] —eger bundan
bahsetmek gerekiyorsa, hi¢bir zaman maddi olarak gergeklesmis
varoluglarin, olmug ve bilinmis olaylarin diizleminde degildir;
aksine her zaman tecellilerin isaret ettigi agkin boyuttadir —iin-
kii “asil gercek” her nefste o nefse miihriinii vuran Misalin sebep
oldugu igsel olaydir. Bu alanda, mantiksal olarak tanimlanmig
dogmalara veya maddesel tarihin geri doniigsiiz olaylarina dair

116 Bk3. 1. Bliim, n. 78. Yukandakiler askin baslangig ve sonuyla ilgili soruya (bii-
yiik bir mutasavwif olan bir kadin tarafindan Ibn Arabi’ye sorulan soruya, yuka-
nda s. 150) halihazirda bir cevaptir. Tiim nominalist kavramsallagtirmalar redde-
dilir; agk as18in 6ziine eklenen bir kavram degildir, fakat yalmzca agik ve Maguk
arasinda bir iliski de degildir. Agigin oziine igkin bir 6zelliktir; askin gergekligi
asipin kendisinden bagka bir gey degildir (Fiirdhat I1, 332). Iste bu, diger oner-
meyle beraber anlagiimahdir: Agik ve Magugun aym llahi Varlik olmasi. Fakat
bu birlik kesinlikle ayngmamig aymhigin birlii degildir; varhgina esas olan
Rahmetin, her iki teriminin de digerini arzu ettigi bir ikili birlise [bi-unité]
(hakk ve halk) doniigtiirdiigii bir varhgin birligidir. Bir yanda Onun zuhur etme
ve nesnellestirilme istegi (“patetik llahin” pathos'u); diger yandan, Onu izhar
eden varhkta, Onun Kendine donme istegi; o varlikta teopatisi (ma’liihiyyet), ya-
ni, 1lahi oldugu varlikta ve bu varlik tarafindan bilinen llah olmaya kendi tutku-
su olan ve boylece Onun ilahiligini (il@hiyyet) ortaya koyan tutku (significatio
passiva) olan bir istek. O halde agkin hedef ve sonunun unio sympathetica olan
bir unio mystica’da Agik ve Magugun birligini tecriibe etmek oldugunu soyleye-
biliriz, ¢iinkii birliklerinin kendisi bu iki terimi varsayar: ildh ve ma’liih, ilahi
merhamet ve insani Allah agki [teopati], masuk ve dsik arasinda meczup bir di-
yalog. Unus ambo rasyonel mantiin semalarina zorluklar gikarabilir: End sir-
ru'l-Hakk Huldl iizerinden yorumlanamaz: “Agkin hedef veya amaci masugun
zatinin as11n nefsine doniistiigii bir birlesmedir (ittihdd); huliliyenin atifta bu-
lundugu sey budur, fakat bu birlesmenin nerede oldugunu bilmezler.” (Fiitdhadt
II, 334).

167



BIR'LE BIR OLMAK

olan duyumsal ve sinirli verileri 6lgen belirtici veya tarihsel
uslamlamadan ¢ok farkh bir alg:1 ve aracilik yetisine ihtiyag¢ du-
yariz. Bu araci yetinin, ilahi ve insani olanin miitecelli birlesme-
sini ve manevi ve fizikselin, daha 6nce gordiigiimiiz gibi kamil
agkin, yani mistik askin kogulu olan uzlagmasini sagladig: yer,
onceden verilmis ve belirlenmig bir gergekligin diizlemi degildir.
Bu araci yeti Ibn Arabi’nin “Hazret” veya “yaratici Haysiyet”
(Hazret-i Haydliyye) olarak tamimladig: faal veya yaratict Mu-
hayyiledir. Belki de bu “haysiyet”in anlamini korumak ve “yara-
tic1” sozciigiiniin giiniimiizdeki kullaniliginin sebep olacag kari-
siklig1 6nlemek i¢in bir neolojizme ihtiyacimiz olacak. Bir Ima-
ginatrice’ten bahsedebiliriz.!17

Bu Imaginatrice araciliiyla agkin diyalektigi son evresine
ulagir ve gercek Asigin kim oldugunu 6grendikten sonra, gercek
Magsugun kim oldugunu kesfetmek i¢in agkin boyutun kapisint
agar.

Burada ruhani boyut, yani Ruh, kendini fiziksel bigimde or-
taya koymak zorundadir; bu Suret Muhayyilenin miitecelli bir
sahsa doniistiirdiigii duyumsal bir sahis olabilir veya temasa
aninda duyumsal bir suretin araciligindan yardim almayan mu-
hayyilenin algiladi bir “miséli sahis” olabilir. Bu miitecelli ga-
hista kendini izhar eden ger¢cek Masuktur; bunu ancak onu hem
ortaya koyan hem de saklayan, fakat yoklugunda tiim somut va-
rolusundan, tiim baghligindan mahrum kalacag bir sahista ya-
pabilir. Bu yiizden, gergek ve goriinmez Masuk Faal Muhayyile
tarafindan somut bir surette temsil edilmek (miimessel olmak)
zorundadir; bu suret araciligiyla o ayricalikli yetinin riiyeti tara-
findan algilanabilir bir varolus sekline sahip olur.!!8 Iradi agk ey-

n Dolayisiyla, daha 6nce belirttigimiz gibi (yukanda n.7), tecellilerin anlam ve al-
gilaniglan, nesnel Yaratici Muhayyile olan Manevi Enerjinin (himmet) iglevinin
incelenmesini gerektirir. Boyle bir incelemenin kaba bir taslag: bu kitabin ikin-
ci bolimiinde bulunabilir.

Fiitahdat 11, 334. *Sunu bil ki, Ruhun duyumsal veya misali bir cisimde kendini
izhar ettigi fiziksel suret her ne olursa olsun ve onu hangi y6niiyle ele alirsak ala-
lim, su her zaman dogru olacaktir: her an, daha var olmayan bir sey olan masuk
varhk, Muhayyilede temsil edilir, fakat nesnel gergekligi yoktur; dolayistyla her
durumda, muhayyel riiyetin, “muhayyel” kuvvet veya huzur (hazret-i hayaliyye)
yoluyla, bu yetiye 6zgii olan 6zel goz sayesinde algilayabilecegi bir varolug bi-
¢imine sahiptir.”

118

168



SOFIYOLOJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

leminin yoneldigi somut suretin Masuk olarak tanimlanmasi bu
sebeptendir, fakat surette gercekten sevilenin Masugun Hayali
olarak ortaya koydugu sey, yalnizca kendisini seven, bir nesne
olduguna inandif1 seye sahip olmaktan bagka amaci olmayan ba-
sit dogal agkin yanilsamasinin aksine bilfiil varolan bir veri ol-
mayan bir sey oldugu sebeple de Masuk olarak tanimlanir.

Fakat elbette bu varolmayan (ma’diim) basit bir higlik degil-
dir; bir higin bir etkisi olmasi ve daha da 6tesi, miitecelli bir igle-
vi olmasi diisiiniilemez. Masugun bigiminde, daha varolmayan,
daha gerceklesmemis fakat asigin tiim giiciiyle var etmeyi veya
sebep olmayi arzuladig: bir seydir. Iste insani agkin en biiyiik is-
levi, tarihsel olarak sovalye agki ve mistik agk olarak tanimlan-
mus olan iki agk tiiriiniin birlesmesine yol acan iglev tam da bura-
da ortaya ¢ikar. Ciinkii agk, sevilen diinyevi sureti, tiim insanéte-
si potansiyelliklerini ortaya ¢ikaran bir 1g1kta, ona Melegin tecel-
li iglevini verecek oOlgiide bagkalagtinr (Dante’nin yoldaglarinin,
Fedeli d’amore’nin kutladiklan disil Suretler igin, 1bn Arabi’ye
Mekke’de ilahi Hikmetin sureti olarak goériinen kadin i¢in durum
buydu). Ibn Arabi’nin incelemesi daha da derinlere iner: A§1k,
masuk varlifi miisahede etmek, o varlikla birlesmek veya varlh-
gim devam ettirmek istediginde, agki her zaman Magukta daha
varolmayan bir seyi var etmeyi amaglar.! 1 Asil nesne elde ettigi
sey degil, kalicilik ve devamdir (devdm ve istimrdr); nitekim ka-
licilik ve devam varolmayan seylerdirler, bir “daha yok’turlar;
daha varolmamuglardir, gergegin sinifina daha girmemislerdir.
Asigin birlige ulagtigi andaki (hdlu’l-vuslat) ask dolu baglhligin
nesnesi yine varolmayan bir sey, yani o birligin devam ve kali-
cihigidir. “O onlan sevecek ve onlar da onu sevecekler”* (Maide,
59) ayetinin seyhimize gosterdigi gibi, ask sozciigii hi¢bir za-
man, héla varolmayan, varhktan mahrum bir seyi limit etmeyi

19 Bkz. Fiitahdr 11, 325. “Agk ibadeti,” ne zafer ne de sahiplik bilen ibadet budur;
sevilen varligin insaniisti istidatlanyla uyum iginde ve bu mtitecelli istidadi ger-
¢eklestirmeye galigan bir tutku olan bir “sempatik baghilik.” Agi31 sevilen varh-
gabaglayan bu varhigin “pozitif gergekligi,” etkili ve maddi dogasi degildir. Bu-
rada ince ve kangik bir akil yiiriitme yoktur (Asin’in ileri siirdiidiinii gonneye ga-
sirdigimuz tiirden, El Islam cristianizado, s. 465, n.1); sevilen varlikta agkin nes-
nesi olan seyin esasen bilkuvve halinin bir incelemesi vardir.

Diyanet isleri ve Golpwnarh meallerinde bulunan bu ciimle Diyanet Vakfi me-
alinde bulunmamaktadir. —¢.n.

169



BIR'LE BIR OLMAK

kesmez.!20 Futurum resurrectionis’ten [miistakbel] bahsettigimiz
gibi Futurum amoris’ten [miistakbel] de bahsetmemiz gerekir.

Oyleyse mistik ask tecriibesinde manevi ve fizikselin birles-
mesi ([sympnoia), “ittifak”), kuraminin 1bn Arabi’nin riiyete da-
yal1 tecriibesinde biiyiik pay:1 oldugu yaratic1 Enerjiye veya yara-
tict Muhayyileye igaret eder. Duyumsalin déniisiimiiniin orgam
olarak, “varliklanin meleki iglevlerini” ortaya koyma giicii vardr.
Boyle yaparak ikili bir harekete yol agar; bir yandan goriinmez
manevi gergekliklerin, Hayalin gergekligine inmelerine sebep
olur (fakat daha asagiya degil, ¢iinkii yazarlarimiz i¢in /magina-
lia manevi gergekliklere uyum gosterebilecek azami “maddesel”
yogunlagmadir); bunun yam sira Yaratan ve yaratilan arasinda
miimkiin olan tek benzesme (tesbih) bigimini de saglar ve boy-
lece basta sordugumuz soruyu ¢6ziime ulastirir: Tanny1 sevmek
ne demektir? Insan nasil grmedigi bir Tannyi sevebilir? Ciinkii
mutasavvifin Peygamberin “Allah1 Onu gormiigsiiniiz gibi se-
vin” emrine uymasim saglayan bu Hayaldir. Ote yandan,
hayalin kendisi, duyu aleminden ayn olsa da ona yabanci degil-
dir, ¢iinkii Muhayyile duyumsal alemi kendi ince ve bozulmaz

120 Fimnar I1, 327; bkz. I1, 332: “Sevilen varligin daha varolmayan bir sey oldugu
ve ¢oktan varolan bir nesneyi sevmenin imkansiz oldugu kesindir. Tek olanak
agigin, daha varolmayan maguk nesnenin gergeklesmesinin zuhur etmeye bagla-
dig1 gergek bir varliga baglanmasidir” II, 334: “Askla ilgili olarak gok sayida ya-
nilma olur. Bunlardan ilki daha 6nce bahsettigimizdir: agiklar sevilen nesnenin
gergek bir sey olduBunu sanarlar, oysa hila gergek olmayan bir geydir. Agkin ar-
zusu bu seyin gergek bir kigide gergeklestigini gormektir ve agik bunun gergek-
lestigini gordiigiinde, o zaman daha once gergek insanda gergeklesmesini bekle-
digi bu halin siirekliligini arzu eder. O halde gergek masuk higbir zaman gergek-
dig1 (yani her zaman agkin) olmay: kesmez, fakat agk ve nesnelerinin hakiki il-
mine irsad edilenler harig birgok astk bundan habersizdir.” Aslgm masugun sev-
digini sevmesi nasil miimkiindiir (bu tiimel sympatheia’dan, iradelerin bu siner-
jisinden nasil bahsedebiliriz)? Eger bu miimkiin degilse agik, bir nesneyi yalniz-
ca kendisi i¢in seven veya sevilen bir kisiyi bir nesne yerine koyan dogal agk ha-
linde kalmaz m? 1bn Arabf, sadik agiklann izledigi kuralin, ona_yalmzca somut,
goriiniir bir gahista zuhur eden ve edebilen (duyumsal kanitlar igin gergekdisi
olan) goriinmez Magugun kurah oldupunu gostererek sofizmi daha da itham
eder. Obiir tiirlii agik, agkimin gergek nesnesini onu kendisine (bazen o bilmeden)
izhar eden gergek varhkta somut ve maddi olarak var edemezdi; bu ancak doga-
iistii yardimla, {sa (meleki dogasindan dolay1) ve Tannnin diger hizmetkarlan-
nin ellerinde bulunan diriltici nefes araciiiyla miimkiin olurdu. Fakat agk ener-
jisi onu maguguna varlik vermeye zorladig igin, mutlak kudretli Hazret-i Haya-
liye [Imaginatrice] yardimina gelir. “Bu mesele, bagka higbir kitapta bizim de-
rinlegtirdigimiz gibi derinlegtirilmemistir, ¢iinkii bu meseleyi bizim gibi incele-
yen kimse gérmedim.” (II, 333 [I, 89]).

170



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

bigimine [modalité] yiikselterek doniistiiriir. Ayn1 anda kutsalin
inigi ve duyumsalin yiikseligi olan bu ikili hareket, Ibn Arabi’nin
bagka yerde etimolojik olarak bir “tenezziil” (miindzelet) sek-
linde tanimladif1 seye denk diiger. Muhayyile, duyu &tesi-ilahi
ve duyumsalin aym “ev’e niizul ettikleri bulusmanin sahnesi-
dir.12!

O halde goriinmez ve goriiniirii, manevi olam ve fizikseli
sem-patiye getiren Faal Muhayyiledir. Seyhimizin sdyledigi gi-
bi, “duyu alemininde, kendisinde ilahi Magugun tezahiiriinii sev-
digimiz bir varlif1 sevmeyi” miimkiin kilan Faal Muhayyiledir.
“Ciinkii onu (duyumsal bigimden) bozulmaz Hayale (yani miite-
celli bir Hayalin seviyesine) yiikselterek, ona kendisine ait olan-
dan daha yiiksek bir giizellik vererek ve ne kaybedecegi ne de
tizerinden atabilecegi bir huzur giydirerek bu varlifi maneviles-
tiririz ve bdylece mutasavvif Maguktan higbir zaman aynlmaz.122
Bu sebeple manevi tecriibenin derecesi Hayal verilen gerceklik
derecesine, Hayale verilen gergeklik derecesi ise manevi tecrii-
benin derecesine baglidir. Mutasavvif Masugun tam miikemmel-
ligini in actu Surette miisahede eder ve Onun kendisindeki varli-
gin1 Hayalde tecriibe eder. Bu “yaratici birlesme” (ittisal fi'l-ha-
yal) olmadan, onun getirdigi “doniisiim” olmadan, fiziksel bir-
lesme basit bir yanilgidir, zihinsel bozuklugun sebep veya bulgu-
sudur.!23 Ote yandan, saf “hayali miisahede” (miisdhede-i haya-

121 Bkz, Afifi, M ystical Philosophy, s. 133-136; miindzelat’la ilgili olarak bkz. Fii-
tihat 111, 523 (384. béliim); bkz. Ismaili Siilik igin biiyiik &nemi olan bagka ben-
zer ifadeler arasindan Birinci Imama atfedilen “Gormedigim bir llaha asla iba-
det etmem” ifadesi; bkz. “llahi Tecelli adli galiymamiz,” s. 138 ve aynca bkz.
Fiitahar 11, 337, alttan 5. satir.

Fiitithar 11, 337. Burada da “Hikmetin™ agigina sordugu “Sen mi yok oldun?..”
sorusunun cevabi (ezeli Bulutta 1lahi Merhametin “en giizel Isimlerinin,”
el-Esmd’ii’l-Hiisnd’nin gizli 6zlerini [heccéités] varolmaya gagirmas: gibi, ger-
¢ekten-fazla olani ortaya gikarma, sevilen varlia “meleki iglevini” yiikleme ka-
pasitesine iistii kapah bir gagn olan bir cevap).

A.ge. ve 11, 338, 11. satir ve sonras1. Agik ‘0 zaman, masuguyla duyumsal kar-
silagmasinda tecriibe edecegi zevkin onu hayal ederken tecriibe ettiginden daha
biiyiik olacag yanilsamasina riayet eder. Bu, magugun maddi doganin yogunlu-
Buna yenik diigmiis ve riiya halindeki muhayyel temsille beraber gelen zevkten
habersiz olmasindan dolay: olur. (Eger bunu aklinda tutmug olsaydi), muhayyi-
lenin sundugu zevkin duyumsal dig nesnenin sundugundan daha biiyiik oldugu-
nu bilirdi. Boyle bir agigin nesnel birlesme (min hdric) elde etmek igin kullan-
mas! gereken araglar konusunda siipheye diigmesinin ve bu konuda tecriibesi ol-
dugunu bildigi kisileri sorgulamasinin sebebi budur. ”

122

123

171



BIR’LE BIR OLMAK

liyye) 6yle bir yogunluga ulagabilir ki herhangi bir maddesel ve-
ya duyumsal huzur onu agag geker. Ibn Arabi’ye gore, Mec-
nun’un meshur durumu budur ve bu en ince ask olgusudur.!24

Nitekim bu olgu fedele d’amore’nin Hayalin kendisinin di-
sinda olmadigini, aksine benliginin i¢inde oldugunu anlamasim
Ongoriir; hatta bu onun benliginin ta kendisidir, var olarak var et-
tigi ilahi Ismin bigimidir. Ve agkin diyalektiginin gemberi bu te-
mel tecriibe ile kapanir: “Ask as1ga sah damarindan yakindir.”123
Bu yakinlik 6yle fazladir ki 6nce bir perde gibi goriiniir. Acemi-
nin, tiim i¢ benligini kaplayan bir Hayalin hiikmii altinda olma-
sina ragmen onu kendisinin diginda, sahadet aleminde bir suret-
ten digerine garesizce aramasinin, sonra da nefsinin tapinagina
doniip gergek Masugun kendi benliginin iginde oldugunu farket-
mesinin sebebi budur. Bu Ddéniiste oldugu gibi bu Arayista da,
icindeki faal 6zne gergek disi Hiisniin i¢sel hayali, benliginin

124 A.g.e. “Bu konuda biz [mutasavviflar] ikiye aynlinz. Bazilan Faal Muhayyile-

lerinde, Maguklannin zuhur ettigi ger¢ek varhgin Hayalini miisahede ederler;
boylece Onun gergek varhigini kendi goézleriyle miigahede ederler ve bu Faal
Muhayyilede Masukla birlesmedir. O zaman, Onu miigahede ederek, Onunla in-
celigi ve tathhg tim maddi, somut ve nesnel birlesmeleri agan bir birlesmede
birlegirler. Sevgili Leyla’s1 kendini ona gosterdiginde, “Benden uzaga git” diye-
rek ona sirt geviren Kaysu’l-Mecniin’un ruhunu yutan bu [muhayyel birlik]tir.
Mecnun, Leyla’nin maddi huzurunun onu diger huzurdan, ince ve latif muhay-
yel miigahedesinden yoksun birakacagindan korkar, giinkii Faal Muhayyilesinde
hazir olan Leyla gergek, fiziksel Leyla'dan daha tath ve giizeldir.” Bkz. Ahmed
Gazili, Agiklann Halleri (Sevdnihii’l-'Usgdk), ed. Ritter, s. 45-46, 76. Ibn Arabi
devam eder: “Bu olgu agkin igerebilecegi en latif olgudur. Onu tecriibe eden ki-
si ondan tiimiiyle tatmin olmayi asla kesmez, hi¢gbir zaman aynlik yasi tutmaz.
Bu kabiliyet agiklar arasinda bana fazlaca verildi, fakat boyle bir kabiliyet agik-
lar arasinda azdr, giinkii onlarda duyumsal yogunluk egemendir. Fikrimizce, bir
insan kendini yalnizca maddeden ayn manevi seylerin agkina adadiginda, bir yo-
Bunluk olusturdugunda ulagabilecegi azami nokta onlann Muhayyileye niizul et-
melerini saglamaktir, daha agagiya degil (yani duyumsal diizleme kadar degil).
O halde, eger Muhayyile bir ruhun azami eylem bigimini temsil ederse, cisimsiz
seylere nazaran o ruhun latifligi ne olacaktir? Hali boyle olan insan Allah’1 en
iyi sevebilen insandir. Nitekim, Onu mahluklara benzerliginden yoksun birak-
madifinda Ona olan agkinda ulagacagi en ug sinir, Onu Muhayyileye kadar in-
dirmek olacakuir ve Peygambere atfedilen bu ciimlede emredilen tam olarak bu-
dur: ‘Allah’1 Onu gormiig gibi sev’ (Fiirdhat 11, 337).”

Fiitihdt 11, 339: Mutasavviflar sonunda tecriibeleri aracilifiyla Allah’in 6nceden
kendi nefsleri olarak tahayyiil ettikleri varlik oldugunu kesfettiklerinde olan sey
bir seraba benzer. Varlikta higbir sey ortadan kaldinlmamigtir. Serap bir riiyet
nesnesi olmaya devam eder, fakat insan onun ne oldugunu bilir; insan onun su
olmadigimi bilir.

125

172



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

agkin veya semavi esinin bir kalintisidir: Ona benzeyen her so-
mut sureti farketmesini saglayan bu hayaldir, ¢iinkii daha o far-
kina varmadan, Hayal ona tecelli iglevini vermistir. Ibn Ara-
b1’ nin tecriibesiyle, Masugun onun iginde oldugunu da olmadi-
g1 da, kalbinin sevilen varlikta oldugunu da sevilen varhgin
onun kalbinde oldugunu da séylemenin esit derecede dogru ol-
masinin sebebi budur.126 Bu tersine dénen durum yalmizca “rab-
ligin sim”m (surru’r-rusitbiyye), “sen”127 olan sin ifade eder;
boylece fedele d’amore’nin ibadeti devotio sympathetica’si, ya-
ni goriiniir bir surete verdigi tecelli iglevini tiim benligiyle “ci-
simlendirmesi” olur. Mistik as1gin deger ve sadakatinin “muhay-
yile yetenegine” bagl olmasinin sebebi budur, ¢iinkii, Ibn Ara-
bi’nin dedigi gibi: “ilahi Asik bedensiz ruhtur; salt fiziksel asik
ruhsuz bedendir; ruhani asik (yani mistik asik) hem ruha hem
bedene sahiptir.”128

3. Yaratic1 Disil

Simdi, yukanda “arzulann terciimanimin” hikmete dair tec-
riibesinde ayirdettigimiz ikinci igareti takip edecek konumdayiz.
Yaratic1 Muhayyileyi harekete gegirerek agkin diyalektigi, yara-
tict Muhayyilenin diinyasinda, yani miitecelli diizlemde, manevi
ve fiziksel arasinda bir uzlasmaya, manevi agkla fiziksel agkin,
mistik agkin tekil tecriibesinde birlesmesine sebep olmustur.
“Hakk’1 gérme” imkan1 —insanin Hakk’1 6lmeden géremeyecegi
fikrinin igaret ettigi riiyetle degil, insanin yoklugunda yasayama-
yacag riiyetle gormekten bahsediyoruz— bu uzlagmaya baghdir

126 A.ge. 11, 361, bkz. I, 346-47: “Ask (llahi Hiisn tarafindan dg13a verilen) tecel-
liyle dogru orantilidir ve bu tecelli sahip oldugu irfanla orantihdir. Kendilerini
tilketenler, agkin etkilerinin digsal olarak zuhur ettigi kimseler boylelikle agkla-
nnin fiziksel bir agk oldugunu gosterirler. Ariflerin agklar: goriiniir digsal bir et-
kiye sahip degildir, ¢iinkii irfan ilmi, bahgettigi, yalnizca arifler tarafindan bili-
nen bir sirdan dolayi tiim o etkileri siler. Anif olan fedele d*amore (el-muhibbii’l-
‘dGrif) asla 6lmeyen bir Yagayan Insandir; ayn bir Ruhtur ve fiziksel dogaya sa-
hip bir insan arifin 6znesioldugu agki tecriibe etme yetisine sahip degildir. Onun
agki ilahi bir geydir; giiglii arzusu agk rabbine ait (rabbdnf) bir seydir; ona Ismi,
duyumsal konugmanin sozciiklerinin higbir etki etmedigi aziz yardim eder.”

127 Bkz. yukanda I Boliim, §3.

128 Fiitahar 11, 347. Burada, Mirag hikdyesine gore, Cebrail’in niye Argin oniinde
bayildig1 anlatilir (giinki kimin huzurunda oldugunu bilir, fakat “bedeninin” ele-
mentiistii, fizikselotesi maddesi yok olmaz (bkz. Terciimdnii'l-Egvdk’taki gon-
derme, 1, 2, gev. Nicholson, s. 50).

o

173



BIR’LE BIR OLMAK

(¢linkii insanin “gérmedigi” bir llaha ne ibadet edebilecegi ne de
boyle bir llah sevebilecegi bize bilhassa hatirlatilmugtir).!2% Bu
rilyet 6liim degil yasamdir, ¢iinkii Zatin tiim ¢iplakliinda im-
kansiz riiyetini degil, Rabbin, nefsin somut tezahiirii olan tekil
ferdiyetine tekabiil eden Ismi tagiyan her mistik nefse 6zgii riiye-
tidir. Bu riiyet, bu Rabbin ayn1 zamanda Kendi benligi olan,
onun igin ve onun araciligiyla Rab oldugu varliklakargilikl ebe-
di baglihgini (ta’alluk) 6ngoriir ve gergeklestirir, ¢iinkii ilahi Is-
min biitiinii Ismi ve Isimlendireni, varlik vereni ve varlig1 agi3a
cikaram igerir; birbirlerini karsihkh olarak “pasif” hale getirir-
ler ciinkii her ikisi de digerinin fiilidir ve bu fiil rahmettir,
sympathesis’tir. Ger¢ek anlaminda bir unio sympathetica olan
bir unio mystica olarak tammladifimiz ey, bu bag, her birinin
roliinii digerinden aldig1 diyalogun, ikili-birliklerinin bu birligi-
dir. Bu birlik senin llahin olan Rabbin “rabliginin sim”m
(surru’r-rubiibiyye), “sen” olan (Sehl Tiisteri) ve benliginle bes-
lemek ve idame ettirmekle yiikiimlii oldugun sirdir; bu sympat-
hesis’te, Rab ve onu kendi Rabbi yapana (ve onda Kendisini
yaptigina) ortak olan bu tutkuda birlik —bu birlik (Ibrahim’in
Meleklere misafirperverliginde ipucu verilen) agkinin sadakati-
ne, devotio sympathetica’na baghdir.!30

Ongorii —veya daha da iyi bir deyisle, temsili bir Hayal mu-
tasavvifin nasil yeniden iireteceginin, kendi benliginde nasil
temsil edeceginin kendisine daha agiklanmamg oldugu bir
Hayaldir. Bu tiir bir varolusa giris, ilk defa “arzularin terciimani-
na” orkestra olan Divdn’in giris kisminda karsimiza ¢ikan ve
Fusis’un son boliimiinde pekisen sofiyolojide aranmalidir. Bi-
rinden digerine olan yolculuk temel asamalarindan az 6nce geg-
tigimiz askin diyalektigi ile temsil edilir. Eger llahin, zihinsel rii-
yetin somut suretinde miisahede edilmesi gerekiyorsa, bu suret
Onun benliginin Suretini ortaya koymak zorundadir. Dahasi bu
miisahede etkili olmak zorundadir; yani etkisi miigahidin benli-
gini llahi Varligin ayni1 Suretine uydurmak olmalidir. Ciinkii mu-
tasavvif, ancak benligi bu Suretin kalibina girdiginde, ancak
ikinci defa dogduktan sonra, Rabbinin ilahiligini tagiyan sim sa-
dakatle ve basariyla kusanabilir.

129 pyz. yukanda §2 ve n. 37 ve 40.
130 Bz, yukanda I. B6liim, §3.

174



SOFIYOLOJ!I VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Fakat, hatirladigimiz gibi, gizli varoluslarinin gaibinde
hapsolmus ilahi Isimleri 6zgiir birakan {lahi Merhamet Nefesi
(Nefes-i Rahmani), kendini varliklarini emrettigi suretlerin —ila-
hi Isimlerin kendilerini verdikleri ve bu Isimlerin tezahiirii olan
suretlerin- maddesi haline getiren bu Rahmet, kendini izhar eden
Hakkin benliginde ikili bir boyuta, aktif ve pasif bir boyuta isa-
ret eder. Oyleyse Onun miikemmel suretini ortaya koyacak ve bu
suret olacak varhgin da zorunlu olarak ayni yapiya sahip olmasi
gerekir: aym anda hem tutku hem eylem, yani, sozciiklerin yunan
etimolojisine gore patetik [pathétique] ve poietik [poiétique]
(miinfa’il-fa’il), ahc1 ve yaratici olmasi gerekir. Fusis’un son
boliimiindeki baskin sezgi budur ve bu sezgiden, bir mutasavvi-
fin en yiice miitecelli riiyete, digil varhifin Suretini miigahede
ederek ulastif1 sonucu ¢ikar, ¢iinkii miisahede, Yaratic1 Disilin
Suretinde Tanrinin en ulu tezahiiriinii, yani yaratici kutsalligim
algilar.!3!

Boylece, ikili, aktif-pasif yapinin kabuliiniin bizi erdisil mi-
tinin bir tiir tekrarina yoneltecegini tahmin etsek de, Islam mis-
tiklerinin maneviyat1 batini olarak, Ebedi Kadinligin Yaratanin
bir Sureti olarak goriiniimiine yonelmistir, ¢iinkii onda bu mane-
viyat, yaratici fiili varhklara 6zgiirlik vermek olan merhametli
llahin simm miigahede eder. Sophia aeterna’in anamnesis’i
veya hatirlanisi, yazarlarimizda tam bir netlikle ortaya konan bir
sezgiden baglar. Bu sezgi, Disilin Erile patiens’in agens’e oldu-
gu gibi zit olmadig, fakat bu iki yonii, alic1 ve aktif yonleri kap-
sadif1 ve birlestirdigi, Erilin ise bu ikisinden sadece birine sahip
oldugu sezgisidir. Bu sezgi Celdleddin Rimi’nin bir beytinde
acikea ifade edilir:

Kadin ilahi Nur’dan bir parcadir. Duyumsal arzunun nesne-
si olan varhk degildir. Yaraticidir, 6yle denmelidir. Yaratilan de-
gildir.132

B Bkz. Fusis I, 217.

132 Celileddin R0mi, Mesnevi, I. Kitap, 2437 [2540). musra (ev. Nicholson, metin,
I, 150). Nicholson Mesnevi'nin (Iranli mutasavwviflar tarafindan Fars¢a Kuran,
Kuran-1 Fdrsi olarak goriiliip kullanildig1 unutulmamaldir) bu kism iizerine,
aralanindan en harikalan Veli Muhammed Ekberabadi’nin (1727 ve 1738 arasin-
da yazilan) serhi bagta olmak iizere Iran ve Hindistanda yazilan dev ciltler olan
geleneksel serhlere degindiBi ince ve yiiksek anlayigh bir gerhte bulunmugtur.
Bu metin garihlere Mevlani Celaleddin Rimi’nin &gretisiyle Ibn Arabi’ninki

175



BIR’LE BIR OLMAK

Ve bu hikmete dayal sezgi gulat-1 Sia’min, Kutsal Imamlarin
silsilesini doguran “Bakire-Ana” olarak kabul edilen Fatima’nin
sahsinda Sophia aeterna’ nin, hikmet kitaplarinda kutsanan Yara-
tiligin aracisinin bir tecellisini goren ve onun ismine eril bigimin-
de ilahi yaraticilik sifatini, Fatima-Yaratic1 (Fdtima fanr) sifati-
n1 veren Ismaililerin ve Nusayrilerin sezgileriyle miikkemmel bir
uyum igindedir.!33

arasinda bag kurma imkan: saglayan gok sayida metinden biridir ve bu metinler
Fusiis’un (yukanda bahsi gegen) metnini yeniden iireterek Mesnevi‘deki metni
genisletirler. “Kadin en yiice diinyevi giizellik tiiriidiir, fakat diinyevi giizellik
llahi Sifatlann bir tezahiir ve yansimasi olmadig siirece higbir seydir.” (Bkz.
Necmeddin Daye Razi, Mirsdd: “Adem Havva’'nin giizelligini temasa ettiginde,
ilahi giizelligin bir zerresini gordii.””) “Sair, Suretin perdesini bir kenara biraka-
rak, Kadinda tiim agkin ilham kaynag: ve nesnesi olan ebedi giizelligi miigahe-
de eder ve onu, dzsel dogasinda, bu yaratilmamig Giizelligin kendini izhar ettigi
ve yaratici fiilini ortaya koydugu yerin [medium] kendisi olarak goriir. Bu bakig
agisina gore kadin, tecellilerin odagi ve yasam vericidir ve igimmlarinin giiciiy-
le 6zdeglestirilebilir. Kadinin iistiinliigiinii (giinkii kadinin varh actio ve pas-
sio’nun ikili modunu birlestirir) 6ne siirmekte 1bn Arabi’ye eslik eden Veli Mu-
hammed’den bir alint1 yapmak gerekirse: ‘Allah’in somut bir varliktan bagimsiz
olarak miigsahede edilemeyecegini ve insanda diger tiim varlklardan daha raii-
kemmel sekilde goriildiigiinii ve kadinda erkekten daha miikemmel gekilde go-
nildiigiinii bil."” Elbette kadina atfedilen (burada yazarlanmizin Kuran’in
(Mi'mindin; 14) ve (Ankebdt; 16) ayetleriyle dogruladiklan yaratici gogulluga
isaret eden) bu yaranicilik kadinin fiziksel iglevleriyle degil, erkekte agk1 “yara-
tan” ve ilahi Magukla birligi hedeflemesine sebep olan ruhani ve esasen ilahi ni-
telikleriyle ilgilidir. Burada disil insan1 (bkz. Rilke’de der weibliche Mensch),
Yaratic: Digili diigiinmeliyiz. Kendi iginde ruhunun Cocugunu (veled-i ma ‘nevt),
la@hiir’unun (ilahi boyutunun, Miijdesinin [Annonciation] Cebrail’inin; bkz. aga-
gida, Celdleddin ROmi’nin mutasavvifin durumunu Meryem'in Melegin kargi-
sindaki durumunda temsil ettigi boliim) gocugunu dogurabildigi mertebeye ula-
san ruhani adamda 6rneklenen bu yaratici digildir. Aynca bagka sarihler “Yarati-
o1’ (hdlik) sozciigiinii Kadinin Yaratiligtaki araciligina atif olarak yorumlarlar:
Kadin, en giizel ilahi Isimlerin, “*Halik, Miibdi‘, Bari” (Hagr; 24 ve baska yerler)
isimlerinin tezahiir ettikleri tecellidir (mazhar). Bu isimlerde Ismaili hakimler
bagmelege ait ulu Ugliiyii [Triad] temsil ederler (bkz. “llahi Tecelli,” s. 101, n.
78). Bu Uglii, yaratici Hikmetin ozelliklerini de tagir, erken Ismaililigin (Um-
me’l-kitdb) yaratics Fatima’sinda (Fdnima-Fadtir) taninabildigi gibi ve Siihrever-
dide Cebrail veya Faal Aklin Iranl isminde (Revdnbahgs) Maniheizm’in “Isik
Bakiresinin™ goriilebilecegi gibi. Burada sofiyolojinin kaynaklan son derece
zengin ve karmagikhr; aynca bkz. makalemiz “Soufisme et sophiologie.”
Koseli parantez iginde verilen sayfa numaralan igin bkz. Mevlind, Mesnevi-i
Serif, gev. Siilleyman Nahifi, Sadr Amil Celebioglu, Istanbul, Timas, 2007. —.n.
133 Bir 6nceki nota bakiniz. Sunu da belirtmek gok 6nemlidir:Disil varhgin (yani
yaratici Hikmetin) patetik [pathétique) ve poietik [poiétique] olarak giftyonliilii-
g, simgenin bagka yerlerde tekerriirlerini tanimamizi saglar. Yunanca'dan Arap-

176



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Disil Yaraticinin ve dolayisiyla disil varligin yaratict ilahin
Sureti oldugu sezgisi kesinlikle salt diisiinsel bir kurgu degildir;
Tasavvufun su ¢ok iinlii sdzii iizerinde diigiiniildiigiinde ortaya
cikan bir “tecriibi” kaynagi vardir: “Kendini bilen Rabbini bilir.”
As1g1n kendisini (ayni anda hem benlik hem de anima anlamina
gelen nefsini) bilerek ulagtifi bu Rabbi, bir kez daha tekrarliyo-
ruz, elbette Allahin Kendi 6ziindeki hali degildir, 6ziiniin 6ziin-
deki hali hi¢ degildir; kulun “nefsinde” (veya benliginde) zuhur
eden ilahtir, ¢linkii her somut varligin kaynagi, icinde izini bira-
kan ve onun kendine has Rabbi olan tekil ilahi Isimdir. Kendini
bilerek ulagtif1 ve bildigi —veya cehalet ve kendini bilmezlikle
ulasamadi1— bu kaynak ve bu Rabdir.!34 Ezelde llahi Varhk zu-
hur etmek ve bilinmek istediginde, heniiz bilinmeyislerinde ka-
pali olan Isimlerinin tezahiiriinii arzuladi. Benzer bir sekilde,
kulun kendisinin bilgisine ulagmasi, kendisine 6zgii Rabbi olan
ilahi Ismin bilgisine ulagtig1 anlamina gelir -bdylece ilahi isim-
lerin diinyas: iki tarafta da, bilinmeyi arzulayan ilahi Varligin
nostaljisinin amagladigs, kulun ise, izhar ettigi ilahi Ismi arayan

ca'ya gegmis olan Noiis poietikos ve Noiis pathetikos terimleri, Islam’in Yeni-
Platoncularin Messailikten edindikleri biitiin noetigi tammlar (ve iki Nois veya
akil arasindaki iligki nedensel bir iligki degil bir sempatidir). Nitekim, Yunan Pe-
ripatetikler arasinda yalnizca bir bilgi kuram olan sey (daha aynlmamis, bir
*“Melek” olmamig bir Faal Akil), Iran’da Siihreverdi’nin Ibn Sinic1 miiritlerinde
(Melege ait) aydinlatic1 Faal Akil ve insan akli arasinda bir manevi girig diyalo-
Buna doniisiir, ayni, Fedeli d’amore arasinda ve Yahudilikte Ezgiler Ezgisi’ni bu
diyalogun en yiice versiyonu olarak yorumlayan mistikler arasinda bir agk diya-
loguna doniistiigii gibi (bkz. Georges Vajda, Juda ben Nissim ibn Malka, philo-
sophe juif marocain, s. 21 ve 94). Aynca Nois veya Akil Plotinus’ta da bu ikili,
aktif ve pasif tabiata sahiptir. Ibn Sind’nin kozmolojisinde birbirinden dogan
Akillar, bagmelege ait hipostazlar veya Kerubiler de bu ikili tabiat1 ortaya koyar
(fa‘il-miinfa‘il, poietik-patetik). Bu nedenle 1bn Sinicilann bazi aleyhtarlan,
melekbilimlerini Kuran'da eski Araplara atfedilen bir dilgiinceyi (“‘Meleklerin
Hakkin kiz gocuklan oldugunu,” bkz. “Rituel sabéen” adli galiymamz, s. 189)
yeniden ortaya attiklan igin elegtirirler. Ibn Sindc1 melekbilimin ve onun bir yo-
nii olan noetigin kokeninde nasil hikmete dair bir sezgi oldugunu anladigimizda
—Ibn Sindcilar Faal Akildan Kutsal Ruh veya Cebrail figiiriine geldiklerine gore,
Fedeli d’amore’nin de nasil kendi paylanina Madonna Intelligenzia adim verdik-
leri Hikmeti aym sahista tammaya bagladiklanni anlayabiliriz. Ibn Arabi’nin te-
celliciligiyle [théophanisme] Yeni-Eflitunculugunun suddrculugunu [émanatis-
me] birbirine kangtinnadan diyebiliriz ki, Yeni-Eflatunculugunun Nods’una te-
kabiil eden gahis (1lk Akil, yiice Ruh, Ruh-1 Muhammedi, Bagmelek Cebrail),
Disilin miitecelli onceligini belirleyen yapinin ta kendisini ortaya koyar; aynca
bkz. agagida n. 59 ve 62'ye tekabiil eden metin.
13 Fusiis 1,214-15 ve 11, 324-25.

177



BIR'LE BIR OLMAK

mahlugun, Tanrinin Kendisine donmeye olan arzusuna benzeyen
nostaljisiyle hald 6zlem duydugu ve sonsuza dek 6zlem duyaca-
g1 Nefsin diinyasim temsil eder.

Sadik asik icin kendine dair bilgisinin, Rabbinin tecriibi bil-
gisi oldugu 6l¢iide ona Yaratic1 Disilin gergegini sunmasinin se-
bebini, iste tam bu noktada seyhimizle beraber kesfederiz. Ger-
cekten de eger mutasavvif varliklarin hem yaraticisi, hem kurta-
ricist hem de maddesi olan Ilahi Rahmet Nefesini anliyorsa bu-
nun sebebi kendisinin, Rabbine donmeyi, yani kendisini kesfet-
meyi arzulayarak Adem’in sahsinda kendi iizerine tefekkiirde
bulunmasidir. Adem’in nostalji ve hiiznii de, ondan aynlarak,
ondan Suretin goriindiigii ayna gibi bagimsiz olarak, sonunda
onu kendisine gosteren kendi Suretinin izdiisiimii tarafindan ha-
fifletilmisti. Seyhimize gore, Hakkin Adem’i Adem’in Havva’'y
sevdigi gibi sevdigini sdyleyebilmemizin sebebi budur: ayn1 agk-
la; Havva’y: severek, Adem ilahi modeli taklit etti. Adem ilahi
bir temsildir (tahalluk-1 ilaht); bu aym zamanda erkegin, kadina
olan manevi agkinda (yukanda “manevi agkin” dogasin incele-
dik) gercekte Rabbini seviyor olmasinin sebebidir.!35> Adem na-
sil Hakkin Kendi Suretini temasa ettigi ayna, tiim Isimlerini, giz-
li ilahi Zatta (zdtu’l-Hakk) “sakh olan hazinenin” Isimlerini or-
taya koymaya kabil Suretse, Kadin da erkegin kendi Suretini
seyrettigi, onun gizli benligi, Rabbini bilmek icin tammak zo-
runda kaldig1 Nefsini seyrettigi ayna, mazhardir.

Oyleyse varliklarda, var edici ve kurtarici Rahmet ile temsil
edilen ilahi hiizniin hafiflemesi ile, Adem’in, kendisine, Hav-
va’nin izhar ettigi Rabbine geri dénen nostaljisi olan Havva ara-
sinda miikemmel bir tiirdeslik vardir. Fenomenolojinin aym niye-
ti kesfettigi benzer vasitalardir. 1lahi Varlik kendisinin miikemmel
tezahiir ve miisahedesine ulastifinda, bunlara demiurgik bir Ener-
jiyle, aym1 zamanda varlklarin ruhani maddesi olan ve bunun so-
nucunda Onu ikili, aktif ve pasif potentia’ya, poietik ve patetik iki
boyuta sahip olarak ortaya koyan kendi yaratici ilahlig1 (el-hak-
kw’l-mahliik bihi) ile ulasir. Veya bir bagka paralellige deginmek
gerekirse: Erkegin, yani Adem’in kendini bilerek Rabbini bilme-
yi amacladif1 miisahede ii¢ boyutlu olsa da, bunlardan ancak bir

135 Fusas 1, 216-17 ve 11, 329-30, n. 7 ve 8.

178



SOF1YOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

tanesi ona miikemmel Sureti sunabilir. Fusiis’un daha 6nce degin-
digimiz ve Celaleddin Rim1i’nin Mesnevi’sinin sarihlerinin 6zel-
likle ilgisini ceken sayfasinda Ibn Arabi’nin sdyledigi budur.!36

Erkek, “Adem,” kendisini Havva’nin yaratildig1 madde ola-
rak goriip Rabbini kendi icinde miisahede edebilir; o zaman Onu
anlar ve kendini esasen fail yoniiyle anlar. Havva’nin ondan ya-
ratldify fikrine bagvurmadan da kendi iizerinde diisiinebilir; o
zaman kendini yalmizca mahluk yoniiyle, tiimiiyle pasif olarak
anlar. Her iki durumda da kendinin ve Rabbinin yalnizca tek ta-
rafl bir bilgisine sahip olur: Fiil ve tutku olan [action et passi-
on] biitiinliigiiniin miisahedesine ulagabilmek igin bu biitiinliigii,
gercekliginin, o varlif yaratilan olarak belirleyerek aym zaman-
da yaratici olarak belirledigi bir varlikta miisahede etmelidir. Is-
te Havva boyledir, Rahmetin suretinde, kendisinden yaratildig:
varligin yaraticisi olan disil varliktir —ve kadinin, (manevi ve du-
yumsal1 karsilikli doniisiimle birlestiren) mistik agkin tecelliye
baglandig1 baslica varlik olmasinin sebebi budur.

Yaratici Disilin —tiim sofiyolojinin “tecriibi” temellerini bu-
labilecegimiz— ve disil varligin baghca tecelli oldugu sonucunu
doguran bu ¢ikarimy, elbette ki Adem’in mit-tarihinin geleneksel
yorumuyla uzlastinlamaz. Nitekim mutasavviflanmiz kendi ig-
lerinde tecriibe ettikleri olayi, simgesel olgular1 yeni bir bigimde
biraraya getirerek ifade etme yoluna gitmiglerdir ve kanimca bir
dortleme [quaternité] yapilanmasina ulagmig olmalan dinsel psi-
koloji i¢in biiyiik 6nem tagiyan bir olaydir. Adem-Havva ikilisi-
ne zorunlu bir tamamlayici olarak Meryem-1Isa ikilisini (farklari
kabul etmek adina Hristiyan Gnosisteki “Sophia-Christos” de-
meliyiz) karsit gordiiler. Bir Disil bir Erilden bir annenin, yani
Adem’den yaratilan ve Adem’le edilgen bir iligki igcinde olan
Havva’'nin aracilifl olmadan nasil dogduysa, aym sekilde bir
Erilin de bir Disilden bir babanin aracilif1 olmadan dogmas! ge-
rekiyordu; ve boylece Meryem lsa’y1 dogurdu. Meryemin sah-

136 Bkz. yukanda n. 48. Burada Mesnevi’nin gerhi igin bagvurulan kisim (I, 2433-
37) Fusés 1, 217 ve 11, 331-32'ye tekabiil eder (bkz. Kasani'nin Serhi, s. 272 ve
Fiitdhat IV, 84). Yukanda n. 49 ile ilgili olarak, Ibn Arabi’nin bahsettigi iilii
kendini miisahede ile, Ibn Sina kozmolojisinde, her meleki Aklin kendine ait iig-
14 miigahedesi, ikili tabiati (agens-patiens) ile beraber yeni bir Akl bir Semay:
ve bu Semayi hareket ettiren bir Nefsi doguran miigahede arasinda paralel bir in-
celeme yapmanin yararh olacagini diigiiniiyoruz.

179



BIR'LE BIR OLMAK

sinda Disil, ilahi Hikmetin hayalinde faal yaratici isleve sahip
olur. O halde Meryem’in Isa’ya olan iliskisi Havva’nin Adem’e
olan baginin karsitidir. Ibn Arabi, bu yiizden Isa ve Havva'nin
“kardes,” Meryem ve Adem’in ise ebeveynler olduklarini sdyler.
Meryem Adem’in, Isa ise Havva’nin mertebesine ulasir (bu tipo-
lojinin ¢agdas Hristiyan yoruma ne kadar ters oldugunu belirt-
mek gereksizdir). Bu dortlemenin ifade ettigi sey (eril ve disilin
vasiflarinin yer degistirmesiyle) burada inceleyecegimiz sofiyo-
lojinin simgesi ve “sifresidir.”137

Sofiyolojinin “sifresini” belirleyen bu dértlemenin ortaya ¢i-
kist aym zamanda askin diyalektiginin nihai ger¢eklesmesini ha-
ber verir; gergekten de Meryem kisisinin Havva ile yer degistir-
mesi Yaratict Digilin sezgisi tarafindan zorunlu kilinir —ve bu
sezgi, baglica tecelli olarak Giizellik motifinin, kendisine Giizel-
lik verilmis olan varlik bi¢iminin cogkuyla yiiceltilmesine do-
niistiigli ana damgasini vurur, ¢iinkii o varlik bigimi, kendisini
yaratan varliin yaraticisi olan Rahmetin suretidir.

Siinnet Hiisniin baslica tecelli oldugunu sik sik hatirlatir: Al-
lah giizelligi seven giizel bir varliktir. Elbette bu ancak goriinmez
ve duyumsal arasinda farkina vardiklan sempatinin birinin ken-
dini digeriyle “simgeledigi” anlamina geldigi kanaatinde olan
Maneviyatimiz tarafindan tamimlanan ve tecriibe edilen mistik
ask temel alindiginda dogrulanabilir. Kanimca her seyden evvel
bu olgu, bu sempati ve simgecilige tamamen kapali, onlan este-
tikgilikle suglamaktan daha iyisini diisiinememis bir sofuluk ta-
rafindan agk mistiklerine karsi ortaya atilan savi gegersiz kilar.
Diismanlik veya korkakligin nazik tecellilerimize ettigi hakaret-
ler tek bir seyi kanitlar: Elestiricilerin Ibn Arabi veya Celaleddin
Riimi’nin okullarinin ikrar ettikleri, duyumsal Giizellige karst
kutsal bir histen —bu his onlarin, diger irfana dayal sistemlerde-
ki bi¢cimiyle Hikmetin diisiisii gibi bir olgu olusturmalarina da
engel oldu- ne derece uzak olduklarini ortaya koyar.

137 Bkz. Fiitithdr 1, 13 (X. Bolim), 11, 31 ve IV, 24; Kaysari’nin Fusés iizerine ser-
hi, s. 127. (Isa’nin Meryem’e olan bu bagimlilig1 iizerine Orta Gag’da bazi gnos-
tik gevrelerde de tefekkiirde bulunulmugtur; bkz. Alphandéry, “Le Gnosticisme
dans les sectes médiévales latines,” s. 55-56). O halde Ibn Arabi’nin hikmeti, so-
fiyolojinin kalbinde, incelenmesi ve Aion: Researches into the Phenomenology
of the Self'te (indeks s.v.) C. G. Jung tarafindan incelenen dortlemelere eklenme-
si gereken bir tiir dortleme kurar.

180



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Giizelligi, duyumsal bigimde baglica ilahi sifat olan Hiisnii
izhar eden insani Suret hakiki bir manevi kudret igerir ve giicii
manevi bir gii¢ oldugu igin, bu kudret yaraticidir. Insanda, onu
kendi duyumsal gériiniisiiniin 6tesine tagiyan nostaljiyi harekete
geciren agki yaratan bu kudrettir; ve insanin Faal Muhayyilesinin
ozanlarimizin “semavi agk” adim verdikleri (Ibn Arabi’nin ma-
nevi agki) seyi olusturmasina sebep olarak, onu kendi bilgisine,
yani ilahi Rabbinin bilgisine ulastiran bu kudrettir. Varolabilecek
en miikkemmel seyin Yaraticisinin disil varlik olmasinin sebebi
budur, ¢iinkii yanit verene, sadik dsiga, vasitast olan bir insanla
bir ilahi Isim bahgetmek olan Yaratilig diizeni onunla tamamla-
mir.!138 Batini tefsirlerde temsil edildigi sekliyle Havva’nin
Adem’le olan iligkisinin digil varligin tecelli iglevini karsilaya-
mamasinin sebebi budur: disil varlifin, dértlemenin belirledigi
mertebeye yiikselmesi sartt;; bu dortleme, Meryem’i yaratici
Hikmet mertebesine oturttu. Elbette burada tarihin temsil ettigi
resmi Hristiyanhk’tan ¢ok farkh bir Hristiyanlik’in sofiyolojisi-
ni goriiyoruz. Nitekim, Islam’in mistik irfaninin anlayip 6ziim-
sedigi bu diger Hristiyanlik’t1; bu olgu Ibn Arabi’nin Hikmeti,
Hikmet-i iseviyye olarak tammlamasiyla da dogrulanir.!39

Bu sebeple burada bahsi gecen sofiyolojinin derin hususiye-
tini belirtmek 6nemlidir. Giizellik baglica tecelli olarak algilan-
dig1 icin —disil varlik Hikmetin veya Yaratici Sofinin Hayali ola-
rak temasa edildiginden— az 6nce soyledigimiz gibi, burada di-
ger irfana dayal sistemlerde aldig1 bi¢imiyle Hikmetin diisiisii
gibi bir motif aramamaliyiz. Ciinkii, temelde, /dhiit ve ndsit’ un,
ilahi ve insaninin biraraya gelisi, daha dogrusu ldhiit ve ndsiit’un
zuhuru, bir diisiis anlayigiyla olugmaz; bu llahi Rahmete ickin
bir gerekliligin sonucudur. Insanda, insani maceranin trajedisini,
tecelli arzusunun kargilagtigi degisim ve engelleri, diger bir de-
yisle niye insan yiginlarinin yokluklarinin anonimligini tercih et-
tiklerini, neden onlarda bir vasita, merhametli bir organ bulmay:
arzulayan Ismi reddettiklerini“agiklama” yetisi yoktur.

138 Bkz. yukanda n. 48. Giig arzusunun Erili mutlak bir etmen olarak belirledigi
151ks1z Ateg soner ve yerini gizli varli olan berrak, yumugak nura birakir; bkz.
Fusas |, 216 ve II, 328. (Bkz. Jacob Boehme'de semavi Sofiden ayn kalmg in-
sanin hali.)

139 Bkaz. yukanda n. 16.

181



BIR'LE BIR OLMAK

Her haliikirda, IGhiit’un ndsit’un sifatlarinda Zuhuru, mad-
di tarih ve onun kronolojik olaylarinin duyumsal diizleminde bir
huldl ile degil, duyumsal diizlemin tecelliler ve nefse ait olaylar
diizlemine yiikselisiyle gerceklesir; ve “dosetik” olarak tanimla-
sak da tammlamasak da bu temel sezgiye tekrar tekrar donmeli-
yiz. Peygamberin geliginin amaci, tasavvufi agkta fiziksel agkla
manevi agkin birlesmesi (birbirine doniigmesi) olarak tamimlan-
digin1 gordiigiimiiz bu birlesmeyi gerceklestirmekti. Bu olay her
zaman faal Muhayyilenin belirledigi gergeklik diizleminde ger-
ceklesir. O halde kisisel tecriibeyi mistik tecriibenin prototipi
olan Peygamberin gelisi, bu saf agkin gelisine isaret etmelidir;
Celdleddin RGm1’nin 6zellikle hatirlanmaya deger bir metninde,
daha once andigimiz Farsga terimle ifade ettigi hem-demi’nin,
sempatinin (sumpnoia, [sympnoia] conflatio), manevi ve du-
yumsalin “ortakliginin” baslangic1 olmahdir. Ezelde Peygambe-
rin Ebedi Disile (sarihe gore Kutsal Ruh veya Miiminlerin Ana-
s1) ettigi gizemli bir miinacatta su sdzleri duyanz: “Saf agkin par-
lakliginin, (benligimin) dagin1 gecerek saf yakuta doniigtiirmesi
icin senin giizelliginle biiyiileneyim ve sana dogru cekileyim.”
O halde bu baglamda Giizellik kesinlikle bir “bastan ¢ikarma”
araci degildir; diismiig bir Hikmet olmayan Yaratici Disilin teza-
hiiriidiir. Ona olan yakarig gercekte tiim seylerin doniisiimiine
olan yakarnstir, ¢iinkii Giizellik kurtaricidir. Giizellikle biiyiile-
nen Peygamber ezeli varolusunda, “irfan yakutlarim ve Hakika-
tin gizemlerini duyumsal renklerde izhar etmek icin” goriinmez
diinyadan ortaya gikmay: arzuladi. lste Mutasavviflarin kendi
Islamlarini anlama bigimleri budur: bu bir ahenk, insandaki ma-
nevi Ogelerle duyumsal ogeler arasinda bir sempati (hem-
demt), devotio sympathetica olan bir tasavvufi agkin ulagtif1 bir
ahenktir. 140

140 Mustafa dmed ki sazed hem-demi, bkz. Mesnevi, 1. Kitap, 1972-74 [2050-2051):
“Sempati kuran Segilmis geldi. Konug benimle ey Hiimeyra, konug benimle!
Ey Hiimeyra, nali atege koy da sana ait olan bu nal (agktan akkor olmug) bu dag
saf yakutlara doniigsiin.” Hiimeyrd isminin Peygamberin esi Aise’ye verdigi
lakap oldugu séylenmistir. Oncelikle bir sempatik sihir pratigine bir génderme
fark ederiz: aym antik mineralojide yakut ve diger degerli taglann, eskiden
Giinegten yayilan, yeraltindan gelen bir 1s1yla doniigtiiriilmesi gibi, demiri atege
koymak, masugun kalbinde bir tekabiile neden olmak. Peygamber veya azizin
bedeninin ilahi 1g1kla doniigiimiine gelince (VI, 3058), helenistik mistisizmde
bunun paralelleriyle kargilagiyoruz. Bu gizemli hitap sarihlerin mistik ferasetle-

182



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Yaratic1 Disilin ilahi Giizelligin tezahiirii olarak iistiinliigii
hayranlik uyandiran geligkilerle ifade edilmigtir: Yaratici Disil
ebedi dogumun metafizik diizleminde ve ikinci dogumun, muta-
savvifin benligini bu iistin Suretin kalibindan sekillendirerek
icinde manevi hayatin en yiice simni filizlendiren dogumun diiz-
leminde algilandi. 1bn Arabi bazen, onun i¢in 6nemsiz dil konu-
lar1 olmak yerine daha yiiksek bir metafizik gergekligi ifade eden
basit lugati ifadeler veya dilbilgisel olgular iizerinde durur ve bu
olgulan, bir dilbilimciyi sagkinliga diisiirebilecek fakat simgele-
rin tesbitine son derece uygun, fazlasiyla kigisel bir dilbilimin
yontemleriyle inceler. Ibn Arabi Peygamberin bir hadisinde dil-
bilgisi kurallarinin biiyiik bir ihlalini goriir: ciimle i¢inde, temel
bir uyum kural hige sayilarak disil erilden daha agir basmgtir.!4!
Iste Serhlerin genislettigi yorumlarin ¢ikig noktasi budur. Ibn
Arabi Arapcada kaynak ve sebep ifade eden tiim sozciiklerin di-
sil olduklarini belirtir. O halde, eger Peygambere ait oldugu soy-
lenilen ciimle dilbilgisi agisindan yanhgsa, bunun sebebinin Pey-
gamberin, Digilin her seyin kaynagi oldugunu ima etmek isteme-

rini zorlamigtir. Bazilan disil bir ismin, Arapgada miiennes olan (Aramicede dii-
zenli olarak disil olan) Ruh’a gayet uygun oldugunu dile getirir. O halde burada
Peygamberin gagnsina cevap veren mistik sairin Kutsal Ruhla agpigin Magukla
konustupu gibi konugtuguna dair bir isaretle kargilaginz, giinkii llahin en mii-
kemmel riiyeti Disilin temagasi araciliiyla elde edilir (Kagani, Serh, s. 272).
Yukanda metnimizde tercime ettiimiz serh buradan kaynaklanmaktadir.
Aynca sarihlere gére Mevlana Rimi’nin, Peygamberin, yokluklan halinde gore-
vini yerine getiremeyecegi duyumsal insan doBasi sifatlanyla bir araya gelebil-
mek igin 1ah@t’un diizleminden nasQt’un diizlemine indigini soylemek istedigi
sonucuna varabiliriz. O halde, askin diinyadan inmek ve duyumsal suretlerde ir-
fan yakutlanm izhar etmek igin Hiimeyra'nin giizelliiyle biiyiilenmeyi arzu
eder. Bu durumda Hiimeyra mutlak Giizelliin (cemal) karsiti olan duyumsal, ol-
gusal gilzelligi (hiisn) temsil eder ve hem-demi, Muhammed'in insanin duyum-
sal ve manevi sifatlan arasinda kurdugu ahengi, sempatiyi ifade eder. Sarihleri-
miz igin bu ahenk yalnizca Peygamberi degil, kurdupu dini de tanimlar. lgte bu
nedenle, bu yorumla Hiimeyra'nin agikga Semavi Ruhu ifade ettigi beyit arasin-
da bir geligki gonneyiz. Eger Aise-Hiimeyra, Miminlerin Annesi (bkz. Manihe-
izm’de “Yasayanlarin Annesi”), Kutsal Ruhun tecellisi ise (mazhar), bu demek
olur ki diinyevi diizlemde, yani Peygamberin tarihi sahsimin seviyesinde, ebedi
bir nebevi Logosun miinacatinin yoneltildigi bu Kutsal Ruhu, Yaratic1 Disili iz-
har eder. Hem-demi’nin zahiri diinyadaki hakimiyet olanag: bu ezeli katmanda
dogar.

Fusis 1, 219 ve II, 335-336, Bali Efendi’nin serhi, s. 430. Hadisin metni burada
detayl: olarak incelenemeyecektir.

14

183



BIR’LE BIR OLMAK

si oldugunu varsayabiliriz.142 Aynica gergekten de Arapgada her-
hangi bir seyin kaynak veya baslangi¢c noktasi unun, “anne” soz-
ciigiiyle ifade edilir. Bu durum, lugati bir olgunun daha yiiksek
bir metafizik gergegi ortaya koymasinin en ¢arpici dmegidir.

Bu sahiden de, gercek olan gergekligi, gercek olan gercegi,
temel Gergekligi, kisaca varolugun 6ziinii, baglangiglann baglan-
gicini ifade eden, 6tesinde higbir seyin diisiiniilemeyecegi disil
hakikat terimi iizerinde durup diisiindiigiimiizde inkar edemeye-
cegimiz bir duygudur. 1bn Arabi okulunun biiyiik sahislanindan
Abdiirrezzak Kasédni, bu terimin anlamlan iizerine bir sayfalik
yogun bir tefekkiirde bulunur. Bu hakikatin, mutlak fail olarak
“her seyin babasi” (ebu’l-kiill) oldugunu sOyleyebiliriz; fakat
Annesi oldugunu s6ylemek de daha az uygun degildir, hatta da-
ha uygundur. Ciinkii hakikat, isminin disil olan anlamina uyarak
fiil ve tutkuyu birlestirir (cdmi’ii beyne’l-fi’l ve’l-infi’al) ve bu
aym zamanda Tezahiir ve Gaybet arasinda bir denge ve ahenk
ima ettigi anlamina gelir. Her suretteki Batin ve kaynag1 oldugu
her belirli seyde kendini belirleyen belirleyici oldugu ol¢iide
agens’tir; Zahir ve dolayisiyla kendisini hem izhar eden hem
gizleyen mazharda belirlenen oldugu 6l¢iide patiens’dir; ve her
mazhar bilenin goziinde aym yapiya sahiptir.!43 Ibn Arabi bu te-
fekkiirlerin niyetini su sekilde yogunlastinr: “Kabul edilen felse-
fi doktrin her ne olursa olsun, baslangi¢ ve sebep iizerine diigii-
niilmeye baslandiginda Disilin 6nce geldigi anlagilir. Eril olan

142 A g.e. Sozkonusu olan baglica terimler: zdt (Oz, Nefs), zdt-t ilahiyye (11ahi Oz),
varhiginkoken ve kaynagy; ‘illet, sebep; kudret, varligiizhareden giig; sifat, ila-
hi vasif, izhar olunan. Kasani'nin gozlemledigine gore, Kuran “egssiz bir nefs-
ten” bahseder; bu nefse bir yoldas verilmistir ve bu ikiliden gok sayida insan ne-
set etmigtir; fakat “nefs” de disil bir sozciiktiir.

Bkz. Kagani'nin Serhi, s. 274-75. Mistik alginin agens ve patiens’i tek bir somut
biitiin (‘ayn; Fusas 11, 332) olusturdugunu kavramasinin sebebi budur, ginkii ev-
lilikte birlik (nikdh) halinde, agens ve patiens bir essentia unialis (hakikat-i ahd-
diyye), tutkuda fiil, fiilde tutku olusturur. Tefekkiirdeki mutasavvif igin bu nikah
gizeminde, 1lahi Varhigin agens oldugu yerde patiens oldugu riiyeti yogunlagir
(esse agentem ve esse patientem’in eszamanhlig:, Kaséni, s. 272. Burada, her
varhk mertebesine 6zgii, Tek Ozden niizullerin (tenezziildr) ve sehadet leminin
taayyiinlerinin her birinde tekrarlanan bu nikdhin gizemi tizerine biitiin bir ma-
kale eklemek uygun olurdu (Kaséani, Lugat, s.v., nikdh, s. 129-30 ve Serh,
s. 272); cinsel birlegme, saf igiktan Ruhlann diinyasinda, himmet adi verilen
o hayali, izdiigiimsel ve yaratici Enerjinin suretini alan bu nikdhta birlesmenin
yalnizca bir yansimasidir (bkz. yukanda 7. ve 33. notlar ve agagida, IV. B6liim).
Bkz. Siihreverdi'de farkh varlik diizlemlerinde kahr ve muhabbet kavramlan.

143

184



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

iki disil’in arasina konmustur: Adem kendisinden varoldugu 1la-
hi Ozle (Zatw’l-Hakk) kendisinden var olan Havva arasina kon-
mugtur.”144

Bu son sézler, semanin en yiiksek katindan baglayarak varli-
gin tim yap1 ve diizenini ifade eder. Manevi tecriibenin dilinde
bunlar paradokslara cevrildiler ve bu paradokslar yalmzca
Adem’in mit-tarihini tersine geviren ve bu tersine gevirineyle ta-
mamlayan bir durumu belirttiler. Fakat az once bahsi gecen
Adem her seyden evvel ruhani Ademdir; asil anlamiyla Anthro-
pos (Ademii ’I-hakiki),'45 mahdut varolusun ilk derecesi, Nots,
1lk Akildir. Ikinci derece semavi Havva olan evrensel Ruhtur
(Nefs-i kiilliyye). O halde koken olan eril Nois iki digilin arasi-
na konur: llahi Oz (zdtu’l-Hakk) ve evrensel Ruh. Fakat 6te yan-
dan bu ilk Akil aym1 zamanda Rith-1 Muhammedi (saf Muham-
medi Oz veya Kutsal Ruh, Bagmelek Cebrail) adiyla amhr. k-
Yaratilan (Protokistos) olarak bu Ruh saf pasiflik halinde yaratil-
mustir (infi’dl-i mahd) ve sonra kendisine yaratici faaliyet veril-
mistir (f@ ‘iliyyet). Arsa yerlesmesinin ve kendisine baslica ilahi
1sim olan er-Rahméan!46 isminin verilmesinin sebebi budur (ismi

144 Fusis 1, 219-20 [240] ve II, 335.

W5 Bkz. Kagani, Serh, s. 268.

146 Byrada ikili bir gonderme vardir: llki Kuran Gafir:15 (Peygamberin arsa yerleg-
mesinin, daha dogrusu Rith-t Muhammedi’ nin ayeti, bkz. Fusis 1,220 ve II, 336-
337 ve Bili Efendi’nin serhi, s. 432); ikincisi bu ayeti agiklayan hadis: “Allah
Akl yarattifinda, ona “Gelis” dedi ve o da gelisti. Sonra ‘yonet’ dedi ve o da yo-
netti. Ondan sonra ona goyle dedi: “Kuvvet ve izzetim adina! Senin araciliinla
aldim ve senin aracilifinla verdim; senin araciliinla ddiillendirir, senin aracili-
Binla cezalandinnm.”” Bkz. David Kayseri’nin serhi (s. 482-83). Kayseri ekler:
“Bu Akil Peygamberin ‘Allah’in ilk yarattig1 varhik benim 15151md1” derken atif -
ta bulundugu Ruhtur.” Burada iki kisa gozlemde bulunmamiz gerekir: (1) Bu
Ruh, yukanda ‘ubddiyyet ve rubibiyyetin gift yonliiliigiine tekabiil eden ikili, ak-
tif ve pasif dogasina deginilen (n.49), Plotinus’un Sudirlanndan ilkine estir [ho-
mologue); elbette tecellilerin sirasi Yeni-Platoncular ardigik olarak niizul eden
sudirlannin sirasi degildir; tecelliler her defa, varhigin tek hakikarinin farkh ge-
killerde temasa edilen tezahiirleridirler. O halde 11k Akil ciizi bir surette tezahiir
eden Tannnin kendisidir ve ayni gey kiilli Nefs ve tiim diger tecelliler igin de ge-
gerlidir (Fusis II, 337). (2) Kesinlige verdigimiz 6nem Rith-t Muhammedi’ye
yapilan gondermelerle Peygamberin tarihi kisilidine yapilan gondermeler ara-
sinda aymn yapmamizi zorunlu kilar. Obiir tirlil tiim teolojik bakig agisin1 sap-
tirma tehlikesiyle kargi karstya kaliniz. Burada kaginilmasi gereken kangikliklar,
Konsiillerin resmi Kristolojisiyle burada peygamber bilimde bir uzantisiyla kar-
silagtigimiz erken doénem Kristolojinin (Ebonitlerin Kristolojisi) birbirlerinden
¢ok farklh 6nermeleri arasindaki bir kangikligin bizi karg1 kargiya birakacakla-

185



BIR'LE BIR OLMAK

aynca Rahmaniyel meleki ekiyle genisletmistir). Oyleyse, sema-
daki en yiice sahsin, Ismi ilahi Merhametin biitiin simn1 kapsa-
yan sahsin bu 6zelliklerinde Yaratici Hikmetin 6zelliklerini gore-
biliriz. Nitekim bir bagka meshur Miirsit, Abdiilkerim Cili,
Rih-1 Muhammedi’nin veya “Ruh denilen Melegin,” llahi Varl-
gin kendisine, Arapga epik edebiyatindaki sahislarin, “arzulann
terciimaninin” kutladigt Hikmete de adlarin1 veren o sahislarin
simgeledigi gercegin kendisi oldugunu bildirdigi sdzleri tekrar-
ladig1 meczup konugmayi kaydeder.!47 Imam Cafer-i Sadik’a at-
fedilen bir hadis-i kudsi de yine onunla, ilahi emrin disil olarak
yoneltildigi sahisla (ilk ilahi, emanasyon, miikemmel Huri)
kargilaginiz: “Muhammed ol -ve o oldu (Muhammed).”!48
Bunlar Peygamberin tecriibesinin mistik tecriibenin prototipi
olarak “hikmete dayali” yoniiyle diisiiniilme bi¢imine dair ipug-
landir.

Iste Hallac’a atfedilen meshur misrada ifade edilen temel
sezgi de bunlardan biridir: “Benim anam kendi babasim dogur-
du; bu hakikaten de bir mucize.” Varliklanin kaynagininin simni
bagka sekilde anlatamayacag icin bir paradoks ile anlatan bu
musranin garihleri arasinda iki meshur Iranlh Mutasavvif, tasav-

nyla aynidir. Bu peygamberbilim igin oldugu gibi bu erken donem Kristoloji igin
de Antropos motifine veya Henoch kitaplarinda Metatron’un taglandinligina de-
ginmemiz gerekir. Rudolf Otto, zamaninda gok dogru bir sekilde, burada antik
Iran ilahiyatinin Fravasi-Daina ve diinyada onu temsil eden ruh arasinda kurdu-
Bu iliskiye denk bir iligki ayirt etmisti.

Bkz. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism, s. 113. “Sen Hind ve Selm3, ‘Az-
ze ve Esma ile temsil edilen hakikatsin.” Bkz. Cili, Kitabu'l-Insani’l-K amil, 11,
11-12. Bu sozler Onun Isimleri ve nitelikleri iizerine, “Ruh isimli Melek,” yani
—Aramicede disil oluguna yukarida deginilen (n.56)- Ruh tarafindan bir riiyette
kendisine iletilen ilhamlann bir pargasidir. Fakat burada sdylenen sey kesinlikle
bir dilbilgisi raslantisi degildir. Bkz. Kutsal Ruhun, Aphrahat gibi bir Siiryani
yazarda veya lbranilerin /ncil’inde (“annem Kutsal Ruh”) disil hipostaz veya
Gnostisizmde digil Aeon olugu.

Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulma-
ne, s. 237-38'de alintilanmigtir. Bu kGni sozciigii Kuran’daki kiin (ol=fiat) soz-
ciigiiniin digilidir ve insani mahluklann ilkine, bir bagka hadisin beyaz incisine
(diirr-i beyza) gondermede bulunur: das ewig Weibliche. Erken donem Karmat
Ogretisine gore kani'nin ilk ilahi suddr olmas: ve Mansir {bn ‘Ammar gibi bir
Mutasavvifin bu sozciigti, insan irkinin yaraticisinin “kini, fe-kdnet (Ol ve ol-
du)” dedigi, Cennetin miikkemmel Hurisini temsil etmekte kullanmas: son dere-
ce ilgi gekicidir. Arap¢a Kun sozciigiiniin ayn: giddetteki eginin Latincede fiat
degil Esto! olduunu unutmayalim.

147

148

186



SOFIYOLOJ! VEDEVOTIO SYMPATHETICA

vufi agk dininin iki biiyiik ismi vardi: On tigiincii yiizyilda Fah-
riiddin-i Irdki ve on besinci yiizyilda Cami. Onlara gore “anam,”
lahi Varhkta gizli olan ebedi varolusumu, eski Zerdiigt Iranin
s0z dagarcifinda Fravasi’m, arketip ve bireysel melegim olarak
adlandiracagimiz geyi ifade eder. Ebedi bireyligimin bu bireyles-
mesi, llahi Varligin kendi benligi i¢inde gergeklesen ve yalnizca
Onun taniklik ettigi bir tecelli sonucunda olusur. Bu agidan
O onun “babas1”dir (vdlid). Fakat Onu, bu tecelli Onun benligin-
de benim bu bireylesmemi meydana getirdigindeki, yani benligi
belirlenenlerini edindiginde ve onlarla “renklendigindeki’haliy-
le diislindiiglimiizde, bu agidan o benim ebedi bireyligimin ¢ocu-
gu (veled), yani “benim anam’n ¢ocugudur; bu agidan bakildi-
ginda benim anam “onun anasi’dir. Bu paradoksun akla getir-
meyi amagladif1 sey Disilin 6ziiniin, kendisini yaratan varligin
yaraticist olmak oldugudur; ayni sekilde, ancak yaraticisi oldugu
varlik tarafindan yaratilabilir. Eger burada alemin dogumu-
nun ilk fiilini hatirlarsak, bu paradoksun ilahi-igi hayatin gize-
mi ve bununla beraber Ebedi Disilin gizemini ifade ettigini
anlanz. 49

Dolayisiyla bu sir kendini mutasavvifa yalnizca ebedi ferdi-
yetinin diizleminde gostermez, ayni zamanda, ilahi usulde varo-
labilmek i¢in, somut varolusunu kaynagina Déniigiiniin yoluna
sokmak i¢in kendi iginde temsil etmesi gereken bir varlik bigi-
midir. Bu agidan bakildiginda, Hallac’a atfedilen misra ikinci

49 yykanda Hallic’a atfedildigi soylenerek alintilanan misra, Divdn’in 10. Kaside-
sinde yer alir, gev. Massignon; s. 27 (12. misra); bu misra Bedreddinii’g-§ehid’e
de atfedilir (Nicholson, Studies, s. 113, n.1); bkz. Cam1, Egi“atii’l-Lema ‘dt (Fah-
riiddin Iraki’nin gerhi), s. 69-70. Sii teosofinin Fatima’'nin iimmi ebi-ha (“baba-
sinin annesi’’) lakabi (Peygamberin kendisine atfedilir) iizerine tiim tefekkiirle-
rini de degerlendirmemiz gerekir (bkz. agagida, n. 70). Fravasi’nin diinyevi va-
rolusa “inmis” olan ruhuyla iligkisine gelince, bu iligkiyi ezeli semavi Nefs ile
diinyevi nefsin olusturduBu yapisal ikili-birligin (bkz. yukarida n. 62) prototipi
olarak gonme egilimindeyiz (bu ise daha once Nyberg, Kleinere Schriften,
s.125’te ongorilmiig bir kavramdir). Bu agidan bakildiginda, Mazda hikmetinde
Daéna ile Sii hikmette Fatima gahislannin (ve iistii kapah o6zelliklerinin) paralel
bir hikmete dayah incelemesinde bulunmak degerli bir galigma olur (bu konuda
baska yerde daha fazla sey soylemeyi planliyoruz). Boyle bir galiymada, yukari-
da degindigimiz (n. 59) evlilie dair mistisizm (nikdh) motifine de yer verilir.
Hallac ve Bedriiddin’e atfedilen beyit iizerine daha fazla agiklama igin bkz. Nic-
holson, Studies, s. 112-113.

187



BIR'LE BIR OLMAK

doguma — Aziz John Incili’nde (III:3), Islamin tiim Maneviyat
Ehlinin bildigi ve iizerinde diisiindiikleri bir misrada bahsi gecen
doguma isaret eder: “Bir insan Tanrimin kralligini1 yeniden dog-
madan goremez.”!50 Fakat bizim baglamimizda bu yeni dogum,
mistik nefsin Yaraticisim “yarattif1,” veya diger bir deyisle, mu-
tasavvifin Yaratici Disili temsil etmesinin, “hakimineliginin”
[sophianité], onun Rabbinin ilahligin1 (“sen” olan sim) iistlen-
meye uygunluk derecesini, feopati’sinin, tutkusu mutasavvif ta-
rafindan bilinmek olan Tanny: ortaya koyma (“dogurma’) dere-
cesini belirledigi anlamina gelir. Hallac’in misrasinda metafizik
diizlemde algilanan paradoksun meyvesi Siihreverdi’nin “Kamil
Tabiatina” (el-tibd’ii’t-tam) ettigi niyazda goriiliir: “Sen benim
ruhani babamsin (eb-i rithdni) ve manevi cocugumsun (veled-i
ma ‘nevi),”151 yani sen beni ruh olarak viicuda getirdin ve ben se-
ni diisiincemle, tefekkiiriimle viicuda getirdim. Bu durum Hal-
lic’in paradoksunun baglangica dondiigi durumdur (“benim
anam benim babami dogurdu”), fakat ebedi diizlemden mutasav-
vifin somut varolusunun edimsel diizlemine aktarilmistir. Eger
mutasavvif boylece Yaratici Disilin Suretinin misali olabildiyse,
Meryem’in nasil onun prototipi olabildigini ve Mesnevi’sinin en
giizel sayfalarindan birinde Celaleddin Riminin onu nasil muta-
savvif yerine koyabildigini anlayabiliriz.!92 Miijdenin bu boli-
mii boylece, kendini bilen Rabbini bilir séylemini dogrulayan
simgelerden birine doniisiir: Esasen mutasavvifta Melegin riiye-
tinin sartlarin belirleyen, yani miitecelli riiyete, goriinmez ve

150 Bkz. Cami, Egi“atii’l-Lema’‘dt, s. 70. Elbette Fahriiddin Iraki ve Hallac'in niyet-
leri kargit degil tamamlayic niteliktedir. Aziz John Incili’nin yukanda bahsi ge-
cen musrasina gelince (11I:3), Islam’in hikmet kaynakh diigiiniirlerinin favorile-
rinden biridir; 6mek olarak bkz. Ismaililik igin Keldmi Pir, ed. Ivanow, Farsga
metinde s. 114. Misra burada, cismani dogum (vilddet-i cismdni) tenzil diinya-
sinda gergeklesirken ruhani dogumun (vilddet-i ruhdni) te'vil diinyasinda ger-
ceklestii diigiincesiyle iligkili olarak alintilanmgtir.

Bkz. Siihreverdi tarafindan kaleme alinan en giizel ilahilerden biri, Kamil Tabi-
ata ¢agn, En Islam Iranien, cilt 11, s. 138 ve devami Mevldnd Rimi’nin sarihle-
rinde tekrar karslmlga ¢ikan Veled-i ma‘nevi ifadesine dikkat ediniz (agagida n.
70).

Ibn Sinacilar bu kavrama geri dondiiler. Faal Akilda Cebrail-Kutsal Ruhu tani-
diklan 6lgiide (bkz. yukanda n. 48 ve 49), onlar igin noetik temel bir mistik tec-
riibenin baglangiciyds. Isfahan’da on yedinci yiizyihn en meshur kelamcilann-
dan Mir Damad"in yagam ve eseri buna 6mektir; bkz. “Confessions extatiques
de MirDamad” adl galigmamiz.

151

152

188



SOFIYOLOIJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

duyumsalin birlestigi veya birbirlerini simgeledikleri bir suretin
rilyetine olan yetisini taméimlayan, mutasavvifin benliginin (Mer-
yem tarafindan temsil edilen) “hakimaneligi”dir.

Simdi, Celdleddin Rim1’nin Fars¢anin lirizminin tim kay-
naklariyla Bagmelegin ortaya ¢ikigim1 betimledigi musralarinda
titregen sesleri ayirtetmeye ¢aligalim.

Insan dstii bir giizelligin ortaya gikis1 karsisinda

Kalbin simindan kafasim kaldiran bir Hayal gibi

Oniinde topraktan bir giil gibi biten bu Suretin kargisinda

Meryem, korkudan kendisini kaybetmis olarak ilahi muhafazaya
sigimir. Fakat Melek ona soyle der:

“Benim goriiniir Suretim kargisinda goriinmeze kagiyorsun. ..
Hakikatte benim ocagim ve evim bu Goriinmezin iginde...
Ey Meryem! lyi bak, ¢iinkii ben zor anlagilir bir Suretim
Ben hilalim ve kalp i¢inde Hayalim.

Kalbine bir Hayal geldiginde ve orada yerlestiginde,
Kagman boguna olur; bu Hayal sende kalacaktir,

Yalanc: sabah gibi koybolan

Bogs ve asilsiz bir Hayal degilse eger.

Fakat ben gergek sabahim, senin Rabbinin nuruyum.
Ciinkii benim giindiiziimiin etrafinda higbir gece gezinmez.
Bana karg1 Allah’a sifinirsin,

Ben varolan tek Sifinagin ebedi Hayaliyim

Ben ¢ok defa kurtulusa ulagtirmig olan sifinagim,

Sen bana karg1 siginirsin; oysa Siginak benim.!53

“Ben Rabbinin 111y1m” —Melegin ne oldugunu sdylemenin,
Melegin, kendisinin kim oldugunu ifade ederken ayni1 zaman-
da kendini bilenin Rabbini bildigini bildirdigi bu s6zlerden
daha iyi bir yolu var midir? Ciinkii Melegin, Celaleddin
Rimi’nin Muhayyilesi aracihigiyla soyledigini, yani Onun
Misalinden kagmanin Meryem igin ve mutasavvif igin ken-

153 Mesnevi, I11. cilt, 3706 [3723] ff. ve 3771-80 [3796-3813]; Nicholson"in 1II 3773
iizerine gerhi, VIII, 95: “Disandaki goz igin Cebrail bir hilal gériiniimiine (gii-
zelligine) sahiptir, fakat bu onun yalnizca misali bedenidir (siret-i misdli), ger-
¢ek sureti onda zuhur eden ve mutasavvifin kalbi olan aynaya bir hayal olarak
yansiyan llahi Sifatlardan olugur.”

189



BIR'LE BIR OLMAK

dinden uzaklagsmak, kendinden kagmak demek oldugunu sdy-
lemenin daha iyi bir yolu var midir? Siginacak yer aramak
belki de ¢aylak ruhaninin ilk hareketidir; kendi i¢ benliginin
bigimi oldufunu hila farkedememis oldugu Hayali kendi
disinda arar. Fakat bu kagigta 1srar etmek, hileye bagvurmay:
kabul etmek ve kanit aramaktir; bunun sonunda higbir amira-
ne varlk seni siiphe ve 1zdiraptan kurtarmaya gelmeyecektir,
ciinkii Hikmetin gece Misalinin “arzularin terciimanina”
Tapinagin golgesinde sordugu sorunun tek bir cevabi vardir
ve bu, Mesnevi’nin Meryemin sahsinda temsil ettigi cevaptir.
Tannyi kanitlamak imkansiz olduguna gore, “kendini Tannya
kabiliyetli kilmaktan” bagka cevap yoktur. Nitekim, Celaled-
din Rimi’nin de soyledigi gibi, ebedi bireyliklerimizden
her biri bir Isimdir, llahi Rahmet Nefesinin yaydig1 bir
ilahi Isimdir. Bu isim mutasavvifin kalbine niifuz ettiginde
(Melegin Nefesiyle Meryem’e niifuz ettigi gibi), yani “Rabbi-
nin sim” bilincine agildiginda, ilahi ilham kalbini ve nefsini
doldurdugunda, “tabiati 6yle olur ki iginde Isa’min &liileri
dirilten nefesine sahip manevi bir Cocuk (veled-i ma‘nevi)
dogar.’154

154 |smail Ankaravi’nin Serhi ad I, 1934; Nicholson’da alintilandi1: yer, 11, 130-131.
Buradaki beyitler, I, 1934 [2006] ff.: “Hakkin Cagns:, ortiilii olsun veya olma-
sin, Meryem’e ihsan edecegini eder. Ey derilerinin altinda 6liimiin giirtittiigii ki-
siler, Sevgilinin sesiyle yokluktan geri gelin. Bu mutlak ses, kulunun gégsiinden
siksa da agk gahindan gelmektedir. Ona ‘ben senin dilin ve goziiniim; duyulann,
mutlulugun, 6fkenim’ demistir. Git, giinkii sen hakkinda ‘benimle duyar, benim-
le goriir’ denilensin. Sen ilahi bilincin kendisisin; niye o bilince sahip oldugunu
soyliiyorsun?” Serh (s. 130-31): l1k beyit Sdra; 50-51 {51]. Kuran ayetlerine iga-
ret eder: “Allah bir insanla ancak vahiy yoluyla veya perde arkasindan konusur,
yahut bir elgi gonderip izniyle ona diledigini vahyeder. O yiicedir, hakimdir” ve-
ya Onun tarafindan gonderilen ve yetki verilen bir Melek aracilig olmadan ko-
nugmas: ihsan edilmemistir. Sozciik igermeyen “Hakk’in gagnst” (Farsga Bdng-
i Hakk = Arapga Keldmulldh), Musa’nin yanan gahdan duydugu ¢agnya igaret
eder (Taha; 29 ff., Neml; 7-8). “Meryem’e bahgettigini” ifadesi, nefesini Bakire
Meryem’e iifleyen Kutsal Ruh veya Cebrail araciligiyla Isa’nin ana rahmine
diismesine isaret eder (Enbiya; 91; Tahrim:12): Isa’ya, Meryem’e izdiiiiriilen
Allah'in Sézii (Kelimetulldh) denilir (Nisa:169). Ismail Ankaravi’nin yukanda
alintilanan ifadesinin kaynag: budur; bu ifadeyi Siihreverdi’nin Kamil Tabiatina
miinacatina benzetebiliriz (yukanda n. 67): “‘Sen beni doguran Ruhsun ve benim
diigiincemin dogurdugusun. Meryem gibi, Fatima gibi, mistik nefs ‘babasinin
annesi’ olur” (bkz. yukanda n. 65). Aynca bkz. ed. Nicholson, ek not ad I, 1515-
21, VII, 371-72, *Mevldnd RAmi’nin biiyiik nesir eseri Fihi md fih’ten alint (ed.
Furtzanfer, s. 19-21): “Suret ok 6nemlidir; suret ve 6z (mahz) arasindaki ittifak
olmadan higbir sey yapilamaz. Bir tohumu kabugundan ayinrsaniz, her ne sik-

190



SOF1YOLOJ! VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Celdleddin Rimi’nin 6grettigi sey, bir yiizyildan biraz sonra
Meister Eckhart’in Batida Ogrettikleriyle kelimesi kelimesine
aynidir.155 Ve bu Manevi Cocuk motifi, mistik nefsin kendisini
dogurdugu veya Celaleddin Riimi’nin deyisiyle “kendini Mele-
gine hasil ettigi” yiice simgeyi tefekkiir ettigi motif —bu motif
manevi anlamda 6yle baskindir ki —on yedinci yiizyilda kelamci
Mir Damad’in tamkhgindan 6grendigimiz gibi- Iranin Ibn Sina-
c1 veya Siihreverdici geleneginin kelamcilan ve filozoflaninda da
kargimiza gikar. Bu motif aym zamandaburada agiga ¢ikarmaya
calistigimiz sofiyolojinin anlam ve niyetini de net bir bigimde ta-
nimlar ve bize, yakin zamanda Batida —Vladimir Soloviev’in, ni-
yeti son kertede kendisinin “sosyal Enkarnasyon” adim verdigi
sey olan hikmete dayal diisiincesi gibi- hikmete dayal diisiince-
nin dogusuna katkida bulunan hikmetlerden ne kadar farkl oldu-
gunu da gosterir. Eminim ki bu diisiince Ibn Arabi veya Celiled-
din RGmi’nin miiritlerine anlagilmaz gelirdi —oysa bizim i¢in ne
yazik ki diislincemizi tecelli diizleminde olusturmak sonsuz de-
recede zor —siiphesiz, 6nce akilci felsefe ve dinbilimin yiizyillar
boyu i¢imize isledigi diisiince bigimini yenmemiz ve varliimi-
zin biitiiniiniin su anda kendimiz olarak tanimladigimiz seyden
ibaret olmadigini, bu biitiiniin bir kisiyi daha igerdigini, bize go-
riinmez olan agkin yarimizi, Ibn Arabi’nin “ebedi bireyligimiz”
adim verdigi —ilahi Ismimizi- antik Iranda Fravagi terimiyle ad-
landinlan geyi igerdigini kesfetmemiz gerekir. Onun varlifim
tecriibe etmenin, giines ¢iceginin duasimin bigimiyle ¢ok mii-

likla ekerseniz ekin biiyiimeyecektir. Kabuguylabirlikte ekin ve ulu bir agag ola-
caktir. Bu agidan bakildiginda ilahi arzunun gergeklesmesi igin beden esastir ve
sarttir. (Burada yokluktan varliga, mineral halden bitki haline vs., meleki hale ve
ad infinitum halden hale gegige bir atif vardir.) Allah tiim bunlan, bu nevi birbi-
rinin lizerine dizili gok sayida ikametinin ~hatta daha gostermedigi birgoklari-
nin- bulundugunu anlaman igin ekti. Her seferinde baganya ulastiran gey ¢iledir.
Meryem ¢ocuk dogumunun sancisim gekmedigi siirece hurma agacinin dibine
gitmedi (Meryem; 23-26). Bu cisim Meryem gibidir ve her birimizin iginde bir
Isa mevcuttur (td hemctin Meryem est ve der yeki Isa darim); igimizde agk acis1
yiikselirse Isa’'miz dogacakur. "

Bkz. daha 6nce Nicholson’dan alintilanan parga, VIII, 131: “Baba nefsin igine
Kelamt séyler ve Ogul dogdugunda, her nefs Meryem olur.” Aynca bkz. Meister
Eckhart, Telle était Soeur Katrei (1954), s. 104: “Tanr1 boyle yapar: nefsin en yii-
ce bolgesinde tek oglunu dogurur. Oglunu bende dogurdugu fiilde ben Babada
Oglu dogururum. Ciinkii Tann igin melegi dogurmakla Bakireden dogmak ara-
sinda fark yoktur™; s. 176: “...ve Tannnin anne ve kardegleri olmamizin bir mu-
cize oldugunu sdylerim...”

155

191



BIR'LE BIR OLMAK

kemmel bir sekilde ifade ettigi bir sympatheia’da onun ¢ekimine
maruz kalmaktan bagka yolu yoktur. Bu gériinmez huzurla diya-
loga girmek igin bize nesnel olarak kamtlanmasini beklemeye-
lim. Bizim diyalogumuz onun kendi kamdidir, ¢iinkii varligim-
zin a priori’sidir. Burada bu diyalogu unio sympathetica olarak
ele alarak, “ilahligin simndan”, sen olan sirdan almaya ¢aligtig1-
miz ders budur.

Ciinkii 1bn Arabi’nin goriiniirdeki monizmi bir diyalog, di-
yalojik bir durum dogurur. Kendimizi buna ikna etmek icin Ki-
tabu’t-Tecelliydt’in son kantosunu dinleyelim. Baz1 Yahudi mis-
tikler Ezgiler Ezgisi’'ni insan ruhuyla faal meleki Akil (ayn za-
manda Kutsal Ruh, Cebrail veya Madonna Intelligenzia olarak
adlandirilir) arasinda tutkulu bir diyalog olarak yorumladilar. Ve
bu siirde de daha az olmayan bir tutkunun yakarisin1 duyanz.
llahi Hikmetin, Melegin, Fravasi’nin veya daha dolaysiz olarak,
mutasavvifin “melek? islev” verdigi “misali suretin” sesini ayir-
dederiz, ¢iinkii acili bir sorgunun iiglii nigininde Kabe’nin golge-
sinde “arzularin terciimanina” sorulan sorunun bir tiir yankisini
duyanz: Goériinmez Magugun yok olup olmadigim veya Ismini,
sirrini yalmizea senin bildiginin higbir zaman varolup olmadigini
sorduguna gore sen kendin mi yok oldun?

Dinle, ey sevgili! Ben dlemin hakikatiyim, hem merkezim

hem ¢emberim,

Hem pargayim hem biitiiniim.

Gokyiizii ve Yeryiizii arasindaki idareyim,

Kendi idrakimin nesnesi olmak igin sende idraki yarattim.

Bu yiizden beni idrak ettiginde kendini idrak edersin.
Fakat beni kendi aracilifiyla idrak edemezsin.

Beni ve kendini benim goziimle goriirsiin.

Kendi gozlerinde beni géremezsin.

Ey sevgili! .
Seni ¢ok defa ¢agirdim ve beni duymadin.

Sana kendimi ¢ok defa gosterdim ve beni gormedin.

Kendimi ¢ok defa yumusak bir koku haline getirdim ve beni
koklamadin,

192



SOFIYOLOIJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA

Lezzetli yemekler haline getirdim ve sen beni tatmad:n.
Dokundugun nesnelerde niye bana ulasamiyorsun?
Veya hos kokularda niye beni igine ¢ekemiyorsun?
Nigin beni gormiiyorsun? Nigin beni duymuyorsun?
Ni¢in? Nigin? Nig¢in? Nigin?

Sana verdigim keyif tiim diger keyiflerden iistiin
Ve sana sundugum zevk tiim diger zevklerin Gtesinde
Senin igin ben tiim iyi seylere yegim,

Ben Cemalim, Keremim.

Sev beni, yalmz beni sev.

Kendini bende sev, yalmzca bende sev.
Baglan bana,

Sana benden yakini yok.

Digerleri seni kendileri igin severler,
Ben seni senin igin severim.

Oysa sen, sen ise benden kagiyorsun.

Ey sevgili!
Bana adil davranamazsin,
Ciinkii sen bana yaklastifinda,

Bunun sebebi benim sana yaklagmis olmamdir.

Sana kendinden daha yakinim,

Ruhundan, nefesinden daha yakinim.
Mabhluklar arasinda

Sana boyle davranacak kim var?

Seni senden kiskaniyorum

Senin bagka kimseye ait olmam istemiyorum,
Kendine bile.

Benim ol, benim igin ol,

Farkina bile varmadan bende oldugun gibi ol.

Ey sevgili!
Vuslata dogru gidelim.

193



BIR’LE BIR OLMAK

Ve eger firkate ¢ikan

Yolu bulursak

Firkati yok ederiz.

El ele gidelim,

Hakikatin huzuruna ¢ikalim.
Hakikat bizim hakimimiz olsun,
Ve vuslatimiza sonsuza dek

Miihriinii bassin,!56

156 Fransizca ceviri, 6grencim ve artik Ecole des Hautes Ftudes'de is arkadagim
olan Osman Yahya tarafindan yapilmigtir. Kendisi yukanda sozii edilen genig
¢aph galigmanin (Girig, n. 1) yam sira, “Tecelliler Kitabi’ningu anda basimda
olan bir edisyon kritigini hazirlamigtir. Ben ¢aligmasinda yalnizca birkag sozciik
degistirdim ve tipografiyi basitlegtirmek igin satir diizeninde degisiklik yaptim.

194



IKiNnci BOLUM

YARATICI MUHAYYILE
VE YARATICI DUA






GIRIS

“Muhayyile kavrami, diigiince ve varhk arasindaki sihirli
araci, diisiincenin hayalde viicut bulmasi [incarnation}, hayalin
varlikta mevcudiyeti, Ronesans felsefesinde biiyiik yeri olan ve
Romantizm felsefesinde tekrar karsilagtigimiz sonsuz 6neme sa-
hip bir kavramdir.”! Boehme ve Paracelsus’un &gretilerinin en
onde gelen yorumcularindan birinden alinan bu gézlem, bu kita-
bin ikinci boliimii igin olabilecek en iyi giristir. Bir yandan, bir
hayalin sihirli iiretimi, sihirli eylemin veya tiim eylemin,fakat
ozellikle yaratic1 eylemin baglica tiir ve modeli olarak Muhayyi-
le kavramini vurgulamay: hedefliyoruz; ve diger yandan, ruhun
fikir ve arzusunun tecessiim ettigi bir cisim olarak (sihirli bir ci-
sim, zihinsel bir cisim) hayal kavramim ele aliyoruz.2 Duyumsal
diinyaya hayat vererek bicim ve renklerde Ruhu iireten yaratic
sihirli kudret olarak Muhayyile; Tanrnin “hayal ettigi” Magia
divina [ilahi sihir] olarak diinya, yani Imago ve Magia sozciikle-
rinin biraraya gelmesiyle temsil edilen, Novalis’in Fichte araci-
ignyla yeniden kesfettigi antik 6greti.3 Fakat en basta bir uyan
gerekiyor: bu Imaginatio fanteziyle kangtirilmamalidir. Paracel-
sus’un evvelce gozlemledigi gibi fantezi, Muhayyilenin aksine
dogada temeli olmayan bir fikir egzersizidir, “deli adamin mi-
henk tag1”dir.4

Bu uyan ¢ok onemlidir. Bizi, Muhayyilenin “yaratic1” isle-
vinden “nadiren ve de genellikle mecazen bahsedildigi” bir du-
ruma getiren diinya goriislerinden dogan giincel karmasayla sa-
vagmak igin gereklidir. Bilgi kuramlarina ¢ok biiyiik emekler ve-
rildi, cok sayida “agiklamanin” (o ya da bu sekilde ruhbilimcilik,
tarihselcilik veya toplumbilimcilige dahil olan) toplam etkisi

Alexandre Koyré, Mystiques, Spirituels, Alchimistes du XVIéme siécle allemand,
s. 60, n. 2; bkz. aym yazara ait La Philosophie de Jacob Boehme, s. 218, n.4.

2 Bkz. Koyré, Mystiques, s. 59-60.

3 Bkz Koyré, La Philosophie de Jacob Boehme, s. 349, 376, 505 ff.

“Die Fantasey ist nicht /maginatio, sondern ein eckstein der Narren ..." Paracel-
sus, Ein ander Erkldrung der Gesammten Astronomey (ed. K. Sudhoff, X, s. 475,
alintilandi1 yer: Koyré, Mystigues, s. 59, n. 1).

197



BIR’LE BIR OLMAK

nesnenin nesnel 6neminin sifirlanmasi oldu ve bunun sonucunda
diisiincemiz, gergek varlik ortaya koyan bir Muhayyilenin irfana
dayali [gnostik] algisiyla karsilastirildiginda tam bir agnostisiz-
me doniistii. Bu seviyede tiim terminolojik titizlik bir kenara bi-
rakilir ve Muhayyile fanteziyle karigtirilir. Bu Muhayyilenin no-
etik bir degeri oldugu, varlik “yaratti1” icin bir bilgi organi ol-
dugu diisiincesi bizim adetlerimizle kolayca uyum saglayamaz.
Siiphesiz bir 6n soru gereklidir: Insana atfettigimiz yaratici-
lik esasen nedir? Fakat yarattiklarinin anlam ve gegerliligini 6n-
gormedigimiz siirece bir cevap miimkiin miidiir? Insanin yalniz-
ca verili bir gercegi agmaya degil, bu zorlama diinyada kendi
kaynaklariyla bagbasa kalmig bir bireyin yalmzhgim agmaya
(deliligin sinirinda bir saplanti olabilen yalnizca-ben-ligini, Nur-
Ich-Seimni agmaya) ihtiya¢ duydugu diigiincesini, 6nce bu Steye
geeme ihtiyacim kendi derinliklerimizde hissetmeden ve bu yon-
de bir karara varmadan nasil kabul edebilir ve izah etmeye bas-
layabiliriz? Dogru, *“yaratici” ve “yaratici aktivite” giinliik ko-
nusmamizin birer pargasidirlar. Fakat bu eylemin amaci bir sanat
eseri veya bir kurum olsun olmasin, onun yalnizca ifadeleri ve
belirtileri olan bu nesneler elimizdeki soruya bir cevap olugtur-
maz: Insanin yaratma ihtiyacimin anlami nedir? Bu nesnelerin
kendileri dig diinyada yer alirlar, fakat ortaya ¢ikiglar1 ve anlam-
lan esasen yaratildiklan i¢ diinyadan digariya dogrudur. Insanin
yaratici eyleminin boyutunu paylasabilen ve bdylece yaraticiligi-
nin ve yaratici organ olan Muhayyilenin anlamina 151k tutabilen
yalnizca bu diinya, daha dogrusu bu diinyanin yaradiligidir.

Dolayisiyla her sey, bu hayal edilmis diinyaya atfettigimiz
gerceklik derecesine ve ayni sekilde, bu diinyay: hayal eden Mu-
hayyile atfettigimiz gercek giice bagh olacaktir; fakat bu iki so-
ru da yaratma ve yaratici eylemle ilgili olusturdugumuz fikre
baghdur.

Hayal edilen aleme gelince, cevap belki de bir arzu veya zor-
luk bigimini alacaktir, ¢iinkii, duyumsal verilerin ve bu verilerin
deneyle dogrulanabilir kanunlanni ifade eden kavramlarin ale-
miyle, yalmzca imanin hald ulagabildigi bir manevi alem, bir
Ruhlar krallig1 arasinda ara bir alemin varligim1 kabul eden bir
gerceklik diizeni kalmamistir. Muhayyilenin fanteziye ¢okiisii
tamdir. Sanatsal yaratimlarin narinligi ve nedensizligiyle, sanat-

198



YARATICI MUHAYYILE VE YARATICI DUA

sal diinyadaki gelismelerin gerekge ve agiklamasi olarak kabul
edilen “sosyal” basarilarin saglamlig: arasinda bir karsithk gorii-
liir. Kisaca, deneyle dogrulanabilen gerceklikle gergekdisilik
arasinda ara bir seviye kalmamistir. Her agiklanmaz, gériinmez,
duyulmaz sey Muhayyilenin, yani islevi hayali olani, gergek ol-
mayan salgilamak olan yetinin yarattiklan olarak siniflandirilir.
Agnostisizmin bu baglaminda Tann ve tiim kutsallik bigimleri
muhayyilenin yaratti§1, yani gercekdis: seylerdir. Boyle bir Tan-
riya dua, iimitsiz bir sanridan bagka ne olabilir? Inaniyorum ki
bu tiimiiyle negatif Muhayyile anlayisiyla, burada, sonradan ge-
lecek metinlerin incelemesini 6nceden sezinleyerek, bu meydan
okumanin kargisinda dururcasina su cevabi verirsek kendisinden
bahsediyor olacagimiz kavram arasindaki ugurumun derinligini
tek bakigta 6lgebiliriz: Eh tam da bu yiizden, bu Tanr llahi oldu-
gu icin gergektir ve vardir ve ona edilen Dua da bu yiizden an-
lamhdir.

Ronesans teosofistlerimize kisa bir gondermeyle giris yapti-
g1imiz Muhayyile kavraminin derinlemesine anlagilmasi, bu ya-
zarlann eserlerinin genis ¢aph olarak incelenmesini gerektirir.
Riiyete dayal mistik tecriibenin tiim tanikliklarini bu niyetle tek-
rar tekrar okumak gerekecektir. Bu kitabin plam arastirma alani-
mizi1 sinirlandirmamizi zorunlu kilar. Bu alan Tasavvufun ve Is-
lam’da batiniligin ve bilhassa da Ibn Arabi okulunun alanmidir.
Fakat Ibn Arabi hikmetiyle bir Rénesans teosofistinin veya Ja-
cob Boehme’nin okulunun hikmeti arasinda, yaptigimiz girisin
akla getirdigi, Islam ve Hristiyanlik’ta batiniligin durumunun
ana hatlarim veren bir karsilagtirmali ¢alismay: gerektirecek car-
picilikta benzerlikler vardir. Iki tarafta da Tanrimin Muhayyile
kuvvetine sahip oldugu ve kainat1 hayal ederek yarattif fikriyle
karsilaginz. Bu kainat1 Kendi iginden, Kendi benliginin ebedi is-
tidatlanindan ve kudretlerinden gekip ¢ikardig fikriyle, saf ruhun
alemiyle sahddet alemi arasinda, Mutasavviflann deyimiyle
“Diistince Hayaller” fikri, mundus imaginalis, tasavvufta denil-
digi lizere “duyudtesi duyumsalligin,” latif sihirli cismin alemi,
“ruhlarin cisimlendigi ve cisimlerin ruhanilestigi alem” olan ara
bir dlemin [berzahin] varhg: fikriyle, Muhayyilenin egemen ol-
dugu alemin bu alem oldugu fikriyle, bu dlemde Muhayyilenin,
hayal eden 6zneye “sekil verecek” gerceklikte etkiler dogurdugu
ve insani tahayyiil ettigi bicimde (zihinsel cisim) “kaliba doktii-

199



BIR’LE BIR OLMAK

gi” fikriyle karsilasiriz. Genel olarak, bu sekilde Hayale atfedi-
len gergeklik derecesinin ve Muhayyile’ye atfedilen yaraticiligin
resmi ilahiyat 6gretisiyle, yoktan yaratma dgretisiyle ~bu 6greti
adetlerimizin o kadar pargasi olmus ki onu tek sahici yaratma bi-
¢imi olarak gorilyoruz-alakasi olmayan bir yaratma anlayigina
tekabiil etigini goriiriiz. Bu creatio ex nihilo anlayisiyla, ontolo-
jik olarak yaratict Muhayyilenin ¢okiigii arasinda zorunlu bir ba-
gint1 olup olmadiin1 ve bu nedenle, Muhayyilenin yalmizca ha-
yali ve gercekdis: olanin iireticisi olan bir fanteziye ¢okiisiiniin,
temelleri, tam da bu kendine has Yaratilig anlayisinin egemen ol-
dugu bir 6nceki dinsel diinya tarafindan atilmig olan laik diinya-
mizin damgasi olup olmadigini dahi sorabiliriz.

Bununla birlikte, 1bn Arabi’nin hikmetinin ve tiim alakal
hikmetlerin birinci kabulii Yaratilisin esasen bir tecelli olusudur.
Bu halde yaratma, ilahi yaratic1 giiciin bir fiilidir: bu ilahi yara-
tict Muhayyile esasen miitecelli bir Muhayyiledir. Arifteki faal
Muhayyile de aym sekilde miitecelli bir Muhayyiledir; *“yaratti-
g1 varliklar bu varolug bicimine ait olan berzahta sui generis
[esi olmayan] bir bagimsiz varolugla varliklanini siirdiiriirler. Ya-
rattifl Tanr1 da fantezimizin gergekdisi bir iiriinii olmak yerine
bir tecellidir, ¢iinkii insanin faal Muhayyilesi (tahayyiil-i mutlak)
yalnizca mutlak miitecelli Muhayyilenin organidir. Dua baglica
tecellilerden biridir; bu nedenle “yaraticidir”; fakat *“yarattif1”
icin hitap ettigi Tann tam da bu Yaratmada Kendini Duaya izhar
eden Tanrdir ve bu Yaratma, bu anda, asil Oznesi Kendini Ken-
dine izhar eden Tanr1 olan tecellilerden bir tanesidir.

Birgok kavram ve paradoks kesin bir silsileyle birbirini izler.
Insanda bu miitecelli Muhayyilenin organi olan, kalp ve kalbin
yaraticihigi iizerinde durmadan 6nce bunlardan bazi 6nemli olan-
larin hatirlamamiz gerekir.

200



TECELLI OLARAK YARADILIS

1. Tecelli Olarak Yaratici Muhayyile veya
“Tiim Varligin Kendisinden Yaratildigi1 Hakk”

Oncelikle Ibn Arabi’nin dehas: tarafindan tasavvur edilen
ebedi kozmogoninin fiillerini hatirlamak gerekecektir.> Baglan-
gi¢ olarak: kosulsuz ve sinirsiz 6ziinde yalmz olan, hakkinda tek
bir sey bildigimiz bir llahi Varlik: Kendini onlara izhar ettigi 61-
ciide Onu Kendisine izhar eden varlklarda tezahiir etmeyi arzu-
lamasina sebep olan ezeli yalmzligin hiiznii. Bizim algiladigimiz
Tezahiir budur. Kim oldugumuzu bilmek i¢in bunu tefekkiir et-
mek zorundayiz. Ana tema, kendine yeten bir mutlak Kudretin
varliga patlayis1 degil, temel bir hiiziindiir: “Gizli bir haziney-
dim, bilinmek istedim. Bu nedenle onlarda bilinmek i¢in mahlu-
kati yaratum.” Bu evre, bilinmemekten 1zdirap geken ilahi Isim-
lerin hiiznii olarak tamimlanir ve Rahmet ve var etme (icdd) olan
ilahi Nefesle (teneffiis) inen ve Gizemin diinyasinda llahi Varli-
gin Kendisine, yani Kendi Isimlerine olan Rahmeti olan iste bu
hiiziindiir. Yahut diger bir deyisle, baslangi¢ noktasim agk belir-
ler; agk, agik olan tarafindan giiglii bir arzu hareketine (hareket-
i sevkiyye) isaret eder. Bu arzuyu ilahi Nefes yatigtinr.

Bkz. yukarida bahsi gegen yénleri, L. Bélim, §§ 2 ve 3. llerideki paragraflarda
kullanilan terminolojiye denk diigen terimleri belirlemek igin bunlan belirtelim:
el-Hakku’l-mahlik bihi = Tim varhiin tarafindan ve kendisinde yaratildigi
Hakk) (Yaratan-Yaratilan). El-Hakku'l-mutahayyel = miitecelli Hayal tarafindan
izhar edilen Hakk. El-Hakku'l-mahldk fi’l-i 'tikddar = Inanglarda yaratilan Hakk.
Tecdidii'l-halk = yaratihgin tekerriirii.

6 Bkz. Ibn Arabi, Fiitihdr, 11, 310.

201



BIR’LE BIR OLMAK

Varhgin gizemini kendi varliginin tecriibesinde kesfettigi bir
incelemeyle hekim, bastan itibaren Ens increatumn [yaratilmig
varlik] ile higlikten gelen bir ens creatum [yaratilmig varhk] ara-
sindaki teolojik zithktan, Summum Ens [varhgin zirvesi] ile
Onun mahlukat1 dogurdugu higlik arasindaki iligkinin herhangi
bir zaman gergekten tanimlanip tanimlanmadigim siipheli kilan
bir zithktan kaginir. Hiiziin yaratilanin “ayricahig1” degildir; Ya-
raticinin igindedir, tiim ¢ikarimlarimizi 6ngorerek ezeli Varhg
yaratic bir Varlik haline getiren motifin kendisidir; Onun yarati- -
ciiginin simdir. Ve Onun yarattifi sey, hiclikten, Kendisinden
baska bir seyden, O —olmayan bir seyden dogmaz; Onun asli
Varligindan, Onun kendi zuhur etmemis benligindeki gizli kud-
ret ve istidatlardan dogar. Dolayisiyla teneffiis sozciigii aym za-
manda gafak vaktini hatirlatacak sekilde “1g1mak” ve “ortaya ¢ik-
mak” anlamlarina gelir. Yaratilig esasen Ilahi Varligin, 6nce ken-
disine zuhuru, Kendi i¢inde gergeklesen bir 1s1madir, ilahi bir te-
cellidir. Burada, mantigin agamayacagi bir ugurum yaratan bir
creatio ex nihilo yoktur, ¢iinkii karsithk ve uzakhik yaratan bu
son derece bdliicii diigiincenin kendisidir; burada higbir iddia ve-
ya kanidin gegemeyecegi bir belirsizlik alanina doniigme imkam
olan tek bir gatlak yoktur. llahi Soluk, seyhimizin Nefesii’l-Rah-
mdn veya Nefes-i Rahmani olarak tamimladigi, varlik veren Rah-
met Nefesini digar1 verir; bu Nefes Bulut (‘amd) adi verilen bii-
tiin bir “latif’ ezeli varedis kiitlesini dogurur. Bu da su hadisi
aciklar: “Biri Peygambere sormus: (goriiniir) mahlukunu yarat-
madan Once Rabb’in neredeydi? Cevap soyledir. —Buluttaydi;
yukarisinda da asagisinda da higbir yer olmayan bulutta.”’

llahi Varhgin soluguyla disan verdigi ve baglangigta oldugu
sey olan bu Bulut, tiim suretleri kabul eder ve aym1 zamanda var-
hiklara suretlerini verir; fail ve miinfail; alic1 ve var edicidir (mu-
hakkik); onun araciliiyla llahi Varhik (Hakk fi zdtihi) olan varh-
gin ezeli gergekligindeki (hakikatii’l-viiciid) ayrisma gergeklesir.
Sinirsiz ve kosulsuz, mutlak Hayaldir (hayal-i mutlak). 11ahi Var-
ligin, Kendini gizli benliginde ayrigtirarak, yani Kendisine Isim-
lerinin istidatlariyla-onlara bagl olan, varliklarin ayn-1 sdibeleri-

7 A.g.e., mutlak Hayalin (haydl-i mutldk), 6z haline getiren (haydl-i muhakkik),

llahi Varligin tiim zahiri, miitecelli yonlerini olusturan suret veya alicilan (Zahi-
ru’llah) sekillendiren (musavvir) Muhayyilenin 6zii (hakikat) olarak Bulut.

202



TECELLI OLARAK YARADILIS

ni [hecceités], Onun 6ziinde gizli olan prototiplerini (a’ydn-i sa-
bite)® Kendine izhar ederek Kendini izhar ettigi, “Kendini Ken-
dine gosterdigi” ilk miitecelli faaliyet —bu faaliyet yaratici Faal
Muhayyile, miitecelli Muhayyile olarak tasavvur edilir. Ezeli
Bulut, mutlak veya miitecelli Muhayyile, var edici Rahmet es
kavramlardir ve ayni birincil gergekligi ifade ederler: Her seyin
kendisinden yaratildig: llahi Varlik (el-Hakku’l-mahlik bihi kul-
li sey’) —ve bu “Yaratan-Yaratilan” anlamina gelir. Ciinkii Bulut,
Onun disan verdigi Nefes oldugu i¢in ve Onda sakli oldugu igin
Yaratandir; o halde Bulut goriinmez olandir, batindir. Ve tezahiir
eden mahluktur (zdhir). Yaratan-Yaratilan (hdlik-mahliik): bu,
llahi Varligin Batin ve Zahir oldugu ve aynca Evvel ve Ahir ol-
dugu anlamina gelir.?

Bu nedenle bu Bulutta, en yiice Bagmeleklerden, “Agkla
meczup Ruhlardan” (el-muhayyamiin) inorganik minerallere ka-
dar tiim varlik bigimleri zuhur eder; llahi Varhgin saf 6ziinden
(zdruw’l-Hakk) ayrigan her sey, cinsler, tiirler ve bireyler, biitiin
bunlar Bulutta yaratilir. “Yaratilir,” fakat ex nihilo husule getiril-
mez, ¢linkii miimkiin olan tek yokluk varliklarin gizli halleridir
ve ¢iinkii, tezahiir etmemis olan 6zde gizli olduklan saf potansi-
yel hallerinde bile, ezelden beri varliklarin pozitif bir mevkileri
vardi (siibiit). Nitekim, “yaratmanin” menfi bir yonii vardir, ¢iin-
kii seyleri gaybetlerinde tutan varlik mahrumiyetine son verir; bu
cift menfilik, yoklugun yoklugu, pozitif fiili olusturur. Bu an-
lamda kainatin hem varlikta hem de yoklukta dogdugunu soyle-
mek miimkiindiir.10

Son olarak, daha 6nce goézlemledigimiz gibi ve burada agiklanmas: gerekmeyen
sebeplerden dolay, ebedi ferdiyet [hecceité éternelle] teriminin, Ibn Arabi’nin
eserinde ¢ok karmagtk ¢agngimlan olan a‘yan-1 sabite terimi igin en dogrudan
geviri olduBu kamisindayiz. Hecceité Duns Scotus’un teknik soz dagarciginda
karakteristik bir terimdir. Burada bu sozciigii kullanarak bir yakinhk veya tiir-
deslik ima etmeye ¢ahigmiyoruz. Bdyle bir soru ancak —Ibn Arabi’nin hikmeti-
nin etkisinde olan- Iran’in son donem Ibn Sinicilan iizerine genig gaph bir ga-
liymaya bagh olarak sorulabilir.
9 Fiitiahat II, 313. Bulut, llahi Nefes olarak, llahi Varhigin iginde (Hakk’in hakika-
tinde) ahnip verilen bir soluktur; Yaratanda yaratilana dair olanin gekillenigidir
(ve sekillenebilir)igi). Yaratan-Yaratilandir, yani, Onda evrenin tiim suretlerinin
zuhur ettigi, Onda tecellilerin sonsuz gesitliliginin birbirini izledigidir (fe kane
el-Hakk el mahluk bihi ma zahara min suver el alem fihi ma zahara min ihtilaf
el-tecelli el-ilahi fihi).
10 Finahar 11, 31 1.

203



BIR'LE BIR OLMAK

O halde Yaratilig bir Tecellidir, yani gaybet ve kudret halin-
den nurani, zahiri hale bir gegistir. Iste bu 6zelligiyle ilahi, ezeli
Muhayyilenin bir fiilidir. Benzer sekilde, eger bizim ic¢imizde,
dindis1 “fantezi” anlamindaki hayal degil faal Hayal (kuvvetii’l-
hayal) veya Imaginatrice olan bu aym Hayal giicii olmasaydi,
kendimize gosterdiklerimizden higbiri ortada olmazdi. Burada,
an be an yenilenen, siirekli yinelenen bir yaratmayla daimi bir
miitecelli Hayal arasindaki bagla, diger bir deyisle varliklarin
devaml ardigikligina sebep olan devamh bir tecelli silsilesi (te-
celliyar) diisiincesiyle karsilagiriz. Bu Hayal, Batin1 ancak ort-
meye devam ederek agia ¢ikarabileceginden dolay: iki olasilik-
la kars1 karsiyadir. Bu bir perde olabilir; bu perde o kadar opak-
lagabilir ki bizi putperestlik tuzagina diisiiriip orada hapsedebilir.
Fakat giderek daha saydam da olabilir, ¢iinkii tek amaci1 muta-
savvifin, varhigin kendisi hakkinda bilgi edinmesini, selametin
irfan oldugu icin kurtarici olan bilgiyi edinmesini saglamaktir.
Bu durum arif, birbirini izleyen ¢ok sayidaki suretin, bu suretle-
rin hareket ve fiillerinin yalnizca saydam olmayan bir perdeyle
ortiildiiklerinde Birden ayn goriildiiklerini anladiginda gercekle-
sir. Saydamliga bir defa ulasildi mi, ne olduklarini ve niye olduk-
lanin1 bilir; niye Batin ve Zahir arasinda birlik ve ayrim oldugu-
nu bilir; niye Rab ve kulu, ‘Abid ve Ma’biid, Masuk ve Asik ol-
dugunu bilir; bu ikisini birbirine karigtiran tek yonlii bir olumla-
manin veya bu iki varolusu ayni 6ze ait degillermig gibi birbiri-
ne zit kogan bir ayrimin, niye ilahi niyete ve boylece her varlik-
ta Onun simnin tezahiiriiyle yatigtinlmay: arzulayan Hiizne iha-
net olacagini bilir.

Yaratan-Yaratilan, yaratugin1 Kendi diginda olugturmak ye-
rine, tabiri caizse, altinda Kendini izhar ettigi ve her seyden ev-
vel Kendine gosterdigi Goriiniim (ve saydamlik) olarak bir kiya-
fet gibi giyen Yaratandan bagka birgok isimle bahsedilir, “mu-
hayyel Hakk,” yani miitecelli Muhayyilenin “izhar ettigi” Hakk
(el-Hakku'l-muhayyel), “inanglarda yaratilan Hakk” (el-Hakku'l-
mabhlitk fi’l-i‘tikddar) gibi. Yaraticinin diinyayr hayal ettigi ilk
harekete, yaratilanin diinyasini, diinyalari, ilahini, simgelerini
hayal edisi tekabiil eder. Ya da daha dogrusu, bunlar ayni ebedi
olusun evreleri, tekerriirleridir: bir Tahayyiilde kendini gercek-
lestiren Tahayyiil (tahayyiil fi tahayyiil), Yaratiligin siirekli yine-
lenisi gibi —ve sebebiyle- siirekli kendini yineleyen bir Tahayyiil.

204



TECELL! OLARAK YARADILIS

Alemleri izhar etmis olan Yaraticimn aym miitecelli Muhayyile-
si, Yaratiligi, Kendi miikemmel sureti olarak izhar ettigi ve bu
Suret olan aynada kendisine sureti oldugu Onu gosteren insanda
an be an yeniler. Insanin faal Muhayyilesinin bog bir kurmaca ol-
masi bu nedenle miimkiin degildir, ¢iinkii, insanda ve insan ara-
ciligiyla, kendisine ilk 6nce hayal ederek gosterdigi seyi agiga
vurmaya devam eden bu aym miitecelli Hayaldir.

Bu Hayal ancak opaklagtiginda ve saydamhigini yitirdiginde
“yaniltic1” olarak tamimlanabilir. Fakat agiga ¢ikardifi ilahi ger-
cege hakiki oldugunda, eger Ibn Arabi’nin ona verdigi ve yalmz-
ca onun gergeklestirebilecegi iglevi tanirsak, kurtarici olur. Bu
islev bir coincidentia oppositorium (cem’ beyne’n-nakizeyn)
[karsitlarin beraberligi] gerceklestirir. Bu terim meghur bir Miir-
sidin, Ebu Said el-Harraz’in sozlerine atifta bulunur. Kendisine
“Hakkr nereden biliyorsunuz?” sorusu sorulmustur. O da soyle
cevap verir: “coincidentia oppositorum O oldugu i¢in biliyo-
rum.”!! Ciinkii tiim kainat, tiim dlemler aym anda hem Odur hem
O degildir (hiive 1a hiive). Suretlerde zuhur eden Hak hem Ken-
disi hem Kendisi olmayandir, ¢iinkii tezahiir ettigi i¢in, sinin ol-
mayan sinirh, gériinmeyen goriiniirdiir. Bu tezahiir duyular tara-
findan ne algilanabilir ne de dogrulanabilir; s6ylemsel mantik
onu reddeder. Ancak Faal Muhayyile tarafindan (Hazretii’l-Ha-
ydl, Yaratici “Hazret” veya “Haysiyet,” Imaginatrice), insanin
duyularina egemen oldugunda, riiyalarda veya daha da iyisi uya-
nikken (arifin, duyumsal nesnelerin bilincinden uzaklastigindaki
kendine 6zgii halindeyken) algilanabilir. Kisaca, mistik bir algi
(zevk) gereklidir. Tiim suretleri mazharlar (mmazdhir) olarak alg-
lamak, yani izhar ettikleri ve ebedi 6zler olan suretler yoluyla, bu
suretlerin Yaratandan baska bir sey olduklarim fakat yine de
O olduklarim algilamak, Hakkin mahluka inigiyle mahlukun
Hakka yiikselisi arasindaki karsilasmayr gerceklestirmektir. Bu
kargilagmanin “yeri” Yaratan- Yaratilan biitiinliigiiniin diginda de-
gil, bu biitiinliigiin icinde, bir nehrin iki kiyisim birlestiren bir
koprii gibi, 6zellikle faal Muhayyileye tekabiil eden bir alandir.!2
Gegisin kendisi temelde bir simgeler hermeneutigidir (ze’vil,
ta’bir), duyumsal veriler ve mantiksal kavramlan bu gegisi yap-
tirarak simgelere (mazdhir) doniistiiren bir idrak yontemidir.

1 Fiitihat 11, 379'da alintilanmgtir.
12 Age., 11, 379.

205



BIR'LE BIR OLMAK

Bir araci, bir ara bulucu: Faal Muhayyilenin temel gorevi bu-
dur. Akil onun yerini alamaz. 11k Akil (Akl-t Evvel), mutlak mii-
tecelll Hayal olan Bulut iginde agilan ilk belirlenimdir (ta’ay-
yiin-i evvel). Gayb alemi (‘dlemii’l-gayb) ile goriiniir dlem (‘dle-
mii’s-sahddet) arasindaki araci yalmzca Muhayyile olabilir, ¢iin-
kii varlik diizlemi ve onun isaret ettigi biling diizlemi, Gayb ale-
minin Gayri-maddi Varliklarinin “viicut edindigi” (bu maddi, fi-
ziksel bir viicut anlamina daha gelmez)!3 ve buna kargihk dogal,
duyumsal seylerin manevilestigi veya “gayri-maddi hale geldi-
gi” diizlemdir. Muhayyile ruhani varliklarin, Melek ve Ruhlarin
“goriinme yeridir” ve burada “misali cisimlerinin” suret ve bi-
cimlerini yiiklenirler; ve iginde, saf kavramlar (ma‘dni) ve du-
yumsal veriler (mahsiisar) bulusarak ruhani tiyatrolarin olaylari-
na hazir kisisel suretlere doniistiikleri igin bu yer aym zamanda
tim “ilahi tarihin,” mesela tecelli olduklan i¢in anlamli olan
Peygamberler tarihinin gergeklestigi yerdir. Esasen “simgesel hi-
kayeler” olan bu hikayelerin anlamlan, yani esas tabiatlari, Tarih
dedigimiz seyin oynandif1 duyumsal kanitlar diizleminde anlasi-
lamaz.

2. Miitecelli Hayalin Izhar Ettigi llah

Mistik “kozmografya,” 6zellikle Muhayyilenin araci islevine
tekabiil eden berzahi veya varlik diizlemini, Idea-Suretlerin [Idé-
es-Images] misali suretlerinin 1s1kl1 diinyas1 (‘dlem-i misali nii-
rdni) olarak tamimlar. Ibn Arabi’nin ilk mesguliyeti, riiyetlerin
bir taraftan Muhayyile yetisi ile diger taraftan da ilahi ilham ile
olan baglandir. Ciinkii gergekten de biitiin Muhayyile metafizik
kavrami berzahla baglantihdir. Burada varlifin tiim temel ger-
ceklikleri (hakad’ikii’l-viiciid) gergek Suretlerde zuhur eder; du-
yulara veya akla tezahiir eden bir sey, basit verileri agan ve o ge-
yi bir simge haline getiren bir anlam tasidig i¢in bir yoruma
[herméneutique] (tevil) ihtiya¢ duydugunda, bu simgesel gercek
faal Muhayyile diizleminde bir algiya isaret eder. Bu tiir anlam-
larla ilgili olan, seyleri simgelere doniistiiren ve alani kalic1 Su-
retlerin berzahi olan hikmet, bir nur hikmetidir (hikmet-i niiriy-

13 Bkz. Ibn Arabi hikmetinde ve benzer hikmetlerde “madde” terimiyle ifade edi-
len, “niizul eden” beg anlam; 1. Boliim, n. 23.

206



TECELL{ OLARAK YARADILIS

ye) ve riiyetlerin 6mek yorumcusu Yusuf’un sahsinda temsil edi-
lir. Ibn Arabi’nin Muhayyile metafizigi Siihreverdi’nin “Dogu
hikmetinden” ¢ok sayida vasif 6diing ahr.!4 Faal Muhayyile esa-
sen tecellilerin orgamidur, ¢iinkii Yaratiligin organidir ve Yaratihig
esasen tecellidir. Ilahi Varlik Yaraticidir giinkii Onu bilen varlik-
larda Kendisini bilmek istemistir; o halde Muhayyile “yaniltic1”
olarak vasiflandinlamaz, ¢iinkii kendine tezahiiriin [auto-révéla-
tion] organ ve maddesidir. Bizim zahiri varliimiz ilahi Muhay-
yiledir; kendi Muhayyilemiz Onun Muhayyilesinde Hayaldir.

Isik hikmeti ayna ve golge benzetmesini hatirlatir. Fakat
“golge,” Seytani bir karanlik boyut, Ahrimanci bir hasim olarak
alinmamalidir; bu goélge esasen bir yansima, bir siluet veya yii-
ziin bir aynaya izdiistimiidiir. Yazarlarimiz “parlak bir gélgeden”
dahi bahsederler (mutlak Nur baglaminda rengin golge olmasi
gibi: Zillu’n-niir ve karsit1 olan Zilu’z-zulmet, karanlhk golge).
Asagidaki ifadeyi de bu gekilde anlamaliyiz: “ ‘Hakk’tan bagkasr’

14 By, a.g.e, Siihreverdi’nin, nur kavramlarim Zerdiistliikteki Hvamnah’tan, “Seref

Isigindan” alan Igrakiyydn’unda Nefesii'r-Rahman ve Nir-1 kdhir (lux victori-
alis) iizerine Abdiirrezzak Kagani’nin yorumlan. Genel olarak, 1dea-Hayal diin-
yasinin (‘dlemii’l-misdl) tiim ontolojisi Ibn Arabi ve Siihreverdi hikmetlerinde
ortaktir (bkz. Hikmetii'l-1srak edisyonumuz, 11, indeks s.v.); Kaf dagim ve ziim-
riit gehirlerini “Ademin fazla hamurundan yaratilan Alem” ile (bkz. Terre céles-
te et Corps de résurrection adh gahgmamiz, s. 136) veya Yih (dordiincil gok,
Gilnegin veya Nih’un gogii) iilkesiyle kargilagtinniz, Ibn Arabi, Fusis I, 74: Ci-
Ii, Kitabu'l-Insdni’l-Kémil, 11, 27. Arketip Suretlerin bu berzahinin ontolojisi
agag1 yukar: tiim din ve hikmet ehlini biiyiilemistir. On yedinci yiizyilin biiyiik
tranh Oniki Imameci diigiiniirii Muhsin-i Feyz, bu diinyanin *“makrokozmosta,
Hayalin mikrokozmosta sahip olduu mertebenin aynisina sahip olan diinya ol-
dugunu” soyler. “Ruhlann cisimlendigi ve cisimlerin ruhanilegtigi” bu diinyaya
Faal Muhayyile orgam araciigiyla niifuz ederiz. 1bn Arabf de bu niifuzu belirle-
yen psisik olayin garpici bir betimlemesini vermistir: “O alemde olaganiistii bir
irkin Suretleri vardir; caddelere giriglerde dururlar ve onun diinyas: ve semasi,
cenneti ve cehennemi oldugumuz bu ileme hiikmederler. Bizden biri bu Aleme
girmek istediginde [...] gergeklestirilmesi gereken kosul irfan ameli ve kendi
tensel tapinaginin diginda halvettir. Ilahi emirle caddelerin girisinde nébet tutan
suretlerle kargilagir. Biri yeni gelenin yanina kogar; ona mertebesine uygun bir
elbise giydirir, elini tutar ve onunla beraber bu Alemde yiirilr ve ne isterlerse onu
yaparlar. Istediginde yanindan gegtigi her seyle, her tagla, her agagla, her koyle
bir insanin arkadagiyla konustugu gibi konugur. Bunlann farkli dilleri vardur, fa-
kat bu alemin bir 6zelligi, igine giren herkese orada konusulan dillerin timiinii
anlama yetisi vermesidir.” (Fiiridhar 1, 127). Bu gizemli, bagkalagmig diinyaya
dair bu tiir sufi hikmet betimlemeleri Mahayana Budizmi’ndeki dharrnadhdtu

betimlemeleriyle garpici bir benzerlik gosterir (bkz. D. T. Suzuki, Essays in Zen
Buddhism, Ugiincii Seri, indeks, s.v. “dharmadhatu™).

207



BIR’LE BIR OLMAK

denilen veya ‘dlem’ diye isimlendirilen seyin Hakk karsisindaki
durumu, sahsa gore golge gibidir. Alem, Allah’in golgesidir.”!5
Is1gin kozmogonik etmen olarak islevi Gayb dleminde baglar.
Oziindeki gizli belirlenim ve bireylesmeleri, yani 1lahi 1simlerin
ierikleri olan ebedi ozleri llahi Varhga gosteren Isiktir. Bilkuvve
Yaratihsin bu arketiplerine verilen sey, lahi Oziin (zdt-1 ilahiyye),
Isimlerin 1s181n1n iizerlerine yansitif1 golgesi, yansimasidir. Bu,
llahi Varligin Kendisini miisahede ettigi ilk aynadir; gok sayidaki
Isimlerinin istidatlarinda Kendini Kendine izhar eder. Fakat Isim-
ler tiimiiyle agiga vurulmak isterler: bu tezahiir, mazharin, du-
yumsal Isigin, Giinesin, goriiniirlik (sahdder) diinyasinda bu
Isimlere tekabiil eden suretleri meydana gikardign “Isik” (Niir)
lahi Isminin iglevidir. Isik kozmogoninin etmenidir, giinkii Teza-
hiiriin, yani bilginin etmenidir. Bundan dolay: “dlemi golgeleri
(veya yansimalari) bildigimiz 6lgiide biliriz ve llahi Varlig1, gol-
genin ¢iktif1 sahsi bilmedigimiz ol¢iide bilemeyiz. Golge ayni za-
manda hem Hakk’tir hem de Hakk’tan bagka bir seydir. Algiladi-
gimiz her sey, miimkiinlerin zatlarinda Hakk’tir.”” Ve 1bn Arabi su
sonuca vanr: “Yani alem saf temsildir (miitevehhem), elle tutulur
bir varhig1 yoktur; Hayalin anlami budur. Artik kim oldugunu an-
la; hiiriyetinin, Hakk’la iligkinin ne oldugunu anla. Hangi yoniiy-
le O oldugunun ve hangi yoniiyle Ondan bagka, dlem —veya han-
gi kelimeyi tercih edersen— oldugunun bilincine var. Ciinkii Bil-
geler arasindaki derecelendirmeyi belirleyen sey bu bilingtir.”16

Bu kargilikhi bir iligkiye isaret eder: golgenin llahi Varlikla
iligkisi, Gayb aleminin mutlak miitecelli Hayal (haydl-i mutlak)
olarak tezahiiriinii baglatan iligkidir; llahi Varligin gélgeyle ilis-
kisi, llahi Varhigin, Kendini sayisiz Isimlerinde miitecelli Hayale
ve miitecelli Hayal araciligiyla ortaya gikaran llah olarak birey-
lesme ve kisilesmelerini igerir. Bu siire¢ 151k alan camin renklen-
mesine benzetilir: 151k, camin kendisi olan bir golgeyle dolar.
Aynica ilahi Isimlerin ikili anlami da hesaba katilmalidir. Biitiin

15 Fusiis 1, 101 ve 102 [106]; bkz. Alaiiddevle Simnani’nin “Tefsir"inde Zillu’n-
niir ve Zillu'z-zulmet, parlak golge ve karanhk golge.

16 Fusis I, 103 [107-8). Ozellikle bkz. Kagani’nin Serhi. Burada Muhayyilenin bir
ayngtirmaya neden olmasinin, mutahayyel sozciigiiniin avarmn bir kisminin dii-
stindiigii gibi “yamltic1” veya “tutarsiz” s6zciiklerine egoldugu anlamina gelme-
digi lizerinde 1srarla durur. Esas olan bu “tutarlihgin” gergek dogasiylailgili hig-
bir hata yapmamaktir.

208



TECELLI OLARAK YARADILIS

bu Isimler tek bir Isimlenene atifta bulunurlar. Fakat her biri tim
digerlerinden farkl bir temel belirlenime atifta bulunur; her Is-
min kendini miitecelli Hayale ve miitecelli Hayal ile izhar eden
Tanriya atifta bulunmasi bu bireylesme yoluyladir.!7 Kendini
isimlerin gogulluguyla sinirlandirmak, ilahi Isimlerle ve diinye-
vi Isimlerle olmaktir. Kendini Isimlenenin tekilligiyle simirlan-
dirmak, llahi Varlikla, Zati cephesinden, diinyadan ve Onun
Isimleriyle diinyanin isimleri arasindaki iligskilerden bagimsiz
olarak beraber olmaktir. Fakat iki durak da esit derecede gerek-
lidir; biri digerinin koguludur. 1lkini reddetmek, llahi Varligin
Kendini bize ancak miitecelli Hayalin yapilanmalarinda goster-
digini unutmaktir. Miitecelli Hayalin, hiiziinleri, faaliyetlerini
verecekleri, kendileri neyse o yaptiklar ve bu varliklar sayesin-
de bu Isimlerin hipostazlar, “Rabler” olduklar1 somut varhklar
arzu eden ilahi Isimlere etkili bir gerceklik verdigini unutmaktir..
Fakat iki duraktan ikincisini atlamak kesretteki birligi algila-
makta bagarisiz olmak demektir. Ikisinde de bulunmak, goktan-
nciliktan da, yekpare, soyut ve tek yonlii tektanriciliktan da egit
uzaklikta olmaktir. Muhayyileye bagh olan ¢ogullugu tanimak
ne onu degersizlestirmek ne de hige saymaktir, aksine onu mes-
rulagtirmaktir. Benzer sekilde, ilahi bir Ismin kulu olan kisi o Is-
min gélgesidir, nefsi onun mazhandir. Fakat bunun bdyle oldu-
gunu farketmekle kul kendi varolusunu yadsimaz. Rabbine yak-
lagsmay: hi¢ kesmeyen bir kula dair bir hadis vardir; Rabbi onun-
lailgili olarak s6yle der: “Ben onun duymasim saglayan duyusu,
gormesini saglayan goriisiiylim....” Bu kul kendisinden bagka
bir seye doniismez; olan sey, “parlak gélgenin” giderek saydam-
lagmasidir. Aynca “onun” iyelik sifat1 kulun gergekligine actk¢a
vurguda bulunur veya boyle bir gerekligi varsayar.!8

Miitecelli Hayalin, yaradilis1 hayal eden yaratict Muhayyile-
nin ve Yaratam tahayyiil eden yaratilana ait Muhayyile olarak iki
yonlii iglevine dair yaptigimiz bu kisa agiklama, siradaki incele-
melerde bize yol gosterecek birkag diisiince olugturmamizi sag-
layacaktir.

(a) Cogullugun ve otekinin, yani kisaca tecellilerin gercek-
lesmesi Faal Muhayyile sayesindedir. Faal Muhayyile ilahi niye-

17" Ve her Isim bu anlamda Hakk-1 mutahayyel'i ifade eder, Fustis I, 104.
18 A
.g.e.

209



BIR'LE BIR OLMAK

ti, bilinmeyi, Isimlerinin 1zdirabimi dindirmeyi arzulayan “Gizli
Hazinenin” niyetini yerine getirir. Muhayyilenin herhangi bir saf
olumsuz elestirisi savunulamaz, ¢iinkii Tanrinin Kendisine bu te-
zahiiriinii yoksayma ve Onu bilinmemenin yalmizhigina geri it-
me, Isimlerinin ezelden beri bekledikleri yardimi reddetme egi-
limindedir. Bu ise insanin giiciiniin 6tesindedir. Insanin yapabi-
leceginin en fazlasi bu tezahiirii reddetmek, yani kendini ona ye-
tersiz ve liyakatsiz hale getirmektir.

(b) Yine de, llahi Varliktan bagka olan, tiimiiyle baska (evet-
siz bir hayir) olmadig, aksine tecellinin sureti (mazhar), i¢inde
tezahiir eden varlifin yansima veya golgesi oldugu i¢in ve bu su-
ret hayal oldugu icin, kendisinden fazlasi olan bir bagka seyi or-
taya koyar; goriintiiden fazlasidir, misaldir. Iste bir zevilin miim-
kiin olmasinin sebebi de budur, ¢iinkii simge ve saydamlik var-
dir. Bu suretin kendisi, onu kaynagina geri gotiiren veya daha
dogrusu, tezahiir ettigi ¢ok sayidaki diizlemlerin hepsini ayni an-
da algilayan bir tefsiri ongoriir. Faal Muhayyile olmadan, bir
varhigin kendisine sundugu tecelliler silsilesinin o varlikta tetik-
ledigi sayisiz cogku imkansiz olur.

(c) Faal Muhayyileyi yanilsamaya indirgemeye mahal yok-
tur. Hata, ne oldugunu gérmemekte, izhar ettigi varliin eklenen
bir sey, llahi Varligin disinda kendi iginde varligini siirdiiren bir
sey oldugunu varsaymaktadir. Fakat tezahiir eden varlik Faal
Muhayyile araciligiyla saydamlagir. Ote yandan, eger duyumsal
veriler veya aklin kavramlar1 dig goriiniiglerinden ibaret olarak,
“soylemeleri” gerekenin miikemmel ifadesinden ibaret olarak
kabul edilirlerse, eger simgesel islevleri ellerinden alinirsa ve
boylece bir tevile de ihtiyaglar1 olmadig1 sonucuna varilirsa, o
zaman diinya miitecelli saydamligini yok eden bagimsiz bir
mevkiye yiikselir.

(d) Iste dogmatik dinbilimcilerin akillaninin formiile ettikle-
ri Tanr1 tam da boyledir. Ona en layik oldugu diisiiniilen Isim ve
Sifatlarin verildigi, 6tesinde hi¢bir seyin hayal edilemeyecegi
Summum Ens’tir. Bu durumda Faal Muhayyile, agkin igslevinden
yoksun birakilarak yalmzca gergekdisi, “hayali” olami iiretir go-
ziikiir, ¢linkii, aym ex nihilo yaratilan bir mahlugun Yaratanindan
tecrit edilisi gibi o da tecrit edilmigtir. Insan, Yaratanin, Yaratug
sey mutlak Muhayyile oldugu igin yaratilana doniistiigiinii kal-

210



TECELL] OLARAK YARADILIS

binde bilebilmek i¢in insani Muhayyileyi ayni yaratici ihtiyaca,
aym yaraticiliga cevap veren bir enerji olarak tecriibe etmelidir.
O halde insan, miitecelli Hayalin izhar ettigi Tanrinin ne oldugu-
nu anlamak i¢in kendini anlamalidir. Dogmatik mantik¢iliga bu
Tann “hayali” gelebilir; oysa bu dogmatik inangta ikrar edilen
Tanr1 Kendi gergegine ancak Onu saydamlikla gordiigii icin
doktrini simgeye (mazhar) doniistiiren miitecelli Hayal ile yiik-
selebilir. Bu kosulla, “inanglarda yaratilan Hakk” kalp i¢in bir te-
celliye doniisebilir.

3. “Inanglarda Yaratlan Hakk”

1lahi Varhigin, bilinmeyisinin yalmzligindan ¢ikmay: arzula-
yan “Gizli Hazinenin” hiizniinii hafifleten ilk Tecelli iki yonlii-
diir: bir tecelli Gayb aleminde [le monde du mystére] (‘dlemii’l-
gayb), digeri sahddet dleminde [le monde du phénoméne] (‘dle-
mii’s-sahddet) gergeklesir. 11ki 1lahi Varligin Kendisine ve Ken-
“disi igin arketip 6zlerde, somut Tecellilerinin 6zlemini duyan
Isimlerinin ebedi 6zlerinde Tecellisidir. Bu, “Isimlerin Hazre-
ti"ndeki (Hazretii’l-Esma) kutsal Feyzdir (feyz-i akdes). Ikincisi
zahiri diinyadaki, yani ilahi Isimlerin mazharlan veya yuvalan
olan varliklardaki Tecellidir. Bu, aynalar gibi, saf ilahi Oziin
yansimasimi kendi kabiliyetleri oraninda kabul eden bu suretleri
Nurda ortaya ¢ikaran kutsal, “hiyeratik” ve “hiyerofanik” Feyz-
dir (feyz-i mukaddes). Bu ikili Tecelli, Ibn Arabi’nin hikmete da-
yali Dua (namaz) pratiginde tecriibe ederek dogruladigi, “Batin
ve Zahir, Evvel ve Ahir” ilahi Isimlerinde temsil edilir.1°

19 Bkz. agagida V. Blim, § 3, “llahi Cevaplann Sirn.” Burada tecelli diisiincesiy-
le hulul diigiincesi arasindaki kargithig1 kaynaginda kavrama olanagina sahibiz.
Hiive (*O") zamiri Gizli, Gayb olam (‘dlemii’l-gayb) ifade eder; bu diinyada va-
rolan bir seyin el-Hakk (Tanr1) oldugu nasil sdylenemiyorsa, bu zamir de gorii-
niir mevcut diinya (‘dlemii’s-sahdder) igin kullamlmaz. Ibn Arabi ve arkasindan
tiim hekim-kelamcilann —on yedinci yiizyil gibi geg bir zamanda, Mir Damad’in
en yakin milridi Seyyid Ahmed Alevi'nin, Incil'den alintilarla dolu dolaysiz ve
nazik bir polemik olan Maskal-1 Safd adl kitabinda oldugu gibi- Hristiyanlar1
dinsizlik vekiifiirle suglamalaninin kati sebebi budur. Sufi hikmet ezeli bir tecel-
li (daha az1 degil, fakat aym zamanda daha fazlas1 da degil), diger bir deyisle,
meta-tarihte Meleki diizlemde bir insana doniigiim [anthropomorphose] (semavi
Adem’in ilahi formu) varsayar; duyumsal, mantikla dogrulanabilir verileriyle ta-
rih diizlemindeki Hulul [Enkamasyon] ise, geri donigiimsilz olaylann baglamin-
da tekil bir olay olur (/ncarnatio continuata’dan [daimi hulul] ancak tropolojik
veya mecazi bir anlamda, Kutsal Ruhun isi olarak bahsedilebilir; hipostatik bir-

211



BIR'LE BIR OLMAK

Fakat ilahi Isimlerin onlar1 kabul eden ve ayna gibi yansitan
suretlerin kabiliyetiyle orantili bir Tecellisinden bahsetmek, bu
suretlerin kendilerini bu gekilde gosterdikleri (yani kendilerini
bilen) ve riiyet kabiliyetlerinin diinyada kendilerine ve kendileri
tarafindan verilen tecelli oranim belirledigi varliklara igaret eder.
Burada miitecelli riiyetin “latif organ1” olarak 6nemini birazdan
anlayacagimiz kalp kavramiyla karsilasmig oluruz. Arifin kalbi
Rahmet tarafindan sarilmistir; diger bir deyisle, Ilahi Varligin va-
rolus atfettigi seylerden biridir, ¢iinkii Rahmet var etmeye (fcdd)
estir.20 Nitekim, tiim geyleri saran bu Rahmet ne kadar biiyiik
olursa olsun, arifin kalbi ondan da biiyiiktiir, ¢iinkii “Ben yere ve
goge sigmam ama mii’min kulumun kalbine sigarim” denmis-
tir.2! Bunun sebebi kalbin, “Hakk’in tecelli eden Suretinin” her
an mikrokozmosun 6l¢eginde yansidig: bir ayna olmasidir.

Burada iki ters ve tamamlayici agiklamayla kars1 karsiyayiz.
Birgok Sufi llahi Varligin, kalbinin yatkinhig1 oraninda her mii-
minin kalbinde zuhur ettigi kanaatindedir,2! veya bir bagka de-
yisle 1lahi Varlik her zaman, bu yatkinlig1 olugturan gereklilik ve
ahcihiga tekabiil eden bir Suret alir. Ariften bahsederken Ibn Ara-
bi bu “mistik katenoteizm” igin ters bir aciklamayi tercih eder.
Aldig “Surete” “rengini” veren kalp degildir, aksine arifin kalbi
llahi Varhgin ona tezahiir ettigi Suretin rengi, yani modalitesi ta-
rafindan her an “renklendirilir”” O zaman inanglarin bilgilendir-
digi saf “manevi madde”ye veya kendisine yansiyan bicim ve
renkleri alan fakat onlara gore genisleyip daralan bir aynaya ben-
zer. Kalbini ise 1lahi Varliga, llahi Varhgin ona Kendisini goster-
meyi sectigi suretin aynisinda ifsa eder. Bunun sebebi siiphesiz
Tanr1ya dair bilgisinin Tanrinin ona dair bilgisiyle ayni1 olmasi ve
arifin kalbinin tiim tecelli bigimlerinin kabuliine yatkin olmasi,
arif olmayanin ise yalmzca bir tanesinin kabuliine yatkin olma-

ligin bir tekrar1 olamaz). Burada, indirgenemezlikleri ve sonuglar: iizerinde gim-
diye kadar yeterince durulmamig olan iki vizyon bigimine deginiyoruz (bkz. aga-
gida VI. Boliim). Konsiillerin Hristiyan dogmay: tanimlayigindan sonra miitecel-
li motifin ortaya gikmas veya yeniden canlandinlmas, ilk defa Mircea Eliade
tarafindan soylendii gibi, “dinler tarihinin teolojisi” gibi bir kavram gerektirir;
Hristiyanlik ve Islam’da (6zellikle Siilik'te) boyle bir ige soyunmak igin gerekli
olan temele ne zaman sahip olunacag ise merak konusudur.

0 Merham = mevcid igin bkz. 1. Bélim, n. 21.

21 Fusis 11, 141.

22 Age.ll, 146.

212



TECELLI OLARAK YARADILIS

sidir. Arifin kalbinin bir yatkinlik veya kabiliyetinden bahsetmek
dogru olur, ¢iinkii “Inanglarda yaratilan Hakk” bu kalpte ve yal-
nizca bu kalpte Kendi gercegini gosterir.

Ciinkii gercekten de miiminin ne kalbi ne de gozleri higbir
zaman, llahi Varlik hususunda ikrar ettii inancin Suretinden
bagka bir sey gormez. Bu riiyet ona kisisel olarak, kabiliyeti ora-
ninda verilen tecellinin derecesidir. Bu itibarla, tecelli olan Yara-
tihgin, yani Yaraticinin kendisine, diinyayr ve Kendisini Kendisi-
ne izhar eden sureti tahayyiil ettigi miitecelli Hayalin bir parga-
sidir. Yaratan-Yaratilanin, “her seyin kendisinden yaratildig: 1la-
hin” burada aldig1 suret —“inanglarda yaratilan Hakk” iste budur.
Kendisini bireyliginde, Isimlerine ve Sifatlarina ait Kendi bilgi-
sinde (yani ilk “Tecelli”’de) Kendisine ifsa eden, onlarin zuhur
eden varliklariyla herhangi bir bagdan heniiz uzak olan Tanr1 —bu
Tann higkimse tarafindan goriilemez; burada Ibn Arabi vecd ve
fendZ3 halinde boyle bir Tanriy1 gérdiigiinii iddia eden sufileri
reddeder. Bu Tanr1 yalmzca tezahiirlerinin (mmazdhir, mecellf) ka-
inat dedigimiz seyi olusturan suretlerinde goriiniir.

“Inangtaki Hakk, kalbin suretini tagidigi, bu kalbe kalbin
kendisini tamyacag sekilde gosteren Hakk'tir. Boylece goz
inancinin Hakk’indan bagkasini gérmez.”2* Kendini bir inangta
ortaya koydugu suret o inancin sureti olduguna gore, tecelli onu
kabul edenin (mazhar) boyutlarim alir. Inang kalbin kabiliyet de-
recesini ortaya koyar. Cok sayida inan¢ olmasinin sebebi budur.
Her miimin igin, llahi Varlik inancinin suretinde ona ifga olunan
lNahi Varliktir. Eger Tann Kendisini farkh bir surette izhar eder-
se miimin Onu reddeder; dogmatik inang¢larin birbirleriyle savas-
malarinin sebebi budur. “Fakat Onun (&s181na gonderme yapan)
Kelami, ‘Ben onun yiiriidiigii ayags, tuttugu eli, konugtugu dili-
yim’ iizerinde diisiindiigiinde sunu diyeceksin: Gergekte ne var-
sa Hakk-Halk’tir, bir yoniiyle Hakk, bir yoniiyle Halktir; fakat
somut olan biitiin tek bir biitiindiir. Kendisini gosteren suret ka-
bul edenin suretidir. Hem kendini gosteren (miitecelli) hem de
kendisine kendisinin gosterildigidir (miirecelld lahu).”?3

2 Age. 11, 147. Buna kargihk miitecelli riiyetin anlami igin bkz. asagida VI. Bo-

liim, § 2.
2 Age. 1,121 [129] ve II, 14647. Bkz. yukanda I. Béliim, n. 30, 35, 51.
3 Age.l, 121 [130] ve Kagani, Serh, s. 146-147.

213



BIR'LE BIR OLMAK

Fakat dogmatik inanghlar bundan habersizdirler. Onlar Te-
cellilerin degisimlerinden (tahavviil) habersizdirler.2° Riiyetleri-
nin suretinin tek gercek suret olduguna inanirlar, ¢linkii her an
Muhayyile tarafindan yapilanan bir tecelli olan bu “inang¢larda
yaratilan Hakkr” kendisine gosterenin ayni ilahi yaratict Muhay-
yile oldugunu bilmezler. Bu bilgi himmet gerektirir, kalbin yara-
ticiligini gerektirir ve bu himmetin kendisi, Yaratanin, arifin kal-
binde islemekte olan miitecelli Hayalidir. Arife gore tiim inang-
lar llahi Varlig1 temaga ettigi miitecelli riiyetlerdir; Ibn Arabi’ye
gore, bir arif “dinler ilmi”nin gergek anlamina sahiptir. Boyle bir
“ekiimenligin” fedele ve Rabbi arasindaki kisisel bag1 yok ettigi
sonucunu mu ¢tkarmaliy1z? Bu soruya tatmin edici bir teorik ce-
vap verilemez; tecriibi bir cevap gerektirir ve bdyle bir cevap te-
celli olan bir Dua yoluyla edinilir (bkz. asagida 5. B6liim). Bir-
birine tekabiil eden paradokslara yol agmasi 1bn Arabi’nin hik-
metinin kendine has 6zelligidir; cevaplar ise fazlasiyla benzerdir.
Ibn Arabi’nin llahi Varhg tiim temsil ve nitelendirmelerin &te-
sindedir, fakat ‘“Hakkin Sureti”’nden bahseder (siretii’l-Hakk).
Arif tekil inanglarin diigiimlerini ¢6zer, fakat o da Rabbine dair
miitecelli bir riiyete sahiptir. Ciinkii bu riiyet ona dinsel veya sos-
yal bir toplulugun 6ngordiigii ve zorunlu kildig1 su veya bu inan-
cin biciminde verilmez. Arife ifsa edilen, kendisinin, varligini
harekete geciren Onun tarafindan bilindigi suret, yani, onun ken-
disine dair bilgisinin kendisinin ona dair bilgisiyle ayni surette
oldugu a’yan-1 sdbitesidir. Bu Ibn Arabi’nin riiyete dayal tecrii-
besi tarafindan dogrulanir ve miiritlerine bu tecriibeyi paylasma
cagnsinda bulunur.

Sik sik tekrarlanan bir hadis bu durumu temsil eder. Kiyamet
giiniinde Allah kullarina Kendisini bilmedikleri bir surette goste-
recektir.2’” Bu Kendi inanglarimin ilahinin sureti degil, diger
inang¢hlann ilahlarim bildikleri belirlenimler arasindan bir suret
olacaktir. Kullar Onu reddederler; bu “yanlig” llaha karsi Allaha
siginirlar; sonunda Allah onlara Kendini kendi inanglannin sure-
tinde gosterir. O zaman Onu tanirlar. Mesela bir Mutezili kelam

26 Bkz. “llahi Tecelli” adh ¢aligmamizda bu konunun gelistirilme bigimi, ss. 69-86.

21 Fusis 1, 124, 11, 76 ve 150, n. 11; Kagani, s. 150, “Allah’tan hayal etmedikleri
seylerin geldigini gorecekler” (Ziimer; 47-48) ayetini yorumlayig. Bkz. I. B6-
lim, n. 32.

214



TECELL! OLARAK YARADILIS

bilgini Kiyamet giiniinde dinini degistirmemig bir isyankarin bi-
le Rahmet tarafindan kabul edildigini gordiigiinde ne diigiiniir?
Bu kadar sok edici bir surette inancinin ilahini nasil taniyabilir?

Bu hadisin mistik yorumu, Islam dogmasinin lafzi bilimin-
den fazlasiyla uzak ikinci bir derin anlama sahiptir. “Kiyamet gii-
nii”28 tartismasiz olarak zamanin sonuna isaret etmektedir, fakat
bunun yani sira inisiyatik bir anlami da vardir: Bu ferdi nefsin,
ilahi tamlikla 6ziiniin birligini (bu varolugsal birligi demek degil-
dir) anladig1 andur, tekil inanglarin suretlerinin perde ve sinir ol-
may1 kestikleri ve insanlarin kalplerinin kabiliyetlerini ifade et-
tikleri icin Hakkin temasa edildigi tezahiirlere (mazdhir) doniis-
tiikleri giindiir. Rab ve fedele’si (merbiib) arasindaki bagin, dog-
matik dinin bir skandal olarak gordiigii bir kavram olan, her iki-
sinin de digeri olmadan varolamayacag giigteki bu bagin?® para-
doksal derinliginin dogrulandig: giindiir. Schelling’in “tek yonlii
tektanricilik” olarak tammladig seyin agildig1 giin, Ibn Arabi’nin
arifinin, “imanlarda yaratilan Hakk’in” aym zamanda her an ila-
hi var edici Rahmet tarafindan sarildigini, kendisinin ise, Kendi-
sini Kendisine izhar eden ve Isimlerine arzu ettikleri Tecelliyi ve-
ren llahi Muhayyilenin suretlerinden biri oldugunu farkettigi
giindiir. Dogmay: bir mazhar, bir simge olarak anlamak, dogma-
cihigim “gozmektir,”30 ve Diriligin, 6teki diinyanin anlam budur;
daha dogrusu bu anlayigin kendisi Diriligtir. Iste bu yiizden Ibn
Arabi soyle der: “Hakk’1n bilgisinde Arifin duracag bir sinir yok-
tur. Siirekli bir doniisiim halinde olan miitecelli varlik suretleriy-
le beslendigine ve bu tecelli doniigiimlerini ifade eden Yaratilis te-
kerriirii (tahavviilii’l-Hakk fi’s-siivar) varligin temel kanunu(ka-
niinii’l-viicid) olduguna gore nasil sinin olabilir?”

4. Yaratilisin Tekerriirii

Bu terim Ibn Arabi’nin felsefi sisteminin anahtar terimlerin-
den biridir; yaratmanin tekerriirii, yeniden yaratma (halk-i cedid)

B Fusis 11, 150-51; Kagani, s. 151.

29 Rab ve merbib, lldh ve me'lith arasindaki zorunlu dayanigma igin bkz. I. B6liim,
n. 47 ve 48.

Diigiim (‘ukde) kavramyla, Arapga ‘kd —diigiimlemek, sonuca baglamak- ko-
kiinden gelen, dogma veya dogmatik inang kavrami (‘akide) arasindaki baga
dikkat ediniz. “Coziilme” diriligtir.

30

215



BIR'LE BIR OLMAK

yaratiligin dogasimin sorgulanmasina sebep olur.3! Daha once
Ibn Arabi’nin diisiincesinde creatio ex nihilo’ya, hici takip eden
mutlak bir baglangica yer olmadigin1 gérmiistiik. Daha 6nce var-
Iif1 olmayan bir seyin var edilmesi, bir kereligine gerceklesmis
ve tamamlanmug bir yaratma islemi Ibn Arabi’ye gore teorik ve
pratik bir sagmaliktir. “Varhigin kanunu” olarak Yaratilis, varh-
gin her an yeni bir kabukla tezahiir ettigi ezeli ve devamh hare-
kettir. Yaratici Varlik, her an varhklarin sayisiz suretlerinde teza-
hiir eden ezeli ve ebedi 6z veya maddedir; birinde saklandigin-
da, digerinde Kendisini izhar eder. Yaratic1 Varlik tezahiir eden,
cesitlenmis, ardigik ve fani suretlerdir; bu suretlerin maddeleri
kurmaca bagimsizliklarinda degil onlarda ve onlar aracilifiyla
zuhur eden Varhktadir. Oyleyse yaratilig, batin olan llahi Varli-
gin varliklarin suretlerinde Zuhurundan bagka bir sey degildir:
once a’yan-1 sabitelerinde sonra —ezelden beri an be an devam
eden bir yenilenme, bir tekerriirle— duyumsal suretlerinde.3? He-
kime gore asagidaki Kuran ayetinin bahsettigi “yeni yaratma”
budur: “llk yaratmada 4cizlik mi gosterdik? Hayar, onlar yeni bir
yaratma hususunda siiphe igindedirler” (Kaf; 15).33

Bununla birlikte, gordiigiimiizii gérmeyi hi¢ kesmiyoruz;34
her an tekvin ve fena oldugunu farketmiyoruz, ¢iinkii bir sey yok
oldugunda, onun gibi bagka bir ey ayn1 anda kevn olunuyor. Va-
rolusa, mesela kendi varolusumuza, kesintisiz bir ge¢mis —sim-
diki zaman- gelecek olarak bakiyoruz, oysa diinya her an “yeni
bir yaratihig” giyiniyor ve bu durum bilincimizi perdeliyor ¢iinkii
kesintisiz yenilenmeyi algilamiyoruz. “Rahmet Nefesinin” (Ne-
fesii’r-Rahman) her solugunda varlik yok olur ve tekrar var olur;
yok oluruz ve tekrar var oluruz. Gergekte “tekrar” yoktur, ¢iinkii
ara yoktur. Yok olug am1 benzerin var edilis amdir (bunun daha
sonra bir 6megini, Saba Krali¢esinin tahti konusunda gorece-
giz). Ciinki “varligin Feyzi,” yani “Rahmet Nefesi” diinyadaki
seylerin icinden bir nehrin sulan gibi geger ve siirekli yenile-

3 Fusis 11, 150-51; Kagant, s. 151.

L A.ge. 11, 150-52; Kdgani, Serh, ss. 152-53.

3B Age. 1, 155; Kaf; 15: “Kugku” olarak terciime edilen Arapga terim, hem kafa
kangikligs, belirsizlik (lebs) hem de giysi giymek ({ubs) anlamina gelir. Bu ne-
denle ayetin zahiri gevirisinin altindan 1bn Arabi’nin hikmete dayal anlami or-
taya ¢ikar: “Onlara yeni bir yaratilig giydiremeyecek giigsiizlilkkte mi oluruz?”

3 A.g.e; Kagini, s. 196; Bali Efendi, Serh, s. 288.

216



TECELL! OLARAK YARADILIS

nir.35 Bir a’yan-1 sdbite sirayla varolugsal belirlenimler alir veya
yer degistirir, fakat Gayb aleminde neyse o olarak kalir. Ve bii-
tiin bunlar amin (el-dn), in concreto [somut] olarak béliinmez
(diisiincede boliinebilir) bir zaman biriminde, “simdiki zaman”
olarak (zamdn-i hdazir olarak, nunc [simdi], yani ge¢mis ve gele-
cek arasindaki ideal limit olarak degil; nunc saf menfiliktir) ni-
telendirdigimiz zamansallik atomunun iginde gerceklesir; fakat
duyular bir kesinti algilamaz.

Bu degisimlerin pozitif temeli, kendileri Isimlerin ne olduk-
larin izhar etmelerine ragmen, kendi iglerinde somut varlik ta-
lep etmeyen saf miimkiinler olarak kalan 6zlerin somut tekvini-
ni talep eden ilahi Isimlerin devaml etkinlestirilmeleridir.3¢ Bu-
rada tartigmasiz olarak, varligin dogasim tiim ampirik duyumsal
algilarin 6ncesinde yorumlayan ezeli bir Suret ile kars1 kargiya-
y1z, ¢iinkii anin iginde ardigiklik duyulara algilanabilir bir dnce-
lik ve sonralik saglamaz. Bu saf, algilanabilir, ideal “ardigik-
Ik tir —bir taraftan ebedi bir menfiliktir, ¢iinkii miimkiin olan
herhangi bir varlik ihtiyaci ortaya koymaz; bir taraftan da Ebedi
Tezahiirden dolay:1 ebedi tekvindir. Dolayisiyla miimkiinler saf
devamsizhik alamidir; burada ayninin degil benzerin tekerriirii
vardir. Devamlilik ilahi Isimlerin ve ebedi hiiviyetlerinin (a ‘ydn-i
sabite) alamyla sinirhidir. Fenomenle (mazdhir) diinyasinda yal-
nizca sebepsiz baglar vardir; higbir fenomen bir digerinin sebe-
bi degildir. Tiim nedensellik ilahi Isimlerde, tecellilerinin an be
an kesintisiz yenilenigindedir. Yaratiligin tekerriirii bu tecellilerin
tekerriiriine baghdir. Oyleyse bir varligin kimligi onun herhangi
bir ampirik devamlihigindan kaynaklanmaz; kokeni tiimiiyle
a’yan-1 sabitesinin tecelli fiilidir. Zahirin diinyasinda, yalmzca
bir andan digerine benzerlerin ardisiklig1 vardir.37

Simdi Tasavvufta ¢ok sik kullanilan fena sozciigiiniin Ibn
Arabi hikmetinde alacagi teknik anlami 6ngoérecek konumda-
y1z.38 Bu kavram Mutasavvifin kisiligini niteleyen sifatlann yok
edilisini veya 6znelligini “evrensel” denilen seyle veya saf ula-

35 Kagani, s. 195.

36 Bu nokta tbn Sina’nin miimkiin ve zorunluya dair ontolojisiyle bir kargilagtirma
gerektirir.

3 Fusisl, 156; Kagani, s. 196-97.

B Fusis 11, 214,

217



BIR’LE BIR OLMAK

silmaz Zatla birlestirerek yok eden mistik bir hale gegisini ifade
etmeyecektir. Fena sozciigii, bir andan digerine ortaya ¢ikan su-
retlerin bu yok olusunu ve tecellilerinde ¢ogullagan tek maddede
ebedilesmelerini (bekd) simgeleyen “sifre” (remz) olacaktir. Bu
anlamda fena mahlugun bir fiiliyle uyumsuz degildir veya daha
net konugmak gerekirse, bu fiilin bir yoniidiir; diger yonii de lla-
hi Varlikta ebedilesmesidir (bekd). Yaratilig, bir suretle digeri
arasinda nedensel bir bag olmayan bir tecelliler siralamasi oldu-
guna gore, her yaratihg bir suretin tezahiiriiniin bir bagkasinin ise
gaybetinin baslangicidir. Bu gaybet (ihtifd), varliklarin suretleri-
nin Bir llahi Varlikta fenalaridir; ve ayn an igerisinde bekdlari,
baska miitecelli suretlerde veya diinya-dis1 diinyalarda ve varo-
lus diizlemlerinde tezahiirleridir. Burada tekrar sdyleyebiliriz: bu
oteki diinyadir, daha dogrusu, bu simdiden oteki diinyadir. Siip-
hesiz bu ifade “6teki diinyanin” dogmatik dinsel tanimindan ¢ok
uzaktir, ¢iinkii bu diinyanin bag1 veya sonu yoktur; 6teki diinya
stirekli olarak bu diinyada ve bu diinyadan viicuda gelir.

Bu sozlerin alisilagelmis dinsel dildeki anlamindan ¢ok
uzakta olsak da, yaratihigin an be an tekerriiriiniin bu 6gretisinin
akla getirdigi paralellikleri gormezden gelemeyiz. Islami Orto-
doksinin temsilcilerinden olan Eg’ari okulu benzer bir kozmolo-
ji Ogretiyordu; fakat burada Eg’ar? kavramlarinin ¢ok farkli bir
yapi i¢inde kullanildigini belirtmek gerekir.

Eg’ariler kainatin maddelerden ve arazlardan olustugunu ik-
rar eder; arazlar bir degisim ve yenilenme siirecine tabidirler ve
higbiri art arda iki an boyunca varhgin siirdiirmez. 1ki diisiince
bicimi arasindaki temel farkaragmen, Eg’arilerin atomcu kuram-
larinin, siirekli yenilenen bir yaratma eylemini varsaydifi icin
varhigin askin birligi kuramina (vahdetii’l-viicid) isaret ettigini
soylemek yanlis olmaz.3? Veya belki de tektanriciliktaki monis-
me doniigmeye olan vahim egilimden —kavramlarin laiklesmesi
bunun igin yeterlidir— bahsetmeliyiz. Ibn Arabi’nin diisiincesi bu
iki kategoriye de girmez. Ne ortodoks Islam bilginlerinin soyut
tektanriciligini ne de Bati felsefe tarihinde monism olarak adlan-
dirilan seyi ikrar eder. Soyut tektannicilik ve onun sosyal felsefe

38 Bkz. Afifi'nin Fustis II, 151-53 ve 213-14"teki miikemmel incelemesi; aynca

Mystical Philosophy of Muhyid-Din Ibn al-'Arabi’si ss. 29, 33-36.

218



TECELL! OLARAK YARADILIS

olarak laiklesmesi olan monism, ortak bir totaliter egilimi ortaya
koyarlar; 6te yandan 1bn Arabi’nin hikmeti, varlik alemine dair
miitecelli bir algidan yola ¢ikar ve bu tiir olasiliklara mahal ver-
mez. Ciinkii tecellilerin uyumunun 6zsel bir varlik birligi varsay-
masina ragmen, bu Tek Varlifin Kendisine ve Kendi mahluklan-
na tezahiirii inkar edilmeden tecellilerin gesitliligi ve ¢ogullugu
reddedilemez. Peki “Onun hiizniiniin hafiflemesi” olan bu ikili
tezahiirii reddetmeye kimin giicii yeter? Daha 6nce gordiigiimiiz
gibi, bu zorunlu c¢esitlilik, zorunluluk ve farkliifi anlamak,
“inanglarda yaratilan Hakk’in” gerc¢egini bozan, simgelerin say-
damligin1 yok eden ve kinadig: putperestlige yenik diisen “tek
yonlii tektannicilik”tan kurtulmaktir.

Eg’arilerin diinyanin varolugsal ¢ogullugunu, bizim tarafi-
mizdan ancak su veya bu suretle kurduklar1 anlik baglar yoluyla
edindikleri arazlar araciligiyla bilinebilen sonsuz sayida atom-
lardan olusan tek bir cevhere bagladiklan hatirlanacaktir.40 Bu
arazlann ne kaliciliklan ne de devamliliklan vardir; her an degi-
sirler. Eg’ariler igin bu kesintisiz degisim diinyanin yenilenmis
(rmuhdes) ve olumsal oldugunun ve bir Yaratana ihtiyaci oldugu-
nun kesin kanmitidir ve Yaradilig s6zciigiiniin genel kabuliindeki
anlayis da budur. Ibn Arabi i¢in bu siirekli viicuda gelme ve ye-

" nilenme tekil suretlerde gerceklesir; genel bir cevher Yaraticisi
kavrammi varsaymaz. Eg’ariler diinyanin hakikatini goreme-
mektedirler: kendi bagina varolabilen tek sey olan tek bir 6z, lla-
hi Oz tarafindan “6zlestirilen” bir arazlar veya “misaller” biitii-
niidiir. Bu Zat ile birarada bulunan bir baska cevher veya birden
fazla cevher ongoriirler ve bu sézde cevherlerin kaginilmaz ola-
rak tiim cevherlikten mahrum olacaklarini farkedemezler. Suret-
lerin, “misal”lerin ve belirlenimlerin ¢ogullugunun varolus ka-
zandigy “llahi Yiiz” (vechii’l-Hakk) onlara ortiili kalir. Onlar
Diinya fenomeninin bu “misal” ve suret yekiinii oldugundan ha-
bersizdirler. Tek Tanrinin birliginden ve tezahiirlerinde zorunlu
kesretten habersizdirler. Bu ortodoks inanglilann ikrar ettikleri
tek yaratilmig cevher kesreti karsilayamaz, hatta hog géremez.
Hikmet ehlinin miitecelli fikri bu kesreti varsayar ve temellendi-
Iir.

40 Fusis 11, 152; Kagani, ss. 154-55.

219



BIR'LE BIR OLMAK

Esyay! tamimlamaya bagladiklar1 anda igine diigtiikleri celis-
kilerin de tamklik ettigi gibi Es’arilerin konumu bir agmazdir.
Esyay! arazlanyla tanimlarlar. Fakat bu arazlar (uzamsallik, ali-
cilik vs.) seylerin gercekliklerinin ta kendisidir; arazlar bir seye
eklenen seyler degil, diisiince tarafindan olusturulan basit iligki-
lerdir (bkz. Stoacilardaki “gayri-maddi” kavrami). Fakat bu du-
rumda seyin kendisi saf araz olur ve bu nedenle iki ardisik an bo-
yunca varlifini siirdiiremez. O halde cevherlerden, yani llahi
Varliktan ayn cevherlerden nasil bahsedebilirler?4! Ondan bagka
her “cevher,” Onun “Yaratmasinin tekerriiriinden” bagka istikrar
ve kalicilil olmayan basit bir arazlar toplamudir. Fakat, Eg’ari-
lerin anladif1 bigimiyle Yaratici kavraminin, “cevher” kavrami-
nin yerine Ilahi Varlik kondugu anda yok oldugu savunulabilir.
Ibn Arabi’nin cevabi, bdyle bir itirazin ancak ortodoks veya de-
gil, kesintisiz olarak tekerriir eden Yaratiligi, tecellilerin kesreti-
ni algilayamayan insanlardan gelebilecegidir —bu insanlar, tecel-
lilerinin yenilenigiyle her nefste tezahiir eden Hakk: “goren” sez-
gili mutasavwviflardan (ehlii’l-kesf) farkhdirlar. Iste tekerriir eden
Yaratilig veya Yaratilligin tekerriiriiyle ifade etmek istedigimiz
sey tam olarak budur. Elbette bu miisgahede duyumsal bir tecrii-
be degildir; ¢ok daha fazlasidir: Ciinkii Yaratiligin bu tekerriirii-
niin gercekligini anlayan aym zamanda Kiyametin sirmni anla-
mustir (strru’l-ba‘s ve’l-hagr).

Bu kavram biitiin bir diigiince sisteminin anahtandir; bu sis-
temin en yiiksek goriiniimiinii, yani varliklarin devaml yiikselis-
leri kavramini meydana g¢ikarir. Bu devamli yiikselis, dogmatik
inanglarin (i’tikdd) diigiimiiniin (‘akd) ¢oziilmesiyle baglar ve
dogmatik ilim (‘ilmii’l-i’tikad) yerini miisahede ilmine birakir
(‘ilm-i suhiidi): “llahi Varlik miimine inancinin suretinde tecelli
ettiginde, bu suret gergektir. Miimin bu diinyada bu inanc1 ikrar
eder. Fakat oteki diinyada perdenin kalkmasiyla onu bu belirle-
nime baglayan diigiim (akd), yani dogmasi (akide) ¢oziildiigiin-
de, dogma biter ve dogrudan gérme ile edinilen bilgiye (miisa-
hede) doniisiir. Bu ise samimi bir inanca sahip ve zihinsel riiye-
te yatkin kisi i¢in olimii takip eden yukan dogru hareketin
esigidir’42 Bu tartigmasiz olarak eskatolojik bir ifadedir; fakat

41 Fusas|, 125-26; Kagéni.
42 Kagani, s. 151; Fusis 1, 123-24[132).

220



TECELLI OLARAK YARADILIS

daha once gordiigiimiiz gibi 1bn Arabi’de Kiyamet bu diinyada
yeni bir ruhani dogumun inisiyatik anlaminda da anlagilmalhdir.
Bu “dirilmis kisiler” Tanndan, daha 6nce, cehaletin perdesini
kaldirmadan 6nce llahi Bireylikte gormedikleri bir sey, siirekli
yenilenen suretlerin kabuliine artan bir yatkinlik edinirler. Ayri-
ca Ibn Arabi yagayanlar ve dliiler arasinda, yani bu diinyanin ya-
sayanlariyla diger diinyalarin yasayanlar1 arasinda gizemli bir
karsihkli manevi yardimdan bahseder. Nitekim, bu diinyada bi-
le, berzahtaki mistik kargilagsmalar sayesinde, gizli kalmis ¢oziil-
mez baglarla bazi irfan kardeslerinin yardimina gelebilen mane-
viyat ehli vardir; ve onlardan gizli kalmis konularda onlar: egite-
rek mertebeden mertebeye yiikselmelerine yardimei olurlar. Ibn
Arabi kitaplarindan birinde buna sahsen taniklik etmistir.43

Bu yiikselig hareketi yalniz insana ait degildir;* her varlik
ebedi bir yiikselis halindedir, ¢iinkii yaratilig her an ebedi bir te-
kerriir halindedir. Bu yenilenmis, miitekerrir yaratilig her durum-
da, Kendi varligini 6zlestirdigi miimkiin ayn-1 sabitleri ad infini-
tum [sonsuza dek] izhar eden Ilahi Varligin /zhandir. Yaratilani
Yaratanla iligkili olarak diigiiniirsek, 1lahi Varligin somut birey-
lesmelere dogru indigini ve onlarda tezahiir ettigini sdyleriz; bu
bireylesmeleri tezahiir iglevleri araciligiyla diisiiniirsek, Ona
dogru yiikseldiklerini soyleriz. Bu yiikselme hareketleri higbir
zaman kesilmez ciinkii gesitli suretlere ilahi inig hi¢gbir zaman
kesilmez. O halde yiikselis bu suretlerde Ilahi Tezahiir, siirekli
tekrar eden bir Feyz, ikili bir ilahi-i¢i harekettir. Diger diinyanin
simdiden bu diinyada varolmasinin sebebi budur; her an iginde,
her varlikla iligki halindedir.4

43 Kagani, ss. 151-52; Fusés 1, 124 [133]: “Oliimden sonra llahi 6gretilerdeki yiik-
selmenin bigimini, Kitdbii't-Tecelliyarimizda belirtmistik. Bunu kesf halinde
kendileriyle biraraya geldigimiz baz1 kardeglerimizden ve bu konuda onlara bil-
mediklerini 6gretisimizden bahsederken dile getirmistik. Perdenin latiflii ve
hassashg; ile suretlerin benzemesi nedeniyle insanin farkina varmadan daimi bir
yiikselig halinde olmasi (fi’l-terraki da'imen), en olaganiistii seylerden biridir.”
Bu tiirdeslik recelliydnn suretlerine, mesela yiyecek suretlerine dairdir: “O cen-
netlerdeki bir meyveden kendilerine nzik olarak yedirildikge: Bundan 6nce diin-
yada bize verilenlerdendir bu, derler. Bu nziklar onlara (baz1 yonlerden diinya-
dakine) benzer olarak verilmistir.” (Bakara; 25); benzer [gériintii}, ¢linkdi, bilen-
ler i¢in benzer tam da farkli demektir.

4 Fusas1,24; 11, 150-51, n. 12; Kagani, s. 152.

45 Fusiis 11, 151. Burada Zen Budizminin ustasi D. T. Suzuki ile aramizda gegen,
hatirlanmaya deger oldugunu diigiindiigiim bir konusmadan bahsetmek istiyo-

221



BIR’LE BIR OLMAK

Kendisine tecelli verildigi siirece her varlik “an” ile yiikselir
ve her tecelli yeni bir tecelliyi kabul etmeye olan kabiliyetini, yat-
kinligin artirir. Ayninin tekrari degil benzerlerin tekerriirii vardir:
benzer, aym1 demek degildir. Bunu “gérmek,” birin i¢inde varhgi-
1 siirdiiren kesreti gérmektir; ilahi Isimler ve 6zlerinin gogul fa-
kat gesitledikleri Oziin bir olmasi gibi ve maddenin tiim suretleri
kabul etmesi gibi. Iste bu yiizden kendini bu bilgiyle bilen, yani
“nefsinin”, kendini bu surette izhar eden Gergek Varligin gercek-
ligi oldugunu bilen insan —bu insan Rabbini bilir. Ciinkii kendisi-
nin bu suretine gore, yani tezahiir islevine gore, yaraticisi Kendi
yaratilanidir, ¢iinkii bu yaratilanin ebedi 6ziiniin gerekliligine go-
re tezahiir eder ve yine de Yaratan-Yaratilan1 olmadan bu yarati-
lan higbir seydir. “Bu nedenle peygamber ve sifilerden ilahi olan-
larin diginda higbir bilgin nefsin ve hakikatinin bilgisine ulagama-
migtir. Nefs ve mahiyetinden s6z ediste akilci ve teorik diigiince-
den hareket eden filozof ve kelamcilara gelince, onlann arasindan
hi¢ kimse nefsin hakikatinin bilgisine ulagamadig1 gibi teorik dii-
siince de onlara bu bilgiyi kesinlikle vermez.”46

6. Varligin Ikili Boyutu

Eger bir suretin Hakk oldugunu sdylersen, o sureti aynilastir-
mus olursun, ¢iinkii bu suret onun Mazharlarindan yalnizca biridir;
fakat bagka bir sey oldugunu, Hakk’tan ayn bir sey oldugunu soy-
lersen, onu yorumlarsin, riiyada gordiigiin suretleri yorumlamak

rum (Casa Gabriella, Ascona, 18 Austos 1954, Mrs. Frobe-Kapteyn ve Mircea
Eliade’in huzurunda). Ona Bati maneviyatiyla ilk kargilagmastnin ne oldugunu
sorduk ve agags yukan elli y1l 6nce Swedenborg’un dort eserini Japoncaya ge-
virdigini 6grendik; bu onun Batiyla ilk temasiydi. Daha sonra kendisine Maha-
yana Budizmiyle Swedenborg’un kozmolojisi arasinda diinyalann sembolizm ve
tekabiilleri agisindan ne tiir yap1 aymihiklan buldugunu sorduk (bkz. Suzuki tara-
findan yazilan Essays in Zen Buddhism, Birinci Seri, s 54, n. 1). Elbette bekle-
digimiz teorik bir cevap degil, somut bir kigside Budizm ve Swedenborg manevi-
yatinda ortak olan bir tecriibe ile kargilagildigina dair bir igaretti. Ve Suzuki'yi
hala aniden bir kagig1 sallarken ve giilerek soyle derken gorebiliyorum: “Bu ka-
stk simdi Cennette var....” Ve agikladi: “Biz simdi Cennetteyiz.” Buysa soruya
cevap vermenin hakiki Zen bigimiydi; Ibn Arabi’nin hoguna giderdi. Yukanda
degindigimiz (n. 10) doniigiime ugrami diinyanin kurulusuyla ilgili olarak, de-
vamindaki konugmada Suzuki’nin Swedenborg Maneviyatina, “sizin Kuzey Bu-
damiza” verdigi 6nemi belirtmek de konu dig1 olmayabilir.

Fusas 1, 125 [133]; Kagani, s. 153; yani, kendileri igin bilginin basit diisiinceden
veya kuramsal incelemeden degil ilahi bir igsel kesiften (kegf-i ildhi) dogdugu
kigiler.

222



TECELLI OLARAK YARADILIS

zorunda kaldigin gibi.”#7 Fakat eglesme [homologation] ve yorum
ancak birarada ele alindiklarinda gecerlidirler, ¢iinkii o zaman
miitecelli suretin Tanndan ayn oldugunu sdylemek onu *“gergek-
dis” diyerek degersizlestirmek degildir ve hatta aksine ona deger
atfetmektir; onu simgelenene (mermiiz ileyhi), llahi Varliga bagla-
nan bir simge olarak belirlemektir. Nitekim zahiri varlik miitecel-
li Hayaldir; onun gergek gizli (batini) anlami da llahi Varhktr.
Zahiri varlik Muhayyile oldugu icin i¢inde zuhur eden suretlerin
bir hermeneutigine, yani onlan asil gercekliklerine tasiyacak bir
tevile (tevil sdzciigiiniin etimolojisinin gosterdigi gibi) ihtiyag du-
yanz. Riiyalarin diinyasinin da uyaniklik diinyasi1 dedigimiz seyin
de esit derecede hermeneutige ihtiyaci vardir. Yine de unutmamak
gerekir ki, eger diinya kendini yineleyen bir yaratilig (halk-1 ce-
did) ve tekerriir eden bir tezahiirse ve bu sebeple miitecelli Hayal
ise ve bir hermeneutigi veya bir tevili zorunlu kiliyorsa, diinyanin
Hayal olmasinin ve riiyalar gibi yoruma ihtiya¢ duymasinin temel
sebebinin duyularin algilayamayacag) miitekerrir yaratiligta aran-
mast gerektigi sonucuna varmaliyiz. Peygambere atfedilen
“Insanlar uykudadir, 6liince uyanirlar”4® sozii, insanlarin diinyevi
hayatlarinda gordiikleri her seyin bir rilyada temasa edilen riiyet-
lerle tiirdes olduguna isaret eder. Riiyalann, uyanik hayatin pozi-
tif verilere gore avantaji, ifsa edilenden farkh bir anlama gelen
veriler icin, eldeki tiim verileri agan bir yoruma izin vermeleri ve
hatta boyle bir yorumu zorunlu kilmalandir. Onlar izhar ederler
(ve burada miitecelli iglevlerin tiim Onemi yatmaktadir). Bize
Ogretecek higbir seyi olmayan ve oldugundan fazlasim ifade
etmeyen bir seyi yorumlamayiz. Diinya miitecelli Hayal oldugu
icin yorumlanmasi ve agilmasi gereken “misallerden” olusur. Iste
tam da bu sebeple, diinyanin “misal” olan gergek dogasina uyan-
mis olan biling, yalnizca Faal Muhayyile aracilifiyla verilerinin
Otesine gecip kendini yeni tecellilere, yani devamh bir yiikselige
kabiliyetli hale getirebilir. 11k tahayyiil hareketi soyut ve manevi
gerceklikleri dig veya duyumsal suretlerde remsil etmektir; boyle-
ce bu suretler izhar ettikleri seyin “sifresi” olurlar. Bundan sonra
Muhayyile nefsin devaml yiikselisi olan tevilin motive edici giicii
olarak kalir.

4T Fusis1, 88 ve I, 77.
4 A.ge. 1, 159; Kagani, s. 200; Bali Efendi, s. 296.

223



BIR’LE BIR OLMAK

Kisaca, Muhayyile oldugu igin tevil vardir; tevil oldugu i¢in
simgecilik vardir; ve simgecilik oldugu i¢in varliklarin iki boyut-
lar1 vardir. Bu idrak Ibn Arabi’nin hikmetini tamimlayan tiim iki-
li terimlerde karsgimiza ¢ikar: Yaratan ve Yaratilan (Hakk ve
Halk), ilahlik ve insanlik (ldhiit ve ndsit), Efendi ve kul (Rab ve
‘Abd). Her terim ikilisi unio sympathetica terimiyle ifade ettigi-
miz bir birligi temsil eder.*9 Her ikilinin iki teriminin birlesmesi
bir coincidentia oppositorum, ¢elisenlerin degil birbirini tamam-
layan karsgitlarin bir eszamanhiligini olugturur ve yukarida gordii-
giimiiz gibi, biiylik Mutasavvif Ebu Sa’id el-Harriz’a gore ilaha
dair bilgimizi tanimlayan bu birlige sebep olmak Faal Muhayyi-
lenin kendine has iglevidir. Fakat burada esas olan, iki terimi bir-
lestiren mysterium conjunctionis’in [gizemli birlesme] (Yarata-
nin bakis agisindan) miitecelli bir birlik, (yaratilanin bakis agi-
sindan) teopatik bir birlik olmasidir; hicbir sekilde “hipostatik
bir birlik” olamaz. Belki de ¢ok sayida Batili yazarin Ibn Ara-
b’yi “monist” olarak tammlamasinin sebebi Kristolojik asirlik
adetlerimizin hipostatik olmayan bir birligi algilamamiza engel
olmasidir. Oziinde bu derece dosetik olan bir diisiincenin Bati
felsefesinin “monism” olarak tammladigf1 seyle bagdasmayacagi
gergegini gérmezden gelirler. “Rab” olarak, bir ilahi Isim kendi-
sini izhar eden a’yén-1 sdbiteyi (‘abd’ini) donatir ve bu ozde sig-
nificatio passiva’sim edinir;0 biitiin olan varlik bu Rab ve kulu-
nun birligidir. O halde bir biitiin olarak her varliin iki boyutu
vardir. ki boyutun birbirine es oldugunu ima etmeden Hakk-
Halk veya lahiit-ndsiit denemez. 1ki boyut aym varhga isaret
eder, fakat o varlifin biitiinliigiine isaret eder; biri digerine ekle-
nir (veya digeriyle ¢arpilir), biri digerini yadsiyamaz, biri dige-
riyle kangtinlmaz ve digerinin yerini alamaz.

Bir varligin bu ¢ift boyutlu yapisi, duyumsal diinyadaki her
bireysel varhgin arketipi, Gayb dlemindeki gizli ferdiyeti olan,
Ibn Arabi’nin o varhigin Ruhu, yani “Melegi” adin1 da verdigi bir
a’yan-1 sibite kavramina baghdir. Kendini Kendine izhar eden
Zat tarafindan “6zlestirilen” ferdiyetler Gayb dleminde baglaya-
rak ebedi olarak biiyiirler. Kendi aym sabitesini, arketip 6ziinii
bilmek kendi “Melegini” bilmektir; diger bir deyisle, Kendini

49 Bkz. yukanda 1. Boliim, § 3.
50 Bu konu ile ilgili olarak bkz. yukanda I. Béliim, ss. 116 ff. Ve nn. 24, 25.

224



TECELLI OLARAK YARADILIS

Kendine izhar eden llahi Varhigin tezahiiriiniin sonucu olan ebe-
di bireyligini bilmektir. Insan “Rabbine dénerek” kul ve Efendi-
sinin ebedi ikilisini olugturur; bu efendi genel halindeki Zat de-
gil, Isimlerinin bir veya digerinde bireylesen Zattir.5! Sonug ola-
rak Gayb dleminde gerceklesen bu taayyiinii reddetmek her diin-
yevi varhgin kendine Ozgii arketip veya miitecelli boyutunu,
“Melegini” reddetmektir. Kendi Rabbine miinacatta bulunama-
yan insan, herkesin esit mesafede oldugu, dinsel veya sosyal top-
luluk i¢inde kayboldugu tekil farklilagmamig Kudretin merha-
metine kalmigtir. Bu gergeklestiginde her insan, Kendi oldugu
haliyle bilmedigi kendi Rabbini llahi Varlikla karigtirma ve Onu
herkese dayatma egiliminde olur. Daha 6nce gordiigiimiiz gibi,
“inanglarda yaratilan Hakkin” 6zelligi olan “tek yonlii tektann-
cilikta” olan budur. Tekil Rab-arketiple olan bagim1 kaybetmis
olan (yani kendisine dair bilgisini kaybetmis olan) her ego, ko-
layca manevi emperyalizme doniigebilen bir siskinlestirmeye
maruz kalir. Bu tiir bir din her insan1 kendi Rabbiyle birlestirme-
yi hedeflemez, ancak herkese “aym Rabbi” dayatmay: hedefler.
Bu tiir bir “emperyalizm,” Ibn Arabi’nin, her biri, yoklugunda her
varligin ikili boyutunun, yani miitecelli iglevinin imkansiz olaca-
g1 birlik ve ¢ogullugu aym anda korumakta digerleriyle uyum
icinde olan sayisiz suret ile ifade ettigi coincidentia opposito-
rum’u engeller. Bu ifadelerden her birini dikkatle inceledigimiz-
de, Ibn Arabi’nin tiimiiyle, oldugu varsayilan monoteist olarak
veya olmakla suglandif1 panteist olarak konugsmadigim goriiriiz.

“Senin i¢in simdiki zamanda (huziir) bulunan bu Hazreti ve
(ona tekabiil eden goriiniir) Sureti Kuran’a, Hakk’in ‘Kitapta
hicbir seyi eksik birakmadik’ [En’am; 38] buyurdugu Kitaba
benzetebiliriz. Ciinkii o gergekleseni ve gerceklesmeyeni bir ara-
ya getirendir. Fakat bu soyledigimizi kendisi (fi nefsihi) bir
Kuran olan kisiden baska kimse anlayamaz ¢iinkii Allah’a sigi-
nan kimseye ayirt etme yetisi (furkan) verilecektir (Enfal: 29).”52

5l Bkz. yukanda I. Boliim, ss. 132 fT. ve nn. 80 ff. (Fusiis un tsmail ile ilgili bolii-

miiniin tiimii burada son derece onemlidir).

Fusis 1, 89 [89] ve 11, 82. Furkan, Kuran veya hakikatle yanly arasinda ayrim
yapmay:! miimkiin kilan herhangi bir kutsal kitaba verilen bir invandir. Bu ne-
denle kendi gahsinda bir “Kuran” olmak bu ayruna sahip olmakur (veya bu ay-
nm olmakutir).

52

225



BIR’LE BIR OLMAK

Burada “Kuran” sesteslikle birlesme, eszamanhlik, coinci-
dentia olarak alinmistir; furkan ise aynm, aynsma olarak alin-
mustir. Bu bizi ana konumuza geri getirir. Bir “Kuran” olmak,
ilahi Isimlerin ve Sifatlarin biitiiniiniin kendisine tezahiir ettigi
ve ilahlik-insanlik veya Yaratan-Yaratilan’in temel birliginin bi-
lincinde olan Insan-1 Kimil mertebesine ulagmig olmaktir. Fakat
Insan-1 Kdmil aym zamanda 6zsel birligin kapsadig iki var edig
bigimi arasinda fark gozetir; bu birlikten dolay1 Rabbinin kendi-
si olmadan varolamayacag: kuldur, fakat yine bu birlikten dola-
y1 kendisi Rabbi olmadan higbir seydir. Iste Ibn Arabi’nin bu
Kuran ayetine koydugu ¢ok kisisel tefsir budur; muttaki sdzcii-
giinii aligilmis anlamiyla almaz (“Allah’tan korkan”), vikdye’den
(koruma, muhafaza) tiiretir. Ilahi Rab ve kulu, birbirlerinin koru-
yucusu, kefilidirler.53 “Kuran”in tekabiil ettigi varlik mertebesi
fenadir. Fenanin 1bn Arabi’de birden fazla anlami vardir; bunlar-
dan bir tanesini daha 6nce ele aldik (Bu boliimde § 4). Bu bag-
lamda bu s6zciik yeni bir anlama sahip olur. Burada, tiim farkla-
rin yok edildigi mertebe olan fena ilk sinavdir, ¢iinkii gercek ay-
rim ancak uzun siireli bir manevi ¢alismanin sonunda gergekle-
sebilir. Nitekim, (Tanriy1 bagka tiirlii algilayamadiklan igin bir
nesne kabul eden tiim dogmatik inanglardaki gibi) kul ilahlik ve
insanlik arasinda bu fenay: tecriibe etmeden bir aynm yaptigin-
da, bu ayrim llahi Varlik ile temel birliginden, yani lGhiit ve na-
situn milkkemmel birlesmesinden habersiz bir sekilde olur. Fakat
fena tecriibesinden sonra ayrin yaptifinda bu ayrun, Hakk ve
Hallan, Rab ve kulunun, /dhiit ve ndsiitun ne oldugunun tiimiiy-
le bilincinde olarak gergeklesir: ikisi arasinda dzsel birlik olsa
da, yaratilan Yaratandan suretin sureti oldugu maddeden ayni-
masi gibi ayrilir. Eger “bir ‘Kuran’ olmak” fena mertebesine
tekabiil ediyorsa, furkan da beka mertebesine tekabiil eder;
burada birlesmeden sonra aynlma vardir. Bu belki de lbn
Arabi’nin fena ve beka terimlerini en kendine has kullanisidir:

53 Bkz. yukanda I. Bolim, § 3 ve agagida V. Boliim, § 3; bkz. Fusis I, 56'da
Nisail sayih ayetjn Ademoloji iizerine bir yorum olarak alintilanan tefsiri:
Adem’in goriiniir veya digsal sureti (siret-i zdhire) ve gorinmez ve igsel Sureti
(Sdret-i bdnina), yani Ruhu, Yaratan-Yaraulan (el-Hakk el-halk, el-Hdlik el-mah-
lik) olarak kiilli Ademi hakikati olugturur. Bunun sonucunda “Ey miiminler,
Rabbinizden korkun’ ayetinin zahiri gevirisi gu olur: “Goniiniir (zahiri) suretini-
zi Rabbinizin muhafiz: yapin ve sizde gizli olan ve Rabbiniz olam (goriinmez,
batini suretinizi) kendiniz igin muhafiz yapin.”

226



TECELLI OLARAK YARADILIS

oliip gittikten sonra kendine donmek, yok olduktan sonra kalici
olmak.>

Bu coincidentia oppositorum’u, varliklarin ikili boyutlanni
belirleyen ikililerin bu eszamanlhligini yerine koyan ve algilayan
organ, insanin, Yaratilig gibi miitecelli oldugu olciide yaratic di-
yebilecegimiz Faal Muhayyilesidir. Eger, boyle oldugu igin, ya-
ratimlan ne kurmaca ne de “fantezi” ise, bunun sebebi Muhay-
yilenin, her an, dogasim kendi iginde tagidig1 ve ifade ettigi ya-
ratmanin bir tekerriirii olmasidir. Iste Muhayyile ve Yaratiligin bu
birlikteligi Ibn Arabi’nin iizerine tefekkiirde bulundugu bir bas-
ka konunun yardimiyla dogrulanabilir. Ikili Rahmer’in konusu,
ilahi Isimlere arzu ettikleri somut tezahiirleri veren var edici
Merhametin ikili anlami budur.

Varolus ihsamyla (icdd) es bir kosulsuz>5 Rahmet vardir. In-
sanin daha Once iirettigi herhangi bir isten bagimsiz olarak, Ken-
dini Kendine izhar etmeyi arzulayan llahi Varlikla 6zdeslestirilir.
Bu anlamda ilahi Rahmet tiim seyleri igerir ve kapsar. Bunun ya-
ni1 sira bir de kogullu Rahmet, 1lahi Varligin kendine “dayattig”,
Kendisi igin zorunlu kildif1 (Rahmetii’l-viicitb) ve kulun varhigi-
na ibadeti olgiisiinde verilen Merhamet vardir; bu Merhamet ara-
ciifryla kul Tanri iizerinde, Tannnin kendisine dayattif1 zorun-
lulugun sonucu olan bir hakka sahip olur. Fakat bu tanimin hu-
kuki yonii bizi gagirtmasin. Hikmet agisindan bakildiginda, bu
yukarida incelenen, Rab ve kulu arasindaki kargihikli teminatin
(vikayer) bir yoniidiir. Buradaki kosullu Merhamet, Kulu adina
cevap veren Rabbin teminatiyla alakalidir. Fakat eger kul Ibn
Arabi’yi dogru anlayan bir miiritse, Rabbin kendi iglerinin asil

34 Fenadan 6nce yapilan aynimin beyhudeligi ve biling uyandiktan sonra yapilan

aynmin hakikiligiyle ilgili olarak bu aforizmayla kargilagtirma yapabiliriz: “Bir
insan Zen galigmadan 6nce onun igin daglar daglardir sular da sular; iyi bir us-
tanin egitimiyle Zen'in hakikatine dair bir i¢gorii edildiginde, onun igin daglar
daglar degildir ve sular da sular degildir; fakat bundan sonra dinlenme evine ger-
¢ekten vardiginda, daglar bir kez daha daglardir ve sular da sulardir.” Suzuki,
Essays, Birinci Seri, ss. 22 f. (Seigen Ishin veya Ch’ing-yuan Wei-hsin’den
alint1); aynca bkz. agagida 1V. Boliim, n. 24.

Rahmetin iki yonii (Rahmetii’l-imtindn ve Rahmetii’l-viicib) ile ilgili olarak bkz.
Fusis], 151, Balt Efendi, ss. 278-79. Bu Siileyman'la ilgili, Saba Kraligesi Bel-
kis’a yazdigi bir mektupla giris yapilan bolimiin bagidir. “Bu Siileyman’in bir
mektubudur ve Rahman ve Rahim olan Allah’in adiyladir.”” O halde Siileyman
once kendini mi adlandirmugtir? Allah Evvel midir Ahir midir? Bu paradoksun
“miitecelli dua yontemi” ile ¢oziiliigii igin bkz. agagida V. Bolim §3.

55

227



BIR'LE BIR OLMAK

faili oldugunu bilir.56 Daha 6nce “Ben onun duyusu, goriisi, di-
liyim ...” hadisini okuduk. Bu hadis, goriiniir suretin kula ait ol-
dugu, llahi Hiiviyetin ise kula, daha dogrusu kulun “tagidig1” Is-
me “dahil edildigi” (miinderice) anlamina gelir. Boylece nihaye-
tinde kosullu Rahmetin mutlak Rahmete, yani 1lahi Varligin ken-
disine ve kendisi i¢in Rahmetine geri doner.

Fakat kulun nefsinde “tasidig1” Isme bir “dahil edilmeden”
bahsederken, oncelikle bu “dahil edilmeyi”, kendimizin “ayna-
da” goriinen sekle “dahil oldugumuzu”>7 sdyledigimiz manada
anlamaliyiz, yani diger bir deyisle, her zaman tecelli lizerinden
diisiinmeliyiz, Enkamasyon veya enoikesis [enoikésis] (hulil)
tizerinden degil. Bu eklenti bir tezahiir, bir “misal” olduguna go-
re yaratilan, llahi Varliktan tezahiir eden seydir. Bunun sonucun-
da, 6rnegin Zahir ve Ahir ilahi Isimleri, varlig1 ve fiilinin mey-
dana gelmesi Yaratanda temellendigi i¢in kula verilir. Fakat bu-
na karsilik, Yaratanin tezahiirii ve Onun fiilinin meydana gelme-
si yaratilanda temellenir ve bu anlamda Bdnin ve Evvel ilahi
Isimleri kula aittir. O halde o da Ilk ve Son, Zahir ve Batindur;

56 Bu hala Es‘ari kelamcilann savina uyar goriinmektedir; fakat bu anlayigla
Es‘arilerin halku’l-ef‘dl anlayiglan arasinda radikal bir fark vardir. Net konug-
mak gerekirse, Ibn Arabi 6gretisinde Hakkin “kulu vasitasiyla” yarattigi da soy-
lenemez, kulunu bu fiilin tezahiiriiniin araci olarak sectigi de soylenemez. Hak-
kin, miimininin “suretinden” yayilan fiili gergeklestirdiginde, bunu o anda mii-
mininin suretinde (zahir) Kendi olmakla yaptigini, gilnkii bu suretin Onu izhar
ettidini soylememiz gerekir. Aynca Eg‘arilerin (esas miitecelli diigiince olan) bu
bakig agisim kabul etmeleri elbette imkansizd; bkz. Fusis II, 207, n. 4 ve asa-
gidaIV. Bolim, n. 27.

Bu spekilatif teosofinin tecelli diisiincesini agiklamak igin kullandig: temel fikir
speculum’dur (ayna). Bali Efendi’nin serhi (s. 280 adFusfis I, 151-52), Ibn Ara-
bi’nin miiritlerinin, tecelli kavramiyla diigiinmeyi unuttugumuz igin bazen yaka-
landiklanni sandigimiz “varolugsal monism’ tuzagindan korunma bigimlerini il-
gi gekici bir sekilde aydinlatir. Hakk’in mahlukla, yani Onda zuhur edenle “ay-
m1” oldugunu sdylemek, Yaratlanin su veya bu llahi Sifata (Yasam, Bilgi, Giig)
uygun olarak zuhur ettifi ve bagka tiirlii zuhur edemeyecegi anlamina gelir.
Mahluktan “farkl’” oldugunu s6ylemek, mahlugun ancak Sifatin bir eksikligiy-
le (imkdn, hadis) zuhur edebilecegi anlamina gelir. Senden farkli aynalara yan-
styanla aynisin dedigimiz anlamda, ayn: sekilde Yaratilmamig-Yaratanin (Hakk),
mahlukta esas tamliklanndan mahrum olan Sifatlanindan birini izhar eden mah-
lukla (‘abd) ayni oldugunu séyleyebiliriz. Burada ayniliin anlami, Zeyd, Omer
ve Halid’in birlikte aym insan olma hakikatine katilmalan gibi, iki seyin tek bir
6ze (hakikat) igtirakidir. Varliklarla [1ahi Varligin varhiga (varligin tekligine) or-
tak bir istiraklan vardir. Otekilikleri kendilerine 6zgii nitelenmeyle aynsmalan-
na baglidir. Tann zuhur eden geyle, iki terimde ortak olan seylere binaen aymdur,
omni modo olarak [her sekilde] degil (Bali, s. 280).

57

228



TECELL! OLARAK YARADILIS

ilahi Isimler Rab ve kulu tarafindan paylagilir.8 Rab, kulun ben-
liginin simdir, onun nefsidir; onun iginde ve onun aracilifiyla
eyleyen Rabdir: “Yaratilam gordiigiinde, Evveli ve Ahiri, Zahiri
ve Batin1 goriirsiin.”

Bu paylagim, bu “Isimlerin iletigimi” ikili Rahmetten, yuka-
nda karsimiza ikili bir yiikselis ve inig hareketi olarak ¢ikan sey-
den kaynaklanir: Tezahiir olan, ebedi var edici Muhayyile olan
inis ve “inis” zamaninda yaratilan alicinin kapasitesiyle orantili
olarak verilen miisahede olan yiikselis veya geri doniis. Her an
Yaratiligin tekerriiriine sebep oldugu i¢in miitecelli Hayal ile ay-
m sekilde “yaratici” olan miitecelli duanin isi, bu paylagim, bu
karsilikli teminattir. Ciinkii Duanin simnin ve Muhayyilenin sir-
rinin altinda aym etmen yatar, disarida her ikisinin de kuldan
cikmasina ragmen; anlamsiz olmamalarinin sebebi budur. Bu bir
Kuran ayetinde ifade edilir: “attigin zaman da sen atmadun, fakat
Allah att1 (onu)” (Enfil; 17). Ve yine de, evet, oku atan sensin;
ve yine de, hayir, oku atan sen degilsin.

Mistik a¢idan diisiiniildiigiinde, bu ayet coincidentia opposi-
torum hakkinda soylemeye calistiklarimizin yogunlagmig hali-
dir. Bu tahayyiil etme isini yapan bizim Faal Muhayyilemizdir
(ve elbette “fantezi” degildir) ve buna ragmen bir yandan da o
degildir; bizim Faal Muhayyilemiz, kiilli tecelli olan kainatin ya-
ni llahi Muhayyilenin tek bir amdir. Her birimizin Muhayyilesi
miitecelli anlardan bir tanesidir; ve “yaratict” olusu da bu anlam-
dadir. Ibn Arabi’nin en meshur miiritlerinden Abdiilkerim Cili
(Farsca: Cilan1), hayranlik verici yogunluktaki bir ifadesinde bu
baglami agik¢a belirtmigtir: “Bil ki Faal Muhayyile diisiincede
bir suret yapilandirdiginda, bu yap1 ve bu hayal yaratilmistir. Fa-
kat her yaratilanda Yaratan vardir. Bu hayal ve bu suret senin
icindedir ve sen onlarin igindeki varoluglarina gére yaratansin
(el-Hakk). O halde Hakk’a dair tahayyiil fiili senindir, fakat ayni
zamanda Hakk da onun igindedir. Bu noktada seni, bagka bir¢ok
ilahi sirra, mesela kader simna ve ilahi bilgi simna ve bu ikisi-
nin Yaratan ve Yaratilanin bilinmesini saglayan ayn1 ilim oldugu-
nu dgreten yiice bir sirra uyandinyorum.”39

8 Kaisani, s. 192: “Miiminin hiiviyyeti, Hakkin, Isminin i¢ine akitilmig olan haki-
katidir. Miimin Hakkin Ismidir ve bu ismin verildigi bireyligi ise Hakur.”
9 Cili, el-Insanu’l-Kamil, [, 31.

229



BIR’LE BIR OLMAK

Bu diisiinceler birbirlerine sik1 sikiya baghdir: Yarattifinda
yaratan sen degilsindir ve bu yiizden de yaratimin gergektir. Ya-
ratimin gergektir ¢linkii her yaratilanin iki boyutu vardir: Yara-
tan-yaratilan coincidentia oppositorum’u temsil eder. En bagtan
beri bu coincidentia Yaratilista mevcuttur, ¢linkii Yaratili ex ni-
hilo degil, bir tecellidir. Bu nedenle de Hayaldir. Yaratic1 Muhay-
yile miitecelli Hayaldir ve Yaratan tahayyiil eden Yaratilanla bir-
dir, ¢iinkii her Yaraticit Muhayyile bir tecellidir, Yaratimin bir te-
kerriiriidiir. Psikolo ji kozmolojiden ayirdedilemez; miitecelli Ha-
yal onlar1 bir psiko-kozmolojide birlestirir. Bunu aklimizda tuta-
rak, simdi insanin riiyet, aktarim ve tiim seyleri simgeye doniis-
tiirme organini inceleyebiliriz.

230



MUTECELLIi HAYAL VE
KALBIN YARATICIGI

1. Muhayyilenin Alam

Psiko-kozmik islevinde muhayyile 6gretisinin iki yonii var-
dir: biri kozmogonik veya teogoniktir (ilahi Isimlerin teogonisi).
Bu yonle baglantili olarak aklimizda tutmamiz gereken sey, bu-
rada ifade edilen “yaratilig” kavraminin yoktan yaratmayla hig-
bir ilgisi olmadig1 ve Yeni-Eflatuncularin emanasyon anlayigin-
dan da esit derecede uzak oldugudur; daha ziyade, aydinlanma-
nin artarak yavag yavas, 6z ilahi Varlikta ebediyen gizli olan ola-
siliklar1 bir 151ma haline yiikselttigi bir siire¢ diigiinmeliyiz. Ikin-
ci yon veya iglev ozellikle psikolojiktir. Nitekim iki yoniin ayril-
maz, birbirini tamamlayici ve eslesmeye [homologation] tabi ol-
dugu unutulmamalidir. Tam bir inceleme 1bn Arabi’nin biitiin
yapitin1 kapsamak zorundadir ve ¢ok genis ¢aph bir galigma ge-
rektirir. Fakat biiyiik eseri “Mekke’nin Manevi Fetihleri (veya 1I-
hamlan)”®0 dahilinde Ibn Arabi bir “Hayal ilmi”nin (‘ilmii’l-ha-
ydl) ana hatlarini gizer ve bu tiir bir ilmin i¢erecegi konularin bir

60 Cami (Iran’in en biiyiik mutasavviflanndan biri, 6. A.D. 1495) tarafindan yap-
lan bir agiklamayi izleyerek bu devasa ve meshur eseri (el-Fiitiihdtii'[-Mekkiyye)
“Mekke’nin Manevi Fetihleri” olarak ¢evirmeyi tercih ediyorum. Cami Feth
sOzciigiiniin Allah’a dogru ilerleyisi (seyrii il@’l-Ldh) tammladigim ve bu ilerle-
yisin Allah'ta fenada bittigini ve bu fenanin Mekke'nin Peygamber tarafindan
fethine, sonrasinda aynlik veya kagigin, “hicretin” olmadig: bu fethe benzetildi-
gini belirtir. Cam1, Serh-i Esi“dtii’l-Lema‘dt, s. 74 (daha yaygin olan gevir
“Mekke'den 1lhamlar” [Révélations de La Mekke). Fakat Arapgada “révélation”
sozciigiine kargilik gelen o kadar gok s6zciik var ki kavramlan daha yakindan ta-
mmlamaya gahgmak iyi olacak).

231



BIR'LE BIR OLMAK

semasini verir. Bu boliim aynca yukarida ayirdedilen iki yonii
anlagilir bir dille anlatmanin zorlugunu da gosterir. Fakat Haya-
li hangi yon, derece veya asamasinda diisiiniirsek diisiinelim,
kozmik islevinde, “Hazret”inin veya “Yaratict Haysiyet”inin
(Hazret-i hayadliyye) derecesine gore diisiinsek de, onu insanda-
ki yaratici bir kudret olarak yorumlasak da, bir 6zellik degismez.
Bu 6zellikten daha 6nce bahsettik: bir araci, bir ara bulucu ola-
rak iglevi.

Daha 6nce gordiigiimiiz gibi, Ezeli Bulut [Ama], ilahi, varlik
bahgeden Rahmet Nefesi, llahi Essentia abscondita ile ¢ogul su-
retlerin zahiri diinyas: arasindaki aracidir; benzer sekilde, hayal
yetimizin 6zel olarak iligki kurdugu ldea-Suretler diinyasi, misa-
11 suretler ve latif halde cisimler diinyasi (4lemii’l-misal), saf ma-
nevi gercekler diinyasiyla, Gizem diinyasiyla [Gayb alemiyle]
goriiniir, yani duyumsal diinya [sehadet dlemi] arasindaki araci-
dir. Riiya, gercek (yani mistik anlamiyla gercek) “uyanmik” halle,
kelimenin dindis1 anlaminda, genel uyaniklik bilinci arasinda
aracidir. Peygamber’in Cebrail’i, giizelligiyle iinlii bir Arap deli-
kanlhsi olan Yahya el-Kelbi bigiminde gordiigii riiyet, ne nesne
ne de soyut diisiince olan, aynalarda goriilen suretler —bunlar ara
gercekliklerdir. Bunlar araci olduklan igin, simge kavraminda
toplanirlar, ¢iinkii araci, aracihgim yaptif1 diinyalarla “birlikte
simgeler.” 1bn Arabi’nin Hayal 6gretisinde soylenildigi gibi bir
tutarsizlik yoktur; fakat iizerinde ugrasilmasi gereken ileri dere-
ce bir karmagiklik vardir. “Hayal ilmi”nin kapsadig1 “alan” o ka-
dar genistir ki tiim béliimlerini saymak bile zordur.5!

Hayal ilmi Ama iizerinde, “tiim varliklarin kendisinden ya-
ratildifi Tanr1” tecellileri iizerinde diisiindiigiinde teogonidir;
“inanglarda yaratilan Hakkin” tecellileri iizerinde diisiindiigiinde
yine teogonidir, ¢iinkii bunlar hala ilahi Isimlerin tezahiir ve gay-
betleridir. Fakat burada bir yandan da kozmolojidir, ¢iinkii varli-
gin ve alemin tecelli olarak bilgisidir. Hayal yetimizin algiladig1
berzah, riiyetlerin, misallerin ve genel olarak algi ve duyumsal
temsile yalnizca maddi yonlerini agik eden simgesel hikayelerin
gerceklestigi diinyay: konusu olarak aldiginda yine kozmoloji-
dir. Ozellikle mutasavviflara bagiglanan tecellilerin ve tiim ilgili

6l Fiitghar 11, 309-13.

232



MUTECELL! HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

kerametlerin ilmidir. Imkansiza, mantigin reddettigine ve her se-
yin otesinde, saf Ozii tiim surete aykin olan Zorunlu Varligin bu-
na ragmen “muhayyil Hazret”e ait bir surette zuhur etmesine va-
rolug veren odur. Ozellikle, imkansizin varolmasini saglama gii-
cii vardir ve bu gii¢ Dua ile yiiriirliige konur.52

Hayal ilmi aym zamanda aynalarin, tiim yansitan “yiizeyle-
rin” ve iglerinde goriinen suretlerin ilmidir. Speculum’un [ayna]
ilmi olarak yeri spekiilatif teosofi, manevinin riiyet ve tezahiirle-
rinin kuramudir ve nihai sonuglarini, suretlerin aynalarda goriin-
melerine ragmen aynalarda var olmamalarindan gikarir. Bu ilme
mistik cografya da, Adem’in artik camurundan yaratilan ve iize-
rinde goriilen seylerin sekilleri, hatlar1 ve renkleriyle bir “gayri
maddi maddenin” latif halinde varolduklar bu Diinyanin bilgisi
de dahildir.63 O halde bu ilim cennetvari temasalann ilmidir;
“Cennet”in sakinlerinin nasil hayal edip arzuladiklar tiim giizel
suretlere girebildiklerini ve bu suretin nasil onlarin kiyafetleri,
kendilerine ve bagkalarina goriindiikleri suret oldugunu agiklar.5*

Biitiin bunlar hem miiminlerin gevkleri hem de mutasavvif-
larin tecriibeleri tarafindan dogrulanir; fakat mantiksal kuramci-
lar (ashabu’l-nazar) bunu ancak kerhen, bir “alegori” olarak ve-
ya Peygamberin bunu séyledigi llahi Kitaba hiirmetlerinden ka-
bul ederler. Fakat eger sansina boyle bir taniklik sizden gelirse,
tanikligimzi reddeder ve hayalinizin bozukluguna yorarlar (fesd-
dii’l-hayal). Pekala, ama Hayalin bozuklugu en azindan varlig-
n1 6ngoriir ve bu kuramsal bilgili adamlarin farkinda olmadikla-

62 A.g.e. 1], 312. Hayal ilminin kendine has giicii, imkansiza varhk vennektir, giin-

kii Allah’1in, Zorunlu Varhigin ne formu ne sureti olabilir ve tahayyiil eden Haz-
ret, Imaginatrice, onu tam olarak bir Surette izhar eder. Tecellilere i¢kin olan pa-
radoksun, “Beni goremezsin” reddiyle “Allah’1 suretlerinin en giizelinde gor-
diim” olumlamasi arasindaki geligkinin ¢oziildiigii “‘yerdir.” Bkz. agagida, V. ve
VI. Bolimler.
63 Bkz. yukanda II1. Boliim, n. 10.
Fiitahar 11, 312, 1bn Arabi’nin vurguladig gibi, eger, fiziksel ve nesnel varolug-
lanndan dolay: nicel ve sayisal olarak sinirh olan duyumsal nesne ve suretlerin
diinyasindaki durumun aksine Cennetin sakinleri arasinda (bkz. Swedenborg’un
betimlemeleri) arzu ve nesnesi arasinda eszamanhlik ve aynilik varsa, bunun se-
bebi her ikisinin de tiikenmez bir psiko-ruhani gergeklige dahil olmalandir. Bu
durum saf 6zlerde oldugu gibidir, mesela, kendisi bolinmeden her beyaz nesne-
de bulunan beyazhk gibi. Beyazlik, tiim beyaz seylerde varolugundan dolay1 hig-
bir sekilde azalmaz. Aym sey her hayvandaki hayvanlik, her insandaki insanhk
vb. igin de gegerlidir.

233



BIR’LE BIR OLMAK

n sey Hayalin, onu hem duyumsal hem de diisiinselde, hem du-
yularda hem de akilda, miimkiinde, zorunluda ve imkénsizda bu-
lunduran araci niteligidir; bu nedenle gercek ilmin, marifet olan
ilmin, —yoklugunda ancak tutarsiz bir ilmin miimkiin olabilece-
gi— “diregidir” (riikn).95 Ciinkii hem batini hem de fiziksel ola-
rak 6liimiin anlamim anlamamizi saglayan Muhayyiledir: Once-
sinde yalnizca uyandiginin riiyasim géren biri oldugumuz bir
uyanis.% Hayal ilmine daha yiiksek bir mertebe vermek zordur.

Simdi de Hayalin 6zellikle psikolojik olan yoniine doniiyo-
ruz. Burada elbette giiniimiizde ruhbilimcilik [psychologisme]
olarak tanimlanan seye isaret eden her geyi, 6zellikle de “hayalle-
ri” i¢sel “gercekligi” olmayan iiriinler olarak gorme egilimini
reddetmemiz gerekir. Nitekim tahayyiil yetisi igin ¢izdigimiz ge-
ma yalmzca Hayalin metafizik konumundan dogmaktadir. 1bn
Arabi tahayyiil eden 6zneyle birlesik ve ondan aynlmaz bir hayal
(haydl-i muttasi) ile nesneden aynlabilen, kendi iginde mevcut
bir hayali (hayal-i miinfasil) birbirinden ayinr. Ik durumda 6nce-
den diisiiniilen veya zihnin bilingli bir siirecinin yol agtig1 hayal-
lerle, zihne riiyalar (veya giindiiz diigleri) gibi kendiliginden ge-
len hayaller arasinda bir ayrim yapmamiz gerekir. Bu birlesik Ha-
yalin kendine has &zelligi beraberinde dogup 6ldiigii hayal eden
ozneden aynlamazhigidir. Ote yandan, 6zneden aynlabilen Haya-
lin, berzahimin, 1dea-Suretler diinyasinin diizleminde sui generis
[kendine 6zgii] bagimsiz ve kalici bir gercekligi vardir. Hayal
eden 6znenin “diginda,” dis diinyadaki diger kisiler tarafindan go-
riilebilir, fakat bu diger kisiler mutasavviflar olmalhdir (¢iinkii ba-

65 A.ge. II,312-13.

6 A.g.e.lI, 313. Iste “Andolsun sen bundan gaflette idin; derhal biz senin perdeni
kaldirdik. Bugiin artik géziin keskindir (denir).” ayetine (Kaf; 21 [22]) verilen
anlam budur. Oliimden 6nceki varltk bigimi uyuyan kiginin riiya haline benzer.
Fakat Muhayyile kendisinin ne oldugunun (pegpese degisim, her surette Tecelli
ve tiim Tecellinin kosulu) iizerindeki perdeyi kaldirdiginda, o halden ¢tkmamiza
izin veren Hayalin kendisidir. Kurtulug zahiri diinyay: inkar ve def etmeye degil,
onu oldugu sey olarak tammaya ve ona Gyle itibar etmeye bagldir: 6zsel ilahi
gercekligin yaninda ve ona eklenen bir gergeklik degil, tam anlamiyla bir tecel-
li ve diinya Hayal olmasayd tecelli olmazdi. Bunu anlamak seylere ve varlikla-
ra, dogmatik inang tarafindan nesnenin maddi gergekliginde kavranamayan ger-
¢ek degerlerini, saf “miitecelli iglevlerini” vermektir. Hayali tammak bagimsiz
bir verinin kurmacasindan kurtulmaktir; ancak o zaman, nefsin ebedi yoldag,
ona karg1 taniklik eden autiminon pueuma (sahteci ruh) olmayi kesecektir (Kaf:
20 ve 22. ayetlerin mistik anlam).

234



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

zen Peygamber Ashabinin yaninda Cebrail’i gormiistiir, fakat on-
lar yalnizca yakigikli Arap delikanlisim gérmiislerdir).6

Bu “ayrilabilir”” Hayallerin kendilerine 6zgii bir diinyada
varliklarim siirdiirmeleri ve bdylece icinde gercgeklestikleri Ha-
yalin, idealar (ma’dni) ve Ruhlar (ervdh) almaya ve onlara teza-
hiirlerini miimkiin kilan “misali cismi” vermeye ebediyen kabil-
bir “6z”(hazret-i zdtiyye) konumuna sahip bir “Hazret” olmasi
-biitiin bunlar tiim “ruhbilimcilikten” fazlasiyla uzak oldugumu-
zu ortaya koyar. Ozneyle birlesik ve ondan ayrilmaz olan Hayal
bile kesinlikle boslukta rastgele ¢alisan, “fanteziler” doken bir
yeti degildir. Mesela Melegin sureti kendini insani bir surete “iz-
diigiirdiigiinde” (bir suretin bir aynaya “izdiisiirdiigii” anlamda),
bu fiil bagimsiz Hayalin (riinfasil) diizleminde gergeklesir ve bu
Hayal daha sonra Sureti birlesik Hayalin diizlemine tasir. O hal-
de tek bir bagimsiz Hayal vardir, ¢iinkii o murlak Hayaldir
(Hayal-i mutlak), diger bir deyisle, kalicilifim kendisine tabi ki-
lacak herhangi bir durumdan temizlenmistir ve dlemi tecelli ola-
rak olusturan Ezeli Buluttur. Ozneyle birlesik Hayali ilk olarak
baslatan, devam ettiren ve yoneten bu Ezeli Buluttur. Daha son-
ra llahi Varligin kiblede (“y6n belirleme”), dua eden miiminin
“yiiz yiize halinde” modlar edinmesini [modalisation] belirleyen
ve sabitleyen zahiri ilahi Kanunlar gelir. Bu aym zamanda
“inanclarda yaratilan Hakk”in 6zneyle birlesik bu Hayale dahil
oldugu anlamindadir; fakat Rahmet, yani llahi Tekvin “inanglar-
da yaratilan Hakk™ da kapsadig icin, birlesik Hayal de 6zneden
ayrilamamasina ragmen mutlak Hayalin, yani mutlak kapsayici
Hazretin (el-Hazretii’l-cdmi’a, el-mertebetii’s-sGmile) modlarin-
dan biridir.68

7 Haydl-i muttasil ve Haydl-i munfasil ile ilgili olarak bkz. Fiitahdr 11, 311. Bir
bagka ormek: Musa’nin asasinin ve iplerin siiriinen yilanlar suretini almalan (Ku-
ran Taha:69 ff.). Musa bunlann, Hazret-i haydliyye diizleminde fiilde bulunan
bilyiiciilerin biiyiilerinin sonucu oldugunu diiiindii ve bu dogruydu; fakat bu
nesneleri, 6yle olduklanm ve bunun ne anlama geldigini bilmeden muhayyilenin
nesneleri (tniitehayyel) olarak algiladi ve bu yiizden korktu. Bu olguyu giinii-
miizde optik illizyon adi verilen seyle 6zdeglestirmek gerektigini sanmiyorum
(Afifi, Mystical Philosophy, s. 130, n.2); lbn Arabi sahsen bunun aksini iddia
eder. Daha ziyade, bkz. Gerda Walther’in baganl kitab1 Die Phdnomenologie de
Mystik, ss. 162-68'de “ig sesler” ve “duyumsal illiizyonlar” arasinda kurulan
fark.

8 Fiitahar 11, 310-11.

235



BIR'LE BIR OLMAK

Aynlabilir, bagimsiz Hayal, bizim konumuzla, yani “yarati-
c1” Muhayyilenin mistik tecriibedeki igleviyle en ilgili kavramu-
dir. Bu kavram iizerinde diigiiniirken iki teknik terim iizerinde
durmamiz gerekir: biri “kalp,” diger ise, biiyiik ihtimalle bagka
higbir sozciikle ifade edilemeyecek ¢ok karmagik bir kavram
olan himmet. Birgok es sozciik 6nerildi: aracihik,% proje, niyet,
arzu, azim; burada tiim digerlerini kapsayan yonii lizerinde, “kal-
bin yaratici giicii” lizerinde duracagiz.

2. Bir Latif Organ Olarak Kalp

Tasavvufun genelinde oldugu gibi Ibn Arabi’de de kalp, ger-
cek bilgiyi, kapsamli sezgiyi, Hakkin ve ilahi gizemlerin marife-
tini lireten organ, kisaca, “batini ilim” (‘ilmii’l-Bdtin) terimiyle
ifade edilen her seyin organidir. Hem tecriibe hem de samimi bir
tat (zevk) olan bir alginin organmidir ve agk kalple baglantili olsa
da Tasavvufta genelde agkin asil merkezi ruh, diger bir deyisle
pneuma’dir.’0 Elbette, her zaman hatirlatildigimiz gibi bu “kalp”
gogsiin sol tarafinda bulunan koni seklindeki et organ degildir;
nitekim arada gekli esasen bilinmeyen bir bag vardir. Tiim zaman
ve iilkelerin mistiklerinin ~Dogu Hristiyanligindan (Kalbin Du-
as1, kardiognosisin karizmasi) Hindistan’a kadar-"! son derece
onem verdikleri bir kavramdir. Burada “cile, vecd ve miisahede
tecriibesinin temel alindif1” ve kendisini simgesel dilde ifade
eden bir “latif fizyolojiyle” karsi karsiyayiz. Mircea Eliade’in
yerinde ifadesinin belirttigi gibi bu, “boyle tecriibelerin gercek
olmadiklar anlamina gelmez; tiimiiyle gergeklerdi, fakat fiziksel
olgularin gergek oldugu anlamda degil.”72

9 Bkz. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism, ss. 117-18, 123, 136; Afifi, Mysti-
cal Philosophy, ss. 133-36; Cili, el-Insanii'l-Kamil, 11, 22-24.

70 Bkz. Fusds II, 139. Kalbin ask depil bilgi merkezi oldugu ogretisini desteklemek
adina bazi1 Kuran ayetlerine bagvurulabilir. Muhammed; 24: “Onlar Kuran’ dii-
stinmiiyorlar m1? Yoksa kalpleri kilitli mi?” Miicadele; 22: “Iste onlann kalbine
Allah, iman yazmig ve katindan bir ruh ile onlar1 desteklemigtir” Al-i Imran: 7
Kalplerinde egrilik olanlar, fitne gikarmak ve onu tevil etmek igin ondaki miite-
sabih ayetlerin pesine diigerler. Halbuki Onun tevilini ancak Allah bilir.”
Fenomenolojik bakis agis1 igin bkz. Gerda Walther, Phinomenologie, ss. 111-14.
Mircea Eliade, Le Yoga, Immortalité et liberté, Paris 1959, ss. 237 ve devamy,
243 ve devamy,s. 394. Eliade burada dort yogunlagma ve dua “merkezi” ayirt
eden Hesychastes geleneginden bahseder. Iran Tasavvufunda dort latif merkez
ve mikrokozmos melek bilimi igin bkz. asagida V. B6liim, n. 20.

n
72

236



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

Kisaca bu “mistik fizyoloji” bedensel organlardan ayn tutul-
mas! gereken psiko-ruhani organlardan (merkezler veya Cakra-
lar, niliifer gicekleri) olusan bir “latif beden” ile isler. Tasavvuf
icin kalp mistik fizyolojinin merkezlerinden biridir. Burada aym
zamanda “ilahi ve insani tabiati1 birlestiren” [théandrique] isle-
vinden de bahsedebiliriz, ¢iinkii en yiice miisahedesi Hakkin su-
retinin (siretii’l-Hakk) miisahedesidir —bunun sebebi arifin kal-
binin “g6z” olmasi, Hakkin Kendisini bilmesine, Kendini Ken-
dine tezahiirlerinin suretlerinde izhar etmesine araci olan organ-
dir (Kendini Kendi i¢inde bildigi sekilde degil, ciinkii Zatin ara-
yisinda en yiice ilim bile Nefesii’r-Rahman’dan ileri gidemez).
Arifin, Insan-1 K4amil olarak Tanrinin ilahi bilincinin makam ve
Tanrinin da arifin bilincinin makam ve 6zii oldugu sdylenebilir’3
(eger bir sekil ¢izmek gerekirse, bu durum bir dairenin merke-
zindense bir elipsin iki odagiyla ¢ok daha iyi ifade edilir). Ozet
olarak kalbin giicii, ilahi gerceklikleri herhangi bir karigim olma-
dan, kutsal olanin agiga ¢iktig [hiérophanique] saf bir hiyerofa-
nik bilgiyle (idrdk-1 vazih-i celf) algilayan gizli kuvvet veya
enerjidir (kuvvet-i hafiyye), ciinkii kalp Rahmeti bile igerir. Per-
desiz halinde arifin kalbi llahi Varlifin mikrokozmik suretinin
yansidif bir ayna gibidir.

Kalbin bu giicii, himmet sozciigiiniin 6zel olarak ifade ettigi
seydir. Bu sozciigiin icerigini en iyi yansitan sozciik belki de Yu-
nanca entimesis sozciigiidiir. Entimesis, tefekkiir, algi, izdiigiim,
arzulama eylemlerini —diger bir deyisle, thumos enthumesis [thy-
mos]’ta yasam giicii, nefs, kalp, niyet, diigiince arzu olan bir ge-
yin varligin ifade eder. Valentinyen irfanda thumos enthiimesis
[enthymesis]’in, Yaratilmamig Varligin yiiceligini anlama arzu-
suyla iigiincii Eon, Hikmet tarafindan ortaya konan niyet oldugu-
nu hatirlayabiliriz. Bu niyet kendini Hikmetten ayirir ve farkh
bir varolusa sahip olur; pleromanin diginda bulunan, fakat mad-
desi hava olan Hikmettir. Niyeti ortaya koyan kisinin diginda bir
varhig izdiisiirecek ve gerceklestirecek (“Ozlestirecek”) giicte bir
niyetin kuvveti, Ibn Arabi’nin himmet olarak tammladig1 gizem-
li giice tam uyar.”4

73 Afifi, Mystical Philosophy, s. 119.
74 Bkz. Fiituhdt 11, 526 ff.; Afiff, Mystical Philosophy, s. 133, n. 2; Fusias 11, 79:
Ibn Arabt, Ariflerin himmet adin: verdikleri yaratici organ veya enerjinin, Miite-

237



BIR’LE BIR OLMAK

Dolayisiyla himmet yaraticidir, fakat bu yaraticilik 1bn Ara-
bi hikmetindeki her yaratilig fikrinin bagh oldugu “tezahiir” an-
lamindadir. Uygulamada iglevinin iki yonii vardir. 11ki, cogunun
giiniimiizde parapsikolojinin ilgi alan1 oldugu genis bir olgular
toplulugunu idare eder. Ikincisi “samimi tat” (zevk) olarak bili-
nen mistik algiyla ilgilidir. Fakat bu da, kalbin oniindeki perde-
nin kalkigi olduguna, bir tezahiir olduguna gore arifin yaraticili-
ginin bir yoniidiir. O halde I1bn Arabi’nin himmetle ilgili agikla-
malarinda bir tutarsizlik yoktur; tek gereken, insani Hayalin, 1la-
hi Tecelli olarak alem olan kosulsuz Hayal tarafindan kapsandi-
gim hatirlamaktir, ¢iinkii bu kapsams, sui generis bagimsiz bir
varlik olarak kalbin yaratic1 giiciinden dogan niyetlerin bos kur-
macalar olmadig konusundaki teminatimizdir.

“Her insan faal Muhayyilesinde temsil yetisiyle (vehm) bu
yetinin diginda gercekligi olmayan seyler yaratir. Bu genel du-
rumdur. Buna karsin arif himmetiyle bu yetinin alaninin disinda
var olan bir seyi yaratir.”’5 Her iki durumda da yaratici yeti ga-
ligtinlir, fakat tiimiiyle farkli sonuglar verir ve her iki durumda
da seyh “yaratmak” sozciigiinii kullanir. Yaratma fiilinin, 6nce-
den Gayb aleminde gizli bir varolusa sahip bir seye verilen zahi-
ri varolusun tezahiiriine igaret ettigini biliyoruz. Nitekim iki du-
rumda yaraticilik organi, Faal Muhayyile ¢ok farkl iglemlerde
bulunur. 1k durumda, ¢ogu insan tarafindan kullamldig1 sekliy-
le iglevi temsilidir;’® yalnizca, 6zneden ayrilamayan birlesik Ha-
yalin (muttasil) pargasi olan hayaller iiretir. Fakat burada bile saf
temsil, eo ipso “yanilsama” demek degildir; bu hayaller gergek-
ten “vardirlar”; yanilsama, varolus bigimlerini yanls anladigi-
mizda gergeklesir. Arifin durumunda Faal Muhayyile, yogunlu-

kellimin’un ihlds ve Mutasavviflanin Huzir olarak adlandirdiklan geye tekabiil
ettigini belirtir; kendisi bu enerjiye ‘indyer-i ildhiyye (ilahi tasan) adim vermeyi
tercih eder. Hangi ismi tercih edersek edelim, bu yeti yalmzca kendilerine bu hii-
nerin bahgedildigi ve onu tecriibe etmig olan kigiler tarafindan anlagilabilir; fa-
kat bu kigilerin sayis1 azdir.

5 Fusas 1, 88 (88} ve 11, 78 ff.

76 Burada vehm ve himmet, Hayali etkileme bigimlerine gore farkh yonleriyle go-
riiniir. Bkz. Cili: vehm, insan yetilerinin en giigliisiidiir (semavi Insanin makro-
kozmik diizleminde Azrail, Olim Melegi, bu nurdan dogar); himmet bu yetilerin
en soylusudur, ¢iinkii Tanndan bagka nesnesi yoktur (1s18indan Bagmelek Mika-
il dogar); Nicholson, Studies, ss. 116-18.

238



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

guyla nesneler yaratabilen ve dig diinyada degisime sebep olabi-
len himmete hizmet eder. Bir bagka deyisle: Faal Muhayyile sa-
yesinde arifin kalbi, icinde yansitilan1 (aynasi oldugu seyi) izdii-
siiriir; ve bu sekilde yaratic1 giiciinii, tahayyiil eden araciligini
iizerinde topladif1 nesne, digsal, ekstra-psisik bir gercekligin mi-
sali olur. Daha 6nce gordiigiimiiz gibi, Ibn Arabi’nin, tahayyiil
eden 6zneden ayrilabilir (munfasil) bagimsiz Hayal olarak ta-
mmladif1 sey tam da budur, fakat yine daha 6nce gordiigiimiiz
gibi, yalmzca mutasavviflar bunu algilayabilirler. (Cebrail, sira-
disn giizelligiyle meshur Arap delikanhsi Dahya’nin bigimine
girdiginde Peygamberin ashabi yalmzca delikanhy1 gordiiler;
Melegi gonmediler).

Biitiin bunlar namazda, yani “Hakkin suretinin paradoksal
miisahedesinde” edinilen tecriibe i¢in sonsuz onem tasir. Eger
kalp, llahi Varhigin bu kalbin kabiliyetine gére Kendi suretini iz-
har ettigi aynaysa, kalbin izdiisiirdiigii Suret de bu Hayalin dig
sureti, “nesnellesmesidir.” Iste burada arifin kalbinin Hakkin
Kendini Kendine izhar ettii “g6z” oldugu fikrini dogrulamig
oluruz. Bu fikrin maddi ikonografiye, sanat tarafindan yaratilan
imgelere uyarlanabilecegini kolayca diigiinebiliriz. Eger diger in-
sanlar bir imgeye veyaikona bakarken imgeyi yaratan sanatginin
gordiigii riiyeti ilahi bir suret olarak tanir ve algilarlarsa, bunun
sebebi sanatginin eserine koydugu manevi yaraticilik, himmettir.
Burada riiyalarimizin ve sanatlarimizin ¢okiigiinii 6l¢gmemizi sag-
layacak ilgi ¢ekici bir karsilastirma noktasi bulunmaktadr.

Bu yaraticilik, kalbin niyetlerine (himmet, enthumesis
[enthymésis]) nesnel bir cisim vererek iglevinin ilk yoniinii ta-
mamlar. Bu yon giiniimiizde duyuétesi algi, telepati, eszamanli-
ik goriintiileri vb. olarak tamimlanan ¢ok sayida olguyu igerir.
Burada Ibn Arabi kisisel tamkligini ekler. Otobiyografisinde (Ri-
sdletii’l-Kuds), seyhi Yasuf el-Kdmi’yi nasil her ihtiyaci oldu-
gunda cagirdifim ve Yusuf’un nasil kendisine diizenli olarak
yardim etmek ve sorularim cevaplamak i¢in goriindiigiinii anla-
tir. Ibn Arabi’nin Konya'da irgad ettigi miiridi Sadreddin Konevi
de onun yeteneginden bahseder: “Seyhimiz Ibn Arabi’nin bu
diinyadan aynlmis her Peygamber veya Evliyanin ruhuyla bulus-
ma giicii vardi. Ya bu ruhu bu diinyanin seviyesine indirerek ki-
sinin duyumsal suretine benzer bir misali surette (siret-i misdliy-
ye) onu temasa eder, ya onun riiyalarinda goriinmesini saglar ya

239



BIR’LE BIR OLMAK

da kendini maddi viicudundan kurtarip ruhla bulugsmak igin yiik-
selirdi.”77

Ibn Arabi bu olaylar igin ne agiklama verir? 11k agiklamalar-
dan biri varligin hiyerarsik diizlemlerini, Hazeriau veya “Hazret-
ler”i icerir. Bu Hazretler veya Niizuller (tenezziildr) bes tanedir;
bunlar ilahi Hiiviyetin Isimlerinin suretlerinde belirlenim veya
kosullaridir; onlarin akiglarina maruz kalan alicilar iizerinde ey-
lemde bulunurlar. 11k Hazret Zatin nesneler, llahi Isimlerin ba-
gintilan [correlata] olan a’yéan-1 sdbitede tecellisidir. Bu Mutlak
Gayb alemidir (‘dlemii’l-gaybi’l-mutlak, Hazretii’z-Zat). Ikinci
ve liglincii Hazerdt sirayla Ruhlari olugturan belirlenim ve teay-
yiinlerin meleki diinyasi (¢ta’ayyiindt-1 rithiyye) ve Nefsleri olug-
turan teayyiinlerin diinyasidir (ta’ayyiindt-1 nefsiyye). Dordiincii
Hazret 1dea-Hayaller diinyasi1 mundus imaginalis (‘dlemii’l-mi-
sal), temsili Suretlerin, suret ve viicuda sahip fakat “latif mad-
de”nin gayri-maddi halinde olan taayyiinlerin diinyasidir. Besin-
ci Hazret, yogun maddi viicutlarin duyumsal ve goriiniir diinya-
sidir (‘dlemii’s-sahadet). Bu sema kiigiik farklarla beraber yazar-
larimizda genel olarak sabittir.”8

77 Bkz. Fusis 11, 107 (ahnti Ibnii'l-Imad’in. Sezeretii'z-zehab adli eserinden alin-
mgtir, V, 196) ve Affifi, Mystical Philosophy, s. 133.

Kasant, s. 272. O halde elimizdekiler sunlardir: (1) Idealar alemi (ma‘dni). (2)
tim maddeden ayn Ruhlar adlemi (ervdh-1 miicerrede). (3) Disiinen Nefsler
alemi (niifds-1 ndnka). (4) sekil ve surete sahip fakat gayri-maddi bir viicudu
olan arketip-hayallerin alemi (‘dlemii’l-misal). (5) Goriiniir ve duyumsal dlem
[sehadet dlemi]. Veya (Kasani, s. 110) llahi Varligin tecellilerindeki Hazretleri-
nin hiyerarsisi olarak: (1) Hazretii'z-zat (Oziin, Zatin Hazreti). (2) Hazretii's-Si-
fat ve’l-Esma’ (Sifat ve Isimlerin Hazreti veya Hazreti’l-Ulithiyye, 1lahligin
Hazreti). (3) Hazretii’l-Ef*al (11ahi Fiillerin veya “Enerjilerin” Hazreti veya Haz-
retii'r-Rubiibiyye, Rabligin Hazreti). (4) Hazretii’l-Misal ve’l-Hayal (Hayal ve
Faal Muhayyilenin Hazreti). (5) Hazretii'l-Hiss ve’l-Miisdhede (duyumsal ve
goriiniiriin Hazreti). 1k dért mertebe Gayb alemini olusturur. Bu konuda, {bn
Arabi’nin Fusis'unun bir bagka klasik yorumcusu DavGd Kayseri ¢ok ilgi geki-
ci bir agilimda bulunur (ss. 27-28): her birey gibi, evrenin bireyleri arasinda her
“monad” (ferd, tiim bolim Leibniz monadolojisinin bir 6nsezisini andinr) ilahi
bir Ismin simgesidir [I’embléme]. Her ilahi Isim -Isimlerin tiimiinii kavrayan-
Zau kavradip) igin diger [simleri de kavrar ve bu nedenle her birey (her monad)
bu bireyin Isimlerin toplamim bildigi ve bilmesine araci olan bir diinyadir. Bu
anlamda evrenlerin sonsuz olduklanm soylemek dogrudur. Nitekim, kiilli (yani
kapsayici) ilahi hazretler beg tane olduklarina gore, tiim digerlerini kapsayan
kiilli diinyalar da beg tanedir. Iki kutup: (a) mutlak Gaybin Hazreti (Hazretii'l-
gaybi’l-Mutlak), (b) mutlak Tezahiirin Hazreti (Hazretii’s-Sahddeti’l-mutlaka).
Bu bize su hiyerarsiyi verir: (1) mutlak Gaybin Hazreti: Marifet Hazretinin

78

240



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

Bu Hazerdt, bu Hazretler veya varhk diizlemleri arasindaki
baglar yapilan tarafindan belirlenir. Her diizlemde aym Yaratan-
Yaratilan (Hakk ve Halk) iligkisi tekrarlanir ve bir tekil-biitiinlii-
gii [unitotalité], iki terimin birbirleriyle fiil ve tutku (batin ve za-
hire, gizli ve goriiniire tekabiil eden fii’l-infi’al) iligkisinde bulun-
duklar1 bir ikili-birligi ikili hale getirir, kutuplastirir. Sonug ola-
rak bu Hazerattan veya Niizullerden her biri ayn1 zamanda, mey-
vesi inig hiyerargisinde kendisini izleyen Varlik veya Hazret olan
bir nikah olarak tamimlanir.20 Bu sebeple her alt Hazret bir iistte-
kinin suret ve tekabiilii (misdl), yansima ve aynasidir. Dolayisiy-
la sahadet dleminde var olan her sey, Nefsler diinyasinda varolan
seylerin bir yansimasi, bir temsilidir (misdl) ve bu Zatin ilk yan-
simalan olan seylere kadar boyle gider.”® Bu nedenle duyulara

a’yan-1 sdbitesini kapsar. Bundan sonra goreli Gaybin Hazreti (Hazretii'l-gay-
bi’l-muzif) gelir ve iki modu vardir: (2) Akil dlemi (Rubdbier diinyasina yani
Rablerin diinyasina tekabiil eden Ceberrur veya Ervdh-i ceberrutiyye alemi;
Siihreverdi'de, Melek-Arketiplerin, Tiirlerin Rablerinin adlemi), mutlak Gayba en
yakin olan dlem ve (3) gayri-maddi Nefslerin dlemi (Melekizt’un veya Ervéh-1
melekiitiyye’nin alemi), mutlak Sehadete en yakin olan dlem.(4) ‘Alemii’l-Misal,
sehadet alemine en yakin alem. (5) *Alemii’l-Miilk, insan alemi; bu ilem tiim
ilemleri birlegtiren alemdir, giinkii ‘Alemii’l-Misal’in mazhandir ve 'Alemii’l-
Misal Melekiit'un mazhandir ve o da Ceberrut’un tecellisidir ve o da, a’yan-1 sa-
bit dleminin mazhandir, o ise Hazret-i ildhiyye ve Hazret-i vdhidiyye'nin (gogul
Birligin Huzuru) 1lahi Isimlerinin Tecellisidir ve o da, son olarak, mutlak Birli-
gin Hazretinin (Hazret-i ahadiyye) tezahiiriidiir. Asin Palacios, 1bn Arabi’nin
Hezerat'iyla Ramon Lull'un Dignitates’i arasinda paralellikler kurmaya gahs-
mugtir; bkz. Obras escogidas, 1, 204 (f.

Kagani, s. 272: Tek Oz, bes algalan agamadan gegerek (tenezziildr) Sehadet dle-
mine, duyumsal diinyaya, evrenlerin sininna iner. Bu “Niizullerden” her biri fiil
ve tutku igerir: bunlara aym zamanda “bes nikah” denir. Tek bir Oz (hakikar) fi-
il ve tutkuya kutuplagir; Goriiniir, Zahir yonii diinya, Gizli, Bann yonii ise Ilahi
Varliktir (Hakk) ve Zahiri yoneten bu Batindir. Fusis I, 218 [238-9]: “ Aym lla-
hi emir (emr-i ildhi, res divina), unsurlardan olugmusg ilemde cinsel birliktelik,
nurani Ruhlar dleminde himmet, kavramlar dleminde mantikli sonuca varmak
igin Onciillerin tertibi demektir.” Fusis 11, 332-333: Diinya ve insan aym anda
hem Hakk hem Halktrr. llahi Varlik (Hakk) her surette o sureti yoneten Ruh’tur:
Yekpare gergek (hakikar), Yaratan-Yaratilandir (el-Hakk el-halk, el Halik el-
mahliik, 1, 79), Batin-Zahir'dir. Bu nedenle Niizullann her agamasindadir: her
biri bir nikahtir, iki seyin iigiincii bir seyin olusturmay: hedefleyen izdivdacidir.
Eril ve disilin birligi, her varlik diizleminde tekrarlanan bir yapinin gehadet ale-
mindeki bigimidir. (sadik ag1gin ve Rabbinin birligi bunu 6rnek alir. “Teskin edi-
len” Nefs genel olarak Tannya dénmez; kendi agk Rabbine déner. Bu baglama
Ibn Arabi’nin siradis: riiyasim da eklemek gerekir; bu riiyada bir nikdh kozmik
giiglerin her biriyle, Semanin yildizlanyla, onlan temsil eden “harflerle” sonla-
nir; Nyberg, Kleinere Schriften, ss. 87-88.)

2l Kagani, ss.110-11.

241



BIR'LE BIR OLMAK

zuhur eden her sey Gayb aleminin (ma’nd-i gaybi) ideal gergek-
lerinden birinin sureti, Allah’1n yiizlerinden (vech), ilahi Isimler-
den biridir. Bunu bilmek mistik anlamlarin sezgisel riiyetine sa-
hip olmaktir (kegf-i ma’nevi); Fiisiis’un sarihi Abdiirrezzak Ka-
sani, bu bilginin verildigi kisinin sonsuz inayete nail oldugunu
sOyler. Dolayisiyla tiim doga bilimleri Gayb aleminin temsilleri-
nin anlamu iizerine kurulur. Ve “Insanlar uykudadir, éliince uya-
nirlar” Nebevi vecizesinin yorumlanindan biri de budur.

Tekabiillerinden dolay, bu yiikselen veya inen varlik diiz-
lemleri birbirlerinden soyutlanmig veya kokiinden farkli degil-
lerdir. Ayni insanin bu dlemde duyumsal bir surette, Ruhlar ale-
minde ise manevi bir surette zuhur ettigini soylemek, fiziksel su-
retle ruhani suret arasinda radikal bir farka isaret etmez. Aym
varlik tiimiiyle farkli diizlemlerde, Ruhlar dlemiyle sahadet ale-
mi arasindaki birbirine eslik [homologie] nedeniyle tekabiil ha-
linde olan suretlerde es zamanli olarak varolabilir. Bir sey daha
yiiksek Hazeratta varolup daha asagidakinde varolmayabilir ve-
ya tiim Hazerdrta varolabilir. Ibn Arabf bir arifin himmeti araci-
liryla bir sey yarattigin sdylediginde, demek istedigi arifin, da-
ha yiiksek bir Hazrette 6nceden bilfiil varolan bir seyi sahddet
aleminde Hazretinde goriiniir kildifidir. Bir baska deyisle, kalp
“goriiniir kilarak,” Hazretlerden birinde 6nceden varolan bir geyi
“muhafaza ederek” yaratir. Mutasavvif, himmetin manevi ener-
jisini “Hazretlerden” birinde varolan bir seyin suretine yogunlas-
tirdiginda, o sey iizerinde tam bir kontrol sahibi olur ve bu kont-
rol, himmetin yogunlugu devam ettigi siirece o seyi “Hazretler-
den” bir veya digerinde muhafaza eder.80

80 Fusqs I, 88-89 ve 11, 81-82; Afifi, Mystical Philosophy, ss. 134-35. Himmetini
bir seyin Hazerattan birindeki suretine yopunlagtirarak arif bu seyi hemen bi-
ling-harici [extra-mentale] varolug alaninda, yani duyumsal surette iiretebilir. O
seyin suretini iist Hazretlerden birinde muhafaza ederek o seyi alt Hazerdrta mu-
hafaza etmis olur. Diger taraftan, himmetinin enerjisiyle bu seyi alt Hazretlerden
birinde muhafaza ettidinde, o seyin sureti iist Hazretlerden birinde muhafaza
olur, giinkii sonra gelenin siirekliligi once gelenin siirekliligini varsayar. Bu ise
zimni giivence, igerimle (bi'r-tazammun) varhkta muhafaza olarak bilinir; arifin
miigahedelerinin meyvesinin iistin durumu budur. Bir arif temasa ettigi Hazret-
te bir seyin suretini muhafaza ederken dikkati bir veya daha fazla Hazretten
uzaklagmig olabilir; fakat bu bir sureti dikkatinin dagiimadig1 Hazrette muhafa-
za etmesiyle tiim suretler muhafaza olur. Ibn Arabif ilahi yaraticthpi da aym ge-
kilde agiklar, fakat aradaki farki vurgular: bir insanin dikkati kaginilmaz olarak

242



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

Burada mutasavvifin kalbi tarafindan Faal Muhayyile yardi-
muyla gerceklestirilen izdiisiimiin ilk aciklamalarindan biriyle
kars1 karsiyayiz. Uzerine yogunlagtigi nesne, yalmzca diger mu-
tasavviflar icin goriiniir olsa da,kendisine dig bir gergeklik bah-
sedilmis olarak goriiniir. Ibn Arabi’nin arife hazir hale gelen bu
Hazreti Kuran’a benzetmesinin sebebi, hem huzurunun, tiim ma-
nevi enerjilerin bu Hazrete ait bir surete yogunlagmasini 6ngor-
mesi hem de bu Hazretin sonrasinda ona bir ayna gibi diger Ha-
zeratta, diger “Hazretlerde” varolan her seyi gostermesidir. 1bn
Arabi ekler: “Soyledigimiz seyi, gercekte kuran [toplayici] olan
kimse anlayabilir.”’8! Birkag sayfa 6nce, Ibn Arabi’nin sdzliigiin-
de bu “kendisi bir ‘Kuran’ gibi olmak” ifadesinin anlattif1 mane-
vi hali —Insan-1 Kdmil’in halini- tanimlamigtik. Radikallerinin
miiphemligiyle bu terim, Yaratanin sifatlariyla Yaratilanin sifat-
lan arasindaki aynmi askiya alan bir yogunlagsma haline isaret
eder. Bu anlamda, “bir ‘Kuran’ olmak” fend halinde olmak de-
mektir. Bu Mutasavvifin bireyliginin yok edilisi anlamina gel-
mez; onu sonsuza dek yanlig ayrimlardan korumay: (6., onu
“inanglarda yaratilan Hakkin” dogmatik cisimlenmelerinden ko-
rumay1) hedefleyen ilk sinavdir. Bu tecriibe, mutasavvifin daha
sonra Yaratan ve Yaratilan arasinda yeniden olugturacag esas ay-
rimin (bekd, kalicilik mertebesinin) 6nkoguludur.82 Simdi him-
metin kalbin mistik yaraticihig: olarak ikinci iglevini ve Ibn Ara-
bi’nin bu konuda ikinci agiklamasini inceleyecek konumdayiz.

Seyhimiz, Mutasavvifin kalbine atfedilen yaraticiligin (kuv-
vetii’l-halk) bu ikinci agiklamasindan ilk risalelerinden birinde
bahseder; burada himmet Tanrinin bazi seyleri yaratmasina “se-

bir veya birden fazla Hazretten uzaklagir; oysa Allah “yarattig1™ seylerin suretle-
rini beg Hazretin her birinde miigahede etmeyi higbir zaman kesmez. Iste bura-
da Ibn Arabi mutasavviflann her zaman kiskandiklan bir sim agikladiginin far-
kindadir, giinkii “monist” [moniste] olarak adlandinlmig olan bu hekim bu dedi-
ginin, mutasavviflann ilahi agk sdyleyisleri olan Ene’l-Hakk'a getirdigi sinirla-
manin (diizeltmenin) tiimiiyle farkindadir. “Buradaortaya koydugummesele, ne
benim tarafimdan ne de bir bagkasi tarafindan, bu kitabin haricinde herhangi bir
yerde tartigllmamg bir konudur. Bu nedenle ilk ve egssizdir. Sen de bundan ha-
bersiz kalmamaya dikkat et!” (Fusis I, 89 [89]).

A.g.e. “Biz o kitapta higbir seyi eksik birakmadik.” (En’am; 38) ayetinin anlami
budur, ¢iinkii Kitap ayn1 zamanda hem olmakta olani, hem olmug olant hem de
olacak olam igerir.

8 Bkz. Bir bagka boyutta yukanda bahsi gegen ii¢ aynm hali, III. Boltim, n. 50.

81

243



BIR'LE BIR OLMAK

bep” olan sey olarak tanimlanir, fakat himmetin kendisi gergek-
te hicbirsey yaratmaz. Himmetin bu yorumu islevini genelleme-
sini ve “diinyadaki tiim hareketin ve tiim degisimin nedeni olan
gizli kudret”83 olarak kabul etmesini saglar. “Bir ‘Kuran’ olmak”
ifadesiyle bu ifadeyi biraraya getirdigimizde himmetin burada da
fena haline tekabiil ettigini goriiriiz. Fakat yine unutmamaliyiz
ki, Ibn Arabf icin fena higbir zaman mutlak yok olug degildir
(buna dikkat edilmemesi hem Tasavvuf hem de Budizm agisin-
dan sayisiz yanlig anlasilmalara sebep olmustur). Fena ve beka
her zaman goreli terimlerdir. Ibn Arabi’ye gore insan her zaman
neye dogru yok olug oldugunu ve nerede kalicilik oldugunu soy-
lemelidir.84 Yaratan ve Yaratilanin &zsel birliginin tecriibe edildi-
gi fena, yogunlagma veya ‘Kuran’ halinde 1lahi Isimler mutasav-
vifin dogrulanabilir 6zellikleri olurlar (ayrim askiya alinir). O
zaman yalnizca mutasavvifin Tanrinin yarattii anlamda “yarat-
tigin1” (yani Gayb dleminde 6nceden varolan bir seyin duyumsal
diinyada zuhur etmesine sebep oldugunu) degil, aym zamanda
da Tanrinin bu sonucu onun aracilifiyla yarattigin1 séyleyebili-
riz. Bu tiimiiyle aym ilahi fiildir, fakat insani sifatlarindan “geri
cekildiginde” (fend) ve ilahi sifatlarinda kalic1 oldugunda (bekd)
arifin aracilifiyla gerceklesir. O zaman mutasavvif, ilahi yarati-
c1 giiciin ifade ve izhar ediliginin vasitasi olur.8

Burada bir kez daha, insanin fiillerinin insan tarafindan mi
yaratildigini yoksa Allahin tek fail mi oldugunu belirlemeye ¢a-
lisan Eg’arileri hatirlariz. Modem felsefede ara-nedencilik olarak
tamimlanan seyle de karsilagtirma yapilmistir.86 Buna gore yal-
nmizca bir Yaratilig vardir ve ebediyen, an be an tekerriir eder. Bu
tarz Yaratilig 6ziinde tecelli demek oldugu igin, kalbin yaraticili-
g1yla ebediyen tekerriir eden Yaratilis arasindaki bag yine arifin
kalbinin 1lahi Varligin Kendini gérmesini, Kendini Kendine iz-
har etmesini saglayan “g6z” oldugu fikriyle tamimlanir. Bir teza-

83 Mevéki‘i'n-niictim adli risalesinde. Afifi, Mystical Philosophy, s. 133, n.2'de

alintilanmagtir.

84 A.ge.,s. 137, n.2.

85 Bkz. Araci kavramina burada verilmesi gereken ve onu herhangi bir Es‘ari kav-
ramindan ayiran anlami ele aldiimiz III. Bolim, n. 52. Tecellinin orgam olan
bir aracidan bahsetmek dogrudur, fakat bu aracilik organin, bir organ olarak bu
tecellinin kendisi oldugu anlamina gelir.

8 Afifi, s. 136; Fusis II, 79-80.

244



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

hiir anlayiginda ve bu anlayisin isaret ettigi dosetik bilgi elestiri-
sinde temellenmeyen her diisiince sisteminde dogacak olan dig
ve i¢ diinya sorusu burada dogmaz. Dolayisiyla, Ibn Arabi kalbin
yaraticiliginin olgularim Hazerdt ile agikladiginda, onu 6znel ve
nesneli birbirine karistirmakla suglamanin bir dayanag: yoktur.
Arifin “yaratici1 Hayallerinden” her biri, onun tarafindan Tahay-
yiiliin gerceklestigi varlik diizleminden yiiksek bir Hazret teme-
linde dogrudan da iiretilse, himmeti ile de gergeklegse, yeni, yi-
nelenen bir Yaratihstir (halk-1 cedid), yani orgam llahi Varligin
aynasi olan kalp olan yeni bir tecellidir.87

Iste sorunun ana noktasi budur. Seylerin kontrolii (tasarruf),
mucizeler yaratma giicii ikincil bir 6zelliktir; en biiyiik mutasav-
viflar ¢ogu zaman istihfafla bu giicii kullanmaktan kaginmislar-
dir,® bunun bir sebebi bu diinyada kulun Rab olamayacagini ve
bir seye hilkkmeden 6znenin (rmutasarrif) hilkmettigi seyle (rmuta-
sarraf fihi) 6ziinde aym varlik oldugunu bilmeleriyse, diger se-
bebi de tezahiir eden seyin (miitecell) suretinin ayn1 zamanda te-
zahiiriin kendisini gosterdigi kisinin (miitecelld-lahu) sureti ol-
dugunu farkedebilmeleridir. Bu nedenle seyhimiz der ki, himmet
sahibinden bagka higkimse, varligin esas gerceginin (hakikatii’l-

87 O halde burada konumuz, aranedenci terimlerle tiim varliklan kapsadig1 ifade
edilen veya edilmeyen genel bir kuralin basit bir dogrulamasi degildir, ¢iinkii bu-
rada bahsettigimiz insan yaraticilhigi, kalbin bir yogunlagmasim (bir enthyme-
sis’i), bir insanin tiim ruhani enerjilerinin (kuvvdt-t rihdniyye) en yiice nesnele-
rine toplanmasim (cem‘iyyet) ve yansitilan yaratimi amaglayarak azami saflik-
lanna yiikselmesini Sngoriir ve talep eder; fakat bu ancak Insan-1 Kamil olan arif
icin miimkiindiir. Dolayisiyla Ibn Arabi, gocuk lsa tarafindan gekil verilen ve
nefesiyle canlanan toprak kuslarla ilgili hadiseyi Cocukluk Inciller’inde ve
Kuran'da anlatildig1 gibi yorumlar (“Thomas Incili,” IV, 2; “Arapga Gocukluk
Incili,” 36: M. R. James, Apocryphal New Testament, ss. 59 ve 82; Kuran I11:43;
Fusis 1, 140; Afifi, Mystical Philosophy, s. 136). 1bn Arabi devam eder: “Bu me-
sele ancak sahsi bir zevk yoluyla anlagilabilir. Bu ise Ebi Yezid Bistimi’nin 61-
diirdiigii bir kanncay: nefesiyle canlandirmasi gibidir, giinkii o esnada bu nefesi
kimin aracihiyla iifledigini biliyordu.” (Fusis I, 142 [155]). Son olarak: “Bii-
tiin bunlan sunun igin soyledik: Nefsler mistik yogunlasma halinde bulundukla-
nnda, dlemin cisimlerinin nefslerin himmetlerinin etkisi alunda kaldiklanm bi-
liyoruz.” (Fusis I, 158 [171]). Burada Ibn Sina’nin, insan nefsinde farkh olarak
saf haldeki Muhayyileye sahip olan semavi Nefslere dair teorisini géz oniinde
bulundurmanuz gerekir, giinkii bu Ruhlar duyulardan ve duyumsal algidan ba-
gimsizdirlar ve tam da bu Muhayyile sayesinde Kiireleri hareket ettirirler.

Bu kontrolle ilgili olarak ozellikle bkz. Fusiis I, 126-37, XIII. B6lumiin tiimii
(Lat fash); burada bu soru genis gapl olarak ele alinmigtir.

88

245



BIR'LE BIR OLMAK

viiciid), birbirlerine baglilik ve birlikleri, hepsi Yaratiligin teker-
riirleri olan sayisiz tecellide tekrarlanan Yaratan ve Yaratilan ara-
sinda kutuplagsmig bir birlik oldugunu farketme yetisine sahip
degildir.8° Burada mutasavvifin seyler iizerindeki sihirli ege-
menligi (taskir) lizerinde durmuyoruz; yalmzca himmetin, seyle-
rin gercek bilgisine, akilla erisilemeyen bir bilgiye sahip olmay1
miimkiin kilan organ olan kalbin yogunlagmasinin iglevi iizerin-
de duruyoruz. Bu yoniiyle himmet, Mutasavviflarin “i¢sel tat”
(zevk) adimi verdikleri kalp algisina isaret eder. Seyhimizin bir
Kuran ayetinde buldugu ciddi uyarinin anlam budur, ¢iinkii ki-
sisel tevili Ibn Arabi’yi kendi himmeti sayesinde anladig1 batini
bir anlama gotiiriir: “Siiphesiz burada kalbi olan, kulak veren ve
gorerek taniklik eden igin (sahit) bir ders vardir (Kaf; 37).

Bu ayete dayanarak lbn Arabfi insanlan ii¢ sinifa ayirir: (a)
kalp ilminin miiritleri, mistik fizyolojinin *“kalp” olarak isimlen-
dirdigi psiko-ruhani organa sahip olanlar (ashdbu’l-Kuliib); bun-
lar mistikler, 6zellikle de Mutasavviflardan kamil olanlandir; (b)
rasyonel aklin miiritleri (ashdbu’l-‘Ukiil), bunlar Miitekellimiin,
skolastik kelamcilardir; (c) basit miiminler (mii’miniin). Normal
sartlarda basit bir miimin manevi egitimle bir mutasavvifa donii-
sebilir; fakat mutasavviflarla rasyonel kelamcilar arasinda agil-
maz bir ugurum vardir.

Kalp ilmine sahip olmak ilahi bagkalagimlari, yani llahi Hii-
viyetin dig diinyadaki bir surette veya dini bir inangta tezahiir et-
tigi suretlerin gogulluk ve degisimlerini algilamaktir. O halde
llahi Varlig1 sezgisel riiyet aracihigiyla bilmek, Onu her tecellisi-
nin zuhur ettigi (mazhar) surette algilamaktir -bu ise mutasavvi-
fin bir ‘Kuran’a’ doniistiigii yogunlasma hali sayesinde, yani
onu Tanrimin mikrokozmosu olan Insan-1 Kamile déniistiiren
himmeti sayesindedir.90 Aksine skolastik dinbilimci bir dogma

8 Fusis 1, 122 ve 11, 148, n.9; Kisini, s. 148.

* [Diyanet Vakf: Siiphesiz ki bunda akli olan veya hazir bulunup kulak veren kim-
seler igin bir 6giit vardir.]

90 Fusis I, 89 ve I, 148; Kégani, s. 149; Bali Efendi, s. 217. Bir kalbe sahip olmak,
kalp ilmine sahip olmak, Kendini suretlere ve miitecelli sahislara donilstiiren Ila-
hi Varhgin raklib’ini (doniigiim, permutasyon, transmutasyon) bilmektir. O hal-
de arif, kendisi aracihBiyla, Zat1 bilir (Bali Efendi burada “kendini bilen (yani
nefsini bilen) Rabbini bilir” diisturunun bir uygulamasim goriir). Nefsinde ger-
ceklesen déniigiimler aracihiBiyla arif, llahi Ben’in (Zdtu'l-Hakk) donilgiimlerini

246



MUTECELL1 HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

“formiile eder; kamtlar, reddeder, fakat bir sahit degildir; muhake-
me ve diyalektigin riiyete ihtiyac1 yoktur ve dolayisiyla riiyete se-
bep olamaz, 6zellikle de tiim tartismanin en bagindan iimitsiz ol-
dugu diisiiniildiigiinde. Sahit olmayanlarin llah: bir “noksandir;”
birbirlerini “gérmemislerdir.”” Iste bu sebeple hi¢bir dogmacinin
1lah1 onu bir bagkasinin llahi karsisinda savunamaz; hasimlar bir-
birlerini ne yenebilir ne de ikna edebilirler, ancak her biri rakibin-
den hognutsuz halde birbirlerinden aynlabilirler.?! Ciinkii her te-
kil dogma rasyonel akil tarafindan ortaya atilan diger kavramlar-
dan daha iyi veya kotii degildir; esasen bir sinirlama (takyid) ola-
rak, diger tiim, esit derecede sinirl dogmalara geliski goziiyle ba-
kar; incelemeye, biitiinii pargalanna ayirmaya (tahlil) indirgen-
mis bir sey olan dogmatik akil, rubiibiyyet (ilahi Rablik durumu)
ve ‘ubudiyyet (insani kulluk durumu) ikilisini ancak iki zit ve he-
terojen nicelikler olarak algilayabilir, aym hakikatin birbirini ta-
mamlayan iki kutbu olarak degil.%2 Kisaca, kalp ilmi (taklib ilmi)
dogmay: sinirlanini if sa ederek doniistiiriir; sdylemesi gereken her
seyi soyleyip daha fazlasinda durdugu i¢in ufku kapayan otoriter
beyan, bagka tecellileri, “inanglarda yaratilan Hakk:1” gergek ya-
pan bagka riiyetleri biraraya toplayarak bagka bir sey gosteren
(mazhar) bir simgeye doniisiir, ¢iinkii bu riiyetler hi¢cbir zaman bir
tamim degillerdir, yalnizca Onun bir “sifresi”dirler.?3

miitecelli suretlerinde bilir. l1ahi ilmin temelinin yalnizca kalp olmasinin sebebi
budur, ¢iinkil diger tiim latif organ veya merkezlerin (rith veya bagkasi) belirli
bir makami vardir (6r. Akil bir Suretin biitiine, beg Hazerata tekabill ettigini bi-
lemez; aynm yapar. Suretin mesrulugu himmete dayanmak zorundadir, giinkii
kalp ¢ogulun birligini algilar). Arifin nefsi Hakk ile heterojen degildir, ¢uinkil bu
ayn-1 sdbiteye verilen ilahi Ismin kendisidir. Arif [gnostik] olmak bu suretleri
doniigiimlerinde tammaktir. Agnostik olmak onlan inkar ve reddetmektir. Kalp
ilminin, dogmacilann tartigmaci diyalektiklerinden radikal olarak aynldig1 nok-
ta burasidir. Hakk:, yogunlagma (“Kuran™) halinde, recelli ve suhiid (sezgisel rii-
yet) ile bilenlerin ayncahig1 budur; Hakk: Hakla bilmektir; bu kalp ilmi tecelli-
lerine gore belirlenir; bigimi ve tarzi aliciya gore degisir.

9 Fusiis I, 122; Kagani, s. 148.

92 Fusis 11, 148-49; Kagani, s. 150.

9 O halde, bu dogmaciliklann temsil ettigi, beraberinde sonsuz ve anlamsiz anlag-
mazhk ve miinakagsalann radikal kotiiliigiinii getiren *“kararma” nigin gereklidir?
Elbette bu sorudan kagimlamaz. Fakat aym olgiide radikal olan cevabi, burada,
fbn Arabi’nin miiridini bu sinirlardan kurtaran yaganmig 6gretiden olugacakur,
¢iinkil 0 zaman bu soru ve kinadig kotiiliik temelsiz kalir. Kalp (veya taklib) il-
mi 0 zaman cevap ve pratik ¢oziim olur. Boyle bir cevap bir olgu halinin sebe-
biyle ilgili kagamak agiklamalarda bulunmaz; onu agar.

247



BIR’LE BIR OLMAK

Burada bir kez daha basit miiminlerle biiyiik mutasavviflar
arasindaki benzerligi goriiyoruz. Daha once gordiigiimiiz gibi, ba-
sit bir miimin bir mutasavvif olabilir. Hem basit miiminler hem
mutasavviflar “kulak veren ve sahitlik eden,” yani bahsettikleri se-
yi dogrudan gémmiis olan insanlardir. Dogru, basit miiminler Pey-
gamberlerine uyarlar (taklid), sabit inanglan vardir; fakat bir an-
lamda, Tannlarim Dualarinda ve yakanglarinda dogrudan miiga-
hede ederler; Onu remsil ederek, Peygamberlerinin emrine uyar-
lar. Fakat kalbin Huzurlarinda (huzir bi’l-kalb) ¢ok sayida merte-
be vardir; bunlar basit miiminlerin imanindan, hayal eden bir Haz-
rete (hazret-i haydliyye), Muhammed’in Cebrail’i gordiigii riiyete
veya Meryem’in Miijde sirasindaki riiyetine®* ve daha da yiikse-
ge, Peygamberin vecd halinde veya uyanik bir diigte Tanrisin1 gor-
diigiinii anlattif1 ve aldig1 bigimi tasvir ettigi siradis1 hadiste anla-
tilan tecelliye kadar gider (hadisii’l-riiyet, bkz. asagida VI. Bo-
liim). “Kulak vermek,” muhayyile yetisinin kendisine 6zgii varlik
diizlemindeki, kendisine 6zgii Hazretteki iglevini temsil eder. “Sa-
hit olmak,” “Allaha, Onu gormiigsiin gibi ibadet et” nebevi emrini
gerceklestiren riiyete isaret eder. Hayal giiciiniin verdigi huzur bi-
¢imi (huziir-1 haydlf) higbir sekilde asag bir bigim veya yanilsa-
ma degildir; duyular tarafindan goriilemeyen seyi dogrudan gor-
meyi, gercek bir tamk olmay ifade eder. Basit miimin halinden
mistik hale manevi gecis, kendini Hayal aracihigiyla riiyete hazir
(istihzdr-1 hayali) kilmaya artan bir yatkinlik ile gergeklesir: tem-
sil yoluyla zihinsel riiyetten, riiya riiyetine ve ondan da veldyet du-
raginda dogrulamaya kadar, tahayyiil eden, taniklik eden miisahe-
de (suh@id-1 hayal?) kalbin miisahedesi olur (suhiid bi’l-kalb); di-
ger bir deyisle, basiret ile edilen miisahede olur; kalp Tanrinin
kendisini gordiigii organ, “g6z” oldugu i¢in, Tanrimin Kendisi ara-
ciligiyla miisahedesi olur: temasa eden temasa edilendir (benim
Onu miisahede etmem Onun beni miisahede etmesidir).%3

Sonug olarak ortodoks dogmacilar yalmzca sinir koyup ta-
kipcilerini kendi sinirlanina ulagmaya ¢agirirken mutasavviflar,
kalp ilminin miiritleri olarak Peygamberin miisahedeye olan
cagnlarini takip ederler.9 Basit miiminlerin, yalnizca kaba bir

94 Kagani, s. 149.

95 Kagani, s. 150.

9% A.g.e., Rasyonel dogmacilann boyle bir gagriya ihtiyaglan yoktur giinkil riiyete
ihtiyaglan yoktur; basit miimin ise muhayyel riiyetle ve temsille baslar (tahay-

248



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

baslangi¢ olan tepkilerini artan bir miilkemmeliyete tasirlar. Ba-
sit miiminin kabil oldugu riiyet yine ayni din ve inanca ait olan
digerleriyle beraber gordiigii “Hakkin Suretine” tekabiil eder:
miisterek bir bagin Olgiilerine gore “inanglarda yaratilan bir
Hakk.” Nitekim mutasavvifin riiyet kapasitesi onu bu dl¢iilerden
kurtarir: Allah’1 Onu izhar eden (mazhar olan) her surette tani-
mak, her varlifa, her inanca miitecelli bir islev vermek —bu te-
melde kigisel bir tecriibedir ve topluluga miisterek olan dlgiiler-
le diizenlenemez. Dogrusu, her mazharda onu gérme kapasitesi
mutasavvifin kendi bilincinin sureti tarafindan diizenlenir, ¢iinkii
her tecellinin sureti kendisini ifga ettii bilincin suretine tekabiil
eder. Mutasavvif, “Allah’a, Onu gormiigsiin gibi ibadet et” nebe-
vi emrini, bu bag: (ta’alluk) her an algilayarak gergeklestirir.
“Hakkin Sureti”nin mutasavvifin “Yaratict Muhayyile”si icin ve
bu Yaratict Muhayyile tarafindan diizenlendigi sekliyle miisahe-
desi, artik toplumsal bir inang tarafindan dayatilamaz, ¢iinkii bu
mutasavvifin 6zsel ve en i¢sel varlifina tekabiil eden miisahede-
dir. Ibn Arabi’nin “miitecelli Dua”sinin biitiin sim budur.

yiil ve temessiil) ve sahsi riiyet ve tahkik yoluyla tevhidde velayete yiikselir. Pey-
gamberlerin gagnsi bizi zihinsel riiyete tekabiil eden Hakka davet eder. Ote yan-
dan, rasyonel dogmaci “nebevi bir kelam” iiretmekten tiimiiyle acizdir, giinkii
tek derdi dogmatik bir tanima (takyid) ulagmaktir. Bu konunun ilahi ilimler ve
gizemler agisindan son derece 6nemli oldugunu dogru bir gekilde algilamasina
ragmen Bali Efendi (ss. 221 ve 222), neyin tehlikede oldugu konusunda ciddi
olarak yanilmaktadir. Bu baglamda, Siinnilik adina bir tiir 6ziirde bulunur ve la-
hi Varligin daha ileri bir belirlenimsizligine “ulagmanin” (yani tiim hususi belir-
lenimlerden annmug bir kiillilestirmenin) gok kiymetli bir ig olacagina inanmig
gibidir. Bu yola girmekle, /d bi-sart (hem kiilli olan hem de hususi olan agisin-
dan mutlak kosulsuz olan) ve bi-garti-ld (menfi kogula maruz olan, yani tiim hu-
susi belirlenimin yoklugu tarafindan kosullanan kiilli) arasinda ¢oziimsiiz bir ka-
ngiklik yaratmig oluruz. Bu Ibn Sind metafiziginde 6nceden temellenmis olan
¢ok ciddi bir aynmdir. Fakat elbette, miitecelli suret, iglev ve riiyet, tiim belirle-
nimleri yok eden ve kavramsal bir bogluga veya tilmiiyle igi bogaltilmig bir kav-
rama yonelen artig halinde bir menfilik ile bir arada bulunamaz. Aksine tiim te-
celli ve riiyete dayah tecriibe akilda iyice belirlenmis bir surete igaret eder, giin-
kil 6ziinde, kesinlikle menfi kosullu bir kiillide degil, rab (Efendi) ve merbib
(kul) arasindaki, zuhur eden suret (miitecelli) ile kendisine izhar edilen suret
(miitecelld lahu) arasindaki bagintimn 6ngordiigii gibi, yalmzca kosullu olanda
(bi-sart) zuhur eden kosulsuzun (/@ bi-sart) algisidir. Bu agidan bakildiginda §i-
ilikte, (Kutsal Imamlann zihinsel rilyetine izin verdii lgiide) imamcilik ile bn
Arabi hikmetinin kargilikli olarak birbirlerini nasil beslediklerini incelemek
ozellikle ilgi gekici olur. lleriki bir galiymamizda bu konuyu daha detayl: olarak
tartiymayi iimit ediyoruz. Aynca bkz. asagida V. Bolim n. 17 ve VI. Bolim (Co-
incidentia Oppositorum).

249



BIR’LE BIR OLMAK

Biitiin bunlar Hayalin 1bn Arabi maneviyatindaki siradis1 ye-
rini ortaya koyar. Bu maneviyatin, mistik tecriibe tiirlerini, ya kla-
sik panteizm bigimlerine ya da 6nceden dogmatik agidan tekil ve
sonsuz olan ruhani bir kisi olarak tanimlanmis yiice bir ilahla kar-
silagsmaya indirgeyen tasavvuf fenomenolojisi tarafindan ¢ogu
zaman gozardi edilmesi de bir o kadar siradigidir.9’ Nitekim Ha-
yalin tam degerinin anlagilmasi igin bir paradoksun agilmasi ge-
reklidir. Hayalin yalmzca “goriintii” oldugunu sdylemek, onu
gercekdisidan, fanteziden “bagka bir sey” olarak gérmeyen ger-
cekci sagduyuyla uyumlu goriinmektedir. Fakat bu “bagka bir
sey” tam da, “teofanizmin” (burada iizerinde durdugumuz diisiin-
ce bi¢imini en iyi betimleyen terim) talepkarlig1 kargisinda “ger-
¢ekei” acizligin beyamdir. “Gergekligin,” mazhannin kendisine
goriindiigii ve bu suretin makamu, vasitasi olan kisinin suretini
yansitan bir “miitecelli misal” oldugunu séylemek, onun degeri-
ni, kendini bilmenin temel 6gesi haline geldigi mertebeye kadar
yiikseltmek demektir. Dosetizmi “fenomenleri” goriintiilere in-
dirgemekle suglayip burada “goriintiiniin” “misal” veya manevi
fenomenlerin gercekte canlandinldiklan bir sahne mertebesine
yiikseltildigini fark etmeyen tarihsel gercekgiligin dosetizm eles-
tirisinde goz ardi ettigi sey budur. Tecelliler anlam ve iglevleriyle
hem kulun Kigisel Rabbiyle iligkisini hem de mutasavvifin Insan-
1 Kamil mertebesine kadar genisleyen kabiliyetini belirlerler. So-
nug olarak ¢ogu zaman ‘“‘goktanrici monism” olarak siniflandin-
lan sey, “Hakkin Suretinin” kigisel bir sekil ve surette miigahede-
sinden ayn tutulamaz. Belki bu, konu iizerinde diigiiniilmesine
neden olur ve hususi bir simif arayigini tegvik eder. Biz bu konu-
da yukanda “mistik katenoteizm” terimini 6nerdik.%8

Bununla ifade etmek istedigimiz sey tam da Hayalin tecelli-
lerin suret ve kosulu olarak bu deger kazamgidir. Son mertebe-
sinde Hayal, kendini 1lahi Varligin mikrokozmosu olarak tecrii-
be eden mutasavvifin en i¢ benligine tekabiil eden “Hakkin Su-
retinin” bir miisahedesi olacaktir; her suret gibi sinirl bir Suret
(bu simir olmadan tecelli de olamaz), fakat, neticesi olduklar:

97 Bir 6nceki dipnotun sonuyla baglantih olarak, burada ve bagka yerde “mistik ka-

tenoteizm” olarak adlandirmay: 6nerdigimiz ve Gerda Walther’in Die Phdnome-
nologie der Mystik adh kitabindaki baganh incelemesine, orada ele alinmamig
oldugu igin eklemek istedigimiz bu kategoriyi hatirlatinz.

98 Bkz I Boliim, n. 26 sonu.

250



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

toplu fikir birliginin simirladig: suretlerin aksine her zaman “yi-
nelenen yaratiliglara” agik olan bir “alan”, bir aura yayan bir Su-
ret (bkz. asagida, VI. Boliim). Elbette bu, temel bir riiyete daya-
I Hayal, gayri-maddi varliklarin “misali suretlerini” giyindikle-
ri ve maddi seylerin gayri-maddileserek “latif cisimler” oldukla-
n berzahta, manevi ve fizikselin biraraya gelisi (“ittifaki” [cons-
piration], sumpnoia [sympnoia]) olan ve dolayisiyla maddi ko-
numlarinda sabitlenmig olan “gergek” nesnelerin dig diinyasina
egemen olan bir berzahta “kalbin huzurunu” 6ngoriir.

Hayalin degerinin bilingli olarak yiikseltilmesinde ifadesini
bulan bu riiyete dayal kabiliyet Ibn Arabi’nin eseri boyunca go-
riilebilir. Misal olarak, Tantra’da Sanskrit alfabesinin harflerinin,
¢akralan, latif bedenin merkezlerini ifade eden “niliifer sekille-
rinin” igine ¢izili halde gorsellestirilmesi [visualisation] gibi
Arap alfabesinin bazi harflerini “gorsellestirme” [visualiser] ye-
tenegini kapsar.9 llahi Hiiviyyet’i Arapga ha harfinin suretinde,
1is1kla parlayan ve kirmizi bir halinin iizerinde gorsellestirir; ha
1sinlarini dort kiireye yansitirken Aa’nin iki kolunun arasinda hv
harfleri (Hiive, He) parlar.!00

Bir bagka gorsellestirme ¢ok daha onemlidir, ¢iinkii mistik
tefekkiiriin, tiim sifatlarin ve tiim baglann reddini (tenzih) gerek-
tiren mutlak ilahi Birlige (ahddiyyet) yoneldigi manevi mertebe-
de (menzile) bulunur. Bu mertebede (ve Hayalin manevi iglevini
daha yukar tagimak imkansizdir), sekil ve sureti olan bir sey
mutasavvifin nefsinin aydinlanmasi sirasinda zuhur eder. Mese-
la bu beg siitun iizerinde duran bir tapinak (beyt) olabilir;!0! sii-
tunlarin iizerinde tapinagin duvarlanm kaplayan bir ¢at1 vardir;
duvarlarda higbir bosluk yoktur; tapinaga hi¢ kimsenin girmesi
miimkiin degildir. Nitekim tapinagin disinda binadan bir ¢ikint1
olusturan fakat dig duvara yapisik bir siitun vardir. Kesf ehli bu
siituna Allah’in Kabe’ye yerlestirdigi Hacer’iil Esved tasim 6piip
dokunduklan gibi dokunurlar.!02 Bu noktada Ibn Arabi’nin iga-

9 Bkz. Mircea Eliade, Yoga, ss. 241 ff.

100 piitghat 11, 449. AR (Mystical Philosophy, s.114) dort Kiirenin dort Unsur ol-
dugunu digiiniir; aynca mutlak Gayb Hazretini takip eden dort Hazerat olabile-
ceklerine inanmak igin de sebep vardir (yukanda n. 19).

Filtahar 11, 581,

Mistik Delikanlnimn, tam da ruhani hacmin yanindan gegerken Hacer'iil Esved
taginin ortaya ¢ikmasindan anlagilacag: gibi (agagida VI. Bolum, §2) Hacer’iil

10
102

251



BIR'LE BIR OLMAK

retleri yogunluk kazanir. Tanrinin bu Tag1 sag tarafa koyarak
Kendisine baglayip Tapinaga baglamamasi gibi siitun da bu mis-
tik mertebenin bir parcasi olmasina ragmen ona bagh degildir;
bu mertebenin miistesna 6zelligi degildir, her manevi mertebede
vardir. Bir anlamda, mistik mertebelerin i¢imizi doldurdugu yii-
ce iggoriiyle aramizdaki terciimandir).'93 Gergekten de tiimiiyle
niifuz ettigimiz mertebeler vardi; bazi1 mertebelere ise gegisimiz
yoktur, mutlak menfi agkinlik (tenzih) mertebesi gibi. Daha son-
ra bu siitun bize yonelttigi hatasiz konugma ile, Peygamberin du-
yumsal diinyada yapti1 gibi sezgisel muhayyilenin diinyasinda
(‘alemii’l-kegf) bize yol gosterir. Bu llahi Varligin dilidir (lisd-
nii’l-Hakk). Burada ima netlesir: bu siitun tapinagi saran duvar-
lardan biridir; yalmzca bir cephesini goriiriiz, gerisi duvarin ar-
kasinda sakhdir. Yalnizca bizim bulundugumuz tarafa yansiyan
“siitun” bize Goriinmezi “terciime edebilir.”

Bu yazinin sonunda, Ibn Arabi’nin Forma Dei’ye (siretii’l-
Hakk) dair en kisisel miigahedesine, kendi tecellisine sahip oldu-
gu gizemli olayin, esi Hayalin mistik Tapinaginda olan Hacer’iil
Esved tagina baglandigim gorecegiz. O zaman belki bu belig sii-
tunun, gayb dleminin bu terciimaninin kim oldugunu anlayaca-
g1z. Fakat simdi bile Faal Muhayyilenin riiyetlerinin noetik dog-
rulugunu ve higbir mistik mertebeden eksik olmamasindan da
anlagilan vazgecilmez islevini kavrayacak konumdayiz. Eger
Hazeratin, Hazretlerin veya varlik diizlemlerinin hiyerarsisinde,
daha 6nce gordiigiimiiz gibi, diizlemler aras1 bir tekabiil varsa ve

Esved taginin sembolizmi, son 6zdeglesmeye [identification] varan bir dizi gonder-
meyi miimkiin kilar. Tapinaktan diganya dogru gikint1 yapan siitun Muhammed'in
Ruhudur, yani Muhammed’e kars Meryem’e kargt sahip oldugu roliin aynisina sa-
hip olan (Afifi, Mystical Philosophy, s. 75, n.3) Kutsal Ruhu, Cebrail’i, Vahiy Me-
legidir. Delikanhinin ortaya gikma yeri onu, mutasavvif itibariyle Melegin esi [ho-
mologue] olarak konumlar; mutasavvifin, igine izdiisiiren Nefsi, ilahi Alter Egosu-
dur (bkz. a.g.e., s. 118, n.3 ve yukanda I. Boliim n. 35). Kutb’un herhangi bir teza-
hiiriiniin Siyah Tag olarak adlandinimas: ise Ibn Arabi'den eski bir kullanima sa-
hiptir. Bundan dolay: Ebia Medyen’e, Hacer’iil Esved taginin kendisine dokunan ve
kendisini 6pen insanlarin yarattig1 herhangi bir etkiyi hissedip hissetmedigi sorul-
dugunda, “Ben Hacer'iil Esved tagiyim” (a.g.e., s. 76, n.1) cevabini vermigtir.

103 thn Arabi, “Ibn Meserre'nin Kitdbu’l-Hurifunda igaret ettigi budur” der (Kitd-
bu'l-Huriif, yani Harfler kitab, felsefi alfabenin harflerinin Kitab1); bkz. Asin
Palacios, “Ibn Masarra y su escuela,” Obras escogidas, 1, 91). Asin’in kurdugu
bag hafifletmeden, burada Ibn Meserre’nin ortaya attig1 simgesel temayla Ibn
Arabi’de bu temanin zenginlesmesi arasinda bir fark gozetmenin yararh olacag:
konusunda Afifi’ye (Mystical Philosophy, s. 76, n.1) katiliyoruz.

252



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

her alt diizlem, bir ayna gibi ve kendi hususi yapisina uygun ola-
rak iist diizlemdeki seyleri tekrarliyor veya taklit ediyorsa, bunun
sebebi, Niizullerin (tenezziildt) ardigikliginda iist diinyalarin tiim
varlik ve igeriklerinin tecellilerde, yani yeni ve yinelenen yarat-
malarda somutlagmasidir. Ayn1 sey yiikselig yoniiigin de geger-
lidir. Diisiincelerimiz, duygularimiz veya arzularimizdan birinin,
latif maddenin ldea-Hayallerinin ara diizlemine 6zel bir surette
somutlagtifini séylemek, bir ¢icek, dag veya takim yildizin kar-
sisinda, ne mechul ve bilingsiz bir giiciin ifadesi olduklarini de-
gil, onlarda, Ruhlar dleminde geligen hangi lahi Diisiincenin zu-
hur ettigini, “ig baginda” oldugunu kesfetmek icin tefekkiirde bu-
lunmakla aym seydir. O zaman “hayalinin” i¢imizde uyandirdi-
g1 siipheye yenik diisiip, en giizel halimizin tezahiir ettigi bu su-
retlerin giizelligine tiim hayretimize ragmen *Varlar m1” diye so-
rar miy1z? Eger adetlerimize teslim olup bir teminat, bu suretle-
rin bizden once varolduklarina ve biz olmadan da varolmaya de-
vam edeceklerine dair mantiksal bir kamt ararsak, bu kendi var-
ligimizin tezahiir iglevini, Yaratict Muhayyilemizin megrulugunu
saglayan seyin ta kendisini gérimezden gelmek olacaktir. Elbette
bu suretler 6nceden vardilar, ¢iinkii daha 6nce olmayan higbir
sey sonradan varolamaz. Fakat bu suretlerin —sdzciigiin 1bn Ara-
bi’nin kullandig1 anlamiyla— yaratimanug olduklan da daha az
dogru degildir, giinkii ortaya gikmamglardir. Igte himmetimizin,
yaraticiifimizin iglevi tam da budur, ortaya ¢ikmalarim sagla-
maktir, yani onlara varhk vermektir. Burada yaraticiligimiz var-
higimizin 6ziiyle, kalbiyle birlesir: ortaya ¢ikmasina sebep oldu-
gumuz, oniimiize ve dtemize izdiisiirdiigiimiiz sey —aym zaman-
da bizi yargilayan sey— himmetimiz, enthymesis’imizdir. Dahasi
biitiin bunlar evre alemlerin herhangi birinde herhangi bir misal
kadar gergekligi olan bir kalicilia sahiptir, ¢iinkii yeni yaratim-
dir, an be an yinelenir (halk-1 cedid) ve son tahlilde “oku attifin
zaman da sen atmadin, fakat Allah att’” (Enfal; 17).

3. Kalp llmi

Son olarak, Ibn Arabi’nin birkag Yaratict Muhayyile misali-
ni diigiinme ve agiklama seklini anlamak i¢in bu yinelenen yara-
tihs kavramma geri donmemiz gerekmektedir. Once himmete
dair birkag dmek sececegiz; bunlardan ilki kendisinden ayrilan

253



BIR'LE BIR OLMAK

(hayal-i munfasdl) ve Hazerattan bir veya birden fazlasinda him-
met onu orada tuttugu siirece varhgim siirdiiren bir sey iiretme
islevine dairdir. Ikincisi, Idea-Suretlerin ve misali Suretlerin ber-
zahim algilama organimiz olarak iglevine, sonuncusu ise onu,
duyulanmizin tiim nesnelerini doniistiirme yetenegine sahip olan
zevke, mistik algiya benzeten igleve dairdir.

1k yonle ilgili olarak, Ibn Arabi’nin Kuran’da anlatilan, Sa-
ba melikesi Belkis’in tahtinin Siileyman’a goriindiigii olay iize-
rinde diisiinme bigimini degerlendirecegiz. Siilleyman adamlan-
na, melike kafilesiyle gelmeden 6nce aralanndan birinin melike-
nin tahtim1 ona getirip getiremeyecegini sorar (Neml; 38 ff.) Sii-
leyman’in adamlarindan biri, “Kutsal Kitaplar hakkinda derin
bilgi sahibi”!%4 olani, yani Asif ibn Berhiyye, goz agip kapayin-
caya kadar (bakisiniz size geri donmeden bile 6nce!) getirecegi-
ni soyler. Ve aminda, Siileyman 6niinde taht1 goriir.

Elbette bilfiil bir hareket yoktur. Ne Asaf ne de taht diinya
iizerinde bir yerden digerine gitmislerdir; ne de mekanin ige
dogru biikiilmesinden bahsedebiliriz. Gergeklesen sey bir kaybo-
lug, Saba’da taht fenomeninin yok edilisi ve Siileyman’in 6niin-
de var edilisi, yani tezahiiriidiir ve tahtin Saba’da zuhur etmeyi
kestigi an, Siileyman’in ve maiyetinin gozleri 6niinde peyda ol-
dugu andir. Bir “ardisiklik” bile yoktur. Yalmzca yeni bir yara-
tim, Yaratihigin tekerriirii veya yenilenigi vardir; bu ise daha 6nce
gordiigiimiiz gibi tecellilerin doniigiimii anlayigiyla birarada bu-
lunan bir kavramdir. Gayb dleminin bir 6zii bir yerde zuhur edip,
sonra da orada gaip olarak bagka bir yerde zuhur edebilir; ayni-
lik 6ziin a’yén-1 sabitesindedir, tekerriir eden tezahiirlerinde de-
gil. Benzer sekilde, nedensellik bu a’yan-1 sabitede bulunan ila-
hi Isimden gelir; gordiiklerimiz gibi olaylar arasinda yalmzca
nedensiz baglar vardir, ¢iinkii bu olaylar, ne kahcilik ne de
devamhliklar1 oldugundan birbirlerinin sebebi olamazlar.
O halde Siilleyman ve adamlarimin gordiigii sey tahtin yeniden
yaratilisidir, ¢iinkii (Saba’da) kaybolusu ve (Siileyman’in 6niin-
de) peyda olusu boliinmez bir anda, zamanin bir atomunda ger-
ceklesmisgti.!05

104 Bk7. Bu -himmetin tatbikiigin olan- terimle beraber bkz. yukanda Ibn Arabi’nin
“kendi sahsen bir ‘Kuran’ olmak” emrini yorumlayigiyla ilgili soylenenler.
105 Eysis 1, 155-56; Bali Efendi, ss. 287-88; Kagant, s. 195.

254



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

Yine daha 6nce gordiigiimiiz gibi, bu Yaratihigin tekerriirii
veya yenilenigi fikri aym olanin tekrarina isaret etmez (aynilik
zuhur eden goriinmezdedir, tezahiirde degil). Tezahiirler arasin-
da yalmzca benzerlik vardir ve uzun mesafeyi hesaba katarak
maddi bir taginmanin imkansizhginin farkina varan melikenin
iinleminin anlami budur: “Tipik o!” (Ke’ennehii hiive, Neml;
42). Aynca onun sdyledigi sey dogrudur: a’yan-1 sabitesi, ilahi
bilgide belirlenen bireyligi itibariyle tahttr, fakat Siileyman’in
oniinde somutlagan varolugu itibariyle degildir. O halde Bel-
kis’in ifadesi kesretin ve vahdetin bir sentezini formiile eder.!06
Ibn Arabi bu taht probleminin en zor problemlerden biri oldugu-
nu ve var edici Rahmet Nefesinin (Nefesii’r-Rahmdn) her “solu-
gunda” tekerriir eden bir Yaratilig fikri olmadan ¢o6ziilemeyece-
gini itiraf eder. Bu olay ayn1 zamanda Siileyman’in, “Kutsal Ki-
taplar hakkinda derin bilgi sahibi” olan adamininin yalmzca
onun emri lizerine yiiriirliige gecirdigi sihirli giiciine tamkhk
eder. Siiphesiz bu fiil, himmetin sebep oldugu bir fiilin 6zellikle-
rine sahiptir. Nitekim Siileyman benzersiz bir istisnadir. Yalniz-
ca kendisine ait olan bir gii¢le himmetin 6ngordiigii zihinsel yo-
gunlasma olmadan aym etkileri yaratabilmistir; tek yapmasi ge-
reken bir emir vermek olmustur; fakat eger ona bu giic verildiy-
se, bunun sebebi ilahi Rabbinin emriyle bu giicii talep etmis ol-
masidir. “Yaratici Duanin” her sonucunun bu kosula bagh oldu-
gunu gorecegiz.107

Bu 6zel sonucun, yani tahtin “taginmasinin” Muhayyel Haz-
ret” diizleminde gergceklesmesinin niteligi, bir an sonra Siiley-

106 A ge. 1, 157; Bili Efendi, s. 292.

107 A.ge. 1, 158 ve ll, 218-19; Bili Efendi, s. 294; Kagant, s. 199. Bu “sihirli gii¢”
tashir’e (bir seyin kendi diginda ve iizerinde eylemde bulunan bir giice teslimi)
ve rasarruf a (o giicii, yeyde bir degisiklige ulagmak igin yok etme veya kullan-
ma yetisi) igaret eder. Iki tiir rashir vardir: biri himmet tarafindan ortaya konur
ve bu himmetin diinyamizdaki seyleri veya semavi kainatlardaki seyleri elde et-
mesini saglayan zihinsel yogunlagmanin manevi mertebesine igaret eder (baz1
Mutasavviflar bu yetiyi kullanir, bazilan ise yiice manevi nedenlerden dolay: im-
tina ederler). Digeri emrin, daha dnce uygulanmadan veya himmete ihtiyag du-
yulmadan yalmizca telaffuz edilmesidir ve bunun tek 6megi olan vaka Siiley-
man’in Doga giigleri olarak Cinlere hilkmetmesidir. Bu siradis1 hiiner, verildigi
kisilerde ilahi boyutu (/Ghatiyyer) azami sininna yiikseltir ve bu noktada ilahi
boyut insani boyuta (ndsitiyyer) tamamen egemen olur. Yazarlanmiz Siiley-
man’a Rabbi tarafindan, kendisinden sonra bagka hi¢ kimsenin sahip olmayaca-
g1 bir giig talep etme emri verildigini ve bu nedenle duasinin kigisel bir “giig is-
teginden” esinlenmedigini vurgularlar.

255



BIR'LE BIR OLMAK

man melikeyi zemini kristal kaph saraya davet ettiginde anlasi-
Iir (Neml; 44). Cam zemini su birikintisi sanan melike elbisesi-
nin 1slanmasindan korkar ve elbisesini kaldinr. Siileyman boyle-
ce melikeye, az 6nce tamdif1 tahtinin da ayni nitelige sahip ol-
dugunu, yani diger bir deyisle, her an algilanan her nesnenin
“yeni bir yaratim” oldugunu ve goriiniirdeki devamliligin, misal
ve benzerliklerin tezahiiriinde (izhdru’l-musul) oldugunu goster-
mektedir. Kristal zemin su olarak hayal edilir; tahta benzeyen bir
suret Saba’daki tahtin aynisi olarak hayal edilir. Fakat tam da
“hayal edildigi” i¢cin Hayal, Hayal olarak kabul edilisinden itiba-
ren bos ve yaniltici bir seye degil, gercek ve anlamli bir seye isa-
ret eder: Ciinkii gergekte, onu oldugu sey olarak kabul etmek,
“uyanmaktir” ve ona kendi miithig giiclinii vermektir. Ciinkii
uyanmamis bilincin kendine yeterli ve kendiyle siirh saydigi
veriler gibi degildir; yalnizca yan saydam Hayal tevili miimkiin
kilar, yani duyular diinyasindan daha yiiksek Hazeréta gegmemi-
zi saglar.

O halde Muhayyile yetisini kullanan himmetin islevi, berza-
hi algilamak ve bu sayede duyumsal verileri daha yiiksek bir
mertebeye ¢ikararak, dig kabugu gercegine doniistiirmek ve boy-
lece seylerin ve varliklarin miitecelli islevlerini gerceklestirme-
lerine imkan saglamaktir. Iste degeri olan tek sey budur. Bu ders
bize Yusuf’un riiyasina bagh olarak ¢arpici bir bigimde verilir.
Bir giin ¢ocuk Yusuf babasina soyle der: “Ben (riiyamda) on bir
yildizla giinesi ve ay1 gérdiim; onlan bana secde ederlerken gor-
diim.” (Ydsuf; 4).198 Cok sonra, hikdyenin sonunda Yusuf Mi-
sir'da kardeslerini kabul ettiginde beyanda bulunur: “Ey Rab-
bim! Miilkten bana (nasibimi) verdin ve bana (riilyada goriilen)
olaylarin yorumunu da &grettin.” (Ydsuf; 101). Ibn Arabi’yi bu
teville ilgili rahatsiz eden sey, asla bir tevil olmamasidir. Ciinkii
Yusuf tevili —hayali riiyetlerin aleminde gergeklesen riiyalarin
gizli anlamlarini— duyumsal gey ve olaylarin diizeninde buldugu-
nu diislindii. Fakat tevil alt bir mertebeye indirmek degildir; iist
bir mertebeye iade etmek veya yiikseltmektir. Tevilde kisi du-

108 £y 5451, 100-01. B, bu sekilde yildiz suretinde zuhur edenlerin 6ngormedigi bir
“tezahiirdii”; dolayisiyla, yalnizca Yusuf’a ait, muhayyilesinin hazinesinde ger-
ceklesen bir algiydi. Aksi takdirde kardesleri onu gordiiklerini bilirlerdi, Cebra-
il'in Peygamberin kendisini gordiigiinii bilmesi gibi (Bali Efendi, s. 153).

256



MUTECELL! HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

yumsal suretleri hayalf suretlere geri getirmek ve sonrasinda da-
ha da iist anlamlara yiikselmek durumundadir; ters yonde hare-
ket etmek (hayali suretleri dogduklar1 duyumsal surete geri tasi-
mak), muhayyilenin istidatlarin1 yok etmek demektir (mesela tek
bir siitunu goriiniir olan Mistik Tapinag1 maddi bir tapinakla bir
tutmak boyledir; bunun aksine goriiniir bir tapinag1 Mistik Tapi-
nakla tasdik etmek bir asim, bir “maddi niteliklerden soyutlan-
ma”dir). Dolayisiyla Yusuf’un kesfettigini sandig1 tevil hala uy-
kuda olan, riiyasinda bir rilyadan uyandigin1 géren ve o riiyay:
yorumlamaya baglayan, ama aslinda hala riiya goriiyor olan bir
adamin igidir. Ibn Arabi Yusuf’un bu hatasiyla “Muhammedi bir
Yusuf’un,” yani Ibn Arabi’nin kalp ilmini, Peygamberin “Insan-
lar uykudadir; 6liince uyanirlar” ifadesinin mistik anlamim 6g-
rettigi bir Yusuf’un sozlerini kargilagtirir. Bu Muhammedi Yu-
suf’un biitiin bir Isik ve golge fenomenolojisi kurdugunu gor-
diik. Ve Peygamber Muhammed’in sahsinda, altinda gizli olan
gercege geri taginan ve kendini geri tagiyan bir Muhayyile tevi-
lini bize gosteren odur.

Nitekim Peygamber’in sozleri bize, gen¢ kansi Aise’nin
onun ilhamlarina dair yanlis anlamalarinin kaynaginin, Yusuf’un
riiyalarinin tevilini “gergek” bir olayda (fiziksel bir olaya “ger-
¢ek” dedigimiz anlamda “gergek”) buldugunu varsaymaktaki ha-
tasiyla ayn1 oldugunu belirtir. Aige anlatir: “Peygambere kendini
gosteren ilk vahiy isareti gergek riiyalariydi, ciinkii riiyalarinda,
kendisi i¢in safagin hi¢bir karanligin sebat edemedigi berraklig-
na sahip olmayan higbir riiyeti olmadi. Bu alt1 ay boyunca boy-
leydi. Sonra Melek geldi.” Fakat tiim samimiyetiyle Aise ancak
kendi bilgisinin sinirlar1 dahilindeki seyler hakkinda konusabi-
lirdi ve Yusuf gibi o da Peygamberin insanlarin yasadig riiya ha-
liyle ilgili s6zlerinden habersizdi. Aise yalmzca alti aydan bah-
setti; onun i¢in Melegin misali duyular diinyasinda bir olayd: ve
riiyalar silsilesine son veriyordu. Gercekte Peygamberin tiim ha-
yatinin o alti ay gibi gectiginden habersizdi. Ciinkii gercekte
Gayb adleminden —duyumsal bir nesnede, bir hayalde veya *“mi-
sali bir surette”— goriiniir bir suret edinmek i¢in ortaya ¢ikan her
sey ilahi ilham, ilah bildiri ve uyandir.109

109 yusuf'un yaptig1 hatayla Aise'nin hatasinin kargilagtirmas! igin bkz. Fusis 1, 99-
101, II, 107, n. 3; Bali Efendi, s. 152; Kagandi, s. 110.

257



BIR'LE BIR OLMAK

Insana bu sekilde verilen her ey Peygamberin gergek riiya-
larinin alt1 ayinda gordiikleriyle aym niteliktedir; yalnizca bu rii-
yetleri temasa etmesinin degil, Melegi gormesinin de sebebi Ha-
yal Hazretidir (Hazretii’l-Hayal). Giinliik bilincin uyamk hal
adinm1 verdigi halde kendisine verilen her ey de bir riiya halinde
alind1 ve bu, giinliik bilince uyumlu olarak fizyolojinin kullandi-
g1 anlamda “uyku” demek degildi —riiya riiyeti i¢inde riiya riiye-
tiydi, diger bir deyisle, muhayyile yetisi icinde Hayal Hazretiy-
di. Iste nitekim Peygamber, kendisine ilahi ilham verildiginde
duyumsal seylerden uzaklastirildi; bir perdeyle ortiildii; giinliik
bilincin (“uyanik” hale ait kabul edilen kanitlarin) diinyasindan
¢ikt1 ve lakin *“uykuda” (sozciigiin dindigi anlaminda) degildi.
Algiladig1 her sey Hayal Hazretinde algilamyordu ve bir yorum
(ta’bir, te’vil) gerektirmesinin sebebi tam da buydu. Eger gercek
anlamiyla bir riiya olmasaydi, yorumlayacak, yani 6tesini gore-
cek hicbir sey olmayacakti, ciinkii bu “6te” tam da coincidentia
oppositorum olarak Hayali Riiyetin ayncaligidir. Benzer sekilde,
Melek onun karsisinda insan bigimine girdiginde Peygamber, rii-
yete dayali bilinci sayesinde hem ashabina ondan bir insandan
bahseder gibi bahsedebildi hem de “bu Cebrail” diyebildi. Her
iki durumda da O gergegi soyliiyordu.

Ayrica insanin diinyevi hayatinda gordiigii her seyin bir rii-
yadaki riiyetlerle aym1 mertebede (menzile) oldugu kabul edildi-
ginde, o zaman bu diinyada goriilen her sey, Faal Muhayyileler
mertebesine yiikselerek bir herimeneutige, bir tabire ihtiyag du-
yar. Miitecelli iglevlerine sahip olarak, Gizli suretin goriintiisii-
niin onu gergekten izhar edebilmesi igin, goriiniir suretlerinden
(zahir) gercek ve gizli suretlerine (batin) taginmay talep ederler.
Tevil budur ve Faal Muhayyile tarafindan uygulanigi sinirsizdir.
Peygamber de * ‘Rabbim, benim ilmimi arttir’ de.” (Ta-h; 114)!10
ilahi emrini bu sekilde uygulad ve kargisina gikan her seyi tevi-
le veya simgesel mistik tabire sundu. Bir riiyada goge yiikseldi-
ginde (Mirag gecesinde) bir Melek ona igi siit dolu bir kap getir-
diginde!!! yaptip1 gibi, kendisine her siit getirildiginde siitii riiya-

110" Bkz. yukanda n. 49; Siileyman’in yalmzca kendisine ait olacak bir giicii talep et-
mesi ayn: zamanda ilahi bir emre verdigi cevapti.

1T Kagani, s. 200; Bali Efendi, s. 296. Bu arketip bir hayaldir. Benzer bir isaret Zer-
diist Kirabr’'nda (on iigiincii yiizyilda bir Zerdiigt tarafindan yazilmig 1581 beyit-
ten olugan Farsga siir) goriiliir. Kral Gugtasp’in (Zerdiigt'iln koruyucusu) 6liim-

258



MUTECELL! HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

sinda yaptig1 gibi “yorumlad1” (yete’evveluhu), ¢linkii duyumsal
olan her sey riiya riiyetleri deger ve anlamina sahip olduklarinda
yoruma tabii olurlar. Ashabi sordular: “Onu nasil yorumluyor-
sun? (yani hangi fikre geri gotiirliyorsun? Tevilin nedir? Senin
icin neyle simgeleniyor?)” Peygamber cevap verdi: “O ilimdir.”!12
Bu tiir bir rmek faal Muhayyilenin evrensel ve Ozgiirlestirici
islevini ortaya koyar: temsil etmek, gizli ve goriiniir arasindaki
tekabiilii algilayarak her seyi bir Hayal-simgeye (misal) doniis-
tiirmek. Iste gayri maddi gergeklerin onlan izhar eden goriiniir
gerceklerde, Faal Muhayyilenin temel iglevi olarak tevil tara-
findan gergeklestirilen temsili, benzerliklerin yenilenigini, tipo-
lojik yinelenisini (tecdidii’l-musul) olusturur ve an be an ye-
nilenen ve yinelenen yaratihg (tecdidii’l-halk) tam olarak budur.
Bu evrensel siiregte Muhayyilenin iglevi ve beraberinde psiko-
kozmolojinin ¢ift boyutlulugu boylece tiim netligiyle ortaya
konur.

O halde temsilleri belirleyen isari tefsir seyleri simgelere,
temsill Hayallere doniistiirmesi ve bagka bir varlik diizleminde
varolmalanna sebep olmasi nedeniyle yaraticidir. Bu tipolojiyi
gozardi etmek riiyetin anlamin1 yok etmek ve verileri yalnizca ve
tiimiiyle ham halleriyle kabul etmektir.!!3 Iste Taki bin Muhalled
tarafindan yapilan sey budur. Taki bin Muhalled’in tutumu, so-
mut olay ayn1 oldugu i¢in Peygamberin tutumuna iyice zit gorii-
niir. Tak{ bir rilyada Muhammed’in kendisine bir kap siit verdi-
gini gordii, fakat riiyanin giz/i anlamin1 yorumlamak yerine mad-
di dogrulama istedi. Bu nedenle kendisini kusmaya zorlad: ve

siiz oglu ve Saogyant’in —su anda Kurtancinin geligini bekleyerek uyumakta
olan- gelecekteki yoldaglarindan biri olan Peg6tan ilgili olarak, Zerdiist'in ona
ayini gergeklestirdikten sonra sit verdigini okuruz: “Siitten igti ve 6limii unut-
tu.” Bazi Zerdiist bilginlerin yorumu sudur: “ebedi hayatin” anlami *“kendinin
bilgisidir,” yani oliimsiiz 6ziin bilgisidir; siit nasil bebeklerin gidasiysa, bu bilgi
de ruhun gidasidir. Bkz. Le Livre de Zoroastre (Zardtusht-Ndma) de Zartusht-i
Bahram ibn Pajdi, gev. Rosenberg, s. 59.

12 pugis 1, 100 ve 158; Bali Efendi, s. 153 ve 296; Kagéni, s. 200.

"3 tbrahim baglangigta bu gekilde hata yapmugtir, iinkii tevili gergeklestirmemis ol-
dugundan riiyasindaki gocugun kendi nefsini simgeledigini anlamamugtir, Fusiis
1, 78 ve 85 ff; Taki Ibn Muhalled, a.g.e., ss. 86-87. Metinde simyaya yaptigimiz
gonderme bu aym anlayisa deginmektedir; bu anlayiga gore Platon’un Tetraloji-
leri'nde simyaiglemi, extrahere cogitationem'den olugmasiylatammlanir. “Sim-
ya altimim1” igne testine tabi tutmak isteyenler Taki Ibn Muhallad'inkine benzer
bir talepte bulunmus olurlar ve ugrasglan aym olgiide basanyla sonuglanir.

259



BIR’LE BIR OLMAK

bdylece arzu ettigi kanidi elde etti, ¢iinkii biitiin bir kap siit kus-
tu. Arzu ettigi kesinlige, fiziksel olan diginda higbir “gercekli-
gin” varlifina inanmayan herkesin arzu ettigi kesinlige ulasti;
oysa tevili gergeklestiren Peygamber i¢in diinyevi madde mane-
vi bir gidaya doniistii. O halde Peygamberin tevilinin, yani Yara-
tict Muhayyilenin gergeklestirdigi sey bir tiir cevheri doniigiim
[transsubstantiation] idi, fakat bu cevheri doniisiim Hayal Hazre-
tinin dleminde gergeklesti, maddi, duyumsal verilerin diinyasin-
da degil. Maddi olarak gercekten de siittii, Cebrail’in suretinin
bir delikanlininki olmasi gibi, oku atanin sen olman gibi. Fakat
Melek maddi kamtlarin diizleminde aranmaz; cevheri doniigiim
maddesel laboratuvar kimyasina ait bir olgu degildir. Tam da bu
sebeple Taki bin Muhalled maddi dogrulama isteyerek, riiyasin-
da icine gektigi seyin maddi olarak gergekligini kanitlamak igin
kendini kusmaya zorlayarak, kendini manevi gidadan tiimiiyle
mahrum birakti. Siras1 gelmigken s6yleyelim; bu bakis agist sim-
yanin hem anlamini hem de gergekligini tasavvur etme bigimi-
mizi etkiler ve Jacob Boehme’nin, Meleklerin gidasinin gergek
fakat gayri maddi bir gida oldugunu soyledigi Melek biliminin
derin hakikatini takdir etmemizi saglar.!!4 Fakat bir kez daha id-
dia ediyoruz ki biitiin bunlar “dosetizm”dir. Evet. Fakat daha 6n-
ce de altimi ¢izdigimiz gibi, “gercekligi” “goriintiiye” doniistiire-
rek alcaltmaktan ¢ok uzak bir dosetizmdir; aksine goriintiiye do-
niistiirerek bu “gercekligi,” icinde zuhur eden agkin anlam igin
saydam hale getirir. Bu dosetizm maddi olguya goriintii, yani
misal olmadig: siirece deger vermez. Muhayyilenin her an “yeni
bir yaratim” gergeklestirmesinin ve Hayalin Yaratiligin tekerriirii
olmasinin anlam budur.

Iste boylece arayisimizin dairesi kapanir. Hayal Hazreti ve-
ya “Haysiyet” olmadan zahiri bir varolus, yani tecelli, yani Yara-
tilig olamaz. Fakat llahi Varlik Kendini, varhig1 miitecelli Hayal
olan bu varolugta izhar ettiginde, Kendi i¢inde, Kendi benligin-
de oldugu haliyle degil, miitecelli Hayal ile uyumlu bir bi¢imde
zuhur eder. Miitecelli doniisiimlerin biiyiik ilkesini ifade eden
ayetteki gibi:!!> “Onun zdtindan® bagka her sey yok olacaktir”

114 Bkz. Koyré, La Philosophie de Jacob Boehme, ss. 119 ff.

IS Tam olarak: tahavviili’l-Hakk fi'l-suvar fi tecelliyatihi (Hakkin tecellilerinin su-
retlerine doniigiimii), bkz. “Ilahi Tecelli” adh gahgmamiz, ss. 69 ff.
Corbin: Onun yiiziinden.

260



MUTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI

(Kasas; 88). Bu sdzler tiimiiyle anlasildiklannda biitiin tecelli
diisiincesini 6zetler. Elbette ortodoks kelamcilar bu sozlerin lla-
hi Yiize igaret ettigini diisiiniir. Hikmet ehli ise anlar: “Her sey...
o seyin Yiizii harig.”116 Siiphesiz burada garpici bir zithk gériinii-
yor. Fakat daha da ¢arpicisi, miitecelli diisiince bigimine 6zgii
giictiir, ciinkii hikmet ehli igin bu iki anlam arasinda bir ¢eligki
yoktur; llahi Yiizle bir varliin degismez Yiizii ayn1 Yiize (vech)
isaret eder. Bir varligin yiizii a’yan-1 sabitesi Kutsal Ruhtur (Ril-
hu’l-Kuds). 1ahi Yiiz ile bu Varligin yiizii arasinda yaratilmamig
Kutsal Ruh ile Ruh ad1 verilen Melek arasindaki iligkinin aynisi
mevcuttur.!!7 Burada, her zamanki diisiince yogunluguyla duru-
mu betimlemesi icin Abdiilkerim Cili’ye bagvuralim: “Her du-
yumsal seyin Suretini teskil eden bir yaratilmig Ruhu vardir. O
suretin Ruhu olarak, anlamin bir sozciige bagh olusu gibi o su-
rete baghdir. Bu yaratilmig Ruhun (rith-1 mahliik) kendisini teg-
kil eden bir ilahi Ruhu (Rih-1 ildhi) vardir ve bu ilahi Ruh Kut-
sal Ruhtur.” Veya bir bagka deyisle: miikemmelligi duyularin ve-
ya aklin her nesnesinde bireylesen Kutsal Ruhtur; bu Kutsal Ruh
her yaratilanin Yiiziinii tegkil eden ilahi Yiizii ifade eder. Fakat
her seydeki bu ilahi Yiiz ilahi Rabbin varhigi icin esastir;
“Hakk’1n Sureti” Kendisini tegkil eden bir gergeklik olarak Hak-
k’a aittir. Bu iki hadis bu duruma isaret eder: “Adem Rahmanin
suretinden (‘ala siiret) yaratildi” ve “Allah Ademi Kendi Sureti-
ne gore yaratt,”118

L6 Dilbilgisi agisindan her ikisi de Arapga ekin muglakligini hatirlatabilir (illa vec-

hu-hu); bu ayetin hikmete dayah anlami igin bkz. Kasani, s. 111; Fiirghat 11,
313; ve agagida n. 60.
Allah’in, riiyet hiinerinden sorumlu olan ve Ruh (Er-Rith) adi verilen bir Mele-
gi oldugu soylenildiginde kastedilen bu Melektir; bu Melek en agagi Cennetin
altindadir; riiya géren bir insanin kendini ve diger varliklar algiladig sekil ve
suretlere hikkmeder (bkz. II Baruch, 55, 3, burada hakiki riiyetleri yoneten mele-
gin adi Ramiel’dir). Dolayisiyla bir insan duyulann: bir kenara biraktiinda, nor-
malde uyanik bilincini kugatan nesneler, bu Melegin hiikmiinde (“elinde”) olan
suretleri algilayigim perdelemeyi keser. Insandaki latif &ge, enerjileriyle beraber
Hazret-i mahsisa’dan (duyumsal katman) Hazretii'l-haydli’l-muttasil’a (daya-
nag1 beynin 6n kismi olan hayal yetisi) aktarihir. O zaman bu Melek-Ruh, bagim-
siz Hayalin diinyasinda (bkz. yukarida n. 19, ‘alemii’l-misal) kendine ait varo-
luglan olan sekil ve suretlerin bekgisi, riiyet sahibine bu berzahta “tecessim
eden” manevi geylerin riiyetini verir; bkz. Fusis II, 377. Ibn Arabi’nin bahsetti-
gi diger rilyete dayah tecriibeleri degerlendirdigimizde bu siireg aklimizda bu-
lunmahdir; aynca bkz. agagida VI. Bélim, n. 13.
18 Bkz. el-fnsdnu’l-Kamil, 11, 4 ve 8-10 (Jili Kitdbii'l-kehf ve'l-rakim’ine atfta bu-
lunur; aynca bkz. Nicholson, Studies, ss. 110-11.Bu temel bir “gizem”dir [arca-

117

261



BIR’LE BIR OLMAK

Miitecelli Hayal ve insanda, sahnesi ve orgam olan varlikta
ne anlamda “yaratici” olarak adlandirilmasi gerektigi iizerine ¢a-
lismamiz boylece sona eriyor. Simdi “kalp ilminin” en miikem-
mel Omegine, miitecelli, yani yaratict Dua olarak Duaya dair ki-
sa bir incelemeye haziriz. Tanrimin gizli oldugu, tarifsiz Ozii bil-
menin veya sinirlarini ¢izmenin imkansiz oldugu anlayisiyla tii-
miiyle dolu oldugu halde bizi “Hakk’1in Suretinin” somut miisa-
hedesine ¢agiran bir hikmetin paradoksunu fiilen yalnizca bu
Dua asabilir. Az 6nce 6grendigimiz sey, yani her yaratilmig Ruh
icin bir Kutsal Ruhun, onu tegkil eden bir ilahi Ruhun varlifi,
Ibn Arabi’nin mistik Tapinak riiyetinin dogru yorumunun belki
de en iyi anahtardir. Ciinkii, bizden gizli kalan bir riiyette, ona
Kutsal Ruhun kendi yaratilmig Ruhuna ogretebilecegi her seyi
tanitan geng suretin yiikselisini gordiigii yer bu tapinakti.

nej: ezeli taayyilniin gizemi olarak, yaratimams Kutsal Ruhla yaratilms Me-
lek-Ruh (bu sozcilgiin 1bn Arabi okulunda kullanildig: anlamiyla) arasindaki bo-
linmemis iligki veya iligkinin taayyiinii. Aynca bkz. daha sonra bahsi gegen rii-
yet (VL. Bolim): mistik Delikanhinin (mistik riiyet sahibinin ebedi yoldag,
Olimsiiz “Yiizii”) arga yerlesmesine ve ezelde kendisine yiice Kalem ilminin
(Kalem-i a’'la = ‘Akl-1 evvel) veriligine yaptig1 génderme. “Islevsel olarak,” Ri-
hii’l-Kuds'un Melek Rith ile olan iliskisiyle Spiritus principalis’in [Bag Ruh]
Spiritus sanctus (Cathari arasinda her inananin Melegi) ile olan iligkisi arasinda
bir benzerlik kurmak imkansiz degildir (bkz. Séderberg, La Religion des Catha-
res, ss. 174 ff., 215).

262



INSANIN DUASI VE
TANRININ DUASI

1. Miitecelli Dua Yontemi

Bazilar1 namazin Ibn Arabi’ninki gibi bir 6gretide bir iglevi
olmasini, dahasi temél bir islevi olmasini paradoksal bulur; bazi-
lan ise topyekiin reddeder. Ciinkii onun “varligin agkin birligi”
Ogretisini, bizim modem felsefe tarihimizdeki anlamlariyla “mo-
nizm” veya “panteizm” olarak simiflandirmakta acele edenler,
duanin hala ne islevi olabilecegini anlamay:1 zorlastirdilar. Az
once bize ifsa olunanin, yani Yaratilisin tecelliye, miitecelli Ha-
yale es oldugu bilgisinin 1s181inda “Yaratict Namaz”dan bahse-
derken gostermeye calisacagimiz sey budur. (Belki de sozii ge-
cen ¢oziimlemeler aceleci yargilara kars1 bazi ¢ekinceler 6nerme
avantajina sahip olmustur; fakat bu dilegin, tarafimizdan Ibn
Arabi’nin hikmetini zorla batini Islam’in ortodoksisine dahil et-
me arzusuna igaret ettigi diisiiniilmemelidir! Dogru, varliin mii-
tecelli yapisi, Yaratan ve yaratilan arasinda belirledigi iligki var-
liklarinin birligine isaret eder (¢linkii mutlak varhiga digsal [ext-
rinséque] olan herhangi bir varlik tahayyiil etmek miimkiin de-
gildir). Fakat oziinde bir olan bu varlik, zahiri varligina ve batini
varligina tekabiil eden iki varolus bigiminde “kisisellesir.”” Dog-
ru, zahir batinin zuhurudur; ikisi bozulmaz bir birlik olugturur;
fakat bu varolugsal olarak aym: olduklar anlamina gelmez. Ciin-
kii, varolugsal olarak, goriiniir olan gizli degildir, zahir batin de-
gildir, kul Rab degildir, insani durum (ndstit) ilahi durum ({/dhiir)
degildir, farkhlagmalanini ve kargihikh tekabiillerini, ikili-birlik-
lerini belirleyen aym temel gerceklik olsa da bu boyledir.

263



BIR’LE BIR OLMAK

Iste Ibn Arabi’nin yalnizca goriiniirde paradoksal olan bazi
Ozdeyislerinin ifade ettigi durum budur. “Ona Kendini bizim ara-
ciligimizla izhar etmeyi verdik; O ise bize (Onun araciliiyla va-
rolmay1) verdi. Bu yiizden gérev Onunla bizim aramizda payla-
silmistir.” Aynica yine: “Eger bize Kendi varligiyla hayat ve va-
rolus verdiyse, ben de Onu kalbimde bilerek Ona hayat veriyo-
rum.” Daha 6nce bu tiir sozlerin Angelus Silesius’unkilerle uyu-
muna deginmistik: “Bensiz Tanrinin hayatinin yok olacagini bi-
liyorum.”!19 Mutasavvifa (fedele d’amore’ye) ask rabbini kendi
varhigiyla ve tiim yaratiligla beslemekten olusan bir ilahi hizmet
yiikleyen fikrin temeli tam olarak budur. Ibn Arabi’nin, Mamre
mesesinin altinda Meleklere mistik yemek sunan Ibrahim’in mi-
safirperverliginde bu ilahi hizmetin prototipini gérmesi de bu an-
lamdadir.!20

Varligin zuhurunda, ebedi tecellide bu rol paylasim: anlayis
Ibn Arabi’nin dua kavram igin esastir; Ibn Arabi’nin dua yonte-
mi olarak anlandirdifimiz seye ilham verir ve onu bir “miitecel-
li dua yontemine” gevirir. Paylasim kavramu iki varlik arasinda
bir diyalog ongoriir ve diyalojik bir durumun bu canli tecriibesi-
ni, diyalogun tekilligini varolugsal bir tekgilige indirgeyen her-
hangi bir teorik girigimi giiriitiir. 1lahi Varligin Rahmetinin, Onun
tecellisi olan bir yaratiligin kaynaginin, yalmzca Yaratandan ya-
ratilana, Ibadet Edilenden edene dogru degil, agiktan Masuga
dogru da hareket ettigini daha 6nce gormiigtiik. Ciinkii, tecelliler
Arzuya, Tannnin bilinmeye olan nostaljisine tekabiil etseler de,
bu Arzunun gerceklesmesi Onun nurunun miitecelli islev verdi-
gi suretlere (mazdhir) baghdir.

Dogru, ens creatum’u Ens increatuni’un diginda yalmz bira-
kirsak bu tekabiil anlagilmaz hale gelir. O zaman Namaz, yalniz-
ca Ibn Arabf i¢in degil genel olarak Tasavvuf igin tiksindirici ola-
cak bir anlama biiriiniir. Ciinkii dua bir seyin talebi degildir: bir
varlik bigiminin, bir varolma ve var etme, yani Kendini izhar
eden Tanrinin ortaya ¢ikmasini saglama, Onu elbette 6ziinde
degil fakat Kendini o surete ve o suret araciligiyla izhar ederek

119 Bz, I. Bslim, n. 70.

120 Bkz. 1. B6liim, n. 75, Dogu Hristiyanlig1 ikonografisinde Ibrahim’in misafirper-
verligi motifi; bkz. mistik “Hikmet”in miiridine verdigi ders, ss. 143 ff. Ve yu-
kanda II. bolim, n. 38.

264



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

Izhar ettigi surette “gérme” aracinin ifadesidir. Bu Namaz anla-
yis1, Yaratili olarak miitecelli hayalden tiimiiyle habersiz olarak,
Muhayyilemizin “yaratimi” olan bir Tanrinin ancak “gercekdis1”
olabilecegini ve bdyle bir Tanriya dua etmenin anlamsiz oldugu-
nu savunanlarin ayaklarinin altindaki zemini kaydirir. Ciinkii
tam da hayal giiciiniin bir yaratimi oldugu i¢cin ona dua ederiz ve
tam da bu nedenle O vardir. Dua, Yaratici Muhayyilenin en iis-
tiin sureti, en yiice fiilidir. Rollerin paylasimindan dolayi, tecelli
ve varliklar aleminin tekvini olan ilahi Rahmet, bilinmeyisinden
¢ikip bilinmek isteyen Tanrinin Duasi’dir; Insanin Duast ise bu
tecelliyi gergeklestirir ¢iinkii onda ve onun aracilifiyla “Hakkin
Sureti” (siiretii’l-Hakk) kalbe, ona Kiblesinde, alicisi (tezahiir bi-
¢imi, mazhar), ibadet edenin kapasitesi Ol¢iisiindeki varlig1 olan
sureti yansitan Faal Muhayyileye goriiniir hale gelir. Tann bizim
icin dua eder (yusalli ‘alaynd), bu demek olur ki onu ve onun
icin dua ettigimiz Tanr1 oldugu &lgiide (yani Kendini bizim igin
ve bizim araciligimizla izhar eden Tann oldugu 6l¢iide)Kendini
izhar eder. Gizli haldeki llahi Oze dua etmeyiz, her miimin
(‘abd) kendi Rabbine, onun imaninin suretinde olan Rabbe dua
eder.

Bildigimiz gibi bu karsilagma, bu coincidentia oppositorum
“Hayal Hazreti”nin (Hazretii’l-Hayal) ara diizleminde gercekle-
sir. Dua organi enerji yogunluguyla, himmetiyle kalptir, psiko-
ruhani organdir. Dua goérevi Tann ve insan arasinda paylagilir,
ciinkii tecelli olarak Yaratilig Kendini gosterenle (miitecellf) ken-
disine gosterilen (miitecella lahu) arasinda paylasilir; duanin
kendisi Yaratiligin bir am, 6mek bir tekerriiriidiir (tecdidii’l-
halk). Bu anlagildiginda, 1bn Arabi’nin Kuran’in ilk suresini
(Fatiha) kendine metin secerek gelistirdigi o i¢sel ayinsel eyle-
min sirrin1 kavramig oluruz. Biitiin bir meditasyon ayininin, biri
insani biri ilahi karsilikl iki sesin ilahisinin [psalmodie] tanik ve
parcasi oluruz; ve bu ilahi, Yaratic1 ve mahlugu arasindaki daya-
nmisma ve baglhiligl ebediyen bastan kurar, bastan yaratir (halk-1
cedid!); ezeli tecelli fiili Yaratan ve yaratilanin bu ilahisinde her
an yenilenir. Bu durum ayinsel Namaz hareketlerinin elde edebi-
lecegi eslesmeleri [homologations], Duanin riiyet “yaraticisi” ol-
dugunu ve nasil, riiyet yaraticist oldugu igin eszamanh olarak
Tanrinin Duasi ve insanin Duasi oldugunu anlamamizi saglaya-
caktir. O zaman, “Hakk’in Sureti” kendini, bu i¢sel ilahiyi kutla-

265



BIR’LE BIR OLMAK

yan mutasavvifa gosterdiginde, kim ve ne nitelikte oldugu hak-
kinda fikrimiz olur.

Fitiha, kutsal Kitabi “agan” sure, bildigimiz gibi Islam di-
ninde temel bir 5neme sahiptir. Burada bu sureyi 1bn Arabi’nin,
mutasavvifin bir miindcdt, yani “samimi bir diyalog,” “mahrem
bir ilahi” olarak 6zel kullanimi i¢in kigisel bir ayin olarak kullan-
diginda verdigi anlamda tasavvur etmemiz yeterlidir. Ibn Ara-
b1’ nin deyisiyle bu sure “Allah ve kulu arasinda yar1 yariya pay-
lagilan bir ibadettir.” “Yans1 Allah’a, yaris1 kula [I’adoroteur]
aittir. Buyruldugu gibi: Namaz1 kendim ve kulum arasinda ikiye
béldiim. Yansi benim, yansi kulumundur. Istedigi sey kuluma
aittir.”

“Paylasilan bir ibadet:” Duayi, burada anlagildif: sekliyle
Namazi (Saldt) Rab ve sahsi fedele’si arasinda “samimi bir mu-
havere” yapan oncelikle bu paylasimdir; ikinci bir sebep ise bu
“samimi muhavere”deki en 6nemli 6genin zikir olmasidir. Bu te-
rim bagka yerlerde farkli anlamlarda kullamilmistir fakat burada
yalnizca lafzi anlami olan animsama [mémoration] olarak alin-
malidir; sozciik kalpte kalmasini saglamak, akilda tutmak, tefek-
kiir etmek [méditer] demektir. O halde ne mukabele ile okunan
dualarla [litaniés] bir ilahi Ismin yalnizca sinirsiz tekrariyla (Ta-
savvufta bagka yerlerde goriilen bir adet) ne de Yoga teknigini
amimsatan bazi usulleri igeren toplu zikir ayinleriyle ilgisi olan
bir seyden bahsediyoruz.!2! Camide cemaatle kilinan Namazdan
da bahsetmiyoruz. Ayinin i¢sellesmesiyle kisisellesmesi birbiri-
ne baghdir. Burada teknik olarak “kalp zikri” ve *igsel zikir”
olarak bilinen geyi hatirlatmak konu digi olmasa da, bunun Ibn
Arabi’nin “samimi muhavere” olarak tammladig1 “ibadet”i tes-
kil etmeye yetmeyecegini gézden kagirmamaliyiz.

Nitekim, boyle bir muhavere tanimi geregi iki mutasavvif
“ayin yoneticiye” igaret ettiginden, bu diyalogu olusturmak igin,
“simdide konumlanan” anmimsama olarak zikir, mutasavvifin

121 Bkz. Mircea Eliade, Yoga, ss. 226 ff. O halde burada 6nerilen manevi egzersiz
ne Yoga postiirleri (bkz. a.g.e., s. 217, Ibn lydz) ne de toplu ya da tek bagina
yapilan zikir seanslarinda (a.g.e., ss. 390-91 ve 408) gergeklesen olgulan
igerir. Burada kigisel duadan, Namazin (Saldr) tek bagina meditasyon ve prati-
ginden, Namaz1 tam anlamiyla Miindcdt yapan bir yontem ve pratikten bahsedi-
yoruz.

266



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

kendini Rabbine mevcut kildig tek tarafl ve miinhasir bir fiil ol-
mamalidir. Muhaverenin, miinacann gergekligi, cevap olarak fe-
dele’sine bildirdigi sirda fedele’sini Kendisine hazir bulunduran
llahi Efendi tarafindan da bir animsamanin, bir zikrin varlifina
isaret eder. Ibn Arabi’nin “Beni kalbinde hazir kil. Seni kendime
hazir kilarim.”* (Bakara: 147) ayetine verdigi anlam budur. Bu
sekilde anlagilip tecriibe edildiginde Namaz, bir miindcdt, sami-
mi bir muhavere oldugu icin, dorugunda, farkl1 derecelere sahip
zihinsel bir tecelliye isaret eder; fakat eger basarisiz degilse, mii-
sahedeye agilmahdir.122

O halde burada 1bn Arabi’nin, bir muhavere, Fatiha’min tek-
rarim “ilahisi” [psalm] ve temeli olarak kabul eden samimi bir
muhavere olan bir ibadetin evrelerinden bahsetme bicimini ince-
leyecegiz. Ibn Arabi “Dua ydntemi” olarak isimlendirdigimiz se-
yin evrelerine tekabiil eden ve bize maneviyatini nasil uygula-
maya koydugu hakkinda fikir veren ii¢ ardigik an ayirt eder. On-
ce miimin kendini Rabbinin huzuruna ¢ikarmali ve Onunla “s6y-
lesmelidir.” Ara bir anda musalli, namaza duran miimin, Tanrisi-
n1 Kiblesinde, yani kargisinda tahayyiil etmelidir. Son olarak,
ticlincii bir anda miimin, kalp olan latif merkezde Tanrisini tema-
sa ederek sezgisel riiyete (suhild) veya gorsellestirmeye (rii’yd)
ulagsmali ve aym1 zamanda tiim zahiri seylerde titresen ilahi sesi
duymali, 6yle ki bagka hicbir sey duyamayacak seviyeye gelme-
lidir. Bu bir Mutasavvifin asagidaki beytinde ifade edilir: “Bana
Kendini gosterdiginde, tiim varhifim goriigtiir: benimle gizlice
konugtugunda, tiim varh@im duyustur.”123 Burada biitiin Kuran,
Asik ve Maguk arasinda simgesel, iistii kapal bir hikayedir
(remz) ve ikisinden baska kimse niyetinin gercekligini anla-
maz.”124 Belli ki tevili, Kuran’1 Ezgiler Ezgisi’nin bir tiirevi ola-
rak okuyup uygulamayi miimkiin kilan mistik yorumu harekete
gecirmek i¢in tiim “kalp ilmi” ve kalbin tiim yaraticihi1 gerek-
lidir.

Corbin’in alinuladify ifade referans verdigi Kuran ayetine uymamaktadir.
..

—9

122 pusis 1, 222-23.

123 Alintilanan a.ge. I, 342

124 By, Seyyid Kazim Resti (gegen ylzyilda Iran’in Seyhi okulunun bagi olan Seyh
Ahmed Ahsai’nin halefi), Serh-i Ayen'i 'I-Kiirsi, s. 2.

267



BIR’LE BIR OLMAK

Kuran’1 “agan” surede yedi ayet vardir. Seyhimizin tefekkiir
ettigi gibi, litiirjik fiili ii¢ evreye boliiniir; ilki (yani ilk ii¢ ayet)
miiminin Rabbine dogru ve Rabbi iizerine fiilidir; ikincisi (dor-
diincii ayet) Rab ve miimini arasinda karsilikli bir fiildir; tigiin-
ciisii (son ii¢ ayet) Rabbin miiminine dogru ve miimini iizerine
fiilidir. Bu ayetlerden her birinde, miiminin kendini hazir kildig1
ve kendine hazir kildig1 1lahi Huzur, alttan gelen algak bir ses gi-
bi titresen ilahi bir cevapla dogrulanir. Bu cevap Tanrinin keyfi
olarak “konusturuldugu” siirsel veya belagatli bir kurmaca degil-
dir. llahi cevap yalmzca Dua olayini hitap edildigi varliin bakig
acgisindan kaydeder; nesnesine ulasan niyeti ifade eder ve bunu
sadece bu niyetin formiile edilmesi ve iistlenilmesi sayesinde ya-
par. O halde fenomenolojinin bakis agisindan bu ilahi cevap ke-
sinlikle dogrudur.!25

1k ii¢ ayet miiminin ibadet ettigi kisisel Rabbine dogru ve
Rabbi iizerine fiilini belirtir. “Rahman ve Rahim olan Allah’in
adiyla’terkibini takiben bu ayetler sunlardir: (1) “Hamd (6vme
ve dviilme), dlemlerin Rabbi Allah’a mahsustur. (2) O, rahman-
dir ve rahimdir. (3) Ceza giiniiniin mdlikidir” Besmeleyi takip
eden ilk ayete ilahi cevap, olayi, nesnesine ulagan niyeti ortaya
koyar: Simdi kulum beni kendisine hdzir hale getirir. Simdi ku-
lum beni Mecid [6viilen] haline getirir).” Ikinci ve iigiincii ayet-
lerin ilahi cevaplari goyledir: “Simdi kulum beni 6vmektedir.
Simdi gorkemimi yiiceltir ve kendini bana emanet eder.” (4)
“(Rabbimiz!) Ancak sana kulluk ederiz ve yalmz senden medet
umariz.” Burada ilahi cevap soyle der: “Simdi kulumla aramda
bir paylasim vardir; talep ettigi sey kuluma aittir.” Ibn Arabi’nin
tefekkiiriine gore duanin bu an1 bir ortaklik (istirak), karsilikh bir
fiil olugturur. Bunun ne demek oldugunu anlamak icin seyhimi-
zin burada uygulamaya gecen hikmetinin ilkelerini hatirlamak
yeterlidir: biréysel Rab ve kulu birbirleri igin cevap verirler,
ciinkii her biri digerinden sorumludur. Son ii¢ ayet son evreyi
teskil eder: (5) Bize dogru yolu gister”; (6) “Kendilerine liituf
ve ikramda bulundugun kimselerin yolunu”; (7) “Gazaba ugra-

125 Namazm, eo ipso nesnesine “nesnel olarak™ ulagan bu y6nii fenomenolojik agi-
dan bir sekilde daha diigiiniilebilir (kaynagindan habersiz olan bagka bir Kisi iize-
rinde olumlu bir etki olarak veya telepati olarak, bkz. Gerda Walther, Phdnome-
nologie, s. 125).

268



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

muglarin ve sapmiglarin yolunu degil!” Ve ilahi cevap: Tiim bun-
lar kuluma aittir, ¢iinkii talep ettigi sey kuluma aittir.”” Burada,
liglincii evrede: fiil Tanndan kuluna dogru ve kul iizerinedir.!26
Kul talep ettigi seye sahiptir — bu, gorecegimiz gibi “yaratici”
sOzciigiiniin, yani miitecelli, muhayyel veya zihinsel Duanin de-
rin anlamidr.

Seyhimizin meditasyonunun gerceklestirdigi icsel ayinsel fi-
ilin tiim sonuglarim anlamak igin kendimizi merkeze, Rab ve ku-
lu arasindaki ortak, kargilikl fiilin anina koymamiz gerekir; ilk
an bu fiili hazirlar, iigiincii an bu fiilin sonucudur. Ikinci an o ka-
dar merkezdir ki niyeti Ibn Arabi’nin biitiin hikmetinin remel ta-
sidir. Bu Duanin, kendi igindeki, saf, mutlak 6ziindeki, isimleri-
nin bilkuvve, zuhur etmemis biitiinliigiindeki Allah’a degil, isim-
lerinin, miitecelli suretlerinin (;mazdhir) birinde veya digerinde
zuhur eden ve bu nedenle de nefsine, bu Ismin somut tezahiirii-
nii iginde tagiyan nefse bu Ismin bahgolundugu kulla her an ben-
zersiz, tek parga, kisisel bir iligkide olan Rabbe hitap ettigini hig-
bir zaman unutmamaliyiz. Onun bir Rab olarak varolusunu be-
lirleyenin bizim “teopatimiz” (me’lithiyyet), yani Ondan ve
Onunla tecriibe ettigimiz ve maruz kaldigimiz sey oldugunu da-
ha 6nce gormiistiik. Nitekim Kuran soyle der: “Ey huzur i¢inde
olan nefis! Sen Ondan razi, O da senden raz1 olarak Rabbine
don!” [Fecr; 27-28] Ibn Arabi burada Allah’ a degil Rabbine den-
digine dikkat eder; bu seni en basta ¢agiran ve ilahi Isimlerin ve-
ya Rablerin (erbdb) toplam arasindan tamdifin Rab anlamina
gelir. O zaman bizi ilgilendiren zuhur eden Tanndir ve bu Tann
kendini ancak kendisine tezahiir ettigi varlikla direk ve kisisel-
lesmis bir iligkide, o varligin kabiliyetine tekabiil eden bir suret-
te izhar edebilir. Rab ve kulunun birbirlerini tasdik etmelerinin,
birbirlerinin yemin ve siperi olmalarinin anlami budur (kul sir-
ru’r-rublibiyye, Rabbinin rabliginin simdir). Ayrica seyh sunu
ortaya koyar: “Kendi Rabbine donmek kul icin “kendi Cenneti-
ne donmektir,” yani nefsine, ilahi Isme, Rabbin tarafindan bilin-
digin gibi kendine donmektir.!2’ Veya: “Nasil ki sen ancak be-
nim sayemde [var] oluyorsun, ben de ancak senin vasitanla bili-
nirim. O halde seni bilen, beni bilmistir. Ben bilinmezsem, sen

126 pysps 1, 222-23 ve 11, 341-42.
127 Bk,. 1. B6liim, nn. 55 ve 80-81.

269



BIR’LE BIR OLMAK

de bilinmezsin.”128 llahi yalmzlik ve insani yalnizlik: her biri
kendini digeriyle birlestirerek digerini kurtarir.

Bu nedenle kulun ayinsel eyleminin bast yalnizca bir “donii-
se,” kulun kendini kendine hazir ederek Rabbine hdzir etmesine
sebep olur. Bu giris, sdyledigi ilahi Isimlerdeki ortakliklarim be-
lirler, giinkii bir lahi Ismin biitiinliigii bu Isimden veya Gayb ale-
mine ait bir ilahi Rabden ve nefsi bu Ismin alicisi, kendisine ve
kendisi vasitasiyla tezahiir ettigi suret olan kuldan olusur; bu iki-
si kargilikl bir fiil ve tutku iligkisi igindedir.!2° O halde merkezi
ayette ifade edilen, iki yonlerinin toplamindan dogan ortakhik,
ilahi Rahmet ve insani tutku arasindaki bu “teopatik birliktir”:
Ancak sana kulluk ederiz(yani sana olan tutkumuzun, teopatimi-
zin [ilahi agkimizin] merhametli Rab olarak belirledigi sen, tut-
kumuzun bu Rab yaptig: sen), yalniz senden medet umariz (di-
ger bir deyisle, senden ki medet umariz, sen bize cevap verirsin,
¢iinkii biz de senin i¢in cevap veririz). Burada siiphesiz Islam or-
todoksisinin fikirlerinden gok uzaktayiz, fakat Ibn Arabi’nin bii-
tiin hikmeti tiim muhtesemligiyle bu anlayista yatar.

Fatiha’min tilavetiyle bir “samimi muhavere” olarak kutla-
nan ibadet iizerine en iyi yorum Ibn Arabi’nin bir bagka eserine
ekledigi kisa bir siirdir.!30

Benim Onu ovdiigiim esnada beni oven Odur
Ona taptigim esnada bana tapan O’dur

(Bu insanin Duasinin Hakkin Duasi oldugu, 1simlerinin ve-
rildigi suretleri izhar eden ilahi tezahiir olan Hakkin Duasi oldu-
gu anlamina gelir; bu Duada Kendini izhar eder ve Kendine gos-
terir, Kendini Kendine ibadete ¢agirir ve bu nedenle gercekte bu
suretlerden ¢ikan tiim fiillerin faal 6znesidir.)

128 pysis 1, 92 Ismail'le ilgili olan biitiin bu boliim, Her birindeki Hepsine, Rab ve
kulu arasindaki bolinmemis iligkinin bireylik ve tekilligine, “mistik katenote-
izm” olarak adlandirmay: onerdigimiz manevi tecriibenin sabit 6gesine aynca
151k tutar.

Bilen (aktif) Rab ancak Kendisi tarafindan bilinen bir nesnesi oldugu takdirde
Bilen olarak varolur. Buna karsilik, onu bilerek onda Kendisini izhar ettigi tara-
findan Bilindigi igin, bu anlamda o da pasif olmug olur (Bilinir); ilk anlamda
Onun bilgisinin nesnesi olan ise bu durumda faal ¢zne, Bilen olur. Bunlar bura-
da, tek bir hakikati kutuplagtiran, her biri digerine gevrilen iki varolugsal moda-
litenin aldiklan iki goriiniimdiir.

130 Fusgs 1, 83 [83]. Parantez iginde verilen yorumlar bize aittir.

129

270



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

Bu, Onu tamyamn ben oldugum bir varoluvg bigimidir.

(Yani, benim bireysel Rabbim olan Rabde bireyleserek Ken-
dini izhar ettigi hal.)

Oysa ayadn-1 sabitede Onu inkar ederim.

(Ciinkii Isimlerinin zuhur etmemis olan 6zlerini [hexeity],
ayn-1 sabitelerini, yani gizli ferdiyetlerimizi iceren saf 6z dlem-
de O bilinmezdir, bizim i¢gin varolugu yoktur.)

Fakat benim Onu inkar ettigim yerde beni tamiyan Odur:

(Yani benim Onun tarafindan bilindigim fakat zuhur etmedi-
gi icin Onun benim tarafimdan bilinmedigi Gayb adleminde.)

Onu tamyan ben oldugumda, o zaman Onu miisahede
ederim.

(Yani benim a’yén-1 sabitem tarafindan 6nceden belirlenen
yatkinligim olgiisiinde bana verilen tecellide zahir olarak.)

Nasil olur da Gani olur
Ben Ona yardim ederken?

(Bu soru dile gelmez olan Zata dair degildir; kul olmadan
Rabbin rabligi yok olacag igin, her an, sirr1 kul olan bireysel bir
Rabbin, bir rabligin, rubiibiyyet’in suretinde belirlenen zahiri
Varligina dairdir.)!3!

Iste bu yiizden Hakk'tir beni var eden

(Varligimi izhar ederek, Onda gizli olan a’yan-1 sdbitemden
goriiniir suretine tagiyarak.)

Fakat onu tamumakla ben de onu var ederim

(Yani onun zahiri llah, bireysel Rab olarak varoldugu yer ve va-
rolma sebebi benim, ¢iinkii bilinmeyen Allah, “Gizli Hazine” hic-
kimse i¢in varolusa sahip degildir, saf varlikdigihiktir [non-étre].)

Iste bunun haberi ta bize kadar geldi
Ve bunun maksad1 bende gergeklesti!32

B3I Bkz, yukanda I. Bolim, §3, Sehl Tiisteri’nin sozleri (“rabligin bir sim vardir ve

o sensin...; eger bu sen yok olursa, rablik de yok olur”) ve yukanda I. Bolim,
n. 40: gevirmenlerin, sarihlerin konuyla ilgili isabetli derslerine dikkat etmeye-
rek diigmii§ olduklan tuzaga dair bir uyan. Zahere ‘enzdle ‘en (yok olmak) ola-
rak alinmalidir. Bu sozciiklerin anlamlanyla ilgili olarak I. Boliim n. 40°da bah-
si gegen metinlere bakiniz.

132 Yukanda I. Bolim n. 49.

271



BIR'LE BIR OLMAK

Daha 6nce sdyledigimiz gibi bu kisa siir, Ibn Arabi’nin te-
fekkiir ettigi sekliyle ibadet iizerine en iyi yorumdur. Biiyiik hii-
nerle, mutasavviflara her zaman 1zdirap olan ve ¢ogu zaman ifa-
de olanaklarina meydan okuyan seyi dile getirir. Bdylece, kul ta-
rafindan tek tarafli olarak ortaya konan bir fiil olmadig icin Du-
anin yaratici olarak goriilmesini gerektiren anlami tanimlar. Bu
Ibadet Eden ve Edilenin, Asik ve Masugun birlikteligidir; ilahi
Isimlerin kul ve Rabbi arasinda degis tokusu (communicatio
Nominum) [isimler aras iletigim] olan bir birlikteliktir ve Yarat-
ma fiili tam da budur. Fatiha’nin gizli tilaveti dua eden insanla
onun i¢in “bireysellesen” Rab arasindaki 6z birligini gercekles-
tirir ve boylece kul Rabbinin zorunlu tamamlayicisi olur. Bu de-
gis tokusta ibadet eden kendisine ibadet edilendir; Asik Masuk-
tur. Burada siiphesiz resmi kiilt tarafindan yorumlandig: sekliyle
Kuran’in metninden ¢ok uzaktayiz, fakat Mutasavvifin sahsi ayi-
ninde Ezgiler Ezgisi’nin bir versiyonu olarak tecriibe edildigin-
de Kuran’in ruhunun nasil anlagildiini goriiriiz.

Isimlerin degis tokusu 6zellikle kul ve Rabbi tarafindan es-
zamanl olarak paylagilan “Evvel” ve “Ahir” isimlerinin degis
tokusuna isaret eder, ¢iinkii kulun Duasi ayn1 zamanda onun
Rabbinin duasidir; Yaratan-Yaratilanin duasidir. Iste birazdan,
ilahi cevaplarin sirinin ve Dua tarafindan “yaratilan” Hakkin
—Kendisi tarafindan yaratildig1 ig¢in— ne bir yamlsama ne de bir
kurmaca olmasinin sebebinin tam da bu oldugunu gérecegiz; ve
Yaratanin Suretinin Namazda elde edilen ve Ibn Arabi’nin riiye-
te dayah tecriibesi tarafindan dogrulanan muhayyel riiyetinin ve-
ya gorsellestirilmesinin bos ve anlamsiz olmamasinin sebebi de
budur. Gergekten de ona kendi suretini, temel varliginin suretini,
Kendini onun iginde tiim zamanlarin Gtesinde, ezeli miitecelli
Hayal olan Yaratiligtan bile 6nce bilen ve her riiyet ve tahayyii-
liiniin yalmzca bir yenilenme, bir tekerriir oldugu Rabbi tarafin-
dan gizlice ve ebediyen bilinen sureti gosterir.

“Bize dogru yolu (swrdt-1 miistakim) goster,” 6zel diyalogun
liglincii aninda dile getirilir. Burada bu sdzlerin ahlaki bir anlam-
lan yoktur;!33 her varligin, kendi bireysel Rabbi tarafindan ken-
disine verilen tecelli iglevini yerine getirmeye olan yatkinhigini

133 Bkz. Fusiis 1, 106 ff. Ve II, 342: sirdr, her varhgn izledigi varlik yolu, oldugu
sey nedeniyle girdigi yol.

272



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

gerceklestirme yolunu ifade eder. Bu iglev Rabbin Kendini onda,
ona ve onun araciligiyla izhar etmesinden ve bdylece kendisinin
a’yan-1 sabitesini olmasi gereken seyi gergeklestirmesinden olu-
sur. Varolusunun izledigi yol budur. Aynca varliklar1 bir varhk
kapasitesi (imkdn) ve bdylece ilahi bir imkan, bir tezahiir imka-
n1 oldugu siirece bu tiim varliklar igin durum boyledir. 1lahi Var-
Iigin Kendini izhar etmek icin kuluna ihtiyaci vardir; buna karsi-
lik, kulun varolusa sahip olmak igin llahi Varhga ihtiyaci vardir.
Bu anlamda, Duasi1 (du’a bi’l-isti’ddd) varhiginin ta kendisidir,
varhik kapasitesidir; tam gerceklesmeyi talep eden a’yan-1 sabi-
tesinin varhgidir. Iste bu dua bu gergeklesmeye isaret eder, ¢iin-
kii bilinmeyisinin yalmzhginda hala gizli olan Hakkin “Gizli bir
hazineydim, bilinmek istedim” ciimlesinde ifade edilen arzusun-
dan bagka bir sey degildir.

2. Eslesmeler [Homologations]

Duanin bu yaratici anlamini1 daha derinden inceledigimizde,
Nahi Varhigin arzusundaki, varliklar alemini yaratma ve Kendisi
tarafindan bilinmek i¢in Kendini izhar etme istegindeki, yani Te-
celliyi amaclayan Deus absconditus veya Theos agnostos’un ar-
zusundaki paymm nasil her an gergeklestirdigini goriiriiz.O za-
man her dua, her duanin her am Yaratiligin bir tekerriirii (fecdi-
dii’l-halk), yukandaki anlamiyla yeni bir Yaratihs (halk-1 cedid)
olur. Duanin yaraticihii Proclus’un heliotropiumun duasinda
acikca algiladifr kozmik anlamuyla iligkilidir. Bu kozmik anlam,
Ibn Arabi ve yorumcularinin ortaya attig, bize Islam’da Tasav-
vufun bagka yerlerde, 6zellikle Hindistan’da karsilagtifimiz mis-
tik bilincin fiil ve yapilarim tekrarladigin1 gostermek gibi biiyiik
bir 6neme sahip iki gesit eslesmede belli olur. Bu eslesmelerden
birinde, duadaki insan kendisini, kendi mikrokozmosunun Ima-
mi1 olarak temsil eder. Bir bagkasinda, Duanin (6zelde gercekles-
tirilen) ayinsel eylemleri kainatin veya makrokozmosun Yaratili-
sinin fiillerine benzetilir. Bu eslesmeler Duanin yaratici anlami
oldugunu varsayar; riiyete dayal sonucunu hazirlar, temellendi-
rir ve dogrular, ¢iinkii Dua tam da yeni yaratim olarak yeni tecel-
liyi ifade eder. O halde sonucumuza dogru yol alinz: himmet, ya-
ni kalbin tiim gii¢lerinin yogunlagmasi araciligiyla Yaratict Du-
anin hizmetinde Yaratici Muhayyile.

273



BIR’LE BIR OLMAK

Bu eslesmelerden ilki, bir “yol gosteren” olan Imam fikrini
ortaya koyar. Cagdas kullanimda bu kisi, kullarin “6niinde du-
ran” ve Namazda hareketlerini ona bakarak diizenledikleri kisi
anlamina gelir. Siinnilikte yalmzca camideki goérevlidir; bireyin
ahlaki ve manevi 6zellikleriyle oldukca alakasiz bir iglevi vardir.
Siilikte ise ¢ok farkl bir seydir. Imam sozciigii, diinyevi gorii-
niim ve misallerinde Allah’1n tezahiirleri olan kisileri,!34 insan-
ligin Vahyin batini ve kurtanci anlamina dogru manevi rehberle-
rini ifade eder; agkin varoluglarinda ise Imamlar kozmogonik
varliklardir. Kutsal Imamlann sahislarinda yogunlagan ideoloji
ve sadakat o kadar 6nemlidir ki Siilik, Imamcilik (Imdmiyye) ola-
rak adlandirilir. Oniki Imamcilar igin, dénemimizin Imami, oni-
kinci Imam gaybettedir; 1dris ve llyas gibi bu diinyadan zorla go-
tiiriilmiigtiir. Yalnizca onun Namazi yonetme hakki vardir. Onun
yoklugunda bu gorevi yiiklenenler basit gorevliler degil, sinav-
dan gecirilmis ve yiiksek ruhani nitelikleri bilinen kisilerdir. Go-
revli gibi atanmazlar; toplum tarafindan yavas yavas farkedilir ve
terfi olurlar. Fakat, boyle nitelikli kisiler ¢cok nadir oldugundan
ve ne de olsa gizli olan hakiki Imamin yalmzca vekilleri olduk-
lanndan, dindar bir Sii i¢in kiiltiinii tek basina yerine getirmek
bir fark yaratmaz. Imamiyede, Dua (Ed’iyye) veya hususi ayin-
ler edebiyatimin siradis1 gelisiminin sebebi budur.135

Bu sadakat bigimi, az 6nce Ibn Arabi’nin Miinacat, samimi
muhavere olarak betimledigini gordiigiimiiz hususi ayinle kesin-
likle, derin sebeplere dayanan bir sempati igerisindedir. Bu diya-
logda mutasavvifin kendisi, Imamin kendi alemine, mikrokoz-
mosuna dair haysiyetine sahiptir. Camideki miiminler gibi sira-
lanan fakat goriinmez olan, “arkasinda namaz kilan meleklerin”

134 Bkz. “llahi Tecelli” adl cahgmamz, ozellikle ss. 113-40.

135 Manevi hac pratiginin yamisira, gahsi baghliklar igin kullanilan ve Ondort Ma-
sum-1 Pikin (Muhammed, Fatima ve Oniki Imam) yildéniimlerine dayanan ay-
ontih bir litiir jik takvimi izleyen zihinsel ziyaretler. Haftanin her giiniiniin, gii-
niin her saatinin ve gecenin her saatinin bir Imarm vardir. Burada bilhassa giinil-
miizde Iran’da kullanimda olan bir dua kitabina, $eyh Abbas Kummi’nin Mefd-
tihii’'l-Cenndn’ina (Cennetin Anahtarlan) atifta bulunacagz; bu kitap dinsel psi-
koloji igin bir hazinedir. Yukanda (IV. Béliim, n. 38) Sii Imamcilik ve Ibn Arabi
hikmetinin birlesmesinden bahsetmistik (Imamlann sahislannin tecellilerde yer
edinmeleri, Iran’in Zehebi dervigleri arasinda hala yaygin bir tefekkiir konusu-
dur). Bu ise 1bn Arabi ve okulunun s6z dagarlannin ve hikmete dayali gemalan-
min kaynaklanni sorgulamaya sebep olur.

274



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

Imamudir. Fakat bu kigisel ibadetin kogulu kesinlikle yalnizliktir.
“Namaz kilan (musallf) her kisi bir Imamdir. Ciinkii kul tek ba-
sina namaz kildiginda arkasinda Melekler namaz kilar. O halde
bu kisi, Peygamber mertebesine, yani lahi vekalet (riydbet’en
Allah) olan mertebeye (Imamligin mertebesine) yiikselir.”136
O halde dua eden kisi mikrokozmosunun imami oldugu i¢in Ya-
ratanin vekilidir. Bu eslesme yaratict Duanin anlamini kavrama-
miza yardimci olur.

“Mikrokozmosun Melekleri” nelerdir? Burada bir kez daha,
bedeni bir mikrokozmosa doniistiiren psikokozmoloji ve kozmo-
fizyolojiden dogan “latif fizyoloji”nin bir ifadesiyle kargilasiriz.
Bildigimiz gibi, kozmolojinin her kisminin insanda bir aynisi
[homologue] oldugu igin, tiim dlem insanin igindedir. Aynca
makrokozmosun Melekleri nasil Ezeli Insamin duyularindan,
Ruh ad1 verilen Melekten dogduysa, mikrokozmosun Melekleri
de aym sekilde 6zgiil insanin fiziksel, psisik ve ruhani duyulan-
dir.136 Melekler olarak temsil edilen bu duyular latif merkezlere
ve organlara doniigiir; latif fizyolojide tasavvur edilen bir bede-
nin ingasi, mindr, mikrokozmik bir melek ilmi goriiniimiine bii-
riiniir; yazarlarimiz bu melek ilmine sik sik aufta bulunur.!38

136 Fusis 1, 223 [243). Burada Swedenborg’un tezini hatirlanz: “Her Melek biitiin
Kilisedir,” De Coelo et Inferno, §§ 52 ve 57; Bkz. “llahi Tecelli,” s. 124. Kaga-
ni, s. 278; bu eslik [homology] igin aynca bkz. Cili, el-Insénu'l-Kamil, 11, 10
(51. Béliim).

Kagani, s. 278; bu eslik [homologie] igin aynca bkz. Cili, el-Insanu'l-Kamil, 11,
10 (51. Boliim).

Sayisiz kaynaktan bahsedilebilir; burada bu kaynaklan Mirza Ibrahim Ha'i’nin
Nehcii'l-Beldga serhi (el-Diirretii’l-Necefiyye), ss. 29-31 ve on besinci yiizyilda
Iran Tasavvufunun en meshur miirsitlerinden olan $ah Nimetullah Vel Kirma-
ni'nin (6. 834/1431) ¢ok sayidaki (yayimlanmamg) mektuplanndan biriyle si-
nirh tutacagiz; agagidaki metin bu mektuptandir: “ALLH (Allah harflerinin atif-
ta bulunduBu dort mertebe (veya derece) vardir; bunlar kalp, akil, ruh ve nefstir.
Ve bu dort mertebenin vasitast olan dort melek vardir. Kalp Cebrail’in yamdir
ciinkii kalp Bilginin meskenidir ve Cebrail onun aracisidir... Cebrail ve kalp
isimlerinin anlamlan aymidir. Akl Mikail’in yanidir, giinkii, akil nasil 6zsel gi-
danin, yani bilgi ve hikmetin aracisiysa, Mikail de aym gekilde mahluklann gi-
dasinin aracisidir. Ruh Israfil’in yamdir, gilnkil ‘Ruhumu ona iifledim’ denen
ruhta sakls ilahi sifatlar olan ilahi suretler ondadir. Israfil’in sifati ruhun bu solu-
gudur... Nefs ilahi ululugun sureti olan Azrail’in yanidir... Azrail 6liim aninda
ruhu alandir ve her varligin 6zii onun ruhudur. Ayni eslige gore, dogal Nitelikler
(veya Unsurlar) diinyasinda Su Cebrail’in suretidir, Toprak Mikail’in suretidir,
Hava Israfil'in suretidir ve Ates Azrail'in suretidir” (Harizmi’nin rivayet'i ilze-
rine mektup: “Ben [Peygamber] ve Ali [Birinci Imam] tek bir agaciz, insanlar ise

137

138

275



BIR’LE BIR OLMAK

Mutasavvif Imam islevini, bir “Melekler maiyetine” doniigmiig
olan bu mikrokozmosa bagli olarak gergeklestirir. Mutasavvifin
durumu, mystes’in Hermes llahisindeki (Corpus hermeticum XI-
IT) durumuna gok benzer. llahi Giigler kendisinde bulundugu igin
Tanrinin oglu segilmis, yenilenmis olan kisi, bu ayni gii¢leri ken-
disiyle beraber dua etmeye ¢aginr: “Igimdeki giigler, ilahiyi soy-
leyin ... irademle bir agizdan sdyleyin.” Dahasi Tanri, Nowus, in-
sanin ruhani gozii haline geldiginden, yenilenmis insan Tanriy1
yiiceltti§inde, Kendisini yiiceltenin Tanr1 oldugunu s6yleyebili-
riz.139 Ibn Arabi’de de tamamen aym1 seyi okuruz. Son doksolo-
jide Imam “Allah Onu yiicelteni duyar” soziinii telaffuz ettigin-
de ve oradakiler, yani mikrokozmosun Melekleri “Rabbimiz,
hamdolsun Sana ” diye cevap verdiklerinde Ibn Arabi s6yle bil-
dirir: “kulunun dilinden ‘Allah Ona hamd edeni duyar’ s6ziinii
soyleyen Allah’in kendisidir.”149*

Duanin kozmoloji ve an be an yenilenen ilk kozmolojik fiille
ikinci eglesmesi yalmzca ilkini kuvvetlendirir. Namaz sirasinda
farz olunan viicut gekillerine dayanir: ayakta durma (kiydm), egil-
me (riikii), secde etme (siiciid). Boylece istenilen tiim netlikle In-
sanin Duasiyla Hakkin Duasinin ne olduklaninmi 6grenecegiz; si-
nerjilerini, ortakliklarini, beraber varliklarint [co-présence], biri-
nin digerine ve birinin digeri aracihiiyla varligin1 kesfederiz. Bir
saf diisiince hareketi (‘hareket-i ma’kiila) varlklar dlemini gaybet
veya istidat halinden, goriiniir diinyada (‘dlemii’s-sahddet) tecelli-

gok sayida apaglardir’). Mikrokozmik melek bilimin igsellestirmesi oldugu bu
makrokozmik diizlem iizerine yeni bir Zehebi kitap, ‘Asdr-t Ahmediyye, agagi-
daki gemay: gizer: Israfil, ulu ilahi Ruh (Hazrer-i vahidiyye), Argin saginda en
iist siitun, Ceberir'un en yiiksek zirvesi, sart nurdur. Cebrail, kiilli ilahi Akil, Ar-
sin solunda en iist siitun, Ceberiit’un alt zirvesi, beyaz nurdur. Mikail, kiilli ilahi
Nefs, Argin sagindaki alt siitun, Melekif'un zirvesi, kirmizi nurdur. Azrail, kiilli
ilahi Tabiat, Argin solundaki alt siitun, Melekdr’un alt zirvesi, yegil nurdur. Bu-
rada verdigimiz basit rnekler bu semalann ve varyantlannin son derece girift
oldugunu gosterir.

“Argin Destekleri” lizerine bkz. yukanda I. Boliim, n. 76. Bkz. Festugitre, La
Révélation d’Hermes Trismégiste, 1V, 248 ff.

Bkz. Salimiye'nin (Basrah lbn Silim’in miiritleri), L. Massignon, Essai sur les
origines du lexique technique de la mystique musulmane, s. 299'da alintilanan
ondordiincii tezi: “Allah konusur ve her okurunun Kuran dilinden konugtugu du-
yulan Onun Kendisidir” (fakat buradaki incelemenin izledigi yon bu 6nermeyi
“tefekkiir usuliiniin tekg¢i yozlagmasina” benzetmemizi imkansiz kilar; nitekim
bunu Islam ortodoksisine de yaklastimaya galiymamaliyiz).

Sayfa numarasi belirtilmemistir. —.n.

139

276



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

yi olusturan somut varolusun zahiri haline tagir. Bu goriiniir ve du-
yumsal diinyada dogal varliklarin hareketleri ii¢ sinifa (yani ii¢ bo-
yuta) indirgenebilir ve Namaz bu ii¢ hareketi de kapsar: (a) yiiksel-
mek; miiminin ayakta durusuna tekabiil eden dikey hareket. Bu ha-
reket bag1 goge dogru yiikselen insanin biiyiimesinin hareketidir.
(b) yatay hareket, namaz kilanin egilme esnasindaki haline teka-
biil eder. Bu hayvanlarin biiyiidiikleri yondiir. (c) ters, algalan ha-
reket; secdeye tekabiil eder. Bu koklerini derinlere batiran bitkinin
hareketidir. Boylece Namaz, mahlugun aleminin hareketlerini tek-
rarlar; kendisi de Yaratiligin tekerriirii ve yeni Yaratiligtir.

Deus absconditus’un tecelliye 6zlemi olan, alemin dogumu-
na sebep olan saf diigiince hareketine gelince, burada da aym es-
lesmeler ortaya gikar: (a) llahi Varligin iradt hareketi (hareket-i
irddiyye), alt diinyay1 var etmek, yani izhar etmek, giin 15181na
cikarmak icin oraya dogru “cevrilmesi”’ (tevecciih, epistrofe
[epistroph€]) vardir; bu derinlere dogru algcalan bir harekettir
(secdeye, bitkilerin koklerinin hareketlerine estir [homologo-
ue]). (b) Ust diinyaya, ilahi Isimlerin, ayan-1 sibitenin ve arala-
nndaki baglann diinyasina dogru ilahi “cevrilme” vardir. Bu,
Ruhlan ve Nefsleri izhar eden, yiikselen bir hareketin pleroma-
tik yaratimidir (ibdd‘, ayakta durusa, insanin biiyiime hareketine
tekabiil eder). (c) Son olarak da iki diinya arasindaki semavi ci-
simlere dogru, bir ufuktan digerine dogru ilahi ¢evrilme vardir
(riikdya, hayvanlarin biiyiimesinin yatay hareketine tekabiil
eder). Iste biitiin bunlar Hakk’in Namazim (Saldtu’l-Hakk) var
eden tecellisini (tecelli-i icadr) olarak olugturur.

1k liituf, pleromanin yaratilisi, ezeli tecelli olan Ibda‘ ile
basglayan biitiin bu gelisime, miiminin ibadeti, bedenine dayatti-
g1 Yaratilhisin hareketlerini tekrarlayan hareketler sayesinde evre
evre tekabiil eder. Namazdaki bedenin hareket ve duruslari, diin-
yay: yaratan, yani diinyay: ve diinya i¢inde Kendini izhar eden
Hakkin “hareketlerini” tipatip tekrar eder. O halde Namaz yara-
tict Yaratiligin bir tekerriiriidiir. /bdd‘ ve ‘ibddet birbirleriyle es-
lesebilmektedir [homologables]; ikisi de aym miitecelli 6zlem ve
niyetten yola ¢ikar. Hakk’1in Duasi Kendini izhar etmeye olan 6z-
lemidir; Kendini aynada gérmeye, fakat Onu goren bir aynada
(yani Rabbi oldugu, Isimlerinden bir veya digerine dahil ettigi
miimin) gérmeye olan 6zlemidir. Insanin Duasi bu §zlemi ama-
cina ulagtirir; dua eden kisi bu Suretin aynasi olarak “Hakkin Su-

277



BIR'LE BIR OLMAK

retini” kendi en gizli tapinaginda goriir. Fakat eger miisahedesi,
Deus absconditus’un miitecelli 6zlemi olan Hakk’in Namaz
(Salatii’l-Hakk) olmasaydi hi¢cbir zaman Hakk’1n Suretini (sdre-
tii’l-Hakk) gérmeyecekti.!4!

Miinacati, “hususi ilahiyi,” anmayi, tefekkiirii, miitekerrir
huzuru, enthymesis [enthymeésis]’i taglandiracak sonuca artik
cok yakinz. Tanrisi iizerine “simdide” tefekkiirde bulunan kisi
Kendini Onun beraberliginde tutar. Aynca giivenilir bir kaynak-
tan bir haber (haber-i ildht) bize goyle der: “benim iizerime te-
fekkiirde bulunan (beni kendisinde hazir bulunduran) kisiye es-
lik ederim.” Fakat eger miiminin ilahi Rabbi, miimin Onu kendi
icinde andiginda ona eslik ediyorsa, o zaman miimin, eger igsel
bir riiyete sahipse, bu yolla hazir olan Onu gormelidir. Buna te-
masa (miisdhede) ve gorsellestirme (rii’yd) denir. Elbette, bu rii-
yet duyusuna sahip olmayan kisi Onu goremez. Fakat, Ibn Ara-
bi’nin iistiine basa basa soyledigi gibi bu, her namaz kilanin (mu-
salli) kendi manevi gelisim derecesini taniyabilecegi kriterdir.
Kisi ya kendisini ona gosteren Rabbini kalbi olan latif organda
goriir (tecelli) ya da Onu bu sekilde daha gbrmez; o zaman Ona
imani yoluyla, Onu gériiyormusg gibi ibadet etmelidir. Sii Imam-
ciiginin (Imam temel miitecelli suret oldugu igin)!42 derin bir
cesnisini tasiyan bu emir, Faal Muhayyilenin giiciinii igleme
koymak icin bir ¢agridan bagka bir sey degildir. “Bu durumda
karsilikli konugma esnasinda Hakki kiblesinde tahayyiil ederek
Hakk’1in ona gonderdigi seylere kulak verir.”143 Bu kisi llahi ce-
vaplara “kulak veren” biri olsun; kisaca, miitecelli dua yontemi-
ni uygulamaya koysun.

3. llahi Cevaplarin Surn

O halde Ibn Arabi’nin miiridi igin gok fazla tehlike vardur.
Her insan kendini sinavdan gecgirmeli ve manevi halinin farkina
varmalidir, ¢iinkii bir Kuran ayetinin dedigi gibi: “Artik insan,
kendi kendinin sahididir. Isterse 6ziirlerini sayip doksiin (Kiya-

141" By paralellik igin bkz. Fusis I, 224; Kagani, s. 279.

142 “l1ahi Tecelli,” s. 138'de alintilanan iki Ozdeyisi kargilagtinn: “Gormedigim bir
Rabbe asla ibadet etmem.” Ve “Imamini bilmeyen Rabbini bilmez.

143 Bkz. yukanda I1. Boliim, nn. 37 ve 40 [Fusds, 243].

278



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

me; 14-15).144 Dua sirasindaki ilahi “cevaplan” algilamazsa bu
Rabbiyle hdzir olmadig1 anlamina gelir;!4 duyma ve gérme ye-
tisi olmadifina gore gergek bir musalli veya “kalbi olan, kulak
veren ve goziiye taniklik eden® —(Kaf: 37)” degildir. O halde Ibn
Arabi’nin “dua yontemi” dedigimiz seyin ii¢ derecesi vardir: hu-
zur, duyma, gérme. Bu ii¢ dereceden birinin eksik oldugu kisi
Namaz ve fena haliyle ilisikili olan etkilerinin!46 diginda kalir.
Daha 6nce gordiigiimiiz gibi, bu sozciik Ibn Arabi’nin termino-
lojisinde bireyin “yok olusu” anlamina gelmez; kendine gaip
olusu anlamina gelir ve zikrin, burada Miiminini Kendi Huzuru-
na ¢ikaran Rabbin fiili olan ilahi cevabin anlagilmasi icin gerek-
li kosul budur.

Burada temel bir gerekge ayirt ediyoruz. Yoklugunda Nama-
zin samimi bir muhavere olamayacag ilahi bir cevabin varlif
fikri, bir yap: fikrine igaret eder. Bu yapi bir diyalogun yapisidir
ve tesebbiisiin kime ait oldugu sorusunu ortaya koyar. Diger bir
deyisle, ilk rol ve ikinci rol kimindir? Ibn Arabi’nin, hikmetinin
en derin ve Ozglin sezgisinin igaret ettigi bu yapiy1 incelemek
icin bilyiik ugras verdigini gorecegiz.

Oncelikle bu yapi, simdiye kadar gozlemleyebildigimiz gibi
Faal Muhayyilenin faaliyetinden dogar. Dua eden kisinin kalbi-
ne verilen tecelli, musalliyle degil llahi Varlikla olusur, ¢iinkii
“Hakk’1n Duasi”dir. Dolayisiyla Peygamber “tesellim (harfi har-

144 Fusas 1, 225.

145 praesens (prae-sum’dan); kargihkl gereklilik, rab ve merbiibun taalluku fikrini
ifade etmek igin Schelling’le beraber consens (con-sum'dan, Introduction a la
philosophie de la mythologie, gev. Jankelevitch, 11, 48) diyebiliriz. Rabbiyle hd-
ur [présent avec] olmayan ve onu zihninde “gormeyi” bagaramayan musalli,
Rabbini kendi varliginin maddesiyle “beslemeyen” bir musallidir (bkz. no.2, yu-
kanda lbrahim’in misafirperverligine verilen mistik anlamin tekrar vurgulandi-
g1 yer).

Burada Corbin’in verdigi meal, Abdiilbaki Golpinarh ve Diyanet Isleri mealleri-
ne uymaktadir. -¢.n.

Bkz. Bili Efendi, s. 436. Diger etkiler arasinda Ankebit:44 numarah ayetin
meyvelerivardir. Ibn Arabi g6yle der: “Namaz kétiiliikten korur giinkii namaz ki-
lan insan, kendisine ‘namaz kilan’ (musalli) denildii siirece, namazdan bagka
higbir geyle ilgilenmemek kaidesine uymak zorundadir.” (Fusis I, 224 [244]).
Fusis 11, 343'te yukanda alintilanan ayetin teviline dikkat gekilir. Bu tevile go-
re ayet, mutasavviftan higbir ahlaksiz hareketin gikmayacagi makami temsil
eder, ¢iinkii $eriata uymakla bagkaldirmak arasindaki ayrimin igaret ettigi yii-
kiimliiliklerin ortadan kalktig: bir mistik duraktadir (makdm).

279



BIR'LE BIR OLMAK

fine, gozlerimin tazeligi, kurretii’l-‘ayn) benim igin namazda
oniime konmugtur’veya Ibn Arabi’yle beraber aym fiil kokiinii
farkli anlamda kullanirsak “Namazda gézlerim yerine kondu”147
dediginde pasif konustu, ¢iinkii Namaz miinacattir, Asik ve Ma-
sugun gizli ilahisidir. Namaz saatinin kutsallastinlmasinin, Na-
mazi bolmeme ve bagka bir seye dikkat vermeme emrinin (“Sey-
tanin hirsizhigimin miimini Masugunu temasa etmekten alikoy-
mast”) anlam budur.!8 Kendini edilgen olarak ifade ederek
Peygamber, Namaza zihinsel bir tecelli ile baghysa, bunun sebe-
binin Namazin 6ncelikle “Tanrinin Duas1” olmasi (dua eden ve
kendini Kendine gosteren Tanridir) oldugunu ifade etmek iste-
di.!49 Nahi Varlig1 6ziinde miisahede etmek imkansizdir; musal-
linin bir dayanaga ve bireylesmeye ihtiyaci vardir ve tecelli an-
layiginin isaret ettigi sey tam da budur. Kalpte yogunlasan mane-
vi enerji, himmet, bu dayanak olan hayali izdiisiiriir.! 50 Fakat bu
hayal mutasavvifin varhiginin sonucu oldugu, yani kapasitesini
izledigi ve ifade ettigi kadar, mutasavvifin varlifindan dnce gel-
digi, yani a’yan-1 sdbitesinin yapisinda 6nceden belirlendigi ve
temellendigi de dogrudur. Nitekim miitecelli Hayali, genellikle
“hayal” ad1 verilen ve “hiilya” olarak kii¢iimsenen seyle karigtir-
mamiza engel olarak, gercekte yalmzca “vehmi1” [imaginaire] bir
Tanriya uygun diisen zorlugu goze almamizi saglayan bu “yapi-
sal kanun”dur. Fakat “vehmi” olana “gergekdis1” dememiz igin
once muhayyileyi yapisal kanundan koparmamz gerekir. Ciinkii
bu kanun her hayalin onu tahayyiil eden insan i¢in ve bu insana
karsi tanik olmasini talep eder; hayal zararsiz bir meggale ol-
maktan ¢ok uzaktir. Ayrica gorecegimiz gibi, miitecelli dua yon-
teminin isaret ettigi zihinsel ikonografinin bir tiir nizamim 6zet-
leyen bir hadis vardir.

W7 Fysis 1,224 [242), krr Arapga kokiiniin gok anlamlihg [ambivalence], “tazelen-

mek, avunmak” ve “kalmak, bir yere yerlesmek (istikrdr).”Gozler Masugun te-
magasinda “kalir” (tazelenir, kurretii'l-‘ayn); boylece agik bagka higbir seye dik-
kat edemez ve —somut bir seyde veya duyumsal bir olguda (ilahi sifatlann dig
diinyada bir tecellisinde) veya zihinsel bir riiyette- Masuktan bagka higbir gey al-
gilayamaz. Dolayisiyla kurre sézciigiiniin yaygin anlam Ibn Arabi tarafindan is-
tikrar anlamina eg olarak yorumlanmigtir.

48 Fusis 1, 225.

149 Bali Efendi, s. 436.

150 Bili Efendi, ss. 437-38.

280



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

Ikinci olarak, simdi Faal Muhayyilenin igleyisinin ve tecelli-
lerin yapisinin, Namazda Tanr1 ve miimini arasinda bir roller
paylasimindan ziyade her birinin sirayla digerinin roliinii iistlen-
digi bir duruma isaret ettiginden bahsedebiliriz. Az 6nce Tanri-
nin Duasimin ve Insanin Duasimin oldugunu gordiik. 1bn Ara-
bi’ye gore bu, “O sizi: Karanliktan Aydinhga ¢ikarmak icin size
dua edendir. Melekleri de size dua ederler.” (Ahzab; 43)* ayetin-
de dogrulanir. Tanrinin Duasi1 ve Meleklerin Duasi o zaman in-
sanin 1§18a, yani miitecelli siirece dogru yonlendiriligi anlamina
gelir. Bu durum diyalogun yapisim1 derinlemesine aydinlatir ve
kimin ilk ve kimin ikinci veya sonuncu oldugu sorusunu cevap-
lar. Son olarak, ilahi cevaplarin sim ve beraberinde gerceklikle-
rinin teminati, kul ve Rabbinden her birine sirayla Evvel roliinii
ve Ahir roliinii veren bu Dua yapisinda agiga ¢ikacaktir.

Kisisel dilbiliminin ilhamiyla Ibn Arabi, yalmzca bir kelime
oyunu olmanin ¢ok Gtesinde, baz1 Arapg¢a koklerin ¢okyonliilii-
giinden dolay1 derin anlami olan sestesliklerden biri olan bir ses-
teslik tizerinde durur; bu sestesliklerin dikkat ¢ektikleri analoji-
ler, mantiksal diyalektigin tek basina asla kesfedemeyecegi ge-
cisleri miimkiin kilar. O halde musalli sdzciigii artik “namaz ki-
lan” degil “arkasindan gelen,” “daha sonra olan” (bu sozciik ya-
rista ikinci olan, ilkinin “arkasinda” olan at igin kullanilir) anla-
mina gelir. Bu sesteslik Tanrinin Duas: ve Insanin Duas: arasin-
daki iligkiye, Tanr1 ve kulunun ne anlamda sirayla musalli oldu-
gunu, yani sirayla Batin ve Zahire tekabiil eden Evvel ve Ahir
ilahi Isimlerini edindigini belirlemeye yardimci olan ani bir 151k
tutar.

Oyleyse Tanr1 musalli veya “dua eden” ve “sonra gelen”!>!
oldugunda, Kendini bize Ahir, yani Zahir Isminde izhar eder,
ciinkii tezahiirii kendisine ve kendisi i¢in Zuhur ettigi kulun var-
ligina baghdir. “Bize dogru dua eden Tanr1” tam olarak zahiri
Tanridir (tezahiirii “Gizli Hazinenin” bilinme istegini yerine ge-
tirir); kulun, ya tefekkiiriiyle ya da bagh oldugu ve uydugu tekil
inangla kalbinde yaratngi Tanndir. Bu yonii, teknik olarak

Diyanet Vakfi gevirisi: Sizi karanliktan aydinhia ¢ikarmak igin iizerinize rah-
metini gonderen O’dur.
151 Fusis 1, 225 ve 11, 344; Bali Efendi, s. 439.

281



BIR’LE BIR OLMAK

“inanglarda yaratilan Hakk” olarak tanimlanan Tanriya, yani
Kendini, Onu kabul eden ve nefsi Onun Isimlerinden birinin
mazhari, yani tezahiirii olan alicisinin kabiliyetine gore belirle-
yen ve bireylestiren Tanriya dairdir. Biiyiik mutasavvif Cii-
neyd’in (irfan ve arifle ilgili) sozlerinde tasavvur edilen durum
budur: “Suyun rengi onu tagiyan kabin rengidir.” Bu anlamda,
“bize dogru Dua eden Hakk” bizim varligimizdan “sonradir’; bi-
zim varligimizin gerisindedir; bizim varhimiza baghdir; teopa-
timizin (me’liihiyyet) theos olarak belirledigi Tanridir, ¢linkii
Mabut Kendini gosterdigi (““Onu bilerek Ona varlik veririm”) bir
abidin varlifin1 6ngoriir. Bu nedenle bu anlamda “Ahirdir”, “Za-
hirdir.” Burada “Evvel” ve “Batin” ilahi Isimleri miimine aittir.

Fakat musalli, “namaz kilan” biz oldugumuzda, “Ahir” Ismi
bize uygundur; Onun gerisinde, ondan sonra olan bizizdir. Bu
durumda Onun i¢in Onun izhar ettikleri oluruz (¢linkii “Gizli
Hazine” bilinmek, kendini varliklarda bilmek istemigtir). O za-
man bizden 6nce gelen, Evvel olan odur. Fakat biitiin bunlarin
takdire deger yani, Onu gesitli inang suretlerinde, ilahi Isimleri-
nin simirsiz ¢ogullugunda izhar edenlerin, tam da “Gizli Hazi-
ne”’nin Gayb dleminden somut varolusa izhar ettigi varlklar ol-
masidir. Zahir olan Batindir, Ahir olan Evveldir. Iste Yaratici
Muhayyilemizin “kurmaca bir Tanr1” yaratmamasinin sebebi bu-
dur. Miiminin yarattify Tann hayali, “Gizli Hazine” tarafindan
izhar edilen kendi varhginin izhar ettigi Tanrimin Hayalidir.
O halde Kendi varligim kendi sureti veya Hayali veya daha agik-
¢a, kendi yansimasi olarak tahayyiil etmis (yaratmis, yani varl-
ga izhar etmis) olanin Hayalidir. Musallinin izdiisiirdiigii (inang-
larinda, Namaz sirasindaki zihinsel gorsellestirmelerinde) ileriye
yonelik, ezeli, varolus-6ncesi hayal budur. Oyleyse “inanglarda
yaratilan Hakk”1n Nefsin simgesi oldugunu séylemek psikolojik
agidan dogrudur.!92 Kendisine dua ettigimiz Tanr1 ancak Kendi-
ni bize, bizim aracilifimizla ve bizim i¢in izhar eden Tanr ola-
bilir, fakat “inanglarda yaratilan Hakk”in Rahmetin pargasi ol-
masina, yani var edilmesine, onun tarafindan izhar edilmesine

152 Hakkin Duasinin tezahiir oldugu, Onun aynasi olarak insanin tecellisi oldugu an-
laminda. Buna kargilik, insanin duasi “yaranlig”tir, yani Tannnin yansima ve te-
zahiiriidiir; insan bu tezahiirii kendi beninin aynasinda temasa eder, giinkii o biz-
zat bu aynadir.

282



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

Ona dua ederek sebep oluruz. Kalplere veya imanlara izhar olu-
nan “Tanrilarin” tecellilerinin hepsi hakiki varligin (Hakk-1 Ha-
kiki) tecellileridirler. Biz musalli oldugumuzda bu akilda tutul-
malidir; bunu bilen kisi kapal,, sinirli dogmalann diigiimiini
¢ozmiis olan ariftir, ¢iinkii onun icin bunlar miitecelli simgelere
doniigmiiglerdir.

Iste bu Ibn Arabi’yle beraber su ayetlerin tekrar anlagilmasi
demektir: “Her biri kendi duasini ve tesbihini (6grenmis) bilmis-
tir” (Nir; 41); “ Onu 6vgii ile tesbih etmeyen hicbir sey yoktur”
(Isra; 46 [44)), ¢iinkii, seyhimizin s6yledigi gibi, bir anlamda
“kendi” zamiri bu varliga isaret eder; o zaman bu ayet her varli-
gin kendine siikriine dairdir.!’3 Burada Ibn Arabi, “inanglarda
yaratilan Hakk™1 Nefsin bir simgesi olarak goren psikologlarin
bakig agisin ongoriircesine, bizi yollarin kesisme noktasina go-
tiiriir. Bir yolu sectigimizde, nefsi bagka boyutu, varligi duyum-
sal diinyanin veya mantiksal kanitlarin yiizeyine yatay bigimde
yayilmig bir “semavi kutbu” oldugundan habersiz ampirik birey-
le kangtirinz. Bu durumda kendini yiiceltmek, toplu konfor-
mizm tarafindan putperestgiliklerin en kétiisii olarak reddedilir;
oysa kendisi ayn1 putperestgcilikten esit derecede sugludur, ¢iinkii
ilahi olana ulagmak icin bireyi yok etmek yeterli degildir. Diger
yolu sectigimizde, Nefsi, daha dogrusu, tecriibe ile, onu zihinsel
rilyette, arifin, “yoldag-arketipi” olarak, diger bir deyisle, Gaybet
dleminde ilahi bir Ismin verildigi a’yAn-1 sabitesi olarak temsil
eden Sureti tanimak i¢in, ampirik nefsin ve toplu inanglarin ay-
m oranda Otesine gegeriz. Bu yolu segen igin, Ibn Arabi’nin
onerdigi Namazin, resmi Namaz ritiiellerini kullanmasina rag-
men, kamusal, toplu bir Namaz degil, hususi olarak yerine geti-
rilen bir “ibadet,” bir miindcdt, samimi bir muhavere olmasinin
cok biiyiik 6nemi vardir. Nitekim bu durum “inanglarda yarati-
lan Hakk”in Muhaysyilesi ile, Asik ve Maguk arasindaki “hususi
ilahi” sirasinda kalbe bagislanan “miitecelli riiyet” arasindaki
derin farki da ortaya koyar.

153 Bkz. yukanda ss. 101-102, bu ayetin helitropiumun heliopatisine uyarlanig1.
Burada incelenen tefsiri yukarida “Onun yiizii harig, her sey yok olacaktir
[Kasas; 88]" ayeti hakkinda soylenenlerle kargilagtirin. Bkz. yukanda IV. Bo-
lim, nn. 58 ff.

283



BIR'LE BIR OLMAK

O halde ruhta, Ibn Arabi’nin isaretlerine gore tatbik edilen
“dua yagsami,” manevi insani toplu normlardan ve hazir kanitlar-
dan kurtararak tekil bir birey olarak Tekil Tanrsi ile ve Tekil
Tanrisi i¢in yagamasim saglayan bir “bireylesme siirecinin” sahi-
ci bi¢cimini temsil eder. “Kalp ilminin,” diger bir deyisle, son tah-
lilde, Ibn Arabi hikmetinin etkili olarak gergeklesmesini ifade
eder. O zaman bundan bir “kalp fenomenolojisi” niteliginde bir
sey cikarabiliriz, yani 1bn Arabi’nin arifinin, “inanglarda yarati-
lan Hakk”n yeni bir yaratim, “yaratiligin bir tekerriirii” oldugu-
nun farkindaligina ulagmakla, Onu kurmacaya indirgemeden ¢ok
uzakta, kulu sinirlarindan —artik onlar anladig i¢in— kurtararak
ilahi gercekle aydinlattigim gozlemleyebiliriz.

Arif olmayan, dogmatik inangh kisi, Inandiina sundugu
siikranin kendisine yoneltilmig bir giikran oldugunu bilmez ve
kendisine boyle bir sey ima edildiginde ancak dehsete diigebilir.
Bunun sebebi tam olarak, arif olmadigi i¢in inancinda isleyen bu
“yaratiligin” siire¢ ve anlamin bilmemesi ve bu nedenle onun
gercegini neyin olusturdugundan habersiz olmasidir. Dahasi, is-
ter istemez sinirl ve kosullu olmasina ragmen inancim mutlak
dogma olarak belirler. Birbirleriyle rekabet eden, birbirini redde-
den ve yalanlayan inanglar arasindaki merhametsiz ¢atigmalarin
kaynagi budur. Ibn Arabi’ye gore, esasen bodyle inanghlarin
inanglar yalmzca bir kanmidir ve Ben kulumun bana dair fikrine
uyarun!34 ilahi séziiyle kastedilenden habersizdirler.

Ona layik olmadi diisiiniilen her sifati ve hatta tiim sifatla-
1 Tanridan ayiran (tenzih) negatif teolojinin dindar yanilsamasi-
na da diismemeliyiz, ¢iinkii bdyle bir remotio veya tenzihin nes-
nesi olan Tann yine de inancta yaratilan Tanri olarak kalir; ten-
zih iglemi kamya baghdir ve dinbilimcilerin mantiksal akillan
tarafindan girisilen her “anndirma,” ancak ilahiligi mantik kate-
gorileriyle karistirmaya yarar. Nitekim kendini tenzihe veren ve
tesbihi (simgecilik) reddeden herkes, yalnizca “tek yonlii tektan-
nciligin” tegviklerinden birine boyun egmis olur; ve burada Ibn
Arabif ile Ismail? hikmetinin 6nermeleri arasinda derin bir uyum
vardir.!53 Ciinkii ne tenzih ne de tegbih Tanrinin kendisine ulasa-

154 Fusis 1,226 [246).
155 A.g.e. vell, 345-46; bkz. I, 68 ff; yukanda ss. 112 ff.; ve “De la Gnose antique
a la Gnose ismaélienne” adh gahgmamz.

284



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

maz; ancak nefislerimizin her birinde, o nefsin kapasitesine ve
zihinsel ve manevi gelisimine orantili olarak “Ozlestirilen” bir
oze (hakikat) ulasabilir. Hem Ibn Arabi’nin hem de Ismalililerin
hikmetlerinden ¢ikan paradoksal sonug, hekim “inanglarda yara-
tilan Hakk’tan bahsettiginde” dogmatik dinbilimcinin yalmzca
dehsete diisebilmesi, fakat o dehsete diistiik¢e, hekTmin goziinde
tektanriciliginin (tevhid) anndinlmasiyla (tenzih) metafizik put-
perestcilige diismiis biri olarak kendini daha da ifsa etmesidir.

Zahiri bir bakig agisiyla, Ibn Arabi hikmetinin dogmaya ve-
ya itiraf¢i inanca getirdigi doniisiim ve anlam farki, bu inanglan
kurimacalara indirir, ¢iinkii Tanrilarim s6z konusu inancin bir ya-
ratimu haline getirir. Fakat batini bakig agis1yla, diisiince sistemi-
nin tiim evrelerini dikkatle tekrarlarsak, Ibn Arabi’nin dogmay:
simgeye (mazhar) doniistiirerek bu insani yaratimn ilahi gerce-
gini belirledigini ve bunun sebebinin de insani gergegini ilahi
bir yaratmaya baglamasi oldugunu gérmeden edemeyiz. Simge-
ler reddedilmez, ¢éziiliir. Bu kargilikli dogrulama, Ibn Arabf ta-
rafindan iki tarafin siirekli rol degistirdigi bir diyalog olarak uy-
gulanan Namazda edinilen tecriibenin meyvesi olacaktir. llahi
cevaplarin gergekligi yalmzca Rab ve kulunun —yukarida degin-
digimiz- bu kargiliklh muhafazas: fikrini ortaya koyar.!%% O za-
man kulun Rabbini yiicelterek kendini yiiceltmesi korkung bir
kiifiir veya limitsiz bir siiphecilik gibi goriilmek yerine, Abid ve
Mabudun sirayla, “Evvel” ve “Ahir,” Hamd Edilen-Hamd Eden
olduklar1 “hususi ilahinin” mistik sirr1 kabul edilecektir.!?? Ku-
lun varliginin miitecelli iglevinin farkindahigim edindigi yer bu-
rasidir. “Inangta yaratilan Hakk” Kendini kula dayatmak igin iz-
har etmez; Kendi sinirlanni ifade etmek i¢in izhar eder, ¢iinkii bu
sinirlar ¢ok sayida tezahiirden birini miimkiin kilan kosuldur.
Arif Rabbinin hazir bir Hayaline sahip degildir; Onu, miinacati,
samimi diyalogu sirasinda latif organi olan kalbinin aynasinda
goriinen Suretin 15181nda anlar.

Burada kisisel “ibadet” olarak uygulanan “Yaratici Na-
maz”mn anlamini bir noktaya kadar ortaya koyduk. Eger bu Na-
maz bir “talepse,” “yeni bir yaratima” olan 6zlem bi¢imindedir,

156 Bkz. yukanda III. Bolim, n. 49 ve V. Boliim, n. 9.
157 Davad Kayseri, Serh, s. 492.

285



BIR'LE BIR OLMAK

ciinkii boyle bir talep onu belirten musallinin hayali halidir ve bu
hal ebedi 6zii [heccéité], 6z-arketipi (a’ydn-i sdbite) tarafindan
belirlenir. Onu Tanny: yiiceltmeye iten sey tam olarak manevi
hali, diger bir deyisle, onda Tanriy1 gu veya bu surette, su veya
bu ilahi Isimde belirleyen seydir. O halde Tanr1 ona ancak a’yan-1
sabitenin igaret ettigi seyi verir ve verebilir. O halde en yiice mis-
tik ihsan bu a’yan-1 sdbitenin sezgisel bir riiyetine sahip olmak-
tir, ¢iinkii boyle bir riiyet mutasavvifin yatkinligini, ad infinitum
bir haller silsilesinin kavsini belirleyen kendi ebedi istidadini bil-
mesini saglar. Kendisini ifsa ettigi (miitecella lahu) 6znenin isti-
dadina tekabiil eden suret haricinde higbir fecelli miimkiin degil-
dir. Tecellinin bahgolundugu 6zne yalnizca kendi suretini goriir,
fakat ancak —ilahi bir ayna gibi olan— bu surette tecellinin Sure-
tini gorebilecegini ve ancak bu tecellide kendi suretini tamyabi-
lecegini bilir. Tanriy1 Kendi 6ziinde gérmez; Musa’ya verilen
ilahi cevap hala dogrudur: “Len terdni, beni gérmeyeceksin.”
Maddi bir aynada da durum aynidir: iginde bir sureti temasa et-
tiginde, aynay1 gormezsin, fakat suretleri ve kendi suretini yal-
nizca bu ayna iginde gordiigiinii bilirsin; ayn1 anda hem aynada-
ki sureti hem de aynanin cismine bakamazsin. Ibn Arabi bu ben-
zetmeyi uygun bulur: Hakk senin aynandir, yani iginde kendini
(nefs, anima) temasa ettigin aynadir ve sen, sen Onun aynasisin-
dir, yani Onun Kendi ilahi Isimlerini temasa ettigi aynasindir.!58
Oyleyse kosulsuz Tanrinin kendini kosulsuz olarak izhar etmesi
miimkiin degildir, zira boyle bir tecelli Kendini gosterdigi varli-
g1 (miitecella lehu) eritir, ¢iinkii o zaman o varlik igin ne belirli
bir varolus, ne yatkinlik ne de belirli bir a’yan-1 sdbite tarafindan
kosullanan bir istidat varligim siirdiirebilir. Bu iki terim aykir1 ve
celigkilidir.

O halde, Tanrinin Kendi varliginin istidatlannm Kendine izhar
ederek Kendi hakkinda edindigi bilgide dogru mertebesine yiik-
selen bireysel a’yan-1 sabite ve riiyeti bu ayn-1 sabite tarafindan
kosullanan Ilahi Suret elipsin iki odagidir; bunlar insanin Duasi
ve Hakkin Duasi ad1 verilen iki 6gedir. Her biri sirayla belirleyi-
ci ve belirlenendir. Insanin sureti tarafindan belirlenen Hakkin
Duasi ve Hakkin Sureti tarafindan belirlenen insanin Duasi ayni
“hususi ilahinin” kita ve eskitasidir [strophe et antistrophe].

158 Fusis 1, 60-62, 65.

286



INSANIN DUASI VE TANRININ DUASI

Mutasavvifin nefsinin “babasinin annesi” olarak tanimlanmasi-
nin sebebi olan durum budur; Siihreverdi’nin Kamil Tabiatina
llahisinde betimlenen durum da budur: “Sen beni doguran Ruh-
sun (senin olusturdugun ruha gére babamsin) ve diisiincemin ¢o-
cugusun (sana dair diisiincem tarafindan dogurulan, yaratilan-
sin).”!>9

Burada birbirlerine bakan ve aymi sureti ileri geri yansitan
iki aynadaki gibi kargilikh bir iligkiyle kars1 karsiyayiz. Tecelli-
lerin zihinsel ikonografisini diizenleyen bu iliskidir. Bunun iki
temsilini bircok Sufi tarafindan uzun tefekkiirlerin yoneltildigi
bir hadiste ve Ibn Arabi’nin kendi riiyetine dayal tecriibesinde
gorecegiz.

159 Biz. Motifs zoroastriens dans la philosophie de Sohrawardi’'mizde s. 49'da

Siihreverdi’nin *“Kamil Tabiata Milnacat™1 (yani “filozofun melegi").

287






“HAKK’IN SURETI”

1. Riiyet Hadisi

Simdi bu iki leitmotifi dikkatle aklimizda tutalm: Kuran’da
yazildig: sekliyle Allah’in Musa’ya cevabi: “Beni goremezsin”
—ve Peygamberin taniklik ettii meshur “riiyet hadisi” (er-rii’yad),
rilya riiyeti veya meczup riiyet: “Rabbimi en yiice giizelligin bir
suretinde, bol sagli, zarafet Tahtinda oturan bir delikanl olarak
temasa ettim; altin rengi bir kiyafet [veya bir varyanta gore yesil
bir elbise] giyiyordu; saginda altin bir tag, ayaklannda altin san-
daletler vardi.!60 Riiyetin reddi ve riiyetin tamklig:: iki motif bera-
ber bir coincidentia oppositorum olugturur. Ayrica hem nebevi rii-
yet hadislerinde hem de Ibn Arabi’nin Kigisel tecriibesinde teker-
riir eden Hayal, aym coincidentia oppositorum’un bir simgesi
olarak psikologlar tarafindan iyi bilinen puer aeternus’un [ebedi

160 Oncelikle bkz. bu hadisin kaynaklarimi, varyantlanni ve gesitli isnidi1 (aktanm
silsilesini) dikkatle toplayan Hellmut Ritter (Das Meer der Seele, ss. 445 {f.). Bu
hadisi aktaran muhaddis Hammad ibn Seleme (6. 157/774), bu hadisi ancak
Iran'da, Basra Korfezi kiyisinda Abadan’in bir Tasavvuf miiessesesinde ikameli
sonrasinda dgretmistir. Ibnii’d-Deyba’ya (6. 944/ 1537) gore bu hadis, zamani-
nin popiiler sufi gevrelerinde sikga soylenirdi. Nitekim bu hadise baghlif1 bu
cevrelerle sinirlandirmak hata olur. Burada sdylenenler haricinde, §irazli Rizbi-
han Bakli (6. 605/1209) gibi derin bir mutasavvifin eserine, mesela ‘Abherii'l-
Agtkin’ine (Fedeli d'amore'nin Yasemini) bakmak, bu hadisin Bakli'nin miite-
celli diigiince sistemindeki spekiilatif 6nemini ve aym mutasavvifin Diarium spi-
rituale’inde anlatilan riiya ve riiyetlerin teyit ettifi tecriibi degerini gérmek igin
yeterlidir. Ibn Arabi de “Hikmet siiri”nin kenanna yazdig: serhinde bu hadise
son derece ince bir gondermede bulunmugstur (Kitdbu Zahd'irii'l-a‘ldk, Tercii-
mdnii'l-Egvdk iizerine bir serh, ss. 55-56). Bu gonderme, seherin beyazligiyla
gurubun morlugunun ilahi bir tevazunun isaretleri oldugundan bahsedilen kis-
min —yalmzca tecelliyi bu gocuksu surette tecriibe eden bir mutasavvifin aklina
gelebilecek bir diigiince- yanindadir.

289



BIR'LE BIR OLMAK

cocuk] bir Hayalidir.!! Bu durumda kargimiza iiglii bir soru ¢i-
kar: Bu Hayal kimdir? Nereden gelir ve baglami nedir? Bu misal
hangi manevi tecriibe derecesine isaret eder; diger bir deyisle, bu
Hayalde ve bu Hayal aracihigiyla varhigin hangi gergeklesmesi
olur?

Boyle bir Hayal ve dahasi bu Hayalin riiyete dayal bir tec-

riibesi Gazzali gibi bir kelamciyi silahsiz birakir ve sasirtir, ¢iin-
kii sahip oldugu “nominalist,” 13-edri [agnostique] Hayal anlayi-
siyla, bunu asag1 yukan zararsiz bir alegori olarak yanlig yorum-

161

162

Bkz. C. G. Jungund K. Kerényi, Ein fiihrung in das Wesen der Mythologie,
ss.119-144.

Ozellikle bkz. kelamci Gazzdli’nin Rilter, Das Meer der Seele, ss. 448-49'da
ahintilanan metni. Onemli olan soru, Suretlerin, “onlar iizerinden” Zata dair spe-
kiilasyonda bulunabildigimiz ve bize Hakkin “suretine” dair higbir gey anlatma-
diklan --Cebrail’in Peygambere goriindiigii suret Melegin gergek suretiyle ilgili
nasil higbir sey anlatmiyorsa, Hakkin da sureti yoktur- sonucuna varabildigimiz
bir degerleri olup olmadiB degildir. Ciinkii bu dindarca agnostik tezi 6ne siirmek
kesinlikle Hazerdt (yukarida IV. Boliim, nn. 19-22) hikmeti hakkainda higbir sey
bilmemektir. Nitekim, bu anlagildidinda, gnostik yontemin rasyonel gikanmla
goriniir bir suretten suretin yokluguna, saf metafizik 6z oldugu varsayilan saf
suretsizlife ulagmak anlamina gelmedigi agikar olur. “Hakkin sureti” kendini
miitecelli Hayalde gosteren surettir ve bagka bir gey degildir ve Tann bizim ta-
rafimzdan ancak bu surette bilinebilir (Bkz. yukanda IV. B6liim, n. 38). Menfi
kosullu olani ulu metafizik 6z yapmak igin, kosulsuz, /d bi-gart ile kiilli olan
menfikogully, bi-sdrn-ld arasinda elem bir kangikliktan sorumlu olmak gerekir:
“kiilli” olanla iligkilendirildiginde Hayal bir alegoriden bagka bir sey olmaz;
mutlak kosulsuzla iligkilendirildiginde, yani hem kiilliden hem de hususiden
arindiginda, Hayal miitecelli bir simge olur. Nitekim bu, burada incelemeye ga-
hstigimiz ‘dlemii’l-misal (mundus imaginalis) ve miitecelli Hayal diigiincelerini
ongoriir: antropomorfoz duyumsal (fiziksel, tarihsel) diinyanin son mertebesin-
de degil, Melegin ve meleki diinyanin mertebesinde gergeklesir (6rmek olarak
bkz. Mandeizm'de Danyal’'in Kitabinda Anthropos olarak Cebrail; W. Bousset,
Hauptprobleme der Gnosis, ss. 176-77). Dolayisiyla burada, Hayalin konumu ve
eslesmelerinin gegerliligi tehlike altindadir. Hayalin anlam ve 6nemi ne litera-
lizmde (Tannya insan fiilleri yiikleyen antropomorfizmde) ne de (Hayali “agik-
layarak” yok eden) alegorizmde bulunabilir, tesbih veya ta‘til’de, putperestgilik
veya ikonoklazmda bulunamayacag gibi. Tiim mutasavviflanmiz bunu tekrar
tekrar yinelemigtir ve tevhidin gift menfiligi diyalektikleriyle Ismaililer bu iki
uguruma egemen olan sirtta durabilmiglerdir. Kisacas, tecellilerin bu anlam ve
onemi, nominalist ve keyfi bir sanat kavramindan da, Hayal ile onun yardimiy-
la tahayyiil edilen goriinmez arasinda bir *“cevher ortakha™ [consubstantialité]
isaret eden bir Hululden de egit uzakliktadir. Bu anlam daha ziyade bir coinci-
dentia oppositorum’da, tek hakikatin ikili yapisinda bulunur. Bu hakikat hem te-
kil hem gopul, hem ebedi hem gegici, sonlulugunda sonsuzdur, giinkii sonsuzlu-
Bu tecellilerinin sayisinda nicel bir sinirsizlif1 degil, bu Zatin sonsuzlugunu ifa-
de eder. Bu Zat, kendi iginde kargitlarin eszamanhihi) oldupu igin, her biri, ken-
dini gosterdigi her varliga mahsus olan llahi Yiize gore hakiki olan Misallerinin,
yani Onun temsillerinin gogulluguna isaret eder.

290



HAKKIN SURETI

lamaktan baska caresi yoktur,!62 ve bunun sebebi Ibn Arabi’nin
ikrar ettigi tecelli kavram hakkinda higbir fikri olmamasidir. Ote
yandan, Ibn Arabi’nin bir miiridi, mesela Abdiilkerim Cili, bu
konuda rahat¢a yorum yapabilmektedir. Olayin iki boyutlulugu
tizerinde durur: belirli Suretin ve yalnizca o surette bulunan giz-
li igerigin biitiin haldeki gergekligi. Bunu, bize sonsuzun sonlu
suretteki eslesmesini dayatan bir coincidentia oppositorum ola-
rak inceler, giinkii varhgin kurali budur.!63 Iste “llahi Yiiz,” bu
sekilde zuhur eden “Hakkin Sureti” ~daha 6nce gordiigiimiiz gi-
bi~ ayn1 zamanda zuhur ettigi varhgin “yok olmaz Yiizii,” Kut-
sal Ruhudur. Nitekim her adimda bu ger¢ege donmemiz gerekir:
Bir insanin mistik tecriibesinin zirvesinde ulagtif1 sey, ayrisma-
mus Birliginde Zat degildir ve olamaz. lbn Arabi’nin “Hakk ile
bir olduklarim” iddia eden bazi1 mutasavviflarin iddialarini red-
detme sebebi budur.

Bir insanin mistik tecriibesinde edindigi sey varliginin “se-
mavi kutbu,” yani llahi Varhigin, baslangiglarin baglangicinda,
Gayb Aleminde Kendini Kendine izhar edisinin ve Kendisini,
Kendini o insanda bildigi Suret olan Surette bildirisinin yeri ve
vasitasi olan sahis olarak sahsidir. Ulagtif1 sey sahsinin ldeast
veya daha dogrusu “Melegidir” ve mevcut sahsi bu Melegin yal-
nizca diinyevi kutbudur; elbette bu oftodoks dinbilimin “koruyu-
cu Melegi” degil, Mazdacihigin Daénd-fravasi’sine ¢ok benzer

163 Bkz. Cili, el-Insdnii’l-Kamil, 11, 3-4. Bu sayfalan (altmn ve yesilin egemen oldu-
Bu) visio smaragdina [yesil nur} iizerine diigiinerek takip etmeyi tavsiye ederiz,
¢linkii ona dair bir anlayiga olanak saplarlar. Cili bir tefsirde bulunmaz ve hatta
tevilden anladigimiz alegorik bir tefsirse bir tevilde de bulunmaz; bir tefhim'de,
yani sozciigiin sinirh anlamiyla hermeneutikte, Anlayigta bulunur ve bu tiimiiy-
le varolugsal bir hermeneutiktir, giinkii Ilahi Yiiziin riiyeti llahin her varlkta sa-
hip oldugu ve o varhigin Kutsal Ruhu olan Yiizii tecelli eder. Bu riiyet bu varh-
g1n Ruhuna uyar, giinkii bu varligin Ruhu duyumsal, bedensel bir suretle (Haze-
rdt) tekabiil igindedir. Bu nedenle, riiyetin bu Yiizii bir iligki veya bakig agisi ola-
rak tammlanamaz (rasyonel ilahiyatgilann rahatlatici ¢6ziimii); Hahi Varlik igin
esastir; diger bir deyigle, sinirsiz ilah igin kendini su veya bu sinirh surette izhar
etmek esastir. 1lah bu Surettir ve bu Suret biitin bunlardir ve bunlardan bagka
higbir seydir: misaldir. Miitecelli olgu iki yonliidiir: belirli suret vardir (bu sag,
bu elbise, bu ganklar) ve gizli anlam (ma‘'nd) vardir; bu anlam genel soyut ger-
ceklerin veya yiiceltilip Tannya uyarlanmus insani gergeklerin baglaminda degil,
goriilen Suretle Tannnin kendini bu surette gosterdigi varlik arasindaki kaginil-
maz bagda aranmalidir. Bu gizli anlamda tam da llahi Varhigin ikili konumunu
yoneten coincidentia oppositorum bulunur: burada tam da —alegori olmayan- iki
altin ¢ankla temsil edilen ikili bir konum vardir.

291



BIR'LE BIR OLMAK

bir anlayigtir. - Daena-fravasi’nin mutasavviflarimizda farkl
isimlerde tekerriirii carpicidir (mesela Cili’nin Azrail Melegi en
carpicisidir). O zaman llahi Varhigin bir 6z-belirlenimi bu insa-
nin ebedi bireyligini olugturan tecelliydi; bu tecellide llahi Var-
lik tiimiiyle Tanridir, fakat bu mikrokozmostaki, singulatin’deki
Tannidir. Aynica eger Gayb Aleminde gergeklesen bu belirlenimi
“Melek” olarak tanimlarsak o zaman Nefsin, ilahi Alter Egonun
miitecelli riiyet olarak riiyeti, tam anlamiyla bir meleki tecelli
olur. Ibn Arabi de gizli bir muhavere sirasinda “Beni géremez-
sin”164 spzlerini duydu fakat o da mistik Tapinagin gélgesinde
Onu gordii ve Onu tanidi. Insan-1 Kamil mertebesini, 1lahi Varh-
gin mikrokozmik gergeklesmesini 1lahi Ozle aynilagma olarak
tanimlayan bir mutasavvifin iddiasini reddetmek asla bir mantik-
cilik veya “akilcilik” isareti degildir. Boyle bir tavir higbir sekil-
de mistik tecriibenin reddi degildir; yalnizca, batini tektanncili-
gin kabul edebilecegi bir tasavvuf modelinin iistii kapali bir red-
didir. Fakat, her durumda Agik ve Masuk arasindaki samimi mu-
havere olarak tecriibe edilen mistik tecriibe her durumda Zata ig-
kin ve biitiinliigiine eg bir bireylesme 6ngoérdiigiinde, tek yonlii
tektanricihik modeli kesin bir degisime ugramaz mi1? Son tahlil-
de, Peygamberin riiyeti ve Ibn Arabi’ninki Siihreverdi’nin (kar-
sthikli tam bireylesmelerinde, onu doguran ve aym zamanda
onun dogurdugu) Kamil Tabiatina seslendigi bir duasinda ifade
ettigi arzunun ikmalidir: “Kendini bana tecellilerin en giizelinde

164 (ziinde riiyet tarafindan tiimiiyle erigilmez olan, mutlakliginda llahi Varliktir, Tii-
miiyle Oteki olandir: yalnizca, belirli Rabbi kuluna (ilahi alter ego’yu diinyevi be-
nine) baglayan ve iligkilerini bireylegtiren kargilikh belirlenimde goriilebilir. Fa-
kat Tiimiiyle Oteki, Onu bireysel olarak izhar eden “rabbe ait” [seigneuriale] su-
retin (rabb) 6tesinde kalir. Ibn Arabi’nin arayiginin baginda zihninde kavradig: su
sozler belirleyicidir: “Kendimi senin gizli varhindan (ma‘na-kum) bagka higbir
kemal suretinde izhar etmedim. Sana verdigim yiiceligi tani. Ben Uluyum, higbir
sininn siirlamadigi En Ulviyim. Beni ne Rab ne kulu bilir. flahlik (ulGhiyyer)
kutsaldir ve mertebesinin higbir seyle iligkisi yoktur (rub#tbiyyer ise tam olarak,
senin, kulun, sim oldugun bireylegmig ilahi iligkidir. Sen belirli bir nefssin (el-
end); ben kendimim (kosulsuz, her nefsin suretini kogullayan). Beni kendinde
arama, boguna ugragirsin. Fakat beni kendi diginda da arama, bagaramazsin. Be-
ni aramaktan vazgegme, mutsuz olursun. Aksine beni bulana kadar ara, yiiksel-
meyi kesmezsin. Fakat arayiginda kurallara iyi uy. Yola goziin agik gir. Ben ve sen
arasinda fark gozet. Ciinkii beni gormeyeceksin, yalnizca kendi ayn-1 sabitesini
(‘ayneke, ozsel bireyligin, ‘kaynagin’ veya ‘Melegin’ veya kendi ‘goziin’) gore-
ceksin. Bu nedenle her zaman yoldaghk (ilahi Eginle, Hacer’iil Esved taginin
onilnde ortaya gikan gizemli Delikanliyla bag) halinde kal” (Fiitizhdt I, 50).

292



HAKKIN SURETI

(veya en yiicesinde) goster.”

Iste simdi, hem Peygamber hem Ibn Arabf tarafindan gorsel-
lestirilen Hayale ikonografik bir baglam kazandirmak i¢in bir¢ok
gozlemi biraraya getirmek yararh olacaktir.

Riiyetin ihtisami, plastik giizellige yapilan vurgu bizi Tasav-
vufun genis bir kisminda yaygin olan duyguya, Cemadlin ana te-
celli oldugu duygusuna gotiiriir. Burada alt1 ¢izilmesi gereken
nokta, neseli bir tonalitenin!63 eglik ettigi saf bir estetik zevkten
degil, insan giizelliginin, i¢inde zuhur ettifi nesneden hem 6nce
gelen hem de bu nesneyi agan, mutasavvifin ancak mistik agki
olusturan manevi ve duyumsalin birlikteligine, ortakligina [con-
spiration] (sympnoia]) ulasarak farkina varabilecegi bir seye
dogru bir hareket dogurarak korku ve dehset veren esrarli [nu-
mineux], kutsal bir olgu olarak temasasindan bahsettigimiz-
dir.166 “Riiyet hadisi”nin, Mutezili ve diger kelamcilar igin deh-
set uyandirmakla beraber yiizyillar boyu ¢ok sayida Mutasavvi-
fin agzinda dolagmis olmasinin sebebi budur. Bununla beraber
bu dinbilimcilerden biri, meshur Cahiz (6. 250/864), Hristiyan-
larin igtiyaklanni, Isa suretinde Tannlanna kendi suretlerine
benzer bir surette ibadet edebilmelerine baglar ve onlan bu ko-

165 Bkz. Ritter, Das Meer der Seele, s. 438, burada gok sayida giizel metni bir ara-
ya toplamgtir.

166 Bk, yukanda, 1. B6liim, §2, “Askin Diyalektigi"nde verilen, Ibn Arabi’ye ait
birkag metnin incelemesi; aynca bkz. Sirazli Rdzbehin Bakli, ‘Abherii’l- ‘Agikin
(yukanda n.1). Burada elbette Platon’un ismi de amilabilir, fakat Mutasavviflari-
muzin en iyi ihtimalle Platon’un eserlerinden yalmizca pargalar veya alintilardan
haberdar olduklanim unutmamamiz gerekir. Platonculuk daha ziyade, iizerinde
durulan olgunun —en belirgin 6rnegi de olsa— yalmzca bir omegi olarak goriil-
melidir. Her seyden evvel, llahi Arap epik iirinin kadin kahramanlannin (Sa‘dd,
Liibna, Leyla) disil isimleriyle adlandirarak ve Tannya digil bir varhk gibi
hitap eden bir agk: yiicelterek dindar dinleyicilerini kagirtan halk vaizlerini
diigiinmeliyiz. Ozellikle garpici bir 6mek, hafiza (En’dm; 52., Kehf; 28)
—*“Yiiziimii gormeyi arzu ederler” (Corbin’in yaptif1 alint1 Tiirkge Kuran meali-
ne uymamaktadir. —¢.n.) - seslendirmesini soylemek igin vaazim keserek dinle-
yicisini vecde sokan Fars vaizin hikayesidir (bkz. Ritter, Das Meer, ss. 441-42).
Biitiin bunlar resmi Islamin ve onun ortodoks ilahiyatin goziinde oldukga rezil
bir seydir. Fakat bu miitecelli tecriibe ugraglannin bize, Kuran'in, rasyonel ke-
lamctlarin sagkinlik iginde alegorik tefsire bagvunnalanna sebep olan “antropo-
morfozlarindan” ¢ok farkh bir problem sundugunu vurgulamak gerekir, bkz. yu-
kanda n.3.

Cahiz goyle der: “Aym1 nedenden dolayi, aramizda [Miislimanlar arasinda)
Allah’1 insan suretinde temsil edenler ibadetlerinde bu benzerligi reddedenler-
den daha sevklidirler. Nitekim ok defa, ilahi ziyaretten bahsedildiginde bu du-

167

293



BIR'LE BIR OLMAK

nuda takdir eder.!67

Cihiz’in bu tefekkiirii bize ikonografiye dair genig bir bakig
agis1 kazandirir. Gergekten de “riiyet hadisi’ndeki Suret ile, Hris-
tiyanhgin ilk yiizyillarinda Isa’y: temsil eden geng Isa, Christus
Juvenis Imgesi arasinda ¢arpici bir benzerlik vardir.'%8 Bahsi ge-
cen hadisin kendini gosterdigi manevi ¢evrelerde bu Hristiyan iko-
nografinin biliniyor olmasi ¢ok miimkiindiir. Bu Hristiyan ikonog-
rafi, Maneviyatimzin tecelli anlayistyla miikemmel bir uyum
icinde olan fakat onlarinki gibi, galip gelecek olan resmi Enkar-
nasyon dogmasindan tiimiiyle farkl bir tecelli anlayis1 ortaya ko-
yar. Tanrinin bu Christus Juvenis Suretinin hald ¢ok sayida mii-
kemmel 6rmegi bulunmaktadir. Ravenna mozaikleri bunlardan bir
tanesidir; hatirlanacag gibi bu mozaikler, ikonografik olarak mii-
tecelli bir Isaciliktan Enkarnasyoncu bir Isacilifa gegisi temsil et-
melerinden dolay: karmagik bir meseleyi ortaya koyarlar.!69

Cok kisa olarak sunu sdyleyebiliriz: Miitecelli diigiince (bu

rumda birinsanin Allah arzusuyla aglayip bagirdigim gordiim; onu Allahtan ay:-
ran duvarlann yok olmasindan bahsedildiinde bayildigim gordiim. Rabbiyle
bag baga oturup Yaraticisiyla konugmak isteyen birinin arzusu kim bilir ne kadar
fazladir” (Hiiccetii’ n-niibiivvet, alintilandif yer: Ritter, Das Meer, s. 441).
Bkz. Herzog, Realencyclopidie, IV, art. “Christusbilder,” 6zellikle ss. 73-81. Ay-
nca bkz. “lahi Tecelli” adh gahgmamiz, s. 156. Daha once burada Kristolojiyle
antropoloji arasindaki yakn bag belirtmistik: insamin kendine goriindiigii igsel
imge ve ideal suret olarak Isa imgesi.

Ozellikle, Aryusgu inanca sahip olan Kral Teodorik tarafindan 500 yilinda yap-
tinlan San Appolinaro Nuovo bazilikasinin kuzey duvannda iist siradaki moza-
ikleri diiginmekteyiz. Burada, hayatim ve mucizelerini kutlayan 6n ii¢ mozaik-
te Isa siradis1 giizellikte sakalsiz bir geng olarak temsil edilmistir ve yaninda da
tam iglevi higbir zaman agiklanmamug olan bir kisi vardir. Aksine Tutkunun sah-
nelerini temsil eden giiney duvar mozaiklerinde lsa, klasiklegmis olan sakalh er-
keksi tip olarak goriiniir. Muhtemelen Ariusgu ve ortodoks Kristolojilerin kargit
igerimlerini yansitir. Eger bazilikadaki diger Arisgu kompozisyonlann ortodoks
temsillerle degistirildiini ve aym kargithgin Ariusgu vaftizhaneyle ortodoks
vaftizhanenin ikonografileri arasinda da goriildiigiinii akhmizda tutarsak, iki iko-
nografik sistemin anahtarlanni elimizde tutmaya yaklagmg oluruz. Her halii kér-
da, kargimizdaki sey basit bir sanat tarihi sorusu (imalathane ve tekniklere dair
bir soru) degil, ikonografik simgelerin degisiminde ortaya gikan bir biling degi-
simidir: Christus Juvenis (geng goban, geng soylu) tipinden, hem imparatorluk
Kilisesinin ideolojisi hem de insan etinde ilahi 1zdirabin gergekligi, fizyoloji ve
tarihin gergekligi lizerine kurulu bir teoloji tarafindan 6ne siiriilen erkeksi tipe
gegis. Bu gergeklesmeden 6nce, insanlann “semavi bir yerde” gergeklesen mii-
tecelli olaylara dair anlayiglann yitirmeleri gerekiyordu; dolayisiyla, baslangi-
cinda tarihsel bilginin ilk teololojik elestirisi olan *“dosetizm,” kendisinin basit
bir karikatiiriine doniigtii.

168

169

294



HAKKIN SURETI

kesinlikle birkag spekiilatif bilginle sinirli olmayip Apokrifanin
ulastig1 her ¢evrenin paylastig1 bir anlayigtir), Tanrinin insanlhigin
aynasindan, ancak bir vitraydan suretini aldiginda ve 1s1diginda
goriiniir hale gelen 151k gibi 151masi olan bir Misal diisiincesidir.
Bu birlik duyumsal verilerin diizleminde degil, onlar1 doniigtii-
ren Nurun diizleminde, yani “Hayali Hazret te algilanir. Insan-
likta Tanr1, aynadaki Suret gibidir. Bu Huzurun yeri tekil miimi-
nin bilinci veya daha dogrusu kendisine verilen miitecelli Hayal-
dir. Onun zaman yaganan psisik zamandir. Ote yandan Enkar-
nasyon, hipostatik bir birliktir. “Etten kemiktendir,” ve ikonogra-
fi etin bu gercekligini vurgulamak igin puer aeternus (geng
Orfik coban, geng Romali soylu) tipini, farkli bir cinsel giicii
simgeleyen olgun adam icin terkeder. Enkarnasyon tarihsel ko-
ordinatlarla konumlanabilen tarihsel bir gercektir; merkezi oldu-
gu tarihin anlamidir. Zamani siirekli bir soyut psisik zamandur;
takvimlerin hesaplandigi zamandir. Fakat Idris’e “Sen Insanin
Oglusun” so6zlerinin sdylendigi bir “olayin” tarihini hesaplama-
ya kalkmakta ne anlam ne de dogruluk vardur.

Her tecelli yeni bir yaratimdir; tecelliler devamsizdir; tarih-
leri psikolojik bireyligin tarihidir ve kendi iglerinde, yani onlar
tecriibe eden 6znelerden soyutlandiklaninda gergeklikleri olma-
yan dig olgularin silsile veya nedenselligiyle higbir ilgileri yok-
tur. Tecellilerin idraki, olgu ve olaylar1 yalmzca 6znenin nitelik-
leri olarak goren Stoik diisiinceyle baglantili bir diigiince bigimi
Ongoriir. Varolan sey 6znedir ve 6znenin disindaki “olgular”
“gercekdis1”’dir. Fakat diyalektigin ve tarihsel nedenselligin tu-
zagina diismiis olan bizler i¢in olgular “nesnel gergeklik”tir. Da-
hasi tarihsel Enkamasyon olgusunun, tecellilerin igsel kanitlari-
nin yerini aldif biling, (eger denemekten sonsuza dek vazgec-
memigse) 0znel nitel zaman ve “nesnel” olgusal tarihin nicel za-
mani arasindaki eszamanlilik sorununu ¢6zmiis olmaldir.!7% En-
karmasyon kavrami “sosyal Enkarnasyonu” miimkiin kilmak i¢in
bu derece laiklestirildiginde geriye kalan sey, tarih felsefeleri ve
bugiin mitolojisiyle bizi tiimiiyle saran “tarihin gidisatina” olan

170 Yaganan psigik zamanla devamli, homojen anlardan olugan nesnel fiziksel zaman
arasindaki aynm net bir sekilde ilk olarak biiyiik mutasavvif Alaiiddevle Simani
(14. yiizyil) tarafindan yapilmugtir; bkz. “L’Intériorisation du sens en herméne-
utique soufie iranienne” adl galigmamiz.

295



BIR'LE BIR OLMAK

saplant1 olmugtur. Tecellilerle" veya miitecelli Hayal ile bir tarih
felsefesi ve hatta bir tarih yapmak miimkiin degildir. Tecellilerin
Christos’u ensarkosis [ensarkosis] veya Tutku [Passion] bilmez;
bir Pantokrator olmaz; puer aeternus olarak, Christos Angelos
olarak, Peygamber ve Ibn Arabi’nin riiyetlerindeki delikanh ola-
rak kalir.

Biitiin bu aynmlann biiyiik 6nemi vardir. Hristiyan olmayan
bir maneviyat1 Hristiyanlik’la kargilagtirmaya yapilan her teseb-
biiste, netlestirilmesi gereken ilk nokta hangi Hristiyanlik’tan
bahsedildigidir. Hatta Tasavvufun bu ikonografisinin kdkenleri-
nin, “Hakkin Sureti’nin tecellisinin Imam kavramina tekabiil et-
tigi Siiligin zihinsel ikonografisinde oldugu diisiiniildiigiinde bu
daha da boyledir. Aynca Siiligin biitiin sim, varolus sebebi —ve
bununla Siilige nedensel sonuglar veya agiklamalar bulma giri-
simlerinde beyan edilen “tarihsel nedenlerden” ¢ok daha fazlasi-
m1 kastediyorum— bu sir her seyden 6nce, Imamcilig1 olusturan
tecelli suretini 6neren akillar olmasidir,!?! resmi Kristolojiyi
reddeden ve birden fazla 6zelligi Imamcilikta yinelenen bir Kris-
tolojiyi oneren akillar oldugu gibi.

2. Mistik Kabe’nin Etrafinda

Bu onerme ve baglamlann 1s1ginda, hadisimizdeki gibi bir

171 Bk, yukanda V. Boliim, n. 24'te alintilanan iki 6greti. Islam"in geri kalaninin
aksine Siilik ok geligmig bir dinsel ikonografiye sahiptir. Altinci Imam Cifer-i
Sadik’in (6. 148/765) gevresinde ilging ve cazip bir gahis olan Higam ibn Salim
Ceviliki'yi zikretmek yararl olacaktir (Sehrestani, Milel, ss. 87-88). Ceviliki,
tim gikanmlanm Imamiyeye mensubiyetlerinden alarak, ortodoks Islam’in ilk
kelamcilann kendilerini sinirladiklan fazilet taslayan diyalektikle kafa kafaya
catisanlardan biri gibi goriinmektedir. Tannnin bir insan sureti ve cismi oldugu-
nu, fakat bunun ne etten ne de kemikten olugan latif bir cisim oldugunu 6gret-
mistir. Tann parlak, 1511 1§11 bir nurdur; Bir insan gibi beg duyusu vardir ve aym
organlarasahiptir. Ebd ‘154 el-Varrak (6. 247/861), Imami dostumuzun 6gretisin-
de, garpic1 bir coincidentia oppositorum anlayigin1 gosteren bir 6zellifiin altin1
gizer: Tann siyah nur (niir-1 esved) olan giir siyah saglara sahiptir. Tannnin bir
“cisim” (latif halde olduguna gore elbette gayri maddi bir cisim) oldugu ifadesi-
nin altinda bir Stoik terminolojinin yatip yatmadig1 merak konusudur. On yedin-
ci yiizyilda Iranh bir Siinin, Molla Sadra’nin bir miiridi olan ve Mutasavvif ilha-
ma sahip Muhsin-i Feyz’in, Higdm’in bir “cisimden” bahsederken kastettiginin
bir madde veya “kendi iginde var olan bir 6z oldugunu belirterek ortaya koydu-
Bu bu tiir bir onsezidir (Bihdrii’l-Envdr, 11, 89).

Ibn Arabi’nin yagamindaki riiyete dayal tecriibelerin sirasim belirlemek, kendi-
sine ait “Faal Muhayyilenin ig baginda olmadig kisi konunun kalbine higbir za-

172

296



HAKKIN SURETI

Suretin misal ve tahayyiillerinde hangi dinsel tecriibenin derece-
si ve sureti ifade edilir?!72 Burada bir kez daha “Hayalt Hazret”
(yukarida, sf. 235) aleminde Tapinak riiyetini, bu riiyetin nemi-
ni, islevini ve tiim manevi mertebelerde devamliligin1 hatirlaya-
lim: Tapinak tiimiiyle kapalidir; yalnizca, duvardan bir siitun ¢1-
kar ve bu siitun girilmez olanla mistik riiyet sahipleri arasinda
terciimandir, miifessirdir. Maddi Kabe'deki Hacer’iil Esved
tasiyla eslestirilir. Fakat Hacer’iil Esved, “mistik Kutup” ve tiim
tezahiirleri igin bir addir. Bu nedenle girilmezin terciimani veya
Tapinagin miifessiri Kutuptur (Kutb), Kutsal Ruhtur (Rithu’l-
Kuds), Ruh-1 Muhammedi’dir. Ruh-1 Muhammedi bazen Cebrail
ile 6zdeslestirilir; bu ise Vahyin simni ifsa eden bir olgudur ¢iin-
kii Ibn Arabi’nin sdyledigi gibi, mutasavvif, daha 6nce ulagama-
mus oldugu yiiksek bilgiyi kendisine yansitan bir kisiyi tahayyiil
ettiginde bu riiyet aslinda kendi a’yan-1 sdbitesinin, semavi Kut-
bunun, “Meleginin” riiyetidir.!73

man ulagamaz” 6zdeyigine dair kendi kisisel ve tecriibi dogrulamasim goérmek
faydal bir ig olurdu (bkz. yukanda IV. Béliim, n. 59). Ibn Arabi itiraf eder: “Fa-
al Muhayyilenin bu giicii bende 6yle bir boyuta ulagir ki, Cebrail'in Peygambere
goriindiigii gibi bana Masugumu cismani, nesnel ve zihin dig1 bir surette gorsel
olarak temsil etmigtir. 11k 6nce bu Surete dogru bakmay kabil hissetmedim. Be-
nimle konugtu. Dinledim ve anladim. Bu misaller beni dyle bir halde birakt: ki
giinler boyu agzima yemek siiremedim. Ne zaman masaya yonelsem, misal 6biir
tarafta dikiliyor, bana bakiyor ve kulaklannmla duydugum bir dilde bana ‘Beni
miisahede etmekle meggulken yemek mi yiyeceksin?’ diyordu. Boyle bir durum-
da yemek yemem imkansizdi, ama aghk duymuyordum,; ve riiyetimle o kadar do-
luydum ki onu miisahede etmekle doyuyor ve sarhog oluyordum; o kadar ki bu
miigahede benim igin tiim yemegin yerini aldi. Perhizimi bildikleri igin arkadag-
lanm ve akrabalanm ne kadar iyi goriindiidiime gagiyorlardy, giinkii giinlerce hig-
bir sey yemedim ve aglik veya susuzluk hissetmedim. Fakat o Suret, ayakta veya
oturur halde, hareket halinde veya durmakta da olsam, bakigimin nesnesi olmay:
higbir zaman kesmedi” (Fiitithdt 11, 325). Semavi Magukla samimiyet i¢indeki bu
yagam $irazli RGzbihan Bakli’nin Diarium Spirituale’i ile ortaya konan yagama
benzetilebilir. Bu ise yagami boyunca hem uyur hem de uyanik halde devam eden
kesintisiz bir riiyalar ve riiyetler silsilesidir (bkz. Yukarida II. b6liim, n. 71)

Bkz. Yukanda I. Bolim n. 40. Ibn Arabi kendi riiyete dayal tecriibelerini Pey-
gamberin Cebrail’in samimi huzurunu tecriibe edigine benzettiginde bu benzet-
me, bu ezeli Suret ile ilgili biiyiik 6nemi olan baz1 paralellikler ortaya koyar. Bu
ezeli Suret, taayyiinlerinin her birinde Kutsal Ruhtur (bkz. Yukanda IV. Bolim,
nn. 59 ve 60); burada ona kaynagini veren ve onu igeren, onun nesnesi ve bag-
dagig1 oldugu lahi Ismin seviyesinde kendini onda bireylegtiren Ruhunun Ruhu,
Suretinin Sureti, Ebedi Yiizii, Nefsidir; Cebrail’in onun kendi Nefsinin misali
olmasi bu anlama gelir. Bkz. Yukanda IV. Boliim, n. 44, eslesmeler silsilesi:
Rith-1 Muhammedi, Kutsal Ruh, Cebrail, Geng [adam], Hacer'iil Esved tag1, Ku-
tup. Bu eglesmeler Ibn Arabi’ye verilen, Fiitihdr'inin kaynag olan biiyiik tecel-
linin anlamim ¢6zmemizi saglar.

173

297



BIR'LE BIR OLMAK

Simdi Ibn Arabi’yi, Muhayyilede temaga edilen Tapinagin
duyumsal temsili olan Kabe Tapinaginda goriiyoruz. Siihrever-
di’nin Kamil Tabiatina ettigi duamin Ibn Arabf igin cevaplanaca-
g1 yer burasidir. Seyhimiz daha 6nce Kabe’nin golgesinde, Ru-
hun bir Gecesinde hatn sayilir bir kargilagma yasamgti (bu kita-
bin ilk boliimiinde, II. boliimde bu kargilasma iizerinde durduk).
Tapinag tavaf ederken siiphelerinin melankolisinin tinladig bir-
ka¢ misray1 yiiksek sesle dogacladi. Aniden golgenin iginden
onun igin Sophia aeterna’nin diinyevi tezahiirii olan disil Suret
belirdi (burada bu riiyetlerin kronolojisini belirlemek gibi bir ko-
nu olamaz, fakat psikolojik inceleme misali 6zellik ve figiirlerin
iist iiste diziliini ortaya koyabilir).!7# Bu kitabin sonunda degin-
mek istedigim riiyete dayal olay, Ibn Arabi’nin biiyiik kitabi Fii-
tuhat-1 Mekkiyye’nin hem girig kismin1 hem de mistik kaynagini
olusturur. Bu olaya yapacagimiz kisa gonderme, bu “Hakkin Su-
reti’onun bagi ve sonu, ebedi yoldagi oldugu igin Ibn Arabi’nin
tiilm kisisel varliginin kemale ulastig1 yer olan Suretin bir tahay-
yiilii olarak Misalin kimligiyle ilgilidir. Burada Tapinak Hayali-
nin tekerriiriiniin niteledigi durum ve tecriibe akibetine [dénou-
ment) ulagir. Tapinak canli ve saydam hale gelerek gizledigi sir-
n, “Hakkin Sureti’ni, yani Nefsi (veya daha dogrusu onu ileri
derecede kisilestiren Sureti) ortaya ¢ikanr ve Mutasavvif’in ila-
hi Alter Ego’suna bildirir. Burada akibet sudur: Tapinak etrafin-
da tavaf donemi bitmistir ve iki “yoldas” beraber Tapinaga girer-
ler. (Asagidakilerle iligkili olarak okuyucu Notlanmizda g¢evrilen
veya 6zetlenen metinlere bagvurabilir; bu metinler paha bicilmez
deger ve 6neme sahiptirler.)

Bu girig tiimii bir manevi tecriibenin vardifi nokta olmasi
hasebiyle bir girizgah niteligindedir. Oyle ki, insani 6zne ve llahi
Alter Ego’su arasindaki biling ve bilingttesilik sinirinda gergek-
lesen fevkalade berrak bir muhavere bigimini alir. Ibn Arabi Ka-
be’yi tavaf etmektedir. Hacer’iil Esved taginin oniinde *“Zail De-
likanli, Sessiz Konugmaci, ne canl ne 6lii olan, bilesik-basit, kap-
sanmig-kapsayan” olarak tamimladigi gizemli varlikla kargilagir
ve onu tanir; (simyay1 animsatan) biitiin bu terimler coincidentia

174 Bkz. 1L boliim, n. 7. Burada Fiitihds'in “anahtan” olan mistik olay “The Mystery
of the Ka‘ba™ adl galigmasinda Fritz Meier’in mikkemmel yorumuna konu ol-
mugtur.

298



HAKKIN SURETI

oppositorum’u ifade eder. O anda riiyete dayal bir giiphenin sal-
dirisina ugrar: “Bu tavaf canl bir adamin bir cesedin (Kibe) et-
rafindaki geleneksel Duasindan bagka bir sey olmayabilir mi?”
Mistik geng cevap verir: “Tapinagin simni1 o kagmadan yaka-
la.”175 Tam da bir riiyet aninda tag Tapinagin canl bir varliga do-
niistiiglinii goriir. Dostunun manevi mertebesini farkeder; sag
elini indirir; onun miiridi olmak, tiim sirlarim 6grenmek ister;
Oyleki ona bagka hicbir sey dgretmeyecektir. Fakat Dost yalniz-
ca simgelerle konusur; belagati bilmecelerle doludur. O gizemli
bir teshis isaretinde riiyet sahibi 6yle bir ask giiciiyle dolar ki bi-
lincini yitirir. Kendine geldiginde Dostu ona kendini ifsa eder:
“Ben bilgiyim, bilen ve bilinenim.”!76

175 Bu uyariy: (“kagmadan o6nce,” kable’l-fevt) Delikanhyi adlandirmakta kullanilan
imal1 s6zciikle (elle tutulmaz, sabitlenmez, zail, zaman gibi elden kagan, el-fe-
td’l-fa’it) kargilagtinmz. O Tapinagin simdir: bir defa yakalandiginda asla kag-
mayacak olan sim yakalamak, onunla beraber Tapinaga girmektir.

Fiitahdt 1, 47 ff. Bu 6nsozde yaklagik dort an belirleyebiliriz. Birinci an tavaftan
ve Hacer'iil Esved tasinin 6niindeki kargilagmadan olugur; Delikanlinin kim ol-
dugunu soyledigi beyanda son bulur. Kdbe'nin tag duvarlarindan yiikselen mis-
tik anlami, mutasavvifin Delikanlinin suretinde kendi semavi tamhgiyla [plero-
ma] kargilagmasiyla bir arada bulunur. Delikanl ona emreder: “Tapinagin sim-
n1 o kagmadan yakala; taglarini tavaf edenlere perdeleri ve ortiileri arkasindan
bakarak ne gurur duydugunu goreceksin.” Gergekten de mutasavvif tagin canlan-
digimi gonir. Delikanlinin mertebesinin, nerede ve ne zaman sorulanna egemen
olan konumunun, “iniginin” anlaminin farkina vararak, Misaller diinyasinda (la-
uif cisimler dlemi, ‘Glemii’l-misal, mundus imaginalis) ona seslenir: “‘Onun sag
elini 6ptiim ve alnindan Vahiy terini sildim. Ona goyle dedim. ‘Senin arkadagh-
Binla yagamak isteyen ve dostluguna nail olmay: arzu edene bak.’ Tiim cevabi
bana igaretle, dogasimin kimseyle simgeler haricinde konugsmamayi igerdigini
anlatmak oldu. ‘Benim simgelerle olan konugsmam 6grendiginde, tecriibe etti-
ginde ve anladiginda, insanin onu vaizlerin belagatini anladig) ve 6grendigi gibi
anlayip 6grenmedigini bileceksin.” Konustum: ‘Ey iyi haberler getiren elgi! Bu
¢ok biiyiik bir faydadir. Bana kelime hazineni 6gret, beni senin sirlanm agan
anahtara verilmesi gereken hareketlere irsad et, giinkii geceleri seninle konug-
mak istiyorum, seninle bir anlagma yapmak istiyorum.”” Ebedi Yoldas olarak ta-
mtilan bu kigi, semavi paredros yine igarelle cevap verir: “Onun giizelliginin ha-
kikati bana goriindii ve agkla kendimden gegtim. Bayildim ve o beni tuttu. Hila
korkudan titrer halde ayildigimda, kim oldugunu anladigimi bildi. Yol egyalan-
m att ve durdu (yani zail olmayi, kagmayi kesti) [...] ‘Bana sirlanndan bir kis-
mini agikla, senin bilginlerinden biri olayim’ dedim. O bana goyle dedi: ‘Doga-
mun ifadelerine, yapimin diizenine dikkat et. Bana sordugunu bende gizilmig hal-
de bulacaksin, giinkii ben kelimelerle konusan ve kendisiyle kelimelerle konusu-
lan biri degilim. Bilgim yalmzca bana kadar uzanir ve ziim (sahsim) Isimlerim-
den bagka bir sey degildir. Ben Bilgiyim, Bilinen ve Bilenim. Ben Hikmetim,
hikmetin eseri ve Hekimim (veya: Sophia, felsefe ve filozofum)." Fritz Meier'in
dogru sekilde belirttigi gibi (“The Mystery of the Ka'ba,” s. 156), Aristo llahi-

176

299



BIR’LE BIR OLMAK

Boylece mutasavvifin agkin nefsi, ilahi Alter Egosu olan var-
Ik kendini agiga ¢ikarir ve mutasavvif onu tanimakta tereddiit
etmez, giinkii arayig1 sirasinda, llahi Varhgin gizemiyle karst
karstyayken su emri duymugstur: “Yaninda olan ve seninle bera-
ber tavaf eden Melege bak.” Mistik Kabe’nin varhigin kalbi oldu-
gunu 6grenmistir. Ona “Beni iceren tapinak kalbindir” denmis-
tir. Zatin gizemi Kalbin Tapinagindan bagka bir sey degildir ve
ruhani hacinin tavaf ettigi yer kalptir.!7’

Geng ona “tavaf et ve benim ayak izimden git” buyurur. Da-
ha sonra, anlam tiim insani ifadelere meydan okuyan inanilmaz
bir kargilikli konugsma duyanz. Ciinkii birbirleri olan iki varligin
birbirlerine soyleyebilecekleri seyi terciime etmek nasil miim-
kiin olabilir: ilahi ben olan “Melek,” ve onun diger beni, diinya-
da “gorevli” olan “Hayali Hazret”in diinyasinda bulustuklann-
da? Riiyet sahibinin sirdagina onun emriyle anlattig1 6ykii Fethi-
nin dykiisii, yani Ibn Arabi hikmetinin temel sezgisinin kékiinde
yatan igsel tecriibenin kisa bir anlatisidir.!’® “Kalp” Tapinaginin

yar’ndan gelen bu son ciimleler bize Delikanhinin kimligi konusunda siiphe bi-
rakmaz. Aristoteles’te kendini bedeninden ayiran ve manevi varlifina niifuz
eden mutasavvif tarafindan soylenirler; burada da kendini diinyevi benine bir rii-
yet ve konugmanin yiizlesmesinde izhar eden manevi varhk tarafindan sylenir-
ler. Gizemli Delikanh, ilahi Alter Ego’dur, agkinhktaki Bendir, yani toplam var-
higinin semavi kutbunun diinyevi ben oldugu bir ikili-birligin semavi kutbu olan
sahistir: semavi 6ze sahip goriinmez bir sen ve diinyevi diizlemde zuhur eden bir
ben (bkz. Tefsirinde Kuran’da buldugu yedi anlam katini insanin yedi latif orga-
nina, letdif e baglayan Simnani: tecelli, mutlak gizli latif igsellikte (latife-i ha-
fiyye), Benin, end'iyyet’in yeri olan latif organda ortaya gikar). Burada aynca
Zerdiist antropolojinin temel temsiline, Daéna-Fravasi'ye, diinyevi bireyin me-
lek-arketipine de deginmek gerekir (Meier, ss. 125-126 ve Terre céleste et Corps
de résurrection adh kitabimiz, ss. 67 ff.). Delikanh kendi gahsinda, mistik Tapi-
naktan gikinti yapan siitun simgesiyle ima edilen seyin varligini, llahi Sirlann
miifessirini ortaya koyar. O, mutasavvifin Ruhu, Kutsal Ruh, Cebrail ve Ka-
be'den ¢ikan Hacer’ul Esved tagintir (farkina vanldig: anda “Beyaz Tag”); muta-
savvifin ilahi Ismi, ayn-1 sabitesidir (yukarida n. 14). Cil’nin gozlemledigi gibi
(el-Insdnu’l-Kamil, 11, 89, 2), Kdbe Zau temsil eder; Hacer'iil Esved tagin, insa-
nin latif veya manevi varhigidir (latife, Geistwesen, “Melek”). Bireysel insanin,
sahsinin Ideas), “Melegi” olmadan varolamayacap: gibi, Kibe’'nin temsil ettigi
ilahi Ben olmadan, bir olgular biitiinii olarak diinya da varolamaz.

177 Fiitdhat 1, 50.

178 simdi ise mistik edebiyatin benzeri ok az 5rmek sundugu bu “Melekle konug-
ma’'nin ikinci ve iigiincii anlanyla kars kargiyayiz. Birbiri olan iki varlik arasin-
daki bu muhaverenin izini yitirmemek igin Melekle bu kargilagmaya ve ona bag-
11 olarak sirlan 6greten pedagojiye biiyiik dikkat sarfetmeliyiz. Alter Ego insani
beninden itinerarium spirituale’sini [manevi yolculuk] anlatmasini istediginde

300



HAKKIN SURETI

yani Zatin gizeminin tavafinin temsil ettigi sey bu Arayistir. Fa-
kat riiyet sahibi artik, ulagilmaz Ilahin karsisinda yalmzca diin-
yevi boyutuna diigmiig yalniz ben degildir, ¢iinkii llahin, iginde
yoldasi oldugu varlikla karsilagtiginda, kendisinin llahhigin sim
(strru’r-rubiibiyye) oldugunu bilir ve dairesel ayinlerini gergek-
lestiren bu ikisinin “izdivact”, ikiligidir: yedi defa, mutasavvifin
sirayla kendini verdigi yan ilahi miikemmellik Sifat1.179

179

iki terim bir noktada birlesir, fakat birbirlerine kangmazlar. Ciinkii bu Arayig in-
sani beni, ilahi Alter Ego’su tarafindan ezelden beri bilinen bir hedefe ulagtirabi-
lir; Alter Ego verdigicevapla bunu, ezeli taglandinliginin hikayesi aracihigiyla in-
sani bene bildirir. Semadaki olayla Diinyadaki olay tek bir dramada birlesir. Ikin-
ci am bu emir temsil eder: “Tavafini benim ayak izlerimi takip ederek siirdiir. Be-
ni Ayimin 15181inda miigahede et ve boylece kitabina yazacagin ve miistensihleri-
ne yazdiracagin seyleri benim dogamda bul” (yani Fiitizhdr kitabi, bkz. Yukarida
n. 14). Gergek birlikte gergek ikilik bu emirle ifade edilir: “Bana llahi Varliin
tavafin sirasinda sana latif diinyanin hangi hakikatlerini gosterdigini, her hacinin
miisahedesine izin verilmeyen o seyleri soyle, boylelikle himmetini ve gizli de-
rinliklerini (ma’naka) bileyim. O zaman seni, hakkinda 6grendiklerime gore ken-
dime yukanda hazir ederim (giinkii seni bilmig olurum). (Fiitdhdt I, 48). Riiyeti
gorenin cevabu dgiincii andir: “Sen, miigahede eden ve ‘edilen, evet, sana bana
gosterilen o gizli hakikatleri, 151k siizmelerinde gururla yiiriiyen, perdelerin altin-
da tek 6ze sahip olan o hakikatleri anlatacagim.” Bu cevap Ibn Arabi’nin gegmig
oldugu ve onun aracilifiyla tecellisinin gergeklegsmesinin miiridinin de gegmesi-
ne sebep oldugu manevi evrelerin anlatisidir. Burada kendine bir nesne olarak
karsit olan ayngmamig 1lahi Varlikla zihinsel bir yiizlesmeyle karg1 karsiyayiz;
“inanglarda yaratilan Hakk™in dogmatik dininden, kalbi kendini —anlamlanna
niifuz ettigi igin— tiim tecellileri kabul etmeye kabil kilmig olan arifin, ilahi sirla-
ra vakif olanin dinine gegisle karsi karsiyayiz. “Hakkin Sureti” onun igin artik di-
ger tim inanglan diglayan su veya bu inancin sureti degil, tavafinin (kendi varl-
g1 olan “Hakkin Duasi”nin) sonunda karsilagtigi, bu Suretin yalmzca kendisine
goriiniir olan goriiniir sureti oldugu goriinmez Zat olan Tapinaga beraberinde gir-
digi kendi ebedi Suretidir. Bu hedefe ulagmak igin 6nce biiyiik feragati kabul et-
mek, nesnel ve nesnellestirici dogmaciligin (yukanda n. S) iddialanm silmek zo-
rundadir. llahi yoldagina ulagmak, himmetinin kabiliyetine tekabiil eden bir hu-
zurla ilahi Alter Ego’suna hazir olabilmek igin mutasavvifin iig evreden, ilg igsel
kesiften gegmesi gerekmektedir: oncelikle, fend’y1 (yukanda III. Bélim n. 50)
tecriibe etmeden evvel aynm yapan kulun durumunun, Rab ve agk kulu, Rab ve
kendini onun igin ve onda izhar ettii insan arasindaki ahdin kurulmasina nasil
engel oldugunu kesfetmelidir. lkinci olarak, Melek-Antropos’un, oglu oldugu
Adem'in, yani —onunla beraber Kdbe etrafinda donen ve argina yerlestigini, yani
varhklar arasindaki Arsa e olan ilahi Halife olarak taglandinldidim gordiigii-
Gayb alemindeki arketipinin riiyeti. Ugiincii olarak, Arsin kesfi: Ars varhgin kal-
bidir (kalbii’l-viicid), “beni igeren Tapinak kalbindir.” Tapinagin sim kalbin gi-
zemidir. Iste bu Tapinaktan gikinti yapan siitunun kim olduBunu gosterdik: ken-
disine simdi hareket bahsedilmis olan bir kigiye doniigmiiy Hacer'iil Esved tagi,
ona ayak izlerini takip etmesini emreden, ilahi sirlan bildiren Delikanh.

Aynca bkz. Meier, “The Mystery of the Ka‘aba,” s. 164. Kabe'nin yedi kez ta-
vaf1 -ki bu tavaf en igkin 6ziimiiziin sinirlarini belirler; bkz. Simnani’de (yuka-

301



BIR’LE BIR OLMAK

O zaman ayin, tecellinin kendisi, yani llahi Varligin Kendini
o insanda Kendine izhar ettigi ve eo ipso [sirf bu nedenle] o insa-
n1 kendine izhar ettigi Surette insana tezahiirii olan “Tanrinin Du-
as1”nin dorugu haline gelir. Iste akibet bundan sonra gergeklesir:
Mistik Delikanli “Benimle Kébe’ye gir” buyurur. Gaybin yorum-
cusu, Gayb, girilmez Tapinag: terciime etmekle artik yetinmez.
Kim oldugu anlagildiginda, Tapinaga giris yolunu gosterir:

“Hemen onunla beraber igeri girdim ve aniden elini gogsii-
me koydu ve bana soyle dedi: Ben olusun, a’yan-1 sdbitenin ve
mekdnin gizemlerini kapsama kabiliyetimde yedinci mertebede-
yim; llahi Varlik beni saf halde Havva’nin Nurunun pargasindan
var etti.”!80 Buna karsilik, ilahi Alter Ego, “Melek” diinyevi be-

nda n. 11) yedi letd'if, toplam insanin latif organ veya merkezleri- Nefsin farkli
katmanlanna sirayla ulagan bir yiikselig sirasinda yedi l1ahi Sifatin benimsenisgi-
ni temsil eder. Cili igin ise mutasavvif, tavaf araciliiyla hiiviyetine, kaynagina,
ezeli kokenine ulagir; agkin bilincin sinirlanna bastiran, varliginin ikilesmesinin
ona kendi gizemini gosterdii ve ilahi Alter Ego’sunda toplam bireyliginin ona
tiimiiyle goriintr hale geldigi bu hayrete diigiiriicii muhaverenin ortag olur.

Bu ise Fiitidhdt'in biiyiik inisiyatik 6nsoziintin dordiincii amdur (I, 51). Mutasav-
vifin uzun Arayigim anlattids ilahi Alter Ego, ezelde bu arayigin meyvesini gok-
tan almigtir: “Benim sadik sirdagim (yani mistik Delikanli) bana dedi ki: ‘Ey en
yiice dostum, bana 6nceden bilmedigim ve varhifimda kazih ve siirekli olmayan
higbir sey soylemedin.” Ben dedim ki: ‘Igimde seninle beraber, senin araciligin-
la ve sende 6grenme ve boylece senin 6fretine gore 6gretme arzusunu dogur-
dun.’ O dedi ki: ‘Kesinlikle, Ey evine donen gurbetgi! Ey azimli arayis ehli! Be-
nimle beraber Hicr’in Kabe’sine gir, giinkii bu tiim perde ve ortiilerin iistiinde
yiikselen Tapmnaktir. Ariflerin girdigi yerdir; tavafla mesgul hacilann dinlendigi
yerdir." Boylece hemen onunla beraber Hicr’in Kabe'sine girdim.” (Hicr'in Ka-
be’si olarak adlandinlan yerin Ismail'in mezarim igerdiginin soylendigini belirt-
mek gerekir; 1smaili arkadaglanmdan biri bu olguda Ibn Arabi’ye ait ince bir ima
gormektedir.) Daha sonra, Delikanli ona kim olduBunu ifsa ettiginde (“Ben ye-
dinci...."), ezeli var edili§ ve arsa yiikseliginin —veya daha dogrusu “yiikseligle-
rinin”- gizemini ifga eder; yiice ikametgahlanndan onun iizerine inen ve solu-
guyla ona kendi ve otekinin bilgisini veren Kalem-i Ala olan Melek (el-Kale-
mii’l-a ‘1d). “Cennetim ve diinyam ikiye ayrildi; o bana Isimlerimin toplamini
opretti.” Sonra, Melek, Kalem-i Ala, ona Melegin haysiyetini (yani krallik hay-
siyetini, hazretii’l-melek, melek-melik igin bkz. Asagida n. 22) verdikten ve onu
biraktiktan sonra, mikrokozmosunun melekleri ona yaklagip sap elini 6perken,
niizul etmeye, ilahi bir Elgi olarak gonderilmeye hazirlandi. Fakat bu niizul ne-
dir? Gergeklik midir? Onu bir igaret veya bilmeceden bagka bir geyle belirtmek
miimkiin olsayds, insani Ego ile ilahi Ego arasindaki kutuplagmanin tiim gizemi
yok olurdu. *“ ‘Ben olgun meyve Bahgesiyim, ben biitiinliigiin meyvesiyim. $im-
di iizerimdeki perdeyi kaldir ve varhgima kazih satirlarda ifsa olan her seyi oku.
Benden ve bende 6grendiklerini kitabina koy, tim dostlarina sdyle.” Sonra iize-
rindeki perdeyi kaldirdim ve ondaki her seyi tefekkiir ettim. Onun igindeki nur,
gizleyen ve kapsayan gizli ilmi (‘ilm-i mekniin) gormemi sagladi. Okudugum ilk

180

302



HAKKIN SURET!

nine ebedi ciilusunun gizemini ifsa eder. Her ikisini de kapsayan
Tapinakta, Yaratan-Yaratilam ikili-birlik olarak bigimlendiren
Ademi tecellinin sim ortaya ¢ikar: Ben Bilen ve Bilinenim, ken-
dini gosteren suret ve gosterildigi suretim —1lahi Varligin senin
icinde ve senin tarafindan, a’yan-1 sabite tarafindan belirlendigi
sekliyle, yani Kendini sende ve senin aracihiginla, 1dea, sahsinin
kisisel tecellisi, onun ebedi Yoldasi olan “Melegin” suretinde
gosterdigi sekliyle Ilahi Varligin kendine tezahiiriidiir.

Her tecellinin bir “meleki tecelli”18! oldugu séylendiginde
kastedilen bu tezahiirdiir. Zat ile kargilagilmaz; Zat goriilmez;
¢linkii Zat Tapinagin kendisidir, kalbin Gizemidir; mutasavvif,
Insan-1 Kamil’in mikrokozmik tamligina ulagarak “Onun Melek-
leri”nin, yani varhigim teskil eden tecellinin sureti olan “Hakkin
Sureti’yle karsiastiginda bu Tapmnaga girer. Isif1 gormeyiz;
Isik, parladigi Surette gormemize sebep olan ve kendisini goste-
rendir. “Tapinak” tecellinin sahnesidir, Asik ve Masuk arasinda-
ki muhaverenin sahnelendigi kalptir ve bu muhaverenin Tanrnnin

satir ve bu yazidan 6grendigim ilk sir simdi bu kitabin II. faslinda (Fiitdhat) an-
latacaklanmdir.” Mistik Delikanhnin Kitabii'l-Isrd’da tekrar ortaya ¢ikisi ve ro-
lii burada incelemeye galigtifimiz seyi dogrular (yukanda IV. Boliim n. 44 ve bu
bolimde, nn. 14, 17, 19). Bu kitapta lbn Arabi, Peygamberin gece miracim
(isrd’) tekrar eden kigisel bir tecriibesini anlatir.

Bu terimle [angélophanie], diinyevi, tarihsel ve fiziksel insanlifin diizleminde
ilahi Huldl fikrinin aksine manevi dlemin diizleminde ilahi antropomorfozu, me-
leki diinyanin insani Suretini veya ilahi insanligini (Ismaililigin Adem-i rihd-
ni’si) kastettifimizi kisaca hatirlatmak gerekir. Varliklann, melek ve melek te-
cellisi olarak adlandirmay: en uygun gordiigiimiiz “miitecelli iglevleri” bu ikin-
cisine baghdir. Elbette bu “-angelos” fikri varlig1 basit bir “el¢i” yapan bir dele-
gelikten gok daha fazlasidir. Islam’dan beri gogunlukla firiste terimiyle gakisan,
Yunanca “-angelos™un Farsga esi olan Iran terimi /zed’e (ilahlik) tekabiil eder.
Arapga melek sozciigiine aym kuvveti vermek igin Igrakiyiin arasindaki rabbii’n-
nii’ (melek-rabb veya bir tiiriin arketipi) kavramim hatirlamak yeterlidir. Gergek-
te (Siiryaniceden gelen) Arapga sozciik, gondermek, bir gorev vermek anlamina
gelen el’eke fiilinin 1'k kokiinden elde edilir; mel’ek, elgi, buradan dopar. Fakat
giincel kullammda zayif isaret hemze yazilmaz ve sozciik sahip olmak, egemen
olmak anlamina gelen mlk kokiinden tiiretilmig goriiniir ve harekesiz yazimda
melek ve melik aymdir. Nitekim, bu tiimevanm olgusu bir yanhs anlama tehlike-
si igermez. Konunun ideografik yonii iizerinde tefekkiirde bulunan yazarlanmiz
bir anlamdan digerine gegerler: her melek bir meliktir (fakat bu 6nerme tersine
gevrilemez!) —Gulat-1 Sia’ya mensup olan $elmegéni’nin bu giizel tamminda
ifade edildigi gibi: “Melek, kendisine sahip olan varliktir (elledhi meleke nefse-
hu, kendi nefsine hakim olandir).” Aym gondermeyle Sirazh Rizbihan Bakli’nin
Sathiyydt'inda da kargilaginz (§ehid Ali 1342, fol. 14a); bkz. Razbihan Bakli,
Commentaire sur les paradoxes des Soufis.

181

303



BIR’LE BIR OLMAK

Duasi olmasinin sebebi budur. Tapinagin kalbindeki tecelli Siih-
reverdi’nin “Kamil Tabiatina” ettigi Duanin cevabidir. Bu daha
onceki calismalarimdan bazilarinda, geleneksel “Melekle miica-
dele” kavramiyla karsithigin1 vurgulamak adina “Melek i¢in mii-
cadele” olarak nitelendirdigim seyin sonucudur: sonsuzun sonlu-
da, ilahi biitiiniin Insan-1 Kdmilin mikrokozmosunda eslesmesi
ve bu iki eszamanl fakat paradoksal gercek —ilahi red: “Beni go-
remezsin” ve nebevi tamklik: “Rabbimi suretlerin en giizelinde
miisahede ettim.” '

304



SONSOZ

Burada miitecelli Hayal iizerine bu ¢aligmayi, bu zamanda
tasiyabilecegimiz en ileri noktaya tasidik. Az 6nce inceledikleri-
miz bize, bu kitabin ikinci boliimiiniin 6nsoziinde, fanteziden
dikkatle ayirdigimiz, bir Hayalde varligin kemali ve Hayalin var-
Iiga aktarimi olarak tanimladigimiz o Yaratici Muhayyilenin gii-
ciine dair azami bir 6mek sunar. Bu tefekkiiriin yolundan gider-
ken kendimizi bir anlifina riiyet sahibi mutasavviflarimizin ha-
reketine giivenle birakmus, sonrasinda ise bize dayatilan diinya-
ya bir kez daha tutsak diismiis olabiliriz. Fakat eger diinyamizi
yaratmaya yetecek kadar enerjimiz varsa, belki de yaratimimiz,
timitsiz bir meydan okuma olmasa da, en azindan mahvolmus bir
manevi diinyaya dair bilincimizin izin verdigi tek yiiceligin bir
Onkabulii olur. Cagdas filozoflarimizdan biri bahsettigim yiiceli-
gi en basaril kitaplarindan birinin son ciimlelerinde dile getirir:
“Bir ruhun kendini 6liimsiiz yapmaya giicii yoktur; yalnizca ken-
dini 6liimsiizliige layik yapmaya giicii vardir ... Bir ruha sahip
olmak, o yok oldugunda son sesi layikiyla Desdemona’nin me-
zarinin Otesinden “Yanlig yere, yanls yere 6liim!” diye i¢ cekisi
olabilsin diye yagamakur.”182

Burada, kesinliklerini bu sayfalar sirasinda dile getirdigimiz
Maneviyatla karsilagtinldifinda hayali ve manevi anlamda ne
kadar zayif oldugumuzu gorebiliriz. Higlige olan bir saplant1 ve-
ya lizerinde higbir giiciimiiz olmayan bir yoklugun kabulii olarak
tecriibe ettigimiz sey onlar igin ilahi 6fkenin, mistik Masugun
ofkesinin bir tezahiiriiydii. Fakat o bile gercek bir Huzurdu, Su-
filerimizi hicbir zaman terketmeyen o Hayalin huzuruydu.
Fars’in en biiyiik sairlerinden biri, aynm1 zamanda en biiyiiklerin-
den olmasa da biiyiik bir mutasavvif olan Sadi, bu durumu bir-
kag etkileyici misrada en iyi gekilde anlatir:

182 Fiienne Souriau, Avoir une dme, s. 141.

305



BIR'LE BIR OLMAK

Eger o6fkenin atesi canima kiyarsa
Nefsim 6liimde huzur bulur.

Eger bana kadehte zehir sunarsan
Ruhum zehir kadehini iger.

Kiyamet giinii gelip de

Mezarimin topraginda dirildigimde
Askinin misk kokusu

Ruhumun elbisesine yine sinmig olur
Ciinkii beni agkindan mahrum biraksan da
Bana miisahedeni sundun

Ve miisaheden gizli sirdagim oldu.

306



KAYNAKCA

ABBAS KUMML. Sefinetii Bihdri’l-Envdr, 2 cilt, Tahran,
1352-1354/1934-1937.

AFFIF], A. E. (ABU’L-’ALA ‘AFFiFi). ed. Fusils el-hikem,
2 cilt, Kahire, 1365/1946.

—The Mystical Philosophy of Muhyid-Din Ibn al-Arabi,
Cambridge, 1959.

AHMED ALEVI, SEYYID. Maskal-e Safa, Institut Franco-
Iranien, MS 5.

ALPHANDERY, PAUL. “Le Gnosticisme dans les sectes
médiévales latines.” Congrés d’Histoire du
Christianisme iginde, III. Cilt, Paris, 1928.

AMAD SiRAZi (SEYH). Athar-e Ahmediya, Siraz, 1374/1955.

ANGELUS SILESIUS (Johannes Scheffler). The Cherubinic
Wanderer, Paris, 1946

ASIN PALACIOS, MIGUEL. El Islam cristianizado, estudio
del sufismo a travis de las obras de Abenarabi de
Murcia, Madrid, 1931.

— “El Mistico Abu’l-’Abbas ibn al-’ Arif de Almeria,” Obras
escogidas iginde, 3 cilt, Madrid, 1946, 1, 217-242.

— “Ibn Masarra y su escuela: origines de la filosofia
hispano_musulmana,” Obras escogidas iginde, I,
1-216.

— La Escatologla musulmana en la Divina Comedia, seguidia
de la Historia y Critica de una polemica, 2. baski,
Madrid, 1943.

BALi EFFENDiI. Fusiis Serhi, Istanbul, 1309/1892.

BOUSSET, WILHELM. Hauptprobleme der Gnosis,
Gottingen, 1907.

BULGAKOV, SERGEL Jacob’s Ladder (Rusga), Paris, 1929.

CAFER IBN MANSUR! EL-YEMEN. Kitabu’l Kesf, ed.
R. Strothmann, Oxford, 1952.

307



KAYNAKCA

CERULLI, ENRICO. !l “Libro della Scala” e la questione
delle fonti arabo- spagnole della Divina Commedia,
Vatikan, 1949.

CAMI, ABD EL-RAHMAN. Nefahdtii’l-Uns. Lucknow, 1916.

— Egi“atii’l-Lema‘dt (Fahriiddin Iraki’nin serhi) Tahran,
1909/1886.

CIL1, ABDULKERIM Kitab El-Insan el-Kdmil, Kahire,
1304/1886-1887.

CORBIN HENRY. “Recherches sur I’herméneutique
luthérienne,” Annuaire de I’ Ecole des Hautes Etudes,

Section des siences Religieuses iginde, Paris, 1939,
ss. 99-109.

— Avicenne et le récit visionnaire, 2 cilt, Tahran ve Paris,
1959, 1954. Bibliothéque iranienne, 4-5.

— “Confessions extatiques de Mir Damad,” Mélanges Louis
Massignon igindc, I, 331-378. Institut francais de
Damas, 1956.

— “Imagination créatrice et priére créatrice dans le Soufisme
d’lbn ‘Arabi,” Eranos Jahrbuch, XXV (1956), 122-240.

— “De la Gnose antique 2 la Gnose ismaélienne,” Atti del XI1I.
Congresso Volta, Accad. Naz. dei Lincei. Roma, 1956.

— “Divine Epiphany and Spiritual Rebirth in Ismailian
Gnosis,” Man and Transformation iginde, s. 69-160,
New York (Bollingen Series XXX) ve Londra, 1964.

— Etude préliminaire pour le *“ Livre réunissant les deux
sagesses” de Nasir-Hiisrev, Tahran ve Paris, 1953
(Bibliothéque iranienne).

— Histoire de la philosophie islamique. I. Des origines jusqu’a
la mort d’Averroes (1198). Paris, 1964.

— “L’Intériorisation du sens en herméneutique soufie irani-
enne,’ Eranos Jahrbuch, XXVI (1957 ), 57-187.

— “L’Ismaélisme et le symbole de la Croix,” La table Ronde
(Paris), Aralik 1957, ss. 122-134.

— Les Motifts zoroastriens dans la philosophie de Sohrawardi,
Tahran, 1946.

308



KAYNAKCA

— Oeuvres philosophigeus et mystiques de Sohrawardi
(= Opera metaphysica et mystica, 11), Tahran ve Paris,
1959.

— “Le Récit d’initiation et I’hermétisme en Iran,” Eranos
Jahrbuch, XVII (1949), 121-187.

— “Rituel sabéen et exégese ismaélienne du rituel,” Eranos
Jahrbuch, XIX (1950), 181-246.

— “Soufisme et sophiologie,” La Table Ronde (Paris) Ocak
1956, ss. 34-44.

— “Sympathie et théopathie chez les ‘Fidelles d’ Amour’ en
Islam,” Eranos Jahrbuch, XXIV (1955), 199-301.

— Terre céleste et Corps de résurrection: de I’lran mazdéen a
I’Iran Shi’ite. Paris, 1961.

— Aynca b.kz; HESCHEL, ABRAHAM; RUZBEHAN BAKLI
SIRAZ{; SUHREVERDI, SEHABEDDIN YAHYA

DAVUD KAYSERLI. Fusiis Serhi, Tahran, 1299/1882.

ECKHART MEISTER. Telle était Soeur Katrei. A. Mayrisch
Saint-Hubert ¢ev., Paris, 1954, (Documents spiritueles.)

ELIADE MIRCEA. Le Yoga, immortalité et liberté, Paris,
Payot, 1954.

FESTUGIERE, A. La révélation d’Hermes Trismégiste. 4 cilt.
Paris, 1949-1954.

GAZALI, AHMED IBN MUHAMMED. Sevanihii'l- ‘Ussak,
Farsca metin ve ed. Hellmut Ritter, Istanbul, 1949,
(Bibliotheca Islamica 15).

HERZOG JOHANN JAKOB. Realencyklopadie fiir protes-
tantische Theologie und Kirche, 24 cilt, Leipzig, 1896-
1913.

HESCHEL ABRAHAM. Die Prophetie, Krakow, 1936.

IVANOW, W. A treatise on Ismaili Doctrine also Called
(wrongly) Haft- Babi Shah Sayyid Nasir. Bombay, ed. ve
cev. Kalami Pir, 1935, (Islamic Research Association 4).

— Nasir-e Khusraw and Ismailism, Bombay, 1948, (The
Ismaili Society, Series B, No. 5).

IBNU’L-ARABI, MUHYIDDDIN. Fusiisu'l-Hikem, cev.
Ekrem Demirli, Istanbul: Kabalc1 Yayinlan, 2008.

309



KAYNAKCA

—Kitab el Isra, Haydarabat, 1948.
— Kitdb-1 Zahdiri’l-a‘lék, Serh-i Terciimdnii’l-esvdk, Beyrut,
1312/1895.

— Fiitithat-1 Mekkiyye, ¢ev. Ekrem Demirli. Istanbul: Litera
Yayincilik, 2008.

— The Tarjuman al-ashwag, . A collection of Mystical Odes by
Muhyi’ddin ibn al-Arabi, ed. ve ¢ev. R. A. Nicholson.
Londra, 1911. (Oriental Translation Fund, New Series,
XX).

JAMES, MONTAGUE RHODES. The Aporcryphal New
Testament, Oxford, 1960.

JUNG, C. G. Aion: Researches into the Phenomenology of the
Self, F. C. Hull ¢ev. The Collected Works of C. G. Jung,
9, ii. New York (Bollingen Series XX) ve Londra, 1959;
2. baski, 1969.

— “The Psychology of the Child Archetype,” The Archetypes
and the Collective Unconscious iginde, R. F. C. Hull.
Collected Works, 9, i. New York (Bollingen Series XX)
ve Londra, 1959; 2. Baski, 1969.

— “‘Sychronicity: An Acausal Connecting Principle.” The
Structure and Dinamics of the Psyche icinde, R. F. C.
Hull gev. Collected Works, 8, New York (Bollingen
Series XX) ve Londra, 1960; 2. baski, 1969.

— ve K. Kerényi; Einfiihrung in das Wesen der Mythologie,
Ziirih, Rhein-Verlag, 1951.

KASANI, ABDURREZZAK. Fustis Serhi, Kahire, 1321/1903.

— Istilahat es-Siifiye, Menazil es-Sairin eserinde sayfa altlanna
basilmigtir, Tahran, 1315/1898.

KASANLI, IZZEDDIN. Misbah el-Hidaye, ed. Celaleddin
Humayi, Tahran, 1947.

KAZIM SEYYID RUSTL. Serh-i ayet el-Kiirsi, Tebriz,
1271/1855.

KOYRE, ALEXANDRE. Mystiques, Spirituels, Alchimistes du
XVIE siecle allemand, Paris, 1966.
— La Philosophie de Jacob Bohme. Paris, 1929.

310



KAYNAKCA

Kur’an-1 Kerim ve Aciklamali Meali. Istanbul: Tiirkiye Diyanet
Vakfi Yayinlan, 2012.

KUHI, MIRZA IBRAHIM. El-Diirret el-Necefiye (Nech
el-Belaga serhi), Tebriz, 1271/1855.

MASSIGNON, LOUIS. “Elie et son role transhistorique,
Khadiriya, en Islam,” Etudes carmélitaines: Elie le
Propheéte, 11, 269-290, Paris, 1956.

— Essai sur les origines du lexique technique de la mystique
musulmane, 2. baski, Paris, 1964.

— Hallac, Divan, Paris, 1955 (Documents Spirituels 10).

MECLISi MUHAMMED BAKIR. Bihar el-Envér, 14 cilt,
Tahran, 1305/1887-1888.

MEIER, FRITZ. “The Mystery of the Ka’ba: Symbol and
Reality in Islamic Mysticism,” The Mysteries iginde,
ss. 149-168. New York (Bollingen Series XXX) ve
Londra. 1965.

MEVLANA CELALEDDIN RUML. Fihi ma fih, ed.
Bediiizzaman Furiizanfer, Tahran, 1330/1912.

— Mesnevi-i Serif, gev. Siileyman Nahifi, Sadr Amil
Celebioglu, Istanbul, Timas, 2007.

MUHY! LARL. “Futh el-harameyn” (siir). Bibliotheéque
nationale, MS supplement persan 1389.

NICHOLSON, REYNOLD A. Studies in Islamic Mysticism,
Cambridge, Ingiltere, 1931.

— Aynica bkz. CELALEDDIN RUMI; MUHYIDDDIN
IBNU’L-ARABIL

NORDSTROM, CARL OTTO. Ravenastudien. Stockholm,
1953.

NYBERG, HENRIK SAMUEL. Kleinere Schriften des lbn al-
’Arabi, Leiden, 1919.

ODEBERG, HUGQO. ed. ve gev., 3 Enoch or, The Hebrew Book
of Enoch. Cambridge, Ingiltere, 1928.

PROCLUS. Fr. gev. Recherches de sciences religieuses iginde,
1939, ss. 102-106.

RENAN, ERNST. Averroes et I’Averroisme, 8. baski, Paris,
1936.

311



KAYNAKCA

RINGBOM, L. L. Graltempel und Paradises, Stockholm, 1951.

RITTER, HELLMUT. Das Meer der Seele, Leiden, 1966.

— ‘Philologika VIL,” Der Islam (Strasbourg), XXI (1933),
84-89.

— Aynca bkz. GAZALI, AHMED IBN MUHAMMED

ROSENBERG, FREDERIC, ed. ve gev. Le Livre de Zoroastre
(Zaratusht-

Nama) de Zartusht-i Bahram ibn Pajdu. St. Petersburg, 1914.

RUZBEHAN BAKLI SIRAZI. Commentaire sur les paradoxes

des Soufis (Sharh-e Shathiyat), ed. ve ¢ev. Henry Corbin,
Tahran veParis, 1966 (Bibliothéque Iranienne 12).

— Le Jasmin des Fidéles d’Amous (K. ‘Abhar el-’Ashiqin).
Traité de soufisme en persan, ed. ve ¢ev. Henry Corbin
ve M. Mo’in. Tahran ve Paris, 1958 (Bibliotheque
Iranienne 8).

SCHELER, MAX. The Nature of Sympathy, ¢ev. Peter Heath,
New Haven, 1954.

SCHELLING, FRIEDRICH VON. Introduction a la
philosophie de la mythologie, cev. S. Jankelevitch.

SEMNANI, ‘ALA’UDDEVLE. “Tefsir.”

SODERBERG, HANS. La Religion des Cathares, Uppsala,
1949.

SOURIAU, ETIENNE. Avoir une dme, essai sur les existences
virtuelles, Paris, 1938.

— Les différents modes d’existences, Paris, 1945.
— L’ombre de Dieu, Paris, 1955.

STROTHMANN, RUDOLF. Gnosis-Texte der Ismailiten;
arabische Handschrift Ambrosiana H 75, Gottingen,
1943, (Abhandlungen der Gottinger Akademie der
Wissenschaften Phil.-Hist. K1., No. 28.).

— Aynica bkz. CAFER 1BN MANSOR! EL-YEMEN
SUHREVERDI, SEHABEDDIN YAHYA. Hikmet el-Israk, ed.
Henry Corbin iginde, Oeuvres philosophiques et
mystiques de Sohrawardi (= Opera metaphysica et

mystica, II) Tahran ve Paris, 1959.

312



KAYNAKCA

SUZUKI, DAUISETZ TEITARO. Essai in Zen Buddhism.
Birinci ve ﬁgiincii Seriler. 2. Baski, Londra, 1919 ve
1963.

SARANI, ABDULVAHHAB. Kitdb el-Yevakit, 2 cilt, Kahire,
1305/1888.

SEHRISTANI, EBU’L FETH MUHAMMED. Kitdb el-Milel
ve'l-Nihal, Tahran, tarihsiz.

VAJDA, GEORGES. L’Amour de Dieu dans la théologie juive
du Moyen Age, Paris, 1957.

— Juda ben Nissim ibn Malka, philosophe juif marocain. Paris,
1954.

VALLI, LUIGI. “Il Linguaggio segreto di Dante e dei “ Fedeli
d’amore,”” Roma, 1928.( Biblioteca di filosofia e scienza
10).

WALTHER, GERDA. Die Phanomenologie der Mystik, Olten,
1955.

YAHYA, OSMAN. L’Histoire et la classification des oeuvres
d’Ibn ‘Arabi’ Sam, 1964.






DIZIN

A
‘dlemii’l-gayb, 206, 211, 240
‘dlemii’s-sahddet, 206, 211, 240, 276

a’yan-1 sabite, 58, 114, 126, 203,
214, 216,

A’yan-i sdbite, 15, 17

Abdiilkerim Cili, 65, 186, 261
Abdiirrezzak Kagani, 184, 242
agnostisizm, 198, 199

Ahmed Ahsa’1 (Seyh), 8, 11, 12, 34

Alamut (Biiyiik Kiyametin ilam), 36,
47

alegori, 28, 81, 87, 150, 233, 290
Ali b. Abdullah b. Cami, 67

Ali el-Miitevekkil (Seyh), 67

Ali Riza (Sekizinci Imam), 24
Ali Tiirke Isfahani, 35

Ali Vef3, 65

el-Meriye okulu, 36

Alter Ego, 16, 12, 58, 65, 292, 298,
299, 302

Anadolu, 71, 72

Andreae, Johann Valentin, 29

Angelus Silesius, 66, 89, 136, 264

antropoloji, 12, 13, 14, 88, 92

antropomorfoz, 38, 84, 87

antropotropizm, 105

Arap felsefesi, 23, 31, 32

Asif ibn Berhiyye, 254

Asin Palacios, Miguel, 36, 55, 97

askin diyalektigi, 41, 56, 57, 102,
166, 293

askin metafizigi, 115

atomlar, 219

Attar, Feridiiddin, 42, 69, 72

Aziziiddin Nesef], 31, 40

Azrail (melek), 292

B
Bacon, Roger, 32
Bacon, Sir Francis, 12
Bagdat, 39, 67, 72
Bahaiiddin Veled, 71
basiret, 248

Batin ve Zahir, 203, 204, 211, 241,
281

Beatrice, 57,97, 150
bekad, 218, 243, 244
Belkis (Saba melikesi), 254, 255

berzah, 11, 13, 25, 27, 33, 35, 48, 51,
54, 96, 199, 200, 216, 221, 232,
234, 251, 254, 256

Bistami, Ebu Yezid El, 15, 42, 45, 64
Bizans, 33, 139, 153

Boehme, Jacob, 14, 34, 91, 197, 199,
260

Budizm, 80, 244

c-C
Cafer-i Sadik (Altinc1 Imam), 24, 186
Ciahiz, 293, 294
Cami (mutasavvif), 42, 67, 74, 137,
187

Cebrail, 25, 43, 57, 65, 81, 185, 192,
232, 235, 239, 257, 258, 260,
297

Cebrail (bagmelek), 34, 63, 80, 112,
131, 139, 185, 203

celdl ve cemal, 293

Christos Angelos, 296
Christus juvenis, 292

Corpus herrneticum, 266
Ciineyd (mutasavwvif), 137, 282
Cakralar, 237, 251

D
Daena, 43, 291
Daénj, 43, 291

315



DIZIN

Dahya Kalbi, 81, 239
Dante, 57, 58, 97, 107, 150, 169
Desdemona, 305

Deus absconditus (Theos agnostos),
273, 277 278

devotio sympathetica, 133, 140, 144,
147, 157, 161, 173, 174, 182

diyalojik, 105, 106, 110, 129, 192,
264

Diyarbakir, 72

dogma rasyonel, 247

dogmacilar, 88, 248

Dogmatik, 18, 14, 16, 20, 38, 83, 84,
89, 92, 93, 106, 144, 210, 211,
213, 214, 215, 217, 220, 226,
243, 247, 250, 284, 285

dosetizm, 7, 93, 138, 167, 25, 260
dortleme (quaternité), 179, 180, 181

diinyanin merkezi (Kébe), 46, 58, 65,
71,74

E
Ebd Abdullah Kadibii’l-ban, 67

Ebu Sa’'id el-Harrdz (mutasavvif),
205, 224

Ebu Said (Seyyid), 205, 224

Ebi Yakdb Sicistani, 21

Ebi Yezid, 42, 45

Ebu’l Hakem Emr Ibnii’'l-Sarrac, 50
Ebu’l Hasan el-Uryanf, 66
Ebu’l-Hasan el-Harakani, 42, 59
Ebu’l Hasan El Amird, 46
Ebu’l-Berekat Bagdadi, 31, 43, 65
Eckhart, Meister, 191

Eflatin, 47

Efzaliiddin Kagani, 32

ahddiyyet (ilahi birlik), 251
ehlii’l-kegf, 220

ehlii’l-Kitab, 62

e-lestii bi-rabbikiim, 132

Eliade, Mircea, 236

elips, 135, 237, 286

Elyesa, 61

emanasyon, 113, 186, 231
Empedokles, 36, 55

Endiilis, 9, 19, 36, 53, 57

Ene sirru’l-Hakk (Arabi), 135
Ene’l Hakk (Halldc), 135

ens increatum, ens creatum, 202, 264
enthymesis, 237, 239, 253, 278
Eranos, 20

eros, 98

Eros, kozmogonik, 198, 231, 274
er-Rahman, 115, 185

eskatoloji, 220

esyapililiklar [izomorfizm], 91
aktif ve pasif Tanri, 175, 178
et-Tecelliyat, 113, 204

evrensel Ruh, 185

Ezgiler Ezgisi, 44, 202, 267, 272
ezoterist, 13

F

fé'iliyyet, 185

Fahreddin-i Irdki, 98

Fahrii’'n-Nisa (Kadinlann Sani), 147

fantezi, 11, 93, 197, 198, 200, 204,
227, 229, 235, 250, 305

Fatiha, 48, 265, 266, 267, 270, 272

Fanma, 37, 48, 49, 176

Fatima-Yaranc: (Fatima fatir), 176

Fatima, Kurduba’li, 48

Fitimatii’z-Zehr4, 49

Fatimi hiikdmdarhgy, 29

felasife, 75

fend, 2137243, 244

fenomenoloji, 12, 16, 19, 44, 62, 63,
64, 68,79, 83, 85, 104, 112, 122,
178, 250, 257, 268, 284

Fichte, 197

filozoflar, 13, 23, 25, 39, 45, 57, 72,
82, 89, 133, 191, 305

fravagi, 34, 43, 187, 191, 192, 291

316



DIZIN

fukaha, 70, 72, 73, 86, 87
Fukaha, 70, 87

Sfurkdn, 225

Futurum amoris, 170

Fiitiahat, 36, 58, 70, 74, 75, 156
fiitiivvet, 133

G
Gazzali 86, 133, 290
Gemistos Pletho, 33, 51
George, Aziz, 41
Gichtel, J. G., 91
Gilson, Etienne, 26
Guillaume d’ Auvergne, 33

H

Halep, 32, 73, 149

Halilu'llah, 144

Halilullah, 133

Hallac, Hiiseyin ibn Mansur, 42, 65

Hamedan, 71

Hamidiiddin Kirmani, 81

Harezm (Hiva), 40

Havva, 178, 179, 180, 185, 302

hayal, 22, 27, 29, 33, 34, 63, 69, 74,
124, 171, 173, 174, 189, 197,
198, 199, 204, 205, 206, 208,
209, 210, 223, 229, 230, 231,
232, 233, 234, 235, 239, 240,
248, 257, 258, 260, 262, 265,
272, 280, 282, 290, 295, 305

hayal giicii, 63, 74, 204, 248, 265

Haydar Amiili, 37

(glineg ¢icegi) heliotropium, 101,
132, 191

Heliotropium, 95, 101, 103, 104, 108,
120, 123, 273

Giines ¢iceginin duasi, 101, 132, 191
Heliotropizm, 15, 106

hem-demi, 156, 160, 182
hermeneutik, 81, 205, 223, 258
Hermes, 3, 33, 43, 45, 266

Hermetizm, 34

Hizir, 14, 15, 16, 58, 60, 61, 62, 63,
64, 65, 67, 68, 69, 85, 88

Hizir'in miirdi, 21, 41, 44, 46, 51,
59, 63, 64, 66, 69, 70, 77, 81, 89,
91

Hizir'in miiritleri, 83, 89, 91
hikmet-i muhayyamiyye, 133
Hindistan, 45, 71, 72, 236, 273

I
Imago ve Magia, 197
Ibn Barracén, 54

tbn Ciibeyr, Ebu’l Hiiseyn
Muhammed, 50

Ibn Ebl Cumbhr, 35

Ibn Kasi, el-Endeliisi (Ebu’l-Kasim),
36, 55, 56

Ibn Meserre, 36, 55

Ibn Teymiyye, 86

Ibn Sina, 12, 23, 24, 25, 26, 27, 31,
32, 33, 34, 36, 65, 75, 81, 82,
107, 133, 191

Ibnii’l- Arif, 55

Ibrahim, Hz., 66

1dris (Peygamber),

imaginatio vera, 13

inanglarda yaratilan Tann (el-/léhu’l
mahlik fi’l-mu'takadat), 120,
121, 129, 204, 211, 213, 214,
219, 225, 232, 235, 245, 247,
249, 282, 283, 284, 285

intellectus materialis, 26

intellectus sanctus, 26

intelligentia spiritualis, 80, 91

317



DIZIN

Isa (Peygamber), 19, 16, 28, 31, 37,
62, 83, 84, 85, 93, 94, 95, 153,
157, 179, 182, 190, 203, 204

Isfahan, 24, 34, 37, 57, 147

Ismail (Peygamber), 284

Ismaililik, 35

Ismaililer, 176

Iseakiydn, 33, 35, 45, 51, 107

1
Joseph Ben Judah, 43

K

Kabe, 46, 51, 57, 58, 71, 74, 90, 94,
145, 151, 152, 192, 251, 196,
197, 298, 299, 302

Kad: Said Kummi, 34

Kaf Dagy, 21, 63, 68

Kaire, 70, 75

kameri takvim, 36

Kara Tag, 74

Keyhiisrev, 33

Keykavus I., 71

kible, 15, 235, 265, 267, 278

kozmoloji, 25, 27, 54, 82, 218, 232,
232, 259, 275, 276

Kudiis, 46, 87

Kuran, 13, 16, 37, 38, 43, 48, 52, 64,
60, 65, 71, 74, 83, 91, 93, 106,
138, 141, 145, 216, 235, 236,
243, 244, 246, 254, 265, 267,
268, 269, 272, 278, 289

kurretii’l-‘ayn, 280

kutb, 37, 58, 65, 71, 82, 247, 287,
291, 297

Kutbiiddin-i Sirazi, 71

kutsal, 24, 25, 26, 28, 30, 31, 34, 37,
38, 42,43, 53, 57, 58, 59, 62, 63,
65. 69, 70, 80, 81, 82, 83, 88, 94,
110, 112, 128, 129, 133, 146,
138, 148, 149, 152, 153, 162,
171, 175, 176, 180, 182, 185,
192, 199, 211, 237, 254, 255,

261, 262, 266, 274, 280, 291,
293, 299

L
lahae, 123, 124, 181, 182, 224, 226,
263

lahat ve nasiit, 123, 124, 181, 224,
226

Len terani, 286

latif fizyoloji, 96, 236, 275
Leibniz, 120

Logos, 80, 112

lotus (niliifer), 237, 251

M

ma'’rif, 154

Madonna Intelligenzia, 30, 31, 99,
192

Makéamat, 154

makrokozmos, 273, 275

Marakes, 50

Marsilio Ficino, 33, 51

Marsilius, Paduali, 30

Massignon, Louis, 61

Masuk, 139, 144, 155, 159, 160, 162,
164, 165, 166, 168, 169, 171,
204, 267, 272, 283, 292, 303

mazhar, 15, 114, 119, 122, 125, 131,
160, 178, 184, 205, 208, 209,
210, 211, 213, 215, 222, 246,
247, 249, 250, 265, 282, 285

Mecnun, 172

Mekke, 57, 58, 59, 70, 72, 74, 99,
144, 147, 148, 169, 231

Meryem, 157, 167, 179, 180, 181,
188, 189, 190, 248

Mevlana Celaleddin Rimi, 39, 71

Mazahir, 38, 114, 205, 213, 215, 217,
264, 269

Mikail (bagmelek), 139

mikrokozmos, 58, 65, 212, 246, 250,
273, 274, 275, 276, 292, 394

Mir Damad, 34, 191

318



DIZIN

Mirag, 95, 258

Mogollar, 39, 40

monizm, 22, 92, 122, 123, 126, 166,
167, 192, 263

Muhammed Bakir (Beginci Imam),
61

Muhammed, Hz., 33, 39, 47, 50, 54,
61, 66, 74, 80, 185, 186, 248,
257, 259, 207

muhayyamn, 203

mundus imaginalis, 9, 13, 20, 48,
199, 240

Murcia, 47

Musul, 66, 67, 69, 70, 256, 259
Mutezili, 54, 214, 293

mutlak fail, 184

miinacat, 182, 225, 267, 280, 285
miindzelet, 171

miistdk, 160

miigtdk ileyhi, 160
Miitekellimén, 246

mysterium coniunctionis, 224

N

Nasir-1 Hiisrev, 31

Nasiriiddin Tasi, 31

nebi, 95

Necm Kiibra, 39, 40

Necmeddin-i Daye er-Razf, 39

nedensellik, 122, 217, 254

Nefes-i Rahmani, 115, 144, 175, 202

Nefesii'r-Rahman, 216, 237, 255

nefs, 14, 25, 26, 27, 31, 33, 43, 44,
49, 50, 51, 52, 59, 69, 81, 82, 93,
96, 116, 122, 129, 141, 142, 143,
148, 149, 153, 164, 165, 167,
172, 174, 177, 178, 182, 185,
188, 190, 191, 209, 215, 220,
222, 223, 225, 228, 229, 237,
240, 241, 251, 269, 270, 277,
282, 283, 285, 286, 287, 292,
298, 299, 306

Nefs-i kiilliyye, 185

Neoempedoklizm, 36
Nisapur, 42, 72

Nizdm (Harmonia), 148, 150
Nous, 110, 185, 286
Novalis, 16, 199

Nusayriler, 176

0
Ondo6rt Masum-1 Pak, 37

P

Pantokrator, 93, 296

Paracelsus, 197

Paraclet, 87

parapsikoloji, 54, 238

patetik, 104, 106, 107, 110, 114, 113,
115, 127, 128, 133, 137, 139,
154, 175, 178

pathos, 103, 104, 105,107, 113, 115,
127, 131

perspektif, 39, 90, 91, 92

Platon, 13, 23, 26, 33, 34, 47, 49, 51,
101,113

Priscillian, 36

Proclus, 95, 101, 102, 103, 104, 110,
132, 157,273

puer aeternus, 289, 295, 296

R

Rab, 15, 64, 92, 125, 126, 130, 131,
141, 154, 174, 204, 215, 224,
226, 227, 229, 245, 263, 266,
268, 269, 270, 271, 272, 285

Rahman, 115, 131, 144, 185, 202,
216, 237, 255, 268

Rahmaniyel, 186 ]

Rahmet, 15, 35, 42, 50, 51, 101, 110,
115, 116, 118, 119, 120, 121,
122, 123, 124, 128, 132, 135,
136, 144, 154, 167, 161, 174,
175, 178, 179, 180, 181, 190,
201, 202, 203, 212, 215, 216,
227, 228, 229, 232, 235, 237,
255, 264, 265, 270, 282

319



DIZIN

Ravenna mozaikleri, 294

Renan, E, 27

Ronda, 54

Ronesans, 24, 37, 197, 199

Rublev, Andrei, 138

Ruh, 25, 26, 34, 65, 74, 81, 82, 83,

131, 182, 185, 186, 188, 261,
262,275

ruhani enerji, 42, 340
Rizbéhan Bakli Sirazi, 41
rubibiyyet, 126, 147, 271

§-S

Sadeddin-i Hammd’i, 71

Sadi, 305

Sadreddin Konevi, 71

Sadra Sirazi (Molla), 21, 34, 35, 82,
89,91

Sadreddin Konevi, 98

Selahaddin Eyyiibi, 77

Salman-1 Farisi, Salman-1 Pak, 37

Scheler, Max, 108

Schelling, 215

Sehl Tiisterd, 125, 174

Selim, II, 76

sempati, 19, 95, 191, 102, 103, 104,
106, 108, 113, 115, 118, 121,
128, 132, 137, 138, 144, 156,
157, 163, 165, 166, 180, 182,
274

Sevilla, 47, 54, 58, 59, 66
sirdt-1 miistakim, 272

Strru’r-rubitbiyye, 125, 126,
157, 173, 184, 269, 301

strru’l-rubibiyyet, 128, 247, 271

154,

significatio passiva, 118, 127, 128,
131, 224

Simnani, Aldiiddevle, 21, 43, 54, 61,
65, 81, 91, 95, 96

simya, 60, 260, 298

Siileyman, 17, 254, 255, 256

siit (simgesel anlamda), 258, 259, 260

sahit, 246, 247

Sam, 57, 72, 73, 76

Siraz, 21, 41, 97, 98

suhiid, 164, 220, 248, 267

T

Tannnin Arzusuy, 160, 162
tarihsel nedensellik, 295

\'s
varhigin ikili boyutu, 225
verilende Vereni kavramak, 134

w

Weigel, Valentin, 91

Y
yakut (simgesel olarak), 182

yaratici tanrisallik (el-hakku’l
mahlik bihi), 178, 203, 204

Zz
Zerdiist, 33, 34, 45, 98, 187
zevk (igsel tat, mistik bir alg1), 246
zikir, 266

ztimriit kayasi, 63

320



	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0002_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0002_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0003_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0003_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0004_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0004_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0005_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0005_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0006_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0006_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0007_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0007_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0008_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0008_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0009_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0009_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0010_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0010_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0011_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0011_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0012_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0012_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0013_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0013_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0014_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0014_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0015_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0015_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0016_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0016_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0017_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0017_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0018_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0018_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0019_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0019_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0020_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0020_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0021_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0021_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0022_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0022_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0023_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0023_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0024_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0024_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0025_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0025_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0026_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0026_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0027_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0027_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0028_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0028_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0029_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0029_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0030_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0030_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0031_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0031_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0032_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0032_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0033_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0033_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0034_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0034_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0035_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0035_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0036_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0036_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0037_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0037_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0038_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0038_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0039_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0039_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0040_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0040_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0041_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0041_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0042_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0042_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0043_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0043_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0044_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0044_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0045_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0045_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0046_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0046_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0047_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0047_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0048_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0048_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0049_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0049_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0050_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0050_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0051_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0051_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0052_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0052_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0053_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0053_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0054_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0054_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0055_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0055_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0056_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0056_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0057_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0057_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0058_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0058_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0059_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0059_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0060_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0060_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0061_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0061_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0062_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0062_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0063_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0063_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0064_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0064_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0065_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0065_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0066_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0066_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0067_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0067_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0068_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0068_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0069_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0069_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0070_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0070_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0071_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0071_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0072_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0072_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0073_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0073_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0074_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0074_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0075_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0075_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0076_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0076_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0077_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0077_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0078_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0078_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0079_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0079_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0080_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0080_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0081_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0081_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0082_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0082_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0083_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0083_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0084_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0084_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0085_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0085_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0086_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0086_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0087_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0087_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0088_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0088_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0089_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0089_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0090_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0090_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0091_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0091_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0092_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0092_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0093_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0093_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0094_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0094_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0095_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0095_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0096_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0096_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0097_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0097_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0098_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0098_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0099_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0099_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0100_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0100_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0101_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0101_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0102_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0102_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0103_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0103_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0104_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0104_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0105_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0105_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0106_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0106_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0107_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0107_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0108_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0108_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0109_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0109_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0110_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0110_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0111_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0111_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0112_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0112_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0113_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0113_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0114_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0114_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0115_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0115_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0116_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0116_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0117_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0117_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0118_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0118_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0119_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0119_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0120_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0120_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0121_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0121_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0122_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0122_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0123_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0123_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0124_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0124_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0125_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0125_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0126_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0126_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0127_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0127_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0128_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0128_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0129_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0129_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0130_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0130_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0131_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0131_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0132_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0132_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0133_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0133_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0134_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0134_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0135_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0135_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0136_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0136_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0137_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0137_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0138_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0138_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0139_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0139_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0140_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0140_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0141_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0141_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0142_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0142_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0143_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0143_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0144_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0144_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0145_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0145_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0146_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0146_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0147_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0147_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0148_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0148_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0149_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0149_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0150_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0150_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0151_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0151_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0152_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0152_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0153_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0153_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0154_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0154_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0155_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0155_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0156_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0156_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0157_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0157_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0158_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0158_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0159_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0159_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0160_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0160_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0161_1L
	Boş Sayfa

