


PiNHAN YAYINCILIK 
Litros Yolu, Fatih San. Sitesi No: 1 21214-2 15 
Topkapı/Zeytinbumu!lstanbul 
Tel: (021 2) 259 27 60 Faks: (02 1 2) 565 16 74 
www.pinhanyayincilik.com 
info@pinhanyayincilik.com 
Sertifika No: 2091 3  

Henıy Cbrbin 
Bir'le Bir Olmak - lbn Arabi Tasavvufunda Yaratıcı Muhayyile 
L'imagination Creatrice dans le Soujisme d'lbn 'Arabi 

© Pinhan Yayıncılık, İstanbul 20 13  
©Türkçe Çeviri: Zeynep Oktay, 20 13  

Yayın Yönetmeni: Mahmut Sever 

Editor: Hatice Altıntaş - Adem Beyaz 
Kapak Tasarımı: Mahmut Sever 
Dizgi: Sami Abbas 
Düzelti: Poyzan Nur Şahiner 

Teknik Hazırlık, Baskı ve Cilt: 
Yaylacık Matbaacılık San. Tic. Ltd. Şti. 
Litros Yolu Fatih San. Sitesi No: 1 2/1 97-203 
Topkapı-lstanbul Tel: (021 2) 567 80 03 
Sertifika No: 1 193 1 

Kataloglama Bilgisi: 
Henıy Corbin 
Bir'/e Bir Olmak - lbn Arabi Tasavvufunda Yaratıcı Muhayyile 

1 .  Tasavvuf 2. Sufilik 3. lslam Felsefesi 

Pinhan Yayıncılık: 48 Şark Dizisi: 5 

ISBN: 978-605-5302-20-7 



BİR'LE BİR OLMAK 

İbn Arabi Tasavvufunda Yaratıcı 

Muhayyile 

Heırıry Corbinı 

Çeviren: 

Zeynep Oktay 

d2 
PİNHAN 



Yayıncı Notu 

Pinhan Yayıncılık olarak eninde sonunda Türkçeye kazandır­
mak istediğimiz eserler arasında bizim için en meşakkatli çalış­
malardan biri olan Bir' le Bir Olmak kitabına verdiği emeklerden 
dolayı, öncelikle yayıma hazırlık kısmını üstlenen Hatice Altın­
taş' a teşekkür etmeyi borç biliriz. Zira batılı bir filozofun doğu 
felsefesi üzerine yaptığı bu araştırmanın aktarımındaki zorlukla­
rın ortadan kaldırılmasında kendisinin emeği göz ardı edilemez. 
Böyle zor bir çalışmanın son okumasını gerçekleştiren Poyzan 
Nur Şahiner'e, teknik hazırlık aşamasının üstesinden gelen Aziz 
Sümbül'e, dizgi için uzun mesai harcayan Sami Abbas'a  müte­
şekkiriz. 



ÇEVİRMENİN NOTU 

Henry Corbin'in Bir' le Bir Olmak adlı eserini çevinnek, her 
çevirinin doğası gereği taşıdığı köprü kunna işlevini farklı bir 
boyutta tecrübe etmemi sağladı. Bu tecrübenin en büyük zorlu­
ğu, Corbin'in Fransızca, Latince ve bazen de Yunanca sözcükler 
kullanmak suretiyle Batı dillerinde oluşturduğu tasavvuf tenni­
nolojisi ile Türkçede okurun yüz yıllardır aşina olduğu İbn Ara­
bi kaynaklı tasavvuf tenninolojisi arasında bir denge kunnak ol­
du. Corbin gibi, şerh ettiği düşünürler aracılığıyla kendi felsefe­
sini temellendiren ve bu temellerden bütüncül bir yapı oluşturan 
bir filozofun dilini, şerh ettiği metinlerin orijinal diline yakınlaş­
tınnak amacıyla anndınnaktan özellikle kaçındım. Böyle bir uğ­
raş, okuru Arapça sözcük ve terimlerin Corbin'in zihninde tam 
olarak neye karşılık geldiği bilgisinden mahrum bırakmak ve 
Corbin'in her zaman ısrarla vurguladığı diyaloğun önünü tıka­
maktan başka bir şey olamazdı. Bununla birlikte, Corbin'in iki 
düşünce dünyası ve felsefe tarihi arasında bağ kunnayı hedefle­
yen dil ve tenninolojisinin tümüyle korunması, eseri anlaşılmaz 
bir metne dönüştünne riski taşıyordu. Corbin'in karşılıklarını 
kendi belirlediği Arapça sözcükleri her zaman parantez içinde 
vennemesi, çok defa bir sözcüğü birkaç farklı sözcükle karşıla­
ması veya birkaç farklı sözcüğe aynı karşılığı vennesi işimi ko­
laylaştınnıyordu. Bütün bu zorlukları aşmak adına, Fransızca 
orijinali ile Türkçe çevirisi arasında fark gördüğüm ve Corbin'in 
anlaşılması için elzem bulduğum terimleri, ilk geçişlerinde ve 
daha sonra önemli noktalarda elimden geldiğince parantez için­
de venneye çalıştım. İtalik olarak kullandığı Latince terimleri ise 
tümüyle koruma yoluna gittim. Gerekli parantez içi çeviriler ve 
dipnotlarla okurun işini kolaylaştınnaya çalıştım. 

Bunun yanı sıra, Corbin'in lbn Arabi'den yaptığı alıntılan 
karşılaştırabilmek adına mümkün olduğu ölçüde Ekrem Demir­
li 'nin çevirilerindeki sayfa numaralarını parantez içinde belirt­
meye çalıştım. Aynı zamanda Türkçe çevirisi mevcut olan diğer 
alıntıların da Türkçe çevirilerindeki sayfa numaralarını ekleme­
ye gayret ettim. Böylece ayrıntılı bir araştınna için Corbin' in 



çeviri anlayışını karşılaştırmaya tabi tutmak mümkün olacak. 
Corbin'in parantez içinde verdiği ve italik olarak metne dahil et­
tiği çok sayıda Arapça sözcüğü de Türkiye' deki Arapça transk­
ripsiyon geleneğine uygun olarak yazmaya gayret ettim. Birçok 
terimin Arapça yazılışları ile Türkçe yazılışları arasında fark ol­
ması nedeniyle, Corbin' in Arapçasını verdiği terimleri Arapça­
ya, Fransızca olarak ele aldığı terimleri ise Türkçeye uygun ola­
rak yazdım. Bunun sonucunda Corbin'in Fransızca ve Latince 
terminolojiyi hangi noktalarda yetersiz bulduğunu da görme 
şansı olacak. Eserin tercümesinde Fransızca orijinalinin yanı 
sıra bazı noktalarda metni daha açıklayıcı hale getiren ve daha 
kolay okunur bir formata sahip olan İngilizce çevirisinden de 
yararlandım (çev. Ralph Mannheim, Princeton University Press, 
Princeton New Jersey, 1 969). Eserin bibliyografyasını da İngiliz­
ce ve Türkçe çevirileri ekleyerek genişlettim. 

Zorlu bir yolculuğun sonunda elinizde tuttuğunuz bu met­
nin, hem İbn Arabi'yi hem de Corbin ' i  anlamak için elzem bir 
eser, karşılaştırmalı ilahiyat ve felsefe çalışmaları için ise değer­
li bir kaynak olacağını umuyorum. Bana bu yolda bilgi ve emek­
leriyle destek veren Ekrem Demirli, Paul Ballanfat ve İbrahim 
Halil Üçer'e şükranlarımı sunuyorum. 



İÇİNDEKİLER 

Çevirmenin Notu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5 

Çeviri İçin Önsöz .. .  ..... . .. . . . . . . . . . . . . .. . . . ... . . . .. . . . . . . . . . . ... . . . . . . . . . . ..... 9 

1 .  ENDÜLÜS VE İRAN ARASINDA: KISA BİR 
MANEVİ TOPOGRAFYA .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . .  19  

2 .  İBN ARABİ'NİN HAYATININ DÖNEMEÇ VE 
SİMGELERİ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47 

İbn Rüşd'ün Cenazesinde ..... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47 
Doğu Yolundaki Hacı. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . .  53 
Hızır' ın Müridi . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. .. . . . . .  59 
Olgunluk Dönemi ve Eserinin Tamamlanması. . . . . . . . . . . . .  70 

3. BATINİLİGİN DURUMU.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79 

BİRİNCİ BÖLÜM 
SEMPATİ VE TEOPATİ . . . . ... . . . . . . .. . . . . . . . . . . . .. . . . ... . . . . . . . . . . ... . . . . . .  99 

1. İLAHİ TUTKU VE RAHMET.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  10 1  

1 .  Güneş Çiçeğinin Duası . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  10 1  
2 .  "Patetik Tanrı" . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 10 
3. Unio Sympathetica olan Unio Mystica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 24 

il. SOFİYOLOJİ VE DEVOTIO SYMPATHETICA . . . . . . . . . .  147 

1 .  Sadık Bir Aşığın �akimane Şiiri . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147 
2. Aşkın Diyalektiği . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... 159 
3. Yaratıcı Dişil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173 

İKİNCİ BÖLÜM 
YARATICI MUHAYYİLE VE YARATICI DUA.. . . . . . . . . . . . . .  1 95 

GİRİŞ .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197 

111. TECELLİ OLARAK YARADILIŞ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  201 

1 .  Tecelli olarak Yaratıcı Muhayyile veya "Tüm 
Varlığın Kendisinden Yaratıldığı Tann" . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  201 



1ÇINDEK1LER 

2. Mütecelli Muhayyilenin İzhar Ettiği İlah . . . . . . . . . . . .  . . . .  206 
3. "İnançlarda Yaratılan Hakk." . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  2 1 1 
4. Yaratılışın Tekerrürü. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  215  
5. Varlığın İkili Boyutu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222 

iV. MÜTECELLİ MUHAYYİLE VE KALBİN 
YARATICILIÖI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  23 1 

1 .  Muhayyilenin Alanı. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  23 1 
2. Bir Latif Organ Olarak Kalp .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  236 
3.  Kalp İlmi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  253 

V. İNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI . . . . . . . . . . . . . . . . .  263 

1 .  Mü tecelli Dua Yöntemi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  263 
2. Eşleşmeler . . . . . . . . . . . . . . . .  . . . .  .. . . . . . . . . . . . .  .. . . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . . .  . . . . . .  273 
3. İlahi Cevapların Sım . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278 

VI. "HAKK'IN SURETİ". . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  289 

1 .  Rüyet Hadisi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  289 
2. Mistik Kabe' nin Etrafında . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  296 

SONSÖZ .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  305 

KAYNAKÇA .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307 

DİZİN .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3 15 



ÇEVİRİ İÇİN ÖNSÖZ 

Bugün yayına çıkan çeviri çift yönlü bir zorluğa göğüs gerdi­
ği için çok özel bir selamı hak ediyor. Bu çeviri hem Henry Cor­
bin'in, on üçüncü yüzyılın Endülüslü büyük mutasavvıfı lbn Ara­
bi'ye adadığı en önemli ve anlamlı eserlerden birini bize tanıtıyor, 
hem de yazarın zor dilini ve emek gerektiren düşüncesini dilimi­
ze aktarıyor. Çevirmenin göğüslemesi gereken bir diğer zorluk da 
Henry Corbin' in İbn Arabi eserleri için önerdiği çevirileri tercü­
me etmek olmalı. Böylece bir çeviride her zaman geçerli olan yo­
rumlama çalışmasını ve Corbin'in bu uğraştan neyi talep ettiğini 
[exigence] ölçme şansımız olacak. Burada aynca Corbin'in, He­
idegger' in Fransa'daki ilk çevirmeni olduğunu da unutmamak ge­
rekir. Corbin bir entelektüel değildi. Bir' le Bir Olmak, İbn Arabi 
üzerine yapılan ilk derinlikli çalışmaydı. Bu eser hiçbir zaman 
aşılamayacak; çünkü bu eser bir 'bilim' eseri değil. B ilim kendini 
geliştirmeyi kendine şart koşar. Her zaman en has hareketi olan 
aşma eylemiyle öne ve kendinden yukarıya doğru atılacağını var­
sayar. Bu yüzden de bilim, kendini uzun zamandır illüzyona terk 
etmiş bir aklın eyleminden başka bir şey olamaz. Henry Corbin'in 
eserinin ötesine hiçbir zaman geçilemez çünkü bu eser aklın eyle­
mi, düşüncenin yolculuğunda bir duraktır. Düşüncenin ötesine 
hiçbir zaman geçilemez. Düşünce hiçbir zaman başka bir düşün­
ce tarafından geçersiz kılınamaz. Bağlı olduğu şeyde kalır ve an­
cak düşünenine tekrar ulaştırılarak yeniden üretilebilir. Henry 
Corbin'in de hatırlattığı gibi -daha sonra bu konuya değinece­
ğim- kendinden talebi lbn Arabi'nin şahsında en belirleyici bi­
çimde ifade bulan bu düşünceyle boy ölçüşme cesaretini göster­
mesi Zeynep Oktay' ın büyük hüneridir. 

Düşüncenin bu talebi, en derininde, tasavvuf adıyla tanımla­
ma alışkanlığı edindiğimiz şeyin çıkış noktasında kendinden ta­
lep ettiği şeydir. Hiçbir zaman mistik ve din terimlerine indirge­
nemeyecek olan İslam maneviyatı, düşüncenin bize yönelttiği 
vaattir; düşüncenin uyduğu ve kendimizi anında irtibat halinde 
bulduğumuz vaattir. Eşyanın doğasıyla ilgili sorulara verilen ce­
vapların sayısını artırmaya yönelik beceriksiz bir deneme, sonra-

9 



BIR'LE BiR OLMAK 

sında kendini radikal biçimde geçersiz ve bilimin kati gelişimi­
nin geride bıraktığı bir geçmişe sürülmüş halde bulan bir uğraş 
değildir. Bilim düşüncenin mümkünatını, düşüncenin vaadini, 
Heidegger' in deyişiyle "soru sonna hakkını" yok ederek kendi­
ni büyük bir zaferle dayatmıştır. Düşünce, insanın, dünyayı tanı­
manın hayati gerekliliğine cevap venne uğraşı değildir. Bu yal­
nızca tek bir bakış açısıdır, insanın kendini dünya içindeki diğer 
şeyler arasında bir şey olarak telakki etmeye kendi kendini mah­
kum ettiği bakıştır. Eşyanın bu dünyası, zahirilik, aşkınlık; insa­
na yabancısı olduğu bir alemde maceraya atılmak için kendinden 
dışarı çıkma mesuliyetini yükler gibidir. Bu zahirilik tüm batıni­
liğini, tüm içkinliğini tehdit eder. Eğer insan dünyaya doğru ken­
dinden dışarı çıkıyorsa bunu hemen bir kendine dönüş nostaljisi 
oluştunnak için yapar. Bilimin, insanları dünyanın nesneliğine 
hapsetmeye ihtiyacı vardır. Kaderi buna bağlıdır. Fakat insanlar 
halihazırda orada bulunmasalardı bilgiyle meşgul olmazlardı. İn­
sanlar ve dünya arasındaki, karşılıklı dışlanmalarında uzlaşmaz 
iki tane içkinlik ortaya koyan nesnelleştirici kopuş karşısında, 
ne nesne ne özne, veya - tasavvuf üzerine yapılan çalışmaların 
çoğunda görülen eski metafizik ayrımları yinelemek gerekirse 
ne existentia ne essentia olan düşüncenin batıni talebi cevap ve­
rir. Düşünce her zaman çoktan hazır bulunan, alçalmış bir biçi­
mi olan bilime başlangıç hareketini veren taleptir. Bilim savaşa­
rak ve düşünceyi anlamsızlığına ve değersizliğine geri göndere­
rek elde edilir. Bununla beraber bilim onu fark etmese veya gör­
müyor gibi yapsa bile düşünce kendisini katleden bilimin aklın­
dan çıkmaz. Fakat düşüncenin her zaman tanıkları vardır, düşün­
cenin oğlu Hamlet gibi . . .  Hamlet, kayıp düşüncenin dilsiz ve sa­
bırlı sesidir ve kendisini gönnezden gelen bir teknik güç dünya­
sında sitemle gezmektedir. Veya gökyüzünün altında hayalet gi­
bi, gözleri oyulmuş, tanrının dilini konuştuğu için cezalandırıl­
mış halde gezen Oedipus da olabilir. Düşüncenin bu patolojik 
nostaljisinden muzdarip olan çok sayıda Avrupalıya bakıldığın­
da bu düşünce, geçmişte kaldığı varsayılan bir dünyaya ait sanı­
labilir. Böylece Avrupa'nın on dokuzuncu yüzyıl sonundan beri, 
bir dünyanın sonu belirginleştikçe ve umutsuzluk umumi hale 
geldikçe düşlemeye devam ettiği mitin üretimi tekrarlanmış olur. 
Bu mitin en uç biçimleri birinci dünya savaşı sırasındaki teknik 
yıkım patlaması ve Nazi rejiminde bir milletin ve bir dinin en-

10 



ÇEViRi iÇiN ÖNSÖZ 

düstriyel imhası olacaktır. İsmi anlamlı bir şekilde Latince ola­
rak dolaşımda bulunan bu sözüm ona ezeli hikmet, philosophia 
perennis, dünyanın ızdırabının ne boyutta olduğunu ve teselli ve­
rebilecek yalnızca iki seçeneğin bulunduğunu bize hatırlatır: 
Hep daha nihilist olan bir bilimde ileriye doğru kaçış veya mut­
laka daha iyi olması beklenen bir geçmişe sığınmayı mümkün 
kılar görünen mitleştirme. Bu iki duruş aynı metafizik temelin 
ayrılmaz iki yüzüdür. Philosophia perrenis'in savunucularının 
mitçiliği veya daha basit olarak Wagnerciliği, şüphesiz bilimin 
emek verdiği toplu yıkımdan bile daha tehlikelidir. 

Henry Corbin'in sesi umutsuz bir yalnızlık içindedir. İbn 
Arabi'nin güncel .yorumcularının büyük bir kısmım karşısında 
bulur. Bu yorumcular epistemolojik, bilimsel ve metafizik argü­
manlarla ona karşı çıkarlar. Burada hepsini ayrıntılı biçimde say­
mak mümkün değil; zaten bu girişim de oldukça sıkıcı olurdu. 
Bununla beraber bu argümanların tümünü reddetmek de müm­
kün değil. Corbin'in tasavvufta, Şiiliğin olası çevirilerinden biri­
ni görmekteki ateşli ısrarcılığı, tasavvuf dahilinde tarihsel ve din­
sel bir dogmaya yapılan göndermeden başka bir şey görmeyen ve 
bu doğrultuda tasavvuf pirlerinin Sünni mezhebe bağlılıklarına 
dair çok sayıda beyanı öne sürecek birçok okuyucuyu hayrete 
düşürebilir. Corbin'in bu ısrarcılığında düşüncenin temel yapısı­
nı ortaya çıkarma ve İslam'da tarihsel gelişimiyle düşüncenin tü­
münü bu yapıya dahil etme arzusunu da görmeye çalışabiliriz. En 
azından okuyucudan Henry Corbin'e düşünce yolunda eşlik et­
meyi denemesini ve bu yanyanalıkta kendi yolunu -düşüncenin 
yolundan başka bir şey olmayan yolunu- bulmaya çalışmasını ta­
lep edebiliriz. Gerçek şu ki düşünce hiçbir şey öğretmez. Corbin, 
İbn Arabi üzerine pozitif bir bilgi öğretmez ve öğrettiğini iddia 
etmez. Corbin'in yazma egzersizini veya daha ziyade -tüm dü­
şüncenin her zaman çoklu bir çeviri olduğu gerçeğine rağmen­
çeviri demenin uygun düştüğü egzersizi algılama biçimine dikkat 
etmek gerekir. Onun tasavvuf pirlerine veya filozof ve kelamcı­
lara yaklaşımı her şeyden önce onları birer düşünür olarak gör­
mekten geçiyordu. Bu düşünürler daha en baştan, en derinlerin­
de dini, tarihi, toplumsal, felsefi ve diğer belirlenimlerin tikelci­
liğinden koparılmışlardı. Corbin' in hakim kılmak istediği şey dü­
şüncenin bu haysiyetiydi. Ona göre bu düşünürlerle diyalog ku­
rabilmenin şartı buydu. Mesele, bu düşünceleri vasıflan belirli 

11 



BIR'LE BiR OLMAK 

bilimsel bir jestle fikirler veya dinler tarihi biliminin nesnelerine 
dönüştürmek değildi. Tam tersine bu düşünürleri bu bilimsel di­
siplinlerin elinden çekip almak ve kendi hakiki alanlarına, düşün­
cenin onlarla birlikte yol alabileceğimiz alanına ulaştırmaktı. 
Corbin'e göre başka her türlü yaklaşım titizlikten yoksunluk, 
saygısızlık ve kısaca "tarihselcilik" denilen şeye karşılık geliyor­
du. Bu bakış açısından kaynakla Corbin nezdinde Şiilik, düşün­
cenin talebinin, hem kendisinin ne olduğuna tekabül eden hem de 
tasavvuf edebiyatında tanıklıkları korunmuş olan düşünürlerle 
beraber düşünme olanağını veren bir ifade biçimiydi. Bu bağlam­
da Corbin'e nazaran düşünce, tarihselcilikten, insani bilimlerin 
sinizminden, daha genel bir deyişle modemitede geliştiği şekliy­
le bilimcilikten kaçacak biçimde temellenmeyi zorunlu kılıyor­
du. Bu doğrultuda Corbin düşüncenin durumunu, şüphesiz yan­
lış biçimde "fenomenolojik hermenötik" olarak adlandınlan şey­
de ve hatta bir tür Heideggerci yapıçözümcülükte bulabileceğini 
düşünmüştür. Ne kadar da tekil ve zorluklarla dolu bir konum !. .  
Fakat bu konum, hiçbir indirgeme, sahiplenme ve eleştiri teşeb­
büsüne teslim olmayan ve çeşitli yönlerden kararlı bir direniş 
gösteren bir düşünce geleneğinin yorumlanmasındaki içkin zor­
luğu, bir problem biçiminde görünür kılma hünerini göstermiştir. 
Batılı bilimin kaçınılmaz olarak ürettiği bu felsefi, antropolojik, 
etnolojik veyahut teoloji ve dinler tarihi kaynaklı teşebbüsler her 
zaman tarihselcidir. Henry Corbin'in önerdiği yol veya yöntem 
-böyle diyorum çünkü her şeye rağmen bilimsellik arzusundan 
tam olarak kurtulmamıştır; modemitenin varoluş biçimi olan bu 
arzu karşı konulmazdır- konuşan kişinin ortaya çıkmasını sağla­
mak ve sözü ona vermektir. Basit ve bariz olan bu pozisyon, me­
safe aldığını ve nesnenin, kendisinden önceden emin olan ve bu 
güveni bilimsel süreç boyunca takıntılı biçimde tekrar eden bir 
özne tarafından ustalık derecesinde öğrenildiğini varsayan bilim­
cilik adına sistematik olarak unutulur. Corbin'in pozisyonu bir 
kavgadır. Yazılarında tarihselliğe olan ateşli muhalefetini de­
vamlı tekrar eder ve kendi ilkeli pozisyonunu şiddetle onaylar. 
Bu pozisyon teorik düzlemde bilhassa problemlidir fakat böyle 
olmasına izin verilebilir. Hepsinden önemlisi, esasen değişkendir 
ve devamlı bir savunma, çok kolay olan tutarsızlık teşebbüsleri­
ne karşı direniş gerektirir: Bu büyük düşünürlerle beraber düşün­
meye çalışan ve böylece bu düşünürlerin fikirlerinin haysiyetini 

12  



ÇEViRi iÇiN ÖNSÖZ 

duyurmayı ve yüceliğini göstermeyi amaçlayan kişinin yalnız 
duruşudur. Bu duruşun benzersizliğini ve bugün nasıl baskılandı­
ğını söylemeye gerek yok. Modern şarkiyatçılığın gelişimi, hem 
Avrupa ve Amerika'daki üniversitelerde hem de Yakın ve Orta 
Doğu üniversitelerinde bilimciliğin kanunlarına teslim edilmiştir. 
Antropoloji ve tarih bilimlerinden artık kaçış yoktur. Birçok de­
fa bu gelişim doğrultusunda düşünceyi en ağır şiddete tabi tutan­
lar, büyük düşünürlerin fikirlerini doğulu addedilen, ama gerçek­
te en kaba Platonculuğun mekanik bir tekrarından başka bir şey 
olmayan bir metafiziğin kanunlarına teslim ederek şarkiyatçılığa 
büyük bir zaferle karşı çıktığını zannedenlerdir. Henry Corbin'in 
yalnız yolunu yeniden temellendirmenin, aynı talebi ortaya ko­
yan bir duruşa sahip olmanın tek yolu mutlak bir yalnızlığa tu­
tunmaktan geçer. Bilhassa kurumların dışında, mutlak marjinal­
lik ve sansür riskini göze alarak . . .  Fakat anlamayı reddetsek bile 
Henry Corbin' in ortaya koyduğu talep inkar edilemez. Büyük 
düşünürlerle beraber düşünmek, onlarla kişisel bir diyaloğun yal­
nızlığına tutunmak, tüm kurumların ve tüm yöntemsel kısıtlama­
ların ötesinde kendinin açılımını bulmak demektir. 

Henry Corbin düşüncenin kendine koyduğu bu şartı Heideg­
ger'i okurken ve çevirirken bulmuştu. Corbin Heidegger' in 1995 
yılında Zu Seinsfrage'da Ernst Jünger'e yazdığını duymuş gibi­
dir: Dünyanın inşası adına meydana gelen Karşılaşmalar seviye­
sinde -ilk hamleyi hangi taraf yaparsa yapsın- herhangi bir kar­
şılaşmanın bugün gerçekleşmediğini söylemek için ne müneccim 
ne de peygamber olmaya gerek vardır. Bu hem Avrupa'nın hem 
de Doğu Asya'nın söylemi için, hatta her şeyden önce aralarında 
olası bir diyaloğun alanı için geçerlidir. Hiçbiri kendi başına bu 
alanı ne açma ne de temellendirme becerisine sahiptir."1 Bahsi 
geçen diyalog birbirlerinden ayn aktörler veya alanlan kesin ola­
rak belirlenmiş özneler arasındaki bir karşılaşma değildir. Bu ise 
Henry Corbin'in çalışmalarının, Doğunun toplu halde hem mo­
dern kurban hem de hayali bir ürün, hatta Batının kendini yok 
edici ve sadist bir kuvvet gibi hissetmek için ihtiyaç duyduğu 
kurban olarak tasavvur edildiği şarkiyatçılığa yapılan muhalefet­
te Doğunun tüm savunma kolaylıklarına karşı öğrettiği temel 

"Contribution ala question de l'etre'', Questions 1, Paris, Gallimard, 1968, 
s. 250. 

13 



BIR'LE BiR OLMAK 

derslerden biridir. Bu bağlamda bu kurgusal Doğunun kurbanının 
ne olacağı merak konusudur. Özellikle de Edward Said tarafın­
dan ortaya konulan yıkıcı kuramsallaştırması temelinde gelişen 
şarkiyatçılık karşıtlığının zayıflığı, her şeyden evvel alanının, ba­
tılı bilimin bilgilerine ve bu bilgilerin bilim, antropoloji, dilbilim, 
edebi çalışmalar, semiyotik, politoloji  vs. sahalara ayrımına tü­
müyle bağlı olmasından kaynaklanır. Uzun lafın kısası, şarkiyat­
çılık karşıtlığı, şarkiyatçılığın Şarkının karşısına gerçek bir Şark 
koyar ve tam da bu sebeple şarkiyatçılığın çözmeye öykündüğü 
nesnesini yeniden üretir. Şarkiyatçılık karşıtlığının daha en ba­
şından üzerinde geliştiği zemin, Heidegger'in anladığı anlamıyla 
diyaloğun ve Henry Corbin'in hissedebildiği şekliyle düşüncenin 
halinin önünde engel oluşturmaktadır. Diyalog sözcüğünün ken­
disinin yıkıcı bir retoriğin tutsağı, uluslararası ilişkilerin ve belli 
bir siyaset anlayışının kalbinde olduğu bir zamanda Henry Cor­
bin'in diyaloğu, bambaşka bir tabiata sahiptir. Burada bahsi ge­
çen şey özneler arasında diyalog kurma davranışı değildir. Diya­
logda düşünceyi hissetmek veya daha doğru bir deyişle, her za­
man diyalog şeklinde gerçekleşmesiyle düşünceyi tecrübe et­
mektir -ihsanın ve kabulünün, düşünenin her zaman düşünce için 
seçildiği ihsanın işaret ettiği uyum ve uyumsuzluğun içsel açılı­
mında. Yükseklik diyaloğa ait değildir. Burada sözünü ettiğimiz 
şey diyaloğu belli bir yüksekliğe çekmek değildir. Bu yüksekliğe 
kim karar verir ve nasıl anlaşılır ? Yükseklik diyaloğun yeridir. 
Düşünce diyalog biçiminde gerçekleşir. Bu şüphesiz modemite­
nin, büyük düşünürlerin mirasına ev sahipliği yaparken üzerinde 
düşünmesi gereken bir şeydi. Corbin'in düşünceyi lmamet ve Ve­
layet doktrinleri aracılığıyla gerekçelendiren konumu, yüksekli­
ğe bu sıçrayışı yapmaya ya da daha doğrusu düşüncenin yüksek­
liğinin neden ibaret olduğunu belirlemeye çalışmaktadır. Bu ise 
her zaman kendisi için çoktan seçilmiş olduğumuz bir ihsandır. 
Kendini İmam için seçmek, veya Henry Corbin' in deyişiyle 
lmam' ını tanımak zaten çoktan düşüncenin halidir, düşüncenin 
hürleştiği ve hürriyet olduğu haldir. Henry Corbin'in lbnü'l-Ara­
bi'de Hızır tarafından eğitilme tecrübesinin üzerinde durmasının 
sebebi budur: "Nitekim Hızır' ın 'rehberliği,' dogmasını yayan 
bir dinbilimci gibi tüm müritlerini aynı hedefe, herkes için aynı 
olan bir tecelliye yönlendirmeyi amaçlamaz. Her müridi kendi 
tecellisine, kendisinin şahsen tanıklık ettiği tecelliye, ' iç cenneti-

14 



ÇEViRi lÇlN ÖNSÖZ 

ne,' kendi varoluşunun biçimine, ebedi ferdiyetine (a 'yan-ı sabi­
te), diğer bir deyişle Ebu Yezid Bistami'nin her Maneviyata 'ay­
rılmış' pay olarak tanımladığı, İbn Arabi'ye göre ilahi İsimlerden 
kendisine verilen, içinde Tanrısını tanıdığı ve Tanrısının onu ta­
nıdığı İsmin tekabül ettiği tecelliye yönlendirir. İbn Arabi'nin 
bahsettiği ilişki, Rab ve merbfib arasındaki, Aşk Efendisi ile ku­
lu arasındaki ilişkidir.2 Henry Corbin'e göre düşüncenin kendisi 
aracılığıyla açıldığı yükseklik budur. Tekil ve şahsi bir olay veya 
daha doğrusu -Rabbini bilmeyenin kendini bilmediğini ve hem 
düşüncenin hem de bireyliğin, tekilliğin yani birliğin sınavı olan 
endişeye hiçbir zaman ulaşmamış olduğunu kabul edersek- bire­
yin ortaya çıktığı açılım. Endişe, çünkü bu birlik yalnızca farklı­
lıkta, düşüncenin kendisi olan ayrılıkta açığa çıkar. Düşüncenin 
sınavı [epreuve] ayrılığın birliğinin sınavıdır; birliğin farklılığı­
nın veya Tanrının -ki bu aynı şeydir- sınavıdır. Tanrının başka sı­
navı yoktur ; düşüncenin istidadından başka vahdet-i vücud yok­
tur. Henry Corbin' in, kurbanın rahat vicdanını ve düşünceyi yok 
etme hakkını ucuza satın alan, yani modernlik görünümünün ni­
teliği olan tüm düşüncenin, tüm yüksekliğin imhasını takıntılı bi­
çimde tekrar eden şarkiyat karşıtlığı savunucularının boş kolay­
lıklarını da bu yolla sürgün ederek yorulmadan çizdiği diyalog 
budur. Fakat modemite aynı zamanda düşünceyi yok etme azmi­
nin, düşüncenin indirgenemezliğine ve kalıcılığına en güçlü ta­
nıklığı ettiği yerdir. Düşünce hiçbir zaman bugün bu saldırılar 
karşısında olduğundan daha güçlü bir taleple ortaya çıkmadı ve 
hiçbir zaman bu kadar çok yanlış yola ve çıkmaz sokağa götür­
medi. Düşüncenin açılımı tekilliğinde bireyin açılımıdır. Bu açı­
lım aynı sebeple dogmacılığın, bütün dogmaların yok edilişidir. 
Hızır'a yapılan gönderme aynı zamanda dogmacılığın, ilahiyat­
çılığın [ıheologisation] ,  düşüncenin bilimselleştirilmesinin savu­
nucusu Musa peygamberin bu şaşırtıcı inisiyasyonuna yapılan 
göndermedir. Burada Hızır'ın bağımsızlığı daha da büyük bir 
karşıtlıkla ortaya çıkmaktadır. Düşünce ancak, kişinin kendisin­
deki daimi dogmacılık eğiliminden başlamak üzere bütün dog­
macılığın yapıçözümünün yalnızlığında mümkündür. Bu ise 
Henry Corbin'in bakış açısına göre, felsefi ve teolojik geleneğin, 
yani hepimizin mirası olan metafizik geleneğin sağlam bilgisine 

2 ss. 64-65. 

15  



BIR'LE BiR OLMAK 

sahip olmadan yüksekliği hür bırakmanın, bireyi açmanın hiçbir 
yolunun olmadığı anlamına gelir. Modem dil, bilimsel dil meta­
fizik geleneğin dilidir. Bu geleneği tanımak asla hakkında birkaç 
fikir sahibi olmak anlamına gelmez; hatta bu, malzemenin uzma­
nı olmak dahi değildir. Aksine büyük bir gayretle tekrar tekrar 
üzerinde durmak, daimi olarak yorumlamaya ve çözümlemeye 
devam etmek demektir. Bu dururri. bu geleneğin dışımızda oldu­
ğu ve onu eleştirisi için nesnelleştirilen bilimsel bir bilgi gibi iş­
leyebileceğimiz anlamına da gelmez. Bu gelenek her birimizin 
yapısıdır. Yaşamımızı bu gelenekle sürdürüyoruz ve düşünebil­
meye yönelik her türlü vaadi� önündeki en büyük engel bu gele­
nektir. Bu geleneğin ustası olmak her şeyden önce büyük düşü­
nürlerin miraslarının kendi içimizdeki tüm metafizik çevirilerini 

.çözmeye yönelik angajmanımız olmalıdır. Bu ise aynı zamanda 
teolojik ve felsefi olana mistik olanı ve metafizik ifadelerini ek­
lemek gerektiği anlamına gelir çünkü metafiziğin gerçekleştirdi­
ği şey manevi olanın, düşüncenin geri kazanımıdır. Bu nedenle 
diyalog aynı zamanda bu doyumsuz yapıçözümcülüktür ; Henry 
Corbin'in bahsettiği bu dile gelmez konuşmadır : "Hızır olmak 
mütecelli rüyetlere, visio smaragdina'ya [yeşil nur] ilahi Alter 
Ego'yla karşılaşmaya, İbn Arabi'nin dehasının yine de anlatmak­
ta başarılı olduğu tarifsiz iletişime yatkınlık kazanmış olmak de­
mektir3 ." Düşünce kendini bu duyulmaz ve dile gelmez diyalog­
da belirler ve -kendini görmeye bırakmasıyla aynı anda- göste­
rir. Belki de Corbin'in, içinde düşüncenin, kendi düşüncesinin 
başlangıç noktasını bulmak istediği fenomenolojinin temellendi­
ği yer burasıdır. Düşünce her zaman görmenin özgürleşmesi de­
mektir. Düşünceyi özgür bırakmak ve ona bize görecek bir şey­
ler verme ayrıcalığını sunmak için özgür görüşe sahip olmak, gö­
rüşünü kendi ufkundan kurtarmak gereklidir. 

Düşüncenin basiretinin özgürleşmesi veya daha iyi bir deyiş­
le basiretin ufuk gibi bir şeyin ortaya çıkabileceği özgür alanı ola­
rak düşüncenin özgürleşmesi, düşüncenin alanını boşaltmak de­
mektir. Alanı işgal eden ve kaplayan ve sonunda düşüncenin uf­
kuna kadar yayıldığı- alanın kaybolmasına sebep olan sorulardan 
kurtulmak anlamına gelir. Düşüncenin kaybolmasına neden olan 
bu aşın doluluk bilimsel sorgulama biçiminde gerçekleşir. Bilim-

s. 65. 

16 



ÇEViRi iÇiN ÖNSÖZ 

sel yaklaşımın her zaman geri döndüğü soru kaynaklara dair 
olandır. Bilimin eleştirel, yapıçözümcü soru olarak belirlediği ve 
böylece kendi düşünce yoksunluğunun dairesini tamamladığı so­
ru budur. Bu soru her zaman, insanları ilgilendiren her olayın in­
sani bir olay, dolayısıyla bir ürün, ürünler arasında kültürün bir 
sonucu olan, dolayısıyla tarihsel bir ürün olduğu metafizik önyar­
gı üzerine kuruludur. Her türlü olayın tarihselliği, tarihe dair baş­
ka tüm kavramsallaştırmaları çoktan silmiş olan tarihe ait bir ön 
belirlenim varsaymaktadır. Henry Corbin, Heidegger'in tarih bi­
limlerinin Tarih' inin karŞısına koyduğu Geschichte kavramını 
çevirmek için uydurduğu historialire 'kavramını kullanmamak 
için bu-belirlenime hierohistoire adını verir. Modem _yorumlama 
[exegese] bili�inin sözüm ona eleştirisi, gerçekte insani bilimler 
adı altında işleyen, metafizik dogmacılığa teslim olmaya yöneli� 
en dehşet verici girişimi örtmektedir. Henry Corbin'e göre düşün-­
ceyi özgürleştiren yapıçözüm, tarihselciliği karşımıza çıktığı her 
yerde kınamayı gerektirir. Bu kınama tarih araştırmalarından edi­
nilen bilgileri onaylamaya engel değildir; fakat bu bilgileri kendi 
doğru yerlerine koymayı şart koşar. Bu nedenle kitabın hemen 
başında Corbin şu sözleri dile getirir : "Çok kitap okuduğunu bi­
liyoruz. Bu sebeple 'kaynaklarının' bir envanterini yapmak bize 
ümitsiz bir girişim gibi gözüküyor, özellikle de yalnızca 'iç Cen­
netine' uyanları kabul eden ve her şeyden evvel kendi kendisinin 
'açıklaması' olan bu ruhani dehanın gerçek ölçütünün farkına 
varmak yerine bir senkretizmden bahsetmeye devam edersek4." 

Hiçbir kaynak asla bir yazan veya bir metni açıklamayacak­
tır. Bu, kaynak yoktur demek değildir. Fakat bir yazan oluşturan­
lar kaynaklar değildir; kaynaklan oluşturan yazardır. Gerçekte 
tek kaynak düşünürün kendisidir ve kaynaklar dediğimiz şey, bir 
kaynağın ancak dışarıda bulunabileceğini ve düşüncenin kendisi 
olamayacağını çoktan kabul ettiğimiz bir mekanizmadır. Henry 
Corbin'in gördüğü şekliyle düşünce, düşünürdeki kaynağı gös­
termeyi şart koşar. Düşünür tek başına kendi açıklaması, kendi 
göstergesidir. Bir düşünür figürünün altında her zaman kendi 
açıklaması belirir. Bu. açıklamanın çıkış noktası tam da İbn Ara­
bi'nin kelime dağarcığında "a 'yan-ı sabite" ismine sahip olan 
şeydir; açıklamanın görüşü gösterdiği şeye sabitleyerek kendini 

4 s. 52. 

17 



BIR'LE BiR OLMAK 

belirlediği kaynaktır. Hatta bu tek kaynaktır ve bilimsel yani me­
tafizik fetişleştirmeden kaçmak için kaynak sözcüğünün diğer 
tüm kullanımları bütünüyle mecazi olarak anlaşılmalıdır. 

Görüşü hür bırakmak Henry Corbin'in lbn Arabi' de buldu­
ğu öğretidir. Corbin bu öğretiyi kendisi ilimden ne anlıyorsa ona 
göre çevirir; Corbin' in ilmi tarihselciliğin tanımladığı ilim değil, 
gerçek anlamıyla bilgidir. "[ . . .  ] kitap okusa da, görünür ve gizli 
mürşitleri olsa da, Arayışının ciddiyeti ikinci el bilgiye dayan­
masını yasaklamıştır. Dahası, katıksız iç özgürlüğü 'tehlikeli '  sa­
yılan çağrışımlardan korkmamasına sebep olmuştur. Öyleyse 
ona güvenebilir, söylediklerinin -doğruluğuna inanabiliriz: 'Hiç­
bir mistik hayat, din veya tarikat bilmiyorum ki benimseyen, ina­
nan ve uygulayan birini tanıyor olmayayım. Hiçbir zaman mürit­
lerinin doğrudan ifadelerine dayanmadan bir fikir veya öğretiden 
bahsetmedim.' Bu keşf sahibi piri, bilimsel dürüstlüğün mükem­
mel bir timsali olarak addedebiliriz. Tüm din bilimleri ve din bil­
ginleri, hedefleri lbn Arabi'nin Arayışının kendine özgü hedefi 
olmasa bile onun bu düsturunu benimsemelidirler.5" Düşünce 
yalnız bir meşgaledir, dile gelmez ve duyulmaz olan karşılıklı 
konuşmanın imtihanıdır. Bununla birlikte, çağırır. Çağrısında di­
yaloğun açılımını tanıyan ve böylece bu diyaloğa anında dahil 
olan kişiyi çağırır. Düşünce temel bir talebi şart koşar: bireysel 
risk, kendisinden çoktan fışkırmış olduğu kaynağa fırlatılmış ba­
kış. Oysa ki bilimin mücadele ettiği ve reddettiği bu düşüncenin 
bu talebi, bilimin takip ettiğini iddia ettiği meslek ahlakına dü­
rüstlükle cevap verebilmesi için kendisine zorunlu kılması gere­
ken şeydir. B ilimden bekleyebileceğimizin en azı budur. Fakat 
belli ki Henry Corbin' in dile getirdiği çağrı görmezden geline­
cek. Zaten Corbin de bunu bilmiyor değil. 

Zeynep Oktay'ın bize sunduğu çeviri düşünceye sunduğu bir 
ihsandır. İbn Arabi'nin felsefesi, metafiziği ve mistiğinin dog­
matik tanımlamalarının tümünün karşısında düşüncenin talebini 
ölçme ve bu talebe işaret etme olanağı verir. Bu, bizatihi ruhun 
basiretine bir direniş yeri sunma çabasıdır. 

s. 53. 

18  

Paul Albert Ballanfat 
Salacak, 201 2  



GiRİŞ 

1 

ENDÜLÜS VE İRAN ARASINDA: 

·KISA BİR MANEVİ TOPOGRAFYA 

Kitabımız için "lbn Arabi Tasavvufunda Yaratıcı Muhayyile 
ve Mistik Tecrübe" ismi daha tamamlayıcı olurdu. Yine de bir kı­
saltma mümkün, çünkü "Tasavvuf' sözcüğü "Muhayyile" kavra­
mının buradaki bağlamını ortaya koymaya yetiyor. Bu kitapta 
ele alınan Muhayyile kelimesi, günlük kullanımda karşımıza çı-

. kan muhayyile kelimesi ile aynı şey değildir: vehmi, dindışı olan 
ya da olmayan gerçekdışı hayaller üreten bir araç da değildir; 
hatta sanatsal yaratıcılığın aracı olarak tanımlanan şey bile değil­
dir. Kendisine özgü, tümüyle "nesnel" bir varlığı olan ve tam 
olarak da bu Muhayyile aracılığıyla alımlanan bir alemle ilişki­
lenen, olabildiğince temel bir işlevdir. 

Kuşkusuz bugün, fenomenolojinin de yardımıyla, insanın 
dünyayla ilişkisini tecrübe ediş biçimini, bu tecrübenin nesnel 
verilerini duyumsal verilere indirgemeden veya gerçek ve anlam­
lı bilginin alanını basit mantık faaliyetleriyle sınırlamadan ince­
lemek mümkün. Çıkmazdan kurtularak, bilincin ya da bilinçöte­
sinin tüm eylemlerindeki gizli niyetleri kabul etmeyi ve değer­
lendirmeyi öğrendik. Muhayyilenin (ya da aşkın, sempatinin ve­
ya herhangi bir duygunun) bilgiye ulaştırması ve bir "nesne"nin 
kendine özgü bilgisi olması fikri artık ikilem oluşturmuyor. Yine 
de, eğer Muhayyilenin işlevini, korkuya veya yanlış anlamaya 
fırsat vermeden bu kitapta eşlik edeceğimiz Maneviyat ehlinin 
dünya tasavvurlarına bağlamak istiyorsak, düşünsel değeri orta­
ya konulduktan sonra, Muhayyilenin amacını fenomenolojik bir 
yorumun koyacağı kalıptan kurtarmak yararlı olacaktır. 

19  



BIR'LE BiR OLMAK 

Bu şahıslar için dünya, "nesnel" ve gerçek olarak üç boyut­
ludur: Akılla kavranan illem (Meleki Akılların illemi) ve duyular­
la algılanan arasında ara bir illem mevcuttur. Bu alem İdea-Sure­
tin, arketip-Şahısların, gizli maddelerin, "gayri-maddi mad­
denin" alemidir. Diğer iki illem kadar gerçek ve nesnel, kalıcı ve 
devamlıdır; "manevi olanın cisimleştiği ve cismin manevileşti­
ği," gerçek madde ve gerçek uzantıdan oluşan, fakat bu madde 
ve uzantısının duyumsal, yok olabilir maddeye göre gizli ve ci­
simsiz olduğu bir dünyadır. Bu alemin organı faal Muhayyiledir, 
tecellinin tecrübe edildiği yer, geleceğe dair olayların ve sembo­
lik hikayelerin gerçek varlıklarıyla göründükleri sahnedir. Bura­
da bu alemle ilgili birçok şey söyleyeceğiz, fakat velınıı [imagi­
naire] sözcüğünü bir kere bile kullanmayacağız, çünkü bu muğ­
lak sözcük, ulaşılacak veya ulaşılmış olan gerçekliğe bir yargı 
getirdiğinden, bu ara ve aracı dünyayla ilişkilenmede yetersiz 
kalmaktadır. Biz buna mundus imaginalis diyoruz. 

Bu kitabın büyük bir kısmını oluşturan iki çalışma, Ascona, 
İsviçre' deki Eranos konferansının iki oturumunda ( 1955 ve 
1956) sunuldu. Bunlar, birbirlerini tamamlayan ve aynı düzeni 
izleyen çalışmalardır. İbn Arabi üzerine bir monografi olma iddi­
alan yok. Genel bif yorum için çok erken; böylesine geniş bir 
eserler bütününün içindeki --özellikle de bu eserlerin sadece ta­
savvufun en büyük pirlerinden birine değil, tüm zamanın en bü­
yük mistiklerinden birine ait olduğu düşünüldüğünde-1 yönümü­
zü bulabilmemiz için bile sayısız ön çalışma yapmak gerekir. 
"Düşünce tarihine katkıda bulunmak" gibi bir hedefimiz de yok. 
Bu tür yaklaşımlar genelde bir yazan, kaynaklarını açık ederek, 
üzerindeki etkileri sıralayarak ve onun güya sadece sonucu oldu­
ğu "sebep"leri ortaya koyarak "açıklamaya" çalışırlar. İbn Arabi 
kadar karmaşık, lafzi ve dogmatik dine ve bu tür bir dinin oluş­
turduğu şemalara tümüyle uzak bir dehadan bahsederken bazı 
yazarlar "senkretizm" sözcüğünü kullanıyorlar. Bu, sadece iç ya­
pısının kurallarına uyan ama buna rağmen şahsiliği katiyyetini 
zayıflatmayan bir düşünce biçimi karşısında korkuya kapılan 
dogmatik zihni rahatlatan, özet, sinsi. ve basit bir tanımdır. Böy-

Bu tür bir konumlanma lbn Arabi'yi daha iyi tanımarruz için zorunludur. Bu ko­
nuda Osman Yahya'nın geniş çaplı çalışması, L'Histoire et la c/assijication des 
cevres d 'Jbn Arabi'ye bakınız. (Bahsi geçen eserlerin bibliyografik künyeleri 
için Bkz. Bibliyografya.) 

20 



ENDÜLÜS VE !RAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

le bir tanımı yeterli bulmak, kendi başarısızlığını itiraf; ekol ve 
benzeri toplu uymacılıklara (conformivne) indirgenemeyecek bu 
yapı hakkında en küçük bir fikir sahibi dahi olunamadığını kabul 
etmektir. 

İbn Arabi kendi kişisel zaman ve ortodoksilerinin yapısını 
belirleyen o güçlü ve az rastlanır bireylerden biridir. Bu bireyler 
ne "kendi" zamanlan olarak nitelendirilen zamana ne de "kendi" 
zamanlarının ortodoksisine uyarlar. Adet gereği "kendi" zaman­
lan olarak tanımlanan zaman aslında kendi zamanlan değildir. 
Öyleyse bu üstatları bazı "gelenek"lerin temsilcisi sıfatına indir­
gemek, onların hatrı sayılır kişisel katkılarını hiçe saymak, İbn 
Arabi gibi Endülüslü bir Arabın veya Ebu Yakub Sicistani 
(onuncu yüzyıl), Sühreverdi (on ikinci yüzyıl), Simnani (on dör­
d.üncü yüzyıl), Şirazlı Molla Sadra (yedinci yüzyıl) gibi İranlıla­
rın şu şu sayfada geliştirilen şu şu fikrin kendi kişisel tecrübele­
riyle keşfedildiği ve başka hiçbir yerde bulunamayacağına dair 
beyanlarındaki tereddütsüzlüğü gözardı etmektir. 

Amacımız, İbn Arabi eserlerinin bütününde karşımıza çıkan 
bazı konular üzerinde, metinlerin de yardımıyla etraflıca düşün­
mekten ibarettir. Bize göre İbn Arabi'yi en iyi açıklayabilecek 
olan yine İbn Arabi'dir. Onu anlamanın tek yolu, bir anlığına 
müridi olmak, onun birçok tasavvuf pirine yaklaştığı gibi ona 
yaklaşmaktır. Bizim yapmaya çalıştığımız, onun maneviyatını 
bir anlığına onunla beraber yaşamaktır. Şimdi ise bu maneviyatı 
bizim tecrübe. ettiğimiz ölçüde bizimle aynı arayış içerisinde 
olanlarla paylaşmak olacaktır. Maneviyat sözcüğünü ne kadar 
konu dışı görülebileceğini bilerek kullandık. Maneviyat ruhun en 
gizli ve derin yaşamına dair bir şeydir; fakat çoğu zaman adetle­
rimiz bu kişisel yaşamı sosyal çerçevesinden ayırmamızı imkan­
sız kılar ve bir "ekleziyastik gerçekliğin" arabuluculuğuna ihti­
yaç duyduğunu düşünmemize sebep olur- öyle ki, bu gerçeklik­
ten kopmak maneviyatın kesin kaybına eş görünür. Bu aynını 
yapamayacak olanlara İbn Arabi'nin maneviyatı pek bir şey ifa­
de etmeyecek. "Bir ile bir" olanın karşılaşmasını arayanlara, 
onun gibi "Hızır' ın müridi" olabilenlere ve hiçbir uymacılığı ki­
şisel gereklerin önüne geçirmeyenlere İbn Arabi ve okulunun 
şüphesiz söyleyecek çok şeyi olacak. 

21  



BIR'LE BiR OLMAK 

Bir Muhayyile çalışmasında maneviyattan bahsetmek yersiz 
gözükebilir. Bu Muhayyilenin nasıl yaratıcı olduğunu gösterme­
ye çalışacağız: Yaratıcıdır, çünkü temelde faal Muhayyiledir, 
çünkü etkinliği onu temelde mütecelli bir Muhayyile olarak ta­
nımlar. Eşsiz bir işleve sahiptir; bu işlev "Muhayyile"yi zararsız 
veya değersiz olarak tanımlayan genel görüşe öyle terstir ki, bu 
Muhayyile için yeni bir sözcük kullanmayı tercih edebilirdik ve 
zaman zaman da lnıaginatrice sözcüğünü kullandık. Burada bel­
ki de bir soruyu öngörmeliyiz: Maneviyat, mistik tecrübe, haya­
li reddedip, her türlü biçimsel ve görsel temsilden vazgeçmez 
mi? Kuşkusuz, bazı üstatlar şiddetle ve amansızca her türlü ya­
ratıcı temsili, her türlü hayali reddetmişlerdir. Nitekim burada 
hayal ve Muhayyileyi manevi tecrübede kullanma çabasıyla kar­
şı karşıyayız. Bunun içsel ve biçimsel sebepleri, belli konuları 
inceledikçe açıklık kazanacaktır; ara bir dünyanın varlığına ve 
ontolojik devamlılığına dair inançla da şimdiden ima edilmiştir. 
Fakat bu inanç da başka konuların parçasıdır ve bu konulan bu 
kitapta incelemek mümkün olmamış, az da olsa bilindiklerini 
varsaymak gerekmiştir. 

Bu tür bir varsayım işimizi kolaylaştırmaktan uzaktır. Çün­
kü bu tür bir yaklaşım okuyucu tarafından İbn Arabi'nin sadece 
eserinin değil, hayatının da bağlamının bilindiğini varsayar; bu 
hayat ise eseriyle öylesine iç içedir ki iç tecrübeleri eserine yan­
sır ve burada birer sembole dönüşür. Fransızca ve diğer Avrupa 
dillerinde İbn Arabi' ye dair bibliografya birkaç satırdan ibarettir. 
Dolayısıyla Arapça bilmeyen bir okuyucunun burada gereken as­
gari miktardaki bilgiye sahip olduğunu farz etmek için hiçbir se­
bep yoktur. Aynca hem İbn Arabi hem öğretisi sayısız yanlış an­
laşılmaya maruz kalmıştır. İbn Arabi tasavvufunun korku ve öf­
ke uyandırdığı tek yer İslam dünyası değildir. Eğer bir "tasavvuf 
ortodoksisi" fikrini ortaya atacak veya varlığını kanıtlamaya kal­
kışacak olsak, bu eşi benzeri olmayan mistik teosofinin alanının 
genişliği, cüretkarlığı ve yaygınlığı karşısında şaşkınlığa uğrama 
ve çürütülme tehlikesine düşeriz. İbn Arabi öğretisini kendi Ba­
tılı felsefelerimizin sınıflarına indirgeyecek olsak (monizm, pan­
teizm vs.), bakış açısını çarpıtma riskiyle karşı karşıya kalırız. 
Mistik din ve hukuki din arasında bir uzlaşmanın mümkün olup 
olmadığı meselesine geri dönmek için fırsat olacak. Bu soruyu 
sormak aynı zamanda tasavvufun İslam'daki yerini ve diğer mis-

22 



ENDÜLÜS VE lRAN ARASINDA: KISA BİR MANEVi TOPOGRAFYA 

tik dinlerle benzerliğinin önemini de sorgulamak olacaktır. Fakat 
bunun için İslam'ın ve Hristiyanlığın felsefelerini birbirlerine 
aktardıkları ortaçağda İslam'da meydana gelen bazı şeylere de­
ğinmek gerekecektir. Kendi felsefi sistemlerimizi tanımlamakta 
kullandığımız sınıfların aceleci bir tatbikinden kaçınmak, tasav­
vufun temsil ettiği, nebevi dinle mistik din arasındaki o sıradışı 
kesişmeyi anlamak istiyorsak, önce İbn Arabi ve okuluna bağ­
lam oluşturan düşünür ve problemlere kısaca bir göz atmalıyız. 

Şu anki bilgi miktarımızla bu konuda net bir açıklama yap­
mak oldukça zor görünüyor. Her halükarda başlangıçta kırma­
mız gereken iki alışkanlık var: Felsefe tarihi ile maneviyat tari­
hini keskin bir çizgiyle ayırmaktan vazgeçmeli ve felsefe tarihi 
el kitaplanmızca bize çok uzun süredir dayatılan resimden, İs­
lam'da felsefeyi "Arap felsefesi" ile eş tutan ve bu felsefeyi de 
bizim Latin bilginlerimizce tanınan beş altı büyük isme indirge­
yen tutumdan kurtulmalıyız. Bizim ortaya koymaya çalıştığımız 
bağlam karşılaştırılamayacak derecede daha büyüktür ve bunun 
kaba bir basitleştirmeyle hiçbir alakası yoktur. Uzun süre, ke­
lamcı Gazali'nin eleştirisinin "Arap felsefesi"ne öldürücü darbe 
indirdiğine ve bu felsefenin Kurtuba'lı büyük filozof İbn Rüşd 
ile -genç İbn Arabi ile hevesle tanışmak isteyen İbn Rüşd ile­
hem doruğuna hem de sonuna ulaştığına inanıldı. Eğer felsefe­
nin yalnızca Batıdaki veya Sünni İslam'daki kaderini ele alacak 
olsaydık bu doğru olabilirdi, ama İslam'da felsefi düşüncenin 
bütün kaderini, kelamcı Gazfili ile Aristoteles'in bir yorumcu­
sundan başka bir şey olmadığını içtenlikle savunan Endülüslü fi­
lozof arasındaki bu tartışmaya -bu etkileyici tartışmaya- indir­
gemek komik olurdu. Ancak şunu belirtmek zorundayız ki Batı­
daki tutum bu minval üzerinedir. Çünkü İbn Rüşdçülüğün yükse­
lişi karşısında İbn Sinacılığın kayboluşunu izleyen Batılılar, İbn 
Sinacılığın İslam dünyasının öbür ucunda, İran'da büyümeye de­
vam etmiş olabileceğini hiç tahmin edemediler. İran'dan bakıldı­
ğında ise durum tümüyle farklı gözüküyor. Burada ne Gazfili'nin 
"filozofların tutarsızlığı"ndan, ne İbn Rüşd'ün Meşşailiği ihya 
etmesinden ne de Kurtubalı filozofun Aristoteles felsefesini kur­
tarmak adına İbn Sina'yı İslam bilginine kolayca feda ettiği art­
çı hareketten eser kaldı. İbn Sina'nın sistemini takip eden olay 
Meşşai İbn Rüşd tarafından Yeni-Platonculuğun yerle bir edilişi 
değil, Sühreverdi (ö. 587/1191) tarafından Işık teosofisinin 

23 



BIR'LE BiR OLMAK 

"Doğu bilgeliği" olarak kuruluşuydu (lıiknıetü 'l-işrak). Tasavvu­
fa ve manevi hayata yönelik olan bu dönüşte, Gazali"nin dindar 
agnostik eleştirisi değil, İbn Arabi"nin doktrininin ve ekolünün 
belirleyici etkisi söz konusudur. 

Buna ilaveten, bu iki ekolün -Sühreverdi'nin İşriik' inin ve 
İbn Arabi"nin- beraberliğinden doğan manevi maya, tasavvuf ve 
Şiilik arasındaki ilişkilere büyük önem kazandıran bir ortam ya­
rattı. Onlar birbirlerini aydınlattıkça, bu iki akımın İslam'daki 
yerleri netleşti. Birçok tasavvuf kolunun şeceresinin Şiiliğin kut­
sal İmamlarından birine ya da diğerine, özellikle Altıncı İmam 
Ciifer-i Sadık (ö. 1 481765) veya Sekizinci İmam Ali Rıza'ya 
( ö. 203/8 1 9) uzandığını göreceğiz. Şiiliğin manevi düzleme geri 
dönüşü İslam'da tasavvufun varlığının ve İslam'ın tasavvufi yo­
rumunun doğurduğu soruya yeni bir cevap hazırladı. Bugün Ba­
tı tarafından tümüyle gözardı edilen, fakat iletişimin aktörleri 
Ruhani şahsiyetler olsa, İslam ve Hristiyanlık arasındaki diyalo­
ğu kökünden değiştirecek bir duruma yol açtı. Bu bağlamda, Ba­
tı'da İbn Rüşd'ün zaferi ve İbn Arabi'nin Doğu'ya kesin göçü 
burada sembolik anlamlar yükleyeceğimiz olaylardır. 

Bu kısa taslak tek başına bir işe yarar mı, yoksa İbn Ara­
bi'nin biyografisindeki olayların örnek olaylar olarak alınabile­
ceklerini göstermek için en azından bir miktar ayrıntı mı gerek­
lidir? Bu tür bir açıklama olmadan bütün bu kitap anlaşılmaz ha­
le gelebilir. 

Az önce İbn Arabi'nin batıni öğretisi ile Sühreverdi'nin Işık 
hikmeti arasındaki bir beraberlikten, bir yakınlıktan bahsettik; 
benzer bir yakınlık da bu ikincisi ile İbn Sina arasında vardı. Bu 
bütünlük, Safavi rönesansı sırasında İsfahan ekolünde görülen 
Şii Işraki İbn Sinacılığa kendi rengini verir. Ve eğer İbn Arabi 
eserinin genel olarak Şiilikle ve özel olarak İsmaili Şiilikle eş­
sesliliğini kavrayabilmek ve İbn Arabi'nin On İki İmam Şiiliği 
irfanının oluşumu üzerindeki etkisini anlamak istiyorsak, bu bü­
tünlüğü aklımızda 'tutmak zorundayız. Bu bütünlüğü ayrıca bu 
olgulara tamamen zıt, eş zamanlı şu iki olayı anlamak için de ha­
tırlamak zorundayız: birincisi Latin İbn Sinacılığın ortodoks 
Skolastiğin şiddetli saldırılan karşısında çöküşü, ikincisi Latin 
İbn Rüşdçülüğün yükselişi. Çünkü hem onyedinci yüzyıla kadar-

24 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

ki geç dönemin dini Skolastik felsefesi, hem Skolastik felsefeye 
düşman "dinsiz" filozoflar hem de Kilise bu muğlak düşünce bü­
tününden beslenmiştir. 

Kısaca, ortaçağ Skolastik felsefesinin bilginlerini korkutan 
ve İbn Sina'yı benimsemelerine engel olan şeyin, İbn Sina'nın 
Yeni eflatuncu melekbilimi, buna bağlı kozmolojisi ve berabe­
rinde getirdiği antropoloji olduğu söylenebilir. Elbette şu anki 
bağlamımızda İbn Sinacılığı bir bütün olarak incelemek müm­
kün olmayacak.2 Esas olarak, noetiğinde başlıca yer tutan Suret­
ten, "Faal (veya aracı) Akıl"dan, Sühreverdi'nin deyimiyle "in­
sanlığın Meleği"nden bahsedeceğiz. Bu Suretin önemi İbn Sina 
antropolojisini ve onun bireyi tanımlayışını belirleyiciliğinde ya­
tar. İbn Sinacılık onu Kutsal Ruh'la, yani vahiy ve bilgi meleği 
Cebrail ' le özdeşleştirir. Bu Sureti bazen görül�üğü gibi, bir ras­
yonelleştirme, Ruhun akla indirgenmesi olarak tanımlanır. Biz 
ise tam tersine onu, lbn Sina takipçileri arasında çok önemli bir 
yeri olan ve burada üzerinde düşüneceğimiz manevi varoluşla 
yakından ilgili olan nebevi felsefenin temeli olarak görüyoruz. 

Bu Akıl Bil-meleke veya saf Akıllar (Angeli intellectuales) 
hiyerarşisinde onuncudur. Bu hiyerarşi ise ikincil bir hiyerarşiye, 
semavi katlarda hareket eden Nefslerin hiyerarşisine paraleldir. 
Bu hiyerarşilerin her basamağında, varlığın düşüşündeki her du­
rakta, aralarında çiftler veya izdivaçla bir araya gelen eşler [syzy­
gai] oluşur. Bu Melek - Nefsler Semaya arzularının hareketini 
ilettiklerinden, gök cisimlerin yörüngeleri sürekli yenilenen ve 
durmak bilmeyen bir aşk özlemini yansıtırlar. Aynı zamanda bu 
"semavi Nefsler" duyu ve beraberindeki kusurlardan muaf ol­
dukları için Muhayyileye sahiptirler. Gerçekten de Muhayyile­
nin en saf hiilidirler, çünkü duyuların zaaflarından kurtulmuşlar­
dır. Nebevi ilhamın ve mütecelli rüyetin bulunduğu bu berzahın 
eşsiz Melekleridirler. Onların dünyası simgenin ve sembolik dü­
şüncenin, İbn Arabi'nin gençliğinden itibaren kolayca içine dal­
dığı dünyasıdır. Öyleyse lbn Rüşd kozmolojisinden tasfiye edil­
melerinin ağır sonuçlarını kolayca tahmin edebiliriz. Akıl veya 
Kutsal Ruh ise, tüm nefslerimizin doğduğu kaynak, hem varlık-

2 Okuyucuyu Avicenne et le Recit Visionnaire ve Histoire de la Phi/osophie 
/slamique adlı eserlerimize yönlendirmekle yetinmek durumundayız. ( 1 .  Bölüm) 

25 



B(R'LE BiR OLMAK 

lannın hem de ışıklarının kaynağıdır. Tüm bilgi ve tüm bellek 
Akıl tarafından nefs üzerine tutulmuş bir ışıktır. Akıl ile insan se­
mavi aleme, herhangi bir ruhani liderin ya da dini kurumun ara­
cılığına ihtiyaç duymadan bağlanır. İbn Sina karşıtı Bilginleri 
"Melekten korkmaya" iten de şüphesiz budur. Bu korku, İbn Si­
na veya Sühreverdi'nin giriş seromonisi [initiation] Anlatılannın 
veya Fars edebiyatında çok sık rastlanan tasavvufi aşk hikayele­
rinin sembolik anlamlarını tamamen anlaşılmaz hale getirmiştir. 
İbn Sina karşıtları Meleğe duyduklan korkuyla bu anlatılarda za­
rarsız alegorilerden başka bir şey görmemişlerdir. Bu Anlatılann 
inisiyasyonunu "tasvir ettiği"insan nefsinin de ikili bir yapısı 
vardır; bu yapı pratik akıldan ve düşünsel akıldan oluşur. En ile­
ri seviyesinde, Bilgi ve Vahiy Meleği ile yakınlık halinde, bu 
"dünyevi melekler" den ikincisi düşünsel akıl, intellectus sanctus 
ve nebevi ruh olarak tanımlanır. 

Öyleyse bir bütün olarak alındığında, İbn Sina melekbilimi 
saf Muhayyilenin berzahının temelini oluşturur; Sembolik şerh 
anlayışının, Vahiylerin manevi yorumunun, kısaca hem Tasav­
vufta hem Şiilikte büyük yer tutan tevil' in (sözcüğün kökeni ,  bir 
şeyin ilkesine, simgenin simgelediğine "geri döndürülmesi") da­
yandığı nebevi psikolojiyi mümkün kılmıştır. Bu melek bilimi 
bireyin kesin özgürlüğüne sağlam bir altyapı oluşturur; bunu ba­
sitçe Ruh felsefesi olarak adlandıracağımız şeyle değil, bir Kut­
sal Ruh teosofisiyle yapar. Bütün bunların ortodoksiyi korkut­
ması pek şaşırtıcı olmasa gerek; Etienne Gilson'un "İbn Sina 
rengi taşıyan Augustincilik" adıyla başanyla incelediği şeyin saf 
İbn Sinacılıkla bağı oldukça incedir. 

İbn Rüşd ile durum ve öğreti tamamen değişti. İbn Rüşd öz­
gün Meşşailiği ihya etmek istedi ve lbn Sina'nın yeni-Platoncu­
luğunu şiddetle eleştirdi. Zuhur kavramım reddetti, çünkü bu ta­
nımı bir tür yaratılışçılık olarak görüyordu ve bir Meşşai olarak 
yaratılış kavramı ona hiçbirşey ifade etmiyordu. Bağımsız ve eş­
siz olan faal Aklın yanı sıra maddi dünyadan bağımsız bir insan 
aklının varlığını (Afrodisiaslı Alexander' in aksine) kabul ediyor­
du, fakat bu akıl bireyin kendisi değildi. İbn Rüşd' e göre birey, 
ölümlü olandır; bireyde ölümsüz olabilen her şey yalnızca ba­
ğımsız ve eşsiz faal Akla aittir. Gelecekte bir gün, kısa zaman 
önce yayınlanan İsmaili metinlerden öğrendiklerimizin katkıla­
nyla intellectus materialis öğretisini tekrar incelemek yararlı 

26 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

olacaktır; bu metinler konuya yepyeni bir bakış açısı getirmekte­
dir. Fakat şimdi bile bu öğretinin, İbn Sinacı filozof veya muta­
savvıfın, sadece faal Akıl ile kesişmesinden yola çıkarak oluştur­
duğu bozulmaz bireysellikten çok uzak olduğu, İbn Arabi'nin 
sonsuz özgünlük ve mutlak bireyinden ise iyice uzak olduğu 
söylenebilir. Ve eşit önemde olarak: Meşşailiğine tümüyle bağlı 
kalmak adına İbn Rüşd, kozmolojisinden bütün ikinci semavi hi­
yerarşiyi, semavi Melek - Nefslerin hiyerarşisini, faal Muhayyi­
lenin veya arzunun Muhayyilesinin dünyasını, Vahiyin batıni an­
lamının işaret ettiği simgesel olaylara, sembolik görüntülere ve 
arketip kişilere sahne olan dünyayı yöneten hiyerarşiyi çıkarır. 
Berzahın Batıyı ikiye ayıran çatışmanın, dinbilim ve felsefenin, 
inanç ve bilginin, simge ve tarihin çatışmasının çözüme bağlan­
dığı yer olduğu göze alındığında, bu kaybın büyüklüğü ortaya çı­
kar. İbn Rüşdçülüğün iç muğlaklıklarıyla beraber yükselişi bu 
çatışmayı şiddetlendirmiştir. 

Bu muğlaklık günümüze kadar uzanır. Renan, İbn Rüşd'ü öz­
gür düşüncenin kahramanı, her türlü dinsizliğin sorumlusu say­
mıştır. Buna tepki olarak başka yorumcular onu bir dinbilimci 
yapmaya, merkezi İslam'ın bağrına oturtmak istemişlerdir. Sanı­
yoruz ki iki taraf da İbn Rüşd öğretisinin temel bir yönüne bizim 
burada altını çizeceğimiz bağlamda bakmayı unutmuşlardır. Evet, 
İbn Rüşd tüm akılların idrak seviyelerinin aynı olmayışından 
esinlenmiştir: bazılarına lafzi yön, yani zahir seslenir, bazıları ise 
gizli anlamı, batını anlar. İbn Rüşd bunlardan ikincisinin birinci 
gruba açık edilmesi hfilinde sonucun çılgınlık ve sosyal felaket 
olacağını biliyordu. Bütün bunlar İsmaili İrfanda uygulanan "sır 
eğitimi"ne ve Tasavvufta ikrar edilen tevil anlayışına oldukça ya­
kındır. Unutulan şey, tevilin İbn Rüşd'ün buluşu olmadığı ve İbn 
Rüşd tarafından nasıl kullanıldığının anlaşılması için öncelikle 
gerçek Batıniler tarafından nasıl işlendiğinin bilinmesinin gerek­
tiğidir. Tevil temelde simgesel algı, bir öz veya kişinin, evrensel 
mantık veya duyulardan bağımsız bir Hayal, ifade edilecek olanı 
ifade etmenin tek yolu olan Hayal aracılığıyla sezilmesi demek­
tir. Ve az önce, bu açıdan bakıldığında, semavi Nefsler aleminin, 
eşleşmelerin ve varlığı olan Hayallerin-bilgiye ulaşma aracı Faal 
Muhayyile olan dünyasının kaybının nasıl bir metafizik trajedi ol­
duğunu gördük. Bu dünyanın yokluğunda, simgeleri nasıl anlaya­
bilir ve simgesel şerhte nasıl bulunabiliriz? 

27 



BIR'LE BiR OLMAK 

Bu noktada simge ve alegori arasındaki farka değinmeliyiz. 
Alegori mantıksal bir işlemdir, yeni bir varlık düzlemine veya bi­
linç seviyesine geçiş içermez; başka bir şekilde de bilinebilecek 
olanın aynı bilinç seviyesinde betimlenmesidir. Simge ise man­
tıksal kanıttan apayn bir bilinç düzeyine işaret eder;bir gizemin 
"şifresidir'', başka bir şekilde anlaşılamayacak olanı söylemenin 
tek yoludur. Simge hiçbir zaman tümüyle "açıklanamaz"; mü­
zikte bir partisyon nasıl hiçbir zaman tamamen çözülemez ve sü­
rekli yeniden icrayı gerektirirse, simge de aynı şekilde tekrar 
tekrar çözülmek zorundadır. Bu yüzden de tevili karşılaştırmalı 
olarak incelemek, İbn Rüşd tarafından anlaşılıp uygulanma biçi­
miyle Şiilik ve Şiilikten doğan tüm manevi akımlann Vahiy an­
layışlan, yani tevil ile Vahye ulaşma çabalan arasındaki farkı 
ölçmek gerekmektedir. Mesela, Şii tevil kişiler ve olaylann arka­
sında semavi arketipleri simgeleyen dünyevi kişilere gönderme­
ler bulmaktadır. İbn Rüşdçü bir tevilin simgeleri mi algıladığı, 
yoksa sadece mantıksal, metafizik açıdan zararsız bir alegori mi 
ortaya koyduğu sorgulanmalıdır. 

Tam da bu noktada bir inceleme en belirgin karşıtlıkları or­
taya koyar. Tevil bir simge bolluğunu ve dolayısıyla Faal Mu­
hayyileyi, simgeleri hem oluşturan hem de anlayan organı varsa­
yar. Tarihin varsaydığı Melekı1t alemi, saf meleki akıllar ile du­
yulur, tarihi, hukuki ve geri döndürülemez olan gerçekliklerin 
alem arasında bir yerdedir. Özü gereği tevil günlük olaylann 
dünyasında yer alamaz, bir batınilik içerir. İnsanlık ya batıniliği 
organik bir parça haline getiren bir yapı oluşturmalıdır ya da ba­
tıniliği reddetmenin sonuçlanna katlanmalıdır. Müritlerin bir gi­
zemi öğrendikleri antik mistik dinler ile bir irfanı öğrendikleri 
vahiy dinlerindeki ikrar yollu (insiyatik) kardeşlikler arasında 
bir benzerlik vardır. Fark, müritlerin statülerindedir. Resmi, tari­
hi biçimleriyle ne İslam ne de Hristiyanlık giriş ayini olan (insi­
yatik) dinlerdir. Fakat bu dinlerin inisiyatik biçimleri, Hristiyan 
ve Müslüman irfanlar vardır. Nitekim temel soru şudur: Bu din­
lerin temel dogmalan irfanın işlevini kanıtlar veya çürütür mü, 
zorunlu kılar veya yadsır mı? Yadsır ise bunu ne ölçüde yapar? 
Örneğin Tann'nın İsa'da vücut bulduğuna dair resmi öğreti, 
Hristiyanlığın tarihsel bilinci ile mi ilgilidir yoksa asıl anlamına 
irfan ile mi ulaşır? İslamın temelindeki nebevilik, Kutsal Kitap 
nebevi bir tefsir öngördüğünden dolayı bir irfan çağnsı mı içerir, 

28 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

yoksa irfanı tamamen dışlar mı? Yakından incelenmesi gereken 
bir diğer konu da itfanın İslam ve Hristiyanlıkta karşılaştınlabi­
lir kaderleridir. Basra'nın İsmaili bağlan olan "lhvan-ı Safa" ile 
Johann Valentin Andreae'nin Gül-Haçlıları arasında tarih ötesi 
bir diyaloğu kolayca hayal edebiliriz; öyle görünüyor ki bu in­
sanlar birbirlerini kolayca anlayabilirlerdi. Yine de şu soru sorul­
malıdır: Hristiyanlıkta lsmaili irfana benzer bir olgu var mıydı? 
Veya böyle bir olgu ne zaman imkansız oldu? Hristiyan dünya­
sında İbn Arabi ile karşılaştırılabilecek Maneviyat vardı: bu Ma­
neviyat benzer bir etki yarattı mı? Hristiyan dünyasında yaygın­
lığı ve derinliği tasavvufla karşılaştırılabilecek bir olgu var mıy­
dı? (Burada bahsi geçen öncelikle İran tasavvufudur). Hristiyan 
keşişliğinden bahsettik, ama böyle basit karşılaştırmalara ihti­
yatla yaklaşmak gerekir; çünkü tamamen farklı olgulardan bah­
setmekteyiz. Burada akla örneğin masonluk locası gelebilir. Fa-

. kat tasavvuf her ikisine de benzemez. 
Bu sorulara iki akımın karşılaştırılması ile mükemmel bir gi­

riş mümkün olur: Batı'da İbn Sina'nın reddedilmesi ve lbn 
Rüşd'ün zaferinin temsil ettiği durum; ve Doğu'da İşrak irfanla­
rının, Şiiliğin ve lbn Arabi'nin yayılmasıyla temsil edilen bir ön­
cekine tümüyle ters düşen durum. Dini lideri [Magistere] , dog­
maları ve Konsülleriyle batıdaki "Kilise," gizemci tarikatlerle 
bağdaşmaktan çok uzak bir olgudur. Bu durumun İslam'da eşi 
yoktur. Yine de resmi İslam ile mistik akımlar arasında çatışma 
olmuştur. Her iki tarafta da mistik veya batıni olarak nitelendiri­
lebilecek tüm maneviyatın reddinin, laikliğin ve sosyalleşmenin 
başlangıcına ne ölçüde işaret ettiği değerli bir çalışma konusu 
olacaktır. Hristiyanlık gibi, İslam'ın da bugünkü durumu bu te­
mel olgu anlaşılmadan tam olarak anlaşılamaz. 

Bu laikleşme "geçici güç" ve "manevi güç"ün ayrılıp ayrıl­
maması konusundan çok daha derindir. Daha ziyade, bu soruyu 
ortaya çıkaran ve çözüm ne olursa olsun havada bırakan laikleş­
menin kendisidir, çünkü "güç" ve "manevi" kavranılan arasında 
bir ilişki kurmak için zaten ilkin bir laikleşme gerekir. Bu açıdan 
bakıldığında Fatimi hükümdarlığı altında İsmaililiğin geçici za­
feri siyasi tarih açısından tartışmasız bir başarıydı; mistik din 
açısından ise sadece bir çelişki olabilirdi. Şii batınilik gizli bir 
hiyerarşiye işaret eder, en tanımlayıcı yönü İmamın gaybeti ve­
ya yokluğudur. Ve belki de İbn Arabi öğretisinde ve Tasavvufta 

29 



BIR'LE BiR OLMAK 

görülen saf mistik hiyerarşi Şiiliğin mührünü taşır. Bu mühür gü­
nümüzde lran'da, Şeyhilik tarikatında tamamen canlı hlildedir. 
Bu gelişmeyi İbn RüŞdÇüiüğün Padualı Marsilius (on dördüncü 
yüzyıl) ve benzerlerinde siyasi İbn Rüşdçülüğe dönüşümüyle 
karşılaştırmak aradaki farkları göstermeye yetecektir. Marsili­
us'un eserlerindeki köktenci laikleşme ancak elinde laikleşmeye 
müsait bir şey olduğu için, rahipliğin üzerinde hak iddia ettiği fa­
kat elde edemediği ve bir kurmaca ile doğaüstü alana yansıttığı 
gücün gerçekliği olduğu için mümkün oldu. Daha önce bahsetti­
ğimiz muğlaklığın bir başka çarpıcı yönü ise, Padua okulunda 
İbn Rüşdçülüğün, hem mantıkçı düşünürlere sığınak hem de geç 
dönem Skolastisizmine memba olması, on yedinci yüzyıla kadar 
da böyle kalmasıdır. Oysa bu iki akımın temsilcileri ne İbn Ara­
bi' nin maneviyatını ne de lmamcılığı, yani velayet anlayışını, 
İmam'ın ruhani önderliğini ve takipçilerini, batıni anlama inisi­
yasyonun kaynağını, Vahyin irfanını anlayabilirlerdi. 

Laikleşmenin irfanın tasfiyesiyle başladığını söylemek, her­
hangi bir kanunla düzenlenemeyecek veya telafi edilemeyecek 
olan kutsalın metafizik açıdan gerileyişi, çöküşü üzerinde düşün­
mektir. Kutsalın çöküşü bireyde, bireyi en derin yerinden vura­
rak başlar. İbn Rüşdçülük birey için tüm ebedilik ihtimalini orta­
dan kaldırır. Akıl meselesine verdiği radikal cevapta Aziz Tho­
mas bireye "faal akıl" bahşeder, fakat bağımsız akıl bahşetmez; 
bireyin aklı artık aşkın veya semavi bir Akıl değildir. Bu görü­
nürde teknik çözüm temel bir karara işaret eder. Bu karar, bire­
yin aşkın yönünü, yani Bilgi ve Vahiy Meleği ile doğrudan doğ­
ruya ve kişisel ilişkisini ortadan kaldırma kararıdır. Daha doğru­
su, eğer böyle bir karar kaçınılmazsa, bunun sebebi bireyin kut­
sal dünya ile ilişkisinin Ruhani lidere, yani Vahye aracı olan Ki­
liseye bağlı olmasıdır. Buradaki çelişki, bireyin zihinsel özgürlü­
ğünü sağlayanın aynı zamanda bir sosyalleşme içermesidir. Bi­
reyin aşkın yönüne yabancılaşması kaçınılmazdı, çünkü akıl me­
selesinin (tüm teknik kısırlığının altında yatan) karakteristik so­
rununun, yani bireyin zihinsel özgürlüğü sorununun çözümü, ne 
İbn Rüşdçülüğün tekil Aklında, ne sadece bireyde bulunan faal 
bir akıldaydı; Fedeli d 'amore' *nin Faal Aklı Madonna intelli-

Fedeli d'Amore (tekil: Fedele d'amore) "Aşk Sadıkları" demek olup, 13 .  yüzyıl­
da İtalya' da oluşmuş bir şair topluluğudur. Dante'nin de üyesi olduğu tarikat ni-

30 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

genza olarak tanımlarken çok iyi bildikleri bir şeydeydi. Madon­
na Intelligenza, her ruhani bireyin kendisine özgü faal Aklı, Kut­
sal Ruhu, kişisel Rabbi ve sonsuzlukla doğrudan bağıydı. Aynı 
figür birçok isimle ifade edilebilir ve bizim Maneviyatımızın 
onu arama şekilleri de bir o kadar çeşitlidir. Burada Ebu'l-Bere­
kat, Sühreverdi ve İbn Arabi' de karşımıza çıkış biçimlerine deği­
neceğiz. Ne yazık ki, dinsel ölçüler sosyalleştikçe, merkeziyetçi 
bir gerçeklikte "somutlaştıkça," ruha ve nefse ait başkaldınlann 
hedefi de bu gerçeklik olacaktır. Buna karşın, içkin ve kişisel bir 
ölçü olarak kaldıkça, bireyin özgür hareketiyle özdeşleştirilecek­
tir. On ikinci ve on üçüncü yüzyıllarda Latin İbn Sinacılığın ve 
beraberinde diğer dinsel akımların çöküşüne neden olan muhale­
fette, Büyük Kilise'nin lsa'dan sonraki ilk yüzyıllarda irfandan 
[gnosis] kurtulmak için gösterdiği uğraşlara benzer bir amaç gö­
rülebilir. Fakat irfanın bu tasfiyesi, İbn Rüşdçülüğün zaferinin ve 
bu zaferin uzantılarının habercisiydi. 

Doğu'daki durum ise tümüyle farklıdır. Bu fark özellikle, 
isimleri beraber zikredilen iki pirin yarattıkları etkiden kaynak­
lanmaktadır. Bunun sebebi diğer pirlerden bahsetmenin gerek­
sizliği değil, türlerinin en belirgin örnekleri olmalarıdır: genç 
İranlı pir Şihabüddin Yahya Sühreverdi ( 1 155- 1 1 9 1 )  ve Endülüs­
lü pir İbn Arabi ( 1 1 65- 1240), İbn Rüşd'ün, otuz altı yaşında 
(Sühreverdi'nin "nefsin Doğu'suna" ulaştığı yaşta) Doğu'ya ge­
ri dönmemek üzere yolculuğa çıkan hemşehrisi. Ortada Batılı 
düşünürlerin çok uzun zamandır "Arap felsefesi" diye adlandır­
makla yetindikleri şemadan tamamen farklı bir durum var. Elbet­
te "Latin Skolasisizm"inden bahsedilebileceği gibi "Arap felse­
fesi"nden de bahsedilebilir. Fakat felsefe ve maneviyat tarihimiz 
önemli eserler bırakan ve sadece Farsça yazan İranlı yazarları 
içerdiğinde bu terimin nasıl bir doğruluğu kalabilir? Mesela bir 
Nasır-ı Hüsrev (on birinci yüzyıl), Azizüddin Nesefi (on ikinci 
ve on üçüncü yüzyıllar), büyük Şii filozof Nasirüddin Tı1si'nin 

tetikleri taşıyan topluluk, öğretisinde ilahi aşk kavramının konumu nedeniyle uz­
manlar tarafından tasavvuf şiiriyle bir arada düşünülmüştür. Henry Corbin'in 
eserlerinde ve çevirilerinde, "aşık'', "mümin", "kul", "muhkip" gibi sözcükleri 
karşılamak için özgürce kullandığı bu terimi biz çeviri boyunca birçok yerde 
"sadık aşık" ifadesiyle, yeri gelince de yukarıda değindiğimiz diğer sözcüklerle 
karşılayacağız. Dante'ye ve yoldaşlarına olan göndermeleri koruyabilmek adına 
gerek gördüğümüzde orijinal terime başvuracağız. -ç.n. 

3 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

çağdaşı Efzalüddin Kaşani (on üçüncü yüzyıl) ve hem Arapça 
hem de Farsça yazan İbn Sina'nın da bir İranlı olduğunu düşü­
nürsek? O zaman "Arap felsefesi"nden bahsetmek yalnızca ye­
tersiz değil, aynı zamanda yanıltıcı da olur. Bu kişiler çoğunluk­
la Arap olmayan İslam'ı etkilediler ve öyle ya da böyle Şiilikle 
ilişkilenen fikirleri, lslam'da tasavvufun yerini anlamakta çok 
büyük bir öneme sahiptir. Burada toplu ibadet ve ilahiyatta Arap­
çanın egemenliğini tartışmıyorum; aksine peygamberlik göre­
vinde "Arap" sözcüğünün değerini vurgulamamak mümkün de­
ğildir. Fakat bugün bu peygamberlik görevinin algılanışı da so­
nuçlan tahmin edilebilecek bir laikleşme geçinnektedir. Skolas­
tiklerin bugün kaçınılmaz gözüken etnik ayrımı yapamadıkları 
için kullandıkları bir terimi kullanmaya devam etmek, korkunç 
bir kargaşa yaratacaktır. 

Sühreverdi otuz sekiz yaşında dikkatsizce gittiği Halep' te 
( 1 1 9 1 )  şehit düştü, Hukuk adamlarının çılgın tahammülsüzlüğü­
nün ve Haçlıların Saladin diye bildikleri fanatik Selahaddin'in 
kurbanı oldu.Yaşamı kısa sürse de, büyük bir hayali gerçekleştir­
di: lran'da antik Farsların bilgeliğini, Işık ve Karanlık öğretisini 
canlandırdı. Sonuç, İbn Arabi eserleriyle büyük yakınlık göste­
ren Işık felsefesi, daha doğrusu, Arapça sözcüğün kökeni ele 
alındığında, Işık Hikmeti, Hikmetü 'l-lşrak oldu. Bu büyük tasa­
rıyı gerçekleştirirken Sühreverdi, İbn Sina'nın da amaçladığı ve 
on üçüncü yüzyılda bilgisi Roger Bacon'a kadar uzanan "Doğu 
hikmetini" kurduğunun bilincindeydi. Fakat İbn Sina'nın bu ese­
rinden geriye sadece birkaç parça kaldı ve Sühreverdi'ye göre 
İbn Sina'nın projesini tamamlayamamasının sebebi antik İran 
hikmetinin kaynaklarından habersiz olmasıydı. Sühreverdi'nin 
Işık teosofisinin etkileri günümüzde lran'da hala hissedilmekte­
dir. En temel özelliklerinden biri felsefe ve mistik deneyimi bir­
birinden ayrılmaz addetmesidir: bir vecd metafiziğinde sonuç­
lanmayan felsefe boş düşünceden başka bir şey değildir ve düz­
gün bir felsefi eğitimle temellenmeyen mistik deneyim yozlaşma 
ve yoldan sapma tehlikesi taşır. 

Bu olgu tek öaşına Sühreverdi ile İbn Arabi'yi aynı ruhani 
aileye koymaya yeterlidir; bu teosofiyi dinbilim ve felsefe, inanç 
ve bilgi arasındaki ilişkinin tartışıldığı mantık düzleminden daha 
üst bir manevi düzleme taşır. Ortaçağ sonrası Batı felsefesinin 
belirgin özelliği olan bu ilişkilerdeki ihtilaf, yukarıda kısaca in-

32 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BİR MANEVi TOPOGRAFYA 

celenen durumdan kaynaklanır. Gerçekte Sühreverdi bir sorunu 
çözmez, nefsin bir ihtiyacını yerine getirir: felsefe ve maneviya­
tın birleşmesi. Bu "Doğu'nun Işık Hikmeti"nin vecde gelmiş 
kahramanları Platon, Hermes, Keyhüsrev, Zerdüşt ve Muham­
med' dir: İranlı peygamber ve Arap peygamber. Platon ve Zer­
düşt'ün kesişmesinde Sühreverdi on ikinci yüzyıl İran felsefesi­
nin kendine has niyetini de ortaya koyar ve ünlü Bizanslı filozof 
Gemistos Pletho'nun düşüncesini de birkaç yüzyıl öncesinden 
öngörmüş olur. Meşşailerin aksine İşrfilciyun, yani Sührever­
di'nin müritleri, "Eflatuncu" (Ashfıb-ı Eflatun) olarak bilinirler. 
İbn Arabi' ye de Eflatuncu, "Platon'un oğlu" (lbn Eflatun) adı ta­
kılmıŞtı. Bu durum burada oluşturmaya çalıştığımız ruhani to­
pografyanın koordinatlarını da netleştiriyor. Gemistos Pletho ve 
Marsilio Ficirİo'nun projelerini öngören bu doğulu Platonculuk, 
İran'ın bu Zerdüştçü Platonculuğu, Latin ortaçağını ele geçiren 
ve yüzyıllarca hem felsefesini hem de hayat görüşünü ve yaşayı­
şını belirleyen Meşşailiğin yükselişinden yakasını kurtarabildi. 
Böylece İbn Arabi'nin Kurtuba'da ortaçağ Meşşailiğinin büyük 
ustası İbn Rüşd'ün cenazesine katıldığı hüzünlü sahne, yakından 
incelemekte büyük yarar gördüğümüz bir simgeye dönüşmüş 
olur. 

Platonculuğun bu tür canlanışlan zıtlığı ortaya koyuyor: Ba­
tı 'da, Latin İbn Sinacılığının, önce Paris piskoposu dindar Guil­
laume d' Auvergne' in saldırılan, sonra da İbn Rüşdçülüğün yük­
selişi karşısındaki yenilgisi; Doğu'da, Sühreverdi'nin Zerdüştçü 
Yeni Platonculuğunun getirdiği tazelikle, İbn Sinacılığın günü­
müze kadar gelecek yeni bir yaşam kazanışı. Üstelik İran'da İbn 
Rüşdçülük tarafından reddedilen Animae coelestes' in, Semavi 
Nefslerin yok oluşuna benzer bir durum da yaşanmadı. İran İsla­
mı berzahın nesnel varlığını, Sühreverdi'nin kozmik "Ara Doğu" 
olarak tanımladığı kalıcı Hayal alemini (alenıü '!-misal) veya 
gayri maddi cisimler dünyasını korudu. Bununla birlikte bu ber­
zahını organı olan Muhayyilenin egemenliğini ve Muhayyilede 
sahnelenen olayların, tecellilerin gerçekliklerini, maddi varlığı­
mızın fiziksel, duyumsal ve tarihsel gerçekliğinden farklı olarak, 
tamlığa ermiş bir gerçekliği de korudu. İşte Sühreverdi'nin sim­
gesel tiyatrosunun sahnesi bu dünyadır. Eserleri lbn Sina'nın ri­
salelerinin devamı niteliği taşıyan bir Farsça inisiyatik risaleler­
bütününü içerir. Bu risalelerin başlıkları içeriğe dair ipucu taşır-

33 



BIR'LE BiR OLMAK 

lar: "Kıssatü '/-Gurbeti ' l-Garbiyye", "Sadık Aşıklar Rehberi 
[Mu'nisü'l-Uşşak]", "Mor Başmelek [ 'Akl-ı Surh']" ,  vs. Konu 
hepsinde Kutsal Ruh ve Faal Akıl olan Meleği, Bilgi ve Vahiy 
Meleğini arayış ve onunla karşılaşmadır. "Gurbet Kıssası"nda 
Sühreverdl, İbn Slna'nın Hayy Bin Yakzan risalesindeki sembo­
lik anlatıyı devam ettirir. İbn Sina bu anlatıyı Sühreverdi'nin da­
ha sonra Farsçaya çevirdiği "Kuşlar Risalesi"nde daha ileriye ta­
şımıştır. İbn Slna'nın Batıdaki yenilgisinin büyüklüğü, 'zamanı­
mızda Batılıların İbn Sina noetiğinin sembolik risalelerinde be­
lirginleşen mistik göndermelerini hfiia gözardı etmelerinden an­
laşılabilir. 

Sühreverdi'nin Işık hikmetinde, Platon'un İdea kuramının 
tümü Zerdüşt melekbilimi aracılığıyla yorumlanır. Sührever­
di'nin kendini bir özler metafiziği olarak tanımlayan Işık ve Ka­
ranlık dualizmi, Meşşai bir fizik anlayışını imkfinsız kılar. Bir 
Işık fiziği ancak bir melekbilimi olabilir, çünkü Işık hayattır ve 
Hayat da özünde Işıktır. Maddesel cisim olarak bilinen şey özün­
de gece ve ölümdür, bir cesettir. Farklı parlaklık dereceleriyle 
Melekler, "türlerin tanrıları" (Mazdeizm'deki Fravaşiler) farklı 
türlere hayat verirler; türlerin varlığı doğal cisimle açıklanamaz. 
Meşşailiğin mantıksal ve evrensel tür kavramı bir Meleğin ölü 
bedeninden başka bir şey olamaz. 

Alemin algısının bir vecd metafiziğinde sonuçlandığı, felsefi 
bilginin tamlığını mistik deneyimle birleştiren Bilge, mükemmel 
Bilgedir, "Kutup"tur; alemin devamlılığını sağlayan gizli mistik 
hiyerarşinin doruğudur. Bu İnsan-ı Kamil (Hermetizm'in anthro­
pos teleios'u [tam insan]) anlayışı ile İşrak hikmeti kendiliğinden 
Şiilik ve İmamcılığıyla karşı karşıya gelmiştir; ebedi İmam kav­
ramına ve Kutsal 1mamlar'da (Ruhani Liderler) vücut buluşuna 
felsefi bir temel oluşturmaya fazlasıyla yatkındı. On altıncı ve on 
yedinci yüzyıllarda, İsfahan okulunun üstatlarıyla beraber (Mir 
Damad, Molla Sadra Şiraz!, Kadı Said Kumml, vs.) İşrakl İbn Sl­
nacılık Şii felsefenin ta kendisi oldu ve bu gelişmenin sonuçları 
İmamcı felsefenin en son biçiminde, Şeyh Ahmed Ahsfüve takip­
çilerinde, yani Şeyhilikte bile görülebilir. Eğer Jacob Boehme ve 
Swedenborg'la birleşmiş bir Aziz Thomas hayal edebilseydik -ki 
bu belki de ancak İran'da mümkün olurdu- o zaman Molla Sad­
ra'ya İran'ın Aziz Thomas' ı  diyebilirdik. Fakat Molla Sadra'nın 
eserlerine giden yol, İbn Arabi öğretilerini Oniki İmam Şiiliği ile 

34 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

birleştiren uzun bir pirler geçidinden geçiyordu (veya tekrar bir­
leştinne demeliyiz, çünkü bu öğretilerin kökenlerini incelemek 
kaynaklarına dönmek demektir). Bu faaliyet on dördüncü ve 
on altıncı yüzyıllar arasında İbn Ebu Cumhllr, Haydar Amuli, Ali 
Türke lsfahani gibi kişiler tarafından sürdürüldü. Aynca İbn Ara­
bi öğretilerinde geniş çaplı bir Işık felsefesiyle karşılaşılır ve Süh­
reverdi'nin bir özler metafiziği olarak kurguladığı Işık hikmetine 
Molla SMra'nın getirdiği varoluşçu yorumun ne kadarını İbn 
Arabi' ye borçlu olduğu bir araştınna konusudur. 

Bütün bunların çok hızlı ve kabaca anlatıldığının farkında­
yız. Yine de bu yapılmak zorundaydı, çünkü İslam çalışmalarının 
bugün bulunduğu noktada, bu kişilerin okuyucunun aklına ken­
diliğinden bir araya gelmeleri beklenemez. Ve okuyucu inceleye­
ceğimiz dünya görüşleri hakkında ancak bu tür bir bütünlüklü 
bakış açısıyla fikir sahibi olabilir. Söylediğimiz çok az şey, 1s-

· 1am'da felsefi düşüncenin lbn Rüşd ile ne sonuna ne de doruğu­
na ulaştığını göstennekte yeterlidir. Bu felsefenin en parlak dö­
nemini niye lran'da yaşadığını ve bu olgunun derin anlamını 
başka yerde inceleyeceğiz. Bu parlak dönemde Sühreverdi ve İbn 
Arabi'nin isimleri, işaret ettikleriyle beraber, tümüyle içiçe gir­
miştir. Yine de ruhani topografyamızın ölçü ve koordinatlarını tü­
ketmiş olmaktan hala çok uzağız. İbn Arabi'nin biyografisi bazı 
gerekli eklemeleri biraraya toplamamızı sağlayacaktır, çünkü 
içerdiği olaylar bir biyografinin basit cismani olgularına indirge­
nemezler; her zaman bir içsel olayı ifade eder veya simgelerler. 
Bağlı oldukları tarihler bile dış göndennelerdir; asıl göndenne 
"tarih ötesi"dir ve bulunduğu yer kalıcı Hayallerin, yokluğunda 
tecellinin de yok olacağı berzahıdır. Daha sonra bu olaylan şey­
himizin iç hayatının kıvrımlarını oluşturan üç temel simgenin sı­
ralanışına göre gruplayarak değerlendireceğiz. Bu simgeleri ön­
ce kutuplaştırıcı etkileriyle değerlendinnek istiyoruz. 

İbn Rüşd'ün cenazesinin Kurtuba'ya getirilişini izleyen İbn 
Arabi'ye yaptığımız göndenneyle ilk olay hakkında bir ipucu 
vermiştik. İbn Arabi'nin kafasında, hüznü rahmetli büyük filozo­
fa ulaşan bir soru oluşur. Sanki orada dururken İbn Arabi, Batı'da 
dinbilim ve fesefenin çatışmasının sessiz galibi olduğunu hisse­
der -düşmanlıklarının kaynağının batıni irfanda (İsmaililik, lşra­
kiyyun veya İbn Arabi irfanında) bulunmayan ortak önermeler ol­
duğundan habersiz, kendilerini tükettikleri bir çatışmanın galibi. 

35 



BIR'LE BiR OLMAK 

Bu sahne İbn Arabi'nin, maneviyatının Batı'da, yani Endülüs ve 
Kuzey Afrika İslamında kısır kalacağını farkederek Doğu'ya doğ­
ru yola çıkmasından, sanki kendi yaşamında ve zahiri coğrafyada 
Sühreverdi'nin mistik öyküsü Kıssatii 'l-Gurbeti 'l-Garbiyye'yi 
oynadığı bu yolculuktan sadece birkaç sene öncedir. 

İbn Arabi doğduğunda (560/1 1 65), lran'da antik Fars hikme­
tinin canlandırıcısı olacak Sühreverdi Azerbaycan'da Merağa'da 
okula giden on yaşlarında bir çocuktu. İbn Arabi'nin doğum gü­
nü ( 1 7  Ramazan, 560) kameri takvimde İran lsmailik tarihinin en 
önemli olayının birinci yıldönümüyle çakışır: Alamut'ta Büyük 
Kıyamet' in ilanı. Bu sıradışı eşzamanlılık tesadüf kabul edilebi­
lir. Fakat bu gerçekten tatmin edici bir cevap mıdır? Her halükar­
da, bu eşzamanlılığın altını çizmek, kısaca da olsa, İbn Arabi ve 
Şii dinbilimini bir arada incelerken sorulabilecek sorulara bir gi­
riş yapmak demektir. "Yeni-gelenekçilik" adıyla anılan Batılı akı­
mın takipçilerinin, İslamın ana hatmi geleneği olan Şiilikle- İs­
mail! İrfan veya daha önce bahsi geçen İran Şeyhlliği gibi gele­
neksel modem yorumları da dahil olmak üzere İmamcı hikmet 
yani Oniki İmam Şiiliği ile- hiç ilgilenmemiş olması çelişkilidir. 
Nitekim İslam ve Hristiyanlık arasında ruhani bir diyaloğun şart­
ları, Hristiyanlık Şii İslama veya İslamın başka bir koluna hitap 
ettiğinde muhatabına göre kökten bir biçimde değişmektedir. 

İbn Arabi ile ilgili soracağımız ilk soru şudur: Magrib'i ta­
mamen terk etmeden önce İsmaili batıniliğin veya benzer bir ba­
tıniliğin ne kadarını benimsemiştir? El-Meriye Almeria okuluna 
yakınlığında ve güney Portekiz'de İsmaill-Şii kaynaklı birçok 
özellik taşıyan Müridin akımının kurucusu İbn Kasi'nin günü­
müze ulaşan tek eserini şerh etmiş olmasında birtakım ipuçları 
görebiliriz. Batıni lslam'ın iki coğrafi ucunda aynı anda ortaya 
çıkan dikkate şayan bir olgunun da altını çizmek gerekir: nebevi 
felsefenin kahramanına dönüştürülen Empedokles'in öğretileri­
ne verilen büyük önem. Asin Palacios Neoempedoklizm'in En­
dülüs'teki el-Meriye okulundaki yerini açıkça belirtmiştir; aynı 
zamanda İbn Meserre'nin (ö. 3 1 9/93 1 )  müritlerini de Priscilli­
an'ın irfanının mirasçıları olarak görmüştür. Eş zamanlı olarak 
İran'da aynı Empedokles'in etkisi, İbn Sina ile temas halinde bu­
lunan filozof Ebu' l-Hasan El Amiri' de ve Sühreverdi ile İsmaill­
liğin kozmogonilerinde hissedilmiştir. 

36 



ENDÜLÜS VE lRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

İkinci soru lbn Arabi'nin muazzam büyüklükteki olgunluk 
yapıtına dairdir. Fütulıiit'ın bazı bölümleri katıksız bir Şii tarafın­
dan yazılmış olabilirdi. Buna bir örnek Salman'ın (Salman-ı Fari­
si veya Salman-ı Pak) sımyla ilgili XXXIX3. Bölümdür. Bu 
Ehl-i Beyt'e, yani Kutsal İmamlara katılmasını sağlayan sırdır. 
Farslı (Persis) Mazdacı bir şövalyenin oğlu olan Salman, önce 
Hristiyan olur, Hakiki Peygamber' i bulmak için yola çıkar, onu 
Arabistan'da bulur ve onun evinde eski Vahiylerin batıni anlamla­
rına inisiye etme meleki görevini üstlenir. İşaretler daha da belir­
ginleşiyor. lbn Arabi, tasavvufun "kutb" adını verdiği kişileri Sal­
man'ın mirasçıları olarak görür. Kuran'da geçen (Ahzab, 33) bir 
ayeti, Şiiliğin temelini oluşturan metinlerden biri olan (Ondört 
Masum-ı Pak'ın, Peygamber, kızı Fatıma ve oniki lmam'ın kut­
sandığı) bu ayeti yorumlar ve bunu herhangi bir Şiinin kabul ede­
ceği şekilde yapar. Bu kadarla sınırlı olmayan bu işaretler dikka­
te değerdir. Her halükarda bu durum daha önce bahsi geçen Safe­
vi rönesansının yolunu açan Şiiler tarafından eserlerine gösterilen 
ilgiyi açıklamaktadır. Tasavvufun kökenlerini bulmasını sağlaya­
cak sezginin İbn Arabi'den ne ölçüde etkilendiğini saptamak ge­
rekecektir. Mesela bu konuda İbn Arabi'nin Şii bir yorumcusu 
olan Haydar Amüli'yi (on dördüncü yüzyıl) düşünebiliriz. Haydar 
Amüli, gerçek Şiiliğin Tasavvuf olduğunu ve buna mütekabil ger­
çek Tasavvufun da Şiilik olduğunu söylemiştir. 

Bu düşünürler zinciri, felsefe tarihi el kitaplarımızın bizi alış­
tırdığı şemadan çok daha geniş ve derin bir felsefi ve ruhani geli­
şimin varlığına işaret eder. Bu kadarı bile bize şu soruyu sordu­
rur: Nasıl oldu da lslam'da felsefi düşünce sadece Şii dünyasında 
canlı kaldı ve nasıl oldu da on altıncı yüzyılda lsfahan okulunda 
etkileri günümüze kadar gelen bir rönesans oldu? Şii duyarlılık 
bu konuda birtakım düşünsel ve manevi ihtimallere işaret eder, 
fakat şimdiye kadar bunlar Batılı filozof ve ilahiyatçıların çok az 
ilgisini çekmiştir. Oysa bu fikirler bütününde hem tanıdık hem 
yabancı gelecek birçok konuyla karşılaşacaklardır. Şii lmamiyye 
bir lsacılığı andırır, fakat Aziz Paul'ün katkılarından nasibini al­
mamış bir lsacılığı. Böylece doğmalar tarihinin kapanmış ve "yü­
rürlükten kalkmış" görünen birçok faslı tekrar açılacak, başka 
yerlerde filizlenen umulmadık imkanları ortaya çıkaracaktır. 

3 Fütuhıitü 'l-Mekkiyye, ed-Kahire, 1 329 h., cilt ı. ss. 195 ve devamı. 

37 



BİR'LE BiR OLMAK 

Şiiliği oluşturan tüm ana öğeler, doğurdukları dini tefekkürü 
Sünni İslam'a göre çok daha geniş verilerle beslemişlerdir. Bu­
rada baskın öğe İnsan biçiminde İlahi Tecelli, soyut tek tanrılı di­
nin yarattığı boşluğu dolduran ilahi antropomorfozdur. Bu arada 
Hristiyanlığın dogması olan Enkamasyondan, Konsüllerce ta­
nımlanan hipostatik birleşmeden bahsetmiyorum; bilinemez 
olan Tanrının, melekbiçimindeki semavi Anthropos'ta tezahü­
ründen, Kutsal İmamların dünyadaki örnekleri, "mazfihir"leri ol­
duğu tezahürden bahsediyorum. Enkarnasyon tarihin kronolojik 
olguları arasında tekil maddi bir olgu tanımlarken ve bu olgunun 
üzerine sosyolojik tekçiliğin "sosyal Enkarnasyon" olarak laik­
leştireceği kilise gerçekliğini kurarken, tecelli anlayışı, bu kitap­
ta da göreceğimiz gibi, insanın göğe yükselişini, tarih ve krono­
lojisine ait olmayan bir zamana dönüşü vurgulayacaktır. 

Tecellilerin tekrarı ve onların gizemlerinin devamlılığı, ekle­
ziyastik bir gerçeği veya dogmatik bir dini lideri varsaymaz; va­
hiy olunmuş Kitabın, sonsuza dek yeniden yaratma gücü olan 
(bkz. bu kitabın ikinci kısmı, İbn Arabi' de "yaratılışın tekerrürü" 
anlayışı) ebedi bir Kelam'ın"şifresi" olma erdemine sahip oldu­
ğunu varsayar. İşte Şii tevil budur: tüm maddi verileri, şeyleri ve 
olguları simge olarak algılayıp dönüştürmek ve simgelenen Ki­
şilere "geri götürmek"tir. Tüm görünümün, tüm zahiri anlamın 
batıni bir anlamı vardır; "Cennet'ten inen kitap", Kuran, görü­
nürdeki harflere indirgendiğinde, hukuk dininin anlaşılmazlığın­
da ve kulluğunda ölür. Derinliğindeki saydamlığı, batıni anlamı 
ortaya çıkarmak şarttır. Bu İmamın, "Ruhani rehber"in görevidir, 
dünyanın şu evresinde "Gaybet-i Kübra" da da olsa. Daha doğru­
su, İmam bu anlamın kendisidir, maddi öznelliği değil, mütecel­
li Şahsıdır. Onun "dini lideri"i isiyatik bir "dini lider"dir; tevile 
giriş ruhani bir doğum demektir (viliidet-i riihaniyye). Çünkü bu­
rada, Hristiyanlıkta da aynı uygulamada bulunanlarda, yani ma­
nevi anlamı alegoriyle karıştırmayanlarda görüldüğü gibi, tevil 
insanın yeni bir dünyaya girmesini, daha yüksek bir varlık mer­
tebesine ulaşmasını sağlar. 

Zahirin düzlemiyle sınırlı bir dilbilimciye keyfi görünse de, 
yapılara dikkat eden bir fenomenolog için tevilin nesnelliğinin 
sıkı kuralları belirgindir. Tevilin bu nesnelliğinin temellerini 
oluşturan, Şii hikmetin "Ölçüler bilimi"ni, "dünyalar semboliz­
mi"ni düzenleyen, Sühreverdi ve İbn Arabi'nin temsil ettiği Işık 

38 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

felsefesidir. Gerçekten de sayısız batıni anlamlar, fılozoflanmız­
ca tatbik edilen perspektif ilminin geometrik kanunlarını manevi 
tecrübeyle desteklemekten başka bir şey yapmazlar.4 

Tevil, yani Şii tefsir, Vahyin, "nebevi mührün" Peygamber 
Muhammed ile tamamlandığını reddetmez. Nitekim nebevi tef­
sirin tamamlanmadığını ve beklenen İmamın -"İmametin müh­
rü" ve Kıyametlerin kıyametinin işareti olacak kişinin- "dönüşü­
ne," parousia'sına [ vanş] kadar gizli anlamlar ifşa etmeye devam 
edeceğini kabul eder. Bütün bunlar, Kanunun temellerinden sar­
sıldığını hisseden resmi Sünni İslam'ı  korkutmuş ve Şiiliğin 
acıklı hikayesinin de tanıklık ettiği gibi, ona karşı olan korkusu 
doğrultusunda hareket ettirmiştir. 

Böylece, büyük Meşşai İbn Rüşd'ün de temellerine ve sordu­
ğu sorulara yukarıda değindiğimiz bir tevil uygulamasından dola­
yı; İbn Arabi'nin İbn Rüşd'ün cenazesine katıldığı sahne az önce 
özetlediğimiz konulan kutuplaştıran bir simge olarak karşımıza 
çıkar. Çünkü İbn Arabi'nin kendisi bir tevil ustasıydı -bu kitapta 
çalışmalanyla karşılaşacağız- ve Şiiliğe değinmeden tevilden söz 
etmek mümkün değildir, çünkü tevil Şiiliğin Kutsal Kitapla iliş-

. kisinin temelinde yatar. Böylece, Batının aksine lbn Rüşdçülüğün 
ortaya attığı sorunsallardan habersiz bir Doğu maneviyatıyla, da­
ha doğrusu maneviyatı, bulgulan İbn Rüşdçülük ve Thomizm 
olan sorunlara yabancı bir çevreyle tanışmış oluyoruz. 

Bu cenazeden üç yıl sonra İbn Arabi'nin hayatında bir başka 
olay sembolik önem kazanacaktı. İbn Arabi, doğup büyüdüğü En­
dülüs'ten aynlarak Doğu'ya doğru geri dönmemek üzere yolculu­
ğa çıktı. Eşzamanlı olarak, İslam dünyasının doğu sınınnda, trajik 
olaylar ters yönde bir toplu göçe sebep oldu. Bizim için bu hare­
ketin sembolik önemi, kökenlerine dönen İbn Arabi ile buluşma­
sındadır. Buluşma yeri Orta Doğuydu. İbn Arabi 1240'ta, Bağ­
dat' ın Moğollar tarafından bir dünyanın sonunu haber veren fet­
hinden onaltı yıl önce, Damas'ta öldü. Fakat Moğol katliamının 
sebep olduğu yıkımlar senelerdir İslam'ın Orta Asya' dan lran üze­
rinden Orta Doğu'ya doğru geri çekilmesine sebep olmaktaydı. 
(En meşhur mülteciler arasında: Necmeddin Diiye Razi, Mevlana 
Celaleddin Rumi ve babası, vs.) Orta Asya Tasavvufunun en bü-

4 Daha fazla detay için "L'iııteriorisation du sens en hermeneutique soufie irani­
enne (Ali Türke lsfahani ve AHiüddevle Simnani)" adlı çalışmamıza bakınız. 

39 



BIR'LE BiR OLMAK 

yük pirlerinden Necmeddin Kübra, 6 1 8/1220 yılında Harezm'de 
(Hiva) Moğollara karşı direnirken şehit düştü. Tasavvufa düşün­
sel, sezgisel bir eğilim vererek İslam'ın ilk yüzyıllarında Mezopo­
tamya' da Sufi adıyla anılan dindar sofuların yaşam tarzlarından 
kesin bir biçimde ayıran da yine bu Necmeddin Kübra olmuştur.5 

Necmeddin Kübra'nın ilk nesil müritleri arasında, bizi bura­
da ilgilendiren ve bugüne kadar yeterince üzerinde durulmamış 
olan soru -lbn Arabi hikmeti ile Orta Asya kaynaklı tasavvufun 
hikmeti ve dolayısıyla Şii tasavvuf arasındaki yakınlık ve bağlar­
adına çok önemli bir olay oldu. Necmeddin Kübra'nın en büyük 
müritlerinden biri, şeyh Sadeddin-i Hammfü (ö.650/1252), İbn 
Arabi' ye hikmet ve tevile dair sorular sorduğu ve bir eserine 
açıkça değindiği uzun bir mektup yazdı.6 Buna karşılık onun en 
ünlü müridi, Azizüddin Nesefi, tümü Farsça olmak üzere Ham­
mfü'nin öğretisinin ve bugün çoğu kayıp olan eserlerinin özünü 
taşıyan geniş bir külliyat bıraktı. Kendisine doğru yol alan hacı 
ile buluşmaya gelen bir Doğu'ya dair anlayışımızı en iyi yansı­
tan külliyat belki de Azizüddin Nesefi'ninkidir. 

Son olarak, İran'da topografyamızın dışında bırakamayacağı­
mız önemli bir manevi mekan daha var: İran'ın güney batısındaki 

6 

lslam'ın maneviyat ehli için kullanılan "Sufi" teriminin kökenleri araştırma ve 
tartışma konusu olmuştur. Birçok araştırmacı, çok sayıda tasavvuf piri tarafından 
verilen açıklamayı, sözcüğün Arapça yün anlamına gelen suf'tan geldiğini kabul 
etmişlerdir. Bu nazari yeye göre yün kıyafet sufilerin en belirgin ayırdedici özel­
liğiydi ve tasavvuf sözcüğü de buradan doğdu. Fakat bu açıklama gerçekten de 
tatmin edici midir? Arapça'daki yabancı sözcükleri Semitik kökenlere dayandır­
maya hazır hünerli dilbilimcilerin her zaman varolmuş olduklarını biliyoruz. Ba­
zı Batılı oryantalistler "Sufi" sözcüğünü Yunanca sophos'un, bilge'nin basit bir 
transliterasyonu olarak yorumladılar (gerçekten de sufiyye, tasavvuf, Aya Sof­
ya'nın arapça yazılışıdır.) Bu açıklama fazla mükemmeldi. Yine de büyük onun­
cu yüzyıl bilgini Biruni, Hindistan'la ilgili kitabında belirttiği gibi, sözcüğün 
Arapça kökenli olmadığının hala oldukça farkındaydı. O da sözcüğün Yunanca 
sophos'un bir transkripsiyonu olduğu kanısındaydı. Bu sonuca varmak, tasav­
vuftaki bilge anlayışının, bugünkü bilge anlayışımıza uymasa da, en azından Ag­
rigentum'lu Empedokes'inkine, yani bu kitapta önemi vurgulanan bilge-pey­
gamber düşüncesine uyduğu düşünüldüğünde daha da kaçınılmaz oluyordu. 
Bkz. lzzüddln Kaşan!, Misbahü'l-Hidayeı, s. 65-66. 
Bu -İran tasavvuf tarihi açısından çok önemli- mektup hakkındaki bilgimizi 
M. Marian Mole'ye borçluyuz. Kendisi mektubu lsfahan'da Dr. Minossian'ın 
özel kütüphanesinde bulmuştur (MS 1 181) .  Bu Arapça (onyedi satırlık sekiz 
sayfadan oluşan) mektupta Sadeddin, "Tecelliyat" kitabına açıkça değinir. Ek­
lenmiş bir nottan anladığımız kadarıyla, İbn Arabi ne yazık ki bu mektuba bir ce­
vap vermemiştir. 

40 



ENDÜLÜS VE lRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

Fars başkenti (Persis) olan Şiraz. Burada lbn Arabi'nin bir başka 
çağdaşı, Rfizbehan Bakli Şirazi (ö.606/1 209), lran tasavvufunun 
gelişim yönü, açısından sonsuz önem taşıyan Farsça ve Arapça bir 
külliyat meydana getirdi. Onun dini, aşağıda göreceğimiz gibi, 
gerçek bir Fedele d 'amore diniydi. Bu din onu, divanı İranlı mu­
tasavvıflar tarafından hala bir lncil değeri gören bir başka Şirazlı 
şairin, Hafız'ın öncüsü yapmakla kalmadı; aynı zamanda lbn Ara­
bi'nin "aşkın diyalektiği"nin burada zikredilecek bölümleriyle 
mükemmel ve çarpıcı bir uyum içinde olmasını sağladı.7 

Manevi topografyamızda bir kısım koordinatlan belirledik; 
birkaç ölçü belirttik. Bu bilgiler tam olmaktan çok uzak olmak­
la beraber, okuyucuya temel bir yön vermeye yeteceklerdir. lbn 
Arabi'nin yaşamının şimdiye kadar kutuplaştırıcı simgeler ola­
rak seçilen iki olayı, şeyhimizin kişiliğinin baskın ve kalıcı bir 
yönü ile ilişkilendiklerinde en derin anlamlannı edineceklerdir. 
Bir manevi şahsın huzurunda, insan kendiliğinden şu soruyu so­
rar: pirleri kimlerdi? lbn Arabi'nin birçok mürşidi oldu. Sayısız 
yolculuklan sayesinde döneminin neredeyse tüm tasavvuf pirle­
riyle tanıştı. Bununla beraber gerçekte sadece bir tane mürşidi 
oldu ve bu kişi de alışılagelmiş görünür mürşitlerden değildi; is­
mini herhangi bir arşivde bulmamız, tarihsel koordinatlarını be­
lirlememiz, onu insan soyunun silsilesinde belli bir zamana yer­
leştirmemiz mümkün değildir. lbn Arabi görünmez bir mürşidin 
müridiydi ve hala da öyledir; bu mürşit, değerli ve muğlak bir­
çok hadiste ismi llyas' la, Aziz George' la ve daha birçoklarıyla 
beraber geçen veya bu kişilerle özdeşleştirilen gizemli bir pey­
gamberdir. lbn Arabi her şeyden evvel Hızır' ın müridiydi. Daha 
ileride "Hızır' ın müridi" olmanın hangi anlamlara gelebileceği­
ni anlamaya çalışacağız. Her halükarda, gizli bir mürşit ile iliş­
kilenmek müride "tarihötesi" bir boyut katar ve günlük hayatın 
fiziksel gerçekliğinden farklı bir gerçeklikteki olaylan, kendile­
rini anında simgeye dönüştüren olaylan tecrübe etme yetisi ol­
duğunu varsayar. 

Hızır' ın bir müridi olarak İbn Arabi'nin durumu, kendilerini 
Üveysiler olarak adlandıran mutasavvıflann durumuyla benzer­
lik gösterir. Bu mutasavvıflann kendilerine verdikleri ismin kay-

Bkz. En lslam lranien . . ., V. III, ss. 9-148, ROzbehan Bakli Şirazi ve Sadık aşık­
lar. 

4 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

nağı, Yemenli dindar bir sofu olan Üveys-el Karani (Veysel Ka­
rani)dir. Veysel Karani Peygamberin çağdaşıydı ve kendisini hiç 
görmediği halde tanıyordu. Buna karşılık Peygamber de onu 
gözleriyle hiç görmemiş olsa da tanıyordu ve "Yemen tarafından 
Rahmet rüzgarı estiğini duyuyorum" hadisinde de atıfta bulun­
duğu kişi oydu. Öyleyse Üveys'in görünür bir rehberi yoktu; Hi­
caz'a ancak Peygamber'in ölümünden sonra gitti ve burada bi­
rinci İmam için Sıffin (36/657) savaşında ölerek Şiiliğin ilk şe­
hitlerinden oldu. Görünür bir mürşidi -yani çağdaşı olan bir 
dünya insanı- olmayan tüm mutasavvıflar kendilerine Üveysi 
dediler. En meşhurlarından biri Ebu' l-Hasan el-Harrakani 
(ö. 425/1034) idi. Bu İranlı mutasavvıf, bize şu sözleri bırakmış­
tır: "Şu veya bu mürşide ihtiyaç duyduklarını söyleyen müritle­
re şaşırıyorum. Çok iyi biliyorsunuz ki ben hiçkimse tarafından 
eğitilmedim. Tüm mürşitlere sonsuz saygım olsa da benim reh­
berim Allah'tı." Daha detaya inersek, Cami'nin ilettiği bir hadi­
se göre Ebu'l-Hasan' a  manevi Yolda rehberlik eden, bir başka 
İranlı mutasavvıfın, Ebu Yezid el-Bistami'nin (ö. 26 1/875) 
"Meleği"ydi (ruhaniyet). Benzer bir durum da büyük mutasavvıf 
şair Nişapur'lu Feridüddin Attar' ınkiydi (ö. 6 1 7  /1220). Yine 
Cami' ye göre, Attar' ın mürşit ve rehberi Mansur-ı Hallac'ın 
(ö.  309/922) "nurani varlığı" idi. B 

Eğer çözümlememizi biraz daha ilerletirsek, bir kez daha, 
Akıllar ve Faal Akıl ile ilişkileri sorununun, tüm teknik çözümle­
rinin ardında, can alıcı bir varoluşsal karar sakladığını görürüz. 
Çözüm -daha doğrusu karar- geniş çaplı sonuçları olan bütün bir 
manevi gelişimi öngörür ve belirler. Çünkü her bireyin ya kendi 
gizli rehberine doğru yönlendiğini ya da toplumsal, ruhani lidere 
ait otoriteyi kendisiyle Vahiy arasında aracı kabul ettiğini beyan 
eder. Bir İbn Arabi'nin ruhani bağımsızlığı Fedeli d 'amore'nin 
daha önce belirttiğimiz temel özelliğiyle büyük benzerlik göste­
rir. Öyleyse aşk öğretisinin de onlarınkilere benzemesine şaşır­
mamak gerekir. Başka bir deyişle, Melek-Akıl şahsiyeti -Kutsal 
Ruh, Bilgi ve Vahiy Meleği olarak- tüm yönlenmelerin, burada 
çizilen manevi topografyadaki tüm yakınlaşma ve uzaklaşmalann 
yöneticisidir. Bu yakınlaşma ve uzaklaşmalar, onun öngördüğü 

8 Bkz. Nefahdtü'l-Üns, s. 540. Burada Cami, Hallac' ın nurunun Atrar'ın ruhuna 
"tecelli" euigini ve onun öğretmeni, "mürebbi"si oldugunu anlatır. 

42 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

bireysel ilişkiyi, "Birle bir olan"ın üstlendiği kişisel kaderin ortak 
sorumluluğunu kabul edişimize bağlıdır. 

Ortaçağ felsefesinde ortaya atılan Akıl sorununun kapsam ve 
yankılarını en iyi farkedenlerden biri, hayatının sonlarına doğru 
İslam'ı  kabul etmiş derin ve özgün Yahudi düşünür Ebu'l Bere­
kat'tı (ö. 560/1 1 65). Tasavvur ettiği cevap ne tekil olan bağımsız 
Faal Akıl ne de her bireyde bulunan faal Akıldı; nefslerin çoğul­
luğu arasındaki özgün farklılıklara tekabül eden, bir bağımsız ve 
aşkın faal Akıllar çoğulluğuydu. "Bazı nefsler . . .  her şeyi sadece 
kendilerinin tanıdıkları gizli rehberlerden öğrendiler . . .  Eski Bil­
geler . . .  her nefs veya benzer doğa ve meyilde bir grup nefs için, 
manevi filemde, varlıkları süresince onlara özel bir ilgi ve şefkat 
gösteren bir varlık olduğunu söylerlerdi. Onları bilgiye ulaştıran, 
koruyan, yönlendiren, savunan, rahatlatan, son zafere ulaştıran 
oydu ve bu Bilgeler ona Kamil Tabiat derlerdi. İşte bu dost, bu sa­
vunucu ve koruyucu dinsel dilde Melek olarak adlandınlır."9 

Sühreverdi birçok defa Hermes'in vecd halindeyken bu Ka­
mil Tabiatı görmesinden bahseder; belki de burada Hermes ken­
disi için bir takma isimdir. Biz nasıl bu şahısta Mazdacılığın Da­
ena-Fravaşi'sinin özelliklerini buluyorsak, yorumcular da onu her 
bireyin Kutsal Ruhu anlamına gelen Cebrail'le özdeşleştiriyorlar­
dı. İlerleyen sayfalarda, İbn Arabl'nin yaşamında bu Şahsın tek­
rar tekrar ortaya çıkışını, kendini bir arketipin ısrarcılığıyla daya­
tışını göreceğiz. On dördüncü yüzyılda Alaüddevle Simnani, bir 
büyük İran mutasavvıfı daha, benzer bir biçimde "görünmez mür­
şit"ten, "benliğinin Cebraili"nden bahsetmiştir. Onun batıni tefsi­
ri, tevili, Kuran ayetlerindeki şahsiyetleri yedi kat daha derinleş­
tirir. "Benliğinin Cebraili"ne ulaşmanın yolu, sırayla yedi batıni 
mertebeden geçerek "benliğinin yedi peygamberini" yönlendirip 
inisiye eden Ruh'la birleşmektir. Bu himmet aynı zamanda Ya­
kup'un Melek'le mücadelesidir, Yahudi mistik Joseph Ben Ju­
dah'nın sembolik tefsirinde de böyle yorumlanmıştır: akıl eden 
Nefsin Melek'le, faal Akıl'la birleşmek için uğraşması ve ışık 
yükseldiğinde (işrak) nefsin hapsolduğu karanlıktan kurtularak 
ortaya çıkması. 10 Öyleyse elbette Melek ile, yani Meleğe karşı bir 
mücadeleden değil, Melek için bir mücadeleden söz etmeliyiz; 

9 Bkz. Avicenne, s. 104. 
10 Salomon Munk'a göre. Alıntılanan yer E. Renan, Averroi!s et Averroisme, s. 1 8 1 .  

43 



BIR'LE BlR OLMAK 

çünkü benliğinin olması gereken şey olabilmesi için Meleğin de 
nefsin cevabına ihtiyacı vardır. Bütün bir Yahudi mistikler silsile­
si, Maşuğun faal Akıl, kadın kahramanın da düşünen insan nefsi 
olduğu Ezgiler Ezgisi'nde aynı sembolizmi görmüşlerdir. 1 1  

Burada duralım, çünkü İbn Arabi'yi Hızır' ın müridi yapan 
simge ile manevi topografyamızın koordinatlarına egemen olan 
merkeze ulaşmış bulunuyoruz. Müridin kişisel görünmez rehbe­
riyle ilişkisine ne isim verirsek verelim, bu ilişki tarafından be­
lirlenen olaylar nicel fiziksel zamana dahil olmazlar. Homojen, 
tekdüze zaman birimlerine ve yıldızların hareketine göre düzen­
lenen bir kronolojiye göre ölçülemezler. Geri dönüşü olmayan 
olayların kesintisiz zincirinde yerleri yoktur. Bu olaylar elbette 
zaman içinde gerçekleşir, fakat bu, onlara özgü bir zamandır, an­
lan sadece kendi ölçülerine, yoğunluklarına göre sürekli değişen 
bir ölçüye göre değerlendirilebilen, kesintili, nitel, saf, psişik za­
mandır. Bir müzik parçasının, sırayla çalınmalarına rağmen 
"şimdi"de birarada kalarak bir parça oluşturan notaları gibi, bu 
yoğunluk geçmişin gelecekte mevcut olduğu, geleceğin geçmiş­
te çoktan bulunduğu bir şimdiki zamanın ölçütüdür. Ve işte bizi 
burada ilgilendiren mantıkla açıklanamayacak, tarihsel gerçekçi­
liğin ötesinde, başka bir "gerçekçiliğin", gizli dünyanın, 'ôle­
mü 'l-misôl' in -Sühreverdi'nin semavi Nefslerin "Orta Doğusu" 
adını verdiği, organı "mütecelli muhayyile" olan dünyanın- ula­
şabileceği yerde, tekrarlar, muhtemel tersine dönmeler ve eş za­
manlı lıklardır. 

Görünmez rehberini tanıdıktan sonra bir mutasavvıf bazen 
kendi isnadının izini sürmek, ruhani şeceresini çıkartmak, yani 
kendi benliğinde son bulan "aktarım zincirini" açığa çıkarmak 
ve nesiller arasından çağırdığı manevi hakimiyete tanıklık etmek 
isteyebilir. Bir parçası olduğunu hissettiği ailedeki kişilerin isim­
lerini zikretmekten ne fazlasını yapar ne de azını. Fenomenolo­
jik doğumlarının tersi bir yönde okunduklarında bu şecereler asıl 
gerçek şecereler görünümüne bürünürler. Tarihsel eleştirinin ku­
rallarına göre, bu şecerelerin doğruluk iddialan fazlasıyla asıl­
sızdır. Onlar, elimizdeki belgelere bakıldığında doğruluk iddiası 
daha az asılsız görünmeyen maddi tarihsel gerçekten daha aşağı 

1 1 Bkz. George Vajda'nın güzel ve kapsamlı çalışması, L'Amour de Dieu dans la 
theo/ogie juive du Moyen Age, özellikle ss. 142-45. 

44 



ENDÜLÜS VE IRAN ARASINDA: KISA BiR MANEVi TOPOGRAFYA 

görülemeyecek (farklı bir düzene ait) başka bir "tarihötesi ger­
çek" ile ilgilidirler. Sühreverd! lşrakiyyfin'un soyağacını Bilge­
lerin atası Hermes'e (İslam peygamberlerinden İdris, lbn Arabi 
ona Filozofların peygamberi der) kadar götürür. Onun soyundan 
gelenler Yunan ve Fars memleketlerinin Bilgeleri ve birtakım 
mutasavvıflardır (Ebu Yezid Bistami, Harrakani, Hallac ve bu se­
çim yukarıda Üveysilerle ilgili söylenilenler göze alındığında 
ayrıca önem kazanıyor). Bütün bu dallar onun ekol ve öğretisin­
de birleşir. Bu bizim bildiğimiz türden bir felsefe tarihi değildir, 
ama uydurma hiç değildir. 

Burada az da olsa bir bilgi vermek gerekiyor. Anlaşılmaz 
göndermeleriyle "ortalama aydın okuru" şaşırtan ve sıkan bir 
"uzman" olmadan klasik programlarımızın ufuklarından ayrıl­
mayı mümkün kılacak bütünlüklü bir hümanizmin doğmasını 
umuyoruz. Hepimizin ortaçağ hakkında genel bir fikri var; her­
kes bir "Arap" felsefesi ve bir "Arap" bilimi olduğunu biliyor 
ama çok daha fazlası olduğunu, bu "çok daha fazla"da bütün bir 
insanlık deneyiminin bulunduğunu ve bu deneyimden habersiz­
liğin zamanımızı saran çaresiz zorluklarda payı olduğunu tahmin 
edemiyor. Ortak sorunlar ve ortak kelime hazinesi olmadan 
hiçbir diyalog mümkün olamaz; ve böyle bir sorun ve kelime 
hazinesi ortaklığı maddi olayların baskısı altında aniden ortaya 
çıkmaz, insanlığın kendisine sorduğu sorulara ortak bir katılımın 
sonucunda yavaş yavaş olgunlaşır. Belki lbn Arabi ve müritleri­
nin, hatta bütün Şiiliğin, lslam'ın geniş kitleleri arasında küçük 
bir azınlığı temsil ettiği savunulacaktır. Bu doğru, fakat "ma­
nevi enerji"yi sadece istatistiksel olarak ölçecek noktaya mı 
geldik? 

insanların lslam'dan ve "Doğu felsefeleri"nden bahsederken 
çoğunlukla ortaya koydukları bakış açılarından çok daha geniş 
bir ufka sahip olmayı zorunlu kılan nedenlerden bazılarını göz 
önüne sermeye çalıştık."Doğu felsefeleri" terimi genellikle 
Arap, Hint, Çin ve Japon felsefelerini içerir. İran felsefesinin bu 
listeye eklenmesi -bu konuda daha sonra başka şeyler de söyle­
yeceğiz- şart olmuştur. Antik lran'ın tanımlayıcı özelliklerinden 
biri, nebevi bir din olan Zerdüştlük dinidir; Mani dini de bu din­
den ayn tutulamaz. İslami İran başka yerde biraraya gelmeyecek 
öğeleri kutuplaştıran bir felsefe ve maneviyata sahiptir. Bu du­
rum topografyamızın Arap İslam ve Hindistan' ın manevi alemi 

45 



BIR'LE BiR OLMAK 

arasındaki bu arabulucuyu gözardı edememesi için yeterli sebep­
tir.Bunu vurguladıktan sonra, bu tür bir felsefi coğrafyanın halii 
yeterli olmadığını memnuniyetle kabul ederiz.İbn Arabi'nin bizi 
bu kitabın sonunda ulaştıracağı noktaya kadar ya da en azından 
nereye girdiğimizi ve kiminle girdiğimizde anlayacağımız mis­
tik Kiibe'nin sınınna kadar ilerlememiz gereklidir. Fakat bu mis­
tik Kabe "dünyanın merkezindedir"; görünmez rehberin görevi 
nasıl tarihsel koordinatlara bağlı değilse, bu merkez de bilinen 
kartografya usulleriyle bulunamaz. 

Bize göre lbn Arabi'nin karakterini tanımada simgeye dönü­
şen üç ana öğe veya özellik vardır. Bu öğeler, birbirleriyle ilişki­
lenerek incelenmesi gereken temaları kendiliğinden bir araya ge­
tirmektedirler. Bu üç motif -lbn Rüşd'ün cenazesine katılma, 
Doğu'ya göç etme ve Hızır'ın müridi olma- şeyhimizin yaşamı­
nın dönemeçlerini takip etmemizi ve onu daha yakından tanıma­
mızı sağlayacaktır. Yaşamının olaylan tarihötesi anlamlarla dolu 
otobiyografik veriler görünümüne büründüğü ölçüde, insanın iki 
boyutluluğunu, daha sonra faal Muhayyilenin insana "tecelli iş­
levini" vererek bize hakkında bir ipucu sunacağı iki boyutluluğu 
aydınlatma işlevine sahip olacaktır. İbn Arabi'nin kendisi bize 
otobiyografisindeki olguları bu şekilde yorumlamamızı öğretir: 
Peygamber' in miracı ve cennetler arası gezisinin bir taklidi ve 
hacimlenmesi olan Kitfibü 'l-lsrfi'sında, kendisini "Doğu'ya gi­
den bir hacı," Endülüs'ten Kudüs'e bir yolcu olarak görür. 

46 



2 

İBN ARABI'NİN HAYATININ 

DÖNEMEÇ VE SİMGELERİ 

lbn Rüşd'ün Cenazesinde 

Ebu Bekir Muhammed lbnü' l- Arabi'nin (İbn Arabi: olarak 
kısaltılan adı) dünyevi varlığı İspanya'nın güneydoğusunda 
Mursiye'de (Murcia), 17 Ramazan 560'ta (28 Temmuz 1 1 65) 
başlamıştır. Eşzamanlılık daha önce belirtilmişti: Kameri takvi­
me göre, bu yıl İmam Hasan (aiti zikrihi 's-seltim, huzur içinde 
yatsın) tarafından İran'da Alamut'ta "Büyük Kıyamet"in ilanının 
birinci yıldönümüdür. "Büyük Kıyamet" ile 1 7  Ramazan 559'da 
(8 Ağustos 1 164) yenilenen İran İsmaili:liğinin saf manevi İs­
lam'ı  kurulmuştur. Şeyhimizin lakapları çok iyi bilinir: Muhyid­
di:n "Dinin İhyacısı'" El-Şeyhü'l Ekber "Doktor Maksimus'" ' , ' ' 
lbn Eflatun, "Platon'un oğlu" veya "Platoncu." Sekiz yaşında 
Sevilla'ya gitti ve burada asil, varlıklı ailesinin ona sağladığı 
mutlu hayatı yaşayarak büyüdü; daha sonra saygılı bir sadakatle 
andığı ve tasavvufa yönelişinde payı olmuş görünen bir genç 
kızla ilk evliliğini yaptı. 12  

İbn Arabi'nin düşsel yeteneği işte bu sırada ortaya çıktı. Ağır 
hasta düştü; ateşi derin bir uyuşukluk haline sebep oldu. Etrafın­
dakiler onu öldü sanırken o iç dünyasında tehlikeli, şeytani gö-

12 Tümü için bkz. Miguel Asin Palacios'un büyük eseri El Islam cristianizado, 
estudio del sufismo a traves de las obras de Abenarabi de Murcia. Büyük İspan­
yol Arap bilgine bu garip başlığı koymada ilham veren dindar duyarlılık hiilii bü­
yük değeri olan bu eser boyunca kendini hissettirir. Fakat bir Hristiyan keşişine 
uygun bir dil ve düşünce bütününü lbn Arabi gibi bir mutasavvıfa uyarlaması 
üzücüdür. ikisinin görevi farklıdır ve bu tür bir yöntem kullanmak ikisinin de öz­
günlüğünü bulanıklaştırma riski taşır. 

47 



BIR'LE BiR OLMAK 

rünümlü şahısların kuşatması altındaydı. Fakat sonra sonsuz gü­
zellikte bir varlık belirdi ve tatlı bir koku yayarak, yenilmez bir 
kuvvetle şeytani varlıkları kovdu. lbn Arabi ona "Sen kimsin?" 
diye sordu. "Ben Yasin suresiyim." Gerçekten de bu sırada baş 
ucunda kederli babası kaygı içinde, özellikle ölmekte olanlara 
adanan bu sureyi (Kuran'ın otuzaltıncı suresini) okuyordu. Dile 
gelen Kelam tarafından yayılan enerj i  öylesine fazlaydı ki ona 
denk düşen şahsi suret berzahta cisimleniyordu -dini tecrübede 
hiç de az rastlanmayan bir olgu. Bu İbn Arabl'nin Alenıü 'l-mi­
sal' e, gerçek ve mevcut Hayallerin, bu kitabın başında sözünü et­
tiğimiz dünyasına, mımdus inıaginalis'e ilk girişlerinden biriydi. 

Bu tecrübe kısa süre sonra tekrarlandı. İbn Arabl'nin gençlik 
anılarına iki saygıdeğer mutasavvıf kadın, iki şeyhti damgasını 
vurmuştur, Merşaneli (Marchena) Yasmin ve Kurtuba'lı Fatıma. 
Bu ikincisi onun için bir ruhani anneydi; İbn Arabi onun 
Allah ile yakınlık içinde bir hayata yönelten öğretisinden sada­
katle söz eder. llişkilerinin sıradışı bir enerj isi vardı. Saygıdeğer 
şeyha ileri yaşına rağmen öyle bir güzellik ve zerafete sahipti ki 
ondört yaşında bir genç kız sanılabilirdi (sic); ve genç İbn Arabi 
onunla yüzyüze geldiğinde kızarmaktan kendini alamıyordu. 
Birçok müridi vardı ve İbn Arabi de iki yıl boyunca bunlardan 
biri oldu. Tanrının bu şeyhaya bağışladığı diğer nitelikler arasın­
da "hizmetinde" bir de Fatiha suresi, Kuran'ın açılış suresi var­
dı. B ir seferinde, sıkıntıdaki bir kadına yardım etmek gerektiğin­
de beraber Fatiha'yı okumuşlar ve böylece bu sureye ince ve ru­
hani, fakat kalıcı, kişisel ve maddi olan şeklini vermişlerdi. 1 3 Su­
re görevini yerine getirdiğinde aziz kadın Fatıma son derece al­
çakgönüllü bir dua okudu. İbn Arabi'nin kendisi, aşağıda incele­
yeceğimiz sayfalarda bu olayların bir açıklamasını vermekte, 
kalpteki yoğunlaşmadan (himmet) doğan yaratıcı enerj inin etki­
lerini tanımlamaktadır. Bu olaya İbn Arabi'nin yaratıcı duanın 
muhavereye dönüştüğü "mütecelli dua yöntemi" üzerinde durur­
ken tekrar değineceğiz. Bu dua yaratıcıdır, çünkü hem Tanrının 
hem insanın duası.dır. Sık sık saygıdeğer şeyhamız genç müridi­
ne "ben senin ilahi annenim ve dünyevi annenin de ışığıyım" di­
yordu. Ve gerçekten de İbn Arabi'nin söylediği gibi: "Bir sefe-

1 3 Fiitahdı, il, 34B. 

48 



IBN ARABİ'NlN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

rinde annem ziyaretine gittiğinde, Şeyhil ona 'Ey nur! Bu benim 
oğlum ve senin baban. Ona evlada yakışır bir dindarlık göster, 
hiçbir zaman ona sırtını çevirme' demiş." Aynı cümleleri vecdinin 
Tanrısının hem annesi hem de kızı olan mistik nefsin hallerini ta­
nımlarken tekrar duyacağız (Birinci bölümün sonu). Bu terim 
Peygamberin kızı Filtımatü'z-Zehril yani Işık Saçan Filtıma'ya 
verdiği ismin, "babasının annesi" (Ümmü'l ebiha) isminin aynı­
sıdır. Eğer Kurtuba'nın saygıdeğer şeyhilsı, Peygamber' in kızının 
adaşı, İbn Arabi'nin annesini bu şekilde selamladıysa, genç müri­
dinin sıradışı ruhani kaderini önceden sezmiş olmalıdır. 

İbn Arabi ruhani yolculuğa yola kesin girdiğini mistik haya­
tın sırlarına vakıf olmaya başladığını farkettiğinde yirmi yaşına 
yaklaşıyordu. Böylece yukarıda geliştirilen bağlamda bize çok 
belirgin bir şekilde sembolik görünen olaya da gelmiş bulunuyo­
ruz. Aslında bu olay birkaç yıl arayla iki sahneden oluşuyor. 
Genç bir adamken İbn Rüşd'le görüşmesi ile cenaze günü arasın­
daki süre zarfında İbn Arabi Kurtubalı Meşşai üstadı görmedi, 
yani en azından duyumsal, fiziksel dünyada. Kendisi bize o sıra­
da hayatta olan babasının filozofun yakın arkadaşı olduğunu 
söyler. Bu yakınlık, İbn Rüşd' ün istediği görüşmeye, felsefe ve 
maneviyat tarihimizde önemli yer tutması gereken bu görüşme­
ye olanak sağladı. İbn Arabi'nin babası bir bahaneyle İbn Ara­
bi'yi, hakkında çok şey duyan ve kendisiyle tanışmakta hevesli 
olan lbn Rüşd'ün evine yolladı. Biri su katılmamış Meşşai üstad, 
diğeri ise ileri.de "Platon' un oğlu" olarak anılacak genç bir adam. 
Gelin bu iki adamın buluşmasını İbn Arabi'nin ağzından dinle­
yelim. 

"Böylece güzel bir günde Kurtuba'ya, Ebu'l Velid Ibn 
Rüşd'ün evine gittim. Benimle tanışmak istediğini belirtmişti, 
çünkü halvetimde Tann'nın bana bağışladığı ilhamları duymuş 
ve şaşkınlığını saklamamıştı. Bu sebeple onun yakın arkadaşla­
rından biri olan babam bir gün bir işi bahane ederek ama gerçek­
te İbn Rüşd'ün benimle görüşmesi için beni onun evine yolladı. 
Ben o zamanlar henüz bıyıklan terlememiş bir gençtim. İçeri 
girdiğimde filozof yerinden kalktı, beni sevgi ve saygı hareket­
leriyle kabul etti ve sonunda bana sarıldı. Ondan sonra da "Evet" 
dedi ve ben de "Evet" dedim. Onu anladığımı görmek ona büyük 
sevinç verdi. Fakat sonra ona sevinç verenin ne olduğunu farket­
tiğimde, ekledim: "Hayır." İbn Rüşd'ün yüzü anında buruştu, ya-

49 



BIR'LE BiR OLMAK 

naklarının rengi attı ve kendi düşüncesinden şüphe duyar gibi 
göründü. Bana şu soruyu sordu: "llahi ilhamla ve aydınlanmay­
la nasıl bir cevap buldun? Bizim teorik düşünceyle elde ettiği­
mizle aynı mı?" Cevapladım: "Evet ve hayır. Evet ve hayır ara­
sında, nefsler maddelerinden yükselir ve kafalar bedenlerinden 
uçar." İbn Rüşd bembeyaz oldu, titrediğini gördüm; "Allahtan 
başka ilah yoktur" lafzını fısıldadı, çünkü yaptığım göndermeyi 
anlamıştı. 

"Sonralan, görüşmemizin akabinde, babama hakkımdaki 
düşüncelerini kendininkilerle karşılaştırmak ve birbirlerine uyu­
yorlar mı yoksa farklılar mı anlamak için benim hakkımda soru­
lar sormuş. Çünkü İbn Rüşd büyük bir fikir ve teorik düşünce üs­
tadıydı. Bana anlatılana göre, kendisini böyle bir zamanda yaşat­
tığı ve halvete girip de benim gibi çıkan birini görme şansı ver­
diği için Allah'a şükretmiş. "Ben kendim böyle bir şeyin müm­
kün olabileceğini söylemiştim, ama tecrübe eden biriyle hiç kar­
şılaşmamıştım. Bu tecrübenin mensuplarından, O'nun kapılarını 
açanlardan biriyle aynı zamanda yaşadığım için Allah'a hamdol­
sun. Bana bu kişilerden birini kendi gözlerimle görme imkanı 
verdiği için Allah'a hamdolsun." demiş. 

"İbn Rüşd'le bir kez daha görüşmek istedim. Allah'ın Rah­
meti bana onu vakı 'a halindeyken gösterdi; onunla aramda bir 
perde vardı. Ben onu bu perdenin arkasından gördüm, ama o be­
ni görmedi ve orada olduğumdan bihaberdi. Beni farkedemeye­
cek kadar düşünceye dalmıştı. O zaman kendi kendime dedim 
ki: Düşüncesi onu benim ben olduğum yere doğru getirmiyor." 

"Marakeş'te Hicri 595 yılında ölümüne kadar onunla bir daha 
görüşme fırsatım olmadı. Cenazesi mezarının olduğu Kurtuba'ya 
götürüldü. Naaşının bulunduğu tabut binek hayvanına yüklendi­
ğinde, eserleri de dengelemek için öbür tarafa kondu. Ben orada 
hareketsiz duruyordum; yanımda hukukçu ve yazı adamı, Seyyid 
Ebu Said'in (bir Almuhad prensi) katibi Ebu'l-Hüseyn Muham­
med İbn Cübeyr ve arkadaşım müstensih Ebu'! Hakem Emr lb­
nü's-Sarrac vardı. 'Ebu'l-Hakem bize döndü ve şöyle dedi: imam 
İbn Rüşd' e binek hayvanı üstünde neyin karşı ağırlık olduğunu 
görmediniz mi? Bir tarafta imam, diğer tarafta eserleri, onun tara­
fından yazılmış kitaplar." İbn Cübeyr cevap verdi: "Farketmediği­
mimi söylüyorsun çocuğum? Elbette ki farkettim. Ağzına sağlık!" 

50 



IBN ARABİ'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

(Ebu' l  Hakemin sözlerini) bir tefekkür ve tahattur konusu olarak 
içimde sakladım. Şimdi -Allah rahmet eylesin- bu küçük arkadaş 
grubundan geriye bir tek ben kaldım ve bu konuda şöyle diyorum: 
"Bir tarafta imam, diğer tarafta eserleri. Ah, keşke dileklerinin ger­
çekleşip gerçekleşmediğini bilebilseydim!"I4 

Bütün lbn Arabi bu sıradışı olayda, lbn Rüşd'le bu üç aşama­
lı görüşmede değil midir? tık görüşmede "Hızır'ın müridi," mane­
vi tecrübeye dair bilgisini insan öğretisinden edinmeyen, tanıklık 
edendir. İkinci görüşmede konuşan, "Tecelliler Kitabı"nın yazarı, 
olayların, kişilerin ve varlıkların Faal Muhayyile tarafından, duyu­
ların yardımı olmaksızın doğrudan algılandığı duyular ötesi berza­
ha, 'a/emü 'l-misiil'e tümüyle erişimi olandır. Son olarak, çarpıcı 
basitliğiyle, simgelerin sessiz belagatiyle yüklü, cenazenin Kurtu­
ba'ya dönüşü. Temel amacı saf Meşşailiği tüm saflığıyla yeniden 
canlandırmak olan üstada, Batı tarafından bilinmese de bir Gemis­
tos Pletho veya Marsilio Ficino'nun hedeflerini öngören ve ötesi­
ne geçen bir gelişme başlatan, Fars'ın Platoncularının çağdaşı 
(Sühreverdi'nin lşrfilciyyfin'u), "Platon'un oğlu" tarafından son bir 
hürmet gösterilir. Ve naaşı dengeleyen kitapların önceden tasarlan­
mamış simgesinde, şu hüzünlü sorulur: "Ah, keşke dileklerinin 
gerçekleşip gerçekleşmediğini bilebilseydim!" 

Aynı arzu -"keşke bilebilseydim"- "ateşli arzuların tercüma­
nı"nın diline yıllar sonra bir gece düşünceli bir hüzünle Kabe'yi 
tavaf ederken bir kez daha dolandı. Gerçekten de ibadet halinde 
miydi yoksa bu bir düş müydü farketmiyor. Her halükarda o ge­
ce cevabı Ondan, İbn Arabi için hayatının sonuna kadar mütecel­
li şahıs Sophia Aeterna [ebedi hikmet] olarak kalacak kişiden 
duydu. Aşağıda (il. bölümde) bu cevap üzerinde duracağız. Bu 
cevap şevk adamının arzusunun gerçekleşmesi için gereken sım 
içerir, çünkü Tanrısına razı olduğu anda, kaderini paylaşan Tan­
nsı için bir kanıt olur. Ve bu sır aynı zamanda, mistik nefsin üze­
rine doğan yeniden diriliş şafağının, tersine dönerek şüphenin 
kasvetli alacakaranlığına, aşkınlığın nihayet aşıldığı düşüncesi­
nin Cahil olanda yarattığı alaycı neşeye dönüşmesine de engel 
olandır. Eğer bu olursa, eyyamcıların ellerinde kitapların bir ce­
sedi dengelediği alay edilir bir manzaradan başka bir şey kalmaz. 

14 Bkz. Asin Palacios, El lslam cristianizado, sf. 39-40; Füıuhdı, !, 153-54. 

5 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

Fakat İbn Arabi bu zaferin rasyonel felsefeyle de, daha sonra 
"dogmalarla yaratılan Tanrı" olarak tanımlayacağı şeye dönmey­
le de kazanılmayacağını biliyordu. Bu zafer, tümüyle bireysel, 
yerine konulamaz, en kardeş nefse bile anlatılamaz, herhangi bir 
dış bağlılık veya sosyal nitelik değişimiyle alakası olmayan, ke­
sin ve keskin bir karşılaşmaya bağlıdır. Uzun bir arayışın meyve­
si, yaşam boyu bir uğraştır. İbn Arabi'nin tüm yaşamı bu uzun 
Arayıştı. İbn Arabi için bu karşılaşma, tüm çeşitlilikleriyle hep 
aynı Kişiyi ifade eden Şahıslar aracılığıyla oldu ve yine onlar ara­
cılığıyla yinelendi. Çok kitap okuduğunu biliyoruz. Bu sebeple 
"kaynaklarının" bir envanterini yapmak bize ümitsiz bir girişim 
gibi gözüküyor, özellikle de yalnızca "iç Cennetine" uyanları ka­
bul eden ve her şeyden evvel kendi kendisinin "açıklaması" olan 
bu ruhani dehanın gerçek ölçütünün farkına varmak yerine bir 
senkretizmden bahsetmeye devam edersek. Aynca yazılı kaynak­
lardan çok daha fazlası var. Doğu İslamında görülen yapıya çok 
benzer bir yapının gizliliği var. Şiiliğin "Yüzüne vurmama" [ta­
kiyye] söylemini takip etmesinin, yani lafzi İslam'ın dış yüzünü 
korumasının sebebi, hem simgelerin vazgeçilmez dayanağı olma­
sı hem de cahillerin zulmüne karşı bir koruyucu olmasıdır. 

Bunun yanı sıra, tek kanıtları gizemli dünyanın varlığına da­
ir kişisel tanıklık olan tüm görünmez, duyulmaz etkenler var. 
Mesela hatmi, görünmez hiyerarşiye ait, bizim dünyamız, daha 
doğrusu her varoluş ile başka alemler arasında bağ Kuran ruha­
ni varlıkların kardeşliklerine bağlı kişilerin ziyaretleri var. Bu zi­
yaretlerin İsmaililikteki kozmik hiyerarşiler arasındaki paralel­
likte büyük yerleri vardır ve günümüzde Şeyhilikte yaşamaya 
devam etmektedirler. Şüphesiz İslam'dan çok önce mistik bilin­
cin bir parçasıydılar, fakat Kuran Vahyini terketmiş olmaları 
mümkün mü?l5 Bunlar İbn Arabi külliyatının tümüne dağılmış 
Ruhani Günlüğün parçalarıdır (Swedenborg'unki gibi). Bütün 

15 Bu mistik hiyerarşi anlayışı baııni lslam'da çeşiıli şekillerde karşımıza çıkar. lbn 
Arabi'ıJe hatmi tekamül mertebeleri şunlardır: ( 1 )  Etrafında dünyanın manevi 
hayatının döndüğü- Kutup (Kuıb); (2) Kutbun vekilleri olan ve ölümünde yerini 
alan iki imam; (3) Dört ana yönde görevlerini yerine getiren dört Evtad (direk); 
(4) Yedi iklimin her birinde görevlerini yerine getiren yedi Abdal (vekil); (5) 
Oniki burçtan her biri için bir Nakib (reis); (5) sekiz gök katı için sekiz Necib 
(Soylu) (Asin, El Is/anı cristianizado, sf. 41 n.2). Aynca ruhani yolculukta her 
mertebe veya "durak" için her devirde o duraktakilerin tümünün hareketlerinin 
etrafında döndüğü kutup olan bir mistik vardır (a.g.e., s. 56). 

52 



IBN ARABİ'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

bunlar filolojinin hatta psikolojinin alanı dışındadır, özellikle de 
insanın sınırları ve mistik tecrübenin olumsuzluğu hakkındaki 
hükmünü çoktan koymuş bir psikolojinin. 

Son olarak, İbn Arabi'nin tanıştığı ve öğretilerini tanımak is­
tediği sayısız ruhani lider ve sufi şeyhi vardır. Kendisi Risiiletii 'l­
Kuds'ünde bu buluşmaların bir defterini tutmuştur. Ayrıca kitap 
okusa da, görünür ve gizli mürşitleri olsa da, Arayışının ciddiye­
ti ikinci el bilgiye dayanmasını yasaklamıştır. Dahası, katıksız iç 
özgürlüğü "tehlikeli" sayılan çağrışımlardan korkmamasına se­
bep olmuştur. Öyleyse ona güvenebilir, söylediklerinin doğrulu­
ğuna inanabiliriz: "Hiçbir mistik hayat, din veya tarikat bilmiyo­
rum ki benimseyen, inanan ve uygulayan birini tanıyor olmaya­
yım. Hiçbir zaman müritlerinin doğrudan ifadelerine dayanma­
dan bir fikir veya öğretiden bahsetmedim." Bu keşf sahibi piri, 
bilimsel dürüstlüğün mükemmel bir timsali olarak addedebiliriz. 
Tüm din bilimleri ve din bilginleri, hedefleri İbn Arabi' nin Ara­
yışının kendine özgü hedefi olmasa bile onun bu düsturunu be­
nimsemelidirler. 

Doğu Yolundaki Hacı 

Şimdi, bütün bunları aklımızda tutarak şeyhimizi, dünyevi 
hayatında gönül eğiliminin formu olan ve otuz yaşında başlayan 
göçebe hayatında takip edeceğiz. 1 1 93 ve 1 200 arasında Endü­
lüs'ün farklı bölgelerini gezdi ve Kuzey Afrika'ya çeşitli uzun­
luklarda geziler yaptı. Fakat bu huzursuz dolanmalar içeriden 
gelen çağrının sadece başlangıcı, daha doğrusu emredici rü' ye­
tiydi. Bu çağrı ona Endülüs ve Magrip' i sonsuza dek terk ettire­
cek ve onu Doğunun sembolü olan bir hacı yapacaktı. 

Kutsal kişilerle tanışmalar, mistik toplantılar, eğitim ve tar­
tışma oturumları onun birbirlerini izleyen veya tekrarlayan gü­
zergahlarını belirlerler: Fas, Tlemcen, Bejaia, Tunus bu güzer­
gahlardan bazılarıdır. Ruhani Günlüğün görünmez boyutta ger­
çekleşen kişisel olaylan içeren sayfalarını hayatının bu dönemin­
deki fiziksel olaylarla eşgüdümlü olarak incelemek fazlasıyla il­
gi çekici olurdu. Rüyet kendisine geldiğinde İbn Arabi Kurtu­
ba' daydı, fakat İslam'dan önce birbirini izleyen tüm halkların 
manevi kutupları olan kişileri temaşa ettiği yer "Kurtuba" değil­
di. Kaynakların kaynağından insanlık tarihi boyunca uzanan, 

53 



BIR'LE BiR OLMAK 

Maneviyatını tüm zamanlarda tek bir corpus mysticıım [mistik 
külliyat] altında bir araya toplayan ebedi bir dinle gizli ve temel 
meşguliyetine uyumlu bu içsel hayalde bu kişilerin isimlerini da­
hi öğrendi. Yeri ve zamanı 'alemii 'l-nıisal, maddenin manevi 
haldeki berzahı, algı organı faal Muhayyile olan olay-rüyet, vecd 
halinde bir inisiyasyondu bu. 

Tunus'ta bir gece, Büyük Cami' nin bir mihrabına çekilerek 
hiçkimseyle paylaşmadığı bir şiir tertip etti. Yazıya bile geçirme­
di, ama ilhamının gün ve saatini hafızasına kaydetti. Birkaç ay 
sonra, Sevilla'da tanımadığı genç bir adam yanına yaklaştı ve 
aynı şiiri okudu. İbn Arabi şaşkına dönerek "yazan kim?" diye 
sordu. Ve diğeri cevapladı: "Muhammed İbn Arabi." Genç adam 
İbn Arabi'yi hiç görmemişti ve karşısında duranın kim olduğunu 
bilmiyordu. Öyleyse şiiri nereden biliyordu? Birkaç ay önce (İbn 
Arabi'ye Tunus'ta ilham geldiği gün ve saatte) bir yabancı, ta­
nınmayan bir hacı, burada Sevilla'da bir grup genç adamın ara­
sına katılmış, onlara bir şiir okumuş, onlar da büyük zevk alarak 
şiiri ezberlemek istemişler, tekrarlaması için yalvarmışlardı. Da­
ha sonra bu yabancı adam, kendini tanıtmadan ve hiçbir iz bırak­
madan ortadan kaybolmuştu. Bu tür olaylar tasavvuf ehli için bi­
linen şeylerdi. Mesela buna benzer tecrübeler büyük İranlı şeyh 
Aliiüddevle Simnani (on dördüncü yüzyıl) için oldukça sık yaşa­
nan şeylerdi. Günümüzde parapsikoloji bunları dikkatle kayde­
der, fakat duyumsal algının zaman-uzamsal şartlarının askıya 
alınması, daha doğrusu aşılmasından herhangi bir sonuç çıkar­
maya ne becerisi ne de cesareti vardır. Tasavvuf kozmolojisi bu 
tür tecrübeleri ciddiye alan -bizim dünya görüşümüzde eksik 
olan- bir boyuta sahiptir. Kaynağı kalp ve organı faal Muhayyi­
le olan bir manevi enerjinin etkilerinin zuhur bulduğu duyular 
ötesi bir dünyanın "nesnel" gerçekliğini temin eder. 

Bununla birlikte İbn Arabi'nin kendinden emin bir Mutezili 
bilginle uzun bir konuşma yaptığı sahne "dünya üzerinde," Ron­
da civarlarındadır. Orada Şeyhimizin kurduğu mütecelli yapının 
temel direği olan İsimler öğretisi konusunda tartıştılar. Sonunda 
Mutezili teslim oıau. İbn Arabi'nin fevkalade önemli bir hikmet 
eseri olan Halu 'n-na 'leyn' i(Çarıklann çıkanlışı)okumaya başla­
yışı da "gerçekten" de Tunus'ta olur.Eserin başlığı Kuran' ın 
(Ta-Ha; 1 2) ayetine, Musa' nın yanan bir çalıya yaklaşırken duy­
duğu "Çarığını çıkar" emrine bir göndermedir. Bu kitap Almora-

54 



IBN ARABi'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

videlere karşı bir başkaldırı hareketi niteliği taşıyan Müridin akı­
mının on ikinci yüzyılın ilk yansında güney Portekiz'de (Algar­
bes) kurucusu İbn Kasi'nin -kendisinden daha önce bahsetmiş­
tik- günümüze ulaşan tek eseridir.Bu akım ya da en azından ba­
tıni öğretisinin temelleri, İsmaili Şiilikten esinlenmiştir. İbn Ara­
bi bu kitaba bir şerh yazmıştır. Bu şerhin incelenmesi İbn Arabi 
öğretisiyle Şii hikmet arasında daha önce vurgulanan yakınlık 
açısından aydınlatıcı olacaktır; bu yakınlık İbn Arabi'nin İran'da 
Şii mutasavvıflar tarafından hızla benimsenmesinin de nedenidir. 

İbn Kasi'nin Müridin (müritler) hareketinin ilk kaynağı Asin 
Palacios'un İbn Arabi'nin batıni hayata girişiyle ilişkilendirdiği 
Almeria okuluydu. Buna karşılık Almeria okulunun öğretileri ta­
savvuf piri İbnü'l-Arif aracılığıyla İbn Meserre'ye ve bir kısmı 
İsmaili kozmogoniyle ve Sühreverdi'nin lşrak'ıyla belirgin ortak 
özellikler gösteren Yeni-empedoklesçi öğretilerine (ö. 3 1 9/93 1 )  
kadar götürülebilir. Elbette İbn Meserre' nin bu kavramına İbn 
Arabi'yi bütünüyle açıklayan bir haberci olarak bakmamalıyız. 
Buna rağmen yadsıyamayacağımız bir gerçek vardır ki o da Asin 
Palacios'un İbn Meserre'nin kayıp eserini ana hatlarıyla tekrar 
oluştunnasını sağlayanın İbn Arabi tarafından temin edilen bol 
miktardaki alıntı olduğudur. Aynca İbn Arabi'nin İbnü' l-Arif'in 
müridi olan ve öğretilerini devam ettiren Abdullah el-Gazzal ile 
arkadaşlığı da sıkı bir bağa işaret eder. 16 

Bununla beraber, şeyhimizi yukarıda bahsi geçen yolculuk­
lardan ve memleketi Mursiye'ye kısa bir dönüşten sonra 1 198 
yılında -İbn Rüşd'ün ölüm yılında- Meriye'de (Almeria) bulu­
ruz. Yolculuğa uygun olmayan Ramazan ayı başlıyordu. İbn 
Arabi Meriye'de kısa süreli ikametini içeriği gelecekteki büyük 
eserlerini müjdeleyen küçük bir eser yazarak değerlendirdi. 
Mevaki 'ü 'l-Nücum (batan yıldızların yörüngeleri) isimli bu kü­
çük kitap, manevi hayata bir giriş kitabı yazmasını buyuran bir 
rüyanın da desteklediği bir ilhamla onbir günde yazıldı. İbn Ara­
bi bir başka yerde, "bu kitap, başlangıç seviyesinde birinin bir 
mürşide bağlanmaktan vazgeçmesini sağlayacak bir kitaptır; da-

16 Bkz. Asin Palacios, "lbn Masarra y su escuela: origines de la filosoffa hispano­
musulmana," Obras escogidas, I, 144-45 ve "El Mfstico Ebu'l-Abbas ibnü'l­
Arif de Almerfa," a.g.e., 1 ,  222-23. Yukanda Asin tarafından Almerfa okulu ile 
Yeni-empedoklesçilik ve Priscillian irfan arasında kurulan bağlara değindik; 
bkz. Asfn, "lbn Masarra," I, 38 ff. 

55 



BIR'LE BiR OLMAK 

ha doğrusu, mürşit için vazgeçilmezdir. Çünkü yüce, çok çok yü­
ce mürşitler vardır ve bu kitap bir mürşitin hedefleyebileceği en 
yüksek mertebeye ulaşmasına yardımcı olur" demiştir. Kitapta 
astronomik simgelerin oluşturduğu perdenin arkasında, şeyhi­
miz Yolun üç aşamasında Tanrının Mutasavvıfa bahşettiği Nuru 
tanımlar. Tümüyle zahiri olan ilk aşama, şeriata dış riayetten olu­
şur. İbn Arabi bu aşamayı diğer iki aşamanın mehtapları yüksel­
diğinde parlaklıkları azalan yıldızlara benzetir. Bu iki aşamada 
mutasavvıf teville, lafzi ifadeleri simgeledikleri ve "şifresi" ol­
dukları şeye "geri götüren" işari tefsirle tanışır -başka bir deyiş­
le, dış usulleri mistik, batıni anlamlarıyla yorumlamayı öğrenir. 
Şimdi, daha önce de söylediğimiz gibi, ana yazınsal ilkesi her 
zahiri anlamın bir batıni eşi olduğu olan Şiiliği akla getirmeden 
tevilden bahsetmek mümkün değildir. Bu her nerede olursa ol­
sun hukuk dininin ve lafzi gerçekliğin kıskanç yetkililerini kor­
kutmaya yeter. 

Öyleyse İbn Arabi'nin Endülüs'te hayatın kendisi için yakın­
da imkansız olacağını hissetmesine şaşırmamalı. Çünkü trajik 
öncüleri vardı (İbn Kasi, İbn Barracan). Her kim zahiri bakış açı­
sından ayrılıyorsa siyasi kargaşa çıkardığı varsayılıyordu. İbn 
Arabi bu konuda pek de kaygılı değildi. Fakat onunki öyle bir 
yoldu ki ya resmi çevrelerden uzak duracaktı ya da onların şüp­
hesini uyandıracaktı. İbn Arabi gibi bir adam için farkedilmemek 
kolay değildi. Açıkça, Sultan Yakup el-Mansur' la arasında geçen 
şiddetli dini tartışmalardan kendisi bahseder. Daha geniş bir kit­
le bulmak, daha fazla hoşgörü görmek için Endülüs'ü, Magrip' i 
ve Almuhad sultanlarının yarattığı havayı bırakıp yüzyıllar boyu 
müritlerinin dallanıp budaklanacağı Doğu İslam Dünyası' na göç 
etmesi gerekiyordu. 

B u  karan mütecelli bir rüyetin sonrasında aldı: Arşın sayısız 
ateşten sütun üzerinde durduğunu gördü. Arşın hazinesini, sema­
vi Antropos 'u  sakladığı oyuk, Arşa Oturan' ın ışığına perde göre­
vi gören bir gölge yayıyordu ve bu gölge, ışığı katlanı lır ve sey­
redilebilir kılıyordu; gölgenin yumuşaklığında tarifsiz bir huzur 
hüküm sürüyordu. ' (Böylece rüyet, tecelli kavramının ve aşkın 
diyalektiğinin temeli olan, aynı zamanda da Şii İmamcılığın baş­
lıca sım olan semavi dünyada ilahi antromorfozun gizemine in­
ce bir düzen getirmiş olur). Harikulfide güzelliği diğer tüm kuş­
lannkini geçen bir kuş arşın etrafında dönüyordu. Ona Doğuya 

56 



IBN ARABI'NlN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

doğru yola çıkmasını söyleyen bu kuştu: kendisi ona yoldaş ve 
semavi rehber olacaktı. Aynı zamanda kuş ona kendisini Fas' ta 
bekleyen dünyevi yol arkadaşının ismini de söyledi; bu kişi Do­
ğu'ya göç etmek istemiş fakat ilahi bir önsezi ona kendisine ay­
rılan yol arkadaşını beklemesini söylemişti. Semavi güzelliğiyle 
bu kuşu, filozofların faal Akıllarının aslı addettikleri Kutsal Ru­
hun, yani Cebrail' in, Bilgi ve Vahiy Meleğinin bir temsili olarak 
görmek zor değildir. Bu sonsuz önemde bir veridir; bu karar 
anında lbn Arabi' nin manevi tecrübesinin biçimini anlamamızı 
sağlar. lbn Arabi'nin bilincinde oluşan bu rüyete dayalı, bize 
kimliği Üveysilerle bağlantılı olarak farklı şekillerde karşımıza 
çıkan Şahsın ta kendisi olduğunu gösterir. O, bireysel Kutsal 
Ruhtur, kendi deyimiyle "yoldaş ve semavi rehberdir." Kendisiy­
le farklı şekillerde tekrar karşılaşacağız, özellikle de "mistik Ka­
be'nin etrafında." Bu düşsel sahnede lbn Arabi, Doğu yolundaki 
hacı olarak, Sühreverdi'nin Kıssatü '/-Gurbeti ' l-Garbiyye'sinde­
ki kahramanın bir canlandırmasına benzer. 

Yola çıkışıyla şeyhimizin gezgin hayatının ikinci evresi baş­
lamış olur. Bu hayat onu 597/1200 ve 620/1 223 arasında Orta Do­
ğu'nun birçok bölgesine götürür ve sonunda da hayatının son on­
yedi yılını huzur ve sıkı bir çalışmayla geçireceği Şam'a yerleşti­
rir. 598/1201  yılında yolculuğunun ilk hedefi olan Mekke'ye ulaş­
tığında İbn Arabi otuz altı yaşındaydı. Kutsal şehirde bu ilk ika­
meti öyle derin bir tecrübe oldu ki "Aşkın diyalektiği" hakkında 
daha sonra okuyacaklarımızın temelini oluşturdu. Ana hatlarını 
daha önce "Endülüs ve lran Arasında" bölümünde ortaya koydu­
ğumuza canlı bir misal olarak kaydediyoruz ki İbn Arabi, Isfahan­
lı soylu bir İranlı aileye konuk oldu; evin reisi Mekke'de önemli 
bir görevi olan bir şeyhti. Bu şeyhin sıradışı bir fiziksel güzelliğin 
muazzam bir manevi bilgelikle birleştiği bir kızı vardı. lbn Ara­
bi' ye, Dante için Beatrice ne idiyse o oldu, mütecelli şahıs Sophia 
Aetema'nın tecellisi oldu ve öyle de kaldı. lbn Arabi Fedeli 
d'anıore'den biri oluşunu ona borçluydu. Aşağıda bu olayın bol 
miktarda izini bulacağız (il. Bölüm). Buraya dikkat edelim: İbn 
Arabi'nin genç bir kız olan Hikmete [Sophia] seslenmekteki, ila­
hi bir aşkı ifade etmek olan bilinçli maksadını anlamamak veya 
ciddiye almıyor gözükmek, bu kitabın ısrarla üzerinde durduğu 
tecelli anlayışına, şeyhimizin öğretisinin temeli, alem, Tanrı ve in­
san ve aralarındaki ilişkileri algılayış biçiminin anahtarı olan bu 

57 



BIR'LE BiR OLMAK 

anlayışa gözlerini kapamak demektir. Öte yandan, bunu anlamak, 
Dante'nin yoldaşları Fedeli d 'amore'nin dinine dair sembolistler 
ve filologlar arasındaki çatışmanın çözümü için de bir ipucu bul­
maktır. Tecelli anlayışında bir ikilem yoktur, çünkü alegoriden de 
lafzın görünen manasına bağlılıktan da eşit uzaklıktadır. Somut 
kişinin varlığına inanır, fakat bu kişiye onu dönüştüren bir işlev 
yükler; çünkü onu başka bir dünyanın ışığında algılar. 

Şeyhin ailesiyle ve küçük seçkin çevreleriyle vakit geçirmek 
İbn Arabi' ye Batı' daki yıllarında mahrum kaldığı sessiz samimiye­
ti, güven verici huzuru sağladı. ,Mekke'deki ikameti sıradışı üret­
kenliğinin başlangıcı oldu. Mistik hayatı yoğunlaştı; "alemin mer­
kezi" olarak içselleştirdiği Kabe'yi -gerçek veya zihinsel- tavafta­
n, içsel rüyetlerin ve mütecelli algıların tecrübi doğruluk kattığı bir 
tefekkür uğraşını besledi. Yıllar önce Sevilla'da olduğu gibi tarika­
ta kabul edildi. Fakat bu, ne olursa olsun, yalnızca dış bir işaretti. 

Asıl belirleyici olay Doğu'ya doğru yola çıkışına sebep olan 
olaya benziyordu. Sadece "Kabe' nin etrafında" bir tefekkür tara­
fından harekete geçirilebilirdi çünkü bu tür olaylar ancak "dün­
yanın merkezinde," yani içsel mikrokozmosun kutbunda gerçek­
leşebilir ve Kabe"dünyanın merkezi"dir. İbn Arabi burada bir kez 
daha ona hac emrini vererek kendisini yoldaşı ve semavi rehberi 
ilan eden bireysel Kutsal Ruhuyla karşılaştı. Daha sonra bu kar­
şılaşmayı, dev Fütuhat eserinin, Mekke'de kendisine bağışlanan 
ilahi ilhamları konu alan kitabının kaynağı olan bu ilahi Alter 
Ego tecellisini inceleyeceğiz. Bu ayrıcalıklı tecelli anlan, dindı­
şı, nicel ve geri döndürülemez zamanın devamlılığını kesintiye 
uğratırlar, fakat tempus discretum [ayn zamanlan] (melek bili­
min zamanı) bu devamlılığa dahil olmaz. Bu durum, tecellileri, 
mesela genç kız Hikmet ile Fiituhfit' ın önsözündeki mistik deli­
kanlıyı birbirine bağlarken akılda tutulmalıdır. Mütecelli kişiler­
le karşılaşmalar her zaman "dünyanın merkezine" dönüşe işaret 
eder, çünkü iilemii 'l-misal'le iletişim ancak "dünyanın merkezin­
de" mümkündür. Şeyhimizin birçok tasviri bu olguyu doğrular. 17 

17 Örneğin (Asin, "İbn
' 
Masarra," 1, 83): Halife Harun Reşid'in oğlu Ahmet Sebiiti, 

Hicri ikinci yüzyılda ölen büyük mutasavvıf, İbn Arabi'ye cismi suretinde görün­
dü ve onunla konuştu: "Onunla 599 yılında bir Cuma günü, öğle namazından son­
ra Kiibe'yi tavaf ederken karşılaştım. Ona sorular sordum ve o da cevap verdi, ama 
Cebrail'in genç bir Arap göıilnümüne bürünmesi gibi, aslında konuşan ben, Ka­
be'yi tavaf ederken bana görünmek için duyumsal bir şekle girmiş olan ruhuydu." 

58 



IBN ARABi'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

Son olarak, İbn Arabi'nin kişiliğinin baskın özelliğini, onu çoğu 
Sufi gibi sadece dünyevi bir mürşidin müridi değil, her şeyden 
evvel ve esasen "Hızır' ın müridi" yapan özelliğini, tecellilerin 
işaret ettiği düzenle ilişkilendirmemiz gerekmektedir. 

Hızır 'ın Müridi 

İbn Arabi'nin bu özelliğinden, hayatının dönemeçlerine yön 
veren bir simge olarak daha önce bahsetmiştik ve bu bize onu 
Üveysi adı verilen mutasavvıflarla özdeşleştirme olanağı ver­
mişti. Bu nitelemenin öngördüğü manevi ferdiyet, teknik bir so­
run olan akıllar sorununa, ferdi nefs ile varlık ve nur bahşeden 
Kutsal Ruh-faal Akıl arasındaki ilişki sorununa bulunan çözüm­
lerin, çoğunlukla üstü kapalı olarak temelini oluşturan varoluşsal 
seçimleri şimdiden tahmin etmemizi sağlar. Tasavvufun, Üveysi­
lere özgü durumu tanıyıp kabul etmesi (Ebu'l-Hasan Harrakani 
ve Feridüddin Attar örneklerini görmüştük) başlı başına, Tasav­
vuf ve Hristiyan keşişlik arasında aceleci bir karşılaştırmayı en­
gelleyecek bir olgudur; bunlardan ikincisi buna benzer herhangi 
bir şey sunamıyor gözükmektedir. 

Bize göre Hızır'ın müridi olmak kişiye, bir birey olarak, aş­
kın ve "tarihötesi" bir boyut katar. Bu Sevilla'da ya da Mekke'de 
bir tasavvuf tarikatına intisaptan daha büyük bir şeydir; Tanrı ile 
kişisel, doğrudan, dolaysız bir bağdır. Burada belirlenmesi gere­
ken Hızır' ın tecelliler arasındaki yeridir: semavi, ruhani bir rehber 
olarak Hızır'ın, çeşitli temsillerinin altında Kutsal Ruhu tanıdığı­
mız o Şahsın mükerrer görünümleri ile ilgisi ne olabilir? Veya 
başka bir deyişle, aşağıda üzerinde duracağımız şu hadiste bildi­
rilen en yüce tecelli ile ilişkisi nedir: "Rabbimi şekillerin en güze­
linde temaşa ettim" (bkz. aşağıda, VI. Bölüm). Bu soruya cevap 
ararken müridin Hızır ile ilişkisinin herhangi bir görünür dünyevi 
şeyhle muhtemel ilişkisine benzeyip benzemediği sorusuna geli­
riz. Bu ilişki kişilerin sayısal bir dizilişlerine işaret eder; aradaki 
fark,bu sefer bu kişilerden birinin sadece alemü 'l-misal'de görü­
lebilmesidir. Diğer bir deyişle, bu ilişkide Hızır analitik psikoloji­
nin tanımladığı gibi bir arketip midir, yoksa özgün ve kalıcı bir ki­
şilik midir? Fakat bu meseledeki ikilem, iki soruya -Hızır kimdir? 
Hızır'ın müridi olmak ne demektir?- verilecek cevaplar birbirle­
rini varoluşsal olarak aydınlattıklannda ortadan kalkmaz mı? 

59 



BIR'LE BiR OLMAK 

Hızır kimdir? sorusuna tam bir cevap verebilmek için çok 
çeşitli kaynaklardan çok geniş miktarda bilgi derlememiz gere­
kirdi: peygamberbilim, halkbilim, simya, vs. Fakat burada onu 
esasen, ilahi dünya ile doğrudan ve dolaysız bir ilişkiyi -yani ta­
rihsel bir şeyhler silsilesinde tarihsel bir gerekçe aramayan bir 
bağı- benimseyenlerin, yetkilerini hiçbir iktidardan almayanla­
rın görünmez ruhani mürşidi olarak inceleyeceğimizden, kendi­
mizi birkaç temel noktayla sınırlandırabiliriz: Kuran'daki yeri, 
isminin anlamı, lJyas peygamberle yakınlığı 18 ve buna bağlı ola­
rak llyas ile Şiilik'teki İmam arasındaki bağlantı. 

Kehf suresinde (59-8 1 .  ayetler) Hızır, esaslı bir çözümleme­
sinin en eski tefsirleri tarafından kapsamlı biçimde incelenmeyi 
gerektirdiği gizemli bir vakada yer alır. Musa'nın kendisine "ka­
der ilmini" tanıtan rehberi olarak karşımıza çıkar. Böylece ilham 
kaynaklı ilahi bir bilimi, şeriattan üstün bir bilimi elinde tutan bi­
ri olarak tanıtılır. Öyleyse Musa, görevi şeriati vahiy etmek olan 
bir peygamber olduğuna göre, Hızır Musa'dan üstündür. Mu­
sa'ya açıkladığı şey tam da şeriati aşan sır, gizemli gerçektir (ha­
kikat) ve bu, Hızır tarafından vasıtasız olarak tanıtılan maneviya­
tın lafzi dinin kulluğundan bağımsız olmasını da açıklar. Eğer 
Hızır'ın görevinin, Hızır'ın llyas'la özdeşleştirilmesiyle İmamın 
ruhani görevine benzediğini düşünürsek, burada Şiiliğin en derin 
iştiyakının yazınsal temellerinden biriyle karşı karşıya olduğu­
muzu farkederiz. Gerçekte de, Hızır' ın Musa karşısındaki üstün­
lüğü ancak bu bakış açısıyla bir çelişki içermeyebilir. Aksi tak­
dirde, Musa bir şeriat indirmekle yükümlü altı büyük peygam­
berden biriyken Hızır, geleneklerimizde adı geçen yüz seksen 
bin nebiden biri olarak kalır. 

Doğru olan şu ki bu dünyevi şecere tarihsel incelemeye kar­
şı gelen bir sorun çıkarır. Bazı geleneklere göre Hızır, Nuh'un 
beşinci nesilden torunudur. ı 9 Her halükarda, tarihsel zamanın 
kronolojik boyutundan çok uzaktayız. Bu olayların alemü'l-ıni­
sal'de yer aldığını kabul etmediğimiz sürece Hızır-1lyas' ın 
Musa ile çağdaşıymış gibi görüştüğü Kuran faslına mantıklı bir 
sebep bulamayız. Ölay, kendine özgü nicel zamansallığına daha 

1 8 Bu önemli konuda bkz. Louis Massignon 'un çalışması "Elie et son rôle transhis­
torique, Klıadirfya, en Islam," Elie le proplıete, il, 269-90. 

19 Bkz. Abbas Kummi, Sefinetü BiMri 'l-Envar, 1, 389. 

60 



IBN ARABİ'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

önce değindiğimiz başka bir eşzamanlılığa dahildir. Aynca 
Hızır'ın kariyerinin en belirleyici olayına nasıl "nesnel" tarihsel 
yöntemler uygulanabilir? Hızır yaşamın kaynağına ulaşmış, 
ölümsüzlük suyunu içmiş ve bunun sonucunda da yaşlanmaktan 
ve ölmekten azade bir kişidir. O "Ebedi gençlik"tir. Ve bu sebep­
ten dolayı kesinlikle isminin yaygın söylenişlerini (Farsça 
Khezr, Arapça Khidr) bir kenara bırakıp Khddir' i tercih etmeli 
ve Louis Massignon'un yaptığı gibi "Yeşil Kişi" olarak çevirme­
liyiz. Gerçekten de Hızır Doğa'nın yeşilliğinin tüm yönleriyle 
bağdaştırılmaktadır. Fakat bu sebeple onu bir "bitkisel yaşam 
miti" olarak yorumlamayalım. Bu, Khddir' in varlığının işaret et­
tiği özel algı biçimini varsaymadığımız sürece anlamsız olur. 

Böyle bir algı biçimi gerçekten de vardır; bu durumun İs­
lam'ın yeşil rengine verdiği hala tam açıklanamayan sıradışı 
önemle de bir bağı vardır. Yeşil "İslam'ın manevi, törensel ren­
gidir;'' Alevi rengi, Şiilerin temel rengidir. Onikinci İmam, 
İmam-ı gaip, "Zaman' ının efendisi" Beyazlık Denizi 'nin orta­
sındaki Yeşil Ada' da ikamet eder. Büyük İranlı mutasavvıf Sim­
nanl (on dördüncü yüzyıl) merkezleri "benliğinin yedi peygam­
beri" ile ifade edilen gizli bir fizyoloji ortaya koydu. Bu merkez­
lerden her birinin ayn bir rengi vardır. Sının gizli merkezi , "ben­
liğinin Mesih'i" parlak siyah (esvdd-ı nı1ranf, "kara nur") renkte 
iken, yüce merkezin,"sırlann sımnın," "benliğinin Muham­
med'inin" rengi yeşildir.20 

Bu girişin sınırlan içinde, Hızır ve 1Iyas'ın kah ortak bir iki­
li olarak görülmesinin, kah birinin diğeri ile özdeştirilmesinin 
nedenlerini kavramak mümkün değildir.2 1 Şii hadisleri, özellik­
le de Beşinci İmam Muhammed Bakir' in bazı konuşmaları bize 
İlyas ve Elyesa kişileri hakkında bilgi verir.22 Burada bizi ilgi­
lendiren, kişiyi lafzi dinden kurtararak mistik Gerçeğe ulaştıran 
Hızır-1Iyas kişileriyle ilişkili olarak, bu hadislerin İmam ile kur­
duğu bağlardır. Şiiliğin ne olduğunu anlamak için Birinci İmama 
atfedilen vaazların bir kısmını okumak gerekir: Kelamın büyü­
sünde, ışıltılı lirizminde eşsiz bir güç vardır. Eğer bu vaazların 
"tarihsellikleri" şüphe uyandırıcıysa, bu şüphe gözlemlenebilir 

20 Bkz. "L'Interiorisation du sens." 
21 Bkz. Massignon, "Elie et son rôle transhistorique." 
22 Bkz. Abbas Kumml, Sefinet, I, 27-29; il, 733. 

6 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

ve tarihsel bir kişinin değil ebedi bir İmamın Kelamını dile ge­
tirdiği izlenimini veren bu vaazların yarattığı faalin dindışı yö­
nünden başka bir şey değildir. Her halükarda bu vaazlar vardır ve 
içerikleri de bazı yazarların Şiiliği indirgemek istedikleri, iktidar 
hakkını arayan tarihsel ihtilafla tümüyle alakasızdır.Bu yazarlar, 
Şiiliğin dinsel bir olgu, yani başka bir şeyden nedensel türemey­
le "açıklanamayacak," temel ve özgün bir veri (bir rengin veya 
sesin algılanışı gibi) olduğunu unutuyorlar. 

Bu vaazlarda Şiilik, tüm Vahyin gizli anlamını kapsamakta­
ki gücünü gösterir. Bir tanesinde İmam, vahiy olunmuş bir Kita­
bı olanlar (ehlü' l-Kitab) ve olmayanlar da dahil sırasıyla her mil­
let tarafından bilindiği isimleri bildirir. Hristiyanlara hitap eder­
ken, "Ben İncil'de adı tlyas olan kişiyim" der.23 Burada Şiilik 
İmam kişisi aracılığıyla kendini Transfıgürasyonun, başkalaşı­
mın tanığı ilan eder. Kehf suresinde, Musa'nın öğreticisi [initi­
and] Hızır-tlyas'la görüşmesi, Tabor Dağı'nda Musa ile tlyas 
(yani İmam) arasında geçen konuşmanın önceden olacağına işa­
ret eder. Bu tipoloji Şii zihnin niyetini açık etmekte çok başarılı­
dır. Eğer sonunda dikkatlerimizi Şii düşüncesine yöneltirsek, 
onun Hristiyanlık ve 1slam arasındaki ilişki hakkındaki mevcut 
fikirlerimizi nasıl altüst edeceğini gösteren tanıklıklar toplamak 
kolay olacaktır. İsmaili batıniliğin bir başka vaazında İmam şöy­
le der: "Ben körleri ve cüzzamlıları tedavi eden lsa'yım (bir 
şerhte okuduğumuza göre bu ikinci İsa demektir). Ben oyum ve 
o da ben."24 Ve eğer İmam başka yerde Melçizedek olarak tanım­
landıysa, bu İmamcılık ile, lsa'nın doğaüstü varlığında gerçek 
"Tanrı' nın Oğlu"nu, Kutsal Ruh'u bulan Melçizedekçi Hristi­
yanların lsacılığı arasındaki bağ kolayca görülebilir. 

Burada Hızır-llyas'ın kişiliğine dair birkaç işaret verdik. 
Belli bir bağlamda düşünüldüklerinde, bu mevzunun arkasında 
yatan insanlık tecrübesinin enginliğini ortaya koymakta yeterli­
dirler. Fakat böylesi bir karmaşıklıkta, bu kadar çok çağrışımı 
olan ve bu kadar çok başkalaşım geçiren bir Şahsın karşısında, 
belirgin bir sonuca ulaşmaktaki tek umudumuz fenomenolojik 
bir yöntemden geçer. Mistik bilincin gizli niyetini ortaya çıkar­
mamız, kendisine tüm biçim ve anlamlarıyla Hızır-tlyas' ı  gös-

23 A.g.e., 1, 389 ve Meclisi, Bihari'l-Envdr, IX, 10. 
24 Cafer b. Mansuri' l  Yaman, Kitdbü 'l-Keşf. s.8. 

62 



IBN ARABİ'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

terdiğinde, kendisine kendisiyle ilgili ne gösterdiğini anlamamız 
gerekmektedir. Nitekim şu anda böyle bir fenomenoloji tasavvur 
etmekteki tek amacımız, hiçbir dünyevi mürşidin ve topluluğun 
öğretisine boyun eğmeyen -genç İbn Arabi' de İbn Rüşd'ün hay­
ran olduğu da tam olarak buydu- bir mutasavvıfın görünmez ru­
hani rehberi kabul edilen Hızır' ın kim olduğu sorusuna bir cevap 
bulmaktır. Fenomenolojik açıdan, bu soru bir başka soruya eştir: 
Hızır'ın müridi olmak ne demektir? Kendini Hızır'ın müridi ola­
rak tanımlamak hangi kişisel farkındalık durumuna denk düşer? 

Soruyu bu şekilde sormanın "elimizdeki bir arketip midir 
yoksa gerçek bir insan mı" ikilemini kendiliğinden giderdiğine 
daha önce işaret etmiştik. Her iki cevabın da ne büyüklükte bir 
kayba sebep olacağını görmek zor değildir. Eğer analitik psiko­
lojinin bakış açısını benimseyip Hızır'ı bir arketip kabul edersek, 
gerçekliğini yitirecek ve hayal gücünün veya aklın bir uydurma­
sı halini alacaktır. Ve eğer ondan gerçek bir insan gibi bahseder­
sek, Hızır' ın müridiyle ilişkisi ile bu dünyada herhangi bir şey­
hin müridiyle ilişkisi arasındaki yapısal farkı tanımlayamayaca­
ğız. Bu durumda Hızır, sayıca bir tane olmakla beraber, eşsiz 
olanın eşsiz olan ile yakınlaştığı, ortak-paylaşım ilişkisine pek 
uymayan bir mürit çokluğuyla karşı karşıya kalır. Kısaca, bu ce­
vaplar Hızır kişisi fenomenini açıklamaya yeterli değildir. 

Fakat belki de bu fenomeni mutasavvıflarda görüldüğü bi­
çimde anlamamızı sağlayacak başka bir yol vardır. Sühreverdi 
lbn Arabi'ninkine oldukça benzer bir niyetle bize böyle bir yol 
açmaktadır. Sühreverdi'nin manevi otobiyografisini oluşturan ri­
salelerden birinde, "Mor Başmelek" risalesinde mutasavvıf, Kaf 
Dağına -yani kozmik dağa- tırmanmasını ve Ab-ı Hayatı elde 
etmesini sağlayacak sım öğrenir. Ancak mutasavvıf yolculuğun 
zorluklarını düşününce korkar. Fakat Melek ona "Hızır'ın çarık­
larını giy" der. Ve Sühreverdi'nin kapanış sözleri şunlardır: 
"O nehirde yıkananlar sonsuza dek lekesiz kalacaklar. Eğer biri 
mistik Hakikatin anlamını keşfettiyse, bu Nehre ulaştığı anlamı­
na gelir. Çıktığında, avuçta damıtılmış tek bir damlasını güneşe 
tuttuğunda avcunun arkasına geçen o reçineye benzemesini sağ­
layan yatkınlığı edinmiştir. Eğer sen Hızır' san, sen de Kaf Dağı­
na kolayca tırmanabilirsin." Ve Kıssatü 'l-Gurbeti 'l-Gaybiyye 
Kaf Dağı'nın doruğuna, zümrüt kayasının dibine, Kutsal 
Ruh'un, filozofun aynı risalede "Faal Akıl"la özdeşleştirdiği ve 

63 



BIR'LE BiR OLMAK 

bil-meleke Akıllar hiyerarşisinin ayağına oturttuğu insanlık Me­
leğinin bulunduğu, mistik Sina'ya varan yolu tarif eder. Bu ceva­
bın özü "eğer sen Hızır'san" sözündedir. Çünkü bu özdeşleşme 
İbn Arabi"nin Hızır'ın "hırkasını" giyişine verdiği anlama uyar. 
İbn Arabi bu olayı törenin genel anlamına bağlar; çünkü sonuç, 
gömleği alanın ruhani durumunun gömleği vereninkiyle özdeş­
leşmesidir. 

Bu söylenilenler Hızır'ın müridi olmanın anlamına dair ipu­
cu verirler. Ve bu anlam öyle bir anlamdır ki, Hızır kişisinin ba­
sit bir arketipe indirgenmemesine rağmen, varlığı onu bir arketi­
pe dönüştüren bir ilişki içinde tecrübe edilir. Eğer bu ilişki ken­
dini fenomenolojik olarak göstermek ise, iki ana ifadesine teka­
bül eden bir durum gereklidir. Bu tür bir ilişki Hızır'ın eşzaman­
lı olarak hem bir kişi hem bir arketip, bir kişi-arketip olarak 
tecrübe edilmesine işaret eder. Bir arketip olduğu için, Hızır ki­
şisinin tekilliği ve kimliği Hızır olanlarda temsil edilişinin ço­
ğulluğuy la uyum içindedir. Hızır'ın müridi ve öğrencisi olmak o 
olmak zorunluluğudur. Hızır mürşidi olmayan herkesin mürşidi­
dir, çünkü o bütün müritlerine nasıl o olunacağını gösterir: Ah­
ı Hayat'a, ebedi gençliğe ulaşmış olan, Sühreverdi'nin risalesi­
nin de belirttiği gibi ("Eğer Hızır' san . . .  "), hakikate, Kanun'un 
üstünde olan ve bizi lafzi dinden kurtaran gizemli batıni gerçeğe 
ulaşmış olandır. Hızır bütün bu kişilerin mürşididir, çünkü her 
birine kendisinin ulaştığı ve emsal teşkil ettiği ruhani duruma 
ulaşmayı gösterir. Her biriyle ilişkisi misalin veya temsil edile­
nin, temsil eden ile ilişkisidir. Hem kendisi hem de arketip olma­
sını sağlayan budur ve her insanın mürşidi olması her ikisi de ol­
masıyla mümkündür, çünkü müritlerinin miktarı kadar kendisini 
temsil eder ve görevi her müride kendisini göstermektir. 

Nitekim Hızır'ın "rehberliği," dogmasını yayan bir dinbilim­
ci gibi tüm müritlerini aynı hedefe, herkes için aynı olan bir te­
celliye yönlendirmeyi amaçlamaz. Her müridi kendi tecellisine, 
kendisinin şahsen tanıklık ettiği tecelliye, "iç cennetine," kendi 
varoluşunun biçimine, ebedi ferdiyetine (a 'yan-ı sabite), diğer 
bir deyişle Ebu Yezid Bistami'nin her Maneviyata "ayrılmış" pay 
olarak tanımladığı, İbn Arabi' ye göre ilahi İsimlerden kendisine 
verilen, içinde Tanrısını tanıdığı ve Tanrısının onu tanıdığı İsmin 
tekabül ettiği tecelliye yönlendirir. İbn Arabi'nin bahsettiği iliş­
ki, Rab ve nıerbab arasındaki, Aşk Efendisi ile kulu arasındaki 

64 



IBN ARABi'NIN HAYATININ OÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

ilişkidir (bkz. 1. Bölüm). Simnani'nin deyişiyle, Hızır' ın görevi 
"benliğinin Hızır'ına" ulaşmanı sağlamaktır, çünkü mistik Si­
na'nın eteklerinde, mikrokozmosun kutbunda, dünyanın merke­
zindeki Ab-ı Hayat burada, bu iç derinlikte, "benliğinin peygam­
beri"nde fışkırır. Bu Üveysilerin bakış açısına da uygundur: 
Mansfir-ı Hallac'ın varlığının nuru, "Meleği" tarafından yol gös­
terilen Attar, "benliğinin Mansuru"na ulaşır, Heylacname'sinin 
o tutku dolu son elli sayfasında Mansfir olur. Böylesi bir yakla­
şım Ali Veffi'nın (on dördüncü yüzyıl) söyleyişiyle de uyumlu­
dur. Buna göre, her peygamberin kendi peygamberliğinin Ruhu­
nu bir Cebrail biçiminde algılaması gibi, bir Hızır'ın sesinde her 
Ruhani varlık kendi Kutsal Ruhunun ilhamını duyar. Ve bu Ab­
dülkerim Cili'nin Kutsal Ruhla, her varlığın ilahi Yüzü ile ilgili 
(aşağıda okuyacağımız) sözlerinin basit bir yankısıdır. Hızır ol­
mak mütecelli rüyetlere, visio snıaragdina'ya [yeşil nur] ilahi 
Alter Ego'yla karşılaşmaya, İbn Arabi'nin dehasının yine de an­
latmakta başarılı olduğu tarifsiz iletişime yatkınlık kazanmış ol­
mak demektir. 

Sadece hikmette değil, akıl sorunsalları aracılığıyla Faal Ak­
lın kendisini Bilgi ve Vahiy Meleği, yani Kutsal Ruh (vahiy me­
leği Cebrail'i Kutsal Ruhla özdeşleştiren Kuran'a göre) olarak 
sunduğu felsefede de bir kez daha Şahısla karşılaşmış oluyoruz. 
Bu sorunun varoluşsal sonuçlarına (Ebu'l-Berekat'ta, İbn Si­
na'da, İbn Rüşd'de) değinmiştik; her bireyin bulduğu çözümün 
maneviyatının derecesini belirlediğini söylemiştik. Özgür ve yol 
gösterdiği kişiyi de Kanun veya iktidar asıllı bir kulluktan kurta­
rarak özgürleştiren kişisel görünmez rehber olarak Hızır, Ebü' l  
Berekfit ve Sühreverdi'nin "Kamil Tabiat"ına büyük benzerlik 
gösterir; İbn Sina için ise "benliğinin Hızır'ı" tartışmasız olarak 
Hay ibn Yakzan'dır. Batının geleneksel müminlerinde Latin lbn 
Sinacılığın yarattığı paniğin sebebi Hızır'ın bireysel vekaletini 
tanımak zorunda olmanın korkusu olarak tanımlanabilir. İbn 
Sina noetik ve melek biliminin Melek kavramını gelenekçi 
Skolastik felsefeyi dehşete düşürecek derecede yücelttiği doğru­
dur, fakat gerçekte İbn Sinacılık ve Skolastik felsefe birbirlerin­
den dünyalar kadar uzak şeylerdi: kelime hazinesi, kavramları ve 
varoluşsal çözümleri açısından. Melek, emir iletmekle yükümlü 
basit bir haberci veya bildiğimiz koruyucu melek değildir. Sün­
nilerin insan ve melekten hangisinin üstün olduğu tartışmasında 

65 



BIR'LE BiR OLMAK 

akla gelen melek de değil. Bu melek, Ruhaniyattan her birinin 
Tanrıyı bildiği Suretin aynı zamanda Tanrının da onu bildiği su­
ret olduğu düşüncesiyle ilişkilidir, çünkü bu suret Tanrının o in­
sanda Kendisini Kendisine bildirdiği surettir. İbn Arabi'ye göre 
Melek, bir tecellinin suretiyle o tecellide zuhur edenin sureti ara­
sındaki temel bağın temsilidir. Her Ruhaniye "ayrılan paydır," 
onun mutlak öznelliğidir, kendisine bahşedilen ilahi İsim'dir. 
Temel teofanizmdir. Her tecellinin biçimi bir melek tecellisidir 
[angelophanie], çünkü bu bağ tarafından belirlenir. Ve Melek'in 
önemi, tam da bu -yokluğunda ilahi Varlık'ın bilinmez ve ulaşıl­
maz olacağı- temel belirlenimde yatar. Bu anlaşıldığında, İbn 
Arabi'nin Hızır'ın müridi olarak Hz. İbrahim' in yabancıya karşı 
misafirperverliğini [philoxenie] yorumlayış şekli (bkz. aşağıda 
1. Bölüm § 3) bizi hikmetinin ve mistik tecrübenin kalbine, An­
gelus Silesius'un Cherubinischer Wandersmann' ındaki s_ırla ay­
nı olan sırra götürür. Bu sımn mutasavvıf için anlamı şudur: Me­
leği kendi maddesiyle beslemek. 

Geriye bir tek İbn Arabi'nin Hızır' la karşılaşmalarıyla ilgili 
hatırlanabilecek birkaç şeyi ortaya dökmek kalıyor. İbn Ara­
bi' nin gençliğinden iki olay Hızır' ın İbn Arabi'nin bilincindeki 
gizli varlığına delalet eder. Hayatının ve kişiliğinin hiçbir deği­
şim göstermeyecek derecede parçası olan bir dindarlıkta kendini 
gösteren bu varlık, Musul'da bir bahçede Hızır'ın "hırka"sını, yi­
ne kendisi gibi birinci elden giymiş bir kişiden giydiği gün zir­
vesine ulaştı. Bu hırka giyme töreni gizli kalmıştır. 

Hatırı sayılır ilk karşılaşma, gençliğinde, hata Sevilla'da 
okurken gerçekleşti, fakat İbn Arabi kiminle karşılaştığını ancak 
daha sonra anladı. Bir derste İbn Arabi mürşidi (Ebu' l-Hasan el­
Uryani) ile Peygamberin kendisine görünme lutfunda bulunduğu 
kişinin kimliğiyle ilgili şiddetli bir tartışmaya girmiş; Mürit (İbn 
Arabi) tartışmada kararlılığını korumuş ve sonra da biraz şaşkın 
ve tatmin olmamış bir şekilde izin istemişti. Sokakta bir döne­
meçte bir yabancı ona şefkatle şöyle dedi: "Ey Muhammed! 
Mürşidine güven. Gerçekten de söz konusu olan o kişiydi." Genç 
adam mürşidine fikrini değiştirdiğini söylemek için geri döndü, 
ama şehyi onu gördüğünde ona fırsat vermeden "Mürşidinin sö­
züne güvenmen için illa da Hızır'ın sana görünmesi mi lazım?" 
dedi. O zaman İbn Arabi kiminle karşılaştığını anladı. Benzer bir 
olay daha sonra Tunus'ta cereyan etti. Mehtaplı sıcak bir gecede, 

66 



IBN ARABİ'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

İbn Arabi limana demir atmış bir teknenin kabininde uyuyordu. 
Bir rahatsızlıkla uyandı. Mürettebat hala uyurken teknenin ucu­
na yürüdü. O zaman birinin, ayakları ıslanmadan kendisine doğ­
ru geldiğini, kendisiyle bir an konuştuktan sonra da hemen dağ­
lık tarafta birkaç mil ötede bir mağaraya geri döndüğünü gördü. 
Ertesi gün Tunus'ta tanımadığı bir aziz kendisine "Dün gemide 
Hızır ile gecen nasıldı?" diye sordu.25 

Şimdi ise sıra çok daha önemli olan mistik bir olaya, 
601/1204 yılında gerçekleşen hırka giyişine gelmiş oluyor. lbn 
Arabi Bağdat'ta kısa bir süre kaldıktan sonra, Hızır tarafından 
"şahsen" hırka giydirildiği söylenen tasavvuf şeyhi Ali İbn 
Cami'nin ününün etkisiyle Musul'a gitmişti. Hangi mütecelli 
olayın sonucunda, nasıl bir törenle? İbn Arabi bize anlatmı­
yor, fakat şeyhinin de kendisinden evvel samimi bir icazet ayi­
ninde mistik hırkayı tümüyle aynı biçimde giymiş olduğunu 
söylüyor. Burada bir kez daha İbn Arabi'nin kendi ifadesine 
başvuracağız. 

"Hızırla bu bir araya geliş [consociation], şeyhlerimizden bi­
ri tarafından, Ali el-Mütevekkil ve Ebu Abdullah Kadibü'l­
ban'ın müridi olan şeyh Ali b. Abdullah b. Cami' tarafından tec­
rübe edilmişti. Şeyh, Musul yakınlarında kendisine ait bir bos­
tanda oturuyordu. Hızır' ın ona Kadibü'l-ban'ın huzurunda hırka 
giydirdiği yer burasıydı. İşte şeyh de aynı bostanda, Hızır' ın ona 
hırka giydirdiği yerde aynı usul ve erkanda o hırkayı bana giy­
dirdi. Daha önce bu hırkayı daha dolaylı bir yolla dostum Takiy­
yüddin Abdurrahman'ın elinden giymiştim. O da hırkayı, Mı­
sır'da şeyhler şeyhi, Sadreddin İbn Hameveyh'in elinden giymiş­
ti. Onun dedesi de hırkayı Hızır'ın elinden giymişti. O vakitten 
itibaren hırka icazetinden bahsetmeye ve hırkayı başkalarına 
giydirmeye başladım çünkü Hızır'ın bu ayine verdiği önemi gör­
müştüm. Daha önce ise, günümüzde bu kadar iyi bilinen hırka­
dan bahsetmezdim. Bizim için bu hırka yoldaşlık simgesidir ve 
aynı manevi kültürü, aynı adabı [ethos] paylaştığımızın işareti­
dir. [ . . .  ] Mürşitler arasında yaygın bir gelenek, müritlerinden bi­
rinde bir eksiklik gördüğünde, şeyhin müride aktannak istediği 
kemal haliyle kendi zihninde özdeşlik kunnasıdır. Bu özdeşliği 
kurduğu zaman, bu hale ulaştığı anda giydiği hırkayı çıkarır ve 

25 Fütuhat, I, 1 86. [il, 83] 

67 



BIR'LE BiR OLMAK 

halini kemale ulaştınnak istediği müride giydirir. Böylece mür­
şit müride kendinde hasıl ettiği hali aktarır ve müridin halinde 
kemal husula gelir. İşte bu bizce iyi bilinen ve en tecrübeli şeyh­
lerimiz tarafından bize aktarılan hırka giyme ayinidir."26 

Bu yorum bize gösteriyor ki, Hızır'ın veya bir aracının elin­
den hırka giyme icazeti, sadece bir yakınlığa değil, Hızır'ın ma­
nevi haliyle tam bir özdeşleşmeye sebep olur. O noktadan sonra 
kişi Kaf Dağına çıkmak ve Ab-ı Hayata ulaşmak için -Meleğin 
Sühreverdi'ye bildirdiği- gerekli şartı yerine getirmiş olur: 
"Eğer sen Hızır' san .. " Bundan sonra mistik Hızır' dır, "benliğinin 
Hızır' ı"na ulaşmıştır. Fenomenoloj ik açıdan baktığımızda, 
Hızır'ın gerçek varlığının aynı zamanda hem bir kişi hem de bir 
arketip olarak, yani bir kişi-arketip olarak deneyimlendiğini söy­
leyebiliriz. Bu durum yukarıda incelediğimiz, biçimsel bir man­
tığın sebep olduğu ikilemi nasıl çözdüğünü gösterdiğimiz du­
rumdur. 

İbn Arabi tarafından ifade edilen koşulların altını dikkatlice 
çizelim: Hırka doğrudan Hızır tarafından, Hızır'ın doğrudan giy­
dirdiği bir aracı tarafından veya hırkayı ilk aracıdan alan bir ara­
cı tarafından giydirilebilir. Bu durum törenin daha önce bahset­
tiğimiz tarihötesi önemini azaltmaz; aksine çarpıcı bir temsilini 
oluşturur. Hırka giyme töreni her zaman Hızır'ın yerine getirdi­
ği bir tören olarak kalır. Ne yazık ki İbn Arabi bu törende yapı­
lanları karanlıkta bırakır. Her halükarda ayin, beklenen özdeşleş­
menin hırkayı veren şeyhin başka bir kaynaktan edindiği mane­
vi hal veya mükemmellik haliyle değil, yalnızca Hızır'ın haliyle 
olduğu anlamına gelir. Bir veya birden fazla aracı da olsa hiç ara­
cı da olmasa, Hızır' ın haliyle özdeşleşme üzerinden kurulan bağ, 
tarihi silsileler, nesiller ve bağların yatay düzlemini dik kesen, 
görünür olanı görünmez olana bağlayan dikey düzlemde gerçek­
leşir. Bu, ilahi dünyayla doğrudan bir bağdır, tüm sosyal ilişkile­
rin ve geleneklerin ötesine geçer. Dolayısıyla önemi de ("tarihin 
eğilimi"ne olan yaygın saplantıya bir tür panzehir gibi) tarihöte­
sidir. 

lbn Arabi'nin bu icazeti birkaç kere kabul etmesi de kayda 
değerdir. İlk seferinde Hızır ile arasında üç aracı varken şimdi, 

26 Fütuhat, 1, 1 87 [il, 85-86). 

68 



IBN ARABi'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

Musul'daki bahçede, tek bir kişi vardır. Bu durum mesafeyi kı­
saltmanın, mükemmel eşzamanlılığa doğru giden bir kısalmanın 
mümkün olduğu anlamına gelir (Kehf suresinde Hızır-İlyas ve 
Musa'nın Tabur Dağında buluşması gibi). Bu eşzamanlılık za­
man ilişkilerini değiştiren ve ancak saf nitel psişik zamanda dü­
şünülebilen nicel bir yoğunlaşmanın sonucunda doğar; böyle bir 
mesafe aşımı nicel, devamlı ve geri dönüşsüz zaman içinde ha­
yal edilemez. Mesela, eğer bir ruhani ustadan kronolojik olarak 
birkaç yüzyıl uzaktaysanız, çağdaşlannızdan birinin sanki onun 
zaman içindeki tek aracısıymış gibi sizi ona yaklaştırması müm­
kün değildir. Tarihsel olaylan ölçmeye yarayan nicel zaman bi­
rimlerini ortadan kaldıramayız; fakat nefsin olaylarının kendile­
rine özgü zamanlarının nitel ölçütleri yine bu olayların kendile­
ridirler. Tarihsel zamanda imkansız olan bir eşzamanlılık nefsin 
dünyasının veya 'cilemü 'l-miscil'in tempus discretum'unda müm­
kündür. Ve bu durum, yüzyıllar ötesinden, yalnızca kronolojik 
olarak "geçmişte" olan bir mürşidin eşzamanlı müridi olma im­
kanını da açıklar. 

"Hızır' ın müridi" olmanın (tüm Üveysiler gibi) anlamını da­
ha önce görmüştük. İbn Arabi de hırka giyme icazetine verdiği 
sonsuz önemden ve kendisinin de aynı aktarımı devam ettirmek 
istediğinden bahsettiğinde bu anlama işaret etmektedir. Bu ayini 
gerçekleştirmek ile niyetinin müritlerinin her birini "benliğinin 
Hızır'ına" yöneltmek olduğunu belirtmiş olur. "Eğer sen Hı­
zır'san," doğal olarak Hızır'ın yaptığını da yapabilirsin. Belki de 
lafzi dinin, tevile düşman tarihsel inancın, herkese aynı şekilde 
kabul ettirilen dogmanın takipçilerinin İbn Arabi öğretisinden bu 
denli korkmalarının gizli sebebi budur. Halbuki Hızır'ın müridi, 
içinde tüm mürşitlerin öğretilerini özgürce öğrenmesine yetecek 
bir kuvvet taşır. Zamanının tüm mürşitleriyle tanışıp öğretilerine 
kucak açan İbn Arabi'nin biyografisi, buna canlı bir delildir. 

Kendisi.ne özgü ölçütünü üç simgenin ahenginde kavramaya 
çalıştığımız bu biyografi, örnek bir tutarlılık içerir. İbn Rüşd'ün 
cenazesinin "Kutsal Ruh"unun çağrısıyla "Doğu'ya Hacı" olan 
tanığında, Sühreverdi' nin Kıssatü '/-Gurbeti ' l-Garbiyye'sinin 
kanlı canlı bir örneğini gördük. Hikayenin kahramanı Ab-ı 
Hayat'a, mistik Sina'ya varır ve burada, hatmi gerçeğe, hakika­
te ulaşarak Kanunun ve zahiri dinin karanlığının içinden ve öte­
sine geçer, tıpkı şeffaflık getiren güneşin ışığında bir damla reçi-

69 



BIR'LE BiR OLMAK 

nenin elin arka tarafına geçmesi gibi. Aynı şekilde, "Doğuya Ha­
cı," Ab-ı Hayat'a doğru yönelirken, dünyevi vatanı Endülüs'ü 
terkederken İbn Arabi "Hızır'ın müridi" olur. 

Olgunluk Dönemi ve Eserinin Tamamlanması 

lbn Arabi artık olgunluk yaşına ulaşmıştı: Kırk yaşında, ço­
ğu mürşidin (mesela "İhvan-ı Safa"nın "felsefi ayinlerinde") ki­
şisel "rehber"le kesin bir karşılaşmaya yol açan manevi halin ve 
"Hızır'ın müridi" olmanın içerdiği tüm eğilimlerin meyve verdi­
ği en erken yaş olarak gördüğü yaştaydı. Şimdi şeyhimizi müthiş 
dolu olgunluk yılları boyunca takip edecek konumdayız. 
Musul'dak.i bahçede hırka giyişinden iki yıl sonra ( 1 204), lbn 
Arabi'yi Kahire'de, bir kısmı memleketlisi olan küçük bir muta­
savvıf topluluğunun arasında buluruz. Küçük topluluk yoğun bir 
mistik hayat oluşturmuş, üyeleri arasında tecelli eden olguları 
(fotizm, telepati, zihin okuma) sadelik ve coşkuyla kabul etmiş 
görünmektedir. Bir gece İbn Arabi, büyük kitabı Fütuhat'ın giriş 
kısmında anlatılan rü'yetin bazı özelliklerini tekrar eden bir rü­
yeti temaşa etti (bkz. aşağıda VI. Bölüm). Olağanüstü güzellikte 
bir varlık evine girdi ve şöyle dedi: "Ben tıahi Varlık'ın sana 
gönderdiği elçiyim." Semavi elçinin ona ilettikleri, kendi öğreti­
si olacaktı. 

Fakat bu tür rüyetleri ve öğretilerini gizli bir dille anlatmak­
lafukaha' nın korkutucu fıkıh bilginlerinin kulağına gidebilecek, 
fazlasıyla açık ve net göndermelerde bulunmak farklı şeylerdir. 
Şüphesiz İbn Arabi fukahaya nefretle bakıyordu; aptallıklarının, 
cehaletlerinin ve ahlaksızlıklarımn kendisini tiksindirdiğini giz­
lemiyordu ve bu tür bir tavrın onaylarım almak gibi bir derdi de 
yoktu. Gerilim arttı, kınama ve tutuklamalara sebep oldu. Şeyhi­
miz ölüm tehlikesiyle karşı karşıya kaldı. Bu önemli anda Tasav­
vufun manevi İslam'ı  ile hukuki İslam arasındaki hafiflemez 
düşmanlık gözler önüne serildi. Dost bir şeyhin müdahalesinin 
kurtardığı İbn Arabi'nin tek bir tasası vardı, Kahire'den ve nefret 
dolu, bağnaz fıkıhçılarından uzağa kaçmak. Nereye sığınacaktı? 
Mekke'ye geri döndü ( 1 207). Bu kutsal şehre ilk gelişinden altı 
yıl sonra, huzuru yaşamında ilk defa tattığı ve edebi verimliliği­
nin hızla yükseldiği bu ilk seferde sığınağı olan küçük seçkin 
topluluğu tekrar ziyaret etti. Bir kez daha, temaşa halindeki 

70 



IBN ARABI'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

Muhayyile için ilahi Hüsnün tecellisi olmuş olan saf güzellik mi­
salini, Sophia aeterna'yı buldu. Kabe'yi, "dünyanın merkezini" 
tavafa kaldığı yerden devam etti. 

Fakat bu, yolculuğunun sadece bir evresi olacaktı. Üç yıl 
sonra ( 1 2 1 0), Anadolu'nun kalbinde, Selçuklu imparatoru 
1. Keykavus'un kendisini (aşağı yukarı otuz yıl önce bir başka 
Selçuklu'nun, Harput emirinin Sühreverdi'ye, antik Fars felsefe­
sinin canlandıncısına sunduğu gibi) muhteşem bir karşılamayla 
kabul ettiği Konya' daydı. Gerçekte İbn Arabi'nin Konya' da kalı­
şı Doğu İslam'da Tasavvufun manevi yaşamının kaderi ve yönü 
açısından sıradışı bir önem taşıyacaktı. Burada baş müridi (aynı 
zamanda damadı olan) genç Sadreddin Konevi idi. Sadreddin 
İbn Arabi öğretileriyle Doğu Tasavvufunun birleşme noktası ol­
du. Onun eseri başlı başına kıymetliydi; diğer birçok Doğulu­
nunki gibi onu Batıya tanıtacak "Doğuya Hacı"yı bekliyordu. 
Sadreddin Konevi bu kitabın başlarında hatları çizilen manevi 
topografyada bir "düğüm" noktası oluşturur. İran lmamcılığının 
önemli isimlerinden Nasrüddin Tusi ile Konevi arasında geçen 
hala yayımlanmamış yazışmalar önemli felsefe ve mistisizm ko­
nularını işler. Konevi, Sühreverdi'nin "Işık felsefesinin" en ünlü 
yorumcularından Kutbüddin Şirazi'nin hocası, daha önce bahsi 
geçen, İran'ın en büyük mutasavvıf şairlerinden, Fedeli d 'amo­
re'den birinin, Hamedanlı Fahrüddin Iraki'nin hocası olan Sa­
deddin-i Hammfii'nin de arkadaşıydı. Iraki'nin Farsça meşhur 
hikmete dayalı şiiri (Lami 'at, "llahi Yansımalar"), ilhamını Sad­
reddin'in İbn Arabi'nin kitaplarından birini yorumladığı dersle­
rinden almıştı. Üzerine birçok şerh yazılan bu şiir, İbn Arabi öğ­
retilerinin İran ve Hindistan'da tanınmasına yardımcı oldu. İbn 
Arabi' nin müridi Sadreddin, Mevlana Celaleddin Rumi'nin ya­
kın arkadaşıydı ve onunla aynı yılda öldü ( 1 273). 

Bu arkadaşlık sonsuz önem taşıyordu, çünkü Sadreddin bu 
sayede Şeyhü'l-Ekber ile, İranlıların Kuran-ı Farsi adını verdik­
leri ve öyle de bağırlarına bastıkları muazzam Mesnevi'nin ya­
zan arasında bağ oldu. On yıllık bir fark, belki de Tasavvuf ma­
neviyatının en büyük temsilcileri olan bu iki kişinin fiziksel ola­
rak tanışmasına engel oldu. Mevlana çocuk yaşta Maveraünne­
hir'in Moğol işgalcilerinden babası saygıdeğer şeyh Bahaüddin 
Veled ile beraber kaçmıştı (Eğer oğlunun ruhani öğretisini anla­
mak istiyorsak Bahaüddin Veled'in geniş mistik vaaz topluluğu 

7 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

Maarifi ihmal edemeyiz). Yolculukları onları İran üzerinden 
(burada Nişapur'da ünlü mistik şair Feridüddin Attar' la tanışma­
sı bir kehanet niteliği taşır) Mekke' ye taşımıştı. Buradan Şam 
üzerinden yavaş yavaş Anadolu'ya gitmişlerdi. 

tık bakışta Celaleddin Rumi ile İbn Arabi'nin öğretileri birbi­
rinden tümüyle farklı iki ayn biçimde ruhaniyete sahipmiş gibi 
gözükür. Mevlana ne filozoflara ne de onların felsefesine ilgi duy­
du. Hatta bazı yorumlan Gazfili'nin Tehafiitü 'l-Felasife (Filozof­
ların Tutarsızlığı) de felsefeye saldırıları ile karşılaştırılabilecek 
niteliktedir. Bu açıdan bakıldığında, müritlerinin felsefi eğitimle 
mistik tecrübeyi birleştirmelerini isteyip her ikisinin de mükem­
mel Bilge için gerekli olduğunu savunan Sühreverdi'yle arasında 
kesin bir zıtlık vardır. İbn Arabi'nin eserlerinde de benzer bir sen­
tez görülür; ileri bir hikmet içeren sayfalar ile bir Diarium spiri­
tuale' in [manevi günlük] sayfaları birbirini izler ve böylece tefek­
kürün amacı bir vecd metafiziği olur. Nitekim Mevlana ve İbn 
Arabi' nin geliştirdikleri iki maneviyat biçimi arasındaki karşıtlığa 
takılmak çok büyük bir yüzeysellik olurdu. İkisine de ilham veren 
aynı tecelli hissi, güzelliğe aynı özlem, aynı aşk ifadesidir. İkisi de 
Maşuğun aşığın gizli yüzünü yansıtan bir ayna olduğu ve aşığın, 
egosunun bulanıklığından temizlenerek Maşuğun vasıf ve eylem­
lerini yansıtan bir aynaya dönüştüğü bir unio mystica'ya gözle gö­
rünür ve görünmez arasındaki,  fiziksel ve manevi olan arasındaki 
"işbirliğinin" peşindedirler. Bunu Sadreddin de, Mevlana'nın mü­
ritleri de biliyorlardı. Hindistan ve lran'da bol miktardaki Mesne­
vi şerhlerinde lbn Arabi'nin eserlerine sık sık göndermeler yapı­
lır. Mevlilna'nın ruhaniyetinin takipçileri için ne anlama geldiğini 
öğrenmek istiyorsak bu şerhleri incelememiz şarttır. 

İbn Arabi daha sonra Anadolu 'nun doğusuna devam etti. 
Kendisiyle önce Ermenistan'da, Fırat Nehri kıyılarında, sonra 
Diyarbakır'da karşılaşırız. Bu yolculuk sırasında neredeyse 
İran'a vardı ; gerçekte İran'a başka bir şekilde, gizlice ve çok da­
ha kalıcı olarak girecekti (Sühreverdi' nin İran'ı  bir daha görme­
mesine rağmen yaşama sebebi olan fikirlerin lran'da tekrar filiz­
lenmelerine sebep 'olması gibi). 1 2 1  l 'de ise ünlü şeyh Şihabüd­
din Ömer Sühreverdi ile tanıştığı Bağdat' taydı (bu şeyh ünlü bir 
mutasavvıftı, bu sayfalarda çok sık adı geçen Şeyhü 'l lşrak Şihfi­
büddin Yahya Sühreverdi'yle karıştırılmasın). 12 14'te Mekke'ye 
geri döndü ve eski düşmanları fukahanın kafalarını karıştırmak 

72 



IBN ARABI'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELER! 

ve on üç yıl önce genç Hikmet' e duyduğu saf aşkı şiire döktüğü 
Divan' ını kınayışlarındaki ikiyüzlülüğü açığa çıkannak için "ar­
zuların tercümanı" kendi yorumcusu oldu (bkz. il. Bölüm). Son­
ra Halep'e gitti ve emir Melik Zahir ile arkadaş oldu. Melik 
Zahir, Selahaddin Eyyübl'nin oğullarından biriydi; yirmi yıl ka­
dar önce çağdaşı sayılabilecek olan Sühreverdi'nin de arkadaşı 
olmuş ve onu fukahanın ve babasının bağnazlığından boş yere 
kurtarmaya çalışmıştı. lbn Arabi ile misafiri ve arkadaşı olduğu 
prens arasındaki samimi konuşmalarda genç Şeyhü'l-lşrak:'ın 
adı birden fazla kere geçmiş olmalıdır. 

Çok sayıda prens ünü bütün Doğu'da yayılmış olan İbn Ara­
bi'yi yanına çekmeye çalışmış, onu hediyelere boğmuş, lbn Ara­
bi ise özgürlüğünü özenle koruyup aldığı hediyeleri zekat olarak 
dağıtmıştı. Nihayet, Şam hükümdarının ricalarına razı oldu. 
1 223'de buraya yerleşti ve yaşamının geri kalan on yedi yılını 
burada geçirdi. Prens ve yerine geçen kardeşi (Melik Eşref) mü­
ridi oldular, derslerini takip ettiler ve ondan icazet aldılar. Böy­
lece öğrendiğimize göre bu dönemde lbn Arabi'nin bibliyograf­
yası ("yazılarının listesi") daha eserini tamamlamaktan çok uzak 
olmasına rağmen dört yüz başlıktan fazlasını içeriyordu.27 Bütün 
yolculuk dönemi boyunca müthiş çalışmıştı. Yine de bitkinliğini 
ve uzun ve zorlu yolculukların -belki de sıklıkla yaşadığı mistik 
tecrübelerin fizyolojik yan etkilerinin- sebep olduğu hastalıkları 
yendi. Bu zamandan sonra şeyh maddi güvence ve huzur içinde, 
ailesi ve çok sayıdaki müritleriyle beraber yaşadı. Eserini ta­
mamlayabildi, tabi eğer böyle bir eserin -hangi sınıra ulaşırsa 
ulaşsın- tamamlandığı gerçekten söylenebilirse. 

Burada sık sık alıntılanacak olmaları ve lbn Arabi öğretisini 
en iyi temsil eden eserler olmalarının sonucu olarak İbn Ara­
bl'nin en iyi bilinen iki eseri üzerinde duracağım. Füsusü'l­
Hikem ("Hikmetlerin Özü") 627/1 230 yılında kendisine bir rü­
yada gelen bir rüyetin sonucunda yazılmıştır. Peygamber lbn 
Arabi'ye gözükmüş, elinde başlığını söylediği bir kitap tutarak 
müritlerinin iyiliği için bu kitabın öğretilerini yazmasını istemiş-

27 lbn Arabi'nin (846 başlıktan oluşan) kişisel bibliyografyası hakkında daha fazla 
bilgi için bkz. Osman Yahya, L'Histoire et la classificaıion des ceuvres d'lbn 
Arabi. 

73 



BIR'LE BiR OLMAK 

ti. Kitabına ilham veren rüyeti anlattıktan sonra yazar çalışmaya 
başlarkenki ruh halini tanımlar: "Ben ne bir nebi ne de bir resu­
lüm. Ben sadece bir varisim, kendi gelecek hayatının toprağını 
süren ve eken biriyim." Kitapta her birine bir bölüm ayırdığı yir­
mi yedi peygamber (Adem'den Muhammed'e kadar), tarihsel ki­
şiler olarak ampirik gerçekliklerinde düşünülmemişlerdir. İsim­
lerinin işaret ve başlık işlevini gördüğü veya kendilerine özgü 
tonlarını belirlediği "bilgeliklerin" temsili olarak tasavvur edil­
mişlerdir. Öyleyse bu peygamberlerin çeşitli bilgelikleri metafi­
zik ferdiyetlerine, "ebedi özlerine" bağlanmalıdır. Bu kitap İbn 
Arabi'nin hatmi öğretisinin şüphesiz en iyi özetidir ve müthiş bir 
etkisi olmuştur. Hakkında hem Sünni hem Şii İslam'ın tüm dil­
lerinde çok sayıda şerh yazılmıştır; bu şerhler üzerine karşılaştır­
malı bir çalışma bize kıymetli dersler verecektir. 

Şeyhimizin Fütuhiit' ı ,  "İslam'da batıniliğin İncil'i" olarak ta­
nımlanan (tam da CeıaJeddin Rumi'nin Mesnevi'sinin "Farsça 
Kuran" olarak adlandırılması gibi) kitabı ise hfila tamamlanma­
mıştı. Başlığın tümü "Kitabu Fütuhati 'l- Mekkiyyefi Marifetü Es­
rari'l-Mahkiyye ve 'l Mülkiye"dir (Hükümdar ve Hükümdarlığın 
Bilgisine dair Mekke'de Kabul edilen 1lhamların Kitabı"). (Bura­
da büyük mutasavvıf Cami'nin verdiği ipucunu takiben bu çevi­
rinin bir değişiğini, ton farklarını kendi dillerimizde yakalayama­
dığımız Arapça Tasavvuf terimlerinden birçoğuna denk düşen "il­
hamlar [revelations]" sözcüğünü çıkarmayı öneriyoruz.) İbn Ara­
bi bu eseri ilk olarak Mekke'de ilk kalışında tasarladı. Bu fikir 
Kabe'yi tavaf ederken ruhunda filizlenen ilham ve rüyetlerle ilgi­
liydi, fakat bunu fiziksel bir tavafın içselleştirilmesine mi yoksa 
zihinsel tekrarına mı yormamız gerektiğini bilmiyoruz. Daha ön­
ce zihinde değişime uğramış, hayal gücü ile algılanarak "dünya­
nın merkezi"ne dönüştürülmüş bir Kabe'yi tavaf ederken tecrübe 
edilen tecelli anlan arasındaki ilişkiye değinmiştik: gecenin için­
den görünen Hikmetin (Sophia) ortaya çıkışı, Kara Taş'tan yük­
selen gizemli Delikanlının rü'yeti; Fiituhat'ın kaynağı olan ve bu 
kitabın sonunda üzerinde ayrıntılı olarak durulacak olan rüyet. 

Bu dev eser kesintisiz bir akışla yazılmadı. 4. Cildin başı 
1 230'da, 2. cildin sonu 1 236'da, 3. cilt bir sonraki sene yazıldı. 
Eseri yazmak yıllar sürdü ve bunun tek sebebi uzunluğu değil, 
İbn Arabi'nin yazma yöntemiydi. İbn Arabi bu konuda şöyle der: 
"Tüm eserlerim gibi bu eserimde de başkalarının eserlerinde uy-

74 



IBN ARABİ'NIN HAYATININ DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

guladıkları yöntemleri kullanmadım; her türlü başka eserde ge­
nellikle görülen yöntemlere de uymadım. Gerçekte her müellif, 
ister özgürlüğü ilahi hükme tabi olsun, ister uzmanlık alanı olan 
ilmin ilhamı etkisinde olsun, esasında kendi özgür iradesinin ha­
kimiyeti altında eserlerini yazar. Fakat ilahi ilham tarafından 
dikte edilen kişi çoğu kez yazmakta olduğu bölümün içeriğiyle 
(görünürde) ilişkisi olmayan şeyler kaydeder. Bunlar dindışı 
okuyucuya tutarsız eklentiler gibi gözükecektir, oysa bana göre 
bölümün ruhuyla birebir ilgilidirler; nitekim bu ilginin sebebi 
büyük ihtimalle başkaları tarafından görülmez."28 Veya: "Fütu­
hcit'ın bölümlerinin yazılışının, benim tarafımdan özgür bir seçi­
min veya bilinçli bir tefekkürün sonucu olmadığını bilin. Ger­
çekte Allah, İlham Meleği aracılığıyla yazdığım her şeyi dikte 
etmiştir, iki açılımın arasına bazen ne önceki ne de sonrakiyle 
alakası olan üçüncü birini eklememin sebebi budur."29 

Kısaca yazma süreci, yan yana getirilen somut olayların en­
dişesinin hakimiyetinde, bu olaylar arasındaki gizli yakınlıkları 
sezerek, bir çeşit bireysel yorumlayış olarak ortaya çıkar. Bu dü­
şünce biçimi Stoik mantık ile benzerlik gösterir ve Meşşai man­
tığın kurallarına göre gerçekleşen bir ilerlemenin kavramsal di­
yalektiğine de karşı koyar. Bu durum bu kitaplafetasife'nin, me­
sela İbn Sina'nın kitapları arasındaki farkı ortaya çıkarır. İşte bu 
sebeple böyle bir eseri özetlemek hatta bir taslağını vennek ade­
ta imkansızdır. Bu eser bütün hikmetin kuramsal ve tecrübi öze­
tidir ve çoğu zaman yazarın tümüyle felsefi bir temele dayandı­
ğına işaret eden oldukça anlaşılmaz kuramsal oluşumlar içerir. 
Bir Diarium spirituale öğeleri de içerir; ve son olarak Tasav­
vuf' a ve İbn Arabi tarafından bilinen mürşitlere dair bol miktar­
da bilgiyi de kapsar.30 Hacimli bir eserdir; Kahire baskısındaki 
( 1 329/1 9 1 1 )  beş yüz altmış bölüm dört yapraklı olarak aşağı 
yukarı üç bin sayfa etmektedir.3 1  Yine de İbn Arabi itiraf eder: 
"bu kitabın uzunluk ve kapsamına, alt bölüm ve bölümlerinin 

28 Asin Palacios, "İbn Masarra," sf. 102. 
29 El-Şa'rani, Kitabü'l-Yevakit, I, 31 (Fütuhat'ın 89. ve 348. Bölümlerine göre). 
30 Eserin başında bildirilen altı ana bölüm şu konulan işler: ( 1 ) öğretiler (ma 'iirifJ; 

(2) ameller (mu 'iimeliit); (3) haller (ahval); (4) manevi kemal dereceleri (menii­
zi/); (5) Hah ve nefsin itifakı (müniize/{it); (6) batıni duraklar (makamat). 

31 Ve çok iyi bilindiği gibi Arapça bir metin Avrupa dillerinden birine çevrildiğin­
de iki katına uzar. 

75 



BIR'LE BiR OLMAK 

çokluğuna rağmen Tasavvufi yönteme dair ortaya attığım fikir ve 
öğretilerden tek bir tanesini bile tüketmedim. Öyleyse evleviyet­
le bütün konuyu nasıl tüketmiş olabilirim? Bu yöntemin temeli­
ni oluşturan ana ilkelerin küçük bir kısmının kısa bir açıklama­
sıyla yetindim; özet bir biçimde, muğlak gönderme ile net, tam 
bir anlatım arasında orta yolu tutarak." 

İbn Arabi ile beraber evleviyetle söyleyebiliriz ki, bu çalış­
mada İbn Arabi'nin öğretilerinin herhangi bir konu veya yönünü 
tüketmemiz imkansızdır. Burada yaptığımız şey düşüncesinin ve 
uygulamalı öğretisinin bazı temel konuları üzerinde İbn Arabi 
eşliğinde fikir yürütmektir. Bize göre bunları anlamak, kesin bir 
değerlendirme yapmaktan daha önemlidir. Doğal olarak her biri­
mizin mürşidin düşüncesini kabul ediş biçimi kendi "iç göğümü­
ze" uymaktadır; bu İbn Arabi'nin tecelli anlayışının temel ilkesi­
dir. Bu sebeple İbn Arabi her insanı ayn ayn ancak kendisinin 
görebileceği şeye doğru yönlendirir ve ona herhangi bir önceden 
belirlenmiş ortak dogma getirmez: Ta/em eunı vidi qualenı cape­
re potui. Bireyin gördüğü rüyetin gerçekliği kendisine olan sada­
kati ile, bireysel rüyetine tanıklık edebilecek ve onu bu rüyete 
götüren rehbere hürmet gösterebilecek tek kişiye olan sadakatiy­
le doğru orantılıdır. Bu bir nominalizm veya realizm değildir, 
herhangi bir felsefi seçimden çok önce gelen kesin ve belirleyici 
bir temaşa ve tefekkürdür. İbn Arabi maneviyatının maruz kaldı­
ğı, bazen tümüyle zıt nedenlerle de olsa her zaman insanın bu 
maneviyatın içerdiği kendini tanıma ve yargılama gerekliliğin­
den kaçmış olmasından kaynaklanan çarpıtılma ve redde bir 
açıklama getirmek istiyorsak biz de bu uzak noktaya dönmek zo­
rundayız. 

İbn Arabi Hicri 638 yılında, Rebiülahir' in yirmi sekizinci 
gününde ( 1 6  Kasım 1 240) etrafında ailesi, dostları ve sufi-mürit­
leriyle huzur içinde öldü. Şam'ın kuzeyinde Kasiyfin Dağı'nın 
eteklerinde Salihiyye mahallesine gömüldü. Yaşamının sona eri­
şi de yine kendi içkin kuralına uygun olarak gerçekleşti, çünkü 
iki oğluyla beraber hala mezarının bulunduğu bu yer çoktan bir 
hac mekanıydı ve Müslümanlara göre bütün peygamberlerin, fa­
kat özellikle Hızır'ın kutsadığı bir yerdi. On altıncı yüzyılda Os­
manlı sultanı il. Selim İbn Arabi'nin mezarı üzerine bir türbe ve 
medrese inşa etti. 

76 



IBN ARABİ'NIN HAYATiNiN DÖNEMEÇ ve SiMGELERi 

Bugünün hacıları hala "Hızır'ın müridinin" mezarına akın 
ediyorlar. Bir gün biz de aralarında gizlice -kim bilir başka kaç 
kişiyle beraber?- bu çelişkili zaferin tadını çıkarıyorduk: mürit­
lerinin geleneksel olarak Muhyiddin, "dinin ihyacısı" lakabıyla 
selamladıktan, fakat çok sayıda Fıkıh erbabının bu yüceltici la­
kabı tersine çevirip Mahiddin (dini yok eden) veya Mümitüddin 
(dini öldüren) ismini vererek saldırdığı bu adama adanan hürmet 
ve popüler kült. Mezarının bu paradoksunun garantilediği şey, 
kelam ve fıkıh dininin kalbinde her ikisini de ilahi bir biçimde 
aşan yadsınamaz bir tanıklığın varlığıdır. Aynca bu düşünceli ha­
cının aklına çelişkili bir imge daha gelir: Uppsala Katedrali'nde 
Swedenborg'un mezarı -kendisine ait olanların tümünü tek bir 
paradoksun muzaffer kuvvetinde birleştiren bir Ecclesia spiritu­
alis'in [manevi kilise] varlığına işaret eden zihinsel bir diptik 
(iki kanatlı tablo). 

77 





3 

BATINİLİGİN DURUMU 

Bu başlık sadece önceki sayfaları doğal olarak izleyen -ve 
böylece sınırlan daha önce söylenilenler tarafından belirlenen­
bir araştırmanın konusunu dile getirir. Burada amacımız İslam 
ve Hristiyanlıkta batıniliğin durumlarını inceleyerek bu iki duru­
mun ne derece benzerlik gösterdiğini saptamak olmalıdır. Fakat 
sorgu alanımızı bu şekilde sınırlamak bile hfila eksik olan asgari 
miktarda bir ön araştırmayı zorunlu kılar. Ayrıca her araştırmacı 
ister istemez kendi tecrübe ve gözlemlerinin alanıyla sınırlıdır. 
Burada söyleyeceklerimiz bir taslaktan fazlası olamaz. 

lbn Arabi tasavvufunun bize sunduğu ölçüde konu, esasen 
lslam'ın batıni yorumu olarak Tasavvufun konum, işlev ve öne­
minin sorgulanmasıdır. Bu konuyu etraflıca ele almamız büyük 
bir cilt gerektirir ve zamanı daha gelmemiştir: İbn Arabi'nin ya­
zılan yeterince incelenmemiştir; İbn Arabi okulundan çıkan ve­
ya bu okulun oluşumunu hazırlayan eserlerin büyük bir kısmı 
hala yazma halinde bulunmaktadır ve yukarda değindiğimiz bağ 
ve ilişkilerin büyük bir kısmı ayrıntılı olarak incelenmeyi bekle­
mektedir. Fakat en azından konunun anlamını belirtmek faydalı 
olacaktır, çünkü bu konu tarihin ve sosyolojinin kendilerine gö­
rev edindiklerinden çok farklı uğraşlar gerektirir. Ayrıca bu ta­
savvuf fenomeninin kendisini, onun özünü ilgilendirir. Bir Ta­
savvuf fenomenolojisi oluşturmak onu başka bir şeyin sonucu 
olarak kurgulamak veya başka bir şeye indirgemek değildir; bu 
fenomende kendisine kendisinden ne açık ettiğini aramak, ken­
disini açık etmesine sebep olan eylemdeki üstü kapalı maksadı 
ayırdetmektir. Öyleyse manevi bir algı, bir sesin veya rengin al­
gısı gibi temel ve indirgenemez bir fenomendir. Bu fenomende 

79 



BIR'LE BiR OLMAK 

gözler önüne serilen, mistik bilincin kendisine nebevi bir vahyin 
içsel, gizli anlamını ifşa etme eylemidir, çünkü mutasavvıfın be­
lirleyici durumu bir peygamber mesajıyla ve bir vahiyle yüz yü­
ze gelmesidir. Tasavvufun durumu ise mistik din ile nebevi dinin 
içiçe geçmesidir. Böyle bir durum ancak bir Ehl-i Kitap için, ya­
ni dininin temeli bir peygamberin indirdiği kitap olan bir toplu­
luk için mümkün olabilir, çünkü semavi bir Kitabın varlığı ger­
çek anlamını kavrama görevini beraberinde getirir. Tasavvuf ve 
mesela Budizm'in bazı yönleri arasında paralellikler kurulabilir, 
fakat bu paralellikler başka bir Ehl-i Kitap toplumunun Manevi­
yatı ile kurulacak parallellikler kadar derin olmayacaktır. 

Şiilik ve Tasavvuf arasındaki ana akrabalığın temeli budur. 
Bazıları bu bağa yaptığım vurguyu İran'da geçirdiğim uzun yıl­
lara, Şii Tasavvufu ile olan tanışıklığıma, Şiilerle değerli dost­
luklarıma yorabilirler. Şiiliğe karşı hissettiğim içten gönül bor­
cunu gizlemiyorum; Iran'ın manevi dünyasını tanımasaydım 
hiçbir zaman haberim olmayacak olan çok fazla şey var. İşte çok · 

nadiren dikkate alınan bir olgu üzerinde ısrar etmeme sebep olan 
da tam olarak budur. Görünür, lafzi, dış, zahiri olan her şeyin bir 
gizlisi, ruhisi, içseli, batını olduğu inancı dini bir olgu olarak Şi­
iliğin temelinde yatan yazınsal ilkedir. Bu yaklaşım batıniliğin 
ve batıni tefsirin (tevil) ana varsayımıdır. Bu Muhammed'in 
"peygamberlerin ve peygamberliğin mührü" olduğundan şüphe 
etmek değildir. Vahiy devri kapanmıştır; yeni bir şeriat veya dini 
bir Hukuk beklenmemektedir. Fakat bu mutlak Vahyin lafzi ve 
görünür metni hala etki kuvveti olan bir şey sunar. Bu kuvvet, 
onu eyleme dönüştürecek kişilerin hareketini bekler ve İmam ve 
yandaşlarının ruhani görevi de budur. Bu inisiyatik bir görevdir; 
işlevi, tevile girişi sağlamaktır ve tevile giriş ise manevi bir do­
ğum demektir. Öyleyse Vahiy dönemi kapanmıştır, fakat tam da 
kapalı olduğu için tevilin veya intelligentia spiritualis' in  
[manevi akıl] devamlı açıklığını beraberinde getirir. lsmaili İrfan 
semavi ve dünyevi hiyerarşiler arasındaki türdeşlik temeli üzeri­
ne anlamı kuvve halinde olan bir Kutsal Kitap anlayışını oturttu. 
Batıni potansiyel anlam ile İmam arasında, bilmeleke akıllardan 
semavi Anthropos olan (üçüncü) akılla -pleromanın insani biçi­
miyle, diğer Aklın, başmelek Logos'tan doğruca yayılan ve onu 
eyleme çeviren Akıl arasında gördüğü ilişkinin aynısını görür. 
Burada lslam'da batıniliğin biçim ve kollarını listelememiz bile 

80 



BATINILIGIN DURUMU 

mümkün değil. Bunları birbirlerinden ayırmanın, İsmaili İrfanı, 
Oniki İmam Şiiliği'nin (özellikle Şeyhiliğin) hikmetini ve Süh­
reverdi, İbn Arabi veya Simnani'nin Tasavvuflannı ayn ayrı in­
celemenin imkansızlığına değinmekle yetiniyoruz. 

lntelligentia Spiritualis nebevi din ile mistik din arasında bir 
birleşmeye sebep olur (bkz. aşağıda il. Bölüm). Bu giriftlikten, 
bu hermeneutiğin yöntem, araç ve kaynağıyla üçlü bir meşguli­
yet doğar. Yukarıda yöntemi simge ve alegori arasında dikkatli 
bir ayrım çizerek tanımlamaya çalıştık.32 Simgelerin manevi al­
gısının öngördüğü organ ise, Şii ve Tasavvuf hikmetinin "nebevi 
psikoloji" başlığı altında bir araya getirilebilecek konulan işle­
yen en özgün kısımlarını oluşturur. Bu organa İbn Sinacılann 
noetiklerinde verdikleri öneme daha önce değinmiştik. Bu neo­
tiklerde burada kutsal akıl veya kutsal ruh olarak nitelendirilen 
müşahedeye dayalı aklın yüce biçimi, mükemmel Bilge ile pey­
gamberde ortak olan organ, nesnesinin, mantıklı bir kavram ve­
ya tümel olmak yerine, kendisini bir temsil olarak ortaya koydu­
ğu bir algının aracıdır. İsmaili Şiiliğin en engin düşünürlerinden 
Hamldüddin Kirmani (on birinci yüzyıl), bu nebevi psikolojinin 
ve noetiğin harikulade bir açıklamasını verir. Bu psikolojiyi 
başmeleğin pleromasındaki ebedi yayılıma, Muhayyilenin faal 
bir kuvvet olarak fiillerini de nitelendiren ab intra ad extra 
[içten dışa doğru] bir harekete bağlar. Dış dünyanın duyumsal al­
gılanımlannın nefsin içine nüfuzu sonucunda oluşan genel bilgi­
nin aksine nebevi ilham nefsin içinin dış dünyaya izdüşümüdür. 
Faal Muhayyile duyulur algılan yönlendirir, önceler, biçimlendi­
rir ve bu yüzden duyumsal verileri sembollere çevirir. Yanan Ça­
lı sadece duyularla algılandığında bir çalının yanmasından başka 
bir şey değildir. Musa'nın Yanan Çalıyı algılayabilmesi ve ken­
disini "vadinin sağ tarafından" çağıran Sesi duyabilmesi için 
-kısaca, bir tecelli olabilmesi için- duyu-ötesi bir algı organına 
ihtiyaç vardır. lbn Arabi bu ifadelerini Cebrail ' in güzel Arap 
genci Dalıya Kalbi biçiminde görünmesiyle ilgili olarak da tek­
rar eder. 

Bu mütecelli algı, organı mütecelli Muhayyile olan 'ale­
mii 'l-misal'de gerçekleşir. lbn Sinacılığın koruduğu Animae 
coelestes' in Batı dünyasından silinişinin sonuçlarına değinme-

32 Aşağıdakilerle ilgili daha fazla aynntı için bkz. "L' intenorisation du sens." 

8 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

mizin sebebi budur. Muhayyile mütecelli algının organı olduğu­
na göre nebevi tefsirin de organıdır, çünkü muhayyile, ne zaman 
olursa olsun duyumsal verileri simgeye, dış olaylan da simgesel 
öykülere dönüştürebilendir. Öyleyse hatmi bir anlamın olumlan­
ması nebevi bir tefsirin varlığını öngörür ve bu tefsir tecellileri 
algılayabilen, görünür şeylere "mütecelli bir işlev" verebilen bir 
organ varsayar. Bu organ faal Muhayyiledir ve İbn Arabi' de ya­
ratıcı Muhayyilenin incelenmesi. aynı tematik sırayı ortaya çıka­
racaktır. Bütün bunlar, herşeyi "açıklamakta" kullandığımız fel­
sefi karşıtlıkların (mesela nominalizm ve realizm) kolayca saç­
ma gözükebilecekleri bir batınilikle el ele bir nebevi felsefeyi ge­
rektirir. Bu tür bir nebevi felsefe saf bir mütecelli tarihsellik bo­
yutunda, nefsin iç zamanında hareket eder. Dış olaylar, kozmo­
lojiler, peygamberler tarihi, ruhani insanın tarihi olarak algılanır. 
Bu felsefe, bu yönden bakıldığında, bugünlerde saplantı haline 

. gelen "tarihsel eğilimi" ortadan kaldırır. Nebevi felsefe tarihin 
anlamını "ufuklarda," yani doğrusal bir gelişimin yatay düzle­
minde kendine yön vererek değil, dikey olarak, semavi kutuptan 
Dünyaya uzanan dikey bir yönelmeyle, ruhani bireyselliğin se­
mavi eşinin gerçekliğini, "rabbine dair" yönünü, "Sen"ini tecrü­
be ettiği yükseklik veya derinliklerin şeffaflığında arar. 

Bu tefsirin kaynağına ulaşmak için önce, Kutsal Ruh, Bilgi 
ve Vahiy Meleği olarak faal Akıl hakkında daha önce söyledik­
lerimize geri dönmemiz, sonra da İbn Sina veya Sühreverdi no­
etiğinden Şii ve Tasavvuf batıniliğine bağlanan yolu izlememiz 
gerekir. Burada bu konuya yalnızca kısaca değinebileceğiz. Is­
maili irfanda İmam Onuncu Aklın dünyevi kutbudur ve işlevi İbn 
Sina veya Sühreverdi yanlısı filozofların Melek- Kutsal Ruhu­
nunkiyle aynıdır. Oniki İmam Şiiliği'nde yer ve gök arasında 
'alenıü 'l-misalde saklı "İmam-ı gaib" benzer bir işlev görür, et­
ki alanı Molla Sadra'nın semavi kökenli hazine olarak nitelen­
dirdiği şey, her insanda gizli olan imamlıktır. Bu kitap boyunca 
başka paralellikler ortaya çıkacaktır, özellikle de her varlığın ila­
hi Yüzü olan Kutsal Ruh ile ilgili olarak. 

Vahyin lafzi görüntüsünün altında saklı olan anlama inisi­
yasyon olarak tanımlanan ve bir nebevi felsefenin ortaya attığı 
ileri sürülen lslam batıniliğinin böylece genel bir bakış atmış ol­
duğumuz yönleri, Hristiyanlıkta bir "Hristiyan batıniliğe" işaret 
eden benzer bir durum olup olmadığını sorgulamamıza izin ve-

82 



BATINILlGIN DURUMU 

recek karşılaştırma temelini de oluşturmuş olur. Bu terim bazı 
okuyuculara garip hatta rahatsız edici göründüğü nispette, bir 
gerçeklik ölçümü gerekmektedir. Hristiyanlık gibi bir Ehl-i Ki­
tap toplumunda İslam' da batıniliğe benzer bir olguyla karşılaşa­
bilir miyiz? Az önce İslami batınilikte varlığına tanıklık ettiği­
miz gizli bir anlamın olumlanması ve nebevi bir tefsirin gerekli­
liği ile ilgili birincil bir gözlem gerekmektedir. Hristiyan İrfan 
bize İsa'nın dirilişinden sonra nurlanmış bedeniyle havarileriyle 
paylaştığı gizli öğretilerini içeren metinler bırakmıştır. Bu irfan 
anlayışına paralel bir anlayış Şiilikte Kuran vahyinin batıni anla­
mında ve bu anlamın yol göstericisi [l' initiateur] olarak İmam 
anlayışında görülür. Fakat Hristiyanlığa hakim olan ve burada 
sorulan soruya bağlanan fenomen, ikinci yüzyılda Monlanist ha­
reketin mahkumiyetiyle beraber, Melekler tarafından vahyedilen 
yeni bir vahiy veya nebevi tefsir imkanının, en azından Büyük 
Kilise uğruna, onun tarafından ortadan kaldırılmasıdır. Bu za­
mandan sonra Büyük Kilisenin otoritesi bireysel ilahi ilhamın 
yerini almıştır. Bu otorite dogmatik bir dini liderin varlığını ön­
görür ve aynı zamanda meşrulaştırır; aynca dogma söylenebilir 
ve söyleneceklerin tümüne karar verir. Bundan sonra artık "Hı­
zır'ın müritlerine" yer yoktur; batınilik anlamını, dahası varoluş 
nedenini yitirmiştir. Buna rağmen nebevi tefsir sebat eder ve ku­
rulu ortodoksinin sınırlan dışında nebevi tefsir zaman zaman 
önüne geçilemez patlamalar yaşar. llk bakışta bu durum İs­
lam' dan derin bir farklılık ortaya koyar; İslam'da ne dogmatik 
bir ruhani lider ne de bir Konsül vardır. Şii İmamlığın bile Pa­
pa' nınkine benzer bir dogmatik otoritesi yoktur. Dogmatik ta­
nımların değil, tevil ilhamının kaynağıdır ve İmamlığın, inisya­
tik dostluğu (Selman-ı Farisi ile peygamber arasındaki gibi) de­
rece derece tekrar eden "nur Mabedini" oluşturan, batıni hiyerar­
şinin derecelerindeki bütün müritlerdir. 

Bu karşıtlık çarpıcıdır. Dahası bu karşıtlığın fenomenoloj isi­
ni oluşturmakta, bu iki biçimden birini diğerine indirgeme eğili­
mi gösteren herhangi bir spekülatif dogmatik yapılanma, bu ol­
guyu her iki biçimin de temsil ve ifade ettiklerinin korkunç zara­
rına olacak şekilde çarpıtacaktır. Tasavvuf hikmeti, kendisini fa­
al Aklın -Kutsal Ruh olduğu için- müttefiği addeden her Mane­
viyat ehline nebi itibarını verir. Benzer bir rütbece yükselme 
Hristiyan Maneviyatının da bazı çevrelerinde görülür. Her iki 

83 



BIR'LE BiR OLMAK 

durumda da yapılacak inceleme müşahit bir nebevilik olarak 
isimlendirilebilecek bir manevi hi'il anlayışım ortaya koyar. Çar­
pıtma, bilinçli bir karıştırmayla bu anlayış olmadığı bağlamlara 
sokulmaya çahşıldığında gerçekleşir. Bunun üzerine bazı yazar­
lar bu anlayışı rastgele kurmak, bu fenomenin ancak kilise ile il­
gili bir gerçeklikte mümkün olabileceğini, toplumun kanununa 
karşı gelmek yerine kendisini muhafaza eden ana kurum olan 
dogmatik dini lidere tabi olması gerektiğini göstermek zorunlu­
luğu hissederler. Fakat az önce bütün müşahit ncbevilik anlayı­
şının böyle bir ruhani liderin yokluğunu öngördüğünü ortaya 
koyduk. Bir nebinin çağrısı çağrılardan en kişisel olamdır; hiçbir 
zaman bir topluluk veya dini lider tarafından verilen (ve daha da 
imkansızı, uygulanan) bir işlev değildir. Tecelliler 'dogmatik bir 
önerme ortaya koymazlar, "peygamberler Konsülü" nevinden bir 
şeyin böyle bir önerme üzerinde çoğunluk oyuyla karar vermesi 
ise düşünülemez bir şeydir. "Ortodoksi" olgusu peygamberliğin 
sonu demektir. Dogmanın gelişi nebeviliğe son verir ve bu nok­
tada insan "geçmiş"e, yatay yönlü bir tarihe "yayıhm" fikrini ge­
liştirmeye başlar. 

Tarihsel bilincin ortaya çıkışı dogmatik bilincin oluşumuyla 
eş zamanhdtr. Konsüllerin tammındaki resmi biçiminde, Hristi­
yanhğın temel dogması olan Enkarnasyon bunun en belirgin işa­
retidir, çünkü Enkarnasyon eşsiz ve geri dönüşü olmayan bir 
olaydır. Maddi olgular dizisinde yerini ahr. Buna göre, Tanrı ta­
rihin bir noktasında insan biçiminde "enkarne" oldu. Ve bu, be­
lirli bir kronolojinin çerçevesinde gerçekleşti. Artık burada gize­
me yer yoktur, dolayısıyla batınilik artık gerekli değildir. İşte bu 
yüzden dirilmiş İsa'nın havarilerine öğrettiği gizli öğretilerinin 
tümü diğer Gnostik kitaplarla beraber dindarca Apokrif addedi­
len metinlerin arasına sürüldü. Artık onların tarih ile bir işleri 
yoktu. Oysa "Tanrının kendisinin" ampirik tarihte Enkarnasyonu 
ve bununla beraber gelen tarihsel bilinç geleneksel Doğu için ya­
bancı fenomenlerdir. Bazıları bunu geleneksel Doğu'nun temel­
de monofızit olduğunu söylerek ifade etmişlerdir; bazıları ise 
"dosetik" sözcüğünü kullanmışlardır. İki niteleme de bu fenome­
ne aym bakış açısına sahiptir. 

lslam'da, her türlü batınilik, ister Şiilikte olsun ister Tasav­
vufta olsun, ilahi bir antropomorfoz anlayışını, yani insan biçi­
minde ilahi bir Zuhuru kabul eder. Bu antropomorfoz Tanrı için 

84 



BATINILIGIN DURUMU 

şarttır, fakat bu "cennette," yani melek alemlerinin düzleminde 
gerçekleşir. Semavi Antropos dünya üzerinde "enkame" olmaz; 
dünyada takipçilerini, kendisini tanıyanları semavi kabullerine 
yönlendiren mütecelli şahıslarda zuhur eder. İmamoloji ile Ebi­
onit veya Gnostik türden bir Kristoloji arasında bir yakınlık or­
taya koyan tüm özellikler, Aziz Paul Kristolojisinin her türüne 
tümüyle uzak olduğunu vurgular. İbn Arabi' nin tecelli anlayışı 
bize niçin tecellilerle hiçbir tarih ve tarih felsefesi yapılamayaca­
ğını gösterir. Tanrı'nın dünyaya inmek için bir sebebi yoktur, 
çünkü kullarını İsa'yı onu öldürdüğünü sananların nefretinden 
"kaldırdığı" gibi (Nisa, 156) "kaldırır." İslam'da gnostik batıni­
lik bunu her zaman bilmiştir, bu yüzden de onlara göre "Tanrı öl­
dü !" kehanet çığlığı, tarih kitaplarımızda bunca alay edilen "do­
setizm"in derin gerçekliğine kör insanların iddia ve yanılsama­
sından başka bir şey değildir. 

Bunlar yukarıda sorulan soruyu cevaplamaya, İslam ve Hris­
tiyanlıkta batıniliğin durumları arasında ne tür paralellikler ola­
bileceğini belirlemeye devam etmeden önce altı çizilmesi gere­
ken farklardan bir kaçıydı. Şimdiye kadar kesinleşen şey şudur: 
eldeki soruya teorik bir cevap yeterli değildir; öyleyse hem İslam 
hem Hristiyanlıkta dinsel zihnin batıniliğe bakış açısından başla­
malıyız. Fenomenoloj i  batınilik olgusunu tümüyle düşman zih­
nin veya müridin bakış açısından incelemesinin doğal bir sonu­
cu olarak çok farklı "yönelmişlikler" gözlemler. Bu aynına ikin­
ci bir ayrım, gizemci batıniliği, saf mütecelli boyutta (Hızır-llyas 
ve Musa'nın çağdaş oldukları bir boyutta) hareket eden saf bir 
nebevi dinle veya tarihsel bilincin tüm uzantılarını içeren bir En­
kamasyon diniyle ilişkilendinnemize göre kendini gösteren bir 
ayrımı eklemeliyiz. tık durumda tevilin talepleri, yazıyı simgele­
rinin temeli olarak korumakla beraber, Kanun'u sarsar. İkinci 
durumda aynı talepler, kurduğu ve meşruluğunu kanıtlamakta 
kullandığı tarihselliğe bağlı olan dini liderin otoritesini sarsar. 
Bu sebeple iki cephede de batıniliğin temel varsayımına karşı bir 
düşmanlık görebiliriz, yine her iki cephede de bu aynı batıniliğe 
coşkuyla bağlanan azınlıklar bulabileceğimiz gibi. Farkları hesa­
ba kattığımızda, fenomenoloj ik yaklaşımımızı devam ettirerek 
her iki cephede bu konumlanmaların ortaya koydukları üstü ka­
palı maksatlar arasında ne gibi ortaklıklar olabileceğini belirle­
meye çalışabiliriz. Bu doğrultuda, yukarıda ortaya atılan paralel-

85 



BIR'LE BiR OLMAK 

tikler sorunu, verileri pozitif tarih ve sosyolojiye göründükleri 
hfrlden ayırırken onları konulara göre belirleyecek dini bir tipo­
loj i  arayışına zorunlu olarak sebep olacaktır. 

Batıniliğin muhaliflerinin, ustalarının aralarında yaptıkları 
gibi, birbirlerini kabul edip fikir birliği göstenneleri çarpıcıdır. 
İslam dünyasında bu amansız düşmanlığın birçok misali vardır. 
İbn Teymiyye, her tür batıniliğin teviline karşı yürüttüğü kin do­
lu fikir savaşıyla kendisine ün kazandırdı. Din bilgini Gazzali, 
temeli olmayan polemiğiyle, uzun süre hüküm süren lsmaili ba­
tınilik fikrinden sorumludur.33 İbn Arabi ve okulunun karşısına 
yığılan saldın ve tekfirlere gelince, bunları saymanın yeri burası 
değil. Fakat lslam'ın Fıkıh bilginleri tarafından batıniliğe getiri­
len bu suçlamaların Hristiyan cephede batıniliğin muhaliflerinin 
beğenilerini kazandığını gönnek çarpıcıdır. Hristiyan bilginler 
Fukahanın, kendilerinin karşı karşıya gelmekten utanacakları 
muhatapları bertaraf etmekteki başarılan karşısında çok sevinçli 
görünürler. Ve bu utanç iki cephede de kenara itilen düzen bozu­
cular arasındaki benzerlikleri de ortaya koyar; öyle ki bu durum 
İslam ve Hristiyanlık arasındaki iletişim veya ihtilaf planını sek­
teye uğratır gözükmektedir. 

Bu planın ana hatları hakkında bir fikir edinmek için İsmaili 
Terazi ilkesini uygulamak yeterlidir. İbn Arabl'ninki gibi bir ba­
tınilik İslam'da bütün ifade ettikleriyle beraber ortadan kaldırıl­
dığında, ortodoks Hristiyanlığın ilkeleri terazide daha ağır bas­
mış gibi olur. O zaman Hristiyanlar, Fıkıh bilginleriyle Mutasav­
vıfları birbirbirlerine daha kolay düşürecek bir konumda olurlar. 
Bunlardan ilkini, mutlak vahyin lafzi kabulünün kati olduğunu, 
batıni bir anlam varsaymanın veya bu anlamı gerçekleştirmeyi 
hedefleyen her türlü içselleştinne uğraşının şeriata karşı geldiği­
ni ve hak edilmiş bir tekfir sayılacağını söyleyerek desteklerler. 
Öte yandan, Mutasavvıfların içsel bir din arayışının meşruluğu-

33 Nitekim, on ikinci yüzyıl kadar erken bir zamanda beşinci Yemenli Da'i tarafın­
dan Gazzali' nin polerpiğine cevap olarak muazzam bir eser yazıldığı bugüne ka­
dar bilinmiyordu. Bu 1400 sayfalık daha basılmamış olan eser hakında daha son­
ra söyleyeceklerimiz olacak. Bu eser bize lsmaili irfan ve aynı zamanda Antik 
irfan ile ilgili maruz kaldığımız yanlış anlamaları fark etme olanağı sağlayacak­
tır. Bu yanlış anlamalann sebebi, elimizde orijinal metinlerin olmaması ve edin­
diğimiz bilgilerin, irfanın içeriğine olan ilgisizlikleri ancak yöntemlerinin psiko­
lojik tutarsızlığına eşit olabilecek polemikçilere bağlı olmasıydı. 

86 



BATIN!Ll(;JN DURUMU 

nu kabul ederler, fakat böyle bir içsel dine ancak kanuna karşı 
gelerek ulaşılabileceğini itiraf etmelerini beklerler. Bundan son­
ra ise fukahaya sırt dönmek kolay olacaktır, tam da daha önce 
kabul edilen nedenlerden dolayı: nebevi din kendi kendine yete­
mez; Tanrıyla, vahiy olunmuş da olsa yalnızca bir kitabın aracı­
lığıyla muhatab olunamaz. Bu durumda soyut tektanncılık ve 
Kitap dini terazinin diğer gözünde olan Enkamasyon düşüncesi 
ve Kilise fenomenini dengeleyecek bir ağırlık sağlayamaz. 

Bu basit taslak bile batıniliğin müdahelesinin teraziyi, yani 
iki inancın bilginleri arasındaki iletişimin koşullannı niye boz­
makla tehdit ettiğini ve niye Hristiyan bilginlerin batıniliği İslam 
yetkililerinin suçlamalarından alıntılarla kötülemek için bu ka­
dar uğraştıklarını göstermeye yeterlidir. Gerçekten de bir anda, 
bilginlerin terazinin kendilerine ait gözüne koydukları dini de­
ğerler, fukaha ortodoksisinin sahip olmadığı bir karşı ağırlıkla 
karşılaşır. Diğer bir deyişle, iletişimin taraflarından biri çok ko­
lay bir şekilde zaferi elde eder; şöyle ki Batıniliği yok etmeyi se­
çerek lslam'da, Hristiyanların "nesnel" cevaplar önerme düşün­
cesiyle ortaya attıkları sorulara bir cevap olabilecek her şeyi bi­
linçli olarak bir kenara atmış oldular. Soyut tektanncılık ve lafzi 
din etkili bir ilahi karşılaşma sağlamaya yetmez - fakat Şiilik ve 
tüm benzeri maneviyat biçimlerinin bir çare bulmaya çalıştıkla­
rı tam da bu yetersizlikti. Çeşitli biçimleriyle Şiiliği gözardı et­
mek veya İbn Arabi'nin batıniliğini bir kenara bırakmak lslam'a 
sorulan sorulara lslam'ın kendi verdiği cevaplan değerlendirme­
yi reddetmektir. Batıni lslam'dan çıkan bu cevaplara ortodoks ls­
lam'ın düşmanlığı onlann önemini ve anlamını herhangi bir şe­
kilde azaltmaz. 

Bu cevaplardan bir kısmını yeniden özetleyelim: kendisinin 
hu!Qlleri değil tecelli biçimleri olan dünyevi insanlarda örnekle­
nen ebedi bir İmam anlayışı (ilk tecelli, "Cennette" ilahi antro­
pomorfoz, birçok başka ismi de var); Aziz John lncili'ndeki 
Ruhu'l-Kudüs [Paraclete] (XV:26) ile açıkça özdeşleştirilen 
"beklenen lmam," Bais (yeniden dirilten) ile anlayışı; alegorik 
tefsir değil lafzi metnin şekil değiştirmesi olan, soyut kavramlar­
dan değil Kişilerden bahseden tevil anlayışı; tevile inisiyasyon, 
Kişilerle karşılaşmaya inisiyasyon, manevi doğum; tüm olaylar 
tarihinin ruhani insanın, tarihsel zamanda imkansız olan eş za­
manlılıklann gerçekleştiği bir zamansallıkta yer alan sembol ta-

87 



BIR'LE BiR OLMAK 

rihine dönüşümü; kendi gerçekliğini algılayan ve var eden, ama 
bize göre yalnızca "uydurmalar" salgılayan o nebevi ilham or­
ganı, faal Muhayyilenin egemenliği; yokluğunda ne Birinci İma­
mın fevkalade vaazlarının anlamını, ne Allah'ın Melek aracılı­
ğıyla birinci şahıstan konuştuğu hadisi, ne kutsal İmamların ço­
ğul konuşarak tecelli görevlerine tanıklık ettikleri hadisleri, ne 
bu kitabın son sayfalarında üzerinde duracağımız rüyetteki hadi­
se örnek olan mütecelli rüyetleri, son olarak da ne de lslam'ın 
resmi ikon düşmanlığı hakkındaki tüm fikirlerimizi tersine çevi­
ren çelişkili Şii dini ikonografi olgusunu (özellikle de Onikinin 
çemberinin bir gencin resmiyle kapandığı "lmam-ı Gaib," Bek­
lenen lmam ikonografisini) anlayabileceğimiz organ. Bütün bun­
lar herkese aynı şekilde öğretilemeyecek konulardır, çünkü batı­
niliğin "tasarrufuna göre", her insan anlayabildiklerinin ve ona 
sunulanların uygunluğunun ölçütüdür. 

Şii lmamcılık Sünni lslam'ın soyut tektanrıcılığına da, Hris­
tiyanlığın tarihsel Enkarnasyon'una da eşit uzaklıktadır. Bu bizi, 
dogmalar tarihimizi, kapalı gibi görünen ve dogmacıların tü­
müyle güvende hissettikleri kısımlar da dahil olmak üzere yeni­
den gözden geçirmeye itmesi gereken bir özgünlüğe sahiptir. 
Dolayısıyla, eğer İslam ve Hristiyanlıkta batıniliğin bulunduğu 
durumları karşılaştırmak istiyorsak, işe iki cephedeki rakiplerin 
de yozlaşma olarak reddettiklerinin neler olduklarını belirlemek­
le başlamalıyız. Bu reddin sebepleri ve işaret ettiği maksatlar 
İslam ve Hristiyanlıkta batınilik karşıtlarının ortak noktalarını 
ortaya koyar. İşte bu nedenle bu karşılaştırmalı sorunun belli bir 
noktada dini tipoloji üzerinden sorulması gerekecektir. 

Böyle bir tipoloji iki cephedeki batıni ustalara döndüğümüz­
de daha da zorunlu olur. Bir kat daha, çünkü düşmanları değer­
lendirirken çoğunlukla bir menfi özellikler topluluğunu ele alı­
yoruz; burada ise elimizde pozitif yakınlıklar var. Bu tür karşı­
laştırmalı batınilik çalışmaları son derece karmaşık ve daha baş­
langıç seviyesinde. Böyle bir çalışma birçok dilde dev bir eser­
ler bütününe aşinalık gerektiriyor. Planın ilk durağı her halükar­
da karşılaştırmalı tevil çalışması olmalıdır. Dini tipolojiyi hedef­
leyen araştırmalar, tarihsel bilimlere konularının içeriği gereği 
konulan sınırlamaları aşmak zorundadırlar, çünkü felsefi antro­
polojinin arıyor olacağı tipler tarihsel sınırların iki tarafına dağıl­
mışlardır. Bu tür bir tipolojiye uygun düşen yarılmalar tarihsel 

88 



BATINILIÖIN DURUMU 

sınırlarla hiçbir şekilde kesişmez ve tarih tarafından resmi olarak 
tanımlanan ve isimlendirilen oluşumlara zıt düşerler. Burada her 
şeyden önce yargılarımızdan fazla emin olmamamız gerekir. Ka­
çınılmaz olarak, resmiyet kazanan her manevi oluşum ortodoksi 
ve literalizm tuzağına düşer. Başlangıçta ve yüzyıllar boyu özgür 
ruhların barınağı olan, lslam'da eski lrfanlann mirasını koruyan 
Şiilik bile, bir Devlet dini olduğu zaman acı bir biçimde sınandı. 
Safevi yönetimi altında bir Şii neo-ortodoksi oluştu ve bu neo­
ortodoksi, hepsi de gerçekte kendileriyle uğraşan mollalardan 
daha Şii olan, Molla Sadra okulu filozoflarına, Mutasavvıf ve 
hekimlere, Şeyhilere zulmetti. Görünmez sınır bir kez daha zi­
hinleri birbirinden ayırdı, fakat böyle bir yarılmadan bahsedebil­
memiz bile nebevi mayanın korunduğunu ve eylemlerini sürdür­
düğünü gösterir. 

Hristiyanlık'ta yeni nebevi vahyin ilhamı, Montanist hareke­
tin mahkumiyetiyle beraber kesin olarak ortadan kalkmış olsa 
da, bir şey hiçbir zaman sönmedi: her ruhani ferdin içinde Kela­
mın canlılığına tanıklık eden bir nebevi tefsir. Bu canlılık önce­
den belirlenmiş dogmatik tanımların sınırlan içine hapsedileme­
yecek güçtedir. Elimizdeki kitapta İbn Arabl'nin bazı sözleriyle 
Angelus Silesius'un Clıerubinischer Wandersmann' ının bazı be­
yitleri arasındaki şaşırtıcı uyumdan bahsedeceğiz. Fakat İslam 
ve Hristiyanlıkta batıniliğin içinde bulunduğu durumlar arasında 
bir karşılaştırmayı mümkün kılacak verileri toplamak istiyorsak 
üzerinde durmamız gereken konu nebevi tefsir toplumu, yani 
tevil toplumudur. 

Bu görünmez ve her zaman farazi toplumun ne olduğunu an­
lamak için tevilin varoluşsal uzantılarını akılda tutmamız gere­
kir. Bunların bir kısmına yukarıda değindik. Dogmatik ruhani li­
dere nebevi bir işlev vermek nasıl çelişkiliyse, hatmi bir gelene­
ği dini liderin -kendisini doğası gereği dışlayan- dogmatik gele­
neğine dahil etmeye çalışmak da ümitsiz bir uğraştır. Böyle bir 
batınilik ihtiyatlı olduğu ölçüde hoş görülebilir; ama hiçbir za­
man tanınmayacaktır. Dahası kendisini "tarihsel eğilime," enine 
(yatay) bir genişlemeye, tarihsel zihnin o saplantısına, doğrusal 
ve geri dönüşsüz ilerleme fikrine uydurmak zorunda kalacaktır. 
Sembolizmin "sınırlan aşan" dinçliği kaçınılmaz olarak zararsız 
alegoriyle çürüyecektir. "Hızır' ın  müritleri" hakkında öğrendik­
lerimiz, onları görünmez semavi meclise dikey olarak ulaştıran 

89 



BIR'LE BiR OLMAK 

bağın tarihötesi anlamı, dikey, boyuna (Cennet'ten Dünya'ya) 
bir gelenek fikrine, anları kesintisiz fiziksel zamanın nedenselli­
ğinden bağımsız, fakat İbn Arabi'nin tecdfdü'l-halk, yaratılışın 
yenilenişi ismini verdiği şeye, yani Tecelliye bağlanan geleneğe 
işaret eder. İkonlar üzerinden konuşursak, bu iki gelenek kavra­
mı arasındaki fark, öğeleri klasik perspektif kurallarına göre yer­
leştirilmiş bir resimle dikey bir izdüşüme uygun olarak üstüste 
konuldukları bir resim (bir Çin resmi veya bu kitabın kapağında­
ki Kabe resmi gibi) arasındaki zıtlığa benzetilebilir.34 

Böyle bir geleneğin boyııtunıın Hristiyan maneviyatının ne­
resinde görülebileceğini merak ediyorsak, tanıklarını bulmamıza 
yetecek kadar işaret vardır. Hikmetin Protestan temsilcilerine, 
hem eserlerinin bolluğundan hem de burada onlara soracağımız 
sorularla çok nadiren karşılaşmalarından dolayı özellikle değine­
ceğiz. Bu tevil toplumunu tek bir çalışma altında toplamak şim­
diye kadar dinbilimin planlarında gözükmemiştir. Bunun ana se­
bebi belki de kaynaklara ulaşmanın zorluğudur. Burada söyleye-

34 Bu minyatür bir on altıncı yüzyıl İran yazmasından alınmıştır (Bibliotheque 
Nationale, Paris, supplemenı persan 1 389, fol. 1 9). Yazma, Muhyi Liıi'nin 
(ö. 1527) Mekke ve Medine kutsal kentlerini ve hac sırasında uyulacak usulleri 
anlatan Farsça "Fütuhü'l-Harameyn" adlı şiirini içerir. Burada uygulanan iko­
nogralik yöntemin lran'ın cennet temsillerine benzetilmesi sebepsiz yere değil­
dir (paradise sözcüğü bize Yunanca paradeisos'tan geçmiştir, bu ise Fars'tan, 
Avesta'da geçen pairi-daeza, Farça firdevs sözcüğünden gelir.) Bu İran motifi­
nin ikonografisinde ağaçlarla çevrilmiş bir alan, horıus conc/usus [kapalı bahçe) 
ortasında ("dünyanın merkezi") bir sayvan vardır; bu sayvan Kabe'ye tekabül 
eder (bkz. L. I. Ringbom, Gralıempel und Paradies, ss. 54 ff.). Burada bir sim­
gesi olarak aldığımız karşıtlıkla ilişkili olarak bu minyatürdeki ikonografik yön­
tem kısa bir yorum gerektirir. Klasik perspektifteki gibi arkasında bütün ikincil 
planların kısaldığı bir ön plan yoktur (bizim doğrusal, evrimsel temsilimizde 
geçmiş ve geleceğin şimdiyle, tarihsel nımc'la ilişkisi gibi). Tüm öğeler gerçek 
boyutlarında ("şimdi"de), her seferinde bakanın göz eksenine dikey olarak tem­
sil edilirler. Bakanın belli bir noktada durması, "şimdide olmanın" ayrıcalığını 
tatması ve gözlerini bu sabit noktadan kaldırması amaçlanmamıştır; temsil edi­
len öğelerin her birine kendisini kaldırmak zorundadır. Resmin seyri zihinsel bir 
yolculuk, içsel bir varış olur; resim bir mandala işlevini görür. Öğelerin her biri 
kendine özgü boyutunun içinde değil, bu boyutun kendisi olarak sunulduğundan, 
bu öğeleri seyretmelj: çok boyutlu bir dünyaya girmek, tevilin simgelerden geçi­
şini gerçekleştirmektir. Ve onaya çıkan bütün, geçmiş ve geleceğin aynı anda 
şimdinin içinde olduğu bir nicel zaman birliği oluşturur. Bu ikonografi tarihsel 
bilincin perspektiflerine uymaz; Hızır' ın müridinin kendisine yön vermekte kul­
landığı, simgesel tavaf ayini aracılığıyla "dünyanın merkezine" ulaşmasını sağ­
layan "perspektife" yanıt verir. Burada ne yazık ki tevil ve perspektifle ilgili ri­
saleler arasındaki ilişki üzerinde durmamız mümkün olmayacaktır. 

90 



BATIN1L1G1N DURUMU 

bileceğimiz kadarının böyle bir çalışmanın ne kadar değerli ola­
cağını göstereceğini umuyoruz. 

Jacob Boehme, J.G. Gichtel, Valentin Weigel, Swedenborg 
ve müritlerinin, mesela Genesis'te Adem' in öyküsünü veya pey­
gamberler tarihini "semavi" ve ruhani insanın kendine ait za­
manda geçen ve her zaman "şimdide" gerçekleşen görünmez öy­
küsü olarak okuyup anlama biçimleri -işte bunun bir lsmaili he­
kimin, mesela lbn Arabi, Simnani veya Molla Sadra'nın aynı öy­
küyü Kuran'da okuyup anlamasıyla bir benzerliği vardır (bu du­
rum böylece apokrif sayılan ama bazı kısımlan Kuran'a eklen­
miş olan kitapların da değerini artırmış olur). Şu net bir şekilde 
anlaşılmalıdır ki bizim burada yapmaya çalıştığımızın genelde 
senkretizm veya eklektisizm diye hor görülen şeyle bir alakası 
yoktur. Ayrı tutulması gereken öğeleri birbirine karıştırmaya ve­
ya en basit ortak paydalarına indirgemeye çalışmıyoruz; aksine 
amacımız en kişisel özgünlüklerin farkına varmak ve değerini 
bilmektir, çünkü bireysel spontaneliklerin, hepsinde ortak olan 
bir algı biçiminden doğduğu kabul edildiğinde, bütün ayrılık ve 
sapma düşünceleri konu dışı kalır. Tüm türevleriyle beraber tipo­
lojik açıdan incelenmesi gereken bu algı toplumu, bu önceden 
planlanmayan algı biçimidir, çünkü çeşitli açılan aynı rüyetin 
kanunlarına göre oluşur. Kurulacak bir senkretizm yoktur, yal­
nızca, simetri ekseni aynı intelligentia spiritualis' in kontrolünde 
olduğunda, önceden belirlenmiş bir ahengin kendilerinin haber­
leri olmadan bütün "batınileri" aynı Işık tapınağına -ruhani kişi­
nin Cehaletin [In-Science], a-gnosia'nın koyduğu sınırlar hariç 
hiçbir sının olmayan aynı krallığına kardeşçe topladığında vur­
gulanacak eşyapılılıklar [izomorfizm] vardır. Çünkü lslam'da ol­
duğu gibi Hristiyanlık'ta da, Hristiyanlık'ta olduğu gibi lslam'da 
da her zaman "Hızır' ın müritleri" olmuştur. 

Ortak noktaları belki de söz veya dogmanın "gerçekçileri­
nin" ihtiyaç duymadıkları veya reddettikleri perspektifler, derin­
likler, şeffaflıklar, çağrılar gerektiren topyekün bir birliğin algı­
sıdır. Aynca bu zıtlık zaman veya iklimin belirlediği herhangi bir 
karşıtlıktan daha derin ve temeldir, çünkü batınilerin gözünde 
bütün bu "gerçekçilikte" bir boyut, daha doğrusu tevilin açığa çı­
kardığı dünyanın çok sayıdaki boyutları eksiktir (hatmi anlamın 
yedi seviyesi veya Simnani'ye göre "benliğinin yedi peygambe­
ri"). Bu çok boyutlu dünyayı inşa etmeye gerek yoktur; bu dün-

9 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

yayı bir denge ve ahenk ilkesi vasıtasıyla keşfederiz. İsmail! ir­
fan bu sezgisel keşfi, görünenin zorunlu karşı ağırlığı olarak gö­
rünmeze işaret eden evrensel Terazi bilimi aracılığıyla gerçek­
leştirir. Işık hikmetleri geometrik optik kanunlarına batıni yorum 
getirerek yalnızca kendi perspektiflerinin kanunlarını uygula­
mışlardır. Burada bir kez daha faal Muhayyilenin işlevini tanım­
lamak yararlı olur, çünkü bu hem mantıklı açıklamalardan hem 
de dogmatik kuramlardan sıyrılan bir bilimdir. Onun ile ilgili 
olarak sadece teorik bir bakış açısı diye de hüküm verilmemeli­
dir. Teori değildir; rü'yete yönelik bir adımdır. Kişinin gördüğü 
yerde olmadan görmesi mümkün müdür? Uyanık veya rüya ha­
linde mütecelli rü'yetler, zihinsel rüyetler, vecd rüyetleri, gör­
dükleri dünyaya birer nüfuzdur/ar. İbn Arabi güzel bir metninde 
bu başka boyutlu dünyaya nüfuzları bize tarif edecek. 

Öznelerinin tekil boyutlarına indirgenen bireysellikleri, her­
kesle aynı şekilde ilişkilenen evrensel bir Tanrıya eşit uzaklığa 
koyan genel antropolojinin terimleriyle değerlendirildiği için 
fazlasıyla yanlış anlaşılan mistik antropolojinin temelini oluştu­
ran.semavi bir eş, "ikinci tekil şahıstaki" benlik düşüncesine işa­
ret eden bireyin iki boyutluluğu anlayışıdır. Bu sebeple de İbn 
Arabi' nin genel olarak Tanrı anlamına gelen Allah' la, aşk kuluy­
la bireysel ve kesintisiz bir ilişkide kişiselleşen bireye özel Rab 
arasında ayrım yaptığı sayfalara çok büyük önem verilmelidir. 
Bu iki tarafta da bireyselleşmiş olan ilişki, tanrısallığı sadık ku­
lunun tapınmasına bağlı ve -llk ve Son olduğu için- bu karşılık­
lı bağlılıkta onunla tanrılık rolünü değiştiren bireysel Rabbin 
hizmetindeki fedele d 'amore'nin mistik şövalye etiğinin temeli­
dir. Batıda monizm veya panteizm adını verdiğimiz şeyin, İbn 
Arabi'nin mütecelli dua yöntemiyle, ilhamını, sım hüzün, nos­
talji, Varlığını ortaya koyacak varlıklar aracılığıyla Kendini bilme 
isteği olan bir Tanndan alan duayla karşılaştırılabilecek herhangi 
bir şeye yol açmış olabileceğini düşünmek imkansızdır. Tanrı tut­
ku doludur; çünkü sadık aşığın ffedele d'anıore'nin] kendisine 
olan tutkusunda, kulunun teopatisinde kendisine görünür. Dahası 
bu her zaman "birle bir" olmaktır. Bu ise evrensel mantıktan ve­
ya toplu katılımdan çok farklı bir şeydir, çünkü kişisel Rabbin 
kula dair bilgisi ancak kulun Rabbine dair bilgisidir. 

Her tecellinin bir meleki tecelli biçimini aldığı düşüncesiyle 
birleştirdiğimiz, Melek anlayışıyla ana hatlarını çizdiğimiz ilişki 

92 



BATINILIG!N DURUMU 

işte budur. Bu "Nefs"ten ve "nefsin" bilgisinden bahsettiğimizde 
olabilecek yanlış anlaşılmaları önleyecektir. "Nefs'', mistik ma­
neviyatın, terimci dogmatik inançların tüm amaç ve uzantıların­
dan bağımsızlığını vurgulamakta kullandığı bir terimdir. Fakat 
buna karşılık bu dogmatik inançların, saf varolma eylemi olarak 
tecrübe edilen Nefsin yalnızca doğal bir olgu olduğunu ve bu ne­
denle, vahyolunan Tanrıyla -ancak Kilisenin gerçekliği dahilin­
de mümkün olabilecek- doğaüstü bir karşılaşmayla hiçbir ilişki­
si olmadığını savunmalarına olanak verir. Burada kullanacağı­
mız şekliyle Nefs terimi, bu iki kabulden hiçbirine işaret etmi­
yor. Hatta ne yoga tekniklerine benzer uğraşlarla erişilebilen saf 
varolma eylemini, ne kişisel olmayan Nefsi, ne de psikologların 
Benliğini ifade ediyor. Burada bu sözcük, yalnızca lbn Arabi ve 
sayısız Tanrı aşığı sufinin [theosophe] şu meşhur cümleyi tekrar 
ederken kullandıkları anlamda kullanılacaktır: "Nefsini bilen 
Rabbini bilir". Kendini bilmek, kendi Tanrısını bilmektir; Rabbi­
ni bilmek, kendini bilmektir. Bu Rab, kişisel olmayan nefsde de­
ğildir, dogmatik tanımların, benden bağımsız olarak, benim tara­
fımdan tecrübe edilmeden kendi varlığını sürdüren Tannsı da de­
ğildir. Benim aracılığımla, yani benim ona dair bilgim aracılığıy­
la kendini bilendir, çünkü bu bilgi onun bana dair bilgisidir. Bu 
zıtların izdivacından meydana gelen birlikte, ona Sen demek an­
cak onunla tek başınayken mümkün olur. İbn Arabi'nin bize ay­
nı anda Tanrının duası ve insanın duası olarak tecrübe etmeyi öğ­
rettiği yaratıcı Namaz da böyle bir karşılıklı ilişkide filizlenir. 

Şu hi'ilde, bazılarımızın açık ve net göreceği gibi, felsefi sis­
temlerimizin çözmeye çalışırken kendilerini tükettikleri prob­
lemler çok geride kalmıştır. Diğerlerine bu aşınım mantıksal te­
melleri çok kırılgan gözükecektir. Fakat başka türlü olabilir mi? 
Çok fazla tedirgin edici unsur var: İmamcılığın ve Kuran'daki 
Hz. İsa anlayışının dosetik olduğu yani Hz. lsa'nın göğe yükse­
lişini reddettiği gerçeği var; ve biz Ariflerin dosetizmini gülünç 
bulmaya alışmışız. Bize göre bu dosetizm İsa kişisinin gerçekli­
ğini bir "fanteziye" indirgemiştir, fakat gerçekte bilginin, dinsel 
fenomenlerin dini bilinçte belirişini ve az önce bahsi geçen kar­
şılıklı ilişkiyi düzenleyen kanunun tam anlamıyla teolojik bir 
eleştirisidir. Kişisel ilahi gerçekliği sadık aşığının ibadetine bağ­
lı olan bir Tanrı anlayışı vardır. Bu anlayış görkemli Pantokrator 
fikrine o kadar zıttır ki, böyle bir Tanrının anlamlı olacağını, bir 

93 



BIR'LE BiR OLMAK 

de üzerine böyle bir Tanrıya dua etmenin anlamlı olacağını iddia 
etmek saçma görünebilir. Bu reddin nasıl reddedilebileceğini İbn 
Arabi eşliğinde görüyoruz. Son olarak da tarihin tarihselliğine da­
ir tüm apaçık gerçeklerin yıkılışı var. Bu gerçekler modem zihin­
lerimizde öyle yer etmiş ki, dini bir olgunun tarihsel anlam veya 
tarihsel gerçekliğine önem atfetmemek tüm gerçekliğini reddet­
mekle aynı gözükebilir. Burada başka bir "tarihselliğin" var oldu­
ğunu göstermeye çalıştık. Fakat maddi olgulara olan modem tut­
kunun sının yoktur; Aziz John lncili 'nin, Sesin Kutsal Cuma ge­
cesinde Mağaraya doğru çekilen havariye Işık saçan Haçın gize­
mini açtığını çok iyi bilen dindar Arif okuyucusunun kafirlik ola­
rak yorumlayacağı "görgü tanığı bildirileri" buna bir örnektir. 
"Çünkü asıl Haç buraya tekrar gelişinde göreceğin bu tahta haç 
değildir." Ve bu İsmaili İrfan tarafından iyi bilinen bir gerçektir. 35 

Eğer "Tanrı öldü" çığlığı birçoklarını uçurumun eşiğine gö­
türdüyse, bunun sebebi Işık saçan Haçın gizeminin çok önce or­
tadan kaldırılmış olmasıdır. Ne dindar bir öfke ne de alaycı bir ne­
şe bu gerçeği değiştiremez. Tek bir cevap vardır ve o da Hikme­
tin [Sophia], gecenin içinde belirerek Kabe'yi tavaf eden düşün­
celi hacının kulağına fısıldadığı sözlerdir: "Acaba sen kendin çok­
tan ölmüş olabilir misin?" İbn Arabi ve yoldaşlarının bizi anlat­
maya davet ettikleri gizem, çığlığın varlıklarının derinliklerine 
kadar sarstığı kişileri, hangi Tann'nın öldüğünü ve ölenlerin kim­
ler olduğunu farketmeye sevk eder. Bunu farketmek boş mezarın 
gizemini anlamaktır. Fakat Meleğin taşı yerinden kaldırmış olma­
sının yanında, bizim de içinin gerçekten de boş olduğunu ve Onu 
başka yerde aramamız gerektiğini bilebilmek için dibe bakacak 
cesaretimizin olması gerekir. Bir türbenin başına gelebilecek en 
büyük felaket, önünde insanların nöbetçi dikildikleri ve bunu sa­
dece içinde bir ceset olduğu için yaptıkları kapalı mezar olmaktır. 
Dolayısıyla mezarın boş olduğunu ilan etmek büyük cesaret ister; 
bu mantık ve otoritenin kanıtlarını bir yana bırakabilenlerlerin ce­
saretidir, çünkü sahip oldukları tek sır görmüş olan aşkın sımdır. 

Meramımız, büyük İranlı Mutasavvıf Simnani'ye borçlu ol­
duğumuz şu hikayede ifadesini bulur: İsa taşı yastık yapmış uyu­
yordu. Lanetli şeytan geldi ve baş ucunda durdu. İsa lanetlinin 

35 Bkz. makalemiz "L'Ismaelisme et le symbole de la Croix." Daha fazla ayrıntı 
için bkz. Trilogie Ismaelienne adlı eserimiz, ss. 907- 1 02. 

94 



BATINIL1ÖIN DURUMU 

yanında olduğunu hissettiğinde uyandı ve şöyle dedi: Bana niye 
geldin, ey lanetli? -Eşyalarımı almaya geldim. -Buradaki hangi 
eşyalar senin? -Kafanı üzerine koyduğun şu taş. Bundan sonra 
İsa (Ruhullah, Spiritus Dei) taşı aldı ve şeytanın yüzüne fırlattı. 

* * * 

Bir girişin amacı, bir eserin içerdiği konulan belirtmek, bu 
konular hakkında bir fikir vermektir. Bu nedenle, ana motifleri­
mizden bazılarının önceki sayfalarda net sayılabilecek bir biçim­
de ortaya konmuş olduklarını umuyoruz. Girişimizi bitirirken, 
kitabı özetlemeye çalışmak yerine, iki bölümü arasındaki bağa 
işaret etmekle yetineceğiz. 36 

1. Bölüm. Nebevi dinle mistik dinin -İslam Tasavvufunun 
kendine has özelliği olan- buluşmasından bahsederek başlayaca­
ğız. Mistik dine nebevi tınısını veren bu buluşmadır (Simnani'de 
"Benliğinin yedi peygamberi"); ve diğer taraftan, bu buluşma 
aracılığıyla nebevi din mistik tecrübeden ayn tutulmamış olur: 
Peygamberin göğe yükselişi (Miraç), mutasavvıfın da zihinsel 
bir rü'yet veya yükselişle tekrar yaşayacağı, onu da bir nebi ya­
pacak olan manevi tecrübenin prototipine dönüşür. Bu şekilde 
kurulan maneviyat tecellicilik [teofanizm] olarak nitelendirdiği­
miz şeyi oluşturur. Nebevi dinle mistik dinin bu buluşmasından 
mistik birlik [wıio mystica] ve sevgi birliği [unio sympathetica] 
olarak belirir. Bu buluşma, "sempatik [duygudaş] birleşme"ye 
ters düşmenin aksine sadık aşık [fedele d'amore] ve Tanrısının 
ortak tutkusudur. Tanrısının praesentia realis'i , [gerçek varlığı] 
bu fedele'nin Ona karşı tecrübe ettiği tutkuda, onu kendi tarafın­
dan ve kendisi için tecelli işlevi verilen varlık veya varlıklarla 
sempatiye iten Tanrı aşkmdadır [teopati] .  Proclus'ta heliotropi­
umun duası belki de bu duygudaşlığın en sessiz öngörü ve duyu­
rusudur; bu aynı anda hem Tanrının Duası hem de insanın Duası 
olan diğer Duaya bir öncüdür. Varlıklara verilen tecelli işlevi ise 
aşkın diyalektiğinin sırrıdır. Bu diyalektik, mistik aşkın doğasın­
da duyumsal, fiziksel aşk ile manevi aşkın buluşmasını [con-spi­
ration] keşfeder. Güzellik en yüce tecellidir, fakat kendini ancak 

36 1 .  ve 2. Bölümler daha önce biraz farklı bir biçimde EJ XXIV (l 955)'de ve XXV 
( l  956)'da "Sympathie et theopathie chez !es 'Fideles d' Amour' en Islam" ve 
"Imagination creatrice et priere creatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi" başlık­
lanyla yayımlandı. 

95 



BIR'LE BiR OLMAK 

başkalaştırdığı ölçüde bir aşka sunar. Mistik aşk Hüsn dinidir, 
çünkü Hüsn tecellilerin sımdır ve çünkü bu özelliğiyle başkalaş­
tırıcı güçtür. Mistik aşk çilecilikten de sahiplik güdüsünün este­
tikçiliğinden ve sefahatinden de eşit uzaklıktadır. Fakat tecelli 
algısının, yani Cennet ve Dünyanın buluşmasını orta mekanda, 
alemü 'l-misal'de gerçekleştiren algının organı faal Muhayyile­
dir. Dünyevi Maşuğa "tecelli işlevini" veren faal Muhayyiledir; 
bu esasen mütecelli bir Muhayyiledir ve bununla beraber yaratı­
cıdır da, çünkü Yaratılışın kendisi tecellidir ve mütecelli Muhay­
yiledir. Yaratılışı tecelli olarak tanımlayan (creatio ex nihilo 
[yoktan yaratma] kavramını dışlayan) anlayıştan bir hikmetçilik 
[sophiologie] anlayışı, İbn Arabi'nin hikmetindeki şekliyle bir 
Sophia Aeterna figürü (Ebedi Dişi) doğar. 

2. Bölüm. "Muhayyile ve tecelli" ana konusunun özeti. Eğer 
Yaratılış ilahi mütecelli Muhayyile olarak anlaşılıyorsa, muta­
savvıf Muhayyile organı aracılığıyla dünyalar ve berzahlarla na­
sıl iletişim kurar? Faal Muhayyile tarafından algılanan olaylar 
nelerdir? Varlığı nasıl yaratır, daha doğrusu zuhur ettirir? Bu so­
ru bizi merkezi kalp olan "latif fizyoloji" motifine getirir. Kalp, 
yaratıcı manevi enerjinin, yani mütecelli enerjinin yoğunlaştığı 
odaktır; Muhayyile ise bu enerjinin organıdır. Bundan sonra in­
celememiz iki yönlü bir uygulamanın tecrübi doğrulanmasıyla 
biter: bir tarafta, dua edenin duasının aynı zamanda hem insanın 
Duası hem de Tannnın Duası olduğunu farkettiği mütecelli dua 
yöntemi; diğer tarafta, boşluk ve aralığın, soyut tektanncılığın 
açık bıraktığı çelişkilerin ötesine geçen mütecelli rüyet: bir taraf­
ta, rüyetin imkansızlığı ve insanlığın Musa'yı reddi; öbür tarafta, 
Peygamberin ve manevi tecrübelerini onun miracına dayandıran­
ların tümünün tanıklığı: "Rabbimi en güzel surette gördüm." 
Ve bu Fonna Dei'nin [Tannnın sureti] özelliklerini düzenleyen 
Muhayyilenin gizemi yukanda sözü edilen özdeyişin tecrübi ola­
rak doğrulanmasında aranmalıdır: "Nefsini bilen Rabbini bilir." 

Muhtemelen bu kitapta kullanılan alışılmamış kelime dağar­
cığı hakkında da bir şey söylemek gerek. Bu kelime dağarcığını 
biz yazarlarımızın ·kendilerinden öğrendik. Eğer kulağa garip ge­
liyorsa bunun sebebi, Arapça veya Farsça yazan Sühreverdi, İbn 
Arabi, Simnani ve diğerlerinin, bizim alışılagelmiş felsefi dilimi­
zin ifade edecek donanımda olmadığı şeyler söylemeleridir. En 
karakteristik Arapça ve Farsça sözcükler parantez arasında veril-

96 



BATINILIGIN DURUMU 

miştir. Şimdiden bu giriş sırasında "tecelli" [theophanie] ve "te­
opati" terimleri anlamlarını netleştirecek bağlamlarda kullanıl­
mıştır. 

Nitekim, muhtemelen özel bir gerekçelendirme gerektiren 
bir terim vardır: Fedeli d'anıore. Daha önce Fedeli d'amore'den, 
yani Dante'nin yoldaşlarından bahsetme olanağımız olmuştu; 
onlardan daha sonra da bahsedeceğiz, çünkü İbn Arabi'nin tecel­
liciliğin [teofaniznıinin] -Beatrice' in soluk bir alegoriye dönüş­
tüğünü görmekten dehşete kapılan literalist filologların eleştiri­
leri gibi eleştirilere maruz kalmasa da- Dante'nin sembolist yo­
rumcularıyla (Luigi Valli) çok sayıda ortak noktası vardır. Hem 
Fedeli d'amore'nin hem eleştirmenlerinin tek taraflılıkla suçla­
nabileceğini daha önce belirtmiştik. Her halükarda, Mekke'de 
İbn Arabi için, Beatrice Dante için neyse o olan genç kız, "şah­
sen" mütecelli bir şahıs, (Dante'nin yoldaşlarından bazılarının 
Madonna lntelligenzia adıyla çağırdıkları) Sophia aeterna figü­
rü olmasının yanı sıra, gerçek bir genç kızdı. Buradaki mesele, 
hem bir birey hem de kendisine organı Faal Muhayyile olan te­
celli işlevi verilmiş olmasından dolayı bir arketip olan Hızır pey­
gamber meselesine benzer. Bu ikili boyutu aynı anda kavraya­
madığımızda, hem kişinin hem de simgenin gerçekliğini yitirmiş 
oluruz. 

Asin Palacios tarafından başlatılan, Doğu'da ve Batı'da Fe­
deli d'amore ismini verebileceklerimiz arasındaki hakiki tarihsel 
ilişkilerle ilgili tartışmayı yeniden açma niyetinde değiliz. Arala­
rındaki inkar edilemez tipoloj ik yakınlıkları belirtmek bize daha 
önemli görünüyor. Bu Fedeli d'amore teriminin (Arapça ve Fars­
ça karşılıkları aşağıda verilecek) ayrım yapmaksızın tüm Tasav­
vuf toplumuna uygun düşmediğini göreceğiz; mesela bu terim 
lslam'ın ilk yüzyıllarında Sufi ismiyle anılan Mezopotamya'nın 
dindar sofularına uygun düşmüyor. Bu aynını yaparken yalnızca 
büyük İranlı mutasavvıf Şirazlı Ruzbehan Bakli'nin Le Jasmin 
des fideles d'amour [ 'Abherü 'l-aşıkin] isimli güzel Farsça ese­
rinde belirttiği göstergelere uyuyoruz. Ruzbihan, insani aşk tec­
rübesiyle hiç karşılaşmamış dindar sofular veya Sufilerle, güzel 
bir varlığa adanmış bir aşk kültünün tecrübesini, ayn tutulama­
yacağı ilahi aşka zorunlu bir giriş [initiation] olarak gören Fede­
li d'amore arasındaki farkı vurgular. Bu tür bir ilk adımın ilahi 
aşk adına kendini keşişliğe vermekle herhangi bir benzerliği 

97 



BlR'LE BiR OLMAK 

yoktur; bu eşsiz bir giriştir ve eros' un kendisini, insani bir varlı­
ğa olan insani bir aşka dönüştüıür. Riizbehan'ın öğretisi İbn Ara­
bl'nin aşk diyalektiğiyle uyum haJindedir. Bu doktrin, Sadreddin 
Konevi aracılığıyla İbn Arabi'nin müridi olan İranlı Fahreddin-i 
Irilki arasında bir akrabalık kurar ve bunun yanı sıra Riizbihan' ı  
Şirazlı diğer ünlü adamın, büyük şair Hafız' ın öncüsü yapar. Ba­
tı'da Hafızın Divan' ının mistik bir anlamı olup olmadığı ciddi­
yetle tartışılırken, bu Divan günümüzde hala İranlı Mutasavvıf­
larca aşk dininin İncil'i olarak kabul görür. Bu aşk dini İran'ın 
tüm ozanlarının diniydi ve öyle de kaldı; ve onlara Mutasavvıf­
ların manevi İran' ıyla Zerdüşt'ün lran'ı  arasında bağ kuran muh­
teşem tevil ile ilham verdi. Çünkü bu tevile göre İslam'ın Pey­
gamberi, Zerdüşt' ti aşk Rabbinin peygamberi ilan eder; Ateş su­
nağı kalp tapınağındaki Canlı Alev'in simgesi olur. 

98 



:!BİRİNCİ :!BÖLÜM 

§JEMlPATli VJE 'JfJEOlPATli 





1 

İLAHİ TUTKU VE RAHMET 

1. Güneş Çiçeğinin Duası 

"Yunanların hiyeratik* sanatı üzerine bir risalesinde Proclus, 
son dönem Neoplatonculuğunun, bilim adamlarının haksızca gö­
zardı ettiği o yüce kişisi, şunları yazar: 

Biz aşkın diyalektiğinde nasıl duyumsal güzelliklerden baş­
layarak tüm güzelliğin tekil ilkesine yükseliyorsak, hiyeratik bi­
limin ustaları da başlangıç noktası olarak görünürdeki şeyleri ve 
aralarında ve görünmez güçlerle kurdukları sempatileri alıyorlar. 
Her şeyin bir bütün oluşturduğunu gözlemleyip, ilk gerçeklere 
hayret ederek ve ilk gerçeklerde sonunculanna ve beraberinde 
varlıklardan ilkine hayran olarak, hiyeratik bilimin temelini attı­
lar; semada, hem nedensel hem semavi bir usule uyan dünyevi 
şeyler ve dünyada dünyevi halde semavi şeyler vardır. 

Mesela: Güneş çiçeği1 [Heliotropium] ve duası. 
Güneş çiçeğinin hareketinde güneşin hareketini ve selenot­

ropium de ayın hareketini izlemesinin, güçleri yettiği ölçüde ay 
çiçeğinin alemin meşaleleri arkasında alay oluşturmalarının 
başka ne sebebi olabilir? Çünkü, gerçekte, her şey doğadaki 
rütbesine göre dua eder ve ait olduğu ilahi serinin liderine şükre­
der; ruhani veya mantıksal veya fiziksel veya duyumsal bir şük­
randır bu. Çünkü güneş çiçeği hareket etme özgürlüğü olduğu 
ölçüde hareket eder ve dönüşünde, eğer hareketiyle dövülen ha­
vanın sesini duyabilseydik, bunun bir bitkinin gücü yettiği katla-

Kutsal şeylere ve din adamlanna dair. 

1 0 1  



BIR'LE BlR OLMAK 

nyla kralına söylediği bir ilahi olduğunu duyardık. 1 

Hiyeratik bir Güzellik anlayışına sahip bir filozof ve şair ta­
rafından yazılmış bu parça, burada üzerinde düşüneceğimiz ko­
nulara bir giriş olmaya fazlasıyla uygun bir metin olarak gözü­
müze çarpar. Her ikisinin de temelinde aynı ilkenin yattığı "aş­
kın diyalektiği" ve hiyeratik sanat arasında bağ kurar: Bu ilke 
görünür ve görünmez varlıklar arasındaki temel ortaklıktır. Proc­
lus devam eder: "Dünyada, güneşler ve aylar dünyevi bir halde 
ve semada tüm bitkiler, taşlar, hayvanlar semavi bir halde, ruha­
ni bir yaşam sürerken görülebilir."2 Çeşitli varlıklar arasında ya­
yılmış olan bu ortak öz sonuçtan sebebe doğru giden bir sav ara­
cılığıyla algılanmaz; bir sempatinin, zuhur eden varlıkla semavi 
prens, yani Proclus'un başka yerde yaratıcı, üretici ve kurtarıcı 
melekler olarak tanımladıklarından biri arasındaki karşılıklı ve 
eş zamanlı bir çekimin, bir sempatinin algısıdır. Bu melekler, ay-

[hon dynatai phyton hymnein], Bkz. Catalogue des manuscripts a/chimiques 
grecques, VI, 148; on dunatai foton umein [proklou peri tes kath'ellenas ieas 
ieatikes teknes] (burada alıntılanan çevirinin alındığı yer: Recherches de science 
religieuse, 1933, s. 102-06) Produs'un bu metninin Yunanca orijinali J. Bidez ta­
rafından keşfedilmiş ve Caıa/ogue'da yayımlanmıştır; rönesansta Marsilio Fici­
no tarafından Latinceye çevrilmiştir. ( 1641 tarihli Paris baskısında il, 868 ff.) 
"Antik Platonculann sonuncusu başka hiçbir yerde, hayvanlann, bitkilerin ve 
minerallerin yaşamlarından çok sayıda örnek vererek ruhun Tannya dönüşün­
den, mistik zincirlerden ve mucizeden [theurgie], bahsetmez" (Catalogue, VI, 
142). Platon ve Oracula Chaldai"ca'nın ikili hamiliğindeki hiyeratik bilim, "hi­
yeratik" veya "melek!" ruhlardan, bize ezelde seyrettikleri doğaüstü gösteriler 
hakkında fikir vermek için dünyaya gönderilmiş olan ilahi elçilerden (angeloi]) 
doğar (bkz. Şii İrfanda imamın meleki özü düşüncesi). Bu bilimin, aşkın diya­
lektiğine benzer yöntem ve ilkelerine gelince, "benzerin benzer üzerinde eylem­
de bulunması gibi, sempati kendine çeker. [ . . .  ] Benzerlik varlıkları birbirlerine 
bağlama gücüne sahip bir bağ yaratır. [ . . .  ] Hiyeratik sanat, burada aşağıda bulu­
nan varlıkları yukarıdakilere bağlayan soy zincirini kullanır ve tannlann bize 
doğru inmelerine ve bizi aydınlatmalarına, daha doğrusu bizim onlara yaklaşma­
mıza, onları, düşüncemizi onlannkilerle sessiz tefekkür ilahilerinde birleştirme­
ye kabil müşahede [theoptie] ve tecellilerde keşfetmemize sebep olur." 
A.g.e., VI, 148. Proclus başka örneklerden de bahseder. Mesela, "nilüfer [lotus] 
güneşle yakınlık ve �empatisini ortaya koyar. Güneş ışınlan ortaya çıkmadan ön­
ce çiçeği kapalıdır; gündoğumunda yavaş yavaş açılır, güneş zirveye ulaşırken 
düzleşir ve güneş alçalırken tekrar kapanır. insanın ağzını ve dudaklarını oyna­
tarak güneşi yüceltme biçimiyle yapraklarını açan nilüferinki arasında ne 
fark vardır? Bu yapraklar onun dudaklarıdır ve bu onun doğal ilahisidir" (a.g.e., 
VI, 149). 

102 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

nı ait olduklan "ilahi serinin" lideri olan Meleğin arkasında sıra 
oluşturan çiçekler gibi, korolara aynlarak kendilerine yol göste­
ren Baş Meleğe veya Tannya eşlik ederler.3 Burada öz ortaklığı 
görünür bir olgu olan bir çiçek üzerinden, ona heliotropium adını 
veren tropivn [yönelim] üzerinden algılanır. Fakat bir sempati ol­
gusu olarak alındığında, bitkinin bu tropizmi aynı anda hem 
eylem hem de tutkudur [passion] : eylemi (yani tropos'u, "yöneli­
mi") adını tam da bu sebepten dolayı taşıdığı Melek veya semavi 
prensin eylemi (yani çekimi) olarak algılanır. Heliotropizmi (se­
mavi prense doğru"yönelimi") bu nedenle aslında bir heliopatidir 
(ona karşı duyduğu tutku). Ve bu tutku, bu [pathos], bir duayla or­
taya çıkar; bu dua, görünmez meleğin çiçeği kendisine doğru çek­
mesine sebep olan tutkunun eylemidir. Dolayısıyla bu dua 
sympatheia'larının (burada bu sözcüğü etimolojik anlamıyla ele 
almalıyız, çünkü "sempati" sözcüğü günümüzdeki kullanımıyla 
kuvvetinin çoğunu yitinniştir) pathos'udur; ve bu sympatheia'da 
öz ortaklığına dayanan karşılıklı özlem gerçekleşir. 

Fakat burada sempati aynı zamanda bir durum ve algı biçi­
mi olduğuna göre -çünkü herkesin bir bitki tarafından sunulan 
sessiz duayı algılamadığını söylemekte herhalde bir sakınca 
yoktur- Proclus gibi bir adamın yaklaşımında sempatinin şiirsel 
veya bilişsel işlevinden de bahsetmemiz gerekir. Bu sıfatıyla 
sempati, varlıklarda yeni boyutlar, yani görünmez benliklerinin 
boyutunu açar. Belki de gerçekte, bir kemer parçasının kemerin 
eksik kısmını zihinde canlandırması gibi, sempati de görünmez 
benliği bilmemizin veya hakkında fikir sahibi olmamızın tek yo­
ludur. Öyleyse Proclus tarafından tecrübe edilen, çiçekle ortak 
bir pathos' tan, onu uyandıran ve algılandığında çiçeğe bir tecel­
li işlevi veren sempati' nin algısı için gerekli olan bir pathos'tan 
bahsedebiliriz. 

Burada hiyeratik veya teuıjik [doğa üstü güçleri yardıma çağırma sanatının) sa­
natın yönergelerini açıklayan ve doğrulayan mistik dizi ve serileri düşünmeliyiz. 
Bu serilerin her biri, çeşitli dualara neden olan benzerlikleri, yakınlıkları ve özel 
sempatileriyle tanınır. Hakiki dua, alı varlığın serisinin yöneticisi ve koruyucu­
su olan Tanrıya yaklaşması ve benzemesidir. Böylece, dini yükselişlerinde bir­
birleriyle rekabet eden, birbirlerine paralel melek, şeytan, insan, hayvan, bitki ve 
mineral hiyerarşileri görürüz (a.g.e., VI, 144). Bu kısa risalede Proclus örnekle­
rinin çoğunu güneş serisinden alır; bkz. kitabımız, Terre ce/este et Corps de 
resurrection: de l 'lran mazdeen a /'Iran Shf'ite, s. 8 1 ,  n.15. 

103 



BIR'LE BiR OLMAK 

Heliotropiumda (Meleğiyle sempati anlamında) bir heliopaıi 
olan bu tropos kavramı ve bu heliopatinin algısının çiçeğin sem­
patisine yönelik bir sempatiyi, Proclus'u  çiçeğin sempatisinin te­
zahür boyutunun farkında yapan sempatiyi öngördüğü düşünce­
si (bu farkındalığın sonucunda Proclus çiçeğin hareketini, itici 
gücü dilin yardımı olmadan konuşan bir hareketle gösterdiği bir 
öteye geçişte son bulan bir dua olarak algılar), bize araştırmamı­
za yön vermemizi sağlayacak temel öğeleri sağlar. Eğer diğer 
araştırmaların bizimkiyle kesiştikleri noktada tek başımıza baş­
larsak yönelimimiz daha da doğru olur. 

Proclus'tan aldığımız metin tropos ve sempati terimleri ara­
sında bir bağ kurmamıza sebep oldu. Bu terimler, yeni terimler­
le bir nebevi din fenomenolojisi oluşturma amacı taşıyan farkl ı  
bir dinsel bağlamda ele alınan oldukça özgün bir çalışmada an­
laşılabilecekleri en iyi şekilde kullanılmışlardır.4 

Uzun bir tartışmaya tabi tutamayacağım bu çok değerli ça­
lışmanın bizi ilgilendiren yönü, bir sempati fenomenoloj isini bir 
nebevi din incelemesine uyarlaması ve nebevi din ile mistik din 
kategorileri arasında yol açtığı karşıtlıklardır. Bu çalışma içe iş­
leyen bir canlılıkla, boş bir kavrama dönüşmüş olan deist Tanrı­
nın veya ahlak kurallarının koruyucusu olan ahlakçı Tanrının 
karşıtı olarak, patetik Tanrı, yani acı çeken ve tutkulu bir Tanrı 
kavramını, tüm zamanlar boyunca Hristiyanlık, lslam ve Yahudi­
likten her birinin rasyonel dinbilim ve felsefeleri için ürkütücü 
bir engel teşkil eden bir kavramı öne sürer. İnsani olay ve duy­
gulardan etkilenen ve onlara çok kişisel bir şekilde tepki veren 
bir Tanrı kavramı, kısaca, sözcüğün her anlamıyla ilahi bir 
[pathos] 'un varlığı düşüncesi (sevgi, duygu, tutku), yazan bu 

4 Aklımızdaki çalışma, bir kısmını Hermes'te (3e serie, No.3, s. 78- 1 1 0) tercüme 
ettiğimiz mükemmel ve özgün bir fenomenolojik çalışma olan, Abraham Hesc­
hel' in Die Prophetie'sidir. Burada bu çalışmayla ilgili söylenenler bir eleştiri 
olarak alınmamalıdır; yazar mistik dinin paralel bir fenomenolojisiyle ilgilenmi­
yordu ve bu nedenle mistisizmi yalnızca bir yönüyle, lsrail'deki nebevi bilince 
dair incelemesinin gı:rektirdiği antitezi sağlayan yönüyle ele aldı. Fakat burada 
yapıldığı gibi mistisizmin, profetoloji içeren bir ilkeye sahip bir dinde tecrübe 
edilen diğer bölgeleri ele alındığında, profetolojiyle mistisizm arasındaki ilişki­
leri kökünden değiştirir. Burada antitez artık geçerli değildir, aynı kategoriler 
ikisinde de ortak hale gelir (öm. Özellikle Miraç, Peygamberin Kuran'da bahse­
dilen ve sonrasında yüzlerce yıl boyunca mistik tecrübenin prototipi olarak Ta­
savvuf tarafından tefekkür edilip tecrübe edilen semavi yükselişi). 

104 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

pathos'u  özel bir kategori olarak değerlendirmeye itmiştir.5 
Öyle ki bu durumda yazar pathos'un bağımsız bir öz olarak de­
ğil, geçişken bir tutku olarak, yani bir ilişki, insan ve Tanrısının 
bir [sympathein]'de ilişkisi, bir (sympathesis, burada tekrar 
sözcüğün etimolojisine dönmüş oluyoruz) olarak görülmesini 
istedi. 

Bu açıdan ele alındığında, pathos kategorisi kendiliğinden 
tropos kategorisini, bir başka deyişle Tanrının kendisini insana 
gösterişinin, insana doğru yönelen bir Tanrı' nın "yöneliminin" 
kategorisini doğurdu; insanın Tanrıya "yönelimine," yani insana 
ait bir girişimden doğan bir hareket olan bir teotropivne zıt bir 
ilahi girişim, ilahi egemenliği veya teonomiyi [Tanrının yasası­
nı] koruyan ve onaylayan bir antropotropizm. 

Böylece kurulan karşıtlık, ancak sonsuz çeşitleri olan mistik 
din kavramını tek bir türe -mesela, bir tür Yoga'ya- indirgersek 
anlaşılabilecek karşı savlarla geliştirildi. Bu oldukça şüpheli in­
dirgeme, peygamberin temelde diyalojik bir ilişki ve durumu 
tecrübe ettiği ve peygamberlik halinin mistik vecde zıt bir tecel­
liyi gerektirdiği görüşüne yol açtı. Mistik din ise fertleri, insani 
kişiliğin ebedi ilahi Birlik içinde eridiği ve böylece desempatinin 
tüm temelinin yok olduğu bir vecde ulaştırıyordu. Bu savı des­
teklemek adına peygamberin negatif teolojinin inceliklerine ve 
aşkın öz [suressence] kavramına sağır olduğu, mutasavvıfın ise 
ilahi Varlık ile dünya arasındaki tüm bağı reddeden bir negatif te­
olojiyi kabul ettiği savunulabilir. Sonuç olarak nebevi ve mistik 
dinlerin temel duygusal tonları arasında da bir karşıtlık ortaya 
konur: lsrail'in peygamberinde, dünyada ilahi davaya militan bir 
destek, mutasavvıfla, nostalji ve coşku, vecd gayesi, dünya olay­
larına ilgisizlik, kişisel kurtuluşa duyulan tutku vardır. Özetle, 
bir tarafta niyet ve duygu birleşmesi, öbür tarafta öz birleşmesi 
söz konusudur. Son olarak da, peygamberin unio sympathetica 
anlayışının mistiğin unio mystica'sının tam zıttı olduğu savunu­
labilir.6 

5 
6 

Bkz. Heschel, s. 142. 
A.g.e., özellikle s. 27-36, 1 13- 1 9, 1 30 ff., 1 39, 142, 144- 147, 16 1 ,  1 68-176. 
Heschel, Ortodoks İslami ilahiyatta Allah ve insan arasındaki ilişkinin, diyalojik 
bir nebevi durumun aksine Tannnın, yani Mutezililerin tüm sıfatları insan-bi­
çimci diyerek reddetmelerine yol açacak kadar karşılaştınlmaz bir tek yönlü gil-

105 



BIR'LE BiR OLMAK 

Bir sempati olgusu, yani insanın patetik bir Tanrının istekle­
rine cevabı olarak incelenen bir dinsel tecrübenin bu kategorile­
ri üzerinde bile bile durdum. Çünkü konunun temel noktası, mis­
tik tecrübenin bütün çeşitliliği arasında mistik dinin tam da sem­
patetik bir din olduğu, bir başka deyişle, nebevi dinin kategorile­
rine bir karşı sav oluşturmanın aksine onları özümseyerek, so­
yutlanmış bir mistik tecrübe türüyle bağlantılı olarak az önce ifa­
de edildiğini gördüğümüz karşıtlığı aştığı bir alan olup olmadı­
ğıdır. Belki, heliotropizmi "heliopatisi" olan çiçek bizi gereken 
yola koyar, eğer Kuran'ın Nur suresindeki şu ayetinin yankısına 
kulak verirsek: "Her biri kendi duasını ve tesbihini (öğrenmiş) 
bilmiştir" ( 4 1 )  Soru şudur: Mistik bir aşkın öz teolojisi patetik 
bir Tanrının tecrübesini engeller mi; vecd her türlü diyalojik du­
rumu engeller mi; öz ortaklığı olmadan bir sym-patheia olabilir 
mi; özetle, ımio mystica, karşı savı olmanın aksine unio sympat­
hetica'nın ayrıcalıklı biçimi değil midir; ve vecd metafiziği tam 
da bir tecelli anlayışında tem ellenmez mi? Tecelli anlayışının, 
çağdaş dogmatik biçimiyle Enkamasyon kavramına kökünden 
zıt olduğunu daha sonra göreceğiz. Fakat başka yerlerde karşı 
savlar olarak karşımıza çıkan iki tecrübe biçiminin aksine birbir­
lerine işaret ediyor ve birbirleri aracılığıyla anlaşılıyor olabile­
cekleri ihtimali, bir nebevilik üzerine kurulmuş dinsel bir çevre­
de, nebeviliğin mistik tecrübenin prototipi olarak görüldüğü bir 
çevrede gelişen bir mistik tecrübeyi öngörür. 

İslam Tasavvufu bu bahsedilen koşula uyar. Burada resmi, 
ortodoks lslam'dan bahsetmiyoruz; ikisi arasında uçurum var. 
Dahası Mutasavvıf [mystique] derken tam olarak da, yukarıda 
ortaya konan sebeplerden dolayı Fedeli d 'amore olarak sınıflan­
dırdıklarımızı kastediyoruz. Bu grupta iki büyük şahıs baskındır: 
Bunlardan biri hikmetin eşsiz piri lbn Arabi, diğeri ise ateşi du­
yumsal güzelliğe olan mütecelli duygudan beslenen o aşk dini-

elin monologu biçim.ini aldığını doğrulukla gözlemler (s. 141). Burada üzerinde 
duracağımız hikmetin, lbn Arabi'nin ikrar ettiği isim ve Sıfat kuramının yalnız· 
ca keskin bir dehşet uyandırabileceği lslam ortodoksisinden çok uzak olduğunu 
söylemek gereksizdir. Dahası, Allah'ın, "insanlığın babası" olmak için fazla yü­
celtildiğini iddia etmek de konu dışı olur; çünkü bu, tüm nikılha dair [nupıiale] 
mistisivne uzak bir "ataerkil kavramdır"; burada bilinçte yer eden ve "aşkınlığı 
aşan" ilahi imge Babaya değil, Maşuğa aittir (Ezgiler Ezgi 'sinde olduğu gibi). 

106 



İLAHI TUTKU VE RAHMET 

nin ozanı Celaleddin Rfimi'dir.7 Fedeli d 'amore' nin mutasavvıf­
lanmızın kendilerine verdikleri Arapça veya Farsça isimlerden 
(cişıkun, muhibbun, erbabü 'l-heva, vs.) bir Batı dilindeki en uy­
gun çevirisi olduğunu düşündük. Bu isim Dante ve yoldaşlarının 
kendilerine verdikleri isim olduğu için de iki grupta da ortak 
olan ve değerli çalışmalarda incelenen özelliklere işaret etme gü­
cüne sahiptir.8 Müslüman Yeni Eflatuncularla (İbn Sina'nın ta­
kipçileri ve Sühreverdi'nin lşrakiyyun'u) İbn Arabi'nin ve Cela­
leddin Rfimi'nin müritlerinin tecrübelerinin nasıl aynı arketipin 
simgesinde birleştiğini gözlemleyebiliriz. Hepsinde ortak olan 
öğreti şunu öne sürer: eğer ilahi bir pathos'tan, ilahi varlığın in­
sana "yönelişini" harekete geçiren insana yönelik ilahi bir tutku­
dan (ilahi bir "antropopati''den) bahsetmemizi meşru kılacak 
herhangi bir gerçek tecrübe varsa, bu tecrübe ancak insanda eş, 
tamamlayıcı ve tabiri caizse sem-patetik bir hat, ilahi pathos'un 
zuhur ettiği bir hal olabilir. Diğer bir deyişle, ilahi pathos ancak 

iki öğreti biçimi, lbn Arabi'nin ve Rumi'nin öğretileri, psikolojik açıdan farklı 
iki türe tekabül eder, fakat, daha önce söylediğimiz gibi, içerik ve içsel tecrübe 
açısından birbirlerine karşıt olduklarını düşünmek hata olur. Ve nitekim Mesne­
vi'nin en büyük şarihleri (özellikle on sekizinci yüzyılda Hindistan'da Veli Mu­
hammed Ekberabadi ve Bahr el-Ulum ve on dokuzuncu yüzyılda lran'da Molla 
Hadi-i Sebzevan; bunların üçünün de hacimli Farsça şerhleri vardır), manevi ya­
şamlarında Rumi ile eşit rolü olan lbn Arabi'nin eserlerine sık sık atıfta bulunur­
lar. Fedeli d'amore terimine Tasavvufla ilişkili olarak verilmesi gereken hususi 
anlamla ilgili olarak bu kitabın giriş bölümünde yapılan açıklamaya bakınız. 
Helmut Ritter'e lslam'da bu aşk-mistisizmin daha sonraki temsillerine dair ilk 
taramayı borçluyuz (bkz. "Philologika, VII,") s. 84-89); burada tespit edilen kay­
naklardan yararlanabilmek için büyük bir kitaba ihtiyaç vardır ve çok miktarda 
yayımlanmamış malzemenin çalışılması gerekir. Hatırlanması gereken temel 
isimler: Sühreverdi (ö. 587/ 1 1 9 1 ); Şirazlı Ruzbihan Bakli (ö. 606/1209, bkz. 
Farsça eserlerinin yukarıda Giriş bölümünde 7 numarada alıntılanan basımı), 
Ahmed Gazali, Fahıüddin-i irili, Sadreddin Konevi, Cami, vs. lbn Arabi'nin 
yalnızca Şeyhü'l-Ekber (Doktor Maksimus) olmadığını gördük; lbn Eflatun, 
"Platonun oğlu" veya Platoncu olmanın şeref Unvanını da taşır. 
Öncelikle bkz. Asin Palacios, La Escatologfa musulmana en la Divina Comedia 
( 1919). Bu çalışma, zamanında Klasik Roma araştırmacıları arasında öfke ve 
kargaşa uyandırmıştır. ikinci baskının ilavesi, "Historia y criticade una polemi­
ca" bölümüne bakınız. Otuz yıl sonra Enrico Cerulli'nin önemli çalışması il 
"Libro de/la Scala " et la questione dele fanti arabo-spagnole della Diviııa Com­
media, Asin 'in iddia ve önerilerini kesin olarak doğruladı. Aynca bkz. Luigi Val­
li, /l Linguaggio segreto di Dante e dei "Fedeli d'amore". Bu çalışmada sembo­
list tez pozitif filolojinin geleneksel kavramlarını karşısına alır; burada Valli'nin 
iddialarına atıfta bulunma fırsatımız olacak; fakat sebep olabilecekleri ikilemde 
hapsolmaya mahal vermeyeceğiz. 

107 



BlR'LE BiR OLMAK 

insan tarafından bir teopati (ilahi aşk) ve teotropizm olarak tec­
rübe edilen hi'ilde erişilebilir olur ve varoluşsal gerçekliğe sahip 
olur. İnsan kendisine dışarıdan sorulan bir soruyu doğrudan kav­
rayamaz (bu salt spekülasyon olurdu); tepkisi aracılığıyla kavrar 
ve bu tepki onun benliğidir, arzu ettiği ve yüklendiği şekliyle 
kendisine ait varolma biçimidir (heliotropiumun tropizminin, çi­
çeğin benliğinin ta kendisi olması gibi). 

O halde bu tepki insanın kendisini "Tanrıya kabiliyetli" [ca­
pable de Dieu]* kılma derecesine bağlıdır, çünkü sempatiyi tüm 
dinsel tecrübenin zorunlu vasıtası olarak tanımlayan ve ölçen bu 
yetenektir. Burada bir kez daha heliotropiumun toplamda görünür 
olanı aşan hareketi bize yol gösterebilir. Proclus'un çiçeği dua 
ederken "dinleyişi" gibi, anlamını algılamak için bir sezgiye ihti­
yacımız olacak ve bu sezgi ise tam olarak, gerçekleşmemiş oluş­
ların önsezisidir. Max Scheler'le beraber sempatinin bilişsel işle­
vinden bahsetsek de,9 aslında aklımızda mevcut gerçekliği aşan 
bir sezgi vardır, çünkü bu sezgi olası varoluşların anlamıdır. 10 

Tannya benzeme kabiliyeti. -ç.n. 
9 Bkz. Max Scheler, The Naıure of Sympaıhy, çev. Heath. 
ıo Tanınmış bir çağdaş filozof olan Etienne Souriau'nun eserinin bu bağlamdaki 

büyük önemini de vurgulamamız gerekir. Mevcut araştınnalanmız ve Souri­
au'nun eseri arasındaki "sempatinin" bir işareti olarak ve ona olan borçuluğumu­
zu belinmek adına özellikle üç kitabına değineceğim: Les differenıs modes 
d'exisıence; Avoir une ame, essai sıır /es exisıences virtuelles; L'Ombre de 
Dieu. Kısaca, her biri kendi tezimi doğrulama eğiliminde olan bir dizi motife 
işaret edeceğim. Başlangıç olarak, insanın Tannnın varlığını kanıtlama gücü ol­
masa da en azından "kendini Tann'ya kabiliyetli kılabileceğini" hatırlayabiliriz 
(bkz. Ombre, s. 1 19-25). Öyleyse insanın erişebileceği tek kanıt Onun huzurunu 
[presence] gerçekleştinnektir. Bu kendini dogmatik ilahiyatın ikrar ettikleri tür­
den bir Tannya açık hale getinnek, Onun varlığını kabul etmekle başlayıp Ona 
sıfatlar vererek bu varlığı mantıksal olarak kanıtlamak demek değildir. Varsayı­
lacak tek ilahi gerçek, insana kendi varoluş biçimiyle edimsel hale getinne veya 
getinneme sorumluluğunu bırakan gerçektir. Aşağıda incelenen "rablığın sırrı­
nın" sırru'r-rııbubiyye, senin nefsin olan sırrın (Sehl Tilsteri), Fedele d'amore'yi 
tam da, lbn Arabi'nin Mekke'de Ruhun bir Gecesinde hatırlatıldığı (Bölüm II, 
§ 1, aşağıda) bu sorumlulukla karşı karşıya bıraktığını, hem narsist bir tavra hem 
de "kişinin kişilikdışı bütünde panik hlilindeki dağılışına" karşı bir korunma 
olan "kendini yönlü, olarak adama tavnnı" (Ombre, s. 125) varsaydığını görece­
ğiz. Bilkuvve varoluş kavramından bir fiil olarak (tanıklık ettiği ve adına cevap 
verdiği problematik ve aşkın varlığa gerçek varoluş bahşeden tek şey olan "aş­
kınlık fenomeni" olarak) üstvaro/uş [sureexisıence) kavramına geçişe gelince 
(Modes, ss. 83 ff.), tevilin (etimojik olarak, bir imge, kavram, kişi veya olguyu 
başlangıçtaki sırrına, batınına, anlamına geri taşıyan ve yücelten tefsir) zihinsel 
işleyişinde bu eyleme tekabül eden bir şey olduğuna inanıyorum (tevilin ve Sa-

108 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

uriau'nun, eski litürjik terime tamamen yeni bir anlam vererek tanımladığı anap­
hora'nın paralel seyrinin kaynağı budur). Melek bilime verdiği eşit derecede ye­
ni anlam da yine çok çarpıcıdır (Ombre, ss. 1 33-44, 1 52, 1 53,  260, 280-82, 3 1 8) 
ve bu konuda daha önceki araştırmalarımızda edindiğimiz işaretleri doğrular ni­
teliktedir. Öncelikle, modem felsefenin Meleğin felsefeden yok oluşuyla başla­
dığı görüşünün reddiyle karşılaşınz (o zaman Leibniz, Christian Wolf ve Fech­
ner'ı modem felsefeden çıkarmamız gerekir). Daha sonra modem Melek anlayı­
şının "bir eserin Meleğine," yani "manevi şekline", "aşkın içeriğine", eserin du­
yumsal öğelerinde bulunamasa da, onları aşan istidatlara dair bir işaret veren do­
ğaötesi [transnaturel] maddesine göndermede bulunan ifadelerde görüldüğü 
gözlemiyle karşılaşınz. Her an bu istidatlara, o eserin -yalnızca sanatçının me­
sajı olmak yerine onun tarafından eserine aktanlmış olan ve onun da "Melekten" 
aldığı- tüm "ruhani güçlerine" (bir resmin görünmez yönü, bir senfoninin duyul­
maz yönü) cevap vermeye, yani onlan ya üstlenmeye ya da reddetmeye çağnlı­
nz. "Bir eserin Meleğine" cevap vermek, "kendini onun aşk aura'sının bütün 
içeriğine kabiliyetli kılmak" demektir (Ombre, s. 167). lbn Arabi'nin (aşağıda, 
il. Bölüm, §2'de incelenen) aşk diyalektiği bizi, (hala bilkuvve olan) görünmez 
Maşuğun, Onu izhar edebilen tek şey olan görünür Maşukta aynı rü'yetine taşır; 
bu görünmezin edimselliği, fiziksel aşk ve ruhani aşkı tek bir mistik aşkta "bir 
araya getiren" [conspirer] Faal Muhayyile'ye bağlıdır. Bütün lbn Arabi okulun­
da ve lsmaililiğin mütefekkir İmamcı lığında mütecelli suret veya şahıs (mazhar) 
kavramını önceden belirleyen "bir varlığın meleki işlevidiı" (Ombre, s. 16 1 ,  17 1). 
Meleğin tefekkürü bizi, sürekli tehditi altında olduğumuz ikili bir putperestlik­
ten korur (buna karşılık tektanncı dogmatistler aynı tehlikeyi Meleğin aracılığın­
da görür) ve bu Melek kavramının mutlaka gerekli olmasının en önemli sebebi­
dir (Ombre, s. 1 70-72). ikili tehlike: ya bizi aşkınlığı olmayan nesnede (bir Tan­
n, bir dogma olabilir) sabitleyen çıkmaz veya yenilgi ya da bu aşkınlığın, kendi­
siyle aşk nesnesi arasında bir uçurum yaratan ve bizi tüm öfke ve retleriyle este­
tikçiliğe mahkOm eden yanlış anlaşılması sözkonusudur. Zerdüştlükteki Fravaşi 
Daeıia anlayışı, lbn Arabi' deki aşk diyalektiği, yaratıcı Dişilin sofiyolojisi ve ru­
hani Çocuğun doğumu, Theos agnostos' un (bilinmez Tann) ve Onun Meleği 
olan belirli özel ismin eşzamanlıhğı -bütün bunlar, bu sonsuz nostaljik uçurumu 
yok etmeye değil, telafi etmeye yönelik eş [homologue] ifadelerdir; tecrübi içe­
rikleri, Souriau'nun koşulsuz tevcih [investiture] (tüm metafizik putperestçilikle­
rin tuzağı) ve işlevsel tevcih arasında aynın yaparak büyük bir idrakla inceledi­
ği (Om bre, 170-72) şeyle uyum içindedir: bizi keşfedilmemiş, öngörülemez, tah­
min edilmeyen aşkınlıklar için özgür bırakan ve belirli, belirleyici oluşta hapsol­
maktan koruyan meleki işlev, Meleğin arabuluculuğu; bu karşıtlık Enkamasyon 
(tarih içinde konumlanan tekil olay) kavramıyla tecelli (nefsin sonsuz, tükenmez 
olaylan) kavramı arasındaki karşıtlığın aynısıdır. Son olarak, Souriau tüm felse­
fi çelişkilerin [aporie] ötesine geçen tek Yaratılış kavramının, "varlığın külli kur­
tuluşu [emancipation), her varlığın kapasitesi ölçüsünde varoluş hakkını uygula­
masına nza" (Ombre, s. 284) olan bir yaratıcı eylem kavramı olduğuna dair inan­
cını ifade ettiğinde, bu ifade ile, saf istidatlannda, onlan izhar edecek somut var­
lığı arzu eden ilahi isimleri hüzünlerinden kurtaran llahi Nostalji, Rahmet Nefe­
si (Nefes-i Rahmani) kavramı (aşağıda §2) arasında bir uyum görmemek nasıl 
mümkün olabilir? Dahası llahi olanın, Kendi tarafından onu bilen mahluklarda 
ve onu bilen mahluklar yoluyla bilinmeyi arzulayan, bilinmeyen bir Tann olarak 
tecrübesini varoluşsal temeline baktığımızda, bu temeli Gabriel Marcel'de bir 
karakterin dileğinde (haykınşında veya iç çekişinde) temsil edilmiş bulmaz 
mıyız: "Ah, olduğu gibi bilinmek!" (Modes, s. 169). Tannnın, izhar olduğu ve 

1 09 



BIR'LE BiR OLMAK 

Kısacası, şimdi izleyeceğimiz yol şu iki aşamadan geçer; il­
ki, Theos agnostos (bilinmez Tanrı) ve Deus revelatus [zuhur 
eden Tanrı] kavramlarını birarada bulunduran bir hikmette pate­
tik Tanrının varlığını tanımak; ikincisi varlıkların kaynağının gi­
zemi ilahi bir rahmet [compatissance], varlıkları yokluklarından 
kurtaran bir sympatlıesis olarak ifade edildiğine göre, bu sympat­
hesis'ten, kutsal efendiyle fedele d 'amore 'sini varlıklarının ta 
kendisinde birleştiren bir insani-ilahi sempatetizmin nasıl doğ� 
duğunu anlamak; diğer bir deyişle, ilahi antropopatiyle insani 
teopati arasında sürekli bir karşılıklı ilişki olduğuna göre, unio 
mystica'nın ımio sympathetica'ya nasıl zıt değil özdeş olduğunu 
anlamaktır. 

2. "Patetik Tanrı " 

Negatif teolojinin önermeleri diyalojik bir durumu dışlamaz; 
aksine bu önermeler böyle bir durumun sahiciliği için şarttırlar. 
Önermeleri genel olarak irfanla birçok ortak özellik taşıyan ve 
bu ortak önermelerin mantıksal tanımlarla ilgilenen herhangi bir 
dogmacılığı en rahatsız edecek önermeler olduğu İslami İrfanın 
durumu işte budur. Yapı sabittir: "Kaynak olan" vardır; varlığın 
ötesinde, "olan," "Olmayan Tanrı" (Basilides' in [ouk on theos 
] 'u) yani Theos agnostos, bilinemez ve sıfatlandırılamaz olan 
Tanrı vardır; 1 ı bir de zuhur eden Tanrı, düşünen ve eyleyen, ila­
hi sıfatlara sahip olan, ilişkiye kabil olan [Nous] 'u  vardır. Nite­
kim patetik bir Tanndan, bu iki kavramdan birini veya diğerini 
tercih eden bir uzlaşma arayarak değil, bu rü'yetin eşzamanlılı­
ğını sıkıca koruyarak, ilahi değişmezlik dogmasına dair pozitif 

varoluşunun aracı olan varlıkların Kendisini kurtardığı bilinmeyişinin yalnızlı­
ğındaki iç çekişi, nefesi böyledir (bkz. aşağıda §3, lbrahim'in misafirperverliği­
nin mistik anlamı). Bu bizi başlangıç noktasına geri getirir: Ondan bir cevap al­
maya gücüm yok, fakat Ona cevap verebilirim, varlığımda "Onun sebep (orantı, 
bir oran duygusu) olduğu" bir değişikliği tecrübe edebilirim ve belki de bu Onun 
adına tanıklık etmemin, Onunla bir eylem ve tutku ilişkisi içinde olmamızın tek 
yoludur (a.g.e.). Daha sonra insani-ilahi sempatizm olarak inceleyeceğimiz şey 
bu ilişkidir. -Bu not söylememiz gerekenler için hem fazla uzun hem de fazla kı­
sadır. Etienne Souriau'nun yapıcı düşüncesi, doğu maneviyatının temalannı çağ­
daş dünyamızda ulaşılır kılma uğraşımızda bize minnet ve teşvik aşılar. 

1 1  Men la ıediseru nahvehü' 1-havatir, "O, düşüncenin cesaretinin ulaşamayacağı," 
lsmaili hikmette Ona ithafen her zaman kullanılan kalıp. 

1 2 Bkz. R. Strothmann, Gnosis-Texte der lsmailiten, lX, 1, s. 80 (Arapça metinde). 

1 10 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

teolojilere karşıt bir kavramsal gerek olarak değil, tecrübemizde, 
Öte-Varlığın sessiz boşluğundan Suretlere ve pozitif bir temele 
sahip ifadelere geçişi sağlayacak bir içsel ilerleme olarak bahse­
debiliriz. 

Bu açıdan İsmaili İrfanın İbn Arabi öğretisiyle birden fazla 
ortak özelliği vardır. Al-Uih ismi için önerdiği etimoloji izleye­
ceğimiz yola ışık tutar. Arapça dilbilgisinin bu noktadaki ketum­
luğuna karşın, iliih sözcüğünü üzgün olmak, üzüntüye boğulmuş 
olmak, bir yöne doğru nefes vermek, bir yöne doğru korkuyla 
kaçmak anlamına gelen wlh kökünden türetir. 12  İşte ilahi isme 
(iliih = wiliih) "hüzün" anlamını veren bu etimolojiyi destekle­
mek için İsmaililerimiz ikinci bir etimoloji ileri sürerler. Bu eti­
moloji dilbilgisine aldırış etmediğinden daha da gariptir, fakat 
ifade ettiği zorunlu meşguliyet açısından baktığımızda rastgele 
olmaktan çıkar. Bu etimoloji, (ilahet, ulı1het ve ulı1hiyyet söz­
cükleri gibi ilahlık anlamına gelen 'Ilı kökünden türetilen) ulhii­
niyye sözcüğünün, ufak bir imla işaretiyle (n'yi iki defa okutan 
bir şeddeyle) el-han(n)iyye olarak okuyabileceğimiz bir ideog­
ram olarak düşünülmesini içerir. Böylece elimizde, arzu etmek, 
ah etmek, merhamet duymak anlamına gelen, hnn ( =hnn) kökü­
nün mastanndan türeyen, hiil, varoluş biçimi ifade eden soyut bir 
isim olmuş olur. 1 3  

Çünkü Al-Lllh ismi Üstün-varlığa [Super-etre], bilinmez Ilkeye değil, Deus 
revelatus'a yani llk Başmeleğe (el-Melekü 'l-mukaddes, ilk Akıl, el-Mübda 'ü'l­
evvel, Protokistos) işaret eder; çünkü i/ıih=vilıih, aynca bkz. Celaleddin Rıi­
mi'nin Mesnevi'si, iV, 1 169, ed. Nicholson, VIII, 1 56. Lane de (An Arabic-Eng­
lish Lexicon, 1, 83) bazı Arap dilbilim uzmanlarının önerdiği aşağıdaki türetim­
den bahseder: ilah (lbranice: Eloha). Bu sözcüğün nereden türediği kesin değil­
dir ve bazılarına göre orijinal formu vilıih'tır; "insanlığın bu isimle çağnlanı ar­
zu ettiği, isteklerinde yardım ve korunma aradığı ve kendisini dertlerinde müte­
vazi kıldığı, onu her çocuğun annesini arzu eniği gibi arzu ettiği anlamına gelir." 
Fakat lsmaili hikmetin kastettiği Tanrıyı arzu eden dertli insanlık değil (veya sa­
dece değil), zahiri Tanrının kendisidir (bahsedilebilecek tek Tann); dolayısıyla 
yalnızca insanların kendisi için ah ettikleri Tann değil, kendisi bir Ah [Nefes) 
olan Tanrıdır; Mübdi'nin Kendisine tezahürü olduğu için, ancak kendi bilgisi 
olarak bilebileceği Mübdi'sinin bilgisine nostalji duyan ezeli Başmelektir (ism 
el-ilahiiyc lştika Iehu mine' 1 veleh ellezi huve el-tahayyur fi idrak mub· 
di'ihi). Bu etimoloji bir başka etimoloji (bir sonraki nota bakınız) ve Mu'ayyed 
Şirazi'nin Münıiciitı tarafından doğrulanır. 

13 Strothmann, IX, 1 ,  s. 80: ve (iştika Iehu) mine' !-!aniye (el-haniye) elleti he­
ye'! iştiyak II'al-idrak, ve'I-acz yemna'uhıl en zalike Ii-celalat mubdi'ihl: 
"Allah'ın adı (ilıihiyyet, ulhıiniyyet), "el-hıinniyyet" sözcüğünden türetilir; bu 
sözcük bilgiye duyulan nostalji demektir, çünkü zayıflığı, mübdisinin yüceliği 

1 1 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

O hiilde Tann'nın gerçek ismi, O'nun gizli derinliklerini ifa­
de eden isim, mantıksal kötülük problemlerimizin Baki ve Ka­
dir'i değildir. Hiçbir şey "patetik Tanrı"ya bir peygamberci din 
fenomenolojisi tarafından (yukarıda gördüğümüz gibi) ortaya 
konandan daha az sahici olmayan bir duyguya daha iyi tanıklık 
edemez. Burada bir mistik irfanın kalbindeyiz ve kendimizi yu­
karıda bahsi geçen karşıtlıkla sınırlandırmayı reddetmemizin se­
bebi de budur. İsmaill İrfana göre, ulu Tanrı bilinemez ve hatta 
"Tanrı" olarak adlandırılamaz; Al-Lfih, gerçekte yaratılmış varlı­
ğa, En-Yakın ve kutsal Başmeleğe, Protokistos' a veya Başme­
lek-Logos' a verilen isimdir. 14 O halde bu İsim hüzün anlamına, 
kendisinin ebediyen kaynağı ve itici gücü olan İlkeyi ebediyen 
bilmeyi arzulayan nostalji anlamına gelir: zuhur eden (insan için 
zuhur eden) Tanrının, bir kez daha zuhur eden varlığının ötesin­
de olmayı arzuladığı nostaljisidir. Bu anlaşılmaz bir kutsaliçi 
[intradivin] gizemdir: ancak ima edilebilir. Buna rağmen biz te­
fekkürümüzde (bu zuhur yalnızca bizim için ve bizim vasıtamız­
la olduğu için) Meleğin özleminin, zuhur eden Tanrının tezahü­
rü olduğu Tanrıyı bilmeye özleminin, yaratılmışların ilk ve en 
yücesinde, aynı yaratılmış içinde ve tarafından bilinmeyi arzula­
yan Theos agnostos'un Hüzün'üyle aynı olduğunu algılayabili­
riz. Kutsaliçi gizem yine de bozulmadan kalır; onu ancak içimiz­
de zuhur ettiği ölçüde bilebiliriz. Nitekim, her zaman eksik ka­
lan bir bilginin eylemi aracılığıyla, bilinmeye olan her zaman 
canlı tutkuya karşılık vererek, bizim için İbn Arabi'nin bireysel 
hikmetinin başlangıç noktasını da belirleyecek bir durumu kav­
rarız. 

Bu çalışmanın boyutları, bu konuyu muğlak ve daha kötüsü 
yanın kalma tehlikesine rağmen az ve öz bir şekilde işlememizi 
zorunlu kılar. Yine de deneyelim. 

karşısında onu bu bilgiden caydırır." Buradan, dilbilimin çekincelerine rağmen 
ideografik kanıt sunan Arapça metni tekrarlamak gerekir. Bununla birlikte, ls­
maili hikmet "patetik Tann" kavramını formüle etmenin ve bizi, lbn Arabi'nin 
Nefes-i Rahmani olarak tanımladığı ilahi gizeme doğru yönlendirmenin daha iyi 
bir yolunu bulamazdı. 

14 A.g.e.: ism el-ilah'iye ta yakc'illa alel-mübde el-evvel, "llahın adı yalnızca 
Protokistos' a, yani Akl-ı Evvele uygun dilşer (aynı sıfatların yalnızca müb­
da'ata, yani Başmelek-Logos'tan feyz alan Meleki Akıllara uygun düşmesi 
gibi). 

15 Fusüsu'l-Hikem ll, 61 ve 245-46. (Burada A.E. Afifi'nin (Ebu'l-'Ala 'Afifi) 

1 1 2 



iLAHİ TUTKU VE RAHMET 

"Patetik bir Tann'nın" bu hüznünün temeli, anlamı nedir? 
Mutasavvıf bu hüznü görünmez ve görünür arasındaki sempati­
nin belirleyicisi ve insani-ilahi bir sem-patetizm' in sım olarak 
görme noktasına nasıl vanr? 

Başlangıç olarak, İslam'ın tüm mutasavvıflarının yorulma­
dan üzerinde düşündükleri hadisi, Tann'nın tutkusunun (pat­
hos'unun) sımnı açıkladığı hadisi hatırlayalım: "Gizli bir hazi­
neydim ve bilinmek istedim. O zaman onlar tarafından bilinmek 
için mahlukatı yarattım." İbn Arabi'nin düşüncesine daha da bü­
yük bir sadakatle, ikinci cümleyi tekrar çevirelim: "onlarda bil­
gimin nesnesi olmak için mahlukatı yarattım." Bu ilahi tutku, bu 
Kendini, bildikleri varlıklar aracılığıyla varlıklarda açık etme ve 
bilme arzusu, bütün bir ilahi dramaturjinin, alemin ebedi yaratıl­
masının altında yatan niyettir. Bu yaratma ne Neoplatoncu 
anlamda bir Emanasyondur [sudur] ne de, -daha da uzak- bir 
yoktan yaratmadır. Varlığın tezahürlerinin, başlangıçta ayrışma­
mış olan Tanrı içinde, artan bir ışığın meydana getirdiği silsilesi­
dir. IS Yani bir tecelliyat silsilesidir. lbn Arabi düşüncesinin en 
kendine özgü konularından birinin, ilahi İsimler öğretisinin (ba­
zen yanlış olarak ilahi İsimler "mitolojisi" denilmiştir) bağlamı 
budur. 

Zat ile aynı olmasalar da, belirttikleri sıfatlar ondan farklı ol­
madığı için Zat'ın kendisi olan İsimler ezelden beri varolmuşlar­
dır: Bu isimler Rabler (Erbiib) olarak adlandırılır ve tam anla­
mıyla uknum [hipostaz] olarak tanımlanamasalar da çoğunlukla 

edisyonundan bahsediyoruz. Fıısus 1 = lbn Arabi'nin metni; Fusus i l = Afifi'nin 
çok sayıda metni akıllıca gözlemlerle birleştirdiği mükemmel şerhi. Ayrıca bkz. 
Abdürrezzak Kaşani'nin lstilahôı'ında (Lugat) tecelli, s. 174-75. Üç tecelli mer­
tebesi ayırt edilebilir. ilki ancak ima yoluyla bahsedilebilecek tecellidir; Zat'ın 
kendisine yalnızlığında mutlak monad olarak tecellisidir. Ayrışmamış birliğinin 
(ehddiyyet) gizeminde ona hiçbir tasvir veya tavsif ulaşamaz, çünkü mutlak var­
lıktır ve varlıktan başka her şey yokluktur [non-etre] (bu mertebeye aynı zaman­
da "Bulut" mertebesi adı verilir, bkz. Kaş5.ni, Lugat, s.v. 'ama', s. 157-58). lkin­
ci tecelli (tecelli-i sdnl), daha kesin olarak Zat'ın, içlerinde ve aracılıklarıyla, ila­
hi isimlerin (esnıd-i ilahiyye) suretlerinde, varlıkların mutlak gizemin batınında­
ki (ji bdtıııii 'l-gaybi 'l-nıutlak) varoluşlarına ilişkin suretlerinde kendine zuhur et­
tiği tecellilerin bütünüdür. Üçüncüsü, ilahi isimlere somut ve zahiri varoluş ve­
ren somut bireylerin suretlerinde tecellidir (tecellf-i şulıudi). -Burada elbette 
uzun bir açıklama gerektiren bir bağlamın sadece kısaca üstünden geçtik. 

16 Bkz. 3 Enoch; or, the Hebrew Book of Eııoch, ed. Odeberg, 2. Bölüm, XLVIII. 

1 1 3 



BlR'LE BİR OLMAK 

tam bir uknum görünümündedirler. 16 Onları ancak kendimize 
dair bilgimiz aracılığıyla biliriz (bu temel kuraldır). Tanrı Kendi­
ni bize bizim aracılığımızla betimler. Bu da ilahi İsimlerin esa­
sen kendilerini isimlendiren varlıklara bağlı oldukları anlamına 
gelir, çünkü bu varlıklar onları kendi varoluş biçimlerinde keşfe­
derler ve tecrübe ederler. Dolayısıyla bu İsimler aynı zamanda 
Hazretler [Presences] (Hazerfıt), yani Tann' nın Kendisini sadık­
larına sonsuz İsimlerinden biri veya diğeri olarak gösterdiği hal­
ler olarak tanımlanır. 17 O halde ilahi İsimlerin ancak mazharlan 
(nıazfılıir) olan varlıklar vasıtasıyla ve bu varlıklar için anlamla­
n ve tam bir gerçeklikleri vardır. Aynı şekilde, ilahi İsimlerin ta­
şıyıcı yüzeyleri olan bu biçimler ezelden beri Zat' ta varolmuşlar­
dır (A 'yfın-ı sfıbite). 1 8 İşte gerçekte [in actu] somut varlığa ezel-

Kısım, ss. 160-64, ilahi İsimlerin ilahisi [processionnal] ve meleki uknum yön­
leri. 

17 Bkz. A. E. Afili, The Mystical Philosophy of Muhyid-Din Jbn al-'Arabi, ss. 35-
40; Hezer3.t (llahi Huzurlar) olarak yorumlanan ilahi isimlerle ilgili olarak bkz. 
a.g.e., s. 41 ve Pakt Gecesi [Bezm-i Elest] ayetinde (e-lestü birabbiküm? Ben si­
zin Rabbiniz değil miyim?) işaret edilen es-Semi' (İşiten) sıfatıyla ilgili olarak 
bkz. ss. 43 ff.; ezelde gerçekleşen bu diyalogda, Tann hem Konuşan hem İşiten, 
hem Soran hem Cevaplayandır; soruyu Kendisine sorar, yani Kendini Çoğulun 
anlaşılır suretlerinde Kendine izhar eder (bu, aşağıda incelenen a 'yiln-ı sabite, 
ebedi özler [hecceites] kavramının temeli olmuştur). 

1 8 llahi İsimlerin ilişiği [correlata] olan ebedi arketip bireyliklerle ilgili olarak bkz. 
Afifi, Mystica/ Philosophy, s. 47-53. 'Abdürrezzak Kaşani (Fusus şerhi, s. 1 81 ) 
bahsi geçen süreci tasvir eder (Fusus l, 143'teki şiirin iki mısrasının şerhi: 
"Onun Kendisini bizim içimizde izhar etmesini sağladık; O ise bize varlık ver­
di"). Ezelde, O bizi var etmeden önce, Onun Zatında (Onun Hüviyetinde) var­
lıklardık, yani kendi özlerimiz Allah'ın özsel hal ve koşullarının taayünleriydi. 
O halde ilahi Varlık tezahür şeklimiz (mazhar, mec/il), çoğul bireyliklerimizin 
formuydu ve bu Onda göründüğümüz anlamına geliyordu. Biz Onun ezeli var­
lıklanydık; Onunla beraber değildik, çünkü Onun varlığının, olduğu varlığın ta 
kendisiydik. Organlan, duyuşu, görüşü, dili, kısaca İsimlerinin bilkuvve ferdiye­
tiydik. Hem de, tecelli durumumuzun (mazhariyet) öncelik ve sonralığı, yani 
maziihiri (mazharlar) olmaya çağnlma sıramız nedeniyle Onda "zamanlardık". 
Bunun tersine, Onun varedici Rahmetinin Nefesinin (Nefes-i Rahmani) dışan 
soluduğu somut varoluş halimizde, Onun misali formuyuz ve O bizim görüşü­
müz, duyuşumuz vs. Yaratılış ekstra-kutsal bir varlığın aynını veya izdüşümü 
değildir, sınırlı Neoplatoncu anlamında sudur da değildir, fakat tecellidir, varlık 
içinde artan bir parfaklık ile aynşmadır. Diyalojik durumu ortadan kaldırmanın 
aksine diyaloğumuzun bir yanılsama olmamasını garantileyen şey tam olarak 
budur. Ezelde gizli varoluşlanmız nasıl Onun varlığının organlanydıysa, varlığı­
mızın hallerini hareket ettiren de aynı llahi Varlıktır. Aynca bkz. aşağıda 67-69. 
notlar. 

t9 Fusus, l, 1 12 ve II, 1 28. 

1 14 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

den beri özlem duyanlar da bu gizli ferdiyetlerdir. Özlemleri, or­
taya çıkmayı arzulayan ilahi İsimlerin nostaljisinden başka bir 
şey değildir. Aynca ilahi İsimlerin bu nostaljisi, gizli kalmış olan 
Tanrının hüznünden, bilinmeyişinin ve saklılığının Ona verdiği 
ızdıraptan başka bir şey değildir. 19  

Ve bu hüzün Tann'nın ulaşılmaz derinliklerinden bir "Rah­
met Nefesi"ni20 (Nefes-i Rahmani) çağırır. Bu Nefes, bilinmeyen 
ilahi isimlerinin ızdırap ve hüznüyle sem-pati kuran ilahi Hüz­
nün salıverilişinin ifadesidir ve bu salıverilme eyleminin ta ken­
disinde Nefes boşalır, bu ilahi isimlerin nihayet faal olarak zuhur 
edişlerinin aracı ve amacı olan somut tekil varlıkların tümünü 
bilfiil varoluşa uyandırır. O Mide gizli varlığında her varoluş, 
var eden Rahmetin bir Nefesidir,2 1  ve Allah ilahi ismi yalnızca 
ve tümüyle er-Rahman' a  eştir. Öyleyse mistik irfan negatif te­
olojinin Theos agnostos'undan başlayıp "patetik Tanrıya" doğru 
yol alır ve burada bizi ilgilendiren de budur. Bir yandan, Rahmet 
Nefesi burada ilahi pathos' u  ifade eder, ilahi İsimleri serbest bı­
rakır, diğer bir deyişle varlıkları gizli var ediş enerjilerinin ızdı­
rabıyla içine hapsoldukları potansiyellikten kurtarır. Diğer yan­
dan, onlar da İsimleri oldukları Tanrıyı bilinmeyişinin yalnızlı­
ğından kurtarırlar. Orada, ezelde, Tanrı vefedele'sini, Tapılan ve 
Tapanı "merhametli" bir muharerede sonsuza dek birleştirecek 
sempatetizm'in ahdi bağlanır. 

Varlıkların kurtarıcısı olan ilahi Sempati anlayışının zahiri 
dinbilimlerde kullara acıma veya merhamet günahkarlara ise 
hoşgörü veya bağışlayıcılık gösterme olarak bilinen Rahmet sı­
fatından ne kadar uzak olduğunu şimdiden farkedebilecek du­
rumdayız. Bu ahlaki veya ahlakçı bir kavram değil, metafizik bir 
kavram veya daha net olarak, aşkın metafiziğinin ilk fiilidir. 22 

ıo Compassio quam Graeci sympatheiam vocant [Priscien]. 
21 Dolayısıyla mevcut ve merhum (Rahmetin nesnesi olan) yer değiştirebilir terim­

lerdir (elbette merhum kelimesinin ölülerle ilişkili olarak -"feu" veya "le regret­
te" terimleri gibi- kullanımına dair tüm kelime oyunlarından kaçınmalıyız). 

22 FusCis, 1, 177 ff.; il, 243-44. Bu Rahmetin iki yönü vardır; biri Tannnın, ebedi bi­
reyliklerinde ne olduklarıyla uyumlu olarak varlıklara bahşetıiği varlık ihsanıy­
la eş anlamlıdır; bu onların varoluş haklarına razı olan kurtancı Rahmeıtir ("ila­
hi Nutus [hüküm], tüm mümkünlerin şekil almasını sağlamaya yeten Evet," Eti­
enne Souriau) ve sınırlı anlamıyla Rahmetü 'l-imıinandır, ve Tannnın kendisine 
ibadet edenlere eylemleri dolayısıyla bağışladığı (Mutezililerin ilahi adalet öğ­
retisi) Rahmet veya genel olarak müminlere manevi kemal bahşetmesi vardır; 

1 1 5  



BIR'LE BiR OLMAK 

Bunun yanı sıra, bir ezeli aşk olgusu olarak bu Rahmet Nefesi 
aynı zamanda hem aktif, yaratıcı ve özgürleştirici hem de pasif 
bir kuvvettir [potentia passiva]. Diğer bir deyişle, meleki Nefs- . 
lerden semavi doğalara ve ay altı aleme ait olan varlıklara kadar 
tüm varlıkları oluşturan cevherin kendisidir; yani bu varlıkları 
oluşturan "gayri-maddi maddedir"23. Bu ikili boyut, özlem duy-

buna Rahmetü 'l-vücüb denir (Rahman ve Rahim ilahi İsimlerinin aynını buradan 
gelir). Bkz. Fusas 1, 1 5 1  ff. (Süleymana ikisi de bahşolunmuştu) ve il, 205-07; 
Kaşani, Lugat, s. v. Rahman, Rahmet, Rahim, s. 170-71 .  

23 Burada İbn Arabi'nin metafiziğinde merkezi bir yeri olan bir kavrama değiniyo­
ruz (metnimizin mücmel oluşu yalnızca ima edilen ve diğer türlü yanlış anlama­
lara sebep olabilecek bazı noktaların açıklanmasını gerektiriyor). İnsanın verdi­
ği nefes nasıl anlaşılır hece ve kelimelerin bilgi verici [formative] eylemine ma­
ruz kalıyorsa, Rahmanın Nefesi de (Nefesü 'r-Rahman), varlıklar olan Kelimele­
ri (Kelimat) dışarı verirken onların ayn-ı sabitlerinin talep ettiği şekle girer. On­
ları biçimlendiren (aktif) aynı zamanda onlarda biçimlenendir (pasif). "Hakk 
kendini merhametli Nefesle [Soupir: ah çekme] (Nefes-i Rahmani) nitelemiştir. 
Bununla birlikte, bir şey bir nitelikle nitelendiğinde bu niteliğin beraberinde ge­
tirdiği tüm sonuçları da zorunlu olarak taşır [ . . .  ] ilahi Nefesin alemin tüm suret­
lerini kabul etmesinin (maruz kalmasının, ızdırabını çekmesinin) sebebi budur. 
Nefs söz konusu suretler için maddesel cevher gibidir (cevher-i heyüliini); bu do­
ğanın kendisinden başka bir şey değildir." (Fusıls 1, 1 43-44 [ 156]). "llahi nefesi 
tanımak isteyen kimse, filemi tanımalıdır; çünkü kendini bilen kendisinde tecel­
li eden Rabbini bilir; diğer bir deyişle, filem Allah'ın ilahi isimlerin üzüntüsünü 
(onları nefesiyle dışarı vererek) giderdiği Rahmet Nefesinde tecelli etmiştir [ . . .  ] 
Allah rahmetinde var ettikleri vasıtasıyla kendi üzüntüsüyle duygudaşlık kurdu, 
çünkü bu Nefesin ilk sonucu onda gerçekleşti." (Fusfis, 1, 145 [ 1 57]). Nefs 
([anemos], anima) ve nefes (aninıus, suspiriunı) Latincedeki gibi Arapçada da 
aynı kökten gelirler. Aynca nefs ve nıh'un (anima ve spiritus) her ikisi de latif, 
yan saydam bir maddedir, bundan dolayı da ruh bedene bir üfleme ile aktarılır 
(Adem'in durumunda Yaratıcının Kendisi tarafından, İsa'nın durumunda Melek 
tarafından). Nitekim Kuran külli bir ruhani cevherden (cevher-i rılhcini-i 'amm) 
bahsetmez. Afifi Corpus henneticum'daki [pnoe] kavramını Nefes-i Ralımdni'ye 
eş kabul eder (Fusüs il, 192-93). Fakat Corpus /ıermeticum llahi Hüznü (iştiyak, 
hdııniyyet) bilir mi? Davud Kayseri (a.g.e., il, 1 94) Doğanın külli Enerji olma­
sına dair şunları söyler: "Külli Tabiat (tabi'at-i külliyye) ve Nefes-i Rahmani ara­
sındaki ilişki, cüzi cisimle külli cisim (cisın-i küllf) arasındaki veya belirli 
(mu 'ayyen) cisimle genel olarak cisim arasındaki ilişkiye benzer." Buradaki Do­
ğa kavramının bizimfıziğimizin içerimlerinden çok öteye uzandığını, bunun se­
bebinin elementlerin Doğasının kapsamadığı tüm diğer varlıkları da içermesi ol­
duğunu belirtmek gerekir. "Doğa gerçekte Merhamet Nefesinden başka bir şey 
değildir. [ . . .  ] Doğanın Nefes-i Rahmaniyle olan ilişkisi cüz-i cisimlerin içinde 
zuhur ettikleri şeyle olan ilişkilerine benzer. [ . . .  ] Nefes-i Rahmani, içinde mad­
di ve manevi varlığın suretlerinin filizlendiği cevherdir. [ . . .  ] Adem'in durumu 
(Nefes ademe yavaş yavaş akıtılır) tüm evrenin yaratılışının simgesidir [bkz. Fu­
sus II, 328, parlayan, nurani, spiritııs divinııs, Nefes-i ilahi, Rılh-ı ilahi]. Nefes 
cismani suretlerin alıcısı olan maddi cevhere nüfuz ettiği zaman fiziksel cisim­
ler maddi filemde zuhur eder. Benzer şekilde, ayn Suretler olan Nurani Ruhlar, 

1 1 6 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

duldan somut biçimi verdikleri sıfatı belirledikleri ölçüde aktif, 
ebedi durumu11un gereğine göre onları ortaya koyan surette ve 
bu suret tarafından belirlendikleri ölçüde pasif olan ilahi İsimler 
gibi, varlığın her derecesinde görülür.24 Teorik bir tetkik değil, 

Nefesin tüm manevi cevherlere yayılımıyla zuhur eder. Aynca arazlar Nefesin, 
tecellinin (mazhar) yeri olan Anzi Tabiatta yayılımıyla zuhur eder. O halde iki 
çeşit yayılım vardır: biri cisimler düriyasında, diğeri ruhlar ve arazlar aleminde. 
Biri hilik ve maddi bir cevher (cevher-i heyulanf-ı maddi) üzerinde işler, diğeri 
maddi olmayan cevher (cevher-i gayr-ı maddi) üzerinde işler" (Fusus II, 334-
35.) Aynca Rahmetin Tanrının Kendisine kadar uzandığı söylenebilir. Genel an­
layışın aksine Tann yalnızca Rahmet sahibi (Rahim) değildir; aynı zamanda Ken­
di Rahmetinin nesnesidir (merhUm) çünkü, isim isimlendirilen şeye eş olduğuna 
göre çoğul ilahi isimler Tanrının Kendisidir ve O Tektir: ilahi Rahmet, onların 
kendilerini somut bir şekilde izhar edecek özleri arzulayan hüzünlerini yatıştırsa 
da, Tann Kendisiyle merhamet içindedir [ "com-patit"] (bkz. Fusus 1, 1 19 ve il, 
142). Creatio ex nilıilo kavramının sinilerek kurtuluş kavramına yer açmasının 
sebebi budur. Tanrının Ebedi Mümkünlere bahşettiği varoluşun kendisi bu Nefes­
i Rahmanidir, Rahmet (Nefesü'r-Rahmtin, Nefes-i Rahmani) sözcüğünün varoluş 
anlamında kullanılması buradan gelir (bkz. yukarıda 2 1 .  not). Fe küllü mevcil­
du11 marhilmun, öyleyse her nesne bu Rahmetin nesnesidir, fakat her biri sıra­
sıyla bir Rahim, merhametli bir özne olur (bkz. aşağıda §3) ve insani-ilahi 
sympaıhesis budur (Fusus il, 20 ve aşağıda n. 26). Kaşani Lugatinde bu merkezi 
anlayışa, Allahın dişil, anaç yönüne, yaratıcı enerjisine uzun bir makale ayınr (s. 
1 82). Bu anlayışla lşrakiyyun'un, yani Nur hikmetinin taşıyıcılarının, Sührever­
di'nin müritlerinin egemen Işık (Nur-ı Kahir, Lux victorialis) anlayışı (onlar da 
bu anlayışı Zerdüşt Xvarnah'dan almışlardı) arasındaki uyumu vurgular -ve bu 
vurgu son derece ilgi çekicidir- ve bilincin eşlik etmediği eylemleri farklı bir ka­
tegoride saymaya herhangi bir ihtiyaç olmadığını, çünkü bir mineralin bile gizli 
bir bilinci (şu 'ur fl'/-btiıın) olduğunu gösterir. Asin Palacios, İslam'da Pseudo­
Empedocles'in lbn Arabi'den başkalarına da uzanan (mesela İbn Gabirol) etkisi­
ne bağladığı bu kavramın incelenmesi için bir altyapı oluşturdu ("lbn Masarra y 
su escuela," Obras Escogidas, 1, 148-49). Tüm "maddeci" karışıklığı önlemek 
için, "madde" teriminin işaret ettiği beş anlamın küçülen ölçeğini aklımızda tut­
mamız gerekir: ( 1 )  Yaratılmış ve yaratılmamış olanda ortak olan manevi madde 
(hakfkatü'l-hakii'ik). (2) Tüm yaratılmış ruhani ve cismani varlıklarda (Nefes-i 
Ralımiinf) ortak olan manevi madde (el- 'umurü'l-a'zam). (3) Semavi ve dünye­
vi tüm cisimlerde ortak olan madde. (4) Tüm ay altı cisimlerde ortak olan fizik­
sel madde -bizimki. (5) Tüm arızi suretlerde ortak olan yapay madde. Böylelik­
le ilkelerin hiyerarşisini rahatça anlayabiliriz: ( ! )  Manevi madde. (2) Akıl. (3) 
Nefs. (4) Semavi madde. (5) Cismani madde (fiziğin maddesi). 

24 llahi İsimlerin bu ikili, aktif ve pasif yönüyle ilgili olarak bkz. Afifi, Mystical 
Philosoplıy, s. 46 ve 53. (Sühreverdi'nin İşriik metafiziğindeki "kozmogonik 
Eros'un" çift yönlülüğü ile bir karşılaştırma yerinde olur: Kahır ve Muhabbet, 
sevgi dolu hakimiyet ve sevgi dolu teslimiyet, rubabiyyeı ve 'ubadiyyeı sözcük­
leriyle eştir [homologues); bir önceki nota bakınız). Aynca lsmaililiğin batıni hi­
yerarşisinin mertebeleriyle (hudud) karşılaşıınnız. Bu mertebelerden her biri ay­
nı anda hem sınır (hadd), alt mertebenin yol göstereni ve uyandıranı hem de bir 
üstteki mertebeyle ilişkili olarak sınırlanandır (malıdud) -O halde her varlığın 
yapısı bir unus ambo olarak temsil edilir; toplamı ise varlığı tarafından ilahi ya-

1 17 



BİR'LE BiR OLMAK 

anlaşılan nesneyle beraber yaşanan ve paylaşılan bir tutku, bir com­
passion, bir sempati olan bir ldrakın gereklerini belirleyen ve ye­
rine getiren bu yapıdır. Çünkü ilahi İsimler, Zata teorik akıl tara­
fından verilen sıfatlar değildirler; temelde, içimizdeki eylemleri­
nin, bizim varlığımız aracılığıyla varlıklarını gerçekleştirdikleri 
ve böylece içimizde, eski ortaçağ terminolojisine uygun bir şe­
kilde significatio passiva' ları olarak tanımlanabilecek şeye dö­
nüştükleri eylemin eseridirler.25 Bir başka deyişle, onları içimiz­
de meydana geldikleri ve oluştukları kadarıyla, bizim tutkumuz 
oldukları ölçüde bizi dönüştürdükleri şeye göre keşfederiz. Kısa 
bir süre önce söylediğimiz gibi: Tanrı kendini bize kendimiz ara­
cılığıyla betimler. 

Bu önemli noktayı lbn Arabi kısa ve öz bir şekilde ifade 
eder: "Hakk ile aralarında perde olanlar, inançlarına göre Rable­
ri olan Hakk'tan merhamet dilerler. Oysa Keşf ehli ilahi Rahme­
tin kendileri aracılığıyla gerçekleşmesini (vuku bulmasını, var 
olmasını) talep ederler."26 Diğer bir deyişle, Arifin duası kendi 

ratıcı boyutunda (tahakkuk) ve yaratılana dair boyutunda (tahalluk) teşkil edilir, 
ne iki olan biri ne de bir olan ikisi kaybolabilir, çünkü birbirine bağımlı temel 
bir bütün (ta 'al/uk) oluşturdukları ölçüde vardırlar. Bu bir "diyalektik" değildir; 
unio sympathetica olan unio mystica'nın temelidir. 

25 Yıllar önce ( 1938- 1939), (hala Tauler'in mistisizminin etkisinde olan) genç Lut­
her için significatio passiva' nın keşlinin dönüştüğü dramatik deneyime bütün bir 
konferans ayırmıştık. Luther, Zebur'dan In justitia ıua libera me mısrasının hu­
zurunda bir başkaldın ve ümitsizlik hareketi duydu. Adaletin bu sıfatıyla benim 
yargım arasında ne benzerlik olabilir? işte genç din bilimci Martin Luther, bir an­
da, bu sıfatın significatio passiva'sında anlaşılması gerektiğini, yani bizi adil in­
sanlar yapan senin adaletin, bizi kutsal yapan senin kutsallığın vs. olarak anla­
şılması gerektiğini fark edene kadar (ve tüm kişisel dinbilimi bu deneyimden do­
ğacaktı) böyle hissetti (Annuaire de l 'Ecole des Hauıes Etudes, Section des 
Sciences Religieuses, 1939, ss. 99- 102'deki özete bakınız). Benzer şekilde İbn 
Arabi'nin hikmetinde ilahi sıfatlar, bizim ilahi Öze, geleneğin varsaymamızı 
emretıiği gibi değil, kendi içimizde deneyimlediğimiz gibi yüklediğimiz nitelik­
lerdir. Burada yer kıtlığından detaylı olarak tartışamayacağımız bir paralelliğe 
yalnızca işaret etmek istiyoruz. 

26 Fusus 1 , 1 78 [ 196] ve il, 250, n. 8 (aynca Kaşani'nin Şerhi, s. 225-26): 
"Hakk'ıan sana bir şey vermesini talep etmek anlamsızdır. Bu inancında yarattı­
ğın Haktır, O sendir.ve sen de O'sun. ilahi mükemmelliğin sıfatları -Rahmet de 
bunların arasındadır- vasıtasıyla kendini olabildiğince gerçekleştirmen (tahak­
kuk) gerekmektedir. Bu bir gün Hak olacağın anlamına gelmez, çünkü hakikatte 
bu Hakk'sın, yani Hakk'ın suretleri arasından bir suret, tecellilerinden birisin. 
içinde ve senin aracılığınla Rahmet (sympatheia) doğduğunda bunu başkalanna 
göster. Hem Riihim'sin hem de Rahmetin nesnesisin (merham, significatio pas­
siva) ve Tannyla özsel birliğin bu şekilde gerçekleşir" (il, 25 1 ). "Rahmet, haki-

1 1 8  



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

dışında bir varlıkta bir değişim sağlamayı ve sonrasında bu var­
lığın kendisine merhamet etmesini amaçlamaz. Hayır, Arifin 
duası bu ilahi Varlığı, Onun, dua eden ve "tam da bu duada" 
Onun tutkusunun organı olan kişi için ve bu kişi aracılığıyla ol­
mayı arzuladığı şekilde gerçekleştirmeyi amaçlar. Arifin duasının 
anlamı şudur: Bizi Merhametli yap, Merhametli olmamıza izin 
v�r, yani "bizim aracılığımızla ebediyen olmak istediğin şey ol." 
Çünkü mutasavvıf varlığının maddesinin o sonsuz Rahmetin bir 
nefesi (spiritus) olduğunu öğrenmiştir; o ilahi bir İsmin mazharı­
dır. Bu nedenle duası bir talep değil (Mutasavvıflar bu tür duadan 
her zaman nefret etmişlerdir),27 kendisinin hakiki varolma biçi-

katte Rahim'den başlayan bir ilişkidir. Rahim, rahmet ettiği sırada (rahima) nes­
nesini ortaya koyar [postuler]. Fakat Rahmete nesnesinde varoluş veren (mer­
hfim), bunu Rahmet vasıtasıyla bu nesnenin merhametini elde etmek için yap­
maz. Onda ve onun vasıtasıyla Rahmetin varlığa geldiği [Hakk], kendisinin Rah­
met vasıtasıyla Rfilıim olması için Rahmeti var eder [ . . .  ] Rfilıim'i Rfilıim yapan 
Rahmetin onun vasıtasıyla varlığa gelmesidir. Mistik zevkten ve manevi tecrü­
beden yoksun olan kimse Rahim'in Rahmete veya ilahi sıfata eş olduğunu söy­
lemeyi göze alamaz. 'Ne aynıdır ne de farklıdır' der." (l, 179 [ 196-7]). "Allahın 
kullanndan biriyle sempati kurduğunda bu, Rahmetin onda, yani onun aracılı­
ğıyla (signijicatio passiva!) varolmasına sebep olduğu anlamına gelir; böylece 
bu kul diğer mahluklarla sempati kurma yetisine sahip olur. Böylece rahmetin 
edilgen nesnesi (merhum) faal öznesi (rahim) haline gelir. Allah onu bu Rahme­
tin bir nesnesi olarak almaz, ona başkalanna rahmet duymasına sebep olan bu 
ilahi sıfatı bahşeder. Bu arifler arasında Kamil olanlann belirgin durumudur" (il, 
252). Bkz. DavOd Kayseri' nin başanlı şerhi (alıntının kaynağı. a.g.e., il, 252): 
"Kul böylece Rabbinin sıfatıyla nitelenir. Rahmetin faili olur (rahim)." Burada 
bir tersine dönme durumu ve eşzamanlılık.fa 'il-münfa 'il ilişkisiyle karşılaşınz; 
aynca şimdiden burada yaratıcı Dişilin (aşağıda il. Bölüm, § 3) tohumlannı gö­
rürüz. Aynı şey tüm ilahi fiil sıfatlan (sıfatü'/-ef'a[) için geçerli olacaktır. Şunu 
da eklemek gerekir ki, İsimlerin tümünü kapsamasına rağmen Rahmet, varolan­
lann [existants], içlerinde zuhur eden ldeae' nin (ma'anf) nitelendiği sıfatlar olan 
çoğul ilahi isimlerin her birinden farklıdır. Rahmetin ilahi isimlerin suretlerinde 
Zuhurunun aldığı anlam, bu isimlerin varlıklann suretlerinde, bu suretlerin yat­
kınlık ve alıcılıklan oranında tezahürüdür; her bir ilahi isim toplam varlığın, ya­
ni külli llahi Rahmetin bir mazhandır (bkz. II, 253-54, n. 1 1  ). Her isim nasıl ay­
n bir öze işaret ediyorsa, aynı şekilde her ilahi isim kendi içinde bir özdür, diğer 
İsimlerin özlerinden farklıdır ve başka bir hale işaret eder, tüm isimlerin aynı za­
manda tekil bir göndermeleri olmasına rağmen: isimlendirdikleri Zaı. Ebu'l-Ka­
sım ibn Kasi el-EndelOsi'nin, tek başına ele alınan her ilahi ismin isimlerin bü­
tüııüyle isimlendirildiğini söylerken demek istediği budur (il, 254, n. 1 3); aynca 
burada ve başka yerlerde katenoteizm terimini bu anlamda kullanıyoruz. 

27 Bkz. Fusus il, 249 ve 1, 178. Hakiki dua, dua eden öznenin varlık istidaılannı, 
yani varlığının doğasının talep ettiği şeyi ifade eder; diğer bir deyişle amacı, for­
mu (mazhar) olmak vazifesine sahip olduğu ilahi İsmin ona bahşedilmesi ve on­
da gerçekleşmesidir. Bu istidadı idrak etmek, dua olmasına sebep olmaktır (du 'd 

119 



BIR'LE BiR OLMAK 

midir (semavi Rabbine doğru dönen heliotropiumun duası gibi). 
Edindiği manevi yatkınlığın derecesini, yani "kendini Tanrıya 
kabiliyetli kılma" derecesini ölçme değerine sahiptir. Fakat bu 
ölçünün kendisi onun ebedi durumuna, arketip bireyselliğine gö­
re belirlenir. "Şu anki durumunda, ezelde, yani ebedi istidadında 
olduğun gibi zuhur ettin. Zuhur eden varlıkta bulunan. her şey 
ebedi istidat halinde oluşunun biçimidir."28 Burada çağdaş tür­
den bir nedensel determinizm aramak yanlış olur; bu anlayışı 
Leibniz'in "önceden belirlenmiş uyum"una benzetebiliriz.29 

Bu anlayıştan hem kapsamlı hem muhteşem birçok sonuç çı­
kacaktır. İbn Arabi'yle beraber az önce "İnançlarda yaratılan 
llah"tan bahsettik.30 Bu ifade onun yazılarında birden fazla kere 
tekrarlanır. Bir anlamıyla (yerici olan anlamıyla) llah ile arasın­
da perde olan ve kendisinin 11aha, llahın da kendisine kapalı kal­
dığı ve daha da müstesna bir uzlaşmazlıkla inancının llahını bir 
ve mutlak l!ah olarak kuran insan tarafından yaratılan llahı belir­
tir. Fakat yine de sormamız gerekir: Bu "inançlarda yaratılan 
llah," O'nu bu şekilde yaratan ferdin ebedi bilkuvveliğinin bir 
sonucu değil midir? O, bir tecellinin en azından kaba bir taslağı 
değil midir? Aynca ilahi İsimlerin sonsuzluğunu kucaklarken 
Rahmet aynı zamanda onlara mazharlan olarak verilen varlıkla-

bi'l·hiil ve bi 'l-isti 'diid'ın anlamı budur. bkz. Fusus il, 2 1 -22 ve 1, 60). Bu uç du­
rum, mutasavvıfın, hallerinin sonsuz silsilesiyle beraber kendi "ebedi bireyliği­
nin" ( 'ayn-ı sabite) farkındalığına ulaşmasıdır; O zaman kendisini Tanrının onu 
bildiği gibi bilir (bkz. Afifi, Mystical Philosophy, s. 53) veya daha doğrusu ken­
disine dair bilgisi Tanrının ona dair bilgisi olur. Her varlığın bu ebedi istidadına 
ve ettiği duanın çoktan cevaplanmış olduğu düşüncesine (bu dua onun varlığının 
ta kendisi olduğu için, onun varlığı bu duadır, ilahi isminin duasıdır) gelince, so­
ruyu determinizm açısından sormak yetersiz olur. Afifi çok doğru bir şekilde 
Leibniz'in önceden belirlenmiş uyum düşüncesine başvurmayı tercih eder 
(il, 22). O zaman hakiki duanın, başarılı bir talep ya da bir nedensellik zinciri­
nin sonucu olarak değil, bir sympatheia olarak işlediğini anlarız (hiçbir şey "is­
temeyen" heliotropiumun duası gibi, olduğu şey olmakla bu sempatiolur). Önce­
den belirlenmiş uyumla ilgili olarak bkz. C. G. Jung, "Synchronizitdt als ein 
Prinzip akausaler Zusammenhiingen," ss. 83 ff. Aynca bkz. aşağıda V. bölüm. 

28 Fusus il, 64, n.6 ve 1, 83. 
29 Bkz. yukarıda 27. not. 
30 Al-liihü 'l-malılukfi'l-i 'tikiidaı. Bu Fusus'ta sık tekrarlanan bir konudur (halkü'l­

Hakkfi'l-i 'ıikiidiit, Hakk'ın inançlarda yaratılışı) ("Onu bilmekle Ona varlık ve­
ririm" veya "Allah imayı anlayan için bir Unvandır" mısralarıyla ilgili olarak 
bkz. il, 65-67). Aynca bkz. aşağıda III. Bölüm §3 

3 1 Fusus ı, 178 [ 1 95] ve il, 249-50; Kaşani'nin Şerhi, s. 225. 

120 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

nn bilkuvveliklerini de kucaklamaz mı? Çünkü tartışmasız ola­
rak, sonuçlan sonuna kadar takip etmemiz gerekir. lbn Arabi 
de bunu söyler: "llahi Rahmet, inançlarda yaratılan llahı da ku­
şatır."3 1  

Bir Merhametli Varlık olmak, gizli kalmış bilkuvveliklerin 
sonsuz üzüntüsünü duyan Merhametli llaha benzemektir; bu ise 
ilahi İsimlerin tüm inançlardaki tecellilerini, tam bir dinsel sem­
patide kucaklamaktır. Fakat bu sempati, kesinlikle, ilahi isimlerin 
sınırlarını kabul etmek anlamına gelmez; kendimizi onlara aç­
makla bu ilahi isimleri ezeli ilahi sympathesis'in onlardan bekle­
diği genişlemeye açıyor olduğumuz anlamına gelir; yani ilahi 
isimlerin nurlarını azami dereceye ulaştırdığımız anlamına gelir; 
anlan -Rahmetin ezelde yaptığı gibi- "serbest bıraktığımız", 
yani bu isimleri dar uzlaşmazlıklarına hapseden bilkuvvelik ve 
cahillikten kurtardığımız anlamına gelir. Dinsel sempati onlarla 
bu şekilde ilgilenerek, açmazdan, yani metafizik putperestlikten 
kaçmalarını sağlar. Çünkü bir varlığı tecellilerin ışığı için erişilir 
kılan yalnızca bu sempatidir. İnsanlık ilahi İsimleri reddedişini, 
saf ateistlikten fanatikliğin her türüne kadar birçok biçimde orta­
ya koyar. Hepsi de ilahi İsimlerine merhametli [compassionne]32 
bir kul bulmanın özlemini çeken sonsuz ilahi Hüzünden aynı ha-

32 FusOs il, 1 28'den (n. 12) 1 29'a kadar, aşağıdaki hadise gönderme: "Kıyamet gü­
nünde Allah mahluklara reddettikleri surette görünecek; sonra onlara "ben sizin 
Rabbinizim" diyecek. Fakat onlar, 'sana karşı Allah'a sığınıyoruz' diyecekler. O 
zaman Kendini onlara kendi itikatlarına tekabill eden surette gösterecek ve Ona 
ibadet edecekler." Diriliş olgusu bir temsildir; fakat eğer bu böyleyse, Kendini 
bu dünyada niye sınırlı bir surette izhar etmesin? (Eğer Hakk'ın Kendini tecelli­
lerinde sınırlaması düşünülemez olsaydı, Peygamberler O'nun dönüşümlerini 
ilan etmezlerdi.) Her kulun Hakk'a kendi imanının suretinde ibadet etmesi ge­
rektiği, Hakk'ın tecellisinin kanunudur (böyle olmasa, Faal Muhayyile Maşuğun 
belirli ve somut bir iç rüyetini nasıl sağlayabilirdi?) Fakat Hakk'ı diğer inançla­
rın suretlerinde reddetmesi (bu imanlara tekfir etmesi), bu Perdedir. Mistik sez­
gi Tanrının diğer inançların suretlerinde zuhur ettiğini ve bu sınırlamaların zo­
runlu olduğunu, toplam bilginin hiçbir zaman bilfiil varolmadığını algılar. Fakat 
mutasavvıfın tüm isimlerle devotio sympaıheıica'da olması (lnsan-ı Kamilin an­
lamıyla ilgili olarak bkz. aşağıda §3), kendi ilahi isminin kulu olarak olur (bkz. 
yukarıda n. 26, notun sonu). lbn Arabi öncesindeki eserlerde ilahi isimlerin mis­
tisizminin araştırılması İbn Arabi' den bazı kafa karışımcı noktalarda yardım bi­
le alabilir; mesela bkz. müride, ismi Tanrısı olduğu sürece bu isme sahip olma­
ya devam edeceğinin açıklandığı kısa bir lsmaili giriş ayini romansında betim­
lenen ritüel: "İsmin Rabbindir ve sen onun kölesisin." Bkz. "Epiphanie divine et 

12 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

bersizliğin sonucudur. İrfanın çıraklığı kendi Rabbine, yani ken­
disine, öz varlığına verilen ilahi İsme sadakat göstermeyi öğren­
mesi demektir, fakat aynı zamanda da İbn Arabi'nin şu emrini · 
duyması demektir: "Nefsinin tüm inançların tüm biçimlerinin 
maddesi olmasına izin ver." Bu yeteneğe yükselen kimse arijtir, 
belli bir makama ulaşmıştır, [l' initie]. "Hakk vasıtasıyla Hakk'ta 
Hakk'ın gözüyle görendir."33 Kabul edenler ve reddedenler aynı 
otoriteye tabidir: Bir işlevi olarak yaşadığın Tanrı, Onun adına ta­
nıklık ettiğin Tanrıdır ve tanıklığın aynı zamanda kendine verdi­
ğin hükümdür. 

Burada izafiyet teorisinden, monizmden veya senkretizmden 
bahsetmek için acele etmemek gerek, çünkü felsefi bir görüşle 
değil dinler tarihiyle uğraşıyoruz. Mesele, İbn Arabi'nin hikme­
tinin önermelerine uygun olarak düzenlenen bir dua fenomeno­
lojisinin ortaya koyduğu -burada bu fenomenolojinin yalnızca 
ana hatlarını verebileceğiz-, başlıca gerçekleşme olan dini fiilin 
asıl failinin kim olduğunu belirlemektir. Temel fikir şudur:görü­
nür, belirgin, dış haller, kısaca olgular, hiçbir zaman başka olgu­
ların sebepleri olamazlar. Fail, görünmez olan, gayri-maddi 
olandır. Rahmet, eyler ve belirler, şeylerin olmalarına ve kendi­
sine benzemelerine sebep olur, çünkü ruhani bir haldir34 ve ha­
reket biçiminin fiziksel nedensellik dediğimiz şeyle hiçbir alaka­
sı yoktur; isminin de belirttiği gibi, hareket biçimi sympathe­
ia'dır. Bu sympatheia her an, tutkusuna (patheia) maruz kalınan 

naissance spiritiııelle dans la Gnose lsmaelienne" adlı çalışmamız, s. 143, 
n. 190. 

33 Fusüs J, 1 1 3. 
34 Fusiis JI, 247-49 ve 1, 177 ( 1 95] ff. Zaı'<lhir (zahirler, göıiinür şeyler, olgular) 

hiçbir zaman başka zavahirin sebebi olamaz; maddi olmayan (gayr-i maddiyye) 
bir nedene ihtiyaç vardır (bkz. Sühreverdi'de, kendi içinde saf gölge, perde, ber­
zah olan bir şeyin başka bir şeyin sebebi olamayacağı düşüncesi). Bu sebep ila­
hi isimler olabilir veya dış dünyada hiçbir varlığı olmayan fakat buna rağmen de­
ğişimlerin sebebi olan bir şey olabilir, çünkü her varlığın yapısı ikilidir: sebep 
olunan insani boyutu (nasut) olan zahiri yönü ve sebep olan ilahi boyutu (lahüt) 
olan batıni yönü (bµ. yukanda n. 24; böylece 'ayn-ı sabite kavramına dönmüş 
oluyoruz). Faal olan /ah ut' tur (meleki işlev, bazen Kutsal Ruh olarak Cebrail her 
varlığın bu /ahüt'u olarak tanımlanır). "Hiçbir dışsal varoluşa sahip olmayan 
şeylerin etkisinde olduklan için, etkileri anlamaya en kabil olan onlardır]. İbn 
Arabi ekler: "Faal Muhayyilenin tesir etmediği kimseler, bu meseleyi anlamak­
tan uzaktır." (bkz. aşağıda il. Bölüm, §2). 

35 Bkz. bir önceki not; bu liıhüt Kutsal Ruh olan Cebrail 'e  de benzetilebilir (Fıısus 

1 22 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

varlığın ismiyle daha da ayrıntılanır: mesela, semavi efendisine 
dua eden heliotropiumun durumunda heliopati, mutasavvıfın du­
rumunda en basit deyişle teopatidir. 

Bu dua, dua edenin toplam benliğinin iki unsurundan birin­
de, yani zuhur eden benliğinin boyutunda bir tepkiyi, bir faal tut­
kuyu tetikler. Duayı ise batıni benliği, yani aşkın boyutu, varlığı­
nın semavi eşi, ebedi bireyselliği, yani işin özü onun aracılığıy­
la ilahi İsimlerden birini aktif varoluşa çağıran Rahmetin nefesi 
tetikler. Bir benliğin toplam varlığını oluşturan iki varoluş işte 
bunlardır; İbn Arabi bunlara lahat ve nasut, ilahi tabiat veya du­
rum ve insani veya yaratılmış durum ismini verir.35 Bu durum, 
tahiit ve nasut mutasavvıfın seçtiği ve canı isteyince değiştirdiği 
kıyafetlermiş gibi, İbn Arabi ile ilişkili olarak varoluşsal bir mo-

il, 179-80, 1 87), çünkü Cebrail, bu Surette tezahür eden tlahi Varlığın Kendisi­
dir, Plotinus'ta evrenin Ruhuna benzer bir Kutsal Ruhtur (bkz. aşağıda n.37). Fa­
kat İbn Arabi (1, 66 (52]), müşahede sahibi bir mistik daha önce sahip olmadığı 
bir bilgiyi ona izdüşüren bir Sureti temaşa ettiğinde (bkz. Sühreverdi 'de Hermes 
ve "Kamil Tabiatı"), bilgisinin meyvesini kendi nefsinin ağacından devşirmiştir" 
der; bunu lôhUt ve niisut boyutlarını yok eden bir aynılık olarak yorumlamak 
hatasına düşmemeliyiz. Aynılık bu ikili bütünlüğe bağlıdır. Burada, hem İbn 
Arabi kendi tecrübesini, Cebrail'in huzurunda samimiyetle yaşayan Peygambe­
rinkiyle karşılaştırdığında (Fütuhat il, 325) hem de Meleğin huzurunu Maşuğun 
Aşık tarafından zihinsel hatırlanışına ve gerçek diyaloglanna benzettiğinde (Fu­
sus il, 95) konu, bütün "Melek" tecrübesidir. Nesnellik kriteri dışsal şeylerin ge­
rektirdiği kriter değil, yalnızca Faal Muhayyile tarafından bir sempatetizm iliş­
kisinde görünür olan dünyaya özel bir kriterdir (bkz. aşağıda il. Bölüm, § 1 ). Bu­
rada analitik psikolojinin araştırmalan bizi bütün bunlann bir yanılsama ve tu­
zak olduğu sonucuna götüren yanlış taleplere karşı koruyabilir. Arketip yalnızca 
simgelerinden biri aracılığıyla görünürdür; simge rastgele değildir; her birimiz 
onu kendi varlığımızla besleriz; her birimizle kişiseldir, varlığımızın apriori ka­
nun ve gerçeğidir ('ayn-ı sabitesi). Her insan beraberinde Rabbinin Hayalini ge­
tirir ve kendini Onda tanımasının sebebi budur; Allahı ancak bu Rabbi aracılı­
ğıyla, hizmet ettiği bu ilahi isim aracılığıyla bilir. Bütün bunlar yalnızca bir ar­
ketipin bir varlık üzerinde bıraktığı izi belirtmektir; bunun sebebini sorgulamak 
yaşayan simgeden dogmatik kristalleşmeye geçmek istemektir. Meleğin Sureti, 
"nefsinin, bilgi meyvesini kopardığı ağacı," bu Nefstir, aşkın bilincidir [trans­
conscience], bilinçli egosunun yalnızca görünür dünyada meydana çıkan bir par­
çası olduğu ilahi veya semavi eşidir. I..filıiit, ilahi isim benim varlığımı yaratır ve 
buna karşılık benim varlığım onu, onun beni belirlediği aynı fiilde belirler; bu 
bizim ortak ve karşılıklı passio'muz, com-passio'muzdur ve benim ebedi belir­
lenimim olarak yalnızca bunu kavrayabilirim. Bununla ilgili daha fazla bir şey 
bilmek istemek, bu bireyleşmiş izden sebebine geri dönmeyi istemek imkansızı 
talep etmektir; tlahi Özle ebedi arketip ferdlerin özgül ilişkilerini soruşturmakla 
aynı şeydir. 

36 Bkz. çalışmanuz "ilahi Tecelli," s. 79-86, 1 1 3- 127. 

1 23 



BIR'LE BiR OLMAK 

nizmden bahsedenler tarafından çok çabuk unutulur. Konunun 
kökenine inmek için (ve bu mesele bütün ruhaniyat okulunun an­
laşılmasında sonsuz önem taşır), en azından, Peygamberin mis­
tik tecrübenin prototipi olarak düşünülüp hayal edilmesinin se­
bebinin, kişiliğinde lfıhUt ve nasıit'un örnek bir şekilde birleşme­
si olduğunu anlamaya başlamamız gerekir. Fakat bu birleşme iki 
doğanın hipostatik birliği (Kilise Konsüllerinin Kristolojisinin 
usulünde bir birlik) olarak değil,36 mütecelli bir birlik, yani ila­
hi İsim ile duyumsal biçimin veya görünümün, bu İsmi görünür 
hfıle getiren birliği olarak anlaşılır. Bu ikisinden biri hariç diğeri 
veya yanlışlıkla biri yerine geçen diğeri değil, ikisi birden bir ila­
hi İsmin bütünlüğünü oluştururlar, biri bu İsmin efendisi (Rab), 
diğeri ise kuludur ( 'abd). Biri diğerine, ikisini birden oluşturan 
bir rablık ve kulluk veya aşk hizmeti ahdiyle bağlıdır -ve bu ahd 
ilk aşk eylemiyle, onları arzu edecek varlıklar için haykıran ila­
hi İsimlerin nostaljisine rahmet eden [compassionnee] Hüzün 
Nefesiyle [Ahıyla] doğmuştur. O halde dinbilimimizin yüzyıllar­
dır aşina olduğu enkamasyoncu (hululcu) terimlerle düşünmeyi 
kesmeliyiz; o zaman tecellilerin durum ve yapılarını gerçekten 
zihnimizde canlandırabiliriz; ve o zaman unio nıystica bize unio 
synıpathetica'nın asıl gerçekleşmesi olarak görünecektir.37 

3. "Unio Synıpathetica " olan " Unio Mystica " 

Bu iki terim yukarıda bize karşı savlar olarak tanıtılmışlardı 
(yukarıda § 1 ) . Araştırmalarımız bizi, birbirlerini dışlamak yerine 
birbirleri aracılığıyla yorumlandıkları bir manevi tecrübe mode-

37 Bu unio mystica anlayışı, bu kitabın ikinci Bölümünde ana hallan çizilen Yara­
tıcı Muhayyile ile Yaratıcı Dua arasındaki bağlan takip eder; Faal Muhayyilenin 
Duanın faalliğini algılamadaki rolü için bkz. yukarıda, nn. 27 ve 34. lbn Ara­
bi'nin kendi tecrübesini Peygamberin Meleğe dair tecrübesiyle karşılaştırması 
bizi Başmelek Cebrail'i (Rulı-ı A 'zam), Sınınn Nilüferinde (sidretü'l-müntehii, 
En Üst Cennet) hüküm süren Yaşam ilkesi (Mebdii 'ü'l-Hayiit), Rulı-ı Muham­
medi, Saf Muhammedi Öz (Hakikat-i Muhammediyye), Allah'ın en yüce Tecel­
lisi ve her varlığın liilıut'u olarak betimleyen ifadeleri bir arada gruplamaya 
ve incelemeye yönJendirir. Bu ise Doğu lbn Sinacılannın -aynı Dante'nin 
yoldaşlan olan Fedeli d'amore'nin Kutsal Ruh'ta Madonna lntelligenzia olan 
ilahi Hikmeti [Sophia] görmeleri gibi (bkz. aşağıda il. Bölüm, n. 36 ve 49)­
Faal Muhayyileden Kutsal Ruh olan Vahiy Meleğinin o suretine nasıl yöneldik­
lerini anlamamızı sağlayacaktır. Şüphesiz o zaman ilkel Hristiyanlığın bir evre­
sinde Cebrail-lsa [Gabriel-Christos] şahsı bize tümüyle yeni bir çerçevede görü­
nür. 

1 24 



. İLAHİ TUTKU VE RAHMET 

Jine ulaştırmış gözükmektedir. Bu gelişmedeki evreleri tekrar 
özetleyelim: her varlık, Kendi İsimlerinden biri veya birden faz­
lasının içinde bulunarak bu varlıkta zuhur eden İlahi Varlığın bir 
tezahür biçimidir (mazhar, mecla). Kainat, Onu Kendi İsimleriy­
le isimlendirdiğimizde Onu isimlendiren İsimlerin toplamıdır. 
Zuhur eden her ilahi İsim onu izhar ettiren (yani mazharı olan) 
varlığın efendisidir (Rab). Her varlık kendi Rabbinin (er-rab­
bü'l-hfiss) mazharıdır, diğer bir deyişle, Zatın her bir durumda 
yalnızca o İsimde özelleşen ve bireyleşen yönünü ortaya koyar. 
Hiçbir belirli ve bireyleşmiş varlık İlahinin bütününün, yani bü­
tün İsimlerin veya "Rablerin" mazharı olamaz. İbn Arabi bunu 
şöyle ifade eder: "Her varlığın Tanrısı, kendi 'özel rabbi'dir. Bü­
tünün ona ait olması imkansızdır."38 

Burada bir mistik tecrübe bağlamında doğrulanan bir kate­
noteizm'le karşı karşıyayız. İlahi Varlık parçalanmış değildir, ak­
sine her an bütünüyle mevcuttur, İsimlerinin her tecellisinde bi­
reyleşir ve her an, Rab olarak göründüğü İsimlerden birini giyi­
nir. Burada İbn Arabi okulunun maneviyatının temel öğelerinden 
biriyle daha, bu Rabbi Rab yapan gizlilikle, sırru 'r-rubabiy­
ye' yle karşılaşıyoruz. İlahi efendiyle İsminin kulu arasındaki şö­
valyelik bağına benzer bağa değinmek adına ve seigneur [efen­
di]39 sözcüğünden soyut bir terim yaratmak imkansız olduğun­
dan, bu sözcükleri "ilahi efendiliğin sırrı" olarak çeviriyoruz. Bu 
ne demektir? Sehl Tüsteri'nin İbn Arabi'nin alıntıladığı bir söy­
leyişi bu sözcüklerin derinliğini ortaya koyar: "Rabliğin bir sım 
vardır." Ardından her bir varlığa hitap ederek "İlahi efendiliğin 
bir sım var ve o sensin -kendisiyle konuşulan varlık olan sensin­
eğer (bu sen) yok olsaydı, bu efendilik de ortadan kaldınlmış 
olurdu."40 Bu tür bir ifadede "gizli bir Hazineydim, bilinmek is-

38 Fıısıis 1, 90 [92] ff.; il, 85, 86. 
39 Seigneıırite sözcüğü açıkça imkansızdır; seigneurie'ye gelince, zorluk anında işe 

yarayabilir fakat burada işaret edilen ilişkiyi eo ipso [tek başına] ifade etmez; ba­
sit bir ünvan olabilir veya bir mülkü tanımlayabilir. 

4° Fusı?s il, 86-87, n.3 ve 1, 90 [92]. İnna li'l rublıbiye sirran, ve hüve ente, le 
zahara la-batalat el-rububiye. lbn Arabi'nin, Fütıihılt'ında (ref. 1, 90, n.8) ve 
Davud Kayseri ve Bali Efendi 'nin, şerhlerinde açıkça ifade ettikleri gibi, burada 
zahara fiili "kaybolmak," "yok olmak" (zale "en fiiline eş) anlamıyla zahara 'an 
olarak anlaşılmalıdır. Burada bu sözcüğü "ortaya çıkmak" ve "zuhur etmek" 
olarak çevirmek, Sehl Tüsteri'nin İbn Arabi tarafından tanıtılan ifadesini 
tümüyle yanlış yorumlamak olur. Hüve ("o," üçüncü şahıs), gaip olanın (gayb, 

125 



BIR'LE BiR OLMAK 

tedim" kutsi hadisinde bahsi geçen ezeli Aşk olgusuna bir ima 
vardır -çünkü Onun bilinmesi sana bağlıdır (yani O senin tara­
fından bilindiğinde, bu sende Kendini bildiği için olur)- ve bu­
rada hiçbir monizm suçlamasının zayıflatamayacağı bir karşılık­
lı muhavere ile kurulan bir durumla karşılaşırız. 

Sırru 'r-rububiyye ilkin, kendisine ibadet ettiğimiz Allah'ın 
bir sıfatı olan ilahlıkla (uluhiyyet), yardımına başvurduğumuz 
Rabbin bir sıfatı olan "rablik" (rübabiyyet) arasında, genel zahi-. 
ri dinde de görülen bir farka işaret eder.41  Fakat İbn Arabi'nin 
kendi terminolojisinde Allah, sıfatlarının tümüyle nitelenen Zatı 
ifade eden İsimdir; Rab ise sıfatlarının birinde kişileşen ve özel­
leşen tıahi'dir (bu yüzden de ilahi İsimler çok sayıda "rabler", 
erbôb olarak tanımlanır.42 

Daha ayrıntılı bir incelemenin43 gösterdiği gibi, Allaha dair 
olan ilahlık isimleri ve Rabbe dair olan rablik (rübabiyyet) isim­
leri vardır; "Rab," Zat ile manevi ve maddi olan somut bireysel 
varlıklar arasındaki ilişkilerle bağlantılı olarak düşünülen ilahi 

Gizem dünyası) zamiridir; ente ("sen") ise ya mahluklar dünyasına ( 'alemü'l­
halk) ya da ebedi ferdiyetlere ( 'ayan·ı sabite) işaret eder. lki durumda da rablik 
(rnbabiyyeı), etkisi (merbab) yok olduğunda Tanndan kaybolacak bir sıfattır. 
Fakat ilahi İsimler varlıklarda tecelli eden Rablerdir (el-erbabü 'l-mütecelliyye); 
dolayısıyla, rablik ilahi eylemlere dair bir haysiyettir. Öte yandan, tezahür ettik­
leri mecallf bu ilahi !simlerin etkileridir ve bu etkiler, tezahürleri ya da en azın­
dan a 'yan-ı sabite/eri varolduğu sürece varolmaya devam ederler. Fakat tanım­
ları gereği a 'yan-ı sabite yok olamaz (dış, koşullu suretlerinin yok olabilmeleri­
ne rağmen). Bu nedenle, rablik kulun varlığına bağlı olsa da, ilahi Varlıktan yok 
olamaz. Bu ise bize unio sympathetica'nın temeli olan şu durumu verir: varlığın 
sebebi olan Hakk olmadan ve aynı ölçüde, yaratılan (halk) olmadan, yani Tanrı­
nın zuhurunun sebebi olan bizler olmadan, varlığın yapısı böyle olmazdı ve 
Hakk ne Hakk ne de Rabb olurdu (Allah ne ilahi ne de yüce bir efendi olurdu). 

41 Fusus 1, 73 ve il, 41-42: Nuh'un ["Allah'ım"] (ilfilıi) değil "Efendim!" [Rabbim] 
(rabbi) demesinin sebebi budur, Kuran Nuh suresi, 20 ve 27. ayetler. 

42 Fusus il, 42 (yukarıda -n. 16'da- 3 Enoch'ta ilahi !simlerin meleki hipostazlar 
olan dizisine değinmiştik). Uluhiyyet ve Rubabiyyet arasındaki ayrımın kaynağı 
budur. İlki Al-lah'ın Suretlerinin her birinde tecelli etmesinden dolayı ebedi bir 
dönüşüm halindedir; ilahi !simlerin her birine ait olan rububiyyet ise sabittir ve 
değişmez. Bu nedenle dua sırasında "Allah"a ihtiyacımıza ve varlığımıza teka­
bül eden belirli lsmi ile münacat etmeliyiz. 

43 Aşağıdaki tanımlar iÇin bkz. Kiişiini'nin Lugatindeki önemli makale s.v. erbab, 
sf. 169. Bu nedenle Rablerin Rabbi (rabbü'l-erbab), en yüce İsmi, tüm !simlerin 
kaynağı, tüm arzuların kendisine doj\ru birleştiği tüm amaçların amacı olan tık 
Belirlenim'nin (ta 'ayyün) İsmi itibariyle Allah'tır. Aynca ilahiyyet sözcüğünün 
insana ilişkin llahi İsim, il-iyyet sözcüğünün (-il eki ile oluşturulur: Mika-il, Az­
ra-il, İsraf-il vs.) de Meleğe ilişkin ilahi İsim olduğunu unutmamamız gerekir. 

1 26 



lLAHl TUTKU VE RAHMET 

lsim'dir.44 Bir yandan, Zatın ebedi özlük halindeki bu bireyleş­
melerle ilişkileri "ilahlık İsimlerinin" kaynağıdır (el-Aziz, el­
Muktedir vs.); öte yandan, bu İsimlerin nesnelleşmiş, gerçekleş­
miş somut varlıklarla ilişkileri "efendilik İsimlerinin" kaynağıdır 
(er-Rezzak, "Rızk verici"; el-Hafız, "Koruyucu" vs. gibi).45 

Sonuç olarak diyebiliriz ki "rab," Rabbi olduğu varlığın, di­
ğer bir deyişle, aynı fiil kökünün pasif sıfatı, namen patientis'i 
olan merbub sözcüğüyle betimlenen fedele'sinin veya kulunun 
('abd, Upekoos) gerçekleşmişliğini varsayan özel bir ilahi İsim­
dir (ism-i hass). Her tezahür bir ism-i rabbani'nin, kendisini yö­
neten, yakardığı ve onun aracılığıyla eylediği özel Tanrının ismi­
nin suretidir. Rabbin kendi içinde öz bir gerçekliği yoktur; ken­
disine tekabül eden pasif suret ile tanımlanan bir varlıkla ilişkili 
olarak bir gerçeklik haline gelir ve bu durum yukarıda significa­
tio passiva'yla ilişkili olarak incelenen fenomenin en belirgin ör­
neğidir. Bu fenomen ilahi İsim Allah ele alındığında da aynı 
açıklıkta karşımıza çıkar, çünkü bu İsim, Tanrısı olduğu kişinin 
-Kendi Zatında gizli de olsa- pozitif gerçekliğini varsayar. Tan­
rı oluşunun aracı olan kişi, ilk başta garip gelen bir şekilde, 'lh 
kökünün basit fiilinin pasif sıfatı olan me 'luh sözcüğüyle ifade 
edilir. Nitekim bu terim, gramerinin sebep olacağı tahminlerin 
aksine kendisine İbadet Edilen'i (ma 'bud) kastetmez. Burada 
"pasif' hale getirilmiş olan ilahi İsim tam olarak, içinde ve ara­
cılığıyla Tanrının pozitif gerçekliğinin gerçekleştiği varlığı be­
timler. Me'luh ibadet edendir; llahi Varlığın in actu bilfiil ibadet 
edilen oluşunun aracısı olandır.46 Burada dilin kendisi, ilahi pat­
hos'un, bilinmeyi "arzulayan" "patetik Tanrı"nın, eşi olarak Tan-

44 Fusus il, 143. 
45 Bu aşkın onomatolojinin bir başka yönüyle ilgili olarak, Cennet ve Dünyanın 

anahtarlarını tutan Tapınak Şövalyelerine (sadana) benzetilebilen alt menebede­
ki ilahi isimlerin buna rağmen güçlerini kullanma olanağından mahrum oldukla­
rı büyüleyici kozmogonik mitle karşılaştırılabilir. Bunlar Yüce isme kıyasla Ta­
pınağın yalnızca koruyucuları olan fakat Cennet ve Dünyaya varlık verebilen, 
ilahi İsimlerin Yedi imamına münacat ederler. O halde ilahi isimler rolleri pay­
laşır ve evreni uyumlu ilişkileriyle beraber varlıkta kurarlar; bkz. Nyberg, "/n­
şd'ü'd-Devdir," Kleinere Schriften des lbn al- 'Arabi, Arapça metinde s. 36 ff. ve 
Giriş bölümünde s. 75. 

46 Öyleyse "el-me'li'ih lehu" veya ''fihı"' türünden bir şey düşünmeliyiz (Onun ken­
disinde ve kendisi için Tapılan olduğu, yani signijicaıio passiva'sını gerçekleş­
tirdiği kişi; bunun dışında, sözlüklerde genellikle verilen anlama göre me '/Cıh = 
ilah, bkz. Fusus l, 81 ve il, 60-61 ;  Kaşani, Şerh, s. 73. 

1 27 



BIR'LE BiR OLMAK 

rısı olduğu insani varlıkta bir teopati öngördüğü hissini yansıtır. 
Böylece pasif sıfattan türetilen soyut me 'tahiyyet sözcüğü, te­
opati sözcüğünde sadık bir eş bulmuş olur; ve gerçekten de İbn 
Arabi'nin bir yorumcusu, sözcüğün alışılmamış kullanımına şa­
şırarak (şeyhimiz "Onu Allah olarak oluşturmamız meluhiyeti­
miz aracılığıyladır" derken), şath'la bağdaştırır, yani bu ifadeyi 
bir "teopatik deyiş" anı olarak yorumlar.47 

Aşağıdaki gibi bir metinde ifade edilen bu sym-pathe­
tiznı 'dir. "İlahlık (uluhiyyet) ilahı (me 'luh) olacağı bir varlık arar 
(arzular, diler); efendilik (rubabiyyet), efendisi (merbab) olacağı 
bir varlık arar (arzular, diler); aksi takdirde ikisi de hem zihni 
hem de hakiki gerçeklikten yoksun düşmüş olurlar."48 Bu fazla­
sıyla "patetik" bir metindir ve bize bir yandan onları "isimlendi­
recek," yani benlikleri onları in concreto [somut olarak] ortaya 
koyacak varlıkların beklentisinde ızdırap çeken ilahi İsimlerin 
ezeli Hüznünü hatırlatır -ve diğer yandan da Onun özünü isim­
lendiren fakat daha hiçbir varlığın isimlendirmediği İsimlerin 
Hüznüyle "sempati kuran" ve Onun yalnızlığını bundan böyle 
Onun Rablığının sım olacak "sen"in gerçekliğini gerçekleştiren 
Nefes' inde yenen İlahi Varlığın Rahmetini hatırlatır. Sonuç ola­
rak Rabbinin kutsallığı "sana" emanet edilmiştir ve Onun için 
cevap vererek "kendini Tanrına kabiliyetli kılmak" senin elinde­
dir. Ve bize göre, her birinin diğeri aracılığıyla onun İsminin sig­
nificatio passiva 'sını gerçekleştirdiği, ilahi efendi ile kulu ara-

47 Fe nahnu bi-mel'ılhiyetina kad cealnalıu ilalıen (Onu ilaha dönüştüren bizim 
tecellimizdir): bkz. Dfıvfid Kayseri'nin önemli gözlemleri, ed. 1 299, s. 1 73 :  Bu­
rada me '/uhiyyet 'ııbudiyyet demektir; me '/ulı, Kendisine İbadet edilen (ma'bfid) 
değil İbadet edendir ( 'abd), "ibadet edenler olma durumumuzla ('ubfidiyyetuna) 
onun Kendisine ibadet Edilen olma durumunu (ma'bfidiyyetuhu) izhar ederiz. 
Onu varsayışınıız [poser] , ilah olarak belirleyişinıiz bu anlamdadır; bütün bun­
larda bir çeşit mütecelli ifade vardır (ve filıi nıl'melıa'l-şalh)." 

48 Fıısus 1, 1 19 [ 1 28] ve II, 142-43. iki müteallikten her biri diğeri olmadan düşü­
nülemez; ilahi bütünlük yaratılmamış Hakkk'tan ve yaratılmış Hakk (hakk-ı 
mahlfik), mutlak gerçekliğin (hakfkat-i mııtlaka), aralarında ikilik ve diyaloğun 
ebediyen doğduğu iki yüzünden oluşur. Birbirine taalluku olmadan, fl{i/ı veya 
me '/uh için, rab ve7a merbub için herhangi bir varoluş olamaz. Aynca İlah hiç­
bir zaman ibadet edilmeyi, yüceltilmeyi, kutsanmayı kesmez, fakat bu mutlaka 
sözcüğün dogmatik anlamında olmayabilir. Çünkü "el-Hakk kainattan bağımsız­
dır, Kendisine yeterlidir (gani)" dediğimizde, bu kendi içindeki öze (ziit) işaret 
eder. Bu özün varlıkla da, fiilen Tann ve me '/uh ve merbUb'unda (yani teopati­
mizde, Onun Kendisine, bizim Ona olan tutkumuz olan tutkusunda) Rab olan 
Hakk' la da ilişkisi yoktur. 

128 



İLAHI TUTKU VE RAHMET 

sındaki bu tekabülü, bu birinin diğeri için duyduğu tutkuyu en iyi 
ifade edecek terim ıınio synıpathetica'dır. 

Burada kuşkusuz, çelişkili ifadelerinin bizim için, tecrübesi 
olan diyalojik ilişkileri betimlediği ve aynı zamanda, sadık aşı­
ğın ilahi efendisine "varlık verdiği" kutsal hizmetin bazı prefigü­
rasyonlannın veya arketipi olan Şahısların oluşturdukları misal­
ler üzerinde düşünüp bu emsalleri tekrar etmeye çağırdığı bir ru­
haniyetin gizemine dokunuyoruz. 

Buna benzer birçok ifadeden bir tanesine örnek olarak İbn 
Arabi'nin şiirlerinden birindeki şu mısrayı verebiliriz: "Onu bi­
lerek Ona varlık veriyorum."49 Bu insanın tüm isimleri ve tüm 
bilgiyi aşan Zatı var ettiği anlamına gelmez; "inançlarda yaratı­
lan 1Jah"ı (el-llahü'l mahlfik fi'l-mu 'takadat), bir başka deyişle 
her nefste o nefsin inanç, bilgi ve yatkınlığı tarafından belirlenen 
bir biçim alan, o nefsin varlığının temel kanununu yansıtan bir 
simge olan llahı kasteder. Bu mısranın anlamı takriben şudur: 
Allahı benim içimde ve benim aracılığımla varlıkların biçimleri 
olarak tezahür eden İsim ve sıfatlar oranında biliyorum, çünkü 
Allah her birimizin içinde sevdiğimiz şeyin suretinde kendini 
gösterir; sevginin sureti ikrar ettiğin inancın suretidir.50 Bütün 
bunlardan, inandığım ve ibadet ettiğim ilahı "yaratırım." lbn 

49 Fusus I, 83 ve II, 67: "Böylece amacı bende gerçekleşir. Tazim ve ibadet Hakk 
(Hakk) ve mahluk (halk) arasında gider gelir. Tanrı mahluğuna varlık bahşede­
rek onu yüceltir ve ona ibadet eder; mahluk Tanrısının kemallerini izhar ederek 
Onu yüceltir ve Ona ibadet eder." Şüphesiz burada ibadet sözcüğünün kullanımı 
ortodoks inançlı birine garip ve hatta küfür gibi gelebilir. Fakat elbette burada 
genel dinsel bilincin düzleminde değiliz. Hakk ve halkın her biri diğerine hizmet 
ve itaattedir; hizmet ve ta'at sadakatin ( 'ibadet) en karakteristik sıfatlarıdır ve 
Hakk ve halk karşılıklı olarak birbirlerine hizmet ve itaat ederler, çünkü Hakk­
halka varlık bahşeder ve halk Hakk'ın kemallerini izhar eder. Halk Hakka Onun 
emrini yerine getirerek itaat eder ve Hakk halka ebedi istidadının arzu ettiği va­
roluş mertebesini vererek itaat eder (il, 65-66); bkz. aşağıda, nn. 67-70 ve V. Bö­
lüm, "insanın Duası ve Tanrının Duası." 

5° Fusus II 3 1 6, n.23 ve l, 212-213 .  O halde bu sympathesis'in tekabülü öyledir ki, 
Rab, aşk kulu Kendisini tanıyıp kabul edebilsin diye, kulu için Arayışının nes­
nesinde (matlüb'unda) zuhur eder, çünkü arayışının nesnesine uyan meşgaleye 
yabancı olan başka bir surette kulu Onu tanımaz. Bu yüzden Musa Ateşi aradı­
ğında, Tanrı ona Ateş suretinde, Yanan Çalıda göründü, çünkü Ateş, Maşuğun 
kahnnın ve aşığın aşkının (muhabbet) duyumsal simgesidir. Ve Tanrının, arayı­
şının suretinde Kendini gösterdiği tek kişi Musa değildi; lbn Arabi'ye de Fütu­
hat kitabında anlattığı rü'yetler lütfedilmişti; ayrıca bkz. Fusus il, 288, n. 5. 

129 



BIR'LE BiR OLMAK 

Arabi şöyle demiştir: "O halde Allah, işareti anlayan kimse için 
bir ibaredir."5 1  

Nitekim bu, unio sympathetica'nın yalnızca bir yönü, tam 
da, tek başına değerlendirildiğinde mantıkçı bir eleştirmene kö­
tücül bir keyif kaynağı ve ortodoks dinbilimciye kafa karıştırıcı 
bir engel olabilecek yönüdür, fakat her halükarda konumuz olan 
mistik tecrübeyi tam olarak ifade etmez. Çünkü "yaratılmış olan 
1Iah"tan bahsettiğimizde şunu sormamız gerekir: yaratan fail öz­
ne gerçekte kimdir? Varlığımızın sebebi olan ilahi olmadan 
(hakk) ve onun tezahürleri olan bizler olmadan, dünyanın düze­
ni şimdiki gibi olmazdı ve Tanrı ne Tanrı ne de Rab olurdu. Fa­
kat öte yandan, senin aracılığınla gerçekleştiği için "onun rabli­
ğinin sım"nı elinde tutan sen olsan, bu Rabbin kulu olsa da, se­
nin Onu belirlemekteki fiilin Onun sendeki tutkusu olduğundan, 
senin Ona olan tutkunda fail özne aslında sen değilsin, senin ba­
ğımsızlığın bir kurmacadır. Gerçekte sen pasif bir fiilin öznesi-

5 1 A.g.e. I, 1 83 [20 1 ]  ve il, 26 1 :  "yani, her insanın yatkınlığına, kendisine ve etra­
fındaki dünyaya dair bilgisine göre anladığı bir sözcük veya kişisel inancının 
şeklinin bir simgesidir. Bu anlamda ilah, inançlarda yaratılan ilah (el-lliihü'l­
mahlukfi'l-i 'tikıitf) için bir ifadedir ( 'ibiire) ve Kendi içindeki haliyle Tanrı de­
ğildir." II, 93 ve 1, 92'yi karşılaştırınız: Her kul, kendisine dair bilgisine göre yar­
dım istediği Rabbine farklı bir inanç ikrar eder. Öyleyse Rabblerin birbirlerinden 
ayrılmalarının yanı sıra Rablere olan inançlar da birbirlerinden ayrılır; tüm Rab­
lerin Rabbinin aynasında suretler olmaları gibi, tüm inançlaıın bir tek inancın 
suretleri olmalarına rağmen. Bu nedenle (il, 1 2 1 ve I, 106) her mahlukta, o mah­
luğu kendi boyutu oranında ilahi bir boyut olarak yöneten liihut olmasına rağ­
men, Hakk'ın tüm belirli varlıklara eşit yumuşaklıkla tenezzül ettiği anlamına 
gelmez; Hakk senin için zuhur etme ve Kendini senin boyutuna uygun hale ge­
tirme biçimiyle sınırlı değildir. Ve başka mahlukların senin ibadetini talep eden 
Uah'a itaat etmek için hiçbir zorunluluklaıı olmamasının sebebi budur, çünkü 
onlaıın tecellilerinin suretleri başkadır. Sana tecelli ettiği suret başkalaıına tecel­
li ettiği suretten farklıdır. Allahın Kendisi tüm algılanabilir, hayal edilebilir veya 
duyumsanabilir suretlerin ötesindedir (miineu.eh), fakat İsim ve Sıfatlarında, ya­
ni tecellilerinde düşünüldüğünde, aksine bu suretlerden ayrılamaz, yani bir şe­
kilden ve zaman ve mekanda bir siıus'tan [konum] ayrılamaz. lbn Arabi'nin an­
ladığı şekliyle meşru teşbih budur. Bu yorum teşbih ve tenzih terimlerine lslam 
kelamcılarının ve filozoflarının genel kabullerinden az çok farklı anlamlar veren 
bir yorumdur. İbn Arabi için tenzih saf belirlenmemişliktir (ıtlak); teşbih, her in­
sanın, "kendini kabiliyetli kıldığı" ölçüde Hakkı temsil ederken uyum içinde ol­
duğu suretlerin gerçekleştirdiği zorunlu sınırlamadır (talıdfd). Bu temsil bir ten­
zih de olabilir bir teşbih de veya ikisinin bir karışımı da olabilir: "Allah imayı an­
layanlar için bir ifadedir!" Davud Kayseri (sf. 4 17) bu sözcüğü Elçilerin suretin­
de zuhur eden hakikat'e bir gönderme olarak yorumlar ve belki de bu bizi bir kez 
daha dosetizmin önemine getirir. 

130 



İLAHI TUTKU VE RAHMET 

sin (bir cogitor'un ego'susun). İşte mutasavvıflarımızın bu "ila­
hi rabliğin sım"nın bir sım daha olduğunu söylerken kastettik­
leri şey budur (sırru sırri 'l-rubabiyye, rabliğin sımnın sım).52 

Bunu netleştirerek, bir ruhbilimcilik veya toplumbilimcili­
ğin etkisi altındaki bir eleştirmen tarafından çıkarılabilecek so­
nuçların önüne geçerler: Tanrı' nın bilincin bir izdüşümü olduğu 
sonucu. "Sımn sım," bu tümdengelimli açıklamaların aksine bu­
rada a posteriori bir üretimden değil varlığımızın kendisiyle bi­
rarada tuttuğumuz a priori bir gerçek deneyimden bahsediyoruz. 
llahi bir İsim'in toplamı, efendi olan bu İsim ile birarada İsmin 
kulu veya hizmetkarıdır (ismi dahi kendisine verilen sadakat gö­
revini ifade eder: 'Abdü'r-Rahman, 'Abdü'l-Kerim, vs.; kelime­
nin tam anlamıyla, yalnızca Yüce Ruh veya BaşMelek, peygam­
berin tecellisi (mazhar) olduğu 'Akl-ı evvel' Abdu'llah ismini 
alabilir, çünkü bütün İsimlerin toplamıdır).53 

"Sımn sımnın" iki yönü vardır; ilki şudur: eğer İsmin kulu 
onu izhar eden ve görünür alemde varlığını sürdürmesine aracı 
olan kişiyse bunun sebebi, o kişinin İsmin fiili, onun niyet ve 
amacını icra eden olmasıdır.54 Bizim içimizde bu eylem signi.fi­
catio passiva'sını gerçekleştirir: /sim' in kulunun merbı1biyet'idir, 
melUhiyet' idir, teopatisidir [ilahi aşkıdır] ; insan kendi varlığının 
bu pathos'un gerçekleşmesi olduğunu keşfeder; bu patlıos'ta 
kendi efendisinin izini bulur ve onun en büyük güvencesi bu 
"sempatetizm" aracılığıyla gelen bilgidir. Rab ve nıerbubun bir­
birlerini doğruladıklarını söylerken kastettiğimiz işte budur.55 

52 Bkz. Kaşani, Lugat, s. v., s. 133 ve aşağıda, llI. Bölüm. 
53 Fusus il, 232 ve I, 214; Afifi, Mystical Philosophy, s. 70 ve 7 1 ,  n. 2. Hakfkat-i 

Muhammediyye (bu isimle tanımlasak da, çeşitli yönleriyle ayn lan onsekiz İsim­
den birini tercih etsek de, bkz. yukarıda n. 37 ve aşağıda n. 77) Rabbine işaret 
eden ezeli göstergedir [indice], çünkü insan ırkında veya daha doğrusu evrende 
zuhur eden ilahi Is imlerin özlerini bir araya toplayan algılanabilir Mazhar' dır. Ve 
her mevcut olan kendi Rabbine işaret eden bir gösterge olduğuna göre (özel is­
mi 'Abd Rabbihi, Rabbinin kulu olduğuna göre), Rabbinin kema/leriniıı tezahür 
etliği dışsal Mazhar olduğu ölçüde, Muhammed de Rabbine işaret eden ilk gös­
tergedir, çünkü Onun kemallerinden her birinin tezahürlerinin sentezini oluştu­
ran Suret O'dur. 

54 Fusus l, 83 ve II, 66: Beni bu amaçla, Onu bilerek Ona varlık vennem için var 
eder" (bkz. yukarıda, nn. 40, 47-50), yani bana verdiği Isim veya isimlerin, Sı­
fat veya Sıfatların zuhur edebilmeleri içi var eder. 

55 Bkz. Kaşani, Şerh, s. 54-95 (ad. I, 91 ). Rabbin kulundan (merbUb) beklediği şey, 
Onun fiilinin ve cereyanının [influx] zuhur ettiği fonn (mazhar) olmasıdır. 

1 3 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

İkinci yön ise ilahi efendiyle fedele'sinin arasındaki bu ba­
ğıntının zaman içinde oluşmadığıdır. Eğer fedele'nin me/Uhiyeti 
veya teopatisi, ibadet ettiği Tanrının varlığını ortaya koyuyorsa,56 
bunun sebebi İbadet Edilenin kendisini İbadet Edene dönüştür­
mesidir ve bu fiilfedele'nin zaman içinde varoluşlarıyla başlama­
mış ve ezelde bu iki varlığın bilkuvve özlerinde gerçekleşmiştir. 
İlahi Varlığın bu arketip varoluşların ezeli güruhuna sorduğu so­
ru -Ben sizin Rabbiniz değil miyim? (e-lestü bi-rabbiküm?)- bu 
bağlamda İlahi Varlığın "Kendisiyle" bir diyaloğudur, onlarda 
Kendisine sorduğu ve onlar aracılığıyla cevapladığı bir sorudur.57 
Ezeli bir sym-pathesis ahdidir. Bu yüzden İlahi Varlığın kendisini 
alemin suretlerinden ayırması imkansızdır (ve bizim Onu alemin 
suretlerinden ayırmamız saçmadır);58 alemin suretleri, diğer bir de­
yişle O'na ibadet ederek onu Tanrı yapan varlıklar, çünkü onların 
ibadetleri, yani teopatileri Rahmetin (sym-pathesis) onlarla sempa­
ti kurma biçimidir: O Tecellisi olan tüm varlıklarda Kendine şük­
reder, hepsi bu tecellileri bu şekilde anlamasa da, bu böyledir. 
Çünkü birçok varlık Sessiz Olanın (es-Samit) duasını, mesela 
Proclus'un çok iyi bildiği güneş çiçeğinin duasını59 anlamaz. 

Kul Onun iradesini, sadece Onun rabliğini izhar eden bir suret olarak alıcılığı ile 
gerçekleştirir (ve böylece Rabbini ikrar eder) ve Onun tarafından sadece bu rab­
liği izhar etmesi sayesinde ikrar edilir. Rabbinin niyetini gerçekleştiren alıcılığı 
(kabiliyyet) haricinde hiçbir fiili yoktur. Dolayısıyla ikrar eden aynı zamanda ik­
rar edilendir, çünkü aynı zamanda Rabbini (sen olan, rııbubiyyetinin sırrı olan) 
amacının gerçekleşmesinde belirleyen fiilidir. Fiil Rabbe aiııir (çünkü fiili mer­
babdur). Rabb merbabda yalnızca merbabun varlığının Onun tasansını yerine 
getirdiği bu yardımı görür. Böylece rabb ve merbUb birbirlerini ikrar ederler ve 
birbirleri için ikrar eden ve ikrar edilen olurlar (aynca bkz. Fusus il, 86, n. 47). 
Aynı şeyi, Rab ve kulunun birbirlerinin kefil veya teminatı (vlkayet) olduklarını 
söyleyerek de ifade edebiliriz. Benim bu Rabbim, Ona göre yaşadığım ve Onun 
adına [pour] cevap verdiğim Tanndır ve tam da benim Onun adına cevap verdi­
ğim yerde O da benim adıma cevap verir. (bkz. Kaşan!, Şerh, s. 1 34). Kul Tan­
nsının kalkanıdır ve Onun menfiliklerini (ilahi sınırlan, yaratılmış Tannnın sı­
nırlarını) üstlenir (nasut ve zahir olarak) ve Tann da onun içindeki lahfit olmak­
la onun kalkanıdır. Unio sympatlıetica'nın çarpıcı bir yönü: Rahmet senin mü­
kemmelliğin adına kendi ilahiliğiyle, yani sende yaratılan, senin batınında ve 1fi­
hfitunda, gizli ve kutsal durumunda olan ilahiliğiyle cevap verir; bkz. yukarıda, 
n. 10, üst varoluş [s�rexistence] kavramı. 

56 Davud Kayserl'nin gözlemlediği gibi (yukanda n.47), teopatik ifadeye şath ben-
zer bir anlamda. 

57 Bkz. yukanda n. 17. 
58 Bkz. Fıısıls I, 69 ve il, 34-35 . 
59 Fusıls II, 35. 

1 32 



iLAH! TUTKU VE RAHMET 

Ve bu teopati sadık aşıkların, tutkusu oldukları "patetik Tan­
n"ya -bu tutkuyu tüm varlıklarıyla besleyerek- varlık verdikleri 
kutsal hizmete suretini verdi. Bundan sonra bu unio sympatheti­
ca'yı gerçekleştirmeye uğraşan mutasavvıfın hayatı, içeriğini sa­
bitlemek ve korumak adına başka bir Latince terimle ifade etmek 
zorunda kalacağımız, bir devotio synıpathetica halini aldı. Daha 
sonra bunun ezeli imgesinin, arketip Şahsının ne olduğunu göre­
ceğiz. Fakat şimdiden İbn Arabi, bizi bunun kusursuz lbrahim'in 
şahsında (bunun tarihsel İbrahim'le benzerliğinin oldukça uzak 
olduğunu belirtmek gerekir) en belirgin canlandırması üzerinde 
düşünmeye davet eder. Şeyhimizin İbrahim'i, "aşk vecdi" (hik­
met-i nıuhayyemiyye)60 diye tanımladığı bir bilgelik çeşidi ola­
rak kabulüne sebep olan şey İbrahim'in Halflullah -Allah'ın 
yakın dostu, maşuğu- olarak nitelendirilmesidir; ve fütüvvet ki­
taplarında, Mutasavvıflar arasında kullanılan "ruhani şövalye­
lik" rehberlerinde aynı kusursuzluktaki bir İbrahim'in varlığına 
sebep olan da benzer bir simgeleştirmedir.61  

Batıda felsefeye dair yüce duygularının felsefenin de kutsal 
bir hizmet olduğunu söylemeye yönelttiği filozoflar olduğunu 
biliyoruz. İbn Arabi ve grubu, "felsefe" sözcüğü, kısıtlı tanımıy­
la filozofların bu sözcükten çıkardıkları anlamdan çok farklı bir 
şekilde yorumlandığı koşulda hemfikir olurlardı ve İbn Ara­
bi'nin hem filozof İbn Sina'yı (en azından zahiri filozofu, "Mü­
şahede Risaleleri"nin veya "Doğu Hikmeti"nin İbn Sina'sını de­
ğil) hem kelamcı Gazzali'yi reddetmesine sebep olan da bu ko­
şuldur. Çünkü ikisi de saf aklın, zaman, mekan ve biçimin dışın­
da bir Zorunlu Varlığın mevcudiyetini, yani 1Iahı olduğu insanla 
(me 'tah) hiçbir bağı olmayan veya şimdilik olmayan bir ilahın 
varlığını kanıtlayabileceğini düşünüyorlardı.62 Fakat bu, Tannla-

60 Yani Kerubilerin vecdiyle aynı nitelikte (bkz. Kaşani, Lugat, s. 123-24): Aşk 
meczfipları (el-muhayyamun) lJahi Hüsnün müşahedesine dalmış Meleklerdir; 
bu müşahedeye dalışları öyle yoğun ve öyle mutlaktır ki Tanrının Ademi yarat­
tığını unuturlar. Bunlar, ilahi olmayan her şeyde yokluklarından (gaybet) ve lJa­
hi Hüsnün ihtişamıyla donakaldıklan nostaljik sarhoşluklanndan (ve/eh) dolayı 
Adem'e secde etme emri verilmeyen en yüce Meleklerdir. Bunlar Kerubilerdir 
(Kerı2biyyun); bkz. aşağıda n.72. 

61 Özellikle (İbn Arabi'nin burada sık sık alıntılanan şarihi) Abdürrezzak Kaşa­
ni'nin ve on altıncı yüzyılın ünlü oniki imamcı düşünürü Hüseyin Kaşifı'nin 
(hala yayımlanmamış olan) Farsça iki Fütüvvet-name'si. 

62 Fusus 1, 8 1  ve il, 60, yani, "Onu ilahı aşkımız aracılığıyla llah olarak belirleriz" 
teopati [ilahi aşk] ilkesine yabancı olan tektanncılığın Soyut Tanrısı. Doğru, 

1 33 



BIR'LE BiR OLMAK 

nnı Onun soyut varlığına kanıtlar üreterek değil, tecrübe ettikle­
ri veya maruz kaldıkları ("çektikleri") şeyde, bir başka deyişle 
teopatilerinde (me'lı1hiyyet) bulan mistik teosofistlerimizi (el­
iHihiyyun) tatmin edemez. Tanrıyı ve sıfatlarını bilmek bu ilahı 
aşkı tanımlamak, "kendini bilen Rabbini bilir" özdeyişini tecrü­
be yoluyla doğrulamaktır, çünkü bu teopatide ilahi Rabb kendi­
sine ve kendisi aracılığıyla fedele'si için Kendi kanıtıdır. 

Bu halin bir tanımını İbrahim'in lakabının (Halilu 'l/ah) eti­
molojisi -en azından İbn Arabi'nin dilbilgisinin bağıntılarına bi­
lerek kayıtsız kalan kişisel filolojisinde incelendiği şekliyle- ak­
la getirir. Şeyhimiz Halil sözcüğünü karıştırmak, birbirine kat­
mak anlamına gelen (tahallala) fiil kökünün beşinci biçimine 
bağlar. Bir şey diğerine karıştığında, karışan, karışıma maruz ka­
lan tarafından gölgelenir; edilgen bir konumda olan bu şey Gö­
rünür olana (zahir), etmen, aktif özne (karışan) ise Gizli olana 
(batın) tekabül eder; bu ikincisi görünür olanı besleyen yemek 
gibidir, yüne karışan suyun yünü ele geçirmesi ve içine işlemesi 
gibidir. Bu saf simgeciliktir, fakat zorunlu olarak şu sorulan do­
ğurur: Tanrının Zahir olduğunu mu söyleyeceğiz? Bu durumda 
Tannda gölgelenen yaratılmış olandır. Yoksa yaratılanın mı Za­
hir olduğunu söyleyeceğiz? O zaman onda gölgelenen ve gizle­
nen Tanrı olur.63 Bu, sonuçtan sebebe doğru mantıksal olarak 
tartışmak yerine, verilende Vereni kavrayan, diğer bir deyişle te­
opati'sinde aktif olan özneyi kavrayan bir tefekkürü doğurur. 

Bu tefekkür üç aşamadan geçer:64 bu teopatiyi (veya me 'lu­
hiyyeti) tecrübe ve tefekkür etmek ve böylece, ezeli bilkuvve 

ebedi bir Özü (zat) bilebiliriz, fakat bu Özün Tanrı olduğunu, bu Öz onu Tanrısı 
olarak tecrübe eden biri (me'luh'u olan, onun için ve onda Tanrı olduğu yani 
Tanrıya dönüştügü [theomorphose] biri) tarafından tanınana kadar bilemeyiz. 
Felsefenin tanrısallık kavramını doğuran sıfatlarla soyutladığı Zorunlu Varlık 
Tanrı değildir. Ne fılozoflann Primum Movens'leri [ilk sebep] ne de Ens Neces­
sarium (Vacibü '1-Vücad) dinsel anlamda Tanrı değildir. Biri sırru 'r-rubUbiyye'si 
(rabbliğinin sım) olduğu bir Tanrıyla karşılaşmalıdır, çünkü ancak burada aynı 
zamanda sırrü'l-halk (yaratılanın sırrı) bulunur. 

63 Fııius I, 8 1  ve il, 60. Kaşani, Şerh, s. 73. 
64 Fusus il, 62, Hakk 've halk çiftkutupluluğunun sımnı tümüyle yok edecek bir 

"aynılık"tan bahsedemememize rağmen; fakat o zaman (l, 82 (81)): "Sana, su­
retlerimiz Onda görünür; bu suretler birbirlerine Hakk'ta görünürler. Böylece 
birbirlerini tanırlar ve birbirlerinden ayrışırlar. Aramızda, kendi aracılığımızla ve 
kendimize dair olan bu bilgimizin (ma'rifet /enil bina) Hakk'ta gerçekleştiğini 
bilenler mevcuttur; kendimize dair bu Marifetimizin gerçekleştiği Huzurdan (ya-

134 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

varlığından beri varoluşumuzun biçimini belirleyen ibadetimizin 
aracılığıyla Tanrının Kendisini Tanrı haline, tam da Onu İbadet 
Edilen olarak belirleyen bu ibadetin Tanrısı haline nasıl getirdi­
ğini keşfetmek; Onun bu ibadette, varlığımın a priori gerçeği 
olarak Kendi kanıtlı olduğunu, çünkü eğer bir Tanrı varsa bizim 
için bir Tanrı olduğunu keşfetmek; ve son olarak, kendi aracılı­
ğımızla kendimizi bu teopatinin "yeri" olarak bilmemizin Onun 
içinde gerçekleştiğini keşfetmek. Bu yerde O Kendisinin Mevcu­
diyetidir, çünkü bilen varlık, içinde Onun Kendini bildiği varlı­
ğın ta kendisidir. İbn Arabi'nin müritlerinin ilahi aşka dayalı öz­
deyişleri Ene 'l-Hakk "Ben Hakkım"(Ha/lac) değil, Ene sırrü 'l­
Hakk'tı, yani "Ben Hakkın sımyım,"65 bir başka deyişle, O'nun 
ilahlığını bana bağlı yapan aşkın sımyım, çünkü gizli Hazine 
"bilinmek istedi" ve bilinmesi ve Kendini bilmesi için varlıklar 
şarttı . Öyleyse bu sır, varlıkları var ederek Onun Hüznünü hafif­
leten ve ezeli Surete [Image], her birinin gizli nostaljisi olarak 
taşıdığı İsme, onların suretlerini vererek her birine Onu bu suret­
te tanıma ve Kendisini bu Surette tanımasını sağlama görevini 
yükleyen Nefesten başka bir şey değildir. Bu ise iki terim arasın­
da gidip gelen bir diyalektik sarkacın hareketi değildir. Daha zi­
yade, Onun Rahmetinin alanını, bir odağı benim için ve benim 
aracılığımla Hakk'ın varlığı, diğer odağı benim Onun için ve 
Onun aracılığıyla varlığım olan bir elipsle betimleyen, diğer bir 
deyişle, ikimizi kapsayan, Onun benim için benim Ona olan ka­
biliyetim oranında olduğu ve benim Ona dair bilgimin Onun ba­
na dair bilgisi olduğu alanı betimleyen bir harekettir. 

ni aynı anda bizim Onun bakışı ve onun da bizim bakışımız olduğundan) haber­
siz olanlar da mevcuttur. Ve bu çift yönlü ve eş zamanlı bilgide bizden başka hiç­
kimse bize dair hüküm vennez. Daha doğru bir ifadeyle, kendi hakkımızdaki 
hükmü biz dile getiririz fakat bunu Onda yapanz." 

65 Ene sırr el·Hakk, mal Hakk ene; bkz. Afifi, Mystica/ Philosophy, s. 15 . Temel 
bir fark: Hallac hulOli (enkarnasyonist, bkz. il, 190: Kendini insanda cisimlen­
direrek kemallerini izhar eden ilah) gibi görünür; lbn Arabi ise illihddl'dir, fakat 
bu tecelli (veya mazhar) kavramının işaret ettiği bir birleşme anlamındadır, bir 
enkarnasyon veya hipostatik birleşme anlamında değil -bu ise alışkanlığın etki­
siyle genellikle unutulan bir olgudur. Bkz. il, 69: eğer ben Uahi Varlığın mazha­
nysam, ancak Onun bende zuhur ettiğini söylemek mümkündür, Onun ben oldu­
ğunu (la ennehu ene) değil. lsa'nın ''Tann oluşu," yani bir tecelli oluşu bu an­
lamdadır, fakat Tannnın "Ben lsa'yım (Mesih), Meryem'in oğluyum" demesi gi­
bi değil. Ve lbn Arabi'nin Hristiyanları küfürle suçlamasının sebebi budur. Bu­
rada bir kez daha tezahür ve dosetizmin anlamlan ve aralarındaki ilişki üzerin­
de düşünmek yerinde olur. 

135  



BIR'LE BiR OLMAK 

Sınırlan bu unus ambo'nun unio sympathetica'sı tarafından 
çizilen mistik alanda İbrahim'in isminin ve misafirperverliğinin 
temsil ettiği kutsal hizmet gerçekleşir. Çünkü bu sözlerdeki em­
rin muhatabı, İbrahim'in işaret ettiği Kamil İnsandır: "Öyleyse 
Onu Tanrının Yarattığıyla besle, çünkü senin varlığın yükselen 
bir esinti, Onun saçtığı bir kokudur; Ona kendisini bizim aracılı­
ğımızla ortaya çıkarma kuvveti verdik ve o bize (O'nun vasıta­
sıyla varolma kuvvetini) verdi. Bu yüzden görev O'nunla bizim 
aramızda eşit bölünmüştür."66 Saçtığı bu koku Onun Rahmeti­
nin, filizlenmemiş istidatlannda hapsolmuş varlıkları özgür kılan 
Nefesidir; her şeyin içine çektiği ve varlıklarının besini olan şey 
bu kokudur. Fakat gizli benliklerinde bu Rahmetin kendisi ol­
dukları için, Rahmet yalnızca Yaratandan, var eden Nefesiyle 
beslediği yaratılana doğru hareket etmez; aynı zamanda yaratı­
landan Yaratana doğru hareket eder (ına 'lCilı'tan Allalı 'a doğru), 
böylece yaratılmış alem Onun, yaratılan varolmasaydı varolma­
yacak olan İsim ve sıfatlarının tecellisi olur.67 Aynı düşünce 
farklı şekillerde ifade edilir: "Eğer bize Varlığında hayat ve var­
lık verdiyse, ben de Onu kalbimde bilerek Ona hayat veriyo­
rum."68 Bunun anlamı şudur: "Kalbimde Allah'a hayat vermek, 
inanç biçimlerinden birinin kalbimde varolmasına sebep olmak­
tır."69 Ve bu formüller Angelus Silesius'un en çarpıcı çelişkile­
riyle uyum içindedir: "Tanrı bensiz yaşamıyor; Tanrının bensiz 
bir an bile yaşamayacağını biliyorum; Ben yok olursam, mecbu­
ren ruhtan vazgeçmek zorunda kalacak."70 

66 Fusus i, 143 ve il, 191 'de unio sympaıheıica'nın bu özgün şiirine bakınız. 
67 Fusus il, 1 90-91 ; Kaşani'nin Şerhiyle (s. 1 80) karşılaştırınız: Allah Yaratılışın 

gıdasıdır çünkü Yaratılış Onun aracılığıyla devam eder, yaşar ve varlığını sürdü­
rür, beslenen insanın varlığını sürdürmesine aracı olan gıda gibi. Bu nedenle tüm 
mahlukları ilahi Varlıkla (vücud·ı hakk) besle ki bu işte Onun temsilcisi (na 'ib) 
olasın ve böylece aynı zamanda Allahı tüm belirli suretlerle, varlığın tüm nite­
likleriyle (ahkılmu'l-kem) beslemiş olursun. 

68 A.g.e., 1, 143 ve II, 191 :  Kiişani'nin Şerhi, s. 1 8 1 : Allahın bize kendimizi izhar 
etmemiz için verdiği varlık aracılığıyla, Ona Kendini bizde ve bizim aracılığı­
mızla izhar etme imkanı verdik. İçimizde Onun bizden gelen bir parçası ve bi­
zim Ondan gelen bir parçamız vardır. 

69 A.g.e. II, 19 1 ; bkz. Kiişani'nin Şerhinin yukanda n. 1 8'de alıntılanan metni, ay­
nca bkz. nn. 47 ve 49. 

70 Angelus Silesius, Pelerin cherubinique (Cherubinischer Wandersmann), i, 8, s. 
63. Aynca bkz. 1, 100, s. 1 39: "Ben Tann için Onun benim için olduğu kadar 
önemliyim; ben onun varlığını sürdürmesine yardım ederim, O da benim varlı­
ğımı sürdürmeme yardım eder." il, 178, s. 1 39: "Sen ve Ben, başka hiçbir şey; 

1 36 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

Fakat "patetik Tanrı" ve teopatisiyle Onu besleyen fedele 
arasındaki birbirine bağlılığı, unio sympathetica'yı bir kez kav­
radığımızda, bu bir çelişki olmaktan çıkmaz mı? Çünkü bütün 
yaratılmışları 1Iahi Varlıkla beslemek aynı zamanda bu Tanrıyı 
varlığın tüm tanımlarıyla, Kendi tecellileriyle beslemek demek­
tir.7 1 Bu mistik görev ancak "merhametli [com-passionnee]" bir 
aşkın, İbrahim' in -İbn Arabi'nin etimolojik olarak birbirine nü­
fuz etme anlamına gelen köke bağladığı- "Allah' ın yakını" laka­
bının ifade ettiği aşkın sempatisiyle gerçekleştirilebilir.72 Yara­
tan ve yaratılanlar (hakk ve halk), ilahi İsimler ve varlık, görü­
nüm ve görüntülerin mütecelli biçimleri, bir Enkarnasyona (hu­
[Ul) ihtiyaç duymadan karışır ve birbirlerini beslerler, çünkü 
"sempatik birleşme" "hipostatik birleşmeden" temelde farklıdır. 
Her zaman, Cüneyd, Cami ve diğer birçoklarının sık sık hatırlat­
tıkları şu simgeyle ifade etmeyi tercih ettikleri müşahede düzle­
minde kalmalıyız:73 bu durum, içine konduğu kabın rengini alan 
suyun durumuna benzer. 

ve bu ikisi olmasa, I Sema çöker, Tanrı Tanrı olmaktan çıkar." 1, 200, s. 93: "Tan­
rı hiçbir şeydir; ve eğer bir şey olacaksa, /Yalnızca benim içimde olur, çünkü be­
ni seçmiştir." Bkz. Czepko'nun (bkz. a.g.e., s. 362, n. 35) sesteti: "Tanrı Kendi­
si için Tanrı değildir; her neyse Odur; yalnızca mahluk Onu Tanrı seçmiştir." 

71 Bkz. Kaşanl'nin Şerhinin metni, yukarıda n. 67. 
72 Burada lbrahim'e bağlanan (bkz. yukarıda n. 60) "tutkulu aşkın hikmeti" (hik­

met-i muhayyemiyye) kavramına dönmeli ve şunu gözlemlemeliyiz (il, 57-58 ad 
1, 80): mulıayyemiyye sözcüğü, aşkın aşırılığı olan hıyiim, hıyamiin (çılgınca sev­
mek) sözcüğünden gelir. Bu meczup aşk hikmeti lbrahim'e bağlanır çünkü Al­
lah lbrahim'i Halil olmaya seçmiştir. Halil, aşkının aşınlığında kendini kaybet­
miş olan aşıktır (el-muhibba'l-müfrit fi muhabbetihi); kendini tümüyle Maşuğu­
na vermiştir. Fakat bütün bunlar, onları aşan bir şeyi temsil eden simgelerdir. Ni­
tekim İbrahim ismi İbn Arabi tarafından, kutsal tarihte bilindiği haliyle Peygam­
beri adlandırmak için değil, Peygamber ve Azizlerin taayyünleri oldukları 
lnsan-ı Kamilin bir simgesi olarak kullanılır. lnsiin-ı Kamil "türü" ise ilahi isim 
ve Sıfatların bütününün külli tecellisidir. Eğer burada lbrahim, halflulliih 
olmasına göndermeyle bir simge olarak seçilmişse, bunun sebebi yalnızca gele­
neksel inançtaki hullat (dostluk, sadakat) düşüncesi değil, fiilin karışmak, iç içe 
geçmek anlamına gelen beşinci biçiminin (tahallalat) ifade elliği düşüncedir. Bu 
etimoloji tercihiyle İbrahim, Tanrının nüfuz ettiği, yeti ve organlarıyla karışıığı 
lnsan-ı Kamilin bir temsili olarak belirlenir. Bu nüfuz insanlarda izhar ettikleri 
isim ve İlahi Sıfata göre değişir. Hakk ve halk birbirlerine karışır ve birbirlerini 
beslerler, fakat hulul yoktur (bkz. yukarıda n. 65), çünkü bunlar simgesel ifade­
lerdir ( 'ibiirat-ı mecaziyye). Nitekim mutahallil ve mutahallalin (bir şeye karı­
şan ve bir şeyin karıştınldığı, nüfuz eden ve nüfuz edilen) temsilinde maddi bir 
şey yoktur; bu durum ikiliği zorunlu olan fakat başkalık içermeyen, aynı mutlak 
hakikatin birbirleri aracılığıyla varolan iki veçhesi olan Hakk ve halk arasındaki 

1 37 



BIR'LE BiR OLMAK 

Tüm varlıklann ezeli sempatiyle beslendikleri bu mistik Ye­
meğe nezaret etmek Ruhaninin görevidir. "Allah' ın yakım" laka­
bının kaderini bu görev için çizdiği İbrahim' in fiilinin örnek alına­
cak önemini edindiği yer orasıdır. Gizemli yabancılara misafirper­
verce sunduğu yemekten, kutsal tarihimizin İbrahim' in yabancıla­
ra olan misafirperverliği [philoxenie] olarak adlandırdığı olaydan 
bahsediyorum. Kuran da bu olayı, uygun dosetizminin, mütecelli 
yönünü layıkıyla koruduğu bir biçimde anlatır (Hud, 72).74 Bu 
olay Doğu Hristiyanlığının ikonografik sanatında aynca tercih 
edilmiştir; özellikle bu çok sayıdaki resim arasında, Andrei Rub­
lev'in (on beşinci yüzyıl) başyapıtı aynca saygın bir yer tutar. 
Şimdi tam da burada ansızın, İbn Arabi'nin simgesel Muhayyilesi 
bizi, bu başyapıt üzerinde başbaşka bir şekilde düşünmeye, onu 
bambaşka bir şekilde algılamaya çağırır. Rublev'in zihinsel iko­
nografisi, mistik sofrada oturan üç Meleğe75 Tanrıyı veya Mele­
ğini Onun yarattıklanyla beslemek için hizmet eden -ve bu hizmet 

ilişkinin saf simgesidir; aralarındaki ilişki suyun rengiyle suyu taşıyan kabın 
rengi arasındaki ilişkidir. 

73 Bkz. "ilahi Tecelli" adlı çalışmamız, s. 69-86 (müşahedelerin dönüşümleri). 
74 Hud Suresi, (69-70): "Andolsun ki elçilerimiz (melekler) lbrahim'e müjde getir­

diler ve: 'Selam (sana)' dediler. O da: '(Size de) selam' dedi ve hemen kızartıl­
mış bir buzağı getirdi. Ellerini yemeğe uzatmadıklarını görünce, onları yadırga­
dı ve onlardan dolayı içine bir korku düştil. Dediler ki: Korkma! (biz melekle­
riz). LOt kavmine gönderildik." Bazı müfessirler (bkz. Tahran, lslamiyye Kitap­
çısı 1 363/ 1944, s. 164) elçilerin muhteşem güzellikteki gençler olarak görünen 
Cebrail, Mikail ve lsrafil olduklarından habersiz değillerdi (sıradaki nota bakı­
nız). 

75 lbn Arabi'nin, Andrei Rublev'in ikonunun en muhteşem mistik şerhini verdiği­
ni söyleyebiliriz. "Meleği beslemek," bensiz yok olacak olan, fakat yokluğunda 
benim de yok olacağım (Hikmetin şaire Mekke'de unutulmaz bir gecede göster­
diği durum böyledir, bkz. aşağıda il. Bölüm, § 1 )  bu Tanrı adına cevaplamaktır. 
Eğer bu Tanrı "kendinin kanıdıysa," bunun sebebi benim varlığım tarafından 
beslenmesidfr, fakat benim varlığım bana bahşettiği Kendi varlığıdır. lbn Ara­
bi' nin bizi üzerinde tefekküre yönelttiği, üç Meleğin Mamre'deki meşenin altın­
da oturduğu ikonun, devotio sympatheıica'nın (filoxenia [philoksegia]= arapça 
ziyafet) mükemmel imgesi olmasının sebebi budur. Doğu Hristiyanlığı ise üç 
Meleği Kutsal Teslisin üç kişisinin en mükemmel tasviri olarak gördü. Sergei 
Bulgakov' un teolojik ve ikonografik incelemesine göre (Yakup 'ıın Merdiveni, 
(Rusça), s. 1 14- 15); üç Melekten her biri damgasını taşıdığı kutsal Üçlünün [Tri­
ad] bir hipostazını temsil eder (Dionysos'taki Meleki mertebelerin ilç kerelik üç­
lü hiyerarşisinin Üçlünün üç kişisine tekabül etmesi gibi). Bu algı, onuncu yüz­
yılda Rus Kilisesinde, Aziz Sergei'nin müridi olan Aziz Nikon'un yönetiminde 
boyanan meşhur Aziz Andrei Rublev ikonuyla -bu ikonun müridin manevi vasi­
yeti, Aziz Sergei'nin sım, onun Teslise ait sım olması muhtemeldir- ortaya çı-

138  



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

aynı zamanda yarattıklarını Tanrıyla beslemek içindir- lbrahim'in 
şahsında sadık aşığın görevi olan ibadeti temsil eder. 

Çünkü kendi varlığımızla beslenmek Onun varlığıyla, tam 
olarak içimize koyduğu varlığıyla beslenmektir. "Patetik Tan­
n"nın tutkusunu kendi tutkumuzla gerçekleştirmektir. "Kendini 
Tanrı'ya kabiliyetli kılmak" O'nunfedele'sinin görevidir. Tanrı, 
Maşuk olmasına rağmen ilk Aşıktır; kendisine ibadet edildiği 
halde yarattıklarının ibadetlerinde Kendini ibadete çağırmıştır ve 
onlarda, aşkın rabliğinin sım ve aynı zamanda bu sının temina­
tı olan ezeli güzellik Suretine hayat vermiştir. Fakat Tanrının ya­
rattıklarını Tanrıyla beslemek anlan tekrar Onunla giydirmek 
demek, bu yüzden de içlerinde mütecelli nurlarını canlandırmak 
demektir; kendine varlıkların "meleki vazifelerini" anlama yeti­
si vermek, onlara varlıklarının meleki boyutunu bağışlamak ve­
ya belki de onları varlıklarının meleki boyutuna uyandırmak an­
lamına gelir. lbrahim'in Başmelek Mikail' le, Arşı taşıyan dört 
Başmelekten, varlık aleminin gerçekleşmesiyle görevli olanı ile 
yakınlığından da anlaşılacağı gibi, bu tek başına meleki bir hiz­
mettir.76 İbrahim'in yabancılara olan misafirperverliği, Melekle-

kan ikonografik geleneğin temelidir. Üç Başmeleğin Kuran müfessirleri tarafın­
dan da bilinen ismen teşhisi için Bkz. Bulgakov, s. 1 15 (bir önceki nota ve lbn 
Arabi' de Üçlünün genel anlamı için Afifi, Mystical Philosophy s. 87-88'e bakı­
nız). Bu ikonografik gelenek Batıda hiç bilinmiyor olmasa da, yalnızca Bizans 
geleneğine bağlı yerlerde ortaya çıkması önemlidir (Ravenna'da San Vitale, 
Venedik'te Aziz Mark's, Roma'da Sanla Maria Maggiore); bkz. Cari Otto 
Nordström, Ravennastudien, s. 94-95, 103, 1 1 5. 

76 Bkz. Fusus l, 84 ve il, 67: "İbrahim'in misafirperverlik yemeğini sunmasının se­
bebi, 'yakın' (ha/fi) mertebesinin yakın dosta ait olmasıdır. 'Yakın' derecesi ir­
fanın derecesidir, Hakk'ın suretlerinden en mükemmeline göre kendisinde zuhur 
ettiği Kamil İnsanın mertebesidir. Zatı kemalin tüm ontik sıfatlarıyla besleyen 
Odur. Misafirperverlik yemeğini sunmanın anlamı budur." Zatı, belirli biçimleri­
nin tezahürüyle besleyen tek insan lbrahim değildir. "Allah beslenmek istediğin­
de tüm varlık Onun gıdasıdır." Fakat İbrahim ve ona benzeyen diğer mükemmel 
insanlar bu gıdayı en mükemmel şekilde temsil ederler. İbn Arabi'nin kendisi bi­
ze İbn Meserre'nin bu sebeple lbrahim'i Başmelek Mikail'le ilişkilendirdiğini 
söyler. Bu arş motifine bir göndermedir (bkz. Asin Palacios, "İbn Masarra y su 
escuela," Obras escogidas 1, s. 95 ff.) Arşın sekiz taşıyıcısından Adem ve İsrafil 
bedenleri (suretleri), Cebrail ve Muhammed ruhları besler; Mikail ve İbrahim 
"besinlerini" temin eder; Melik ve Rıdvan ödül ve cezalan temin eder. Kaşan! şu 
yorumu getirir (s. 79): "lbn Meserre İbrahim'i Başmelek Mikail'le ilişkilendirir 
çünkü Mikail varlık aleminin besinini sağlayan Melektir. Allah, Başmelek Mi­
kail ve lnsan-ı Kamilin temsili olan İbrahim arasında bir bağ kurmuştur." Melek­
ler ve peygamberler arasındaki bu ittifakla [consociation] ilgili olarak bkz. 
Temple et Contemplation. 

1 39 



BIR'LE BiR OLMAK 

re sunulan mistik yemek, burada mükemmel bir devotio sympat­
hetica tasviri haline gelir. 

Bu haliyle mistik için, bir Halfl olabilmesi, Tanrının yakını 
olabilmesi için gereken manevi gerçekleşme derecesini ifade 
eden esnek bir simgedir. Öyleyse burada sonuç olarak karmaşık 
fakat özgün bir kavram olan Kamil İnsan, Anthropos teleios, ln­
san-ı Kamir1 kavramını tanımlamamız gerekecek. Öncelikle, 
aklı tatmin edebilecek fakat insanlık halimizin sınırlarıyla ölçül­
düğünde bize kendinden fazla emin ve saçma bir manevi gurur 
izlenimini veren bir tümel anlayışından doğan yanıltıcı iddialara 
karşı kendimizi korumalıyız.78 tık soru şudur: Mistiğin lnsan-ı 

77 Burada yalnızca bu motifin kaba bir özetini verebileceğiz. lnsan-ı Kamil (Anth­
ropos teleios) ilahi İsimlerin toplamının mükemmel tecellisidir (maz}ıar-ı ka­
mil). ilk mertebede, bazen Yüce Ruh (Ruh-ı A 'zam), bazen Saf Muhammedi Öz 
(Hakfkat-ı Muhammediyye), bazen de Cebrail, yani "Sınırın Nilüferinde" hüküm 
süren Rahmet Nefesinden (Nefes-i Rahmı'inf) fışkıran llk Akıl olarak tanımlanan 
varlıktır (bkz. Fusus ll, 187 ad 1, 142). Neoplatoncuların Nous'unun, Gazzali'de 
itaat Edilenin (Muta '), İsmaililikteki Kutsal Başmelek veya ilk Aklın (Melek·i 
mukaddes, 'Akl-ı Evvel, Protokistos, Deus revelatııs), Hristiyan dinbiliminin Lo­
gos'unun aynısıdır; kozmik güç olarak (bkz. yukarıda n. 37) Kutsal Ruhtur (Ru­
hü'l-Kuds). lnsan-ı Kamilin, Peygamberin (altını çizmek gerekir ki, İnsan-ı Ka­
mil' in prototipi olarak kendisine 'Abdullillı ismi verilen tek varlıktır) somut şah­
sıyla mütecelli bağının bir Gnostik Kristolojiyi örnek aldığını daha önce belirt­
miştik. Metnimizde ileri sürülen ikili soru, Maneviyat ehli arasında bir sınıf in­
san, lnsan-ı Kamil kategorisine ait veya talip olduğunda ortaya çıkan duruma 
işaret eder; bkz. Afifi, Mystical Phi/osophy, s. 77-85. 

78 Afifi'nin doğru yorumlarına bakınız (Fusiis il, 88-89, n. 5). "Allah'ın dostları" 
(ehlullilh), ilahi birlikte (ehadiyyet) tecelliyi reddederler. Her varolan, mutlak 
Bütünün özgül bir formudur; Hakk değildir, fakat Hakk onda ferdi suretinde te­
zahür eder. Birliğe gelince, bizim için hiçbir zaman bir tecelli içermez. "Allahı 
birliğinde müşahede ettim" demek çelişkili olur, çünkü müşahede, müşahede 
olunanla olan arasında bir ilişkidir. Benim için varlık sürdüğü sürece, ikilik var­
dır, birlik değil. İbn Arabi bu dünyada vahdet-i vücUdiyyeye dair tüm algıyı red­
deder (ve dolayısıyla tüm "varoluşsal" tekçiliği de reddetmiş olur). Ona göre ku­
lun fena halinde (Hakk) olduğunu söylemesi saçmadır, çünkü "olmak" (seyrure) 
bir ikilik varsayar ve ikilik birliği dışlar. Öyleyse vahdetü'l-vücUd öğretisinin te­
meli, mistik bir tecrübe veya kazanım (zevk-i sufi) değil, felsefi bir varsayım, 
aklın a priori bir verisidir (fitratu 'l- 'akl). Eğer Ibn Arabi varlığın bir olduğunu 
ikrar ediyorsa, bunun sebebi mistik bir haldeyken bunun kendisine izhar olun­
ması değildir. Bu birlik kanıt gerektirmeyen felsefi bir önermedir. Bir insan Tan­
rıyla birleştiğini veya Onda kendine öldüğünii vs. iddia ettiğinde bile, anlattığı 
olay kaçınılmaz olarak ikilik içinde bir olaydır. İnsanlar Tanrıyı betimleyip ken­
dilerinden bahsettikleri siirece bu böyle olacaktır. Fakat bilen ve bilinenin ikili­
ğinin farkında olmak bir şey, dualizmlerini olumlamak ve gerekçelemek ise 
başka bir şeydir. Diğer bir deyişle, burada monizmden bahsetmenin herhangi bir 
gerekçesi varsa bu, varlığın aşkın durumunu formiile eden felsefi bir monizm 

140 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

Kamil ' i  ontolojik olarak, varlığının ta kendisinde gerçekleştirdi­
ği mi varsayılmalıdır; diğer bir deyişle, kendi benliğinde tüm ila­
hi İsim ve sıfatların mükemmel tecellisi olabilir mi? Yoksa no­
etik olarak, mistik bilincinde İsimlerin anlamını gerçekleştire­
rek, yani tlahi Varlıkla esas birliğinin anlamını mistik olarak tec­
rübe ederek mi gerçekleştirdiği varsayılmalıdır?79 Eğer tecrübe­
de ilk kavramın gerçekliği ikincisine bağlıysa, tecrübenin bize, 
herhangi birinden vazgeçilmesi yanlış ve imkansız olan bu iki te­
rim arasındaki görünür çelişkiyi çözme yolunu da göstermesi ge­
rekir. Bu iki terim, bir yandan İnsan-ı Kamilin mistik olarak tem­
sil ettiği bütünlüğü, öte yandan her tekil ilahi İsmi, onu giyen ve 
Rabbi olduğu fedele'ye bağlayan tekilliği ifade eder. 

Bu bağın tekilliği, gereksiz olmanın aksine öyle değerlidir ki 
bireysel eskatologyanın en belirgin ifadesi olan Kuran ayeti on­
dan bahseder: "Ey Huzur içinde olan nefis ! Sen Ondan razı, O da 
senden razı olarak Rabbine dön!" (Fecr; 27, 28). Bu karşılıklı 
hoşnutluğun önemini daha önce araştırdık: Nefsin geri dönmesi 
emredilen Rab onun Rabbidir, İsmini taşıdığı ve yakardığı Rab-

anlamındadır ve böyle olmasının tek sebebi bu felsefi monizmin unio mysıica ve 
unio sympatheıica'nın, yani esasen diyalojik olan durumun düşünülmesi için ge­
rekli olan şema olmasıdır. Çünkü birlik her zaman bu ikisinin birliğidir, "bilin­
meyi isteyen Gizli Hazinenin" arzusunu yerine getiren diyaloğun condiıio sine 
qua non'u olan ikiliği yutan üçüncü bir evrede değildir. Burada felsefi monizm, 
Hakk ve halkın birbirlerine bu zorunlu bağlılıklarını (bkz. yukanda n. 70, Ange­
lus Silesius'un paradokslarının lbn Arabi'ninkilerle karşılaştınlması) betimle­
mek için gerekli olan kavramsal araçtır. Çünkü ikisinin birliği tam da, mistik bir 
monizm veya "varoluşsal" bir monizmin tecrübesi olmayan ve olması imkansız 
olan bir mistik tecrübede tadılır. Bu ilişki çoğu zaman unutulur ve Ene'l-Hakk 
(Ben Hakkım) ifadesinin Ena sırru 'l-Hakk'ın (ben Hakkın sımyım) yerine geç­
mesinin önemi budur; kaıenoıeivıı sözcüğünün anlamı için bkz. yukarıda n. 65 
ve n. 24 ve n. 26. 

79 Bkz. Afifi, Mysıical Philosophy, s. 8 1  ve 85; burada problem uygun bir şekilde 
formüle edilmiştir. iki yönü de aklında tutan lbn Arabi aralarındaki farkı her za­
man tamamen netleştirmese de, bu iki yön birbirlerine kanştınlmamalıdır. insa­
nın (insanlığın) bütün ilahi Sıfatlann en mükemmel tezahürü olduğuna dair me­
tafizik bir kuram vardır ve lnsan-ı Kamil kategorisine diihil olan bazı insanlann 
ilahi gerçeklik.le birliklerinin anlamını tecrübe ettikleri bir bilinç seviyesine ulaş­
tıklarına dair mistik bir kuram vardır. Kamil insanın bil.fiil bir mikrokoznıos ola­
rak hakikati bu gerçekleşmeye bağlıdır. Fakat (bir [kath'ena) formuna sahip 
olan) bu ınikrokozmik hakikat, kozmik bir ilke olarak lnsan-ı Kamilden bahset­
tiğimizde bize Hakikatü 'l-Hakd'ik'i (Muhammedi Öz, Nous, Kutsal Ruh) somut 
tezahürleriyle, yani bu lnsan-ı Kamil kategorisine giren insan sınıfıyla (peygam­
ber ve azizleri) kanştırmamaya sevk etmelidir. 

1 4 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

dir;80 tüm diğerleri arasından Onu ayırt etmiştir, çünkü Ondan 
taşıdığı surette kendini tanımıştır ve O da onda Kendini tanımış­
tır. Metinlerimizin gözlemlediği gibi, nefse genel olarak Tanrıya, 
Her şey olan A/lah'a dönmesi emredilmez, içinde zuhur eden 
kendi Rabbine, şu cevabı verdiği Rabbe dönmesi emredilir: Leb­
beyk, Buradayım!8 1  "(lyi) kullarımın arasına gir" (Fecr; 29), sen­
den başka bir şey olmayan o Cennet' e, yani benliğindeki gizli 
ilahi biçime, içinde Onun Kendisini sende ve senin yolunla bil­
diği gizli ezeli Surete, "kendini bilenin Rabbini bildiğini" farket­
mek için müşahede etmen gereken Surete gir. lşte "kendisi"nde 
Yaratan ile yaratılanın birliğine ulaşan Arif için bu en yüce se­
vinç, basit mümine de dinbilimciyle filozofa da yabancı olan bir 
sevinçtir.82 Çünkü onlar Zorunlu Varlığın karşıtı olarak belirle­
dikleri şartlara bağlı bir yaratılan öne sürerler ve böylece Tanrı­
ya dair daha eksik bir bilgi, kalbi rahatlatması mümkün olmayan 
tamamen menfi bir bilgi ortaya koymuş olurlar (çünkü bu bilgi­
de nefs kendini yalnızca basit bir yaratılan olarak bilir). Esas 
mistik bilgelik (marifet) kendini bir tecelli olarak, kendi içinde 
keşfedip kavramadan bilemeyeceği ilahi Sıfatların zuhur ettiği 
bireysel bir biçim olarak bilen nefsinkidir. 83 "Cennetime girdi-

8° Fusüs il, 87-88. n. 4 ad I, 9 1 :  "Her varlık Rabbi tarafından onaylanır" yani, her 
varlık, isimlerden veya Rablerden birinin mazharı olduğu ölçüde Rabbi tarafın­
dan ikrar edilir, çünkü "o Rabbin rububiyetinin sımdır." Elbette kulun Rabbi ta­
rafından ikrar edilmesiyle kanun veya ahlak sistemine göre ikrar edilmesi ara­
sında bir aynın yapılmalıdır. ilk durumda kulun Rabbinin fiilinin mahzarı olma­
sı yeterlidir; ikincide o zamanın dini, pozitif ve ahlaki normlarına uymak zorun­
dadır. Fakat asi, kurallara uymayan kişi Rabbi tarafından ikrar edilip dinsel norm 
tarafından edilmeyebilir veya kendi Rabbi tarafından ikrar edilip bir başkası ta­
rafından edilmeyebilir, çünkü birey isimlerin bütünü arasından kendi doğa ve 
kapasitesine uyanı alır veya kabul eder. ilahi isimler insanlarda ancak ebedi isti­
datlarının gereği oranında kendilerini gösterirler. 

8 1  Kuran metni devam eder: "(Seçkin) Kullanın arasına kaııl" (Fecr; 29), yani, 
"Rabbini tanıyan ve yalnızca ondan üzerine dökUleni arayanlara katıl." 

82 Bkz. 1, 92 (İsmail) ve il, 90: bu müminin (basit inançlı) değil, arifin (gnosıik) 
cennetidir, çünkü ruhani keyiftir. Orada Hakk ve halkın ikili birliği, çift-birliği 
[bi-unite], unio sympathetica'sı zuhur eder. 

83 A.g.e. ve il, 9 1 ,  n. 7. "Kulsun ve rabsin. Rabsin, sendedir çünkü kulu olduğun 
isim. Rabsin ve kulsun. Kulusun hitapta sözü olan kimsenin. [94, Corbin'de de­
vamı: Her kim seni bilirse beni bilir. Fakat eğer ben bilinmezsem, sen de bilin­
mezsin.]" ikili bir marifet vardır: ( 1 )  Hakkı (1iahi Varlığı halkla (mahlukla) bil­
mek: bu filozofların ve skolastik ilahiyatçıların (Mütekellimün) marifetidir. (2) 
Hakkı halkfi'l-hakk (ilahi Varlıktaki mahluk) ile bilmek. ilki olumsal bir mah­
luk olarak insan ilzerinde tefekkür eder. insanın sıfatlarını (olumsal, yok olabi-

142 



İLAHI TUTKU VE RAHMET 

ğinde kendine ("nefsine") girmiş olursun ve kendini başka bir 
bilgiyle bilirsin; kendine dair olan bilginle kendi Rabbini bildi­
ğin zamandan farklı bir bilgiyle," çünkü şimdi Onu biliyorsun ve 
kendini Onun yoluyla biliyorsun.84 

Öyleyse kendi Rabbine olan sadakatinle İnsan-ı Kamil arke­
tipini hedefleyen mistik uğraş arasında çelişki olamaz. Daha 
doğrusu, çelişki ancak mantıksal kanıtlar ve çelişkiler düzlemin­
de kendini gösterir. İlahi emir "Rabb' ine dönmek"tir (genel ola­
rak Allah'a değil); Kendini her Rabde izhar eden Rablerin Rab­
bine ancak kendi Rabbin yoluyla ve kendi Rabbindc ulaşabilir­
sin. Diğer bir deyişle, İsimlerin bütünü, sana hizmet ettiğin ilahi 
İsimde görünür, çünkü manevi tecrübe bu bütünü bir koleksiyo­
nun parçalarını veya bir felsefi sistemin kavramlarını toplar gibi 
elde etmez. Mutasavvıfın kendi Rabbine sadakati onu vahdetin 
veya kesretin ikilemlerinden kurtarır. O halde cevap verdiği ila­
hi İsim, metafizik putperestçilikten korunmak adına yukarıda de­
ğindiğimiz "Meleğin işlevi"ni görür (bkz. n. 1 0). 

Nitekim, mutasavvıf Rablerin Rabbine kendi Rabbinde ve 
kendi Rabbi yoluyla ulaştığı için, bu "katenoteizm" mistiğin tüm 
metafizik putperestçiliğe, ya aşkın olmayan bir nesneyi sevmek 
ya da o aşkınlığı, zuhur etmesinin tek yolu olan sevilen nesneden 
ayırarak yanlış anlamak anlamına gelen o manevi zayıflığa kar-

lir, değişken, kötü, bağımlı), karşıt olarak zorunlu Varlıkta varsaydıklanyla (ebe­
di, değişmez, tümüyle iyi) karşılaştınr. Hem insanın dışında hem de Tannnın al­
tında olan bu bilim aklı tatmin edebilir, fakat kalbe hiçbir rahatlama sağlamaz, 
çünkü yalnızca bir menfi sıfatlar zinciri dizer. ikincisi daha mükemmeldir. Nef­
sin sıfatlannın temelini keşfeden içgözlemsel bir tefekkürde doğar. Nefs bir te­
celli sureli gerçekleştirdiğini anlar ve Tann onda zuhur eıtiği ölçüde kendisini bi­
lir. ilk bilgide, insan kendisini yalnızca bir mahluk olarak bilir. İkincisinde, nefs 
varlığının hem Hakk hem halk, hem yaratılmamış hem yaratılan olduğunu bilir. 

84 Fusus il, 9 1 ,  n. 8. Öyleyse her varlığın iki yönü vardır: 'ubudiyyet ve rubabiy­
yet, kulluk ve rablik. Rablerden veya ilahi isimlerden birinin kipinin zuhur etti­
ği alt katman (mahal) olması açısından kuldur; her insan kendi Rabbini bilir ve 
tanır, kendi özünü, kendi nefsini temaşa eder ve kendi nefsinin sıfatlarını tefek­
kür eder. Bu ilk bilgidir (yukarıda n. 83'te betimlenen ilke benzer, fakat tek bir 
farkla; burada kişisel bir Rab, benim Rabbimin ilahi ismi düşüncesi vardır). Bir 
diğer açıdan, her varlık Rabbinin Rabbidir (rabb li rabbihi). Yukarıda alıntılanan 
ikinci mısranın, "Rabsin, sendedir çünkü kulu olduğun isim" mısrasının anlamı 
budur ve bunun sebebi kulun kipinin Rabde, yani Onda tecelli eden ilahi İsimde 
zuhur etmesidir. 

1 43 



BIR'LE BiR OLMAK 

şı korumasıdır. İki durum da aynı sebepten doğar: Her iki du­
rumda da insan varlık ve biçimlere aşkın boyutlannı veren sem­
patiye aciz hale gelir. Bunun sebebi, varlık ve biçimleri insanın 
kendisini sabitlediği noktada sabitlemek isteyen dogmatik veya 
başka türlü bir iktidar arzusu olabilir -belki de, zuhur eden Rab­
bin Tlıeos agnostos'un Meleğinden başka bir şey olamayacağını 
ve Meleğe sadık kalmanın tam da, bizi ilan ettiği aşkınlıklara 
doğru götürmesine izin vermek olduğunu itiraf edersek kabul et­
mek zorunda kalacağımız sonsuz silsileler ve daimi aşkınlıklann 
korkusundan. Yahut bu sebep duyumsal ve muhayyel olanı ma­
nevi olandan ayırarak varlıkları auralanndan yoksun bırakan bir 
çilecilik veya püritenlik olabilir. İşte İbn Arabi, Rı1zbihan veya 
Celaleddin Rı1mi'deki aşkın diyalektiği, çileci muhaliflerinin 
-tam da bu aşkın boyuta kör olduklan için- onda bulmaya hazır 
olduklan putperestçilikten, tam da sevilen varlığa bu aurayı ve­
rerek korunur. Bu ise her Maşukta bir tek Maşuğu ve her ilahi 
İsimde İsimlerin tümünü tanıyan -çünkü ilahi İsimler arasında 
bir unio sympathetica vardır- Fedeli d'amore dininin şüphesiz 
en verimli çelişkisidir. 

Varlıklarla sempati içinde, varoluşlarına, güzelliklerine, 
imanlannın biçimlerine aşkın bir boyut vermeye kabiliyetli bir 
hayat, manevi olanı Merhametli bir varlık (bir Rahman) yapan . 
ve onun yoluyla, hem tutku hem eylem olan yaratıcı aşkın rah­
meti olan ilahi Sem-pati'yi (Nefes-i Ralımiini'yi) gerçekleştiren 
teopatiyle [ilahi aşk ile] her zaman bir aradadır. Hangi Surette bu 
devotio sympatlıetica'nın hem türünü hem de nesnesini müşahe­
de edebiliriz? Bu müşahede bizi nasıl bir varoluş biçimine çağı­
m? Bu, araştırmamızın ikinci kısmının konusu olacak. İşte şim­
di bu konuyu tanıtacak konumdayız. İbn Arabi'nin, tümüne, 
Mekke'deki unutulmaz ikametinde kendisine Hikmetin veya İla­
hi Sofinin Sureti olarak görünen Şahsın gizlice egemen olduğu 
büyük hikmet şiiri Dlviin'dan, her biçimin ötesine açılan tüm aş­
kınlıkları üzerine .almaya kabiliyetli (çünkü aşkı anlan "alevi, 
semender gibi ateşin yok etmesi mümkün olmayan nostaljisi ve 
arayışıyla beslenen ve bu yüzden de ne kendini ne de onu tüke­
ten bir Ateşin" parlaklığına dönüştürür) bir sadık aşığın imanının 
aşağıdaki ifadesi fışkınr: 

144 



iLAHi TUTKU VE RAHMET 

Ah, hayret ! Alevler arasında bir bahçe . . .  
Kalbim tüm suretlere kabil oldu 
O artık ceylanların otladığı bir çayır ve Hristiyan keşişlerin 

gezdiği bir manastır, 
Bir puthane ve hacılara Kabe, 
Tevrat sahifeleri ve Kuran metni . 
Aşk dinini ikrar ediyorum ve bineği hangi yöne 
Giderse gitsin, dinim ve imanım Aşktır.85 

85 Bkz. lbn Arabi'nin il. Bölüm, n. l 'de alıntılanan şiiri, çev. Nicholson, ss. 66-67; 
Beyrut b., ss. 38-40. 

145 





2 

SOFİYOLOJİ VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

1. Sadık Bir Aşığın Hakimane Şiiri 

"Arzuların tercümanı"86 olarak isimlendirdiği Dfvan'ın ön­
sözünde, İbn Arabi bu eserin yazılış koşullarını şöyle anlatır: 
Mekke'de H. 598 (M. 1 201 )  yılı süresince ikamet ederken, bir 
grup sıradışı erkek ve kadınla, kültürlü ve erdemli bir seçkinler 
grubuyla sık sık görüşüyordum. Hepsi de özel insanlar olmaları­
na rağmen hiçbirini, Mekke'ye yerleşmiş bir lsfahanlı olan bilge 
hekim ve mürşit Zahir ibn Rüstem ile kız kardeşi, muhterem ih­
tiyar ve Hicaz'ın alim kadını Fahrü'n-Nisa' [Kadınların Şanı] 
Bint Rüstem kadar seçkin bulmuyordum." Burada İbn Arabi gü­
zel anılarından uzun uzun bahseder, başka şeylerin yanısıra şey­
hin rehberliğiyle ve kız kardeşi eşliğinde okuduğu kitaplara da 
değinir. Bütün bunlarla yalnızca, Dfvan' ı  oluşturan şiirlerin al­
tında yatan niyetin anlatısına zemin hazırlamaktadır. 

86 Bkz. The Terjuman al-ashwaq, A Collection of Mystical Odes by Muhyfddln ibn 
al- 'Arabi, ed. ve çev. Nicholson, ss. 1 0  ff. Bkz. Kitab-ı Zahdirü'l-a 'lak, Şerh-i 
Tercümanü'l-eşvak, s. 3, 7. satır. Bu şerh lbn Arabi tarafından daha önce bu ki­
tabın Giriş bölümünde belirtilen ve aşağıda tekrar tartışılacak olan (n. 5) neden­
lerle yazılmıştır. Ne yazık ki, bu paha biçilmez basımın sonunda Nicholson bu 
şerhten yalnızca bir kısım seçmeler tercüme etmiştir. lbn Arabi'nin simgesel dü­
şüncesinin işleyişini takip etmek isteyenler için büyük önemi ve zor bir metnin 
yazan tarafından şerh edilmesinin sıradışı durumu göz önüne alındığında, tam 
bir çeviri çok yararlı olacaktır. la Escatolog{a musu/mana en la Divina Come­
dia, ss. 408-IO'da Asin Palacios önsözden uzun bir parçanın İspanyolca çeviri­
sini ve El lslam cristianizado, ss. 95-96'da Fütühdt'ta şerhin yazılışından bahse­
dilen bir sayfanın çevirisini verir. 

147 



BlR'LE BiR OLMAK 

Mekke'de ikamet eden bu soylu İranlı ailenin evine gelen tüm 
hoş insanların arasında, bir tanesi saf bir ışık siması gibi diğerle­
rinden ayrılıyordu. Bu kısım özetlenemeyecek bir yapıdadır. 

Bu şeyhin bir kızı vardı, kendisini gören herkesin bakışlarını 
celbeden, yalnızca varlığıyla toplantılarımızın süsü olan ve bu 
varlığı seyreden herkesi şaşkınlıktan aptala döndüren dal gibi 
bir genç kız. İsmi Nizam (Harnıoııia) ve lakabı "Güneşin ve 
Güzelliğin Gözü" (' ayııu 'ş-şems ve ' l-baha ') idi. Bilgili ve din­
dar, manevi ve mistik hayat tecrübesi olan bu kız, tüm Kutsal 
Toprakların saygıdeğer geçmişinin ve Peygamber'e sadık yü­
ce şehrin samimi gençliğinin ifadesiydi. 87 Bakışının sihri, ko­
nuşmasının zerafeti öyle bir büyüydü ki, ara sıra uzun uzun bir 
şey anlattığında, sözcükleri doğrudan kaynaktan akardı ve az 
ve öz konuştuğunda, bir belagat mucizesi olurdu; bir savını 
açıkladığında ise net ve şeffaf olurdu.[ . . .  ] Eğer her zaman 
skandala hazır ve fesatlığa yatkın değersiz nefsler var olmasa, 
burada Allahın ona bahşettiği nefsiyle beraber bir cömertlik 
bahçesi olan vücudunun da güzelliklerine değinirdim.[  . . .  ] 
Onunla görüştüğüm dönemde, şahsına bağışlanan soylu yete­
neklerle teyzesi ve babasının topluluğu tarafından kendisine 
verilmiş olan ek cazibeleri dikkatle gözlemledim. Böylece onu 
bu kitabın içerdiği şiirlerdeki ilham için örnek aldım. Bu şiir­
ler kibar, zarif ifadelerle yazılmış aşk şiirleri; nitekim nefsimin 
tecrübe ettiği ve bu kızın refakatinin kalbimde uyandırdığı 
duygunun veya hissettiğim cömert aşkın veya onun sarsılmaz 
dostluğunun hafızamda bıraktığı hatıranın veya zihninin zara­
fetinin veya tavrındaki alçakgönüllülüğün bir kısmını bile ifa­
de edemedim, çünkü o benim Arayışımın ve umudumun nes­
nesi, En Saf Bakiredir [El-Azra 'ıı 'l-betul].Yine de arzumla 
ilişkili bazı düşünceleri, burada sunduğum değerli hediye ve 
nesneler olarak şiire dökmeyi başardım. 88 Tutkun ruhumun 
net olarak konuşmasına izin verdim; hissettiğim derin bağlılı­
ğı, şimdi . geçmişte kalan o günlerde bana ızdırap çektiren de­
rin kaygıyı, o soylu topluluğu ve o genç kızı hatırladığımda 
beni hiilfı etkileyen özlemi ifade etmeye çalıştım. 

87 Bu iki mısrada Asfn'in zarif yorumunu takip ettik. Kuran'daki el-Beledü 'l-Emin 
(Tin; 3), "kutsal ülke" sözcüğü de dikkate değerdir; bkz. lsmaililikte terimin 
simgesel kullanımı (imamın ülkesi, Ulu Taşımızın bulunduğu yer, maddi Ka­
be'nin kübik yapısında değil, Meleklerin semavi Mekkesinde), W. Ivanow, Na­
sir-e Khusraw and lsmailism, ss. 23-24 ve bize ait Etude preliminaire pour le 
"Livre reunissaııt /es deux sagesses" de Nasir-e Khosraw, ss. 32-33. 

88 Şerhin başlığına gönderme: Zahfi 'irü'l-a'/ak (değerli nesnelerin hazineleri). 

148 



SOFIYOLOJI VE DEVITTJO SYMPATHETICA 

Şimdi ise sıra, şiirin içeriğini, okuyucunun akılda tutması is-
tenen niyeti ortaya koyan belirleyici sözlere gelir: 

Bu eserde hangi ismi anarsam anayım,89 ima ettiğim odur. 
Hangi evin ağıtını okursam okuyayım, düşündüğüm onun evi­
dir. Fakat bu tümü değil. Bu kitap için yazdığım mısralarda, 
ilahi ilhamlardan [varidat-ı ilahiyye], ruhani ziyaretlerden 
[tenezzülat-ı rı'.ihaniyye], [dünyamızın] meleki Akıllar dünya­
sıyla alışverişlerinden bahsetmeyi hiç kesmedim; bunu yapar­
ken her zamanki simgesel düşünce biçimime uydum; çünkü 
görünmez iilemdeki şeyler mevcut alemdekilere göre daha faz­
la ilgimi çekiyor ve çünkü bu genç kız neyi ima ettiğimi [yani 
mısralanmın hatmi anlamını] gayet iyi biliyordu. 

Bundan dolayı da şeyhimiz şu ciddi uyarıyı yapar: "Allah bu 
Dfvan'ın okuyucusunu, o tür alçaklıklardan nefret eden nefslere 
yakışmayan, yalnızca semavi şeylerle ilgilenen fikirlerine yakış­
mayan şeyler düşünmeye herhangi bir teşvikten korusun. Amin­
bir olan Rabbin kuvvetiyle." 

Şüphesiz lbn Arabi fazla iyimserdi, çünkü kötücül sözler, 
özellikle de Halep'li bir ahlak bilgininin sözleri, müritlerinden 
ikisi tarafından kendisine taşındı. Duyumsal bir aşkı sadelik ve 
dindarlıktaki ününü korumak için farklı şekilde göstermekle 
açıkça suçlandı. İbn Arabi'yi Dfvan'ına, şiirlerindeki aşıkane 
tasvirlerin ve baskın dişi figürün, kendi deyişiyle "hikmetin ma­
nevi gizemlerine, kutsal aydınlanmalarına ve aşkın sezgilerine, 
dinsel öğütlerin insanların kalbinde sebep olduğu uyanışlara"90 
atıftan ne az ne de fazla olduğunu göstermeye çalıştığı uzun bir 
şerh yazmaya iten budur. 

Onu anlamak ve imanını aşırı eleştirel bir sorgulamaya tabi 
tutmaktan kaçınmak için, mütecelli idrak biçimi olarak adlandı­
rılabilecek şeyi aklımızda tutmamız gerekir; bu mütecelli idrak 
biçimi Fedeli d'anıore için öyle tanımlayıcıdır ki bu anahtar ol-

89 Yani özellikle Arap epik şiiıinde meşhur kadın isimleri. Sıradışı temsiller: eğer 
Belkıs, Saba Kraliçesi ve Selma (Süleyman'ın mistik tecrübesini temsil eder) bir 
Hikmet sureti olarak genç kız Nizilm'a verilen diğer isimlerse, böylece bu Hik­
met ilmi ile "Süleyman'ın Hikmeti," yani Hristiyan hikmetinin kaynağı olan hik­
met kitapları arasında ideal fakat önemli bir bağ kurulmuş olur. 

90 Zahd 'ir, s. 4. lbn Arabi iki müridi, iki "manevi oğlu" Habeşistanlı Bedr ve İsma­
il lbn Sevdekin tarafından uyanlmıştı. lbn Arabi Kildi lbnü'l- 'Adim'in hakemli­
ğinde bir görüşme ayarladı ve onun yönetiminde ahlakçı fıkıh bilginleıinin hu­
zurunda Dfvdn'ının bir kısmını okudu. Bunlardan lbn Arabi'nin ifadesine inan-

149 



BIR'LE BiR OLMAK 

madan hayallerinin gizemine erişmek imkansızdır. Birçoklarının 
Dante'de Beatrice kişisine bağlı olarak sordukları "somut, ger­
çek bir kişi mi yoksa bir alegori mi" sorusunu sorarsak yalnızca 
yoldan sapmış oluruz. Çünkü bir llahi İsim nasıl ancak tecellisi 
olan somut biçimde bilinebilirse, aynı şekilde llahi bir arketip 
Şahıs ancak kendisini dışarıda veya zihinde görünür hale geti­
ren-duyumsal veya lıayôli [imaginale] bir somut Şahısta seyredi­
lebilir. İbn Arabi genç kız Nizfim'a yaptığı bir atıfı "kendini bu 
şiirlerin yazarına onda neşe ve mutluluk, duygu ve hoşnutluk 
yaratacak bir tatlılıkta gösteren yüce ve kutsal, asli ve ulvi 

mayı reddetmiş olanı fikrini değiştirdi ve Allah'a tövbe etti. Kibirli Ortodoks mü­
minin günümüze kadar -tövbesinde olmasa da kuşkusunda- taklitçiler bulmuş 
olması hiç şaşırtıcı değildir. Farsçada hem-demi (bkz. aşağıda [sympnoia], 
conjlatio, manevi ve duyumsalın eşzamanlılığı) olarak bilinen şeye yabancı 
(yüzlerce yıllık düşünce geleneklerinin etkisinde) olunduğunda, "mistisizm" ve 
"duyumsallık" arasında bir karşıtlık oluşturmakta ısrarcı olunduğunda (bu iki te­
rim arasında varsaydığımız karşıtlık yalnızca aralarındaki bağı koparmış olma­
mızdan dolayı vardır), herhangi bir kuramsal tartışma mümkün olamaz. İbn Ara­
bi ve Celaleddin Rumi ruhani ve duyumsalın "ortaklığını" [conspiration] kendi 
lslamlarının, yani anladıkları ve yaşadıkları şekliyle İslamın temel taşı yaptılar. 
Bu yolun en büyük mürşitlerinden biri, burada daha önce bahsi geçen Şirazlı 
Ruzbihiin Baklidir (ö. 1209). Güzellik yalnızca, ilahi aşk ( 'ışk-ı rabbdnf) dönü· 
şüme uğrattığı bir insani aşkta ( 'ışk-ı insilııf) tecrübe edildiğinde kutsal bir teza­
hür [hierophanie] olarak algılanır. İbn Arabi en sevdiği simgelerini ayrıntılı ola­
rak açıklar: harabeler, karargahlar, Mecusiler, bahçeler, çayırlar, malikaneler, çi­
çekler, bulutlar, şimşekler, zefirler, tepeler, çalılıklar, yollar, dostlar, putlar, gü­
neş gibi yükselen kadınlar (Zehil 'ir, s. 5). "Az önce sözünü eııiğim tüm şeyler 
veya onlara benzeyen her şey eğer onları anlarsan, semaların Rabbinin -sahip ol­
duğum manevi hazırlığa eş bir saflık ve yücelik niteliğine sahip olan herkesin 
kalbine gönderdiği gibi- kalbime gönderdiği gizemler, ulvi aydınlanmalardır. 
Eğer bunu aklında tutarsan, benim içtenliğime inanmayı tercih edeceksin. Söz­
cüklerin zahirini düşüncenden uzaklaştır, anlayana kadar içseli (batını) ara." İbn 
Arabi'nin kendisini şerh edişinin meşruluğunu ve uygunluğunu inkar etmeden, 
İbn Sina'nın ve Siihreverdi'nin ruhani otobiyografi anlatılarındaki engellerin ay­
nılarına sahip olduğunu kabul etmemiz gerekir (bkz. kitabımız Avicenne et le 
Recit Vısiomıaire, s. 35 ff.). Yazar, sezgisinin gücü yoluyla şahsının ve aşkın bi­
lincinin [transconscience] en içsel sımna nüfuz ellikten ve kişisel simgelerini 
doğrulamakta başarılı olduktan sonra, kendisini mantıksal ifadelerle anlaşılır kıl­
mak için hayalleri düzenleyen bu sezgisel kanıtın altında bir mertebeye inmek 
zorundadır. Eğer başkalarının kendisini izlemelerini istiyorsa genellikle bunu 
yapmaya mecburdur, fakat bunu yatkınlığı olmayanlar tarafından yanlış anlaşıl­
ma riskiyle yapar. Biz ise yazarın içsel tecrübesi hakkında kaydetmeyi başardık­
larını (bir müzik partisyonu gibi) deşifre etmeye mecburuz. Bunun için aynı yo­
lu ters yöne gitmek ve anlatının işaretleri altında yazarın onları yazmadan önce 
tecrübe ettiği şeyi keşfetmek -ve böylece sımna nüfuz etmek- zorundayız. 
Fakat tam da bunun için yazarın şerhi birincil ve vazgeçilmez bir rehberdir. 

1 50 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

Hikmet' te" bir atıf olarak açıkladığında,91  doğrudan Muhayyile 
tarafından 

.
kavranan bir varlığın, mütecelli bir ışığın, yani aşkın 

boyutunu ortaya çıkaran bir ışığın yardımıyla bir simgeye nasıl 
dönüştüğünü algılarız. tık andan itibaren genç kızın sureti, Mu­
hayyile tarafından Sophia Aeterna'nın misaII bir Sureti [une Fi­
gure d' apparition] (suret-i nıisaliyye) olarak zuhur ettiği bir rü­
yet düzleminde algılanmıştı. Ve eserin girişinden itibaren de 
böyle algılanmaya devam eder.92 

Bu girişin ana olayı üzerinde düşündüğümüzde, ilk dikkati­
mizi çeken"sahnenin bileşenleri"dir: gecedir ve yazar Kabe'yi 
tavaf etmektedir. Kendisi de daha sonra bu işaretin önemini be­
lirtecektir: unutulmaz bir Gecede konumlanışı olayın düşsel yö­
nünü ortaya koyar.93 Yürüyüşünün ritminden esinlenerek şairin 
ağzından birkaç mısra dökülür. Aniden, o zamana kadar görün­
memiş bir Varlık belirir ve anlatı o Varlıkta semavi bir auranın 
başkalaştırdığı gerçek bir kadın görmemizi sağlar. Bu kadın ila­
hi bir yol göstericinin [initiatrice] katı otoritesiyle konuşarak 
hikmetli aşk dininin tüm gizemini açığa vurur. Fakat onun verdi­
ği derse neden olan mısralar o kadar esrarengizdir ki bu dersi an­
lamak için belki de şairin kendisinden, halk şairlerimizin langa-

91 Nicholson çev. ad XX, 3, s. 87: Beyrut bs., s. 78. 
92 işte lbn Arabi' nin aşka ait tasvirlerinde hikmete dair gizemlerin simgeleri olarak 

doğrulamasının sebebi budur. Gerçekte bu tasvirleri bir sistem kurar gibi "kullan­
mamıştır." Bu suretler dolaysız içsel algılardı. lbn Arabi'nin tüm aşk fenomeno­
lojisini (bkz. aşağıda §2) ve beraberinde tüm kişisel mistik hayatının içinden ge­
çen rüyete dayalı tecrübe silsilesini aklımızda tutmalıyız (bu tecrübeler arife öz­
gü olan nesnel yaratıcı muhayyileyi, aşağıda daha detaylı bahsedeceğimiz (iV. 
Bölüm, §2) himmet teriminin, Manevi enerji veya kalbi yoğunlaştırma gücünün 
ifade ettiği yetiyi devreye sokar). Uzun süre, semavi güzelliğe sahip bir varlık hu­
zuruyla şeyhe lütufta bulundu (bkz. Fütuhat il, 325; aşağıda VI. Bölüm n.1 3'te 
bu metnin çevirisine bakınız). lbn Arabi bu rüyeti Başmelek Cebrail' in Peygam­
bere gözle görülür ve yinelenen.tezahürüne benzetir ve aynca bir kraliyet genci 
suretindeki tecelliyle ilgili hadise gönderme yapar (Zaha 'ir, ad, XV, 3, Beyrul bs., 
s. 55-56; bkz. aşağıda VI. Bölüm, §!) .  Asfn, Dante'nin bembeyaz bir tunik giyen 
ve yanına düşünceli bir tavırla oturarak ona "Ego tamquam centrunı circuli, cui 
sinıili nıodo se habent circunıferentiae par/es; tu aııteııı 11011 sic" (Escatologfa, 
s. 403) diyen bir gence ait düşsel ıiiyetiyle doğru bir benzerlik kurar. Bkz. tavaf 
sırasında bir an için göıiilen ve varlığı Fütuhat adlı büyük eserde açıklanan tüm 
sırlan kapsayan elle tutulmaz genç (el-fetı1ii'ljı1 'it), aşağıda VI. Bölüm §2). 

93 Bkz. Beyrut bs., s. 6; Nicholson çev., ad iV, 3, s. 58. Merkez etrafında tavaf ile 
misalin zamanı arasındaki bağ önemlidir; bkz. Hayy ibn Yakzan'ın İbn Sinacı 
anlatısı: "Biz gidip gelirken, bir daire etrafında dönerken uzakta bir Bilge görün­
dü." Bu rüyetlerin zamanı olan geceyle ilgili olarak bkz. Sühreverdi, Avı1z-ı Perr­
i Cebrı1 'fi ve Kıssatu 'l-Gurbeti'l-Garbiyye. 

1 5 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

ge clus'una [gizli dil] çok benzeyen bir dilin gizemini öğrenme­
miz gerekecektir. Böylece bunun yanısıra, mistik Hikmet ile bu­
luşmasının bir kutlaması veya neşe ve korkularının ritmiyle ha­
reket eden bir içsel otobiyografi olarak görülebilecek bu şiirin 
bütününü çözümlemenin yolunu da bulmuş olacağız. 

[Şair der ki] Bir gece Kabe'yi tavaf ediyordum. Ruhum derin 
bir huzurun tadını çıkarıyordu; tümüyle farkında olduğum yu­
muşak bir duygu beni ele geçirmişti. Sıkışık kalabalık yüzün­
den taşla döşeli kısmı bırakıp yürümeye kum üzerinde devam 
ettim. Aniden aklıma birkaç mısra geldi ve onları yalnızca be­
nim tarafımdan duyulacak şekilde değil, arkamda biri olsaydı 
onun da duyabileceği yükseklikte söyledim. 

Ah ! Onların hangi kalbe sahip olduklarını bilip bilmediklerini 
bilmek! 

Kalbim onların hangi patikalardan geçtiklerini bilmeyi nasıl 
da istiyor! 

Onları sağlam ve güvende mi saymalısın, yoksa yok oldukla­
rını mı varsaymalısın? 

Aşık-ı sadık aşkta şaşkın ve tüm tehlikelere açık. 

Bu mısraları okuduğum gibi omzumda ipekten yumuşak bir 
elin dokunuşunu hissettim. Arkamı döndüm ve kendimi genç 
bir kızın, Yunan çocukları arasından bir prensesin huzurunda 
buldum.94 Bu kadar güzel yüzlü, yumuşak ifadeli, hassas 
kalpli, fikirleri bu kadar ruhani ve simgesel göndermeleri bu 
kadar ince bir kadın daha önce görmemiştim . . .  Aklının inceli­
ği ve görgüsü, güzelliği ve bilgisi zamanının tüm insanlarının 
ötesindeydi. 

Elbette yan karanlıkta bu silueti tanırız, fakat o unutulmaz 
Gecede gözlerinin önünde aniden beliren sevilen Huzurda mistik 
şair aynı zamanda, yalnızca kendisine görünen ve duyumsal gü­
zelliğinin onun yalnızca bir habercisi olduğu aşkın Sureti tanıdı. 
Bunu ima etmek için şairin tek bir ince dokunuşa ihtiyacı vardır: 
genç lranlı kız bir Yunan prensesi olarak selamlanır. O halde şiir-

94 Rüyete dayalı algının neden olduğu transpozisyon hemen meydana gelir. Artık 
burdaki genç kız bir0Arap ülkesinde İranlı bir genç kız değildir. Bir Yunan pren­
sesidir; dolayısıyla Hristiyandır. Bu nitelemenin sım Divan'da daha sonra açık 
edilecektir (bkz. aşağıda n. 1 6: bu Hikmet veya Sofi lsa'nın ırkındandır, çünkü 
o da hem insani hem de meleki bir doğaya sahiptir; dolayısıyla "menner heykel­
lere," Hristiyan kiliselerinde görülen "ikonlara" yapılan göndennelerin hepsi 
onun şahsına işaret eder). 

1 52 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

!erin ve şerhlerinin sofiyolojisi şu fevkalade özelliği ortaya koyar: 
şair için Soplıia aeterna'nın görünür ifadesi ve dolayısıyla bir te­
celli olan, şiirin meleki bir işlev yüklediği kadın. Bir tecelli ola­
rak, İbn Arabi ve İslam'ın tüm Maneviyat ehlinin anladığı şekil­
de, yani dosetik bir Kristolojiye veya daha net bir deyişle, bazı er­
ken dönem Hristiyanlannınki gibi bir "melek Kristolojisi"ne 
uyan bir İsa örneğine benzetilir. Genç kız, insan biçimindeki bir 
Meleğin temsilidir ve bu da İbn Arabi'nin onu "İsa'nın ırkıyla" 
özdeşleştirmesi, Hikmet-i 'iseviyye olarak tanımlaması ve Rum 
dünyasına, yani Bizans'ın Yunan Hristiyanlannın dünyasına ait 
olduğu sonucuna vannası için yeterli sebeptir. Bu zihinsel bağ­
lantıların yazarın sofiyolojisi için geniş çaplı sonuçlan vardı. Fa­
kat bizi şu anda ilgilendiren nokta İbn Arabi'ye görünen Suretin 
Hikmet veya kutsal Sofi olarak tanımlanmasıdır; ve genç kız fe­
dele' sini kutsal Sofi'nin otoritesiyle eğitecektir. 

Onun öğretisinin değerini anlayabilmek için şairin kendi 
yardımıyla, gece yolculuğunun ritmiyle esinlendiği ve "arzuların 
tercümanının" tüm şiirleri gibi kendi özel gizli dilinde yazılmış 
olan bu dört mısrayı bir miktar çözümlememiz gerekecektir. Di­
şi çoğul zamir "onlar" kime işaret etmektedir? İbn Arabi'nin 
kendi şerhinden "ulu Müşahede Edilenler"den (el-manazıru 'l­
'ula) bahsettiğini öğreniriz. Bunu yalnızca "ilahi fikirler" olarak 
çevirseydik kendimizi kavramsal felsefenin sınırlan içine hap­
setme riskini almış olurduk. Görüldükleri bağlam, ilahi Hik­
met' in, her biri Füsus'ta temsil edilen yirmi yedi peygamberden 
biriyle eşleşen kişiselleşmiş halleri -zaman içinde mutasavvıfla­
rın kalplerini aşklarıyla doldurdukları gibi, ezelde meleki Nefs­
leri aşklarıyla vecde getiren95 Hikmetler (lıikem)96 olarak tanım­
lanan Suretlere işaret eder. 

95 Bkz. Beyrut bs. s. 7 ve 170-7 1 ;  Nicholson çev., s. 148 (ve şerh ad XLVI, 1 ,  s. 132; 
"Dudakları koyu kırmızı renkte olan [kadın], bu müşahede edilenler arasında yü­
ce bir Hikmet," mütecelli sureti Nizam isimli genç kız olan [kadın]. Karışım dün­
yasıyla ulu Müşahede Edilenler arasında bir aşk mücadelesi vardır, çünkü dünya 
onlara ihtiyaç duyar ve onları arzular, çünkü bu dünyanın varlıkları için onların 
müşahedesi aracılığıyla olanın haricinde hayat yoktur. Doğa dünyası mutasavvıf­
ların kalplerinde bu Müşahede Edilenlerin algısını perdeler; bu nedenle mücade­
le süreklidir. Koyu kırmızı, içlerindeki gizemlere (umur-ı gaybiyye) işaret eder. 

% Talıimufihil el-arwalı, Nicholson şerhi ad XLVI, 1 ,  s. 1 32; mulıayyamun Melek­
ler ve lbrahim'in lıikmet-i mulıayyamiyye'si için bkz. yukarıda, 1. Bölüm, nn. 60 
ve 72. 

1 53 



BIR'LE BiR OLMAK 

"Rabliğin sım" (Sırru 'r-rububiyye) hakkında, sen olan, yani 
fedele veya "kulunun" ilahi aşkı [teopatisi] olan o sır hakkında 
öğrendiklerimizi hatırladığımızda şairin sorusunun anlamı netle­
şir. Çünkü bu teopati, inancının Tanrısını, gizemli yabancılara 
misafirperverliğini sunan İbrahim örneğini izleyerek97 benliği­
nin maddesiyle beslediği Tanrıyı belirler -ve çünkü benliğinde 
ve benliği yoluyla ezelden beri taşıdığı ve kendi Rabbi olan ila­
hi İsmin maddesini oluşturur. Manevi hayatının ayrıcalıklı saat­
lerinde mutasavvıf bunu, ona bu Huzuru veren, daha doğrusu bu 
Huzur olan rahmet dolu [sempatetik] tutkudan başka bir işarete 
ihtiyaç duymadan -çünkü aşk soru sormaz- bilir ve hisseder. Fa­
kat daha sonra yorgunluk ve ilgisizlik saatleri başlar ve bu saat­
lerde, mantıkla işleyen akıl yaptığı ayrımlarla, istediği kanıtlarla 
aşk Rabbiylefedele'si arasına, aralarındaki bağı koparır gözüken 
bir şüphe sokar. Fedele'nin artık Rabbini Maddesiyle besleyecek 
kuvveti yoktur; unio sympathetica' ları olan sırlarının farkındalı­
ğını yitirir. O zaman, nesnesi hakkında bilgi edinen eleştirel 
mantık gibi, "ulu Müşahede Edilenlerin" kendi özünden olup ol­
madıklarını, hangi kalpte bulunduklarını bilip bilmediklerini so­
rar. Diğer bir deyişle: benliğimle beslediğim ilahi Rab beni bili­
yor mu? Aralarındaki bağ, ancak onlarda duranlar (mukim) ara­
cılığıyla varolan mistik duraklara (Makamfit) benzetilemez mi? 
Artık manevi ziyaretler kesildiklerine göre, en iyi ihtimalle bel­
ki başka bir mutasavvıfın kalbine giden patikaya sapmışlardır; 
veya en kötü ihtimalle yok olmuş, sonsuza dek yokluğa geri dön­
müş olamazlar mı? 

lbn Arabi'nin yumuşak melankolisi, görüntüsü, kısır dalgın­
lığına ilham veren Gecenin ta kendisinden doğan Hikmetin azar­
lamasıyla aniden kesilir. Genç kız sorar: Ey Seyyid,98 'Ah !  On­
ların hangi kalbe sahip olduklarını bilip bilmediklerini bilmek' 
diye nasıl söylersin? -Sen, zamanının büyük mutasavvıfı, böyle 
bir şey söyleyebilmene çok şaşırdım . . .  Sahibi olunan (memlılk) 
her nesne, tam da bu sebeple o kişi tarafından bilinen (ına 'rı!f) 
nesne değil midir?99 Marifet olmadan sahiplikten (mülk) bahse-

97 Bkz. yukanda, 1. Bölüm, §3. 
98 Beyrut bs., s. 6, Nicholson, metin, s. 14. 
99 Buradaki Latif argüman çok güzeldir, çünkü kişi bu argümanın eylemini kendi 

içinde tecrübe ettiğinde, manevi ve görünmezin varlığını tüm şüpheden, tüm ya-

1 54 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

dilebilir mi? . . .  Sonra şöyle dedin: 'Kalbim onların hangi patika­
lardan geçtiklerini bilmeyi nasıl da istiyor! '  -Ey Seyyid! Kalp ve 
kalbi çevreleyen ince zar arasında saklı yollar, bunlar kalbin bil­
mesi yasak olan şeyler. Öyleyse senin gibi biri nasıl olur da ula­
şamayacağı birşeyi ister? . . .  Nasıl böyle bir şey söyleyebilir? Ve 
ondan sonra ne sordun: 'Onları sağlam ve güvende mi saymalı­
sın, yoksa yok olduklarını mı varsaymalısın?' -Onlara gelince, 
evet sağlam ve güvendeler. Fakat seni merak etmemek mümkün 
değil: Sen sağlam ve güvende misin, yoksa yok mu oldun, Ey 
Seyyid!" 

Burada soruyu amansızca tersine çevirerek "Hikmet", Jede­
le'sine mistik halinin hakikatini hatırlatır. Bir anlığına filozofun 
şüphesine düşmüş, ancak dış nesnelere uygulanan kanıtlara 
benzer mantıksal kanıtlarla cevaplanabilecek sorular sormuştur. 
Bir mutasavvıf için tecellilerin gerçekliğinin, "ulu Müşahede 
Edilenler" varoluşsal konumunun, Mantık kurallarına sadakate 
değil, aşk hizmetine sadakate bağlı olduğunu bir anlığına unut­
muştur. Onlara yok olup olmadıklarını sorma; soru senin yok 
olup olmadığındır, hata onlar için "cevap verebilip veremedi­
ğin," senin benliğine yerleşmelerine hata izin verip vermediğin­
dir. Konunun temel noktası budur: filozofa şüphe olarak, kanıtın 
imkansızlığı olarak gözüken, sadık aşığa yokluk ve sınavdır. 
Çünkü zaman zaman aşığı birliği arzularken Maşuk yokluk ve 
ayrılığı tercih edebilir; fakat fedele Maşuğun sevdiğini sevmeli 
değil midir? Dolayısıyla iki karşıt arasında kalarak şaşkınlığa 
düşer. 

Hikmetin aşığını mağrur ama tutkulu bir sertlikle bilgilen­
dirmeye [initier] devam ettiği belirleyici nokta budur. " 'Ve en 
son söylediğin şey neydi? Aşık-ı sadık aşkta şaşkın ve tüm teh­
likelere açık.' Sonra bağırdı ve şöyle dedi: 'İmanın ana koşulu 
tüm varlığını kaplamasıyken, bir aşık nasıl olur da herhangi bir 
şaşkınlık ve tereddüt kalıntısı taşıyabilir? O duyuları uyutur, 
akılları kendinden geçirir, düşünceleri yok eder ve aşığını yok 

nılsama kuşkusundan kurtarır: kalbinin bu Görünmezlerin elinde (pasif halinde, 
memluk=merbiib) olduğunu kabul etmek onları aktif ve hakim özneler olarak 
kabul etmektir; ego, cogitor'un (cogito'nun değil) öznesi, onu düşünen ve bilen 
varlığa içkindir; dolayısıyla kendini bilmek Rabbini bilmektir, çünkü sende ken­
dini bilen bu Rabdir. 

1 55 



BIR'LE BiR OLMAK 

olanlann nehrinde sürükler. Burada şaşkınlığın işi nedir? . . .  
Böyle şeyler söylemek sana yakışmıyor.' " 100 

Sert sitem sözcükleriyle biten bu azarlama, Fedele d'amore 
dininin temelini ifade eder. Ve daha az temel olmayan bir şey de, 
Ruhun o Gecesinde bu dinin gereklerini ifade edene verilen işlev 
sonucunda mistik aşk dininin bir sofiyoloji  ile, yani bir hikmet 
anlayışı ile ilişkilenmesidir. 

"Arzuların tercümanının" Dlvıin'ının başına koyduğu etkile­
yici girişte, bize bu çalışmada yol gösterecek iki ipucu buluruz. 

Öncelikle, İbn Arabi gibi, sevilen varlığın somut biçimine 
"meleki bir işlev" veren ve tefekkürleri arasında bu biçimi müte­
celli rüyet düzleminde gören bir aşığın rüyete yatkınlığını farke­
deriz. Tekilliği ve dolaysızlığı hakkında birazdan daha fazlasını 
söyleyeceğimiz bu algı nasıl mümkün olur? Bu soruyu cevapla­
mak için İbn Arabi'nin büyük eserinin (Fütuhat) bütün bir bölü­
münde ortaya koyduğu aşkın diyalektiğinin gelişimini izleme­
miz gerekmektedir; esasen görünmez ve görülen, manevi ve du­
yumsal arasındaki sempatiyi, Celiileddin RGmi'nin Farsça hem­
demi (sözcük anlamı [sympnoia], conflatio, birarada patlamak) 
terimiyle ifade ettiği bu sempatiyi sağlamlaştırma ve sınavdan 
geçirme eğilimindedir, çünkü duyumsalın manevi rüyetini ve 
manevinin duyumsal rüyetini, görünmez olanın duyulardan bi­
riyle değil, mütecelli rüyetin organı olan faal Muhayyile ile kav­
ranan somut bir biçime sahip rüyetini mümkün kılan yalnızca bu 
"ahval uygunluğu"dur [conspiration] .  

ikinci olarak ise bu  girişin şeyhimizin iç  dünyası için temel 
olan bir psiko-manevi tecrübesini ortaya koyduğunu görürüz. 
Hikmet ile bu buluşma aşkın diyalektiğinin bizi ulaştıracağı he­
defe işaret eder: dişi varlığı (Hikmet bu dişi varlığın arketipidir) 
-yalnızca semavi ve dünyevi arasındaki sempati güreş çiçeğinin 

ıoo Kendi içinde tüm şüpheleri çözen ve her Mutasavvıfın üzerinde düşünmesi ge­
reken külli talebin dile getirildiği Ruhun Gecesinde, şairin soracağı tek bir soru 
kaldı: "Ey genç kız,,öyleyse adın nedir? Cevap verdi: Gözbebeği [Consolatrice] 
(kurretü '/. 'ayn, "göze tazelik ve parlaklık veren," maşuk için yaygın bir benzet­
me.) Ben kendimle konuşurken, bana selam verdi ve gitti." İbn Arabi ekler: "Onu 
daha sonra gördüm ve tanımaya başladım; onunla beraber vakit geçirmeye gay­
ret ettim ve onda hiç kimsenin tarif edemeyeceği latiflikte bir marifet gördüm." 
Bu "Hikmetin" Hayalinin onda hayatı boyunca gizlice mevcut olmaya devam et· 
mesi için şairin sonsuza dek Mekke'de kalmasına gerek yoktu. 

156 



SOFlYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

duasının Proclus'a çoktan duyurduğu o sempati) aracılığıyla al­
gılanabilen-temel tecelli olarak belirleyen anlayış. Güzellik ve 
Rahmetin bu birleşmesi Yaratılışın sırrıdır -çünkü eğer ilahi 
"sempati" yaratıcıysa, bunun sebebi llahi Varlığın Güzelliğini 
açığa çıkarmak istemesidir ve eğer Güzellik kurtarıcıysa, bunun 
sebebi bu yaratıcı Rahmeti ortaya koymasıdır. Öyleyse, doğası 
gereği Güzelliğin bu tecelli işlevine sahip varlık, 1Iahiliğin en 
mükemmel sureti olacaktır. Bu sezgiden Yaratıcı Dişi anlayışı 
doğacaktır, yalnızca bir nesne olarak değil, sadık aşığın devotio 
sympathetica'sının örnek bir Sureti olarak. Bu Surette manevi ve 
duyumsalın birleşmesi övgüye değer paradokslara yol açacaktır 
ve bunun sonucunda Meryem kişisi mutasavvıfın prototipi ola­
rak ortaya çıkacak, "Kristik Sofi"nin [İsa özelliklerine sahip 
Hikmetin] (şimdilik hala "arzuların tercümanının" simgeleri ar­
kasında gizli olan) özelliklerini belirleyecektir, çünkü sırru 'r-ru­
bubiyye'yi, Rabbin yukarıda incelediğimiz sırrını elinde tutan 
odur. 101 

ıoı lbn Arabi' de Hikmet Hayali: Bu hayali, parçalan (bir düzenlemeye göre) tüm şi­
ire yayılmış bir mozaik gibi baştan oluşturmak faydalı olur. Burada bu hayalin 
yalnızca en özet taslağını vermeyi hedefleyebiliriz; başlıca amacımız Faal Mu­
hayyilenin ürettiği zihinsel bağlantılar zincirini belirtmektir. Şeyhimiz için Kral 
Süleyman lncil'deki hikmet edebiyatının geleneksel yazarı değilse de, en azın­
dan "Merhametli Hikmet" (lıikmet-i ralımaniyye, bkz. Fusus, XVI. Bölüm) hü­
nerinin, yani Fedeli d'amore'nin dininjn temsil edildiği peygamberdir. Kuran' ı  
andıran şiirde en  başından beri Saba kraliçesi Belkıs'ın görülmesinin sebebi bu­
dur (ed. Nicholson, ad il, !, s. 50-5 1 ). Fakat doğumu nedeniyle (bir cinden ve 
bir kadından) Belkıs hem melek hem de dünyevi bir kadındır. Dolayısıyla lsa'y­
la, konsey ortodoksisinin lsa'sıyla değil, dosetik Gnostisizmin Melek Kristoloji­
sine ait veya bu Kristolojiyle alakalı olan ve derin bir noetik anlama sahip olan 
lsa ile aynı ırktandır ( 'fseviyyetü'l-malıtid): Bu !sa Cebrail-Kutsal Ruhun, anne­
si Bakireye üflediği nefes tarafından doğuruldu; o kendi şahsında insan suretin­
de bir Meleğin temsiliydi. Bakışının güzelliğiyle bu !sevi Hikmet (lıikmeı-i 'fse­
viyye), kendisi lsa'ymış gibi ölüm verir ve aynı zamanda yaşamı yeniler. Bizzat, 
meşhur Nur ayetinde (Nur; 35) betimlenen, dörtlü kaynağa sahip olan Nurdur 
(Tevrat, Zebur, lncil, Kuran). "lsa'nın ırkından" olmakla beraber bu Sofi-Ange­
los (veya Sofi-Kristos) Rum dünyasına aittir; yalnızca tecelli [theophanie] ola­
rak değil aynı zamanda tecelli eden [theophante] (Platon'daki Diotima gibi) ola­
rak dişil varlıktır. Nitekim şairimiz onu bir rahibelik figürü olarak, "süssüz, on­
da parlak bir ışık kaynağını temaşa ettiğin bir rahibe, Yunanların kız bir çocuğu" 
(aşağıda il, 6) olarak selamlar. Fedeli d'amore'nin ekümenik dinsel sempatisinin 
(bkz. yukarıda 1. Bölüm, §3) ilkesi Sofinin rahibeliğindedir, çünkü "eğer o bir 
hareketle lncil'i istediyse, insan bizim rahipler, patrikler ve diyakozlar olduğu­
muzu düşünür" (aşağıda il, 9), yani lncil'i insanların ona yanlış yere yükledik­
lerine karşı doğrulamakta o rütbe sahipleri kadar gayretli olmamız gerekir. 

157 



BIR'LE BiR OLMAK 

lbn Arabi'nin anladığı şekliyle Hristiyanlığın "Yunan rahibesi" olan bu virgo sa· 
cerdos [bakire rahibe] Hikmetin "süssüz" olduğu söylenir, yani kişi onu, llahi 
Yüzün Alevlenen lhıişamlannın (subuhôt-ı muhrika) onun aracılığıyla zuhur et­
melerine rağmen, ilahi isim ve Sıfatlann süsüyle süslenmiş olarak değil, Saf Öz, 
"Saf iyi" (aşağıda II, 6) olarak tefekkür ettiği zaman "süssüzdUr." Başlıca tecel­
li olarak Güzelliğin esrarlı [numineux] bir niteliği olmasının sebebi budur. Saf 
esrarlı lığında Hikmet yasaklayıcıdır; hiçbir aşinalığa izin vermez; onun "münze­
vi hücresinde" ondan ayn ölenlerin türbesi yükselir ve ilahi isimlerin hüznüne 
acıyarak on lan var eder (aşağıda II, 7). Bu mutasavvıfın Arayışına eşlik eden sı­
navlara, kısa meczup karşılaşmalarla kesilen bekleyişine bir göndermedir. Onu 
her zaman öteye doğru yönlendiren, onu metafizik putperestçilikten koruyan bir 
rehber olduğu için, Hikmet ona bazen merhametli ve teselli edici, bazen de ha­
şin ve ketum görünür, çünkü yalnızca Sessizlik "konuşabilir," aşkınlıklan göste­
rebilir. Mutasavvıf Dante'nin sınavına Beatrice'in selamına cevap vereceğini 
umarak girer, fakat insan "güzel mermer heykellere" kanunlar dayatamaz (ad iV, 
1 -2). Süleymana ve Peygambere ait tecellilerin güzelliği de budur, çünkü "anla­
şılır bir dille cevap vermezler, çünkü o zaman konuşmalan özlerinden, şahısla­
nndan farklı bir şey olurdu; hayır, rüyetleri, gelişleri (vürud) konuşmalanna eş­
tir; bu konuşmanın kendisidir ve konuşma onlann görünür huzurlandır," anlan 
duymak bu demektir ve bu mistik durağın özelliğidir. Yazık !  Maneviyat ehli ge­
ce yol almak, yani etten bir varlığın mecbur olduğu tüm eylemler arasından yol 
almak zorundadır; ve bilincinin tapınağına (sır) döndüğünde, bu ilahi Sofi git­
miştir: "Bu karanlık Gecede ona çevik oklarla saldıran güçlü arzulanyla sanl· 
mıştır ve ne yöne döneceğini bilmez!" (ad iV, 3 ve 4). Fakat sonra "bir şimşek 
çaktığı sırada bana gülümsedi ve hangimizin karanlık Geceyi deldiğini bileme­
dim." ldrakın birliği: O gerçek dişil varlık mı? Yoksa dişil varlığın bir Sureti ol­
duğu ilahi hakikat mi? Yanlış bir ikilem, çünkü ikisi de diğeri olmadan görünür 
olamaz ve bu nedenle dünyevi Hikmet esasen mütecellidir (hikmet-i mütece//iy­
ye); Peygamberin eşliğinde sadık aşığın kalbinde Vahiy Meleği olarak bulunma· 
yı hiçbir zaman kesmez. Dişil varlıkta insani güzelliği bir tecelli olarak tecrübe 
etmek (bkz. aşağıda §3), onu korku veren Haşmet ve vecde getiren zarafet (ce­
lal ve cemal) olarak ikili niteliğinde tecrübe etmektir; bu bilinmez ilahla zuhur 
eden Uahın eşzamanlılığıdır. Bu nedenle genç Nizam' ın sıradışı güzelliğine ve 
hayret verici hikmetine yapılan göndermeler, esrarlı ve büyüleyici olanın bu yö­
nünü saf Özün kusursuz hiyeratik güzelliğiyle, sadık aşığın onun güzelliğiyle 
beslenen sadakatiyle beslediği "dişil rabbin" yumuşak, merhametli güzelliğiyle 
birleştirir. "Neye işaret ettiğimizi anla, bu ulu bir şey. Daha önce hikmet kitap· 
lannın hiçbirinde bundan haberi olan birine rastlamadık" (aşağıda XX, 1 7). Bu 
dişil hikmet mürşidi bir arşa (ilahi isimler, çıkılacak varlık mertebeleri) ve bir 
belagata (onun nebevi mesajı) sahiptir. ''Tüm mistik bilgiyi Şeyhimizin kızı, En 
Saf Bakirenin perdesi altında temsil ettik" (a.g.e., al'adhra al-batul, Meryem ve 
Fatıma'nın lakabı). Arap ülkesine gelmiş Isfahanlı bir İranlı olarak, doğum ye­
rinde kapalı kalmaı,. "Ruhani sofuluğu nedeniyle bir melikedir, çünkü Manevi­
yat ehli dünyanın hükümdarlandır." Son olarak şu nida: "Tannm! Ölmekten 
korkmuyorum, tek korkum onu yann görmeden ölmektir". (aşağıda XX, 1 1 ) 
Dünyevi bir vedanın korkusu değil; nida akıl almaz bir görkem rüyetiyle sunu­
lur. Ölüm, kendini ona kabiliyetli kılmamış olmaktan dolayı bu rüyete yenik 
düşmektir; bu ilahi yetiyi edinmiş bir Ruhani için bu noktadan sonra izinden gi­
demeyeceği hiçbir aşkınlık yoktur. 

158  



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

2. Aşkın Diyalektiği 

Tüm Tasavvuf mürşitleri arasında aşk olgusunu en derinle­
mesine inceleyen İbn Arabi' dir (belki Rı1zbihan Şirazi hariç); bu­
nu yaparken, sadık aşıkların ikrar ettiği topyekün sadakatin kay­
nağını ortaya çıkarmaya tümüyle uygun çok kişisel bir diyalek­
tik kullanmıştır. Tanrıyı sevmek ne demektir? Ve Tanrı'yı sev­
mek nasıl mümkün olur? Genellikle dinsel dil bu tür formüllerin 
kendiliğinden anlaşıldıklarını varsayar. Fakat durum o kadar ba­
sit değildir. lbn Arabi bizi iki gözlemle ileri taşır: "Allah şahi­
dimdir ki, eğer kendimizi, Zatı bilmemizi sağlamalarına rağmen 
bunu negatif bir biçimde yapan felsefenin mantıksal delilleriyle 
sınırlandırsaydık, hiçbir mahluk Allah aşkını tecrübe etmemiş 
olurdu . . .  Şeriat bize onun şu ve bu olduğunu öğretir; bu sıfatla­
rın zahiri görünüşleri felsefi mantığa göre saçmadır, nitekim biz 
Onu bu pozitif sıfatlardan dolayı severiz." Fakat bundan sonra 
din hiçbir şeyin Ona benzemediğini söylemek zorunda kalır. 102 
Bir taraftan, İlahi olanı ancak Ona dair tecrübe ettiklerimizle bi­
lebiliriz; böylece "yalnızca kalbimizin en derinlerinde değil, ay­
nı zamanda gözümüzün önünde ve hayalimizde, Onu görmüşüz 
gibi, daha da doğrusu Onu gerçekten görebilmemiz için, Onu 
temsil edebilir ve temaşamızın nesnesi kabul edebiliriz . . .  Her 
maşukta her aşığın bakışlarına görünen Odur . . .  ve Ondan başka 
hiçbir varlığa tapılamaz, çünkü bir varlığa o varlığın içindeki tıa­
hi olanı algılamadan tapmak imkansızdır . . .  Aşk için de böyledir: 
bir varlık Yaratıcısından başka hiçkimseyi gerçekten sevemez."103 

ıoı Bkz. Fiituhô.t il, 326; bkz. Asin, El Islam cristiaııizado, s. 462-63. 
ıo3 A.g.e., bkz. Fütiıhô.t il, 324, "En latif aşk olgularından biri kendi içimde tecrü­

be etıiğimdir. Şiddetli bir aşk, bir sempati, güçlü bir arzu, duygusal bir çalkantı 
yaşarsın ve bu o kadar büyüktür ki fiziksel zayıflığa, mutlak uykusuzluğa, tilm 
yemeklere karşı bir iğrentiye sebep olur ve nitekim bu aşkın kimin içiıı ve kimin 
aracılığıyla olduğunu bilemezsin. Aşkının nesnesini (mahbiıb) belirleyemezsin. 
Kişisel tecrübeyle aşkta gözlemlediğim en latif şey budur. Daha sonra şans ese­
ri içsel bir rüyetle sana bir tecelli görünür veya biriyle tanışırsın; bu kişiyi gö­
rünce daha önceden tecrübe edilmiş olan duygu (nesnesi olarak) bu kişiye bağ­
lanır; sen farkında olmasan da aşkının nesnesinin bu kişi olduğunu fark edersin. 
Veya bir kişiden bahsedildiğini duyarsın ve bu kişiye içinde daha önceden varo­
lan güçlü arzu tarafından belirlenen bir eğilim duyumsarsın; bu kişinin arkadaşın 
olduğunu fark edersin. Bu, nefslerin, şeylerin varlık biçimleri hakkında hiçbir 
şey bilmeden, kime aşık olduklarını, aşklarının kimde duracağını veya hissettik­
leri aşkın gerçekte ne olduğunu bile bilmeden, şeylere dair sahip oldukları, on­
lar hakkında Gaybın perdesi arkasından çıkardıkları en gizli ve latif öngörüler-

1 59 



BIR'LE BiR OLMAK 

İbn Arabi'nin bütün hayatı bu söylediklerinin kişisel tecrübeyle 
teminatıdır. I04 

Fakat eğer tek Maşuk, mazharı olan bir Suretten başka hiç­
bir yerde görünmüyorsa, eğer her an her eşsiz birey için eşsiz 
ise, bunun sebebi bu Suretin, Onu açık ederken aynı zamanda 
gizlemesidir, çünkü O her zaman bu Suretten aşkındır. O halde, 
eğer bu Suretin onu gizlediği doğruysa ve buna rağmen eğer bu 
Suret olmadan Kendini açık edemeyecekse, Kendini bu Surette 
nasıl gösterebilir? Gerçek Maşuk ile Onu görünür kılan somut 
suret arasında nasıl bir ilişki vardır? İkisi arasında mutlaka bir 
ahval uygunluğu [con-spiration] (Farsça hem-demi), bir sem-pa­
ti olmalıdır. Ve aynca Onu görünür kılan bu surete duyulan aşk 
gerçekte nasıl bir aşktır? Bu ne zaman gerçek aşktır ve ne zaman 
Suretle meşgul olarak yanılgıya düşer? Ve son olarak, gerçek 
Maşuk kimdir, fakat aynı zamanda gerçek Aşık kimdir? 

İbn Arabi'nin bütün eseri bu sorulara tecrübi bir cevaptır. Bu 
soruların içeriklerini belirlerken, şimdiye kadar üzerinde dur­
duklarımız bize yön gösterebilir. Bunları aşağıdaki şekilde özet­
leyebiliriz. "İlahi aşk" (hibb-i ilahi) olarak tanımladığımız şeyin 
iki yönü vardır: bir yönüyle Tanrının mahlukuna olan Arzusu 
(şevk), Tanrının Kendi özündeki ("gizli Hazine"), kendini varlık­
larda, onlar tarafından ve onlar yoluyla tezahür etmek için izhar 
eden tutku dolu Nefesidir (henin). Diğer yönüyle, ilahi aşk mah­
luğun Tanrıya olan arzusudur veya bilfiil olarak, varlıklarda te­
zahür eden ve kendisine dönmeyi arzulayan Tanrının Nefesidir. 
Gerçekte nostaljiyle nefes veren varlık (el-müştak) aym zaman­
da nostaljisinin kendisine doğru nefes verdiği varlıktır (el müş­
tak ileyhi), somut belirleniminde (ta'ayyün) Ondan ayrılmasına 
rağmen bu böyledir. İki heterojen varlık değil, kendisiyle karşı­
laşan tek bir varlıktır (hem bir hem iki, bir ikili-birlik [bi-unite], 
insanların genelde unuttukları bir şeydir bu). Aynı güçlü Arzu 
hem Zuhurun hem de Geri dönüşün (Avdet' in) sebebidir. Eğer 
Tanrının Arzusu daha derinse bunun sebebi, mahluk bu arzuyu 
yalnızca ikinci yönüyle tecrübe ederken Tanrının iki yönüyle bir-

den biridir. Bu durum bazen acının ı7.dırabında ve neşenin coşkunluğunda da, se­
bebi bilinmediği zaman tecrübe edilir . . .  Bu ise nefslerin, şeyler dışsal duyuların 
aleminde cisimlenmeden önce onlara dair sahip olduktan ön-görüden kaynakla­
nır; yani bu onların gerçekleşmelerinin önermesidir." 

104 Bkz. Yukarıda 1 .  Bölüm, n. 6 ve aşağıda n. 24. 

160 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

den tecrübe etmesidir. Çünkü bu belirli Sureti, kendi antromor­
fozunu arzulamış olan Kaynak ve Başlangıç Odur ve dolayısıy­
lafedele 'nin biçiminde belirlenerek Kendisine doğru nefes veren 
Tanrının Kendisidir. Öyleyse aşk ebediyen Tanrı ve mahluk ara­
sında bir alışveriş, bir mübadele olarak var olur: Arzu, merha­
metli nostalji ve karşılaşma ebediyyen vardırlar ve varoluş alanı­
nın sınırını çizerler. Her birimiz bunu kendi varlık derecemize ve 
maneviyata olan yatkınlığımıza göre anlarız. İbn Arabi gibi bir­
kaç insan bu karşılaşmayı görsel olarak uzun süreler boyunca 
tecrübe etmişlerdir. Bu karşılaşma kendisini tecrübe etmiş ve an­
lamış olanların hepsi için, her an başka bir biçimde görünen ("ar­
zuların tercümanının" bahsettiği "ilahi günler") ilahi Hüsnün rü­
yetine olan bir özlemdir ve Ebu Yezid Bestaml'nin işaret ettiği 
sonsuz arzudur: "Aşk iksirini kadeh kadeh içtim. Ne iksir tüken­
me noktasına geldi ne de benim susuzluğum dindi." 105 

1Iahi aşka içkin olan bu ilişkiye, yukarıda incelenen, her insa­
nın kendi Rabbiyle olan ilişkisi örnek oluşturur. Bu başlangıç nok­
tasıyla, lbn Arabl'nin kendi çözümlemelerini ve kendisine sordu­
ğu sorulan takip ederek, unio mystica'nın aynı zamanda bir ımio 
sympathetica (yani temel bir tutkunun, çift kutupluluklanyla Yara­
tıcı ve yaratılandan her birinin diğerini arzuladığı iki terime böldü­
ğü bir tekillikte Rabbin benliğiyle aşk kulunun benliğini birleşti-

. ren rahmetin [com-passion] paylaşımı) olduğu göze alındığında, 
bu "rabliği" kendisine esas olan iki terimi birbirine bağlayarak 
besleyen ve garantileyen aşkta sadakatin, bizim açımızdan nasıl 
devotio sympathetica görünümüne büründüğünü göstermek olan 
hedefimizde ilerleyebileceğiz. Ana hatlarını verdiğimiz şu duru­
mun altında yatan aşkın diyalektiğinden ne öğreniriz? Dahası bu 
"sadakati" hangi varlık biçimi gerçekleştirir ve temsil eder? 

Tetikleyicisi Güzellik olan bu aşkın, bilinçli veya bilinçsiz, 
her iki yönüyle de nesnesi Tanrı olduğuna göre -"Allah güzelli­
ği seven Güzel bir varlık"106 olduğuna göre ve Kendisini Kendi-

105 Bkz. Fusüs 1, 2 1 5  ve il, 326-27. Şarkiyatçılann hala Bistami şeklinde telaffuz et­
tiklerini, İran telaffuzunun ise Bestami olduğunu belirtmek gerekir. Bistfım (Ebu 
Yezid Bistami'nin mezannın bulunduğu ve hala bir hac mekanı olduğu yer), 
Tahran'dan Horasan'a ana yol üzerinde bulunan bir şehir olan Şahrfid'un birkaç 
mil ötesinde küçük bir kasabadır. 

I06 Mutasavvıflanmız için temel bir özdeyiş; bkz. Sühreverdi'nin "Aşıklann kılavuz 
defteri" (Mu 'nisü '1- 'Uşşak) adlı eserinin önsözünde ezeli üçlü: Güzellik, Aşk, 
Hüzün. 

161  



BIR'LE BiR OLMAK 

sine izhar ederek dünyayı Kendi suretini, Kendi güzelliğini sey­
redebileceği bir ayna olarak yarattığına göre -ve "Allah seni se­
vecek" (Al-i İmran; 3 1 )  yazılıysa, bunun sebebi sende Kendisini 
sevmesi olduğuna görel07- tüm aşk eo ipso [kendi başına] "ila­
hi" sıfatını hak eder. Şüphesiz potansiyel olarak; yoksa bunu var­
saymak tümüyle Fedeli d 'amore 'den, yani Mutasavvıflardan 
oluşan ideal bir insanlığın varlığım kabul etmek olurdu. 

O halde lbn Arabi ile beraber üç varoluş biçimi olan üç çeşit 
aşk ayırt edebiliriz: (a) bir yandan Yaratıcının, içinde Kendini ya­
rattığı mahluğa olan aşkı, yani Kendisini ortaya koyduğu biçimi 
doğuran aşk, diğer yandan, gizli liah iken mahluğunda bilinme­
yi arzuladıktan sonra Kendisine dönmeyi arzulayan zuhur etmiş 
Tannnın arzusundan başka bir şey olmayan, yaratılanın Yaratana 
olan aşkı olan kutsal aşk (hibb-i r(ihdnf); bu ilahi-insani izdiva­
cın ebedi diyaloğudur; (b) kendi içinde Suretini keşfettiği varlı­
ğın sürekli arayışında olan mahluktaki ruhani aşk (hibb-i raha­
ni); bu aşk, mahlukta, Maşuğa yeterli olmak, aşığı ile vefedele 'si 
yoluyla yapmak istediklerine uymaktan başka derdi ve amacı ol­
mayan bir aşktır; (c) sahip olmayı arzulayan ve Maşuğun tatmi­
niyle ilgilenmeden kendi arzulanmn tatminini isteyen doğal aşk 
(hibb-i tabi'f). İşte İbn Arabi'ye göre, "ne yazık ki, bugün çoğu 
insanın aşktan anladığı budur."108 

Bu sınıflandırmanın kendi sebepleri vardır. Mahlukla ilişkili 
olarak düşünülen aşk Tanrıyla, hem özne hem nesne, hem Aşık 
hem Maşuk olan varlıkla ilişkili olarak düşünülen aşktan farklı­
dır. Bizimle ilişkili olarak, hem maddi hem manevi olan özümü­
zün gereklerine göre düşünüldüğünde aşk, manevi aşk ve doğal 
veya fiziksel aşk olarak ikiye ayrılır ve bunlar zıt amaçlar güde­
cek kadar birbirlerinden farklıdırlar. tık sorun manevi aşkı fizik­
sel aşkla uzlaştırmanın bir yolunu bulmaktır; ancak mahluğa ait 
aşkın iki yönü birbirleriyle uzlaştıklannda, bu aşkla, aşkın ger-

1 07 "Ve bir varlığı güzelliği için seversen, sevdiğin şey Allah'tan başkası değildir, 
çünkü güzel varlık Odur. O halde her yönüyle aşk nesnesi yalnızca Allah'tır. Ay­
nca Allah Kendini, bildiği ve [Kendini bilerek] dünyayı bildiği için, dünyayı 
Kendi suretinden dışa doğru [ad extra] doğurdu. Dolayısıyla Onun için dünya 
Kendi suretini gördüğü bir aynadır ve Allah'ın yalnızca Kendini sevmesinin se­
bebi budur; bu nedenle "Allah sizi sevecek (3:29)*" dediğinde gerçekte sevdiği 
Kendisidir." (Fiitılhdt il, 326, sayfa sonu). 
Corbin'in verdiği sure ve ayet bilgisi Türkçe meallere uymamaktadır. -ç.n. 

ıos FütuMt IX, 327. 

1 62 



SOFlYOLOJl VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

çek özü olan ilahi aşk arasında bir birleşmenin mümkün olup ol­
madığını sorabiliriz; ancak o zaman Tanrıyı bu ikili, manevi ve 
fiziksel aşkla sevmemizin mümkün olup olmadığını sorabiliriz, 
çünkü Tanrı Onu izhar eden somut bir suretin (hayali veya du­
yumsal) haricinde hiçbir zaman görünmez. Mahlukta, ilahi bilin­
me arzusuna tekabül eden bir teopati olarak aşkın filizlenmesi 
için, diğer bir deyişle, aşk efendisi (rab) ve onun aşk kulu (nıer­
bUb) arasında ikili-birliğin, unio synıpathetica'nın gerçekleşme­
si için manevi ve fiziksel arasında bir sempatinin yeniden kurul­
ması gerekmektedir. 109 

Şu soruyu cevaplayabildiğimizde ilk adım atılmış olacaktır: 
Onu Kendisi için mi kendimiz için mi sevdiğimizi varsaymalı­
yız? Ya da aynı anda hem Kendisi hem kendimiz için veya ne 
Kendisi ne de kendimiz için sevdiğimizi mi varsaymalıyız? Çün­
kü bu soru ancak ikinci bir soru sorduğumuzda anlamlı ve cevap­
lanabilir olacaktır: Onu kimin aracılığıyla severiz? Bir başka de­
yişle, Aşkın asıl öznesi kimdir? Fakat bu ikinci soru aşkın baş­
langıç ve sonunu sormakla aynıdır; İbn Arabi'nin dediğine göre 
ise ona bu soruyu büyük bir mutasavvıf olan, fakat adını sükutla 
geçiştirdiği latif akıllı bir kadından başka kimse sormamıştır. ı ıo 

tık sorunun cevabı kendiliğinden, aşkın iki yönü, ruhani ve 
tabii yönleri arasında bir uzlaşma öne sürer. İbn Arabi mistik 
aşıkların en mükemmellerinin Tanrıyı aynı zamanda onun için 
ve kendileri için sevenler olduklarını gözlemler, çünkü bu yete-

I09 Sadık aşıklann sım tam olarak budur; o sırru'r-rubılbiyyetten ileri gelir. lbn Ara­
bi şöyle der: "Bu düşünillmesi zor bir konudur, çünkü her nefse şeyleri oldukla­
n halde bilme yetisi verilmemiştir ve çünkü herkese Allah'tan gelen ve bize ima­
nın ne olduğunu söyleyen haberlerde imanın ayncalığı bahşedilmemiştir. 
Allah'ın Peygamberine böyle bir lütufta bulunmasının sebebi budur (Şura; 52) 
ve -Allaha şükür- vahyini iletmeye tenezzül ettiği kullan arasındayız!" (Fütu­
hat il, 329). Bu şeyhimizin Muhammedi kutsallık mühıü olduğuna olan sağlam 
inancından kaynaklanan bir ifadedir. Kısaca mutasavvıfın görevi, tecrübe ettiği 
aşkın Tannnın onda Kendisini sevdiği aşk olduğunu fark etmektir; bu aşkın ger­
çekten bir teopaıi olduğunu ve ızdırabını ve ihtişamını yüklenmesi gerektiğini 
fark etmektir, çünkü bu aşk onun içinde Tannnın Kendisiyle ve Kendisine karşı. 
bu teopati aracılığıyla Kendi varlığının varlıklannı varolmaya çağıran rahmeti­
dir [com-passion]. Dolayısıyla insanı, mahluğun kendi içinde yaşayanı, tutkusu­
nun rahmet [passion] rahmet [com-possion] olduğunu unuttuğu ve kendini aşkı­
nın hedefi olarak belirlediğinde ilahi bir felakelten sorumlu hale getirdiği gülünç 
egoistliğinden koparmak gerekir. 

1 10 Fütuhat ıı. 329. 

1 63 



BIR'LE BiR OLMAK 

nek onlarda ikili tabiatlarının birleşmesini açığa çıkarır (yırtık 
"bahtsız bilincin" bir çözümü). ı ı ı Kendini böyle bir aşka kabili­
yetli kılan bunu mistik bilgiyle (ma 'rifet) müşahedeyi (şuhUd) 
birleştirmesi sayesinde yapar. Fakat mistik tecrübede tüm 
müşahade, tecrübe eden nesnenin bir Sureti olduğunu varsayan 
bir bilgi şeklidir; kendisi "bileşik" olan bu Suret aşığın benliği­
ne tekabül eder. Çünkü nefs ikili bir yapıya sahip olduğuna gö­
re, Tanrıya veya başka herhangi bir varlığa olan aşkı, kendini 
bulma umudundan (veya kendini kaybetme korkusundan) esin­
lendiği ölçüde fiziksel doğasından doğar; tek amacı Maşuğu 
memnun etmek olan bir aşk, nefsin manevi tabiatından doğar. 

Nefsin iki tarafından yükselen iki aşk biçimini birleştirerek 
bu ikili tabiatı "eşzamanlı kılmak" için, Kendisini hiçbir bölün­
meye izin vermemesiyle, nefsin Ondan başkasını sevmemesini 
ve Onu Kendisi için sevmesini arzulamasıyla tanımlayan ilahi 
Maşuk, Kendisini nefse gösterir, yani Kendisini nefs için bir te- · 

cellinin fiziksel suretinde oluşturur. ı ız Öyle ki ona, Kendini nef­
se bu Surette gösterenin O olduğunu öylesine bariz kılan bir işa­
ret ( 'azamet) verir ki nefs bunu hiçbir şekilde inkar edemez. El­
bette bu duyularla değil başka bir organla tanınan bir işarettir; 
dolaysız, a priori bir kanıttır ( 'ilnı-i zaruri). Nefs, tecelliyi algı­
lar; Maşuğun (duyumsal veya zihinsel, faal Muhayyile tarafın­
dan algılanan) bu fiziksel Suret olduğunu farkeder; hem manevi 
hem de fiziksel doğasında o Surete doğru çekilir. 1 1 3 Rabbini 
"görür;" içsel yetilerine bağışlanan bu meczup rüyette Onu gör-

1 1 1  Aynca bkz. Fütuhat il, 332. ''Tabii veya maddi aşk nasıl maşuğunu kendi için se­
ven aşk ise manevi aşk da, aşığın, maşuğunun maşuğuna olan aşkını ve kendisi­
ne olan aşkını birbirleriyle barıştırdığı ve tekrar bir araya getirdiği (elimi') aşktır." 

1 1 2 Fe tecelli! lehu fi sfiret tabiye. 
1 1 3 Fütuhat ll, 33 1 .  Bkz. II, 333 (bu işaretle ilgili olarak): "Ruh hayali cisimlerde 

(ecsad-ı mütehayyele) -kendini gündelik bilgiye gösteren duyumsal cisimlerde 
değil- fiziksel bir suret edindiğine, bu hayali cisimlerin yine de normal bir algı­
nın nesnesi olabileceklerini bil. Nitekim anlan gören herkes bu hayali cisimler­
de, kendilerine göre tam anlamıyla gerçek cisimler olan cisimler arasındaki far­
kı algılamaz. Sahııbenin bir Arap delikanlısı suretinde nüzul ettiğinde Cebrail' i  
tanımamalarının sebebi budur. Onun hayali bir cisim olduğunu bilmiyorlardı, bu 
yüzden Peygamber onlara "Bu Cebrail'dir" dedi, fakat onlar bunun bir Arap de­
likanlısı olduğuna emindiler." 
(Bir Faal Muhayyile bilimi, 'ilmü 'l-hayiil olarak dosetizmin nasıl bir bilgi eleşti­
risine dönüştüğünü görüyoruz). İbn Arabi devam eder:" Melek kendini Meryem'e 
güzel bir gencin suretinde temsil ettiğinde Meryem'e de aynısı oldu. Çünkü ci-

164 



SOFlYOLOJl VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

düğünün farkındadır ve Onu ancak Kendisi için sevebilir: bu aşk 
"fizikseldir" çünkü somut bir Sureti algılar ve müşahede eder, 
fakat aynı zamanda manevi bir aşktır, çünkü Surete sahip olma 
derdi yoktur, aksine kendini tamamen bu Surete vermiştir. Ma­
nevi aşkla dönüşüme uğrattığı doğal aşkın bu buluşması mistik 
aşkın tanımıdır. 

Nitekim mutasavvıf aynı zamanda, içinde bu aşkı harekete 
geçiren gerçek Öznenin kim olduğunu, yani gerçek aşığın kim 
olduğunu -gerçek Maşuk kimdir sorusunu öngören ve çözen bir 
bilgiyi- bilmezse, bu olağanüstü dürtü mutasavvıfın kapasitesini 
aşabilir ve hiçbir sonuç vermeyebilir. Cevap oldukça nettir: nefs 
Tannyı kendisi vasıtasıyla değil, Onun vasıtasıyla "gördüğünü" 
farkeder; kendiliğinden değil, yalnızca Onun vasıtasıyla sever; 
tüm diğer varlıklarda Tannyı kendi bakışı vasıtasıyla değil, bu 
bakış Tanrının onlara bakışı olduğu için temaşa eder; nefsin "aşk 
Rabbi," içinde hareket eden suret, onun algısının organıdır; nefs 
ise Onun algı organıdır. Nefsin ilahi Rabbine ait rüyeti Onun 
nefse ait rüyetidir. Varoluşa olan sempatisi içinde tecrübe ettiği 
teopatidir, bu Huzurun nefste uyandırdığı ve nefs için kendi ka­
nıtlı olan tutkudur. Dolayısıyla nefs kendi başına veya Onunla 
birlikte değil, ancak Onun aracılığıyla müşahede eder ve sever. 
Öyleyse, nefs Onun, Onunla sem-patide tam bir sadakat isteye­
nin organı olduğuna göre, nefs Ondan başkasını nasıl sevebilir? 
Arayan ve aranan Odur, O Aşıktır ve O Maşuktur. ı 14 

simlendikleri zaman Ruhları ayırt eden işarete daha sahip değildi."(bkz. aşağıda 
§ 3, Celaleddin Rilmi'de Müjdenin [Annonciation] mistik anlatımı: Meryem Me­
leği kendi Nefsi olarak tanıdığında kendi başına Kutsal Çocuğa gebe kalır). Ben­
zer şekilde Kıyamet gününde Tanrı Kendine ibadet edenlere görünecektir; bazıla­
rı Onu tanımayacak ve ondan kaçacaktır (Meıyeınin önce Melekten kaçması gi­
bi, bkz. 1. Bölüm, n. 32). Eğer hala onlardan haberdar değilse, zuhur ettikleri ki­
şi nezdinde tlahi Görkemle Meleki Görkem aynı durumdadır. Dolayısıyla Tanrı 
ona, tlahi Tecelliyi, meleki tezahürü, bir cinin tezahürünü, bir insan nefsinin te­
zahürünü ayırt etmesini sağlayacak bir işaretle yardım etmelidir. "O halde kimi 
gördüğünü ve ne aracılığıyla o şeyi olduğu gibi gördüğünü tanı." 

1 14 Fütuhat il, 33 ! .  Bu işaretle "Allah bir nefse o nefsin hem fiziksel hem ruhani 
olan özüne göre tezahür eder. O zaman nefs Allah'ı gördüğünü, fakat kendi ara­
cılığıyla değil Onun aracılığıyla gördüğünü fark eder; kendi aracılığıyla olma­
yan, aksine Kendini sevenin O olduğu bir sevgiyle yalnızca Onu sever, her var­
lıkta Allah' ı temaşa eder, fakat bunu ilahi bakış olan bir bakışla yapar. Kendisin­
den başka bir şeyi sevmediğini fark eder; O aşıktır ve Maşuktur, arayan ve Ara­
nandır." 

165 



BIR'LE BiR OLMAK 

Bu kimliği ortaya koymak, bilinmeyi arzulayan "Gizli Hazi­
ne"nin nostaljisini, Yaratılışın sım olan nostaljiyi hatırlamak­
tır. ı ıs llahi Varlık, İsimlerinin hüznüyle, o İsimleri izhar etmeyi 
arzulayan potansiyel varoluşlarımızın hüznüyle sempati kurar­
ken -ve bu "Onun kendi varlıkları" olan bize olan aşkının ilk 
kaynağıdır- aslında O Kendisiyle sempati kurmaktadır. Öte yan­
dan, bu varlıkların Ona haberleri bile olmadan duydukları aşk, 
onları varlıklarını emrederek (Ol ! Kun, Esto! diyerek) bekleyiş­
lerinden kurtardığında Onun aşkının harekete geçirdiği, Onun 
varlığının onların varlığında bir titreşiminden başka bir şey de­
ğildir. İbn Arabi müzik dinlerken tecrübe ettiğimiz duygunun 
sebebini tam da burada bulur, çünkü ebedi gizilliğimizin onu var 
eden Emre olan tepkisiyle, müziğin sihrinin anımsattığı ve ser­
best bıraktığı gizilliklere olan önsezimiz arasında bir sempati 
vardır. 3 1  Yine de, eğer O hem Aşık hem de Maşuksa, bunun 
Onun özünde her ikisi de olmanın bulunmasından kaynaklandı­
ğını -İbadet edilen, İbadet eden ve ikisi arasındaki ebedi diyalog 
olması gibi- hiçbir zaman unutmamamız gerekir. Fakat, daha 
önce de belirttiğimiz gibi, İbn Arabi öğretisini başka yerlerde 
felsefi monizm olarak bilinen şeye indirgeyerek veya mistik tec­
rübenin varoluşçu monizmiyle karıştırarak bu temel ikili-birliği 

1 1 5 Mistik nefs ancak faal öznesi nefse, nefste, fakat nefsten başka bir şey olarak, 
nefste gerçekleşen ve nefsin organı, yeri ve amacı olduğu bir olay olarak görü­
nen o aşkın kaynak ve başlangıcını anladığı takdirde bu yüce tecrübeyi benim­
ser. Burada aşkın diyalektiği ilahi ezeli hayatın gizemine bağlanır. Fakat mistik 
aşık tecrübi olarak ilahi isim ve Sıfatları yalnızca içerik ve gerçekliklerini kendi 
içinde keşfettiği için bildiğine göre, ilahi ezelin gizemini, yaratıcı nefesini (Ne­
fes-i Rahmani) veren ilahi nostaljiyi, kendi içinde keşfedip tecrübe etmeden na­
sıl hissedebilir? "Nefes vermek" mahluk olma durumuna içkindir, çünkü bu ne­
fes (tenejJUs) onun rahatlamasıdır. Patetik Tannnın (bilinmek, yani sigııijicatio 
passiva'sını ma'Jah'unda, Tannsı olacağı Varlıkta gerçekleştirmeyi arzulayan) 
Hüznü tarafindan verilen Nefes, bu Bulut ( 'ama '), daha önce gördüğümüz gibi, 
ruhani ve bedensel tüm varlıkların yaratıcı enerjisi ve "ruhani maddesi," varlık­
lann kendisinden ve kendisi aracılığıyla yapıldığı Tanndır (el-Hakku'l-mahlilk 
bihi). "Külli madde" olduğu için bu Bulut, varlığın -böylece bilinmeye ve zuhur 
etmeye olan ilahi tutkunun aldığı suretler olan- tüm suretlerini kabul eder. Yara­
tanın bize olan aşkının başlangıcı böyledir. Bizim Ona aşkımızın başlangıcına 
gelince, bu rüyet cteğil semadır, Küıı'ün, Esto'nun, "Bulutun maddesinde bulun­
duğumuzda" kendi varlığımızın emridir. "O halde biz Onun, fiilen varlık verdi­
ğimiz asla tükenmeyen Ke/imatıyız (Kelimat); saf ideal varoluş olduktan sonra 
somut varoluş edindiler. Allah'a olan aşkımızın kökenindeki amaç budur" (Fü­
tühıit il, 33 1 ). 

3 1 A.g.e, i l ,  331 -32. 

1 66 



SOFİYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

gözümüzden kaçırmış oluruz. 1 16 

Gerçekten de İbn Arabi ve müritlerininki gibi bir hikmet kar­
şısında alışılmış felsefi sınıflandırmalarımız ve resmi dini sınıf­
landırmalarımız başarısız olur. Fiziksel ve manevinin tecelli düz­
leminde ittifakını [consociation] anlamak yerine bu hikmeti Ba­
tıda genel olarak "monizm" adı verilen şeye indirgersek veya 
afortiori [daha da ileri giderek], Meryem'in nasıl bir mutasavvıf 
yerine geçtiğini anlamak yerine Enkamasyon (Hristiyan dogma­
nın bu sözcüğe verdiği anlamıyla) üzerinden düşünürsek, bu hik­
metin ortaya koyduğu özel diyaloğu algılamamız mümkün ol­
maz. İslami batıniliğin dinsel dosetizmiyle (Profetolojiye ve 
İmamolojiye aktarılmış Kristolojisinde) bizim mistiklerimizin 
ikrar ettikleri tecelli anlayışı arasında temel bir yapısal bağ var­
dır. Subjectunı Incarnationis [Hulul eden varlıktır] -eğer bundan 
bahsetmek gerekiyorsa, hiçbir zaman maddi olarak gerçekleşmiş 
varoluşların, olmuş ve bilinmiş olayların düzleminde değildir; 
aksine her zaman tecellilerin işaret ettiği aşkın boyuttadır -çün­
kü "asıl gerçek" her nefste o nefse mührünü vuran Misalin sebep 
olduğu içsel olaydır. Bu alanda, mantıksal olarak tanımlanmış 
dogmalara veya maddesel tarihin geri dönüşsüz olaylarına dair 

1 16 Bkz. J. Bölüm, n. 78. Yukarıdakiler aşkın başlangıç ve sonuyla ilgili soruya (bü­
yük bir mutasavvıf olan bir kadın tarafından İbn Arabi'ye sorulan soruya, yuka­
nda s. 1 50) halihazırda bir cevaptır. Tüm nominalist kavramsallaştırmalar redde­
dilir; aşk aşığın özüne eklenen bir kavram değildir, fakat yalnızca aşık ve Maşuk 
arasında bir ilişki de değildir. Aşığın özüne içkin bir özelliktir; aşkın gerçekliği 
aşığın kendisinden başka bir şey değildir (Fütulııit II. 332). İşte bu, diğer öner­
meyle beraber anlaşılmalıdır: Aşık ve Maşuğun aynı llahi Varlık olması. Fakat 
bu birlik kesinlikle aynşmamış aynılığın birliği değildir; varlığına esas olan 
Rahmetin, her iki teriminin de diğerini arzu ettiği bir ikili birliğe [bi-unite) 
(hakk ve halk) dönüştürdüğü bir varlığın birliğidir. Bir yanda Onun zuhur etme 
ve nesnelleştirilme isteği ("patetik llahın" pathos'u); diğer yandan, Onu izhar 
eden varlıkta, Onun Kendine dönme isteği; o varlıkta teopatisi (ma'/uhiyyet), ya­
ni, İlahı olduğu varlıkta ve bu varlık tarafından bilinen Hah olmaya kendi tutku­
su olan ve böylece Onun ilahiliğini (ilı'ihiyyet) ortaya koyan tutku (signijicatio 
passiva) olan bir istek. O halde aşkın hedef ve sonunun unio sympatlıetica olan 
bir unio mystica'da Aşık ve Maşuğun birliğini tecrübe etmek olduğunu söyleye­
biliriz, çünkü birliklerinin kendisi bu iki terimi varsayar: ilah ve nıa'/uh, ilahi 
merhamet ve insani Allah aşkı [teopati] ,  maşuk ve aşık arasında meczup bir di­
yalog. Unus ambo rasyonel mantığın şemalarına zorluklar çıkarabilir: Enı'i sır­
ru '/-Hakk Hulıll üzerinden yorumlanamaz: "Aşkın hedef veya amacı maşuğun 
zatının aşığın nefsine dönüştüğü bir birleşmedir (ittilıdtf); lıululiyenin atıfta bu­
lunduğu şey budur, fakat bu birleşmenin nerede olduğunu bilmezler." (Fütuhat 
ıı. 334). 

167 



BIR'LE BiR OLMAK 

olan duyumsal ve sınırlı verileri ölçen belirtici veya tarihsel 
uslamlamadan çok farklı bir algı ve aracılık yetisine ihtiyaç du­
yarız. Bu aracı yetinin, ilahi ve insani olanın mütecelli birleşme­
sini ve manevi ve fizikselin, daha önce gördüğümüz gibi kamil 
aşkın, yani mistik aşkın koşulu olan uzlaşmasını sağladığı yer, 
önceden verilmiş ve belirlenmiş bir gerçekliğin düzlemi değildir. 
Bu aracı yeti lbn Arabi'nin "Hazret" veya "yaratıcı Haysiyet'� 
(Hazret-i Haya!iyye) olarak tanımladığı faal veya yaratıcı Mu­
hayyiledir. Belki de bu "haysiyet"in anlamını korumak ve "yara­
tıcı" sözcüğünün günümüzdeki kullanılışının sebep olacağı karı­
şıklığı önlemek için bir neolojizme ihtiyacımız olacak. Bir lnıa­
ginatrice'ten bahsedebiliriz. 1 17 

Bu Imaginatrice aracılığıyla aşkın diyalektiği son evresine 
ulaşır ve gerçek Aşığın kim olduğunu öğrendikten sonra, gerçek 
Maşuğun kim olduğunu keşfetmek için aşkın boyutun kapısını 
açar. 

Burada ruhani boyut, yani Ruh, kendini fiziksel biçimde or­
taya koymak zorundadır; bu Suret Muhayyilenin mütecelli bir 
şahsa dönüştürdüğü duyumsal bir şahıs olabilir veya temaşa 
anında duyumsal bir suretin aracılığından yardım almayan mu­
hayyilenin algıladığı bir "misa.Ji şahıs" olabilir. Bu mütecelli şa­
hısta kendini izhar eden gerçek Maşuktur; bunu ancak onu hem 
ortaya koyan hem de saklayan, fakat yokluğunda tüm somut va­
roluşundan, tüm bağlılığından mahrum kalacağı bir şahısta ya­
pabilir. Bu yüzden, gerçek ve görünmez Maşuk Faal Muhayyile 
tarafından somut bir surette temsil edilmek (mümessel olmak) 
zorundadır; bu suret aracılığıyla o ayrıcalıklı yetinin rÜyeti tara­
fından algılanabilir bir varoluş şekline sahip olur. 1 18 İradi aşk ey-

1 1 7  Dolayısıyla, daha önce belirttiğimiz gibi (yukarıda n.7), tecellilerin anlam ve al­
gılanışları, nesnel Yaratıcı Muhayyile olan Manevi Enerjinin (himmet) işlevinin 
incelenmesini gerektirir. Böyle bir incelemenin kaba bir taslağı bu kitabın ikin­
ci bölümünde bulunabilir. 

1 1 8  Fütuhıit il, 334. "Şunu bil ki, Ruhun duyumsal veya misiili bir cisimde kendini 
izhar ettiği fiziksel s�ret her ne olursa olsun ve onu hangi yönüyle ele alırsak ala­
lım, şu her zaman doğru olacaktır: her an, daha var olmayan bir şey olan maşuk 
varlık, Muhayyilede temsil edilir, fakat nesnel gerçekliği yoktur; dolayısıyla her 
durumda, muhayyel rüyetin, "muhayyel" kuvvet veya huzur (hazret-i hayiiliyye) 
yoluyla, bu yetiye özgü olan özel göz sayesinde algılayabileceği bir varoluş bi­
çimine sahiptir." 

1 68 



SOFlYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

Ieminin yöneldiği somut suretin Maşuk olarak tanımlanması bu 
sebeptendir, fakat surette gerçekten sevilenin Maşuğun Hayali 
olarak ortaya koyduğu şey, yalnızca kendisini seven, bir nesne 
olduğuna inandığı şeye sahip olmaktan başka amacı olmayan ba­
sit doğal aşkın yanılsamasının aksine bilfiil varolan bir veri ol­
mayan bir şey olduğu sebeple de Maşuk olarak tanımlanır. 

Fakat elbette bu varolmayan (ma 'dunı) basit bir hiçlik değil­
dir; bir hiçin bir etkisi olması ve daha da ötesi, mütecelli bir işle­
vi olması düşünülemez. Maşuğun biçiminde, daha varolmayan, 
daha gerçekleşmemiş fakat aşığın tüm gücüyle var etmeyi veya 
sebep olmayı arzuladığı bir şeydir. lşte insani aşkın en büyük iş­
levi, tarihsel olarak şövalye aşkı ve mistik aşk olarak tanımlan­
mış olan iki aşk türünün birleşmesine yol açan işlev tam da bura­
da ortaya çıkar. Çünkü aşk, sevilen dünyevi sureti, tüm insanöte­
si potansiyelliklerini ortaya çıkaran bir ışıkta, ona Meleğin tecel­
li işlevini verecek ölçüde başkalaştırır (Dante'nin yoldaşlannın, 
Fedeli d 'amore'nin kutladıklan dişil Suretler için, lbn Arabi'ye 
Mekke'de ilahi Hikmetin sureti olarak görünen kadın için durum 
buydu). lbn Arabi'nin incelemesi daha da derinlere iner: Aşık, 
maşuk varlığı müşahede etmek, o varlıkla birleşmek veya varlı­
ğını devam ettirmek istediğinde, aşkı her zaman Maşukta daha 
varolmayan bir şeyi var etmeyi amaçlar. ı 19 Asıl nesne elde ettiği 
şey değil, kalıcılık ve devamdır (devam ve istimrar); nitekim ka­
lıcılık ve devam varolmayan şeylerdirler, bir "daha yok"turlar; 
daha varolmamışlardır, gerçeğin sınıfına daha girmemişlerdir. 
Aşığın birliğe ulaştığı andaki (halu 'l-vuslat) aşk dolu bağlılığın 
nesnesi yine varolmayan bir şey, yani o birliğin devamı ve kalı­
cılığıdır. "O onlan sevecek ve onlar da onu sevecekler"* (Maide, 
59) ayetinin şeyhimize gösterdiği gibi, aşk sözcüğü hiçbir za­
man, hala varolmayan, varlıktan mahrum bir şeyi ümit etmeyi 

1 19 Bkz. Fütühıiı II, 325. "Aşk ibadeti," ne zafer ne de sahiplik bilen ibadet budur; 
sevilen varlığın insanüstü istidatlanyla uyum içinde ve bu mlitecelli istidadı ger­
çekleştinneye çalışan bir tutku olan bir "sempatik bağlılık." Aşığı sevilen varlı­
ğa bağlayan bu varlığın "pozitif gerçekliği," etkili ve maddi doğası değildir. Bu­
rada ince ve kanşık bir akıl yürütme yoktur (Asfn'in ileri sürdüğünü gönneye şa· 
şırdığımız türden, El Islam cristianizado, s. 465, n.I ); sevilen varlıkta aşkın nes­
nesi olan şeyin esasen bilkuvve halinin bir incelemesi vardır. 
Diyanet işleri ve Gölpınarlı meallerinde bulunan bu cümle Diyanet Vakfı me­
alinde bulunmamaktadır. -ç.n. 

169 



BIR'LE BiR OLMAK 

kesmez. l 20 Fııturum resurrectionis'ten [müstakbel] bahsettiğimiz 
gibi Futıırum amoris'ten [müstakbel] de bahsetmemiz gerekir. 

Öyleyse mistik aşk tecrübesinde manevi ve fizikselin birleş­
mesi ([sympnoia], "ittifak"), kuramının lbn Arabi'nin rüyete da­
yalı tecrübesinde büyük payı olduğu yaratıcı Enerjiye veya yara­
tıcı Muhayyileye işaret eder. Duyumsalın dönüşümünün organı 
olarak, "varlıklann meleki işlevlerini" ortaya koyma gücü vardır. 
Böyle yaparak ikili bir harekete yol açar; bir yandan görünmez 
manevi gerçekliklerin, Hayalin gerçekliğine inmelerine sebep 
olur (fakat daha aşağıya değil, çünkü yazarlarımız için lmagina­
lia manevi gerçekliklere uyum gösterebilecek azami "maddesel" 
yoğunlaşmadır); bunun yanı sıra Yaratan ve yaratılan arasında 
mümkün olan tek benzeşme (teşbih) biçimini de sağlar ve böy­
lece başta sorduğumuz soruyu çözüme ulaştırır: Tannyı sevmek 
ne demektir? İnsan nasıl görmediği bir Tannyı sevebilir? Çünkü 
mutasavvıfın Peygamberin "Allahı Onu görmüşsünüz gibi se­
vin" emrine uymasını sağlayan bu Hayaldir. Öte yandan, 
hayalin kendisi, duyu aleminden ayn olsa da ona yabancı değil­
dir, çünkü Muhayyile duyumsal alemi kendi ince ve bozulmaz 

1 2° Fütılhôt ll, 327; bkz. Il, 332: "Sevilen varlığın daha varolmayan bir şey olduğu 
ve çoktan varolan bir nesneyi sevmenin imkansız olduğu kesindir. Tek olanak 
aşığın, daha varolmayan maşuk nesnenin gerçekleşmesinin zuhur etmeye başla­
dığı gerçek bir varlığa bağlanmasıdır." II, 334: "Aşkla ilgili olarak çok sayıda ya­
nılma olur. Bunlardan ilki daha önce bahsettiğimizdir: aşıklar sevilen nesnenin 
gerçek bir şey olduğunu sanarlar, oysa hil.lil. gerçek olmayan bir şeydir. Aşkın ar­
zusu bu şeyin gerçek bir kişide gerçekleştiğini görmektir ve aşık bunun gerçek­
leştiğini gördüğünde, o zaman daha önce gerçek insanda gerçekleşmesini bekle­
diği bu halin sürekliliğini arzu eder. O halde gerçek maşuk hiçbir zaman gerçek­
dışı (yani her zaman aşkın) olmayı kesmez, fakat aşk ve nesnelerinin hakiki il­
mine İrşad edilenler hariç birçok aşık bundan habersizdir." Aşığın maşuğun sev­
diğini sevmesi nasıl mümkündür (bu tümel sympatheia'dan, iradelerin bu siner­
jisinden nasıl bahsedebiliriz)? Eğer bu mümkün değilse aşık, bir nesneyi yalnız­
ca kendisi için seven veya sevilen bir kişiyi bir nesne yerine koyan doğal aşk ha­
linde kalmaz mı? lbn Arabi, sadık aşıkların izlediği kuralın, ona_ yalnızca somut, 
görünür bir şahısta zuhur eden ve edebilen (duyumsal kanıtlar için gerçekdışı 
olan) görünmez Maşuğun kuralı olduğunu göstererek sofızmi daha da itham 
eder. Öbür türlü aşık, aşkının gerçek nesnesini onu kendisine (bazen o bilmeden) 
izhar eden gerçek varlıkta somut ve maddi olarak var edemezdi; bu ancak doğa­
üstü yardımla, !sa (melek! doğasından dolayı) ve Tannnın diğer hizmetkarları­
nın ellerinde bulunan diriltici nefes aracılığıyla mümkün olurdu. Fakat aşk ener­
jisi onu maşuğuna varlık vermeye zorladığı için, mutlak kudretli Hazret-i Haya­
liye [Imaginatrice] yardımına gelir. "Bu mesele, başka hiçbir kitapta bizim de­
rinleştirdiğimiz gibi derinleştirilmemiştir, çünkü bu meseleyi bizim gibi incele­
yen kimse görmedim." (Il, 333 [!, 89]). 

170 



SOF!YOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

biçimine [modalite] yükselterek dönüştürür. Aynı anda kutsalın 
inişi ve duyumsalın yükselişi olan bu ikili hareket, İbn Arabi'nin 
başka yerde etimolojik olarak bir "tenezzül" (münazelet) şek­
linde tanımladığı şeye denk düşer. Muhayyile, duyu ötesi-ilahi 
ve duyumsalın aynı "ev"e nüzul ettikleri buluşmanın sahnesi­
dir. 1 2 1  

O halde görünmez ve  görünürü, manevi olanı ve fizikseli 
sem-patiye getiren Faal Muhayyiledir. Şeyhimizin söylediği gi­
bi, "duyu alemininde, kendisinde ilahi Maşuğun tezahürünü sev­
diğimiz bir varlığı sevmeyi" mümkün kılan Faal Muhayyiledir. 
"Çünkü onu (duyumsal biçimden) bozulmaz Hayale (yani müte­
celli bir Hayalin seviyesine) yükselterek, ona kendisine ait olan­
dan daha yüksek bir güzellik vererek ve ne kaybedeceği ne de 
üzerinden atabileceği bir huzur giydirerek bu varlığı manevileş­
tiririz ve böylece mutasavvıf Maşuktan hiçbir zaman ayrılmaz. 122 
Bu sebeple manevi tecrübenin derecesi Hayal verilen gerçeklik 
derecesine, Hayale verilen gerçeklik derecesi ise manevi tecrü­
benin derecesine bağlıdır. Mutasavvıf Maşuğun tam mükemmel­
liğini in actu Surette müşahede eder ve Onun kendisindeki varlı­
ğını Hayalde tecrübe eder. Bu "yaratıcı birleşme" (ittisal fi' l-ha­
yal) olmadan, onun getirdiği "dönüşüm" olmadan, fiziksel bir­
leşme basit bir yanılgıdır, zihinsel bozukluğun sebep veya bulgu­
sudur. 123 Öte yandan, saf "hayali müşahede" (müşalıede-i haya-

12 1 Bkz. Afifi, Mystical Philosophy, s. 133- 1 36; müııdzeldt'la ilgili olarak bkz. Fü­
tuhat III, 523 (384. bölüm); bkz. lsmaili Şiilik için büyük önemi olan başka ben­
zer ifadeler arasından Birinci imama atfedilen "Görmediğim bir Haha asla iba­
det etmem" ifadesi; bkz. "İlahi Tecelli adlı çalışmamız," s. 1 38 ve aynca bkz. 
Füıuhıit il, 337, alttan 5. satır. 

1 22 Füıuhdt IJ, 337. Burada da "Hikmetin" aşığına sorduğu "Sen mi yok oldun? ... " 
sorusunun cevabı (ezeli Bulutta llahi Merhametin "en güzel isimlerinin," 
el-Esmıi'ü'l-Hüsıııi'nın gizli özlerini [hecceites] varolmaya çağırması gibi, ger­
çekten-fazla olanı ortaya çıkarma, sevilen varlığa "melekl işlevini" yükleme ka­
pasitesine üstü kapalı bir çağn olan bir cevap). 

123 A.g.e. ve il ,  338, 1 1 . satır ve sonrası. Aşık "o zaman, maşuğuyla duyumsal kar­
şılaşmasında tecrübe edeceği zevkin onu hayal ederken tecrübe ettiğinden daha 
büyük olacağı yanılsamasına riayet eder. Bu, maşuğun maddi doğanın yoğunlu­
ğuna yenik düşmüş ve rüya halindeki muhayyel temsille beraber gelen zevkten 
habersiz olmasından dolayı olur. (Eğer bunu aklında tutmuş olsaydı), muhayyi­
lenin sunduğu zevkin duyumsal dış nesnenin sunduğundan daha büyük olduğu­
nu bilirdi. Böyle bir aşığın nesnel birleşme (miıı hdric) elde etmek için kullan­
ması gereken araçlar konusunda şüpheye düşmesinin ve bu konuda tecrübesi ol­
duğunu bildiği kişileri sorgulamasının sebebi budur. " 

1 7 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

liyye) öyle bir yoğunluğa ulaşabilir ki herhangi bir maddesel ve­
ya duyumsal huzur onu aşağı çeker. lbn Arabi'ye göre, Mec­
nun'un meşhur durumu budur ve bu en ince aşk olgusudur. 124 

Nitekim bu olgu fedele d'aınore'nin Hayalin kendisinin dı­
şında olmadığını, aksine benliğinin içinde olduğunu anlamasını 
öngörür; hatta bu onun benliğinin ta kendisidir, var olarak var et­
tiği ilahi İsmin biçimidir. Ve aşkın diyalektiğinin çemberi bu te­
mel tecrübe ile kapanır: "Aşk aşığa şah damarından yakındır."125 
Bu yakınlık öyle fazladır ki önce bir perde gibi görünür. Acemi­
nin, tüm iç benliğini kaplayan bir Hayalin hükmü altında olma­
sına rağmen onu kendisinin dışında, şahadet 3.leminde bir suret­
ten diğerine çaresizce aramasının, sonra da nefsinin tapınağına 
dönüp gerçek Maşuğun kendi benliğinin içinde olduğunu farket­
mesinin sebebi budur. Bu Dönüşte olduğu gibi bu Arayışta da, 
içindeki faal özne gerçek dışı Hüsnün içsel hayali, benliğinin 

1 24 A.g.e. "Bu konuda biz [mutasavvıflar] ikiye aynlınz. Bazılan Faal Muhayyile­
lerinde, Maşuklannın zuhur ettiği gerçek varlığın Hayalini müşahede ederler; 
böylece Onun gerçek varlığını kendi gözleriyle müşahede ederler ve bu Faal 
Muhayyilede Maşukla birleşmedir. O zaman, Onu müşahede ederek, Onunla in­
celiği ve tatlılığı tüm maddi, somut ve nesnel birleşmeleri aşan bir birleşmede 
birleşirler. Sevgili Leyla'sı kendini ona gösterdiğinde, "Benden uzağa git" diye­
rek ona sırt çeviren Kaysu'l-Mecnıln'un ruhunu yutan bu [muhayyel birlik]tir. 
Mecnun, Leyla'nın maddi huzurunun onu diğer huzurdan, ince ve latif muhay­
yel müşahedesinden yoksun bırakacağından korkar, çünkü Faal Muhayyilesinde 
hazır olan Leyla gerçek, fiziksel Leyla'dan daha tatlı ve güzeldir." Bkz. Ahmed 
Gaz§.li, Aşıklann Halleri (Seviinihü'l- 'Uşşak), ed. Ritter, s. 45-46, 76. İbn Arabi 
devam eder: "Bu olgu aşkın içerebileceği en latif olgudur. Onu tecrübe eden ki­
şi ondan tümüyle tatmin olmayı asla kesmez, hiçbir zaman aynlık yası tutmaz. 
Bu kabiliyet aşıklar arasında bana fazlaca verildi, fakat böyle bir kabiliyet aşık­
lar arasında azdır, çünkü onlarda duyumsal yoğunluk egemendir. Fikrimizce, bir 
insan kendini yalnızca maddeden ayn manevi şeylerin aşkına adadığında, bir yo­
ğunluk oluşturduğunda ulaşabileceği azami nokta onlann Muhayyileye nüzul et­
melerini sağlamaktır, daha aşağıya değil (yani duyumsal düzleme kadar değil). 
O halde, eğer Muhayyile bir ruhun azami eylem biçimini temsil ederse, cisimsiz 
şeylere nazaran o ruhun latifliği ne olacaktır? Hali böyle olan insan Allah 'ı en 
iyi sevebilen insandır. Nitekim, Onu mahluklara benzerliğinden yoksun bırak­
madığında Ona olan aşkında ulaşacağı en uç sınır, Onu Muhayyileye kadar in­
dimıek olacaktır ve Peygambere atfedilen bu cümlede emredilen tam olarak bu­
dur: 'Allah'ı  Onu gÖmıüş gibi sev' (Fütahat il, 337)." 

125 Fütahiiı il, 339: Mutasavvıflar sonunda tecrübeleri aracılığıyla Allah'ın önceden 
kendi nefsleri olarak tahayyül ettikleri varlık olduğunu keşfettiklerinde olan şey 
bir seraba benzer. Varlıkta hiçbir şey ortadan kaldınlmamıştır. Serap bir rüyet 
nesnesi olmaya devam eder, fakat insan onun ne olduğunu bilir; insan onun su 
olmadığını bilir. 

1 72 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

aşkın veya semavi eşinin bir kalıntısıdır: Ona benzeyen her so­
mut sureti farketmesini sağlayan bu hayaldir, çünkü daha o far­
kına varmadan, Hayal ona tecelli işlevini vermiştir. lbn Ara­
bi' nin tecrübesiyle, Maşuğun onun içinde olduğunu da olmadı­
ğını da, kalbinin sevilen varlıkta olduğunu da sevilen varlığın 
onun kalbinde olduğunu da söylemenin eşit derecede doğru ol­
masının sebebi budur. 126 Bu tersine dönen durum yalnızca "rab­
liğin sım"nı (sırru 'r-rusubiyye), "sen" l27 olan sırrı ifade eder; 
böylece fedele d 'anıore' nin ibadeti devotio synıpathetica'sı, ya­
ni görünür bir surete verdiği tecelli işlevini tüm benliğiyle "ci­
simlendirmesi" olur. Mistik aşığın değer ve sadakatinin "muhay­
yile yeteneğine" bağlı olmasının sebebi budur, çünkü, lbn Ara­
bi'nin dediği gibi: "ilahi Aşık bedensiz ruhtur; salt fiziksel aşık 
ruhsuz bedendir; ruhani aşık (yani mistik aşık) hem ruha hem 
bedene sahiptir." 128 

3. Yaratıcı Dişil 

Şimdi, yukanda "arzulann tercümanının" hikmete dair tec­
rübesinde ayırdettiğimiz ikinci işareti takip edecek konumdayız. 
Yaratıcı Muhayyileyi harekete geçirerek aşkın diyalektiği, yara­
tıcı Muhayyilenin dünyasında, yani mütecelli düzlemde, manevi 
ve fiziksel arasında bir uzlaşmaya, manevi aşkla fiziksel aşkın, 
mistik aşkın tekil tecrübesinde birleşmesine sebep olmuştur. 
''Hakk'ı görme" imkanı -insanın Hakk'ı  ölmeden göremeyeceği 
fikrinin işaret ettiği rüyetle değil, insanın yokluğunda yaşayama­
yacağı rüyetle görmekten bahsediyoruz- bu uzlaşmaya bağlıdır 

126 A.g.e. 11, 361 , bkz. IJ, 346-47: "Aşk (ilahi Hüsn tarafından aşığa verilen) tecel­
liyle doğru orantılıdır ve bu tecelli sahip olduğu irfanla orantılıdır. Kendilerini 
tüketenler, aşkın etkilerinin dışsal olarak zuhur ettiği kimseler böylelikle aşkla­
rının fiziksel bir aşk olduğunu gösterirler. Ariflerin aşkları görünür dışsal bir et­
kiye sahip değildir, çünkü irfan ilmi, bahşettiği, yalnızca arifler tarafından bili­
nen bir sırdan dolayı tüm o etkileri siler. Arif olanfedele d'anıore (el-nııılıibbü'l­
'ôrij) asla ölmeyen bir Yaşayan İnsandır; ayn bir Ruhtur ve fiziksel doğaya sa­
hip bir insan arifin öznesi olduğu aşkı tecrübe etme yetisine sahip değildir. Onun 
aşkı ilahi bir şeydir; güçlü arzusu aşk rabbine ait (rabbiiııi) bir şeydir; ona İsmi, 
duyumsal konuşmanın sözcüklerinin hiçbir etki etmediği aziz yardım eder." 

1 27 Bkz. yukarıda I. Bölüm, §3. 
128 Fütıllıat il, 347. Burada, Miraç hikayesine göre, Cebrail'in niye Arşın önünde 

bayıldığı anlatılır (çünkü kimin huzurunda olduğunu bilir, fakat "bedeninin" ele­
mentüstü, fizikselötesi maddesi yok olmaz (bkz. Tercünıônü 'l-Eşvak'taki gön­
derme, il, 2, çev. Nicholson, s. 50). 

173 



BIR'LE BiR OLMAK 

(çünkü insanın "görmediği" bir 1Iaha ne ibadet edebileceği ne de 
böyle bir 1Iahı sevebileceği bize bilhassa hatırlatılmıştır). 1 29 Bu 
rüyet ölüm değil yaşamdır, çünkü Zatın tüm çıplaklığında im­
kansız rüyetini değil, Rabbin, nefsin somut tezahürü olan tekil 
ferdiyetine tekabül eden İsmi taşıyan her mistik nefse özgü rüye­
tidir. Bu rüyet, bu Rabbin aynı zamanda Kendi benliği olan, 
onun için ve onun aracılığıyla Rab olduğu varlıkla karşılıklı ebe­
di bağlılığını (ta ' alluk) öngörür ve gerçekleştirir, çünkü ilahi İs­
min bütünü İsmi ve lsimlendireni, varlık vereni ve varlığı açığa 
çıkaranı içerir; birbirlerini karşılıklı olarak "pasif' hale getirir­
ler çünkü her ikisi de diğerinin fiilidir ve bu fiil rahmettir, 
sympathesis'tir. Gerçek anlamında bir unio sympathetica olan 
bir unio mystica olarak tanımladığımız şey, bu bağ, her birinin 
rolünü diğerinden aldığı diyaloğun, ikili-birliklerinin bu birliği­
dir. Bu birlik senin llahın olan Rabbin "rabliğinin sım"nı 
(sırru 'r-rububiyye ), "sen" olan (Sehl Tüsteri) ve benliğinle bes­
lemek ve idame ettirmekle yükümlü olduğun sırdır; bu sympat­
hesis'te, Rab ve onu kendi Rabbi yapana (ve onda Kendisini 
yaptığına) ortak olan bu tutkuda birlik -bu birlik (lbrahim' in 
Meleklere misafirperverliğinde ipucu verilen) aşkının sadakati­
ne, devotio sympathetica'na bağlıdır. 1 30 

Öngörü -veya daha da iyi bir deyişle, temsili bir Hayal mu­
tasavvıfın nasıl yeniden üreteceğinin, kendi benliğinde nasıl 
temsil edeceğinin kendisine daha . açıklanmamış olduğu bir 
Hayaldir. Bu tür bir varoluşa giriş, ilk defa "arzuların tercümanı­
na" orkestra olan Dfvan' ın giriş kısmında karşımıza çıkan ve 
Fusus'un son bölümünde pekişen sofiyolojide aranmalıdır. Bi­
rinden diğerine olan yolculuk temel aşamalarından az önce geç­
tiğimiz aşkın diyalektiği ile temsil edilir. Eğer 1Iahın, zihinsel rü­
yetin somut suretinde müşahede edilmesi gerekiyorsa, bu suret 
Onun benliğinin Suretini ortaya koymak zorundadır. Dahası bu 
müşahede etkili olmak zorundadır; yani etkisi müşahidin benli­
ğini 1Iahi Varlığın aynı Suretine uydurmak olmalıdır. Çünkü mu­
tasavvıf, ancak benliği bu Suretin kalıbına girdiğinde, ancak 
ikinci defa doğduktan sonra, Rabbinin ilahiliğini taşıyan sım sa­
dakatle ve başarıyla kuşanabilir. 

129 Bkz. yukarıda §2 ve n. 37 ve 40. 
130 Bkz. yukarıda 1. Bölüm, §3. 

174 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

Fakat, hatırladığımız gibi, gizli varoluşlarının gaibinde 
hapsolmuş ilahi İsimleri özgür bırakan llahi Merhamet Nefesi 
(Nefes-i Rahmani), kendini varlıklarını emrettiği suretlerin -ila­
hi İsimlerin kendilerini verdikleri ve bu İsimlerin tezahürü olan 
suretlerin- maddesi haline getiren bu Rahmet, kendini izhar eden 
Hakkın benliğinde ikili bir boyuta, aktif ve pasif bir boyuta işa­
ret eder. Öyleyse Onun mükemmel suretini ortaya koyacak ve bu 
suret olacak varlığın da zorunlu olarak aynı yapıya sahip olması 
gerekir: aynı anda hem tutku hem eylem, yani, sözcüklerin yunan 
etimoloj isine göre patetik [pathetique] ve poietik [po'ietique] 
(münfa 'il-fa 'il), alıcı ve yaratıcı olması gerekir. Fusiis'un son 
bölümündeki baskın sezgi budur ve bu sezgiden, bir mutasavvı­
fın en yüce mütecelli rüyete, dişil varlığın Suretini müşahede 
ederek ulaştığı sonucu çıkar, çünkü müşahede, Yaratıcı Dişilin 
Suretinde Tanrının en ulu tezahürünü, yani yaratıcı kutsallığını 
algılar. 1 3 1  

Böylece, ikili, aktif-pasif yapının kabulünün bizi erdişil mi­
tinin bir tür tekrarına yönelteceğini tahmin etsek de, İslam mis­
tiklerinin maneviyatı batıni olarak, Ebedi Kadınlığın Yaratanın 
bir Sureti olarak görünümüne yönelmiştir, çünkü onda bu mane­
viyat, yaratıcı fiili varlıklara özgürlük vermek olan merhametli 
İlahın sımnı müşahede eder. Sophia aeterna'ın anamnesis' i  
veya hatırlanışı, yazarlarımızda tam bir netlikle ortaya konan bir 
sezgiden başlar. Bu sezgi, Dişilin Erile patiens'in agens'e oldu­
ğu gibi zıt olmadığı, fakat bu iki yönü, alıcı ve aktif yönleri kap­
sadığı ve birleştirdiği, Erilin ise bu ikisinden sadece birine sahip 
olduğu sezgisidir. Bu sezgi Cel§.leddin Rumi'nin bir beytinde 
açıkça ifade edilir: 

Kadın ilahi Nur'dan bir parçadır. Duyumsal arzunun nesne­
si olan varlık değildir. Yaratıcıdır, öyle denmelidir. Yaratılan de­
ğildir. 132 

13 1 Bkz. Fusfis 1, 217. 
132 Celaleddin Rflmi, Mesnevi, 1. Kitap, 2437 (2540). mısra (çev. Nicholson, melin, 

1, 1 50). Nicholson Mesnevi'nin (lranlı mutasavvıflar tarafından Farsça Kuran, 
Kuran-ı Fdrsf olarak görülüp kullanıldığı unutulmamalıdır) bu kısmı üzerine, 
aralarından en harikaları Veli Muhammed Ekberabadi'nin ( 1 727 ve 1 738 arasın­
da yazılan) şerhi başta olmak üzere lran ve Hindistanda yazılan dev ciltler olan 
geleneksel şerhlere değindiği ince ve yüksek anlayışlı bir şerhte bulunmuştur. 
Bu metin şarihlere Mevlana Celaleddin Rfimi'nin öğretisiyle lbn Arabi'ninki 

175 



BIR'LE BiR OLMAK 

Ve bu hikmete dayalı sezgi gulat-ı Şia'nın, Kutsal İmamların 
silsilesini doğuran "Bakire-Ana" olarak kabul edilen Fatıma'nın 
şahsında Sophia aeterna'nın, hikmet kitaplarında kutsanan Yara­
tılışın aracısının bir tecellisini gören ve onun ismine eril biçimin­
de ilahi yaratıcılık sıfatını, Fatıma-Yaratıcı (Fatıma fiitır) sıfatı­
nı veren lsmaililerin ve Nusayrilerin sezgileriyle mükemmel bir 
uyum içindedir. 133 

arasında bağ kurma imkanı sağlayan çok sayıda metinden biridir ve bu metinler 
Fusus'un (yukarıda bahsi geçen) metnini yeniden üreterek Mesnevl'deki metni 
genişletirler. "Kadın en yüce dünyevi güzellik türüdür, fakat dünyevi güzellik 
ilahi Sıfatların bir tezahür ve yansıması olmadığı sürece hiçbir şeydir." (Bkz. 
Necmeddin Daye Razi, Mirsiid: "Adem Havva'nın güzelliğini temaşa ettiğinde, 
ilahi güzelliğin bir zerresini gördü.") "Şair, Suretin perdesini bir kenara bıraka­
rak, Kadımla tüm aşkın ilham kaynağı ve nesnesi olan ebedi güzelliği müşahe­
de eder ve onu, özsel doğasında, bu yaratılmamış Güzelliğin kendini izhar ettiği 
ve yaratıcı fiilini ortaya koyduğu yerin [medium] kendisi olarak görür. Bu bakış 
açısına göre kadın, tecellilerin odağı ve yaşam vericidir ve ışınımlarının gücüy­
le özdeşleştirilebilir. Kadının üstünlüğünü (çünkü kadının varlığı acıio ve pas­
sio'nun ikili modunu birleştirir) öne sürmekte lbn Arabi'ye eşlik eden Veli Mu­
hammed'den bir alıntı yapmak gerekirse: 'Allah'ın somut bir varlıktan bağımsız 
olarak müşahede edilemeyeceğini ve insanda diğer tüm varlıklardan daha mü­
kemmel şekilde görüldüğünü ve kadında erkekten daha mükemmel şekilde gö­
rüldüğünü bil."' Elbette kadına atfedilen (burada yazarlarımızın Kuran'ın 
(Mü'minfln; 14) ve (Ankebı1t; 1 6) ayetleriyle doğruladıkları yaratıcı çoğulluğa 
işaret eden) bu yaratıcılık kadının fiziksel işlevleriyle değil, erkekte aşkı "yara­
tan" ve ilahi Maşukla birliği hedeflemesine sebep olan ruhani ve esasen ilahi ni­
telikleriyle ilgilidir. Burada dişil insanı (bkz. Rilke'de der weibliche Mensch), 
Yaratıcı Dişili düşünmeliyiz. Kendi içinde ruhunun Çocuğunu (ve/ed-i ma 'nevi), 
ldhut'unun (ilahi boyutunun, Müjdesinin [Annonciation] Cebrail'inin; bkz. aşa­
ğıda, Ce15.leddin Rı1mi'nin mutasavvıfın durumunu Mcryem'in Meleğin karşı­
sındaki durumunda temsil ettiği bölüm) çocuğunu doğurabildiği mertebeye ula­
şan ruhani adamda örneklenen bu yaratıcı dişildir. Aynca başka şarihler "Yaratı­
cı" (halik) sözcüğünü Kadının Yaratılıştaki aracılığına atıf olarak yorumlarlar: 
Kadın, en güzel ilahi isimlerin, "Hfilik, Mübdi', Bari'' (Haşr; 24 ve başka yerler) 
isimlerinin tezahür ettikleri tecellidir (mazhar). Bu isimlerde lsmaili hakimler 
başmeleğe ait ulu Üçlüyü [Triad) temsil ederler (bkz. "ilahi Tecelli,'' s. 10 1 ,  n. 
78). Bu Üçlü, yaratıcı Hikmetin özelliklerini de taşır, erken Jsmaililiğin (Üm­
me'l-kitıib) yaratıcı Fatıma'sında (Fdtıma-Fdtir) tanınabildiği gibi ve Sührever­
di'de Cebrail veya Faal Aklın lranlı isminde (Revıinbahş) Maniheizm'in "Işık 
Bakiresinin" görülebileceği gibi. Burada sofiyolojinin kaynaklan son derece 
zengin ve karrnaşıklır; aynca bkz. makalemiz "Soufisme et sophiologie." 
Köşeli parantez içinde verilen sayfa numaralan için bkz. Mevliin5., Mesnevl-i 
Şerif. çev. Süleyman Nahifi, Sadr Amil Çelebioğlu, İstanbul, Timaş, 2007. �.n. 

133 Bir önceki nota bakınız. Şunu da belirtmek çok önemlidir:Dişil varlığın (yani 
yaratıcı Hikmetin) patetik [pathetique] ve poietik [po'ietique] olarak çiftyönlülü­
ğü, simgenin başka yerlerde tekerrürlerini tanımamızı sağlar. Yunanca'dan Arap-

176 



SOAYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

Dişil Yaratıcının ve dolayısıyla dişil varlığın yaratıcı ilahın 
Sureti olduğu sezgisi kesinlikle salt düşünsel bir kurgu değildir; 
Tasavvufun şu çok ünlü sözü üzerinde düşünüldüğünde ortaya 
çıkan bir "tecrübi" kaynağı vardır: "Kendini bilen Rabbini bilir." 
Aşığın kendisini (aynı anda hem benlik hem de anima anlamına 
gelen nefsini) bilerek ulaştığı bu Rabbi, bir kez daha tekrarlıyo­
ruz, elbette Allahın Kendi özündeki hali değildir, özünün özün­
deki hali hiç değildir; kulun "nefsinde" (veya benliğinde) zuhur 
eden ilahtır, çünkü her somut varlığın kaynağı, içinde izini bıra­
kan ve onun kendine has Rabbi olan tekil ilahi İsimdir. Kendini 
bilerek ulaştığı ve bildiği -veya cehalet ve kendini bilmezlikle 
ulaşamadığı- bu kaynak ve bu Rabdir. 134 Ezelde İlahi Varlık zu­
hur etmek ve bilinmek istediğinde, henüz bilinmeyişlerinde ka­
palı olan İsimlerinin tezahürünü arzuladı. Benzer bir şekilde, 
kulun kendisinin bilgisine ulaşması, kendisine özgü Rabbi olan 
ilahi İsmin bilgisine ulaştığı anlamına gelir -böylece ilahi isim­
lerin dünyası iki tarafta da, bilinmeyi arzulayan ilahi Varlığın 
nostaljisinin amaçladığı, kulun ise, izhar ettiği ilahi İsmi arayan 

ça'ya geçmiş olan Nous poietikos ve Nous pathetikos terimleri, lslam'ın Yeni­
Platoncu/arın Meşşailikten edindikleri bütün noetiği tanımlar (ve iki Nofis veya 
akıl arasındaki ilişki nedensel bir ilişki değil bir sempatidir). Nitekim, Yunan Pe­
ripatetikler arasında yalnızca bir bilgi kuramı olan şey (daha aynlmamış, bir 
"Melek" olmamış bir Faal Akıl), lran'da Sühreverdi'nin lbn Sinii.cı müritlerinde 
(Meleğe ait) aydınlatıcı Faal Akıl ve insan aklı arasında bir manevi giriş diyalo­
ğuna dönüşür, aynı, Fedeli d'amore arasında ve Yahudilikte Ezgiler Ezgisi' ni bu 
diyaloğun en yüce versiyonu olarak yorumlayan mistikler arasında bir aşk diya­
loğuna dönüştüğü gibi (bkz. Georges Vajda, Juda beıı Nissim ibn Malka, plıilo­
sophe juifnıarocain, s. 2 1  ve 94). Aynca Nous veya Akıl Plotinus'ta da bu ikili, 
aktif ve pasif tabiata sahiptir. lbn S'.i'nii.'nın kozmolojisinde birbirinden doğan 
Akıllar, başmeleğe ait hipostazlar veya Kerubiler de bu ikili tabiatı ortaya koyar 
(fii 'il-münfa 'il, poietik-patetik). Bu nedenle lbn Sinacılann bazı aleyhtarlan, 
melekbilimlerini Kuran'da eski Araplara atfedilen bir düşünceyi ("Meleklerin 
Hakkın kız çocuklan olduğunu," bkz. "Rituel sabeen" adlı çalışmamız, s. 1 89) 
yeniden ortaya attıklan için eleştirirler. lbn Sinacı melekbilimin ve onun bir yö­
nü olan noetiğin kökeninde nasıl hikmete dair bir sezgi olduğunu anladığımızda 
-lbn Sinacılar Faal Akıldan Kutsal Ruh veya Cebrail figürüne geldiklerine göre, 
Fedeli d 'anıore'nin de nasıl kendi paylanna Madonna Intelligenzia adını verdik­
leri Hikmeti aynı şahısta tanımaya başladıklannı anlayabiliriz. lbn Arabi'nin te­
celliciliğiyle [theophanisme] Yeni-Efliitunculuğunun sudurculuğunu [emanalis­
me] birbirine kanştınnadan diyebiliriz ki, Yeni-Eflatunculuğunun Nous'una te­
kabül eden şahıs (ilk Akıl, yüce Ruh, Ruh-ı Muhammedi, Başmelek Cebrail), 
Dişilin mütecelli önceliğini belirleyen yapının ta kendisini ortaya koyar; aynca 
bkz. aşağıda n. 59 ve 62'ye tekabül eden metin. 

134 Fusus I ,  2 14-15 ve il, 324-25. 

177 



BIR'LE BiR OLMAK 

mahluğun, Tanrının Kendisine dönmeye olan arzusuna benzeyen 
nostaljisiyle halfi özlem duyduğu ve sonsuza dek özlem duyaca­
ğı Nefsin dünyasını temsil eder. 

Sadık aşık için kendine dair bilgisinin, Rabbinin tecrübi bil­
gisi olduğu ölçüde ona Yaratıcı Dişilin gerçeğini sunmasının se­
bebini, işte tam bu noktada şeyhimizle beraber keşfederiz. Ger­
çekten de eğer mutasavvıf varlıkların hem yaratıcısı, hem kurta­
rıcısı hem de maddesi olan llahi Rahmet Nefesini anlıyorsa bu­
nun sebebi kendisinin, Rabbine dönmeyi, yani kendisini keşfet­
meyi arzulayarak Adem' in şahsında kendi üzerine tefekkürde 
bulunmasıdır. Adem'in nostalji ve hüznü de, ondan ayrılarak, 
ondan Suretin göründüğü ayna gibi bağımsız olarak, sonunda 
onu kendisine gösteren kendi Suretinin izdüşümü tarafından ha­
fifletilmişti. Şeyhimize göre, Hakkın Adem' i  Adem'in Havva'yı 
sevdiği gibi sevdiğini söyleyebilmemizin sebebi budur: aynı aşk­
la; Havva'yı severek, Adem ilahi modeli taklit etti. Adem ilahi 
bir temsildir (tahalluk-ı ilahi); bu aynı zamanda erkeğin, kadına 
olan manevi aşkında (yukarıda "manevi aşkın" doğasını incele­
dik) gerçekte Rabbini seviyor olmasının sebebidir. 1 35 Adem na­
sıl Hakkın Kendi Suretini temaşa ettiği ayna, tüm İsimlerini, giz­
li ilahi Zatta (zatu 'l-Hakk) "saklı olan hazinenin" İsimlerini or­
taya koymaya kabil Suretse, Kadın da erkeğin kendi Suretini 
seyrettiği, onun gizli benliği, Rabbini bilmek için tanımak zo­
runda kaldığı Nefsini seyrettiği ayna, mazhardır. 

Öyleyse varlıklarda, var edici ve kurtarıcı Rahmet ile temsil 
edilen ilahi hüznün hafiflemesi ile, Adem' in, kendisine, Hav­
va'nın izhar ettiği Rabbine geri dönen nostaljisi olan Havva ara­
sında mükemmel bir türdeşlik vardır. Fenomenolojinin aynı niye­
ti keşfettiği benzer vasıtalardır. llahi Varlık kendisinin mükemmel 
tezahür ve müşahedesine ulaştığında, bunlara demiurgik bir Ener­
jiyle, aynı zamanda varlıkların ruhani maddesi olan ve bunun so­
nucunda Onu ikili, aktif ve pasif potentia'ya, poietik ve patetik iki 
boyuta sahip olarak ortaya koyan kendi yaratıcı ilahlığı (el-hak­
ku 'l-malılıik bihi) ,ile ulaşır. Veya bir başka paralelliğe değinmek 
gerekirse: Erkeğin, yani Adem'in kendini bilerek Rabbini bilme­
yi amaçladığı müşahede üç boyutlu olsa da, bunlardan ancak bir 

1 35 Fusus i, 216- 17  ve il, 329-30, n. 7 ve 8. 

178 



SOFIYOLOJI VE DEVOT!O SYMPATHET!CA 

tanesi ona mükemmel Sureti sunabilir. Fusfis'un daha önce değin­
diğimiz ve Celaleddin Rfiml'nin Mesnevf'sinin şarihlerinin özel­
likle ilgisini çeken sayfasında İbn Arabi'nin söylediği budur. 1 36 

Erkek, "Adem," kendisini Havva'nın yaratıldığı madde ola­
rak görüp Rabbini kendi içinde müşahede edebilir; o zaman Onu 
anlar ve kendini esasen fail yönüyle anlar. Havva'nın ondan ya­
ratıldığı fikrine başvurmadan da kendi üzerinde düşünebilir; o 
zaman kendini yalnızca mahluk yönüyle, tümüyle pasif olarak 
anlar. Her iki durumda da kendinin ve Rabbinin yalnızca tek ta­
raflı bir bilgisine sahip olur: Fiil ve tutku olan [action et passi­
on] bütünlüğünün müşahedesine ulaşabilmek için bu bütünlüğü, 
gerçekliğinin, o varlığı yaratılan olarak belirleyerek aynı zaman­
da yaratıcı olarak belirlediği bir varlıkta müşahede etmelidir. lş­
te Havva böyledir, Rahmetin suretinde, kendisinden yaratıldığı 
varlığın yaratıcısı olan dişil varlıktır -ve kadının, (manevi ve du­
yumsalı karşılıklı dönüşümle birleştiren) mistik aşkın tecelliye 
bağlandığı başlıca varlık olmasının sebebi budur. 

Yaratıcı Dişilin -tüm sofiyolojinin "tecrübi" temellerini bu­
labileceğimiz- ve dişil varlığın başlıca tecelli olduğu sonucunu 
doğuran bu çıkarımı, elbette ki Adem' in mit-tarihinin geleneksel 
yorumuyla uzlaştırılamaz. Nitekim mutasavvıflarımız kendi iç­
lerinde tecrübe ettikleri olayı, simgesel olguları yeni bir biçimde 
biraraya getirerek ifade etme yoluna gitmişlerdir ve kanımca bir 
dörtleme [quaternite] yapılanmasına ulaşmış olmaları dinsel psi­
koloji için büyük önem taşıyan bir olaydır. Adem-Havva ikilisi­
ne zorunlu bir tamamlayıcı olarak Meryem-İsa ikilisini (farkları 
kabul etmek adına Hristiyan Gnosisteki "Sophia-Christos" de­
meliyiz) karşıt gördüler. Bir Dişil bir Erilden bir annenin, yani 
Adem'den yaratılan ve Adem'Ie edilgen bir ilişki içinde olan 
Havva'nın aracılığı olmadan nasıl doğduysa, aynı şekilde bir 
Erilin de bir Dişilden bir babanın aracılığı olmadan doğması ge­
rekiyordu; ve böylece Meryem lsa'yı doğurdu. Meryemin şah-

136 Bkz. yukanda n. 48. Burada Mesnevf'nin şerhi için başvurulan kısım (I, 2433-
37) Fusas l, 217 ve II, 331-32'ye tekabül eder (bkz. Kaşani'nin Şerhi, s. 272 ve 
Fütuhat IV, 84). Yukanda n. 49 ile ilgili olarak, İbn Arabi'nin bahsettiği üçlü 
kendini müşahede ile, İbn Sina kozmolojisinde, her meleki Aklın kendine ait üç­
lil müşahedesi, ikili tabiatı (agens-patiens) ile beraber yeni bir Aklı, bir Semayı 
ve bu Semayı hareket ettiren bir Nefsi doğuran müşahede arasında paralel bir in­
celeme yapmanın yararlı olacağını düşünüyoruz. 

1 79 



BİR'LE BİR OLMAK 

sında Dişil, ilahi Hikmetin hayalinde faal yaratıcı işleve sahip 
olur. O halde Meryem' in lsa'ya olan ilişkisi Havva'nın Adem'e 
olan bağının karşıtıdır. İbn Arabi, bu yüzden lsa ve Havva'nın 
"kardeş," Meryem ve Adem'in ise ebeveynler olduklarını söyler. 
Meryem Adem'in, lsa ise Havva'nın mertebesine ulaşır (bu tipo­
lojinin çağdaş Hristiyan yoruma ne kadar ters olduğunu belirt­
mek gereksizdir). Bu dörtlemenin ifade ettiği şey (eril ve dişilin 
vasıflarının yer değiştirmesiyle) burada inceleyeceğimiz sofiyo­
lojinin simgesi ve "şifresidir."1 37 

Sofiyolojinin "şifresini" belirleyen bu dörtlemenin ortaya çı­
kışı aynı zamanda aşkın diyalektiğinin nihai gerçekleşmesini ha­
ber verir; gerçekten de Meryem kişisinin Havva ile yer değiştir­
mesi Yaratıcı Dişilin sezgisi tarafından zorunlu kılınır -ve bu 
sezgi, başlıca tecelli olarak Güzellik motifinin, kendisine Güzel­
lik verilmiş olan varlık biçiminin coşkuyla yüceltilmesine dö­
nüştüğü ana damgasını vurur, çünkü o varlık biçimi, kendisini 
yaratan varlığın yaratıcısı olan Rahmetin suretidir. 

Sünnet Hüsnün başlıca tecelli olduğunu sık sık hatırlatır: Al­
lah güzelliği seven güzel bir varlıktır. Elbette bu ancak görünmez 
ve duyumsal arasında farkına vardıkları sempatinin birinin ken­
dini diğeriyle "simgelediği" anlamına geldiği kanaatinde olan 
Maneviyatımız tarafından tanımlanan ve tecrübe edilen mistik 
aşk temel alındığında doğrulanabilir. Kanımca her şeyden evvel 
bu olgu, bu sempati ve simgeciliğe tamamen kapalı, anlan este­
tikçilikle suçlamaktan daha iyisini düşünememiş bir sofuluk ta­
rafından aşk mistiklerine karşı ortaya atılan savı geçersiz kılar. 
Düşmanlık veya korkaklığın nazik tecellilerimize ettiği hakaret­
ler tek bir şeyi kanıtlar: Eleştiricilerin lbn Arabi veya Celaleddin 
Rfimi'nin okullarının ikrar ettikleri, duyumsal Güzelliğe karşı 
kutsal bir histen -bu his onların, diğer irfana dayalı sistemlerde­
ki biçimiyle Hikmetin düşüşü gibi bir olgu oluşturmalarına da 
engel oldu- ne derece uzak olduklarını ortaya koyar. 

137 Bkz. Fütıihô.t l, 13� (X. Bölüm), II, 3 1  ve IV, 24; Kaysfui'nin Fusus üzerine şer­
hi, s. 127. (lsa'nın Meryem'e olan bu bağımlılığı üzerine Orta Çağ'da bazı gnos­
tik çevrelerde de tefekkürde bulunulmuştur; bkz. Alphandery, "Le Gnosticisme 
dans les sectes medievales latines," s. 55-56). O halde lbn Arabi'nin hikmeti, so· 
fiyolojinin kalbinde, incelenmesi ve Aion: Researches into the Phenomenology 
ofthe Selfte (indeks s.v.) C. G. Jung tarafından incelenen dönlemelere eklenme­
si gereken bir tür dönleme kurar. 

1 80 



SOFIYOLOJI VE DEVITTIO SYMPATHETICA 

Güzelliği, duyumsal biçimde başlıca ilahi sıfat olan Hüsnü 
izhar eden insani Suret hakiki bir manevi kudret içerir ve gücü 
manevi bir güç olduğu için, bu kudret yaratıcıdır. İnsanda, onu 
kendi duyumsal görünüşünün ötesine taşıyan nostaljiyi harekete 
geçiren aşkı yaratan bu kudrettir; ve insanın Faal Muhayyilesinin 
ozanlarımızın "semavi aşk" adını verdikleri (İbn Arabl'nin ma­
nevi aşkı) şeyi oluşturmasına sebep olarak, onu kendi bilgisine, 
yani ilahi Rabbinin bilgisine ulaştıran bu kudrettir. Varolabilecek 
en mükemmel şeyin Yaratıcısının dişil varlık olmasının sebebi 
budur, çünkü yanıt verene, sadık aşığa, vasıtası olan bir insanla 
bir ilahi İsim bahşetmek olan Yaratılış düzeni onunla tamamla­
nır. 1 38 Batıni tefsirlerde temsil edildiği şekliyle Havva' nın 
Adem' le olan ilişkisinin dişil varlığın tecelli işlevini karşılaya­
mamasının sebebi budur: dişil varlığın, dörtlemenin belirlediği 
mertebeye yükselmesi şarttı; bu dörtleme, Meryem' i yaratıcı 
Hikmet mertebesine oturttu. Elbette burada tarihin temsil ettiği 
resmi Hristiyanlık'tan çok farklı bir Hristiyanlık'ın sofiyolojisi­
ni görüyoruz. Nitekim, İslam'ın mistik irfanının anlayıp özüm­
sediği bu diğer Hristiyanlık'tı; bu olgu İbn Arabl'nin Hikmeti, 
Hikmet-i fseviyye olarak tanımlamasıyla da doğrulanır. 1 39 

Bu sebeple burada bahsi geçen sofiyolojinin derin hususiye­
tini belirtmek önemlidir. Güzellik başlıca tecelli olarak algılan­
dığı için -dişil varlık Hikmetin veya Yaratıcı Sofinin Hayali ola­
rak temaşa edildiğinden- az önce söylediğimiz gibi, burada di­
ğer irfana dayalı sistemlerde aldığı biçimiyle Hikmetin düşüşü 
gibi bir motif aramamalıyız. Çünkü, temelde, liihat ve niisut'un, 
ilahi ve insaninin biraraya gelişi, daha doğrusu lii/ıat ve niisut'un 
zuhuru, bir düşüş anlayışıyla oluşmaz; bu 1Iahi Rahmete içkin 
bir gerekliliğin sonucudur. İnsanda, insani maceranın trajedisini, 
tecelli arzusunun karşılaştığı değişim ve engelleri, diğer bir de­
yişle niye insan yığınlarının yokluklarının anonimliğini tercih et­
tiklerini, neden onlarda bir vasıta, merhametli bir organ bulmayı 
arzulayan İsmi reddettiklerini"açıklama" yetisi yoktur. 

138 Bkz. yukarıda n. 48. Güç arzusunun Erili mutlak bir etmen olarak belirlediği 
ışıksız Ateş söner ve yerini gizli varlığı olan berrak, yumuşak nura bırakır; bkz. 
Fusus 1, 216  ve II, 328. (Bkz. Jacob Boehme'de semavi Sofiden ayn kalmış in­
sanın hali.) 

139 Bkz. yukarıda n. 16. 

1 8 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

Her halükarda, lalıut'un nasut'un sıfatlarında Zuhuru, mad­
di tarih ve onun kronolojik olaylarının duyumsal düzleminde bir 
hulı11 ile değil, duyumsal düzlemin tecelliler ve nefse ait olaylar 
düzlemine yükselişiyle gerçekleşir; ve "dosetik" olarak tanımla­
sak da tanımlamasak da bu temel sezgiye tekrar tekrar dönmeli­
yiz. Peygamberin gelişinin amacı, tasavvufi aşkta fiziksel aşkla 
manevi aşkın birleşmesi (birbirine dönüşmesi) olarak tanımlan­
dığını gördüğümüz bu birleşmeyi gerçekleştirmekti. B u  olay her 
zaman faal Muhayyilenin belirlediği gerçeklik düzleminde ger­
çekleşir. O halde kişisel tecrübeyi mistik tecrübenin prototipi 
olan Peygamberin gelişi, bu saf aşkın gelişine işaret etmelidir; 
Celil.leddin Rfimi'nin özellikle hatırlanmaya değer bir metninde, 
daha önce andığımız Farsça terimle ifade ettiği hem-demi' nin, 
sempatinin (sumpnoia, [sympnoia] conflatio), manevi ve du­
yumsalın "ortaklığının" başlangıcı olmalıdır. Ezelde Peygambe­
rin Ebedi Dişile (şarihe göre Kutsal Ruh veya Müminlerin Ana­
sı) ettiği gizemli bir münacatta şu sözleri duyarız: "Saf aşkın par­
laklığının, (benliğimin) dağını geçerek saf yakuta dönüştürmesi 
için senin güzelliğinle büyüleneyim ve sana doğru çekileyim." 
O halde bu bağlamda Güzellik kesinlikle bir "baştan çıkarma" 
aracı değildir; düşmüş bir Hikmet olmayan Yaratıcı Dişilin teza­
hürüdür. Ona olan yakarış gerçekte tüm şeylerin dönüşümüne 
olan yakarıştır, çünkü Güzellik kurtarıcıdır. Güzellikle büyüle­
nen Peygamber ezeli varoluşunda, "irfan yakutlarım ve Hakika­
tin gizemlerini duyumsal renklerde izhar etmek için" görünmez 
dünyadan ortaya çıkmayı arzuladı. İşte Mutasavvıfların kendi 
lslamlarını anlama biçimleri budur: bu bir ahenk, insandaki ma­
nevi öğelerle duyumsal öğeler arasında bir sempati (hem­
demf), devotio sympathetica olan bir tasavvufi aşkın ulaştığı bir 
ahenktir. ı40 

140 Mustafa iimed ki siized hem-demi, bkz. Mesnevi, 1. Kitap, 1972-74 [2050-205 1 ]: 
"Sempati kuran Seçilmiş geldi. Konuş benimle ey Hümeyrii, konuş benimle! 
Ey Hümeyrii, nalı ateşe koy da sana ait olan bu nal (aşktan akkor olmuş) bu dağ 
saf yakutlara dönüşsün." Hümeyra isminin Peygamberin eşi Aişe'ye verdiği 
lakap olduğu söyle�miştir. Öncelikle bir sempatik silıir pratiğine bir gönderme 
fark ederiz: aynı antik mineralojide yakut ve diğer değerli taşların, eskiden 
Güneşten yayılan, yeraltından gelen bir ısıyla dönüştürülmesi gibi, demiri ateşe 
koymak, maşuğun kalbinde bir tekabiile neden olmak. Peygamber veya azizin 
bedeninin ilahi ışıkla dönüşümüne gelince (VI, 3058), helenistik mistisizmde 
bunun paralelleriyle karşılaşıyoruz. Bu gizemli hitap şarihlerin mistik ferasetle-

182 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

Yaratıcı Dişilin ilahi Güzelliğin tezahürü olarak üstünlüğü 
hayranlık uyandıran çelişkilerle ifade edilmiştir: Yaratıcı Dişil 
ebedi doğumun metafizik düzleminde ve ikinci doğumun, muta­
savvıfın benliğini bu üstün Suretin kalıbından şekillendirerek 
içinde manevi hayatın en yüce sımnı filizlendiren doğumun düz­
leminde algılandı. İbn Arabi bazen, onun için önemsiz dil konu­
ları olmak yerine daha yüksek bir metafizik gerçekliği ifade eden 
basit lugati ifadeler veya dilbilgisel olgular üzerinde durur ve bu 
olguları, bir dilbilimciyi şaşkınlığa düşürebilecek fakat simgele­
rin tesbitine son derece uygun, fazlasıyla kişisel bir dilbilimin 
yöntemleriyle inceler. İbn Arabi Peygamberin bir hadisinde dil­
bilgisi kurallarının büyük bir ihlalini görür: cümle içinde, temel 
bir uyum kuralı hiçe sayılarak dişil erilden daha ağır basmıştır. 141 
İşte Şerhlerin genişlettiği yorumların çıkış noktası budur. İbn 
Arabi Arapçada kaynak ve sebep ifade eden tüm sözcüklerin di­
şil olduklarını belirtir. O halde, eğer Peygambere ait olduğu söy­
lenilen cümle dilbilgisi açısından yanlışsa, bunun sebebinin Pey­
gamberin, Dişilin her şeyin kaynağı olduğunu ima etmek isteme-

rini zorlamıştır. Bazıları dişil bir ismin, Arapçada müennes olan (Aramicede dü­
zenli olarak dişil olan) Ruh' a gayet uygun olduğunu dile getirir. O halde burada 
Peygamberin çağnsına cevap veren mistik şairin Kutsal Ruhla aşığın Maşukta 
konuştuğu gibi konuştuğuna dair bir işaretle karşılaşmz, çünkü llahın en mü­
kemmel rüyeti Dişilin temaşası aracılığıyla elde edilir (Kaşani, Şerh, s. 272). 
Yukanda metnimizde tercüme ettiğimiz şerh buradan kaynaklanmaktadır. 
Aynca şarihlere göre Mevlana Rfimi'nin, Peygamberin, yoklukları halinde göre­
vini yerine getiremeyeceği duyumsal insan doğası sıfatlarıyla bir araya gelebil­
mek için 15.hGt'un düzleminden nasGt'un düzlemine indiğini söylemek istediği 
sonucuna varabiliriz. O halde, aşkın dünyadan inmek ve duyumsal suretlerde ir­
fan yakutlarım izhar etmek için Hümeyra'nın güzelliğiyle büyülenmeyi arzu 
eder. Bu durumda Hümeyra mutlak Güzelliğin (cemal) karşıtı olan duyumsal, ol­
gusal gilzelliği (hüsn) temsil eder ve hem-demi, Muhammed'in insanın duyum­
sal ve manevi sıfattan arasında kurduğu ahengi, sempatiyi ifade eder. Şarihleri­
miz için bu ahenk yalnızca Peygamberi değil, kurduğu dini de tanımlar. işte bu 
nedenle, bu yorumla Hümeyra'nın açıkça Semavi Ruhu ifade ettiği beyit arasın­
da bir çelişki gönneyiz. Eğer Aişe-Hümeyra, Müminlerin Annesi (bkz. Manihe­
izm'de "Yaşayanların Annesi"), Kutsal Ruhun tecellisi ise (mazhar), bu demek 
olur ki dünyevi düzlemde, yani Peygamberin tarihi şahsının seviyesinde, ebedi 
bir nebevi Logosun münacatının yöneltildiği bu Kutsal Ruhu, Yaratıcı Dişili iz­
har eder. Hem-demi'nin zahiri dünyadaki hakimiyet olanağı bu ezeli katmanda 
doğar. 

14 1  Fusus ı, 2 19  ve l!, 335-336, Bali Efendi'nin şerhi, s. 430. Hadisin metni burada 
detaylı olarak incelenemeyecektir. 

1 83 



BIR'LE BiR OLMAK 

si olduğunu varsayabiliriz. 142 Aynca gerçekten de Arapçada her­
hangi bir şeyin kaynak veya başlangıç noktası unun, "anne" söz­
cüğüyle ifade edilir. Bu durum, lugati bir olgunun daha yüksek 
bir metafizik gerçeği ortaya koymasının en çarpıcı örneğidir. 

Bu sahiden de, gerçek olan gerçekliği, gerçek olan gerçeği, 
temel Gerçekliği, kısaca varoluşun özünü, başlangıçlann başlan­
gıcını ifade eden, ötesinde hiçbir şeyin düşünülemeyeceği dişil 
hakikat terimi üzerinde durup düşündüğümüzde inkar edemeye­
ceğimiz bir duygudur. İbn Arabi okulunun büyük şahıslanndan 
Abdürrezzak Kaşani, bu terimin anlamlan üzerine bir sayfalık 
yoğun bir tefekkürde bulunur. Bu hakikatin, mutlak fail olarak 
"her şeyin babası" (ebu 'l-küll) olduğunu söyleyebiliriz; fakat 
Annesi olduğunu söylemek de daha az uygun değildir, hatta da­
ha uygundur. Çünkü hakikat, isminin dişil olan anlamına uyarak 
fiil ve tutkuyu birleştirir (canıi 'ü beyne 'l-fi'l ve 'l-in.fi 'al) ve bu 
aynı zamanda Tezahür ve Gaybet arasında bir denge ve ahenk 
ima ettiği anlamına gelir. Her suretteki Batın ve kaynağı olduğu 
her belirli şeyde kendini belirleyen belirleyici olduğu ölçüde 
agens 'tir; 'Zahir ve dolayısıyla kendisini hem izhar eden hem 
gizleyen mazharda belirlenen olduğu ölçüde patiens'dir; ve her 
mazhar bilenin gözünde aynı yapıya sahiptir. 143 İbn Arabi bu te­
fekkürlerin niyetini şu şekilde yoğunlaştım: "Kabul edilen felse­
fi doktrin her ne olursa olsun, başlangıç ve sebep üzerine düşü­
nülmeye başlandığında Dişilin önce geldiği anlaşılır. Eril olan 

1 42 A.g.e. Söz konusu olan başlıca terimler: zat (Öz, Nefs), ziit-ı ilahiyye (liahi Öz), 
varlığın köken ve kaynağı; 'illet, sebep; kudret, varlığı izhar eden güç; sıfat, ila­
hi vasıf, izhar olunan. Kaşani'nin gözlemlediğine göre, Kuran "eşssiz bir nefs­
ten" bahseder; bu nefse bir yoldaş verilmiştir ve bu ikiliden çok sayıda insan ne­
şet etmiştir; fakat "nefs" de dişil bir sözcüktür. 

1 43 Bkz. Kaşani'nin Şerhi, s. 274-75. Mistik algının agens ve patiens'i tek bir somut 
bütün ( 'ayn; Fusus II, 332) oluşturduğunu kavramasının sebebi budur, çilnkü ev­
lilikte birlik (nikah) halinde, agens ve patiens bir essentia unialis (hakikat-i ahıl­
diyye), tutkuda fiil, fiilde tutku oluşturur. Tefekkürdeki mutasavvıf için bu nikah 
gizeminde, liahi Varlığın agens olduğu yerde patiens olduğu rüyeti yoğunlaşır 
(esse agentem ve esse patientem'in eşzamanlılığı, Kaşani, s. 272. Burada, her 
varlık mertebesine özgü, Tek Özden nüzullerin (tenezzülılt) ve şehadet aleminin 
taayyünlerinin her birinde tekrarlanan bu nikfilıın gizemi üzerine bütün bir ma­
kale eklemek uygun olurdu (Kaşani, Lugat, s.v., nikfih, s. 129-30 ve Şerh, 
s. 272); cinsel birleşme, saf ışıktan Ruhlann dünyasında, himmet adı verilen 
o hayali, izdüşümsel ve yaraııcı Enerjinin suretini alan bu nikfilıta birleşmenin 
yalnızca bir yansımasıdır (bkz. yukanda 7. ve 33. notlar ve aşağıda, iV. Bölüm). 
Bkz. Sühreverdi'de farklı varlık düzlemlerinde kahr ve muhabbet kavramlan. 

1 84 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

iki dişil ' in arasına konmuştur: Adem kendisinden varolduğu İla­
hi Özle (Ztitu 'l-Hakk) kendisinden var olan Havva arasına kon­
muştur." 1 44 

Bu son sözler, semanın en yüksek katından başlayarak varlı­
ğın · tüm yapı ve düzenini ifade eder. Manevi tecrübenin dilinde 
bunlar paradokslara çevrildiler ve bu paradokslar yalnızca 
Adem' in mit-tarihini tersine çeviren ve bu tersine çevinneyle ta­
mamlayan bir durumu belirttiler. Fakat az önce bahsi geçen 
Adem her şeyden evvel ruhani Ademdir; asıl anlamıyla Anthro­
pos (Ademü 'l-hakiki), 1 45 mahdut varoluşun ilk derecesi, Noüs, 
İlk Akıldır. İkinci derece semavi Havva olan evrensel Ruhtur 
(Nefs-i külliyye). O halde köken olan eril Noiis iki dişilin arası­
na konur: İlahi Öz (zatu 'l-Hakk) ve evrensel Ruh. Fakat öte yan­
dan bu ilk Akıl aynı zamanda Ruh-ı Muhammedi (saf Muham­
medi Öz veya Kutsal Ruh, Başmelek Cebrail) adıyla anılır. 1Ik­
Yaratılan (Protokistos) olarak bu Ruh saf pasiflik halinde yaratıl­
mıştır (in.fi '  at-i mahd) ve sonra kendisine yaratıcı faaliyet veril­
miştir ifa 'iliyyet). Arşa yerleşmesinin ve kendisine başlıca ilahi 
İsim olan er-Rahman 146 isminin verilmesinin sebebi budur (ismi 

144 Fusas I, 2 19-20 [240] ve il, 335. 
145 Bkz. Kaşani, Şerh, s. 268. 
146 Burada ikili bir gönderme vardır: llki Kuran Gafir: 1 5 (Peygamberin arşa yerleş­

mesinin, daha doğrusu Rüh-ı Muhammedf'nin ayeti, bkz. Fusas 1, 220 ve il, 336-
337 ve Bali Efendi'nin şerhi, s. 432); ikincisi bu ayeti açıklayan hadis: "Allah 
Aklı yarattığında, ona "Geliş" dedi ve o da gelişti. Sonra 'yönet' dedi ve o da yö­
netti. Ondan sonra ona şöyle dedi: "Kuvvet ve izzetim adına! Senin aracılığınla 
aldım ve senin aracılığınla verdim; senin aracılığınla ödüllendirir, senin aracılı­
ğınla cezalandınnm."' Bkz. Davud Kayseıi'nin şerhi (s. 482-83). Kayseri ekler: 
"Bu Akıl Peygamberin 'Allah'ın ilk yarattığı varlık benim ışığımdı" derken atıf­
ta bulunduğu Ruhtur." Burada iki kısa gözlemde bulunmamız gerekir: ( 1 )  Bu 
Ruh, yukanda 'ubadiyyeı ve rububiyyetin çift yönlülüğüne tekabül eden ikili, ak­
tif ve pasif doğasına değinilen (n.49), Plotinus'un Sudurlanndan ilkine eştir [ho­
mologue]; elbette tecellilerin sırası Yeni-Platoncular ardışık olarak nüzul eden 
sudurlannın sırası değildir; tecelliler her defa, varlığın tek hakikatinin farklı şe­
killerde temaşa edilen tezahürleridirler. O halde llk Akıl cüzi bir surette tezahür 
eden Tannnın kendisidir ve aynı şey külli Nefs ve tüm diğer tecelliler için de ge­
çerlidir (Fusas il, 337). (2) Kesinliğe verdiğimiz önem Rüh-ı Muhanuııedf'ye 
yapılan göndermelerle Peygamberin tarihi kişiliğine yapılan göndermeler ara­
sında aynın yapmamızı zorunlu kılar. Öbür türlü tüm teolojik bakış açısını sap­
tırma tehlikesiyle karşı karşıya kalırız. Burada kaçınılması gereken karışıklıklar, 
Konsüllerin resmi Kristolojisiyle burada peygamber bilimde bir uzantısıyla kar­
şılaştığımız erken dönem Kristolojinin (Ebonitlerin Kristolojisi) birbirlerinden 
çok farklı önermeleri arasındaki bir karışıklığın bizi karşı karşıya bırakacakla-

1 85 



BIR'LE BiR OLMAK 

aynca Ralımiiniyel meleki ekiyle genişletmiştir). Öyleyse, sema­
daki en yüce şahsın, İsmi ilahi Merhametin bütün sımnı kapsa­
yan şahsın bu özelliklerinde Yaratıcı Hikmetin özelliklerini göre­
biliriz. Nitekim bir başka meşhur Mürşit, Abdülkerim Cill, 
Rfih-ı Muhammedi'nin veya "Ruh denilen Meleğin," İlahi Varlı­
ğın kendisine, Arapça epik edebiyatındaki şahısların, "arzuların 
tercümanının" kutladığı Hikmete de adlarını veren o şahısların 
simgelediği gerçeğin kendisi olduğunu bildirdiği sözleri tekrar­
ladığı meczup konuşmayı kaydeder. 147 İmam Ciifer-i Sadık'a at­
fedilen bir hadis-i kudsi de yine onunla, ilahi emrin dişil olarak 
yöneltildiği şahısla (ilk ilahi, emanasyon, mükemmel Huri) 
karşılaşırız: "Muhammed ol -ve o oldu (Muhammed)." 148 
Bunlar Peygamberin tecrübesinin mistik tecrübenin prototipi 
olarak "hikmete dayalı" yönüyle düşünülme biçimine dair ipuç­
larıdır. 

İşte Hallac'a atfedilen meşhur mısrada ifade edilen temel 
sezgi de bunlardan biridir: "Benim anam kendi babasını doğur­
du; bu hakikaten de bir mucize." Varlıkların kaynağınının sımnı 
başka şekilde anlatamayacağı için bir paradoks ile anlatan bu 
mısranın şarihleri arasında iki meşhur İranlı Mutasavvıf, tasav-

nyla aynıdır. Bu peygaınberbilim için olduğu gibi bu erken dönem Krisıoloji için 
de Antropos motifine veya Henoch kitaplarında Metatron'un taçlandınlışına de­
ğinmemiz gerekir. Rudolf Otto, zamanında çok doğru bir şekilde, burada antik 
Iran ilahiyatının Fravaşi-Daina ve dünyada onu temsil eden ruh arasında kurdu­
ğu ilişkiye denk bir ilişki ayırt etmişti. 

147 Bkz. Nicholson, Studies in /slamic Mysticism, s. 1 1 3. "Sen Hind ve Selma, 'Az­
ze ve Esma ile temsil edilen hakikatsin." Bkz. Cili, Kitiibu'I-lnsiini 'l-Kamil, il, 
1 1 - 12. Bu sözler Onun isimleri ve nitelikleri üzerine, "Ruh isimli Melek," yani 
-Aramicede dişil oluşuna yukarıda değinilen (n.56)- Ruh tarafından bir rüyetle 
kendisine iletilen ilhamların bir parçasıdır. Fakat burada söylenen şey kesinlikle 
bir dilbilgisi raslantısı değildir. Bkz. Kutsal Ruhun, Aphrahat gibi bir Süryani 
yazarda veya lbranilerin lııcil 'inde ("annem Kutsal Ruh") dişil hipostaz veya 
Gnostisizmde dişil Aeon oluşu. 

148 Massignon, Essai sur /es origines du /exique technique de la mystique ınusulma­
ne, s. 237-38'de alıntılanmıştır. Bu kOni sözcüğü Kuran'daki kün (ol=fiat) söz­
cüğünün dişilidir ve insani mahlukların ilkine, bir başka hadisin beyaz incisine 
(dürr-i beyza) göndermede bulunur: das ewig Weibliche. Erken dönem Karmat 
öğretisine göre kuni'nin ilk ilahi sudur olması ve Mansur İbn 'Ammar gibi bir 
Mutasavvıfın bu sözcüğü, insan ırkının yaratıcısının "kunt, fe-kiinet (Ol ve ol­
du)" dediği, Cennetin mükemmel Hurisini temsil etmekte kullanması son dere­
ce ilgi çekicidir. Arapça Kun sözcüğünün aynı şiddetteki eşinin Latincede fıat 
değil Esto! olduğunu unutmayalım. 

1 86 



SOFİYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

vufi aşk dininin iki büyük ismi vardı: On üçüncü yüzyılda Fah­
rüddin-i Iraki ve on beşinci yüzyılda Cami. Onlara göre "anam," 
llahi Varlıkta gizli olan ebedi varoluşumu, eski Zerdüşt lranın 
söz dağarcığında Fravaşi' m, arketip ve bireysel meleğim olarak 
adlandıracağımız şeyi ifade eder. Ebedi bireyliğimin bu bireyleş­
mesi, llahi Varlığın kendi benliği içinde gerçekleşen ve yalnızca 
Onun tanıklık ettiği bir tecelli sonucunda oluşur. Bu açıdan 
O onun "babası"dır (valid). Fakat Onu, bu tecelli Onun benliğin­
de benim bu bireyleşmemi meydana getirdiğindeki, yani benliği 
belirlenenlerini edindiğinde ve onlarla "renklendiğindeki"haliy­
le düşündüğümüzde, bu açıdan o benim ebedi bireyliğimin çocu­
ğu (veled), yani "benim anam"ın çocuğudur; bu açıdan bakıldı­
ğında benim anam "onun anası"dır. Bu paradoksun akla getir­
meyi amaçladığı şey Dişilin özünün, kendisini yaratan varlığın 
yaratıcısı olmak olduğudur; aynı şekilde, ancak yaratıcısı olduğu 
varlık tarafından yaratılabilir. Eğer burada alemin doğumu­
nun ilk fiilini hatırlarsak, bu paradoksun ilahi-içi hayatın gize­
mi ve bununla beraber Ebedi Dişilin gizemini ifade ettiğini 
anlarız. 149 

Dolayısıyla bu sır kendini mutasavvıfa yalnızca ebedi ferdi­
yetinin düzleminde göstermez, aynı zamanda, ilahi usulde varo­
labilmek için, somut varoluşunu kaynağına Dönüşünün yoluna 
sokmak için kendi içinde temsil etmesi gereken bir varlık biçi·· 
midir. Bu açıdan bakıldığında, Hallac'a atfedilen mısra ikinci 

149 Yukarıda Hallac'a  atfedildiği söylenerek alıntılanan mısra, Dfvan' ın 10. Kaside­
sinde yer alır, çev. Massignon; s. 27 ( 1 2. mısra); bu mısra Bedreddinü'ş-Şehid'e 
de atfedilir (Nicholson, Studies, s. 1 13,  n.1  ); bkz. Cami, Eşf"atü '/-Lema 'at (Fah­
rüddin Iraki'nin şerhi), s. 69-70. Şii teosofinin Fatıma'nın ümmi ebf-hd ("baba­
sının annesi") lakabı (Peygamberin kendisine atfedilir) üzerine tüm tefekkürle­
rini de değerlendirmemiz gerekir (bkz. aşağıda, n. 70). Fravaşi'nin dünyevi va­
roluşa "inmiş" olan ruhuyla ilişkisine gelince, bu ilişkiyi ezeli semavi Nefs ile 
dünyevi nefsin oluşturduğu yapısal ikili-birliğin (bkz. yukarıda n. 62) prototipi 
olarak gönne eğilimindeyiz (bu ise daha önce Nyberg, Kleinere Schriften, 
s. 125'te öngörülmüş bir kavramdır). Bu açıdan bakıldığında, Mazda hikmetinde 
Daena ile Şii hikmette Fatıma şahıslarının (ve üstü kapalı özelliklerinin) paralel 
bir hikmete dayalı incelemesinde bulunmak değerli bir çalışma olur (bu konuda 
başka yerde daha fazla şey söylemeyi planlıyoruz). Böyle bir çalışmada, yukarı­
da değindiğimiz (n. 59) evliliğe dair mistisizm (nikah) motifine de yer verilir. 
Hallac ve Bedrüddin'e atfedilen beyit üzerine daha fazla açıklama için bkz. Nic­
holson, Studies, s. 1 12-1 1 3 . 

1 87 



BIR'LE BiR OLMAK 

doğuma - Aziz John lncili'nde (IIl:3), İslamın tüm Maneviyat 
Ehlinin bildiği ve üzerinde düşündükleri bir mısrada bahsi geçen 
doğuma işaret eder: "Bir insan Tanrının krallığını yeniden doğ­
madan göremez." 150 Fakat bizim bağlamımızda bu yeni doğum, 
mistik nefsin Yaratıcısını "yarattığı," veya diğer bir deyişle, mu­
tasavvıfın Yaratıcı Dişili temsil etmesinin, "hakimaneliğinin" 
[sophianite], onun Rabbinin ilahlığını ("sen" olan sım) üstlen­
meye uygunluk derecesini, teopati'sinin, tutkusu mutasavvıf ta­
rafından bilinmek olan Tanrıyı ortaya koyma ("doğurma") dere­
cesini belirlediği anlamına gelir. Hallac'ın mısrasında metafizik 
düzlemde algılanan paradoksun meyvesi Sühreverdi' nin "Kamil 
Tabiatına" (el-tiba 'ii 't-tanı) ettiği niyazda görülür: "Sen benim 
ruhani babamsın (eb-i riihanl) ve manevi çocuğumsun (veled-i 
ma 'nevi) ," 15 1 yani sen beni ruh olarak vücuda getirdin ve ben se­
ni düşüncemle, tefekkürümle vücuda getirdim. Bu durum Hal-
15.c' ın paradoksunun başlangıca döndüğü durumdur ("benim 
anam benim babamı doğurdu"), fakat ebedi düzlemden mutasav­
vıfın somut varoluşunun edimsel düzlemine aktarılmıştır. Eğer 
mutasavvıf böylece Yaratıcı Dişilin Suretinin misali olabildiyse, 
Meryem' in nasıl onun prototipi olabildiğini ve Mesnevi'sinin en 
güzel sayfalarından birinde Celaleddin Rfiminin onu nasıl muta­
savvıf yerine koyabildiğini anlayabiliriz. 1 52 Müjdenin bu bölü­
mü böylece, kendini bilen Rabbini bilir söylemini doğrulayan 
simgelerden birine dönüşür: Esasen mutasavvıfta Meleğin rüye­
tinin şartlarını belirleyen, yani mütecelli rüyete, görünmez ve 

1 50 Bkz. Cami, Eşf"atü'l-Lema 'iit, s. 70. Elbette Fahrüddin Iraki ve Hallac'ın niyet­
leri karşıt değil tamamlayıcı niteliktedir. Aziz John lncili'nin yukarıda bahsi ge­
çen mısrasına gelince (III:3), lslam'ın hikmet kaynaklı düşünürlerinin favorile­
rinden biridir; örnek olarak bkz. lsmaililik için Kelami Pir, ed. lvanow, Farsça 
metinde s. 1 1 4. Mısra burada, cismani doğum (viliidet-i cismii11i) tenzil dünya­
sında gerçekleşirken ruhani doğumun (viliidet-i ruhil11f) te'vil dünyasında ger­
çekleştiği düşüncesiyle ilişkili olarak alıntılanmıştır. 

1 5 1  Bkz. Sühreverdi tarafından kaleme alınan en güzel ilahilerden biri, Kamil Tabi­
ata çağn, E11 Islam Ira11ien, cilt II, s. 138 ve devamı Mevliind Riimf' nin şarihle­
rinde tekrar karşımıza çıkan Veled-i ma 'ııevf ifadesine dikkat ediniz (aşağıda n. 
70). • 

t 52 lbn Sinacılar bu kavrama geri döndüler. Faal Akılda Cebrail-Kutsal Ruhu tanı­
dıktan ölçüde (bkz. yukanda n. 48 ve 49), onlar için noetik temel bir mistik tec­
rübenin başlangıcıydı. lsfahan'da on yedinci yüzyılın en meşhur kelarncılann­
dan Mir Damad'ın yaşam ve eseri buna örnektir; bkz. "Confessions extatiques 
de Mir Damad" adlı çalışmamız. 

188  



SOFIYOLOJI VE DEVITTIO SYMPATHETICA 

duyumsalın birleştiği veya birbirlerini simgeledikleri bir suretin 
rüyetine olan yetisini tanımlayan, mutasavvıfın benliğinin (Mer­
yem tarafından temsil edilen) "hakimaneliği"dir. 

Şimdi, Celaleddin Rumi'nin Farsçanın lirizminin tüm kay­
naklarıyla Başmeleğin ortaya çıkışını betimlediği mısralarında 
titreşen sesleri ayırtetmeye çalışalım. 

İnsan üstü bir güzelliğin ortaya çıkışı karşısında 

Kalbin sımndan kafasını kaldıran bir Hayal gibi 

Önünde topraktan bir gül gibi biten bu Suretin karşısında 

Meryem, korkudan kendisini kaybetmiş olarak ilahi muhafazaya 
sığınır. Fakat Melek ona şöyle der: 

"Benim görünür Suretim karşısında görünmeze kaçıyorsun . . .  

Hakikatte benim ocağım ve evim bu Görünmezin içinde . . .  

Ey Meryem! İyi bak, çünkü ben zor anlaşılır bir Suretim 

Ben hilalim ve kalp içinde Hayalim. 

Kalbine bir Hayal geldiğinde ve orada yerleştiğinde, 

Kaçman boşuna olur; bu Hayal sende kalacaktır, 

Yalancı sabah gibi koybolan 

Boş ve asılsız bir Hayal değilse eğer. 

Fakat ben gerçek sabahım, senin Rabbinin nuruyum. 

Çünkü benim gündüzümün etrafında hiçbir gece gezinmez. 

Bana karşı Allah'a sığınırsın, 

Ben varolan tek Sığınağın ebedi Hayaliyim 

Ben çok defa kurtuluşa ulaştırmış olan sığınağım, 

Sen bana karşı sığınırsın; oysa Sığınak benim. l 53 

"Ben Rabbinin ışığıyım" -Meleğin ne olduğunu söylemenin, 
Meleğin, kendisinin kim olduğunu ifade ederken aynı zaman­
da kendini bilenin Rabbini bildiğini bildirdiği bu sözlerden 
daha iyi bir yolu var mıdır? Çünkü Meleğin, Ceialeddin 
ROmi'nin Muhayyilesi aracılığıyla söylediğini, yani Onun 
Misalinden kaçmanın Meryem için ve mutasavvıf için ken-

153 Mesnevi, IIJ. cilt, 3706 [3723] ff. ve 3771 -80 [3796-3813] ;  Nicholson'ın III 3773 
üzerine şerhi, Vlll, 95: "Dışandaki göz için Cebrail bir hilal görünümüne (gü­
zelliğine) sahiptir, fakat bu onun yalnızca misilli bedenidir (suret-i misali); ger­
çek sureti onda zuhur eden ve mutasavvıfın kalbi olan aynaya bir hayal olarak 
yansıyan ilahi Sıfatlardan oluşur." 

1 89 



BIR'LE BlR OLMAK 

dinden uzaklaşmak, kendinden kaçmak demek olduğunu söy­
lemenin daha iyi bir yolu var mıdır? Sığınacak yer aramak 
belki de çaylak ruhaninin ilk hareketidir; kendi iç benliğinin 
biçimi olduğunu hiita farkedememiş olduğu Hayali kendi 
dışında arar. Fakat bu kaşıçta ısrar etmek, hileye başvurmayı 
kabul etmek ve kanıt aramaktır; bunun sonunda hiçbir amira­
ne varlık seni şüphe ve ızdıraptan kurtarmaya gelmeyecektir, 
çünkü Hikmetin gece Misalinin "arzuların tercümanına" 
Tapınağın gölgesinde sorduğu sorunun tek bir cevabı vardır 
ve bu, Mesnevi'nin Meryemin şahsında temsil ettiği cevaptır. 
Tannyı kanıtlamak imkansız olduğuna göre, "kendini Tanrıya 
kabiliyetli kılmaktan" başka cevap yoktur. Nitekim, Celaled­
din Rfimi'nin de söylediği gibi, ebedi bireyliklerimizden 
her biri bir İsimdir, İlahi Rahmet Nefesinin yaydığı bir 
ilahi İsimdir. Bu isim mutasavvıfın kalbine nüfuz ettiğinde 
(Meleğin Nefesiyle Meryem'e nüfuz ettiği gibi), yani "Rabbi­
nin sım" bilincine açıldığında, ilahi ilham kalbini ve nefsini 
doldurduğunda, "tabiatı öyle olur ki içinde İsa'nın ölüleri 
dirilten nefesine sahip manevi bir Çocuk (veled-i nıa 'ııevi) 

doğar." 1 54 

154 lsmail Ankaravi'nin Şerhi ad 1, 1934; Nicholson'da alıntılandığı yer, il, 1 30- 1 3 1 .  
Buradaki beyitler, 1 ,  1 934 [2006] ff.: "Hakkın Çağrısı, örtülü olsun veya olma­
sın, Meryem'e ihsan edeceğini eder. Ey derilerinin altında ölümün çürüllüğü ki­
şiler, Sevgilinin sesiyle yokluktan geri gelin. Bu mutlak ses, kulunun göğsünden 
sıksa da aşk şahından gelmektedir. Ona 'ben senin dilin ve gözünüm; duyuların, 
mutluluğun, ö!kenim' demiştir. Git, çünkü sen hakkında 'benimle duyar, benim­
le görür' denilensin. Sen ilahi bilincin kendisisin; niye o bilince sahip olduğunu 
söylüyorsun?" Şerh (s. 1 30-3 1 ): ilk beyit Şura; 50-51 [5 1 ] .  Kuran ayetlerine işa­
ret eder: "Allah bir insanla ancak vahiy yoluyla veya perde arkasından konuşur, 
yahut bir elçi gönderip izniyle ona dilediğini vah yeder. O yücedir, hakimdir" ve­
ya Onun tarafından gönderilen ve yetki verilen bir Melek aracılığı olmadan ko­
nuşması ihsan edilmemiştir. Sözcük içermeyen "Hakk'ın çağrısı" (Farsça Bang­
i Hakk = Arapça Kelamullah), Musa'nın yanan çalıdan duyduğu çağrıya işaret 
eder (Taha; 29 ff., Nemi; 7-8). "Meryem'e bahşettiğini" ifadesi, nefesini Bakire 
Meryem'e üHeyen Kutsal Ruh veya Cebrail aracılığıyla lsa'nın ana rahmine 
düşmesine işaret eder (Enbiya; 9 1 ;  Tahrim: l 2): lsa'ya, Meryem'e izdüşürülen 
Allah'ın Sözü (Kelimetullah) denilir (Nisa : l69). lsmail Ankaravi'nin yukarıda 
alıntılanan ifadesinip kaynağı budur; bu ifadeyi Sühreverdi'nin Kamil Tabiatına 
münacatına benzetebiliriz (yukarıda n. 67): "Sen beni doğuran Ruhsun ve benim 
düşüncemin doğurduğusun. Meryem gibi, Fatıma gibi, mistik nefs 'babasının 
annesi' olur" (bkz. yukarıda n. 65). Aynca bkz. ed. Nicholson, ek not ad 1, 1 5 15-
2 1 ,  VII, 371-72, 'fevlana RQmi'nin büyük nesir eseri Flhi mafih'ten alıntı (ed. 
Fun1zanfer, s. 1 9-..!. l ): "Suret çok önemlidir; suret ve öz (mahz) arasındaki illifak 
olmadan hiçbir şey yapılamaz. Bir tohumu kabuğundan ayırırsanız, her ne sık-

190 



SOFİYOLOJI VE DEVITTIO SYMPATHETICA 

Celfileddin Rumi'nin öğrettiği şey, bir yüzyıldan biraz sonra 
Meister Eckhart' ın Batıda öğrettikleriyle kelimesi kelimesine 
aynıdır. 155 Ve bu Manevi Çocuk motifi, mistik nefsin kendisini 
doğurduğu veya Cel3.leddin Rumi'nin deyişiyle "kendini Mele­
ğine hasıl ettiği" yüce simgeyi tefekkür ettiği motif -bu motif 
manevi anlamda öyle baskındır ki -on yedinci yüzyılda kelamcı 
Mir Damad'ın tanıklığından öğrendiğimiz gibi- lranın İbn Sina­
cı veya Sühreverdici geleneğinin kelamcıları ve filozoflarında da 
karşımıza çıkar. Bu motif aynı zamanda burada açığa çıkannaya 
çalıştığımız sofiyolojinin anlam ve niyetini de net bir biçimde ta­
nımlar ve bize, yakın zamanda Batıda -Vladimir Soloviev'in, ni­
yeti son kertede kendisinin "sosyal Enkarnasyon" adını verdiği 
şey olan hikmete dayalı düşüncesi gibi- hikmete dayalı düşünce­
nin doğuşuna katkıda bulunan hikmetlerden ne kadar farklı oldu­
ğunu da gösterir. Eminim ki bu düşünce lbn Arabi veya Celfiled­
din Rumi'nin müritlerine anlaşılmaz gelirdi -oysa bizim için ne 
yazık ki düşüncemizi tecelli düzleminde oluşturmak sonsuz de­
recede zor -şüphesiz, önce akılcı felsefe ve dinbilimin yüzyıllar 
boyu içimize işlediği düşünce biçimini yenmemiz ve varlığımı­
zın bütününün şu anda kendimiz olarak tanımladığımız şeyden 
ibaret olmadığını, bu bütünün bir kişiyi daha içerdiğini, bize gö­
rünmez olan aşkın yarımızı, lbn Arabi'nin "ebedi bireyliğimiz" 
adını verdiği -ilahi İsmimizi- antik lranda Fravaşi terimiyle ad­
landırılan şeyi içerdiğini keşfetmemiz gerekir. Onun varlığını 
tecrübe etmenin, güneş çiçeğinin duasının biçimiyle çok mü-

!ıkla ekerseniz ekin büyümeyecektir. Kabuğuyla birlikte ekin ve ulu bir ağaç ola­
caktır. Bu açıdan bakıldığında ilahi arzunun gerçekleşmesi için beden esastır ve 
şarttır. (Burada yokluktan varlığa, mineral halden bitki haline vs., mele ki hale ve 
ad inflniıum halden hale geçişe bir atıf vardır.) Allah tüm bunlan, bu nevi birbi­
rinin üzerine dizili çok sayıda ikametinin -hatta daha göstermediği birçokları­
nın- bulunduğunu anlaman için ekti. Her seferinde başarıya ulaştıran şey çiledir. 
Meryem çocuk doğumunun sancısını çekmediği sürece hurma ağacının dibine 
gitmedi (Meryem; 23-26). Bu cisim Meryem gibidir ve her birimizin içinde bir 
Isa mevcuttur (ta lıemcfin Meryem esi ve der yeki !sa darfm); içimizde aşk acısı 
yükselirse lsa'mız doğacaktır. " 

1 55 Bkz. daha önce Nicholson'dan alıntılanan parça, VIII, 1 3 1 : "Baba nefsin içine 
Kelamı söyler ve Oğul doğduğunda, her nefs Meryem olur." Aynca bkz. Meister 
Eckhaıı, Telle etait Soeur Katrei ( 1954), s. 104: "Tanrı böyle yapar: nefsin en yü­
ce bölgesinde tek oğlunu doğurur. Oğlunu bende doğurduğu fiilde ben Babada 
Oğlu doğururum. Çünkü Tann için meleği doğurmakla Bakireden doğmak ara­
sında fark yoktur"; s. l 76: " . . .  ve Tannnın anne ve kardeşleri olmamızın bir mu­
cize olduğunu söylerim . . .  " 

19 1  



BIR'LE BiR OLMAK 

kemmel bir şekilde ifade ettiği bir synıpatheia'da onun çekimine 
maruz kalmaktan başka yolu yoktur. Bu görünmez huzurla diya­
loğa girmek için bize nesnel olarak kanıtlanmasını beklemeye­
lim. Bizim diyaloğumuz onun kendi kanıdıdır, çünkü varlığımı­
zın a priori'sidir. Burada bu diyaloğu unio synıpathetica olarak 
ele alarak, "ilahlığın sımndan", sen olan sırdan almaya çalıştığı­
mız ders budur. 

Çünkü İbn Arabi'nin görünürdeki monizmi bir diyalog, di­
yaloj ik bir durum doğurur. Kendimizi buna ikna etmek için Ki­
tabıı 't-Tecelliyat' ın son kantosunu dinleyelim. Bazı Yahudi mis­
tikler Ezgiler Ezgisi 'ni insan ruhuyla faal meleki Akıl (aynı za­
manda Kutsal Ruh, Cebrail veya Madonna Intelligenzia olarak 
adlandırılır) arasında tutkulu bir diyalog olarak yorumladılar. Ve 
bu şiirde de daha az olmayan bir tutkunun yakarışını duyarız. 
İlahi Hikmetin, Meleğin, Fravaşi'nin veya daha dolaysız olarak, 
mutasavvıfın "meleki işlev" verdiği "misali suretin" sesini ayır­
dederiz, çünkü acılı bir sorgunun üçlü niçininde Kiibe'nin gölge­
sinde "arzuların tercümanına" sorulan sorunun bir tür yankısını 
duyarız: Görünmez Maşuğun yok olup olmadığını veya İsmini, 
sırrını yalnızca senin bildiğinin hiçbir zaman varolup olmadığını 
sorduğuna göre sen kendin mi yok oldun? 

Dinle, ey sevgili ! Ben fılemin hak.ikatiyim, hem merkezim 
hem çemberim, 

Hem parçayım hem bütünüm. 

Gökyüzü ve Yeryüzü arasındaki idareyim, 

Kendi idrakımın nesnesi olmak için sende idrakı yarattım. 

Bu yüzden beni idrak ettiğinde kendini idrak edersin. 

Fakat beni kendi aracılığıyla idrak edemezsin. 

Beni ve kendini benim gözümle görürsün. 

Kendi gözlerinde beni göremezsin. 

Ey sevgili ! 

Seni çok defa çağırdım ve beni duymadın. 

Sana kendimi çok defa gösterdim ve beni görmedin. 

Kendimi çok defa yumuşak bir koku haline getirdim ve beni 
koklamadın, 

1 92 



SOFIYOLOJI VE DEVOTIO SYMPATHETICA 

Lezzetli yemekler haline getirdim ve sen beni tatmadın. 

Dokunduğun nesnelerde niye bana ulaşamıyorsun? 

Veya hoş kokularda niye beni içine çekemiyorsun? 

Niçin beni gönnüyorsun? Niçin beni duymuyorsun? 

Niçin? Niçin? Niçin? Niçin? 

Sana verdiğim keyif tüm diğer keyiflerden üstün 

Ve sana sunduğum zevk tüm diğer zevklerin ötesinde 

Senin için ben tüm iyi şeylere yeğim, 

Ben Cemalim, Keremim. 

Sev beni, yalnız beni sev. 

Kendini bende sev, yalnızca bende sev. 

Bağlan bana, 

Sana benden yakını yok. 

Diğerleri seni kendileri için severler, 

Ben seni senin için severim. 

Oysa sen, sen ise benden kaçıyorsun. 

Ey sevgili! 

Bana adil davranamazsın, 

Çünkü sen bana yaklaştığında, 

Bunun sebebi benim sana yaklaşmış olmamdır. 

Sana kendinden daha yakınım, 

Ruhundan, nefesinden daha yakınım. 

Mahluklar arasında 

Sana böyle davranacak kim var? 

Seni senden kıskanıyorum 

Senin başka kimseye ait olmanı istemiyorum, 

Kendine bile. 

Benim ol, benim için ol, 

Farkına bile va.rmadan bende olduğun gibi ol. 

Ey sevgili ! 

Vuslata doğru gidelim. 

193 



Ve eğer firkate çıkan 

Yolu bulursak 

Firkati yok ederiz. 

El ele gidelim, 

BIR'LE BiR OLMAK 

Hakikatin huzuruna çıkalım. 

Hakikat bizim hakimimiz olsun, 

Ve vuslatımıza sonsuza dek 

Mührünü bassın. 156 

156 Fransızca çeviri, öğrencim ve artık Ecole des Hautes Etudes'de iş arkadaşım 
olan Osman Yahya tarafından yapılmıştır. Kendisi yukanda sözü edilen geniş 
çaplı çalışmanın (Giriş, n. 1) yanı sıra, "Tecelliler Kitabı'nın"şu anda basımda 
olan bir edisyon kritiğini hazırlamıştır. Ben çalışmasında yalnızca birkaç sözcük 
değiştirdim ve tipografiyi basitleştirmek için satır düzeninde değişiklik yaptım. 

1 94 



JİKiNCİ BÖLÜM 

Y AJRATICI MUHAYYİLE 

VE YARATICI ]])UA 





GİRİŞ 

"Muhayyile kavramı, düşünce ve varlık arasındaki sihirli 
aracı, düşüncenin hayalde vücut bulması [incarnation], hayalin 
varlıkta mevcudiyeti, Rönesans felsefesinde büyük yeri olan ve 
Romantizm felsefesinde tekrar karşılaştığımız sonsuz öneme sa­
hip bir kavramdır." 1 Boehme ve Paracelsus'un öğretilerinin en 
önde gelen yorumcularından birinden alınan bu gözlem, bu kita­
bın ikinci bölümü için olabilecek en iyi giriştir. Bir yandan, bir 
hayalin sihirli üretimi, sihirli eylemin veya tüm eylemin,fakat 
özellikle yaratıcı eylemin başlıca tür ve modeli olarak Muhayyi­
le kavramını vurgulamayı hedefliyoruz; ve diğer yandan, ruhun 
fikir ve arzusunun tecessüm ettiği bir cisim olarak (sihirli bir ci­
sim, zihinsel bir cisim) hayal kavramını ele alıyoruz.2 Duyumsal 
dünyaya hayat vererek biçim ve renklerde Ruhu üreten yaratıcı 
sihirli kudret olarak Muhayyile; Tanrının "hayal ettiği" Magia 
divina [ilahi sihir] olarak dünya, yani lmago ve Magia sözcükle­
rinin biraraya gelmesiyle temsil edilen, Novalis' in Fichte aracı­
lığıyla yeniden keşfettiği antik öğreti.3 Fakat en başta bir uyan 
gerekiyor: bu lmaginatio fanteziyle karıştırılmamalıdır. Paracel­
sus'un evvelce gözlemlediği gibi fantezi, Muhayyilenin aksine 
doğada temeli olmayan bir fikir egzersizidir, "deli adamın mi­
henk taşı"dır.4 

Bu uyarı çok önemlidir. Bizi, Muhayyilenin "yaratıcı" işle­
vinden "nadiren ve de genellikle mecazen bahsedildiği" bir du­
ruma getiren dünya görüşlerinden doğan güncel karmaşayla sa­
vaşmak için gereklidir. Bilgi kuramlarına çok büyük emekler ve­
rildi, çok sayıda "açıklamanın" (o ya da bu şekilde ruh bilimcilik, 
tarihselcilik veya toplumbilimciliğe dahil olan) toplam etkisi 

2 

Alexandre Koyre, Mystiques, Spirituels, Alchimistes du XV/eme siecle allemand, 
s. 60, n. 2; bkz. aynı yazara ait La Philosophie de Jacob Boehme, s. 21 8, n.4. 
Bkz. Koyre, Mystiques, s. 59-60. 
Bkz. Koyre, La Philosophie de Jacob Boehme, s. 349, 376, 505 ff. 

4 "Die Fantasey ist nicht /maginatio, sondem ein eckstein der Narren . . .  " Paracel­
sus, Ein ander Erkliirung der Gesammten Astronomey (ed. K. Sudhoff, X, s. 475, 
alıntılandığı yer: Koyre, Mystiques, s. 59, n. 1) .  

1 97 



BIR'LE BiR OLMAK 

nesnenin nesnel öneminin sıfırlanması oldu ve bunun sonucunda 
düşüncemiz, gerçek varlık ortaya koyan bir Muhayyilenin irfana 
dayalı [gnostik] algısıyla karşılaştırıldığında tam bir agnostisiz­
me dönüştü. Bu seviyede tüm terminolojik titizlik bir kenara bı­
rakılır ve Muhayyile fanteziyle karıştırılır. Bu Muhayyilenin no­
etik bir değeri olduğu, varlık "yarattığı" için bir bilgi organı ol­
duğu düşüncesi bizim adetlerimizle kolayca uyum sağlayamaz. 

Şüphesiz bir ön soru gereklidir: İnsana atfettiğimiz yaratıcı­
lık esasen nedir? Fakat yarattıklarının anlam ve geçerliliğini ön­
görmediğimiz sürece bir cevap mümkün müdür? İnsanın yalnız­
ca verili bir gerçeği aşmaya değil, bu zorlama dünyada kendi 
kaynaklarıyla haşhaşa kalmış bir bireyin yalnızlığını aşmaya 
(deliliğin sınırında bir saplantı olabilen yalnızca-ben-liğini, Nur­
Ich-Seinını aşmaya) ihtiyaç duyduğu düşüncesini, önce bu öteye 
geçme ihtiyacını kendi derinliklerimizde hissetmeden ve bu yön­
de bir karara varmadan nasıl kabul edebilir ve izah etmeye baş­
layabiliriz? Doğru, "yaratıcı" ve "yaratıcı aktivite" günlük ko­
nuşmamızın birer parçasıdırlar. Fakat bu eylemin amacı bir sanat 
eseri veya bir kurum olsun olmasın, onun yalnızca ifadeleri ve 
belirtileri olan bu nesneler elimizdeki soruya bir cevap oluştur­
maz: İnsanın yaratma ihtiyacının anlamı nedir? Bu nesnelerin 
kendileri dış dünyada yer alırlar, fakat ortaya çıkışları ve anlam­
lan esasen yaratıldıkları iç dünyadan dışarıya doğrudur. İnsanın 
yaratıcı eyleminin boyutunu paylaşabilen ve böylece yaratıcılığı­
nın ve yaratıcı organ olan Muhayyilenin anlamına ışık tutabilen 
yalnızca bu dünya, daha doğrusu bu dünyanın yaradılışıdır. 

Dolayısıyla her şey, bu hayal edilmiş dünyaya atfettiğimiz 
gerçeklik derecesine ve aynı şekilde, bu dünyayı hayal eden Mu­
hayyile atfettiğimiz gerçek güce bağlı olacaktır; fakat bu iki so­
ru da yaratma ve yaratıcı eylemle ilgili oluşturduğumuz fikre 
bağlıdır. 

Hayal edilen aleme gelince, cevap belki de bir arzu veya zor­
luk biçimini alacaktır, çünkü, duyumsal verilerin ve bu verilerin 
deneyle doğrulannbilir kanunlarını ifade eden kavramların ale­
miyle, yalnızca imanın hala ulaşabildiği bir manevi alem, bir 
Ruhlar krallığı arasında ara bir alemin varlığını kabul eden bir 
gerçeklik düzeni kalmamıştır. Muhayyilenin fanteziye çöküşü 
tamdır. Sanatsal yaratımların narinliği ve nedensizliğiyle, sanat-

1 98 



YARATICI MUHAYYiLE VE YARATICI DUA 

sal dünyadaki gelişmelerin gerekçe ve açıklaması olarak kabul 
edilen "sosyal" başarıların sağlamlığı arasında bir karşıtlık görü­
lür. Kısaca, deneyle doğrulanabilen gerçeklikle gerçekdışılık 
arasında ara bir seviye kalmamıştır. Her açıklanmaz, görünmez, 
duyulmaz şey Muhayyilenin, yani işlevi hayali olanı, gerçek ol­
mayanı salgılamak olan yetinin yarattıkları olarak sınıflandırılır. 
Agnostisizmin bu bağlamında Tanrı ve tüm kutsallık biçimleri 
muhayyilenin yarattığı, yani gerçekdışı şeylerdir. Böyle bir Tan­
rıya dua, ümitsiz bir sanrıdan başka ne olabilir? İnanıyorum ki 
bu tümüyle negatif Muhayyile anlayışıyla, burada, sonradan ge­
lecek metinlerin incelemesini önceden sezinleyerek, bu meydan 
okumanın karşısında dururcasına şu cevabı verirsek kendisinden 
bahsediyor olacağımız kavram arasındaki uçurumun derinliğini 
tek bakışta ölçebiliriz: Eh tam da bu yüzden, bu Tanrı llahi oldu­
ğu için gerçektir ve vardır ve ona edilen Dua da bu yüzden an­
lamlıdır. 

Rönesans teosofistlerimize kısa bir göndermeyle giriş yaptı­
ğımız Muhayyile kavramının derinlemesine anlaşılması, bu ya­
zarların eserlerinin geniş çaplı olarak incelenmesini gerektirir. 
Rüyete dayalı mistik tecrübenin tüm tanıklıklarını bu niyetle tek­
rar tekrar okumak gerekecektir. Bu kitabın planı araştırma alanı­
mızı sınırlandırmamızı zorunlu kılar. Bu alan Tasavvufun ve ls­
lam'da batıniliğin ve bilhassa da lbn Arabi okulunun alanıdır. 
Fakat lbn Arabi hikmetiyle bir Rönesans teosofistinin veya Ja­
cob Boehme'nin okulunun hikmeti arasında, yaptığımız girişin 
akla getirdiği, İslam ve Hristiyanhk'ta batıniliğin durumunun 
ana hatlarını veren bir karşılaştırmalı çalışmayı gerektirecek çar­
pıcılıkta benzerlikler vardır. İki tarafta da Tanrının Muhayyile 
kuvvetine sahip olduğu ve kainatı hayal ederek yarattığı fikriyle 
karşılaşırız. Bu kainatı Kendi içinden, Kendi benliğinin ebedi is­
tidatlarından ve kudretlerinden çekip çıkardığı fikriyle, saf ruhun 
alemiyle şahadet alemi arasında, Mutasavvıfların deyimiyle 
"Düşünce Hayaller" fikri, mundus imaginalis, tasavvufta denil­
diği üzere "duyuötesi duyumsallığın," latif sihirli cismin atemi, 
"ruhların cisimlendiği ve cisimlerin ruhanileştiği alem" olan ara 
bir alemin [berzahın] varlığı fikriyle, Muhayyilenin egemen ol­
duğu alemin bu alem olduğu fikriyle, bu atemde Muhayyilenin, 
hayal eden özneye "şekil verecek" gerçeklikte etkiler doğurduğu 
ve insanı tahayyül ettiği biçimde (zihinsel cisim) "kalıba döktü-

1 99 



BIR'LE BiR OLMAK 

ğü" fikriyle karşılaşırız. Genel olarak, bu şekilde Hayale atfedi­
len gerçeklik derecesinin ve Muhayyile'ye atfedilen yaratıcılığın 
resmi ilahiyat öğretisiyle, yoktan yaratma öğretisiyle -bu öğreti 
adetlerimizin o kadar parçası olmuş ki onu tek sahici yaratma bi­
çimi olarak görüyoruz-alakası olmayan bir yaratma anlayışına 
tekabül etiğini görürüz. Bu creatio ex nihilo anlayışıyla, ontolo­
jik olarak yaratıcı Muhayyilenin çöküşü arasında zorunlu bir ba­
ğıntı olup olmadığını ve bu nedenle, Muhayyilenin yalnızca ha­
yali ve gerçekdışı olanın üreticisi olan bir fanteziye çöküşünün, 
temelleri, tam da bu kendine has Yaratılış anlayışının egemen ol­
duğu bir önceki dinsel dünya tarafından atılmış olan laik dünya­
mızın damgası olup olmadığını dahi sorabiliriz. 

Bununla birlikte, İbn Arabi'nin hikmetinin ve tüm alakalı 
hikmetlerin birinci kabulü Yaratılışın esasen bir tecelli oluşudur. 
Bu halde yaratma, ilahi yaratıcı gücün bir fiilidir: bu ilahi yara­
tıcı Muhayyile esasen mütecelli bir Muhayyiledir. Arifteki faal 
Muhayyile de aynı şekilde mütecelli bir Muhayyiledir; "yarattı­
ğı" varlıklar bu varoluş biçimine ait olan berzahta sui generis 
[eşi olmayan] bir bağımsız varoluşla varlıklarını sürdürürler. Ya­
rattığı Tanrı da fantezimizin gerçekdışı bir ürünü olmak yerine 
bir tecellidir, çünkü insanın faal Muhayyilesi (tahayyül-i mutlak) 
yalnızca mutlak mütecelli Muhayyilenin organıdır. Dua başlıca 
tecellilerden biridir; bu nedenle "yaratıcıdır"; fakat "yarattığı" 
için hitap ettiği Tanrı tam da bu Yaratmada Kendini Duaya izhar 
eden Tanrıdır ve bu Yaratma, bu anda, asıl Öznesi Kendini Ken­
dine izhar eden Tanrı olan tecellilerden bir tanesidir. 

Birçok kavram ve paradoks kesin bir silsileyle birbirini izler. 
İnsanda bu mütecelli Muhayyilenin organı olan, kalp ve kalbin 
yaratıcılığı üzerinde dunnadan önce bunlardan bazı önemli olan­
larını hatırlamamız gerekir. 

200 



3 

TECELLİ OLARAK YARADILIŞ 

1. Tecelli Olarak Yaratıcı Muhayyile veya 
"Tüm Varlığın Kendisinden Yaratıldığı Hakk" 

Öncelikle İbn Arabi' nin dehası tarafından tasavvur edilen 
ebedi kozmogoninin fiillerini hatırlamak gerekecektir.s Başlan­
gıç olarak: koşulsuz ve sınırsız özünde yalnız olan, hakkında tek 
bir şey bildiğimiz bir 1lahi Varlık: Kendini onlara izhar ettiği öl­
çüde Onu Kendisine izhar eden varlıklarda tezahür etmeyi arzu­
lamasına sebep olan ezeli yalnızlığın hüznü. Bizim algıladığımız 
Tezahür budur. Kim olduğumuzu bilmek için bunu tefekkür et­
mek zorundayız. Ana tema, kendine yeten bir mutlak Kudretin 
varlığa patlayışı değil, temel bir hüzündür: "Gizli bir haziney­
dim, bilinmek istedim. Bu nedenle onlarda bilinmek için mahlu­
katı yarattım." B u  evre, bilinmemekten ızdırap çeken ilahi İsim­
lerin hüznü olarak tanımlanır ve Rahmet ve var etme (icad) olan 
ilahi Nefesle (teneffüs) inen ve Gizemin dünyasında 1Iahi Varlı­
ğın Kendisine, yani Kendi İsimlerine olan Rahmeti olan işte bu 
hüzündür. Yahut diğer bir deyişle, başlangıç noktasını aşk belir­
ler; aşk, aşık olan tarafından güçlü bir arzu hareketine (hareket­
i şevkiyye) işaret eder. Bu arzuyu ilahi Nefes yatıştınr.6 

Bkz. yukarıda bahsi geçen yönleri, 1. Bölüm, §§ 2 ve 3. llerideki paragraflarda 
kullanılan terminolojiye denk düşen terimleri belirlemek için bunları belirtelim: 
el-Hakku 'l-mahluk bihi = Tüm varlığın tarafından ve kendisinde yaratıldığı 
Hakk) (Yaratan-Yaratılan). El-Hakku 'l-mutahayyel = mütecelli Hayal tarafından 
izhar edilen Hakk. El-Hakku '/-mahluk fl' l-i 'tikiidcit = İnançlarda yaratılan Hakk. 
Tecdidü'l-halk = yaratılışın tekerrürü. 

6 Bkz. Ibn Arabi, Fütuhüt, il, 310. 

201 



BIR'LE BiR OLMAK 

Varlığın gizemini kendi varlığının tecrübesinde keşfettiği bir 
incelemeyle hekim, baştan itibaren Ens increatuın [yaratılmış 
varlık] ile hiçlikten gelen bir ens creatuın [yaratılmış varlık] ara­
sındaki teolojik zıtlıktan, Sumnıum Ens [varlığın zirvesi] ile _ 
Onun mahlukatı doğurduğu hiçlik arasındaki ilişkinin herhangi 
bir zaman gerçekten tanımlanıp tanımlanmadığını şüpheli kılan 
bir zıtlıktan kaçınır. Hüzün yaratılanın "ayrıcalığı" değildir; Ya­
ratıcının içindedir, tüm çıkarımlarımızı öngörerek ezeli Varlığı 
yaratıcı bir Varlık haline getiren motifin kendisidir; Onun yaratı- -
cılığının sımdır. Ve Onun yarattığı şey, hiçlikten, Kendisinden 
başka bir şeyden, O -olmayan bir şeyden doğmaz; Onun asli 
Varlığından, Onun kendi zuhur etmemiş benliğindeki gizli kud­
ret ve istidatlardan doğar. Dolayısıyla teneffüs sözcüğü aynı za­
manda şafak vaktini hatırlatacak şekilde "ışımak" ve "ortaya çık­
mak" anlamlarına gelir. Yaratılış esasen İlahi Varlığın, önce ken­
disine zuhuru, Kendi içinde gerçekleşen bir ışımadır, ilahi bir te­
cellidir. Burada, mantığın aşamayacağı bir uçurum yaratan bir 
creatio ex ııihilo yoktur, çünkü karşıtlık ve uzaklık yaratan bu 
son derece bölücü düşüncenin kendisidir; burada hiçbir iddia ve­
ya kanıdın geçemeyeceği bir belirsizlik alanına dönüşme imkanı 
olan tek bir çatlak yoktur. 1Jahi Soluk, şeyhimizin Nefesü 'i-Rah­
man veya Nefes-i Rahmani olarak tanımladığı, varlık veren Rah­
met Nefesini dışarı verir; bu Nefes Bulut ( 'ama) adı verilen bü­
tün bir "latif' ezeli varediş kütlesini doğurur. Bu da şu hadisi 
açıklar: "Biri Peygambere sormuş: (görünür) mahlukunu yarat­
madan önce Rabb'in neredeydi? Cevap şöyledir. -Buluttaydı; 
yukarısında da aşağısında da hiçbir yer olmayan bulutta."7 

llahi Varlığın soluğuyla dışarı verdiği ve başlangıçta olduğu 
şey olan bu Bulut, tüm suretleri kabul eder ve aynı zamanda var­
lıklara suretlerini verir; fail ve münfail; alıcı ve var edicidir (mu­
lıakkık); onun aracılığıyla llahi Varlık (Hakkfi zatihi) olan varlı­
ğın ezeli gerçekliğindeki (hakfkatü'l-viidid) ayrışma gerçekleşir. 
Sınırsız ve koşulsuz, mutlak Hayaldir (hayal-i mutlak). 1Iahi Var­
lığın, Kendini gizli benliğinde ayrıştırarak, yani Kendisine İsim­
lerinin istidatlanyla·onlara bağlı olan, varlıkların ayn-ı saibeleri-

7 A.g.e., mutlak Hayalin (hayal-i mutlak), öz haline getiren (hayal-i nıuhakkık), 
ilahi Varlığın tüm zahiri, mütecelli yönlerini oluşturan suret veya alıcılan (Ziihi­
ru 'ilah) şekillendiren (nıusavvir) Muhayyilenin özü (hakikat) olarak Bulut. 

202 



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

ni [hecceites], Onun özünde gizli olan prototiplerini (a 'yiin-ı sii­
bite)S Kendine izhar ederek Kendini izhar ettiği, "Kendini Ken­
dine gösterdiği" ilk mütecelli faaliyet -bu faaliyet yaratıcı Faal 
Muhayyile, mütecelli Muhayyile olarak tasavvur edilir. Ezeli 
Bulut, mutlak veya mütecelli Muhayyile, var edici Rahmet eş 
kavramlardır ve aynı birincil gerçekliği ifade ederler: Her şeyin 
kendisinden yaratıldığı liahi Varlık (el-Hakku' l-mahlfik bibi kul­
li şey') -ve bu "Yaratan-Yaratılan" anlamına gelir. Çünkü Bulut, 
Onun dışarı verdiği Nefes olduğu için ve Onda saklı olduğu için 
Yaratandır; o halde Bulut görünmez olandır, batındır. Ve tezahür 
eden mahluktur (zahir). Yaratan-Yaratılan (hiilik-mahluk): bu, 
1Jahi Varlığın Batın ve Zahir olduğu ve aynca Evvel ve Ahir ol­
duğu anlamına gelir.9 

Bu nedenle bu Bulutta, en yüce Başmeleklerden, "Aşkla 
meczup Ruhlardan" (el-muhayyamun) inorganik minerallere ka­
dar tüm varlık biçimleri zuhur eder; liahi Varlığın saf özünden 
(ziitu 'l-Hakk) ayrışan her şey, cinsler, türler ve bireyler, bütün 
bunlar Bulutta yaratılır. "Yaratılır," fakat ex nihilo husule getiril­
mez, çünkü mümkün olan tek yokluk varlıkların gizli halleridir 
ve çünkü, tezahür etmemiş olan özde gizli oldukları saf potansi­
yel hallerinde bile, ezelden beri varlıkların pozitif bir mevkileri 
vardı (sübut). Nitekim, "yaratmanın" menfi bir yönü vardır, çün­
kü şeyleri gaybetlerinde tutan varlık mahrumiyetine son verir; bu 
çift menfilik, yokluğun yokluğu, pozitif fiili oluşturur. Bu an­
lamda kainatın hem varlıkta hem de yoklukta doğduğunu söyle­
mek mümkündür. ıo · 

9 

Son olarak, daha önce gözlemlediğimiz gibi ve burada açıklanması gerekmeyen 
sebeplerden dolayı, ebedi ferdiyet [hecceite etemelle] teriminin, lbn Arabi'nin 
eserinde çok karmaşık çağnşımlan olan a'yan-ı sabite terimi için en doğrudan 
çeviri olduğu kanısındayız. Hecceite Duns Scotus'un teknik söz dağarcığında 
karakteristik bir terimdir. Burada bu sözcüğü kullanarak bir yakınlık veya tür­
deşlik ima etmeye çalışmıyoruz. Böyle bir soru ancak -lbn Arabi'nin hikmeti­
nin etkisinde olan- lran'ın son dönem lbn Sinacılan üzerine geniş çaplı bir ça-
lışmaya bağlı olarak sorulabilir. 
Fütuhat il, 3 1 3. Bulut, ilahi Nefes olarak, ilahi Varlığın içinde (Hakk'ın hakika­
tinde) alınıp verilen bir soluktur; Yaratanda yaratılana dair olanın şekillenişidir 
(ve şekillenebilirliği). Yaratan-Yaratılandır, yani, Onda evrenin tilm suretlerinin 
zuhur ettiği, Onda tecellilerin sonsuz çeşitliliğinin birbirini izlediğidir (fe kane 
el-Hakk el mahluk bihi ma zahara min suver el alem fıhi ma zahara min ihtilaf 
el-tecelli el-ilahi fihi). 

10 Fütuhıiı il, 31 1. 

203 



BIR'LE BiR OLMAK 

O halde Yaratılış bir Tecellidir, yani gaybet ve kudret halin­
den nurani, zahiri hale bir geçiştir. İşte bu özelliğiyle ilahi, ezeli 
Muhayyilenin bir fiilidir. Benzer şekilde, eğer bizim içimizde, 
dindışı "fantezi" anlamındaki hayal değil faal Hayal (kuvvetü 'l­
hayiil) veya Imaginatrice olan bu aynı Hayal gücü olmasaydı, 
kendimize gösterdiklerimizden hiçbiri ortada olmazdı. Burada, 
an be an yenilenen, sürekli yinelenen bir yaratmayla daimi bir 
mütecelli Hayal arasındaki bağla, diğer bir deyişle varlıkların 
devamlı ardışıklığına sebep olan devamlı bir tecelli silsilesi (te­
celliyat) düşüncesiyle karşılaşırız. Bu Hayal, Batını ancak ört­
meye devam ederek açığa çıkarabileceğinden dolayı iki olasılık­
la karşı karşıyadır. Bu bir perde olabilir; bu perde o kadar opak­
laşabilir ki bizi putperestlik tuzağına düşürüp orada hapsedebilir. 
Fakat giderek daha saydam da olabilir, çünkü tek amacı muta­
savvıfın, varlığın kendisi hakkında bilgi edinmesini, selametin 
irfanı olduğu için kurtarıcı olan bilgiyi edinmesini sağlamaktır. 
Bu durum arif, birbirini izleyen çok sayıdaki suretin, bu suretle­
rin hareket ve fiillerinin yalnızca saydam olmayan bir perdeyle 
örtüldüklerinde Birden ayn görüldüklerini anladığında gerçekle­
şir. Saydamlığa bir defa ulaşıldı mı, ne olduklarını ve niye olduk­
larını bilir; niye Batın ve Zahir arasında birlik ve ayrım olduğu­
nu bilir; niye Rab ve kulu, 'Abid ve Ma 'bad, Maşuk ve Aşık ol­
duğunu bilir; bu ikisini birbirine karıştıran tek yönlü bir olumla­
manın veya bu iki varoluşu aynı öze ait değillermiş gibi birbiri­
ne zıt koşan bir ayrımın, niye ilahi niyete ve böylece her varlık­
ta Onun sımnın tezahürüyle yatıştınlmayı arzulayan Hüzne iha­
net olacağını bilir. 

Yaratan-Yaratılan, yarattığını Kendi dışında oluşturmak ye­
rine, tabiri caizse, altında Kendini izhar ettiği ve her şeyden ev­
vel Kendine gösterdiği Görünüm (ve saydamlık) olarak bir kıya­
fet gibi giyen Yaratandan başka birçok isimle bahsedilir, "mu­
hayyel Hakk," yani mütecelli Muhayyilenin "izhar ettiği" Hakk 
(el-Hakku 'l-muhayyel), "inançlarda yaratılan Hakk" (el-Hakku 'l­
mahlı'ik fi 'l-i 'tikôdiit) gibi. Yaratıcının dünyayı hayal ettiği ilk 
harekete, yaratılasın dünyasını, dünyaları, ilahım, simgelerini 
hayal edişi tekabül eder. Ya da daha doğrusu, bunlar aynı ebedi 
oluşun evreleri, tekerrürleridir: bir Tahayyülde kendini gerçek­
leştiren Tahayyül (tahayyül fi tahayyül), Yaratılışın sürekli yine­
lenişi gibi -ve sebebiyle- sürekli kendini yineleyen bir Tahayyül. 

204 



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

Alemleri izhar etmiş olan Yaratıcının aynı mütecelli Muhayyile­
si, Yaratılışı, Kendi mükemmel sureti olarak izhar ettiği ve bu 
Suret olan aynada kendisine sureti olduğu Onu gösteren insanda 
an be an yeniler. İnsanın faal Muhayyilesinin boş bir kurmaca ol­
ması bu nedenle mümkün değildir, çünkü, insanda ve insan ara­
cılığıyla, kendisine ilk önce hayal ederek gösterdiği şeyi açığa 
vurmaya devam eden bu aynı mütecelli Hayaldir. 

Bu Hayal ancak opaklaştığında ve saydamlığını yitirdiğinde 
"yanıltıcı" olarak tanımlanabilir. Fakat açığa çıkardığı ilahi ger­
çeğe hakiki olduğunda, eğer İbn Arabi'nin ona verdiği ve yalnız­
ca onun gerçekleştirebileceği işlevi tanırsak, kurtarıcı olur. Bu 
işlev bir coincidentia oppositorium (cem ' beyne 'n-nakfzeyn) 
[karşıtların beraberliği] gerçekleştirir. Bu terim meşhur bir Mür­
şidin, Ebu Said el-Harraz' ın sözlerine atıfta bulunur. Kendisine 
"Hakkı nereden biliyorsunuz?" sorusu sorulmuştur. O da şöyle 
cevap verir: "coincidentia oppositorum O olduğu için biliyo­
rum."1 1 Çünkü tüm kainat, tüm alemler aynı anda hem Odur hem 
O değildir (hüve la hüve). Suretlerde zuhur eden Hak hem Ken­
disi hem Kendisi olmayandır, çünkü tezahür ettiği için, sının ol­
mayan sınırlı, görünmeyen görünürdür. Bu tezahür duyular tara­
fından ne algılanabilir ne de doğrulanabilir; söylemsel mantık 
onu reddeder. Ancak Faal Muhayyile tarafından (Hazretü 'l-Ha­
ya/, Yaratıcı "Hazret" veya "Haysiyet," Imaginatrice), insanın 
duyularına egemen olduğunda, rüyalarda veya daha da iyisi uya­
nıkken (arifin, duyumsal nesnelerin bilincinden uzaklaştığındaki 
kendine özgü halindeyken) algılanabilir. Kısaca, mistik bir algı 
(zevk) gereklidir. Tüm suretleri mazharlar (mazahir) olarak algı­
lamak, yani izhar ettikleri ve ebedi özler olan suretler yoluyla, bu 
suretlerin Yaratandan başka bir şey olduklarını fakat yine de 
O olduklarını algılamak, Hakkın mahluka inişiyle mahlukun 
Hakka yükselişi arasındaki karşılaşmayı gerçekleştirmektir. Bu 
karşılaşmanın "yeri" Yaratan-Yaratılan bütünlüğünün dışında de­
ğil, bu bütünlüğün içinde, bir nehrin iki kıyısını birleştiren bir 
köprü gibi, özellikle faal Muhayyileye tekabül eden bir alandır. 12 
Geçişin kendisi temelde bir simgeler hermeneutiğidir (te 'vil, 
ta 'bfr), duyumsal veriler ve mantıksal kavranılan bu geçişi yap­
tırarak simgelere (mazahir) dönüştüren bir idrak yöntemidir. 

ı ı Fütuhat ll, 379'da alıntılanmıştır. 
12 A.g.e., II, 379. 

205 



BlR'LE BlR OLMAK 

Bir aracı, bir ara bulucu: Faal Muhayyilenin temel görevi bu­
dur. Akıl onun yerini alamaz. llk Akıl (Akl-ı Evvel), mutlak mü­
tecelli Hayal olan Bulut içinde açılan ilk belirlenimdir (ta 'ay­
yün-i evvel). Gayb alemi ( 'alemü 'l-gayb) ile görünür alem ( 'iile­
nıü 'ş-şahiidet) arasındaki aracı yalnızca Muhayyile olabilir, çün­
kü varlık düzlemi ve onun işaret ettiği bilinç düzlemi, Gayb ale­
minin Gayri-maddi Varlıklarının "vücut edindiği" (bu maddi, fi­
ziksel bir vücut anlamına daha gelmez) l 3  ve buna karşılık doğal, 
duyumsal şeylerin manevileştiği veya "gayri-maddi hale geldi­
ği" düzlemdir. Muhayyile ruhani varlıkların, Melek ve Ruhların 
"görünme yeridir" ve burada "misali cisimlerinin" suret ve bi­
çimlerini yüklenirler; ve içinde, saf kavramlar (nıa 'ani) ve du­
yumsal veriler (nıahsusat) buluşarak ruhani tiyatroların olayları­
na hazır kişisel suretlere dönüştükleri için bu yer aynı zamanda 
tüm "ilahi tarihin," mesela tecelli oldukları için anlamlı olan 
Peygamberler tarihinin gerçekleştiği yerdir. Esasen "simgesel hi­
kayeler" olan bu hikayelerin anlamlan, yani esas tabiatları, Tarih 
dediğimiz şeyin oynandığı duyumsal kanıtlar düzleminde anlaşı­
lamaz. 

2. Mütecelli Hayalin izhar Ettiği ilah 

Mistik "kozmografya," özellikle Muhayyilenin aracı işlevine 
tekabül eden berzahı veya varlık düzlemini, İdea-Suretlerin [Ide­
es-Images] misali suretlerinin ışıklı dünyası ( 'alem-i misali nu­
rani) olarak tanımlar. İbn Arabi'nin ilk meşguliyeti, rüyetlerin 
bir taraftan Muhayyile yetisi ile diğer taraftan da ilahi ilham ile 
olan bağlarıdır. Çünkü gerçekten de bütün Muhayyile metafizik 
kavramı berzahla bağlantılıdır. Burada varlığın tüm temel ger­
çeklikleri (hakii 'ikü 'l-vücild) gerçek Suretlerde zuhur eder; du­
yulara veya akla tezahür eden bir şey, basit verileri aşan ve o şe­
yi bir simge haline getiren bir anlam taşıdığı için bir yoruma 
[henneneutique] (tevil) ihtiyaç duyduğunda, bu simgesel gerçek 
faal Muhayyile düzleminde bir algıya işaret eder. Bu tür anlam­
larla ilgili olan, şeyleri simgelere dönüştüren ve alanı kalıcı Su­
retlerin berzahı olan hikmet, bir nur hikmetidir (hikmet-i nıiriy-

1 3 Bkz. lbn Arabi hikmetinde ve benzer hikmetlerde "madde" terimiyle ifade edi­
len, "nüzul eden" beş anlam; I. Bölüm, n. 23. 

206 



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

ye) ve rüyetlerin örnek yorumcusu Yusuf' un şahsında temsil edi­
lir. İbn Arabi'nin Muhayyile metafiziği Sühreverdi'nin "Doğu 
hikmetinden" çok sayıda vasıf ödünç alır. 14 Faal Muhayyile esa­
sen tecellilerin organıdır, çünkü Yaratılışın organıdır ve Yaratılış 
esasen tecellidir. llahi Varlık Yaratıcıdır çünkü Onu bilen varlık­
larda Kendisini bilmek istemiştir; o halde Muhayyile "yanıltıcı" 
olarak vasıflandınlamaz, çünkü kendine tezahürün [auto-revela­
tion] organ ve maddesidir. Bizim zahiri varlığımız ilahi Muhay­
yiledir; kendi Muhayyilemiz Onun Muhayyilesinde Hayaldir. 

Işık hikmeti ayna ve gölge benzetmesini hatırlatır. Fakat 
"gölge," Şeytani bir karanlık boyut, Ahrimancı bir hasım olarak 
alınmamalıdır; bu gölge esasen bir yansıma, bir siluet veya yü­
zün bir aynaya izdüşümüdür. Yazarlarımız "parlak bir gölgeden" 
dahi bahsederler (mutlak Nur bağlamında rengin gölge olması 
gibi : Zıllu 'n-nur ve karşıtı olan Zıllu 'z-zulmet, karanlık gölge). 
Aşağıdaki ifadeyi de bu şekilde anlamalıyız: " 'Hakk'tan başkası' 

14 Bkz. a.g.e, Sühreverdi'nin, nur kavramlarını Zerdüştlükteki Hvamah'tan, "Şeref 
Işığından" alan lşrakiyyiln'unda Nefesü 'r-Rahmdn ve NCır-ı kahir (lux vicıori­
alis) üzerine Abdürrezzak Kaşani'nin yorumlan. Genel olarak, İdea-Hayal dün­
yasının ( 'ô.lemü 'l-misô.[) tüm ontolojisi lbn Arabi ve Sühreverdi hikmetlerinde 
ortaktır (bkz. Hikmetü'l-lşrô.k edisyonumuz, il, indeks s.v.); Kaf dağını ve züm­
rüt şehirlerini "Ademin fazla hamurundan yaratılan Atem" ile (bkz. Terre celes­
te et Corps de resurrection adlı çalışmamız, s. 1 36) veya Yilh (dördüncil gök, 
Gilneşin veya Nilh'un göğü) ülkesiyle karşılaştırınız, İbn Arabi, FusCıs 1, 74: Ci­
li, Kitô.bu 'l-lnsô.ni'l-Kô.mil, il, 27. Arketip Suretlerin bu berzahının ontolojisi 
aşağı yukarı tüm din ve hikmet ehlini büyülemiştir. On yedinci yüzyılın büyük 
İranlı Oniki imamcı düşünürü Muhsin-i Feyz, bu dünyanın "makrokozmosta, 
Hayalin mikrokozmosta sahip olduğu menebenin aynısına sahip olan dünya ol­
duğunu" söyler. "Ruhların cisimlendiği ve cisimlerin ruhanileştiği" bu dünyaya 
Faal Muhayyile organı aracılığıyla nüfuz ederiz. İbn Arabi de bu nüfuzu belirle­
yen psişik olayın çarpıcı bir betimlemesini vermiştir: "O alemde olağanüstü bir 
ırkın Suretleri vardır; caddelere girişlerde dururlar ve onun dünyası ve seması, 
cenneti ve cehennemi olduğumuz bu aleme hükmederler. Bizden biri bu Aleme 
girmek istediğinde [ . . .  ] gerçekleştirilmesi gereken koşul irfan ameli ve kendi 
tensel tapınağının dışında halvettir. İlahi emirle caddelerin girişinde nöbet tutan 
suretlerle karşılaşır. B iri yeni gelenin yanına koşar; ona menebesine uygun bir 
elbise giydirir, elini tutar ve onunla beraber bu Alemde yürilr ve ne isterlerse onu 
yaparlar. istediğinde yanından geçtiği her şeyle, her taşla, her ağaçla, her köyle 
bir insanın arkadaşıyla konuştuğu gibi konuşur. Bunların farklı dilleri vardır, fa­
kat bu alemin bir özelliği, içine giren herkese orada konuşulan dillerin tilmilnü 
anlama yetisi vermesidir." (FürCıhô.ı l, 127). Bu gizemli, başkalaşmış dünyaya 
dair bu tür sufı hikmet betimlemeleri Mahayana Budizmi'ndeki dhannadhô.ıu 
betimlemeleriyle çarpıcı bir benzerlik gösterir (bkz. D. T. Suzuki, Essays in Zen 
Buddhism, Üçüncü Seri, indeks, s.v. "dharmadhatu"). 

207 



BIR'LE BiR OLMAK 

denilen veya 'il.lem' diye isimlendirilen şeyin Hakk karşısındaki 
durumu, şahsa göre gölge gibidir. Alem, Allah' ın gölgesidir." 15 

Işığın kozmogonik etmen olarak işlevi Gayb il.leminde başlar. 
Özündeki gizli belirlenim ve bireyleşmeleri, yani 1Iahi İsimlerin 
içerikleri olan ebedi özleri 1Iahi Varlığa gösteren Işıktır. Bilkuvve 
Yaratılışın bu arketiplerine verilen şey, tıahi Özün (zat-ı ilahtyye), 
İsimlerin ışığının Üzerlerine yansıttığı gölgesi, yansımasıdır. Bu, 
1lahi Varlığın Kendisini müşahede ettiği ilk aynadır; çok sayıdaki 
İsimlerinin istidatlarında Kendini Kendine izhar eder. Fakat İsim­
ler tümüyle açığa vurulmak isterler: bu tezahür, mazharın, du­
yumsal Işığın, Güneşin, görünürlük (şahadet) dünyasında bu 
İsimlere tekabül eden suretleri meydana çıkardığı "Işık" (Nur) 
1Iahi İsminin işlevidir. Işık kozmogoninin etmenidir, çünkü Teza­
hürün, yani bilginin etmenidir. Bundan dolayı "alemi gölgeleri 
(veya yansımaları) bildiğimiz ölçüde biliriz ve tıahı Varlığı, göl­
genin çıktığı şahsı bilmediğimiz ölçüde bilemeyiz. Gölge aynı za­
manda hem Hakk'tır hem de Hakk'tan başka bir şeydir. Algıladı­
ğımız her şey, mümkünlerin zatlarında Hakk'tır." Ve İbn Arabi şu 
sonuca vanr: "Yani alem saf temsildir (nıütevehhem), elle tutulur 
bir varlığı yoktur; Hayalin anlamı budur. Artık kim olduğunu an­
la; hüriyetinin, Hakk'la ilişkinin ne olduğunu anla. Hangi yönüy­
le O olduğunun ve hangi yönüyle Ondan başka, alem -veya han­
gi kelimeyi tercih edersen- olduğunun bilincine var. Çünkü Bil­
geler arasındaki derecelendirmeyi belirleyen şey bu bilinçtir." 16 

Bu karşılıklı bir ilişkiye işaret eder: gölgenin tlahi Varlıkla 
ilişkisi, Gayb aleminin mutlak mütecelli Hayal (hayal-i mutlak) 
olarak tezahürünü başlatan ilişkidir; 1Iahi Varlığın gölgeyle iliş­
kisi, 1Iahi Varlığın, Kendini sayısız İsimlerinde mütecelli Hayale 
ve mütecelli Hayal aracılığıyla ortaya çıkaran tlah olarak birey­
leşme ve kişileşmelerini içerir. Bu süreç ışık alan camın renklen­
mesine benzetilir: ışık, camın kendisi olan bir gölgeyle dolar. 
Aynca ilahi İsimlerin ikili anlamı da hesaba katılmalıdır. Bütün 

1 5 Fusus l, 1 0 1 ve 102 [ 106); bkz. Aiaüddevle Simnani'nin "Tefsir"inde Zıllu 'n­
nur ve Zıllu 'z-zulnİet, parlak gölge ve karanlık gölge. 

1 6 Fusıis l, 103 [ 107-8). Özellikle bkz. Kaşani'nin Şerhi. Burada Muhayyilenin bir 
ayrıştırmaya neden olmasının, mutahayyel sözcüğünün avamın bir kısmının dü­
şündüğü gibi "yanıltıcı" veya "tutarsız" sözcüklerine eş olduğu anlamına gelme­
diği üzerinde ısrarla durur. Esas olan bu "tutarlılığın" gerçek doğasıyla ilgili hiç­
bir hata yapmamaktır. 

208 



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

bu İsimler tek bir lsimlenene atıfta bulunurlar. Fakat her biri tüm 
diğerlerinden farklı bir temel belirlenime atıfta bulunur; her İs­
min kendini mütecelli Hayale ve mütecelli Hayal ile izhar eden 
Tanrıya atıfta bulunması bu bireyleşme yoluyladır. 17  Kendini 
isimlerin çoğulluğuyla sınırlandırmak, ilahi İsimlerle ve dünye­
vi İsimlerle olmaktır. Kendini lsimlenenin tekilliğiyle sınırlan­
dırmak, llahi Varlıkla, Zatı cephesinden, dünyadan ve Onun 
İsimleriyle dünyanın isimleri arasındaki ilişkilerden bağımsız 
olarak beraber olmaktır. Fakat iki durak da eşit derecede gerek­
lidir; biri diğerinin koşuludur. 11kini reddetmek, llahi Varlığın 
Kendini bize ancak mütecelli Hayalin yapılanmalarında göster­
diğini unutmaktır. Mütecelli Hayalin, hüzünleri, faaliyetlerini 
verecekleri, kendileri neyse o yaptıkları ve bu varlıklar sayesin­
de bu İsimlerin hipostazlar, "Rabler" oldukları somut varlıklar 
arzu eden ilahi İsimlere etkili bir gerçeklik verdiğini unutmaktır . .  
Fakat iki duraktan ikincisini atlamak kesretteki birliği algıla­
makta başarısız olmak demektir. İkisinde de bulunmak, çoktan­
ncılıktan da, yekpare, soyut ve tek yönlü tektanrıcılıktan da eşit 
uzaklıkta olmaktır. Muhayyileye bağlı olan çoğulluğu tanımak 
ne onu değersizleştirmek ne de hiçe saymaktır, aksine onu meş­
rulaştırmaktır. Benzer şekilde, ilahi bir İsmin kulu olan kişi o İs­
min gölgesidir, nefsi onun mazhandır. Fakat bunun böyle oldu­
ğunu farketmekle kul kendi varoluşunu yadsımaz. Rabbine yak­
laşmayı hiç kesmeyen bir kula dair bir hadis vardır; Rabbi onun­
la ilgili olarak şöyle der: "Ben onun duymasını sağlayan duyuşu, 
görmesini sağlayan görüşüyüm . . . .  " Bu kul kendisinden başka 
bir şeye dönüşmez; olan şey, "parlak gölgenin" giderek saydam­
laşmasıdır. Aynca "onun" iyelik sıfatı kulun gerçekliğine açıkça 
vurguda bulunur veya böyle bir gerçekliği varsayar. ı s  

Mütecelli Hayalin, yaradılışı hayal eden yaratıcı Muhayyile­
nin ve Yaratanı tahayyül eden yaratılana ait Muhayyile olarak iki 
yönlü işlevine dair yaptığımız bu kısa açıklama, sıradaki incele­
melerde bize yol gösterecek birkaç düşünce oluşturmamızı sağ­
layacaktır. 

(a) Çoğulluğun ve ötekinin, yani kısaca tecellilerin gerçek­
leşmesi Faal Muhayyile sayesindedir. Faal Muhayyile ilahi niye-

17 Ve her Isim bu anlamda Hakk-ı mutahayyel'i ifade eder, Fusr1s 1, 104. 
ı s  A.g.e. 

209 



BIR'LE BiR OLMAK 

ti, bilinmeyi, İsimlerinin ızdırabını dindirmeyi arzulayan "Gizli 
Hazinenin" niyetini yerine getirir. Muhayyilenin herhangi bir saf 
olumsuz eleştirisi savunulamaz, çünkü Tanrının Kendisine bu te­
zahürünü yoksayma ve Onu bilinmemenin yalnızlığına geri it­
me, İsimlerinin ezelden beri bekledikleri yardımı reddetme eği­
limindedir. Bu ise insanın gücünün ötesindedir. İnsanın yapabi­
leceğinin en fazlası bu tezahürü reddetmek, yani kendini ona ye­
tersiz ve liyakatsiz hale getirmektir. 

(b) Yine de, İlahi Varlıktan başka olan, tümüyle başka (evet­
siz bir hayır) olmadığı, aksine tecellinin sureti (mazhar), içinde 
tezahür eden varlığın yansıma veya gölgesi olduğu için ve bu su­
ret hayal olduğu için, kendisinden fazlası olan bir başka şeyi or­
taya koyar; görüntüden fazlasıdır, misaldir. İşte bir tevilin müm­
kün olmasının sebebi de budur, çünkü simge ve saydamlık var­
dır. Bu suretin kendisi, onu kaynağına geri götüren veya daha 
doğrusu, tezahür ettiği çok sayıdaki düzlemlerin hepsini aynı an­
da algılayan bir tefsiri öngörür. Faal Muhayyile olmadan, bir 
varlığın kendisine sunduğu tecelliler silsilesinin o varlıkta tetik­
lediği sayısız coşku imkansız olur. 

(c) Faal Muhayyileyi yanılsamaya indirgemeye mahal yok­
tur. Hata, ne olduğunu görmemekte, izhar ettiği varlığın eklenen 
bir şey, İlahi Varlığın dışında kendi içinde varlığını sürdüren bir 
şey olduğunu varsaymaktadır. Fakat tezahür eden varlık Faal 
Muhayyile aracılığıyla saydamlaşır. Öte yandan, eğer duyumsal 
veriler veya aklın kavramları dış görünüşlerinden ibaret olarak, 
"söylemeleri" gerekenin mükemmel ifadesinden ibaret olarak 
kabul edilirlerse, eğer simgesel işlevleri ellerinden alınırsa ve 
böylece bir tevile de ihtiyaçları olmadığı sonucuna varılırsa, o 
zaman dünya mütecelli saydamlığını yok eden bağımsız bir 
mevkiye yükselir. 

(d) İşte dogmatik dinbilimcilerin akıllarının formüle ettikle­
ri Tanrı tam da böyledir. Ona en layık olduğu düşünülen İsim ve 
Sıfatların verildiği, ötesinde hiçbir şeyin hayal edilemeyeceği 
Summum Ens'tir:Bu durumda Faal Muhayyile, aşkın işlevinden 
yoksun bırakılarak yalnızca gerçekdışı, "hayali" olanı üretir gö­
zükür, çünkü, aynı ex nihilo yaratılan bir mahluğun Yaratanından 
tecrit edilişi gibi o da tecrit edilmiştir. İnsan, Yaratanın, Yarattığı 
şey mutlak Muhayyile olduğu için yaratılana dönüştüğünü kal-

210  



TECELLl OLARAK YARADILIŞ 

binde bilebilmek için insani Muhayyileyi aynı yaratıcı ihtiyaca, 
aynı yaratıcılığa cevap veren bir enerji olarak tecrübe etmelidir. 
O halde insan, mütecelli Hayalin izhar ettiği Tanrının ne olduğu­
nu anlamak için kendini anlamalıdır. Dogmatik mantıkçılığa bu 
Tanrı "hayali" gelebilir; oysa bu dogmatik inançta ikrar edilen 
Tanrı Kendi gerçeğine ancak Onu saydamlıkla gördüğü için 
doktrini simgeye (mazhar) dönüştüren mütecelli Hayal ile yük­
selebilir. Bu koşulla, "inançlarda yaratılan Hakk" kalp için bir te­
celliye dönüşebilir. 

3. "inançlarda Yaratılan Hakk" 

llahi Varlığın, bilinmeyişinin yalnızlığından çıkmayı arzula­
yan "Gizli Hazinenin" hüznünü hafifleten ilk Tecelli iki yönlü­
dür: bir tecelli Gayb aleminde [le monde du mystere] ( 'a/emü 'l­
gayb), diğeri şahadet aleminde [le monde du phenomene] ( 'ale­
mii 'ş-şahiidet) gerçekleşir. 1lki 1lahi Varlığın Kendisine ve Ken­
disi için arketip özlerde, somut Tecellilerinin özlemini duyan 
İsimlerinin ebedi özlerinde Tecellisidir. Bu, "İsimlerin Hazre­
ti"ndeki (Hazretü 'l-Esma) kutsal Feyzdir ifeyz-i akdes). İkincisi 
zahiri dünyadaki, yani ilahi İsimlerin nıazharlan veya yuvalan 
olan varlıklardaki Tecellidir. Bu, aynalar gibi, saf ilahi Özün 
yansımasını kendi kabiliyetleri oranında kabul eden bu suretleri 
Nurda ortaya çıkaran kutsal, "hiyeratik" ve "hiyerofanik" Feyz­
dir ifeyz-i mukaddes). Bu ikili Tecelli, İbn Arabi'nin hikmete da­
yalı Dua (namaz) pratiğinde tecrübe ederek doğruladığı, "Batın 
ve Zahir, Evvel ve Ahir" ilahi İsimlerinde temsil edilir. 19 

19 Bkz. aşağıda V. Bölüm, § 3, "llahi Cevapların Sım." Burada tecelli düşüncesiy­
le hulul düşüncesi arasındaki karşıtlığı kaynağında kavrama olanağına sahibiz. 
Hüve ("O") zamiri Gizli, Gayb olanı ( 'alemü 'l-gayb) ifade eder; bu dünyada va­
rolan bir şeyin el-Hakk (Tanrı) olduğu nasıl söylenemiyorsa, bu zamir de görü­
nür mevcut dünya ( 'a/emü 'ş-şahadet) için kullanılmaz. İbn Arabi ve arkasından 
tüm hekim-kelamcıların -on yedinci yüzyıl gibi geç bir zamanda, Mir Damad'ın 
en yakın müridi Seyyid Ahmed Alevi'nin, lncil'den alıntılarla dolu dolaysız ve 
nazik bir polemik olan Maskal-ı Safa adlı kitabında olduğu gibi- Hristiyanları 
dinsizlik ve küfürle suçlamalarının kati sebebi budur. Sufi hikmet ezeli bir tecel­
li (daha azı değil, fakat aynı zamanda daha fazlası da değil), diğer bir deyişle, 
meta-tarihte Melekl düzlemde bir insana dönüşüm [anthropomorphose) (semavi 
Adem'in ilahi formu) varsayar; duyumsal, mantıkla doğrulanabilir verileriyle ta­
rih düzlemindeki Hulul [Enkamasyon) ise, geri dönüşümsilz olayların bağlamın­
da tekil bir olay olur (lncamatio continuata'dan [daimi hulul] ancak tropolojik 
veya mecazi bir anlamda, Kutsal Ruhun işi olarak bahsedilebilir; hipostatik bir-

21 1 



BIR'LE BiR OLMAK 

Fakat ilahi İsimlerin onları kabul eden ve ayna gibi yansıtan 
suretlerin kabiliyetiyle orantılı bir Tecellisinden bahsetmek, bu 
suretlerin kendilerini bu şekilde gösterdikleri (yani kendilerini 
bilen) ve rüyet kabiliyetlerinin dünyada kendilerine ve kendileri 
tarafından verilen tecelli oranını belirlediği varlıklara işaret eder. 
Burada mütecelli rüyetin "latif organı" olarak önemini birazdan 
anlayacağımız kalp kavramıyla karşılaşmış oluruz. Arifin kalbi 
Rahmet tarafından sarılmıştır; diğer bir deyişle, İlahi Varlığın va­
roluş atfettiği şeylerden biridir, çünkü Rahmet var etmeye (icad) 
eştir.20 Nitekim, tüm şeyleri saran bu Rahmet ne kadar büyük 
olursa olsun, arifin kalbi ondan da büyüktür, çünkü "Ben yere ve 
göğe sığmam ama mü 'min kulumun kalbine sığarım" denmiş­
tir.2 1  Bunun sebebi kalbin, "Hakk'ın tecelli eden Suretinin" her 
an mikrokozmosun ölçeğinde yansıdığı bir ayna olmasıdır. 

Burada iki ters ve tamamlayıcı açıklamayla karşı karşıyayız. 
Birçok Sufi İlahi Varlığın, kalbinin yatkınlığı oranında her mü­
minin kalbinde zuhur ettiği kanaatindedir,2 1  veya bir başka de­
yişle 1Iahi Varlık her zaman, bu yatkınlığı oluşturan gereklilik ve 
alıcılığa tekabül eden bir Suret alır. Ariften bahsederken İbn Ara­
bi bu "mistik katenoteizm" için ters bir açıklamayı tercih eder. 
Aldığı "Surete" "rengini" veren kalp değildir, aksine arifin kalbi 
tıahi Varlığın ona tezahür ettiği Suretin rengi, yani modalitesi ta­
rafından her an "renklendirilir." O zaman inançların bilgilendir­
diği saf "manevi madde"ye veya kendisine yansıyan biçim ve 
renkleri alan fakat onlara göre genişleyip daralan bir aynaya ben­
zer. Kalbini ise İlahi Varlığa, liahi Varlığın ona Kendisini göster­
meyi seçtiği suretin aynısında ifşa eder. Bunun sebebi şüphesiz 
Tanrıya dair bilgisinin Tanrının ona dair bilgisiyle aynı olması ve 
arifin kalbinin tüm tecelli biçimlerinin kabulüne yatkın olması, 
arif olmayanın ise yalnızca bir tanesinin kabulüne yatkın olma-

!iğin bir tekrarı olamaz). Burada, indirgenemezlikleri ve sonuçları üzerinde şim­
diye kadar yeterince durulmamış olan iki vizyon biçimine değiniyoruz (bkz. aşa­
ğıda VI. Bölüm). Konsüllerin Hristiyan dogmayı tanımlayışından sonra mütecel­
li motifin ortaya �ıkması veya yeniden canlandınlması, ilk defa Mircea Eliade 
tarafından söylendiği gibi, "dinler tarihinin teolojisi" gibi bir kavram gerektirir; 
Hristiyanlık ve 1slam'da (özellikle Şiilik'te) böyle bir işe soyunmak için gerekli 
olan temele ne zaman sahip olunacağı ise merak konusudur. 

20 Merhum = mevcud için bkz. 1. Bölüm, n. 2 1 .  
21 Fusus il, 141 .  
22 A.g.e. il, 146. 

2 1 2  



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

sıdır. Arifin kalbinin bir yatkınlık veya kabiliyetinden bahsetmek 
doğru olur, çünkü "İnançlarda yaratılan Hakk" bu kalpte ve yal­
nızca bu kalpte Kendi gerçeğini gösterir. 

Çünkü gerçekten de müminin ne kalbi ne de gözleri hiçbir 
zaman, llahi Varlık hususunda ikrar ettiği inancın Suretinden 
başka bir şey görmez. Bu rüyet ona kişisel olarak, kabiliyeti ora­
nında verilen tecellinin derecesidir. Bu itibarla, tecelli olan Yara­
tılışın, yani Yaratıcının kendisine, dünyayı ve Kendisini Kendisi­
ne izhar eden sureti tahayyül ettiği mütecelli Hayalin bir parça­
sıdır. Yaratan-Yaratılanın, "her şeyin kendisinden yaratıldığı tıa­
hın" burada aldığı suret -"inançlarda yaratılan Hakk" işte budur. 
Kendisini bireyliğinde, İsimlerine ve Sıfatlarına ait Kendi bilgi­
sinde (yani ilk "Tecelli"de) Kendisine ifşa eden, onların zuhur 
eden varlıklarıyla herhangi bir bağdan henüz uzak olan Tanrı -bu 
Tanrı hiçkimse tarafından görülemez; burada İbn Arabi vecd ve 
fena23 halinde böyle bir Tanrıyı gördüğünü iddia eden sufileri 
reddeder. Bu Tanrı yalnızca tezahürlerinin (mazahir; mecelli) ka­
inat dediğimiz şeyi oluşturan suretlerinde görünür. 

"İnançtaki Hakk, kalbin suretini taşıdığı, bu kalbe kalbin 
kendisini tanıyacağı şekilde gösteren Hakk'tır. Böylece göz 
inancının Hakk' ından başkasını görmez."24 Kendini bir inançta 
ortaya koyduğu suret o inancın sureti olduğuna göre, tecelli onu 
kabul edenin (mazhar) boyutlarını alır. İnanç kalbin kabiliyet de­
recesini ortaya koyar. Çok sayıda inanç olmasının sebebi budur. 
Her mümin için, llahi Varlık inancının suretinde ona ifşa olunan 
llahi Varlıktır. Eğer Tanrı Kendisini farklı bir surette izhar eder­
se mümin Onu reddeder; dogmatik inançların birbirleriyle savaş­
malarının sebebi budur. "Fakat Onun (aşığına gönderme yapan) 
Kelamı, 'Ben onun yürüdüğü ayağı, tuttuğu eli, konuştuğu dili­
yim' üzerinde düşündüğünde şunu diyeceksin: Gerçekte ne var­
sa Hakk-Halk'tır, bir yönüyle Hakk, bir yönüyle Halktır; fakat 
somut olan bütün tek bir bütündür. Kendisini gösteren suret ka­
bul edenin suretidir. Hem kendini gösteren (mütecellf) hem de 
kendisine kendisinin gösterildiğidir (mütecella lahu)."25 

23 A.g.e. il, 147. Buna karşılık mütecelli rüyetin anlamı için bkz. aşağıda VI. Bö­
lüm, § 2. 

24 A.g.e. !, 121  [ 129] ve il, 14�7. Bkz. yukarıda I. Bölüm, n. 30, 35, 5 1 .  
25 A.g.e. ı ,  1 2 1  [ 1 30] ve  Kaşan!, Şerh, s .  146-147 . 

213  



BIR'LE BiR OLMAK 

Fakat dogmatik inançlılar bundan habersizdirler. Onlar Te­
cellilerin değişimlerinden (tahavvül) habersizdirler.26 Rüyetleri­
nin suretinin tek gerçek suret olduğuna inanırlar, çünkü her an 
Muhayyile tarafından yapılanan bir tecelli olan bu "inançlarda 
yaratılan Hakkı" kendisine gösterenin aynı ilahi yaratıcı Muhay­
yile olduğunu bilmezler. Bu bilgi himmet gerektirir, kalbin yara­
tıcılığını gerektirir ve bu himmetin kendisi, Yaratanın, arifin kal­
binde işlemekte olan mütecelli Hayalidir. Arife göre tüm inanç­
lar tıahi Varlığı temaşa ettiği mütecelli rüyetlerdir; İbn Arabi'ye 
göre, bir arif "dinler ilmi"nin gerçek anlamına sahiptir. Böyle bir 
"ekümenliğin" fedele ve Rabbi arasındaki kişisel bağı yok ettiği 
sonucunu mu çıkarmalıyız? Bu soruya tatmin edici bir teorik ce­
vap verilemez; tecrübi bir cevap gerektirir ve böyle bir cevap te­
celli olan bir Dua yoluyla edinilir (bkz. aşağıda 5.  Bölüm). Bir­
birine tekabül eden paradokslara yol açması İbn Arabi'nin hik­
metinin kendine has özelliğidir; cevaplar ise fazlasıyla benzerdir. 
İbn Arabi' nin 1Iahi Varlığı tüm temsil ve nitelendirmelerin öte­
sindedir, fakat "Hakkın Sureti"nden bahseder (suretii 'l-Hakk). 
Arif tekil inançların düğümlerini çözer, fakat o da Rabbine dair 
mütecelli bir rüyete sahiptir. Çünkü bu rüyet ona dinsel veya sos­
yal bir topluluğun öngördüğü ve zorunlu kıldığı şu veya bu inan­
cın biçiminde verilmez. Arife ifşa edilen, kendisinin, varlığını 
harekete geçiren Onun tarafından bilindiği suret, yani, onun ken­
disine dair bilgisinin kendisinin ona dair bilgisiyle aynı surette 
olduğu a'yan-ı sil.bitesidir. Bu İbn Arabi'nin rüyete dayalı tecrü­
besi tarafından doğrulanır ve müritlerine bu tecrübeyi paylaşma 
çağnsında bulunur. 

Sık sık tekrarlanan bir hadis bu durumu temsil eder. Kıyamet 
gününde Allah kullanna Kendisini bilmedikleri bir surette göste­
recektir. 27 Bu Kendi inançlarının ilahının sureti değil, diğer 
inançlılann ilahlarını bildikleri belirlenimler arasından bir suret 
olacaktır. Kullar Onu reddederler; bu "yanlış" tıaha karşı Allaha 
sığınırlar; sonunda Allah onlara Kendini kendi inançlannın sure­
tinde gösterir. O zaman Onu tanırlar. Mesela bir Mutezili kelam 

26 Bkz. "ilahi Tecelli" adlı çalışmamızda bu konunun geliştirilme biçimi, ss. 69-86. 
27 Fusus I, 124, il, 76 ve 150, n. 1 1 ; Kaşan!, s. 150, "Allah'tan hayal etmedikleri 

şeylerin geldiğini görecekler" (Zümer; 47-48) ayetini yorumlayışı. Bkz. 1. Bö­
lüm, n. 32. 

214 



TECELLİ OLARAK YARADILIŞ 

bilgini Kıyamet gününde dinini değiştirmemiş bir isyankarın bi­
le Rahmet tarafından kabul edildiğini gördüğünde ne düşünür? 
Bu kadar şok edici bir surette inancının ilahım nasıl tanıyabilir? 

Bu hadisin mistik yorumu, İslam dogmasının lafzi bilimin­
den fazlasıyla uzak ikinci bir derin anlama sahiptir. "Kıyamet gü­
nü"28 tartışmasız olarak zamanın sonuna işaret etmektedir, fakat 
bunun yanı sıra inisiyatik bir anlamı da vardır: Bu ferdi nefsin, 
ilahi tamlıkla özünün birliğini (bu varoluşsal birliği demek değil­
dir) anladığı andır, tekil inançların suretlerinin perde ve sınır ol­
mayı kestikleri ve insanların kalplerinin kabiliyetlerini ifade et­
tikleri için Hakkın temaşa edildiği tezahürlere (mazahir) dönüş­
tükleri gündür. Rab ve fedele'si (merbub) arasındaki bağın, dog­
matik dinin bir skandal olarak gördüğü bir kavram olan, her iki­
sinin de diğeri olmadan varolamayacağı güçteki bu bağın29 para­
doksal derinliğinin doğrulandığı gündür. Schelling'in "tek yönlü 
tektanrıcılık" olarak tanımladığı şeyin aşıldığı gün, İbn Arabi'nin 
arifinin, "imanlarda yaratılan Hakk' ın" aynı zamanda her an ila­
hi var edici Rahmet tarafından sarıldığını, kendisinin ise, Kendi­
sini Kendisine izhar eden ve İsimlerine arzu ettikleri Tecelliyi ve­
ren İlahi Muhayyilenin suretlerinden biri olduğunu farkettiği 
gündür. Dogmayı bir mazhar, bir simge olarak anlamak, dogma­
cılığını "çözmektir,"30 ve Dirilişin, öteki dünyanın anlamı budur; 
daha doğrusu bu anlayışın kendisi Diriliştir. İşte bu yüzden İbn 
Arabi şöyle der: "Hakk'ın bilgisinde Arifin duracağı bir sınır yok­
tur. Sürekli bir dönüşüm halinde olan mütecelli varlık suretleriy­
le beslendiğine ve bu tecelli dönüşümlerini ifade eden Yaratılış te­
kerrürü (tahavvülü 'l-Hakk fi's-süvar) varlığın temel kanunu(ka­
nfinü'l-vücfid) olduğuna göre nasıl sının olabilir?" 

4. Yaratılışın Tekerrürü 

Bu terim İbn Arabi'nin felsefi sisteminin anahtar terimlerin­
den biridir; yaratmanın tekerrürü, yeniden yaratma (halk-ı cedfd) 

28 Fusus ıı, 150-5 1 ;  Kaşani, s. 1 5 1 .  
29 Rab ve nıerbUb, Uah ve nıe'luh arasındaki zorunlu dayanışma için bkz. 1 .  Bölüm, 

n. 47 ve 48. 
30 Düğüm ( 'ukde) kavramıyla, Arapça 'kd -düğümlemek, sonuca bağlamak- kö­

künden gelen, dogma veya dogmatik inanç kavramı ( 'akide) arasındaki bağa 
dikkat ediniz. "Çözülme" diriliştir. 

2 1 5  



BIR'LE BiR OLMAK 

yaratılışın doğasının sorgulanmasına sebep olur.3 1 Daha önce 
İbn Arabi' nin düşüncesinde creatio ex nihilo'ya, hiçi takip eden 
mutlak bir başlangıca yer olmadığını görmüştük. Daha önce var­
lığı olmayan bir şeyin var edilmesi, bir kereliğine gerçekleşmiş 
ve tamamlanmış bir yaratma işlemi lbn Arabi'ye göre teorik ve 
pratik bir saçmalıktır. "Varlığın kanunu" olarak Yaratılış, varlı­
ğın her an yeni bir kabukla tezahür ettiği ezeli ve devamlı hare­
kettir. Yaratıcı Varlık, her an varlıkların sayısız suretlerinde teza­
hür eden ezeli ve ebedi öz veya maddedir; birinde saklandığın­
da, diğerinde Kendisini izhar eder. Yaratıcı Varlık tezahür eden, 
çeşitlenmiş, ardışık ve fani suretlerdir; bu suretlerin maddeleri 
kurmaca bağımsızlıklarında değil onlarda ve onlar aracılığıyla 
zuhur eden Varlıktadır. Öyleyse yaratılış, batın olan İlahi Varlı­
ğın varlıkların suretlerinde Zuhurundan başka bir şey değildir: 
önce a'yan-ı sabitelerinde sonra -ezelden beri an be an devam 
eden bir yenilenme, bir tekerrürle- duyumsal suretlerinde.32 He­
kime göre aşağıdaki Kuran ayetinin bahsettiği "yeni yaratma" 
budur: "İlk yaratmada acizlik mi gösterdik? Hayır, onlar yeni bir 
yaratma hususunda şüphe içindedirler" (Kaf; 1 5).33 

Bununla birlikte, gördüğümüzü görmeyi hiç kesmiyoruz;34 
her an tekvin ve fena olduğunu farketmiyoruz, çünkü bir şey yok 
olduğunda, onun gibi başka bir şey aynı anda kevn olunuyor. Va­
roluşa, mesela kendi varoluşumuza, kesintisiz bir geçmiş -şim­
diki zaman- gelecek olarak bakıyoruz, oysa dünya her an "yeni 
bir yaratılış" giyiniyor ve bu durum bilincimizi perdeliyor çünkü 
kesintisiz yenilenmeyi algılamıyoruz. "Rahmet Nefesinin" (Ne­
fesii 'r-Rahmôn) her soluğunda varlık yok olur ve tekrar var olur; 
yok oluruz ve tekrar var oluruz. Gerçekte "tekrar" yoktur, çünkü 
ara yoktur. Yok oluş anı benzerin var ediliş anıdır (bunun daha 
sonra bir örneğini, Saba Kraliçesinin tahtı konusunda görece­
ğiz). Çünkü "varlığın Feyzi," yani "Rahmet Nefesi" dünyadaki 
şeylerin içinden bir nehrin sulan gibi geçer ve sürekli yenile-

31 Fusus II, 150-5 1 ;  Kaşani, s. 1 5 1 .  
32 A.g.e. II, 150-52; Kaşani, Şerh, ss. 152-53. 
33 A.g.e. 1, 155;  Kaf; 15: "Kuşku" olarak tercüme edilen Arapça terim, hem kafa 

kanşıklığı, belirsizlik (lebs) hem de giysi giymek (lubs) anlamına gelir. Bu ne­
denle ayetin zahiri çevirisinin altından İbn Arabi'nin hikmete dayalı anlamı or­
taya çıkar: "Onlara yeni bir yaratılış giydiremeyecek güçsüzlilkte mi oluruz?" 

34 A.g.e.; Kaşfuıi, s. 196; Bali Efendi, Şerh, s. 288. 

2 1 6  



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

nir.35 Bir a'yan-ı sabite sırayla varoluşsal belirlenimler alır veya 
yer değiştirir, fakat Gayb aleminde neyse o olarak kalır. Ve bü­
tün bunlar anın (el-an), in concreto [somut] olarak bölünmez 
(düşüncede bölünebilir) bir zaman biriminde, "şimdiki zaman" 
olarak (zaman-ı lıilzır olarak, nunc [şimdi], yani geçmiş ve gele­
cek arasındaki ideal limit olarak değil; nımc saf menfiliktir) ni­
telendirdiğimiz zamansallık atomunun içinde gerçekleşir; fakat 
duyular bir kesinti algılamaz. 

Bu değişimlerin pozitif temeli, kendileri İsimlerin ne olduk­
larını izhar etmelerine rağmen, kendi içlerinde somut varlık ta­
lep etmeyen saf mümkünler olarak kalan özlerin somut tekvini­
ni talep eden ilahi İsimlerin devamlı etkinleştirilmeleridir.36 Bu­
rada tartışmasız olarak, varlığın doğasını tüm ampirik duyumsal 
algıların öncesinde yorumlayan ezeli bir Suret ile karşı karşıya­
yız, çünkü anın içinde ardışıklık duyulara algılanabilir bir önce­
lik ve sonralık sağlamaz. Bu saf, algılanabilir, ideal "ardışık­
lık"tır -bir taraftan ebedi bir menfiliktir, çünkü mümkün olan 
herhangi bir varlık ihtiyacı ortaya koymaz; bir taraftan da Ebedi 
Tezahürden dolayı ebedi tekvindir. Dolayısıyla mümkünler saf 
devamsızlık alanıdır; burada aynının değil benzerin tekerrürü 
vardır. Devamlılık ilahi İsimlerin ve ebedi hüviyetlerinin (a 'yan-ı 
sabite) alanıyla sınırlıdır. Fenomenle (mazahir) dünyasında yal­
nızca sebepsiz bağlar vardır; hiçbir fenomen bir diğerinin sebe­
bi değildir. Tüm nedensellik ilahi İsimlerde, tecellilerinin an be 
an kesintisiz yenilenişindedir. Yaratılışın tekerrürü bu tecellilerin 
tekerrürüne bağlıdır. Öyleyse bir varlığın kimliği onun herhangi 
bir ampirik devamlılığından kaynaklanmaz; kökeni tümüyle 
a'yan-ı sabitesinin tecelli fiilidir. Zahirin dünyasında, yalnızca 
bir andan diğerine benzerlerin ardışıklığı vardır. 37 

Şimdi Tasavvufta çok sık kullanılan fena sözcüğünün İbn 
Arabi hikmetinde alacağı teknik anlamı öngörecek konumda­
yız. 38 Bu kavram Mutasavvıfın kişiliğini niteleyen sıfatların yok 
edilişini veya öznelliğini "evrensel" denilen şeyle veya saf ula-

35 Kiişani, s. 195 . .  
36 Bu nokta İbn Sinii'nın mümkün ve zorunluya dair ontolojisiyle bir karşılaşıırma 

gerektirir. 
37 Fusiıs l, 1 56; Kiişani, s. 1 96-97. 
38 Fusiıs il, 2 14. 

217  



BIR'LE BiR OLMAK 

şılmaz Zatla birleştirerek yok eden mistik bir hale geçişini ifade 
etmeyecektir. Fena sözcüğü, bir andan diğerine ortaya çıkan su­
retlerin bu yok oluşunu ve tecellilerinde çoğullaşan tek maddede 
ebedileşmelerini (beka) simgeleyen "şifre" (remz) olacaktır. Bu 
anlamda fena mahluğun bir fiiliyle uyumsuz değildir veya daha 
net konuşmak gerekirse, bu fiilin bir yönüdür; diğer yönü de İla­
hi Varlıkta ebedileşmesidir (beka). Yaratılış, bir suretle diğeri 
arasında nedensel bir bağ olmayan bir tecelliler sıralaması oldu­
ğuna göre, her yaratılış bir suretin tezahürünün bir başkasının ise 
gaybetinin başlangıcıdır. Bu gaybet (ihtifQ), varlıkların suretleri­
nin Bir İlahi Varlıkta fenalarıdır; ve aynı an içerisinde bekaları, 
başka mütecelli suretlerde veya dünya-dışı dünyalarda ve varo­
luş düzlemlerinde tezahürleridir. Burada tekrar söyleyebiliriz: bu 
öteki dünyadır, daha doğrusu, bu şimdiden öteki dünyadır. Şüp­
hesiz bu ifade "öteki dünyanın" dogmatik dinsel tanımından çok 
uzaktır, çünkü bu dünyanın başı veya sonu yoktur; öteki dünya 
sürekli olarak bu dünyada ve bu dünyadan vücuda gelir. 

Bu sözlerin alışılagelmiş dinsel dildeki anlamından çok 
uzakta olsak da, yaratılışın an be an tekerrürünün bu öğretisinin 
akla getirdiği paralellikleri görmezden gelemeyiz. İslami Orto­
doksinin temsilcilerinden olan Eş' ari okulu benzer bir kozmolo­
ji öğretiyordu; fakat burada Eş'ari kavramlarının çok farklı bir 
yapı içinde kullanıldığını belirtmek gerekir. 

Eş'ariler kainatın maddelerden ve arazlardan oluştuğunu ik­
rar eder; arazlar bir değişim ve yenilenme sürecine tabidirler ve 
hiçbiri art arda iki an boyunca varlığını sürdürmez. İki düşünce 
biçimi arasındaki temel farka rağmen, Eş' arilerin atomcu kuram­
larının, sürekli yenilenen bir yaratma eylemini varsaydığı için 
varlığın aşkın birliği kuramına (vahdetü 'l-vücCid) işaret ettiğini 
söylemek yanlış olmaz.39 Veya belki de tektanrıcılıktaki monis­
me dönüşmeye olan vahim eğilimden -kavramların laikleşmesi 
bunun için yeterlidir- bahsetmeliyiz. İbn Arabi' nin düşüncesi bu 
iki kategoriye de girmez. Ne ortodoks İslam bilginlerinin soyut 
tektanrıcılığını ne de Batı felsefe tarihinde monism olarak adlan­
dırılan şeyi ikrar eÖer. Soyut tektanncılık ve onun sosyal felsefe 

38 Bkz. Afifi'nin Fusıls il, 15 1-53 ve 2 13- 14'teki mükemmel incelemesi; aynca 
Mystical Philosophy of Mııhyid-Din lbıı al- 'Arabf'si ss. 29, 33-36. 

2 1 8  



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

olarak laikleşmesi olan monism, ortak bir totaliter eğilimi ortaya 
koyarlar; öte yandan İbn Arabl'nin hikmeti, varlık alemine dair 
mütecelli bir algıdan yola çıkar ve bu tür olasılıklara mahal ver­
mez. Çünkü tecellilerin uyumunun özsel bir varlık birliği varsay­
masına rağmen, bu Tek Varlığın Kendisine ve Kendi mahluklan­
na tezahürü inkar edilmeden tecellilerin çeşitliliği ve çoğulluğu 
reddedilemez. Peki "Onun hüznünün hafiflemesi" olan bu ikili 
tezahürü reddetmeye kimin gücü yeter? Daha önce gördüğümüz 
gibi, bu zorunlu çeşitlilik, zorunluluk ve farklılığı anlamak, 
"inançlarda yaratılan Hakk' ın" gerçeğini bozan, simgelerin say­
damlığını yok eden ve kınadığı putperestliğe yenik düşen "tek 
yönlü tektanncılık"tan kurtulmaktır. 

Eş' aıilerin dünyanın varoluşsal çoğulluğunu, bizim tarafı­
mızdan ancak şu veya bu suretle kurdukları anlık bağlar yoluyla 
edindikleri arazlar aracılığıyla bilinebilen sonsuz sayıda atom­
lardan oluşan tek bir cevhere bağladıklan hatırlanacaktır.40 Bu 
arazlann ne kalıcılıklan ne de devamlılıklan vardır; her an deği­
şirler. Eş'ariler için bu kesintisiz değişim dünyanın yenilenmiş 
(muhdes) ve olumsal olduğunun ve bir Yaratana ihtiyacı olduğu­
nun kesin kanıtıdır ve Yaradılış sözcüğünün genel kabulündeki 
anlayış da budur. İbn Arabi için bu sürekli vücuda gelme ve ye-

. nilenme tekil suretlerde gerçekleşir; genel bir cevher Yaratıcısı 
kavramını varsaymaz. Eş'aıiler dünyanın hakikatini göreme­
mektedirler: kendi başına varolabilen tek şey olan tek bir öz, 1Ia­
hi Öz tarafından "özleştirilen" bir arazlar veya "misaller" bütü­
nüdür. Bu Zat ile birarada bulunan bir başka cevher veya birden 
fazla cevher öngörürler ve bu sözde cevherlerin kaçınılmaz ola­
rak tüm cevherlikten mahrum olacaklarını farkedemezler. Suret­
lerin, "misal"lerin ve belirlenimlerin çoğulluğunun varoluş ka­
zandığı "tlahi Yüz" (vechü'l-Hakk) onlara örtülü kalır. Onlar 
Dünya fenomeninin bu "misal" ve suret yekünü olduğundan ha­
bersizdirler. Tek Tanrının birliğinden ve tezahürlerinde zorunlu 
kesretten habersizdirler. Bu ortodoks inançlılann ikrar ettikleri 
tek yaratılmış cevher kesreti karşılayamaz, hatta hoş göremez. 
Hikmet ehlinin mütecelli fikri bu kesreti varsayar ve temellendi­
rir. 

40 Fusus il, ı 52; Kiişiini, ss. 1 54-55. 

2 1 9  



BIR'LE BiR OLMAK 

Eşyayı tanımlamaya başladıkları anda içine düştükleri çeliş­
kilerin de tanıklık ettiği gibi Eş' arilerin konumu bir açmazdır. 
Eşyayı arazlanyla tanımlarlar. Fakat bu arazlar (uzamsallık, alı­
cılık vs.) şeylerin gerçekliklerinin ta kendisidir; arazlar bir şeye 
eklenen şeyler değil, düşünce tarafından oluşturulan basit ilişki­
lerdir (bkz. Stoacılardaki "gayri-maddi" kavramı). Fakat bu du­
rumda şeyin kendisi saf araz olur ve bu nedenle iki ardışık an bo­
yunca varlığını sürdüremez. O halde cevherlerden, yani 11ahi 
Varlıktan ayn cevherlerden nasıl bahsedebilirler?41  Ondan başka 
her "cevher," Onun "Yaratmasının tekerrüründen" başka istikrar 
ve kalıcılığı olmayan basit bir arazlar toplamıdır. Fakat, Eş'ari­
lerin anladığı biçimiyle Yaratıcı kavramının, "cevher" kavramı­
nın yerine llahi Varlık konduğu anda yok olduğu savunulabilir. 
İbn Arabi'nin cevabı, böyle bir itirazın ancak Ortodoks veya de­
ğil, kesintisiz olarak tekerrür eden Yaratılışı, tecellilerin kesreti­
ni algılayamayan insanlardan gelebileceğidir -bu insanlar, tecel­
lilerinin yenilenişiyle her nefste tezahür eden Hakkı "gören" sez­
gili mutasavvıflardan (elılü 'l-keşf) farklıdırlar. İşte tekerrür eden 
Yaratılış veya Yaratılışın tekerrürüyle ifade etmek istediğimiz 
şey tam olarak budur. Elbette bu müşahede duyumsal bir tecrü­
be değildir; çok daha fazlasıdır: Çünkü Yaratılışın bu tekerrürü­
nün gerçekliğini anlayan aynı zamanda Kıyametin sımnı anla­
mıştır (sırru 'l-ba 's ve ' l-lıaşr). 

Bu kavram bütün bir düşünce sisteminin anahtarıdır; bu sis­
temin en yüksek görünümünü, yani varlıkların devamlı yükseliş­
leri kavramını meydana çıkarır. Bu devamlı yükseliş, dogmatik 
inançların (i 'tikfi<l) düğümünün ( 'akd) çözülmesiyle başlar ve 
dogmatik ilim ( 'ilmü 'l-i 'tiktid) yerini müşahede ilmine bırakır 
( 'ilm-i şulıudl): "llahi Varlık mümine inancının suretinde tecelli 
ettiğinde, bu suret gerçektir. Mümin bu dünyada bu inancı ikrar 
eder. Fakat öteki dünyada perdenin kalkmasıyla onu bu belirle­
nime bağlayan düğüm (akd), yani dogması (akide) çözüldüğün­
de, dogma biter ve doğrudan görme ile edinilen bilgiye (müşa­
hede) dönüşür. Bu ise samimi bir inanca sahip ve zihinsel rüye­
te yatkın kişi için ölümü takip eden yukan doğru hareketin 
eşiğidir"42 Bu tartışmasız olarak eskatolojik bir ifadedir; fakat 

4 1 Fusus l, 125-26; Kaşfini. 
42 Kaşani, s. 15 1 ; Fusas ı, 123-24( 1 32). 

220 



TECELLİ OLARAK YARADILIŞ 

daha önce gördüğümüz gibi İbn Arabi'de Kıyamet bu dünyada 
yeni bir ruhani doğumun inisiyatik anlamında da anlaşılmalıdır. 
Bu "dirilmiş kişiler" Tanndan, daha önce, cehaletin perdesini 
kaldırmadan önce llahi Bireylikte görmedikleri bir şey, sürekli 
yenilenen suretlerin kabulüne artan bir yatkınlık edinirler. Ayrı­
ca lbn Arabi yaşayanlar ve ölüler arasında, yani bu dünyanın ya­
şayanlarıyla diğer dünyaların yaşayanları arasında gizemli bir 
karşılıklı manevi yardımdan bahseder. Nitekim, bu dünyada bi­
le, berzahtaki mistik karşılaşmalar sayesinde, gizli kalmış çözül­
mez bağlarla bazı irfan kardeşlerinin yardımına gelebilen mane­
viyat ehli vardır; ve onlardan gizli kalmış konularda onları eğite­
rek mertebeden mertebeye yükselmelerine yardımcı olurlar. lbn 
Arabi kitaplarından birinde buna şahsen tanıklık etmiştir.43 

Bu yükseliş hareketi yalnız insana ait değildir;44 her varlık 
ebedi bir yükseliş halindedir, çünkü yaratılış her an ebedi bir te­
kerrür halindedir. Bu yenilenmiş, mütekerrir yaratılış her durum­
da, Kendi varlığını özleştirdiği mümkün ayn-ı sabitleri ad infini­
tum [sonsuza dek] izhar eden llahi Varlığın lzhandır. Yaratılanı 
Yaratanla ilişkili olarak düşünürsek, 1lahi Varlığın somut birey­
leşmelere doğru indiğini ve onlarda tezahür ettiğini söyleriz; bu 
bireyleşmeleri tezahür işlevleri aracılığıyla düşünürsek, Ona 
doğru yükseldiklerini söyleriz. Bu yükselme hareketleri hiçbir 
zaman kesilmez çünkü çeşitli suretlere ilahi iniş hiçbir zaman 
kesilmez. O halde yükseliş bu suretlerde tlahi Tezahür, sürekli 
tekrar eden bir Feyz, ikili bir ilahi-içi harekettir. Diğer dünyanın 
şimdiden bu dünyada varolnıasının sebebi budur; her an içinde, 
her varlıkla ilişki halindedir.45 

43 Kaşan!, ss. 1 5 1 -52; FusCıs i, 124 [ 1 33] :  "Ölümden sonra İlahi öğretilerdeki yük­
selmenin biçimini, Kitabü't-Tecel/iyiit' ımızda belirtmiştik. Bunu keşf halinde 
kendileriyle biraraya geldiğimiz bazı kardeşlerimizden ve bu konuda onlara bil­
mediklerini öğretişimizden bahsederken dile getirmiştik. Perdenin latilliği ve 
hassaslığı ile suretlerin benzemesi nedeniyle insanın farkına varmadan daimi bir 
yükseliş halinde olması (fi'l-terrakl da 'imen), en olağanüstü şeylerden biridir." 
Bu türdeşlik tecelliyiinn suretlerine, mesela yiyecek suretlerine dairdir: "O cen­
netlerdeki bir meyveden kendilerine nzık olarak yedirildikçe: Bundan önce dün­
yada bize verilenlerdendir bu, derler. Bu nzıklar onlara (bazı yönlerden dünya­
dakine) benzer olarak verilmiştir." (Bakara; 25); benzer (görüntü], çünkü, bilen­
ler için benzer tam da/arklı demektir. 

44 FusCıs ı, 24; il, 1 50-5 1 , n. 12; Kaşan!, s. 1 52. 
45 FusCıs il, 1 5 1 . Burada Zen Budizminin ustası D. T. Suzuki ile aramızda geçen, 

hatırlanmaya değer olduğunu düşündüğüm bir konuşmadan bahsetmek istiyo-

221 



BIR'LE BiR OLMAK 

Kendisine tecelli verildiği sürece her varlık "an" ile yükselir 
ve her tecelli yeni bir tecelliyi kabul etmeye olan kabiliyetini, yat­
kınlığını artırır. Aynının tekrarı değil benzerlerin tekerrürü vardır: 
benzer, aynı demek değildir. Bunu "görmek," birin içinde varlığı­
nı sürdüren kesreti görmektir; ilahi İsimler ve özlerinin çoğul fa­
kat çeşitledikleri Özün bir olması gibi ve maddenin tüm suretleri 
kabul etmesi gibi. İşte bu yüzden kendini bu bilgiyle bilen, yani 
"nefsinin", kendini bu surette izhar eden Gerçek Varlığın gerçek­
liği olduğunu bilen insan -bu insan Rabbini bilir. Çünkü kendisi­
nin bu suretine göre, yani tezahür işlevine göre, yaratıcısı Kendi 
yaratılanıdır, çünkü bu yaratılanın ebedi özünün gerekliliğine gö­
re tezahür eder ve yine de Yaratan-Yaratılanı olmadan bu yaratı­
lan hiçbir şeydir. "Bu nedenle peygamber ve sfifilerden ilahi olan­
ların dışında hiçbir bilgin nefsin ve hakikatinin bilgisine ulaşama­
mıştır. Nefs ve mahiyetinden söz edişte akılcı ve teorik düşünce­
den hareket eden filozof ve kelamcılara gelince, onların arasından 
hiç kimse nefsin hakikatinin bilgisine ulaşamadığı gibi teorik dü­
şünce de onlara bu bilgiyi kesinlikle vermez."46 

6. Varlığın ikili Boyutu 

Eğer bir suretin Hakk olduğunu söylersen, o sureti aynılaştır­
mış olursun, çünkü bu suret onun Mazharlarından yalnızca biridir; 
fakat başka bir şey olduğunu, Hakk'tan ayn bir şey olduğunu söy­
lersen, onu yorumlarsın, rüyada gördüğün suretleri yorumlamak 

rum (Casa Gabriella, Ascona, 18 Ağustos 1954, Mrs. Fröbe-Kapteyn ve Mircea 
Eliade'ın huzurunda). Ona Batı maneviyatıyla ilk karşılaşmasının ne olduğunu 
sorduk ve aşağı yukarı elli yıl önce Swedenborg'un dört eserini Japoncaya çe­
virdiğini öğrendik; bu onun Batıyla ilk temasıydı. Daha sonra kendisine Maha· 
yana Budizmiyle Swedenborg'un kozmolojisi arasında dünyaların sembolizm ve 
tekabülleri açısından ne tür yapı aynılıklan bulduğunu sorduk (bkz. Suzuki tara­
fından yazılan Essays in Zen Buddhism, Birinci Seri, s 54, n. 1 ). Elbette bekle­
diğimiz teorik bir cevap değil, somut bir kişide Budizm ve Swedenborg manevi­
yatında ortak olan bir tecrübe ile karşılaşıldığına dair bir işaretti. Ve Suzuki'yi 
halli aniden bir kaşığı sallarken ve gülerek şöyle derken görebiliyorum: "Bu ka­
şık şimdi Cennette var . . . .  " Ve açıkladı: "Biz şimdi Cennetteyiz." Buysa soruya 
cevap vermenin hakiki Zen biçimiydi; Ibn Arabi'nin hoşuna giderdi. Yukarıda 
değindiğimiz (n. 10) dönüşüme uğramış dünyanın kuruluşuyla ilgili olarak, de­
vamındaki konuşmada Suzuki'nin Swedenborg Maneviyatına, "sizin Kuzey Bu­
danıza" verdiği önemi belirtmek de konu dışı olmayabilir. 

46 Fusus l, 1 25 [ 1 33); Kaşani, s. 1 53;  yani, kendileri için bilginin basit düşünceden 
veya kuramsal incelemeden değil ilahi bir içsel keşiften (keşfi ilahi) doğduğu 
kişiler. 

222 



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

zorunda kaldığın gibi."47 Fakat eşleşme [homologation] ve yorum 
ancak birarada ele alındıklarında geçerlidirler, çünkü o zaman 
mütecelli suretin Tanndan ayn olduğunu söylemek onu "gerçek­
dışı" diyerek değersizleştinnek değildir ve hatta aksine ona değer 
atfetmektir; onu simgelenene (mennuz ileyhi), liahi Varlığa bağla­
nan bir simge olarak belirlemektir. Nitekim zahiri varlık mütecel­
li Hayaldir; onun gerçek gizli (batıni) anlamı da 1Iahi Varlıktır. 
Zahiri varlık Muhayyile olduğu için içinde zuhur eden suretlerin 
bir hermeneutiğine, yani onları asıl gerçekliklerine taşıyacak bir 
tevile (tevil sözcüğünün etimolojisinin gösterdiği gibi) ihtiyaç du­
yarız. Rüyaların dünyasının da uyanıklık dünyası dediğimiz şeyin 
de eşit derecede hermeneutiğe ihtiyacı vardır. Yine de unutmamak 
gerekir ki, eğer dünya kendini yineleyen bir yaratılış (halk-ı ce­
did) ve tekerrür eden bir tezahürse ve bu sebeple mütecelli Hayal 
ise ve bir henneneutiği veya bir tevili zorunlu kılıyorsa, dünyanın 
Hayal olmasının ve rüyalar gibi yoruma ihtiyaç duymasının temel 
sebebinin duyuların algılayamayacağı mütekerrir yaratılışta aran­
ması gerektiği sonucuna varmalıyız. Peygambere atfedilen 
"İnsanlar uykudadır, ölünce uyanırlar"48 sözü, insanların dünyevi 
hayatlarında gördükleri her şeyin bir rüyada temaşa edilen rüyet­
lerle türdeş olduğuna işaret eder. Rüyaların, uyanık hayatın pozi­
tif verilere göre avantajı, ifşa edilenden farklı bir anlama gelen 
veriler için, eldeki tüm verileri aşan bir yoruma izin vermeleri ve 
hatta böyle bir yorumu zorunlu kılmalarıdır. Onlar izhar ederler 
(ve burada mütecelli işlevlerin tüm önemi yatmaktadır). Bize 
öğretecek hiçbir şeyi olmayan ve olduğundan fazlasını ifade 
etmeyen bir şeyi yorumlamayız. Dünya mütecelli Hayal olduğu 
için yorumlanması ve aşılması gereken "misallerden" oluşur. İşte 
tam da bu sebeple, dünyanın "misal" olan gerçek doğasına uyan­
mış olan bilinç, yalnızca Faal Muhayyile aracılığıyla verilerinin 
ötesine geçip kendini yeni tecellilere, yani devamlı bir yükselişe 
kabiliyetli hale getirebilir. tık tahayyül hareketi soyut ve manevi 
gerçeklikleri dış veya duyumsal suretlerde temsil etmektir; böyle­
ce bu suretler izhar ettikleri şeyin "şifresi" olurlar. Bundan sonra 
Muhayyile nefsin devamlı yükselişi olan tevilin motive edici gücü 
olarak kalır. 

41 Fusus i, 88 ve II, 77. 
48 A.g.e. ı. 159; Kaşani, s. 200; Bali Efendi, s. 296. 

223 



BIR'LE BiR OLMAK 

Kısaca, Muhayyile olduğu için tevil vardır; tevil olduğu için 
simgecilik vardır; ve simgecilik olduğu için varlıkların iki boyut­
ları vardır. Bu idrak İbn Arabi'nin hikmetini tanımlayan tüm iki­
li terimlerde karşımıza çıkar: Yaratan ve Yaratılan (Hakk ve 
Halk), ilahlık ve insanlık (lalıilt ve nasilt), Efendi ve kul (Rab ve 
'Abd). Her terim ikilisi unio sympatlıetica terimiyle ifade ettiği­
miz bir birliği temsil eder.49 Her ikilinin iki teriminin birleşmesi 
bir coincidentia oppositorum, çelişenlerin değil birbirini tamam­
layan karşıtların bir eşzamanlılığını oluşturur ve yukarıda gördü­
ğümüz gibi, büyük Mutasavvıf Ebu Sa'id el-Harraz'a  göre ilaha 
dair bilgimizi tanımlayan bu birliğe sebep olmak Faal Muhayyi­
lenin kendine has işlevidir. Fakat burada esas olan, iki terimi bir­
leştiren nıysterium conjunctionis' in [gizemli birleşme] (Yarata­
nın bakış açısından) mütecelli bir birlik, (yaratılanın bakış açı­
sından) teopatik bir birlik olmasıdır; hiçbir şekilde "hipostatik 
bir birlik" olamaz. Belki de çok sayıda Batılı yazarın İbn Ara­
bi'yi "monist" olarak tanımlamasının sebebi Kristolojik asırlık 
adetlerimizin hipostatik olmayan bir birliği algılamamıza engel 
olmasıdır. Özünde bu derece dosetik olan bir düşüncenin Batı 
felsefesinin "monism" olarak tanımladığı şeyle bağdaşmayacağı 
gerçeğini görmezden gelirler. "Rab" olarak, bir ilahi İsim kendi­
sini izhar eden a' yan-ı sabiteyi ( 'abd' ini) donatır ve bu özde sig­
nifıcatio passiva'sını edinir;50 bütün olan varlık bu Rab ve kulu­
nun birliğidir. O halde bir bütün olarak her varlığın iki boyutu 
vardır. İki boyutun birbirine eş olduğunu ima etmeden Hakk­
Halk veya [{i/ııit-nasıit denemez. İki boyut aynı varlığa işaret 
eder, fakat o varlığın bütünlüğüne işaret eder; biri diğerine ekle­
nir (veya diğeriyle çarpılır), biri diğerini yadsıyamaz, biri diğe­
riyle kanştınlmaz ve diğerinin yerini alamaz. 

Bir varlığın bu çift boyutlu yapısı, duyumsal dünyadaki her 
bireysel varlığın arketipi, Gayb alemindeki gizli ferdiyeti olan, 
İbn Arabi'nin o varlığın Ruhu, yani "Meleği" adını da verdiği bir 
a'yan-ı sabite kavramına bağlıdır. Kendini Kendine izhar eden 
Zat tarafından "özleştirilen" ferdiyetler Gayb aleminde başlaya­
rak ebedi olarak büyürler. Kendi aynı sabitesini, arketip özünü 
bilmek kendi "Meleğini" bilmektir; diğer bir deyişle, Kendini 

49 Bkz. yukarıda 1. Bölüm, § 3. 
50 Bu konu ile ilgili olarak bkz. yukanda 1. Bölüm, ss. 1 16 ff. Ve nn. 24, 25. 

224 



TECELLİ OLARAK YARADILIŞ 

Kendine izhar eden llahi Varlığın tezahürünün sonucu olan ebe­
di bireyliğini bilmektir. İnsan "Rabbine dönerek" kul ve Efendi­
sinin ebedi ikilisini oluşturur; bu efendi genel halindeki Zat de­
ğil, İsimlerinin bir veya diğerinde bireyleşen Zattır.5 1 Sonuç ola­
rak Gayb aleminde gerçekleşen bu taayyünü reddetmek her dün­
yevi varlığın kendine özgü arketip veya mütecelli boyutunu, 
"Meleğini" reddetmektir. Kendi Rabbine münacatta bulunama­
yan insan, herkesin eşit mesafede olduğu, dinsel veya sosyal top­
luluk içinde kaybolduğu tekil farklılaşmamış Kudretin merha­
metine kalmıştır. Bu gerçekleştiğinde her insan, Kendi olduğu 
haliyle bilmediği kendi Rabbini llahi Varlıkla karıştırma ve Onu 
herkese dayatma eğiliminde olur. Daha önce gördüğümüz gibi, 
"inançlarda yaratılan Hakkın" özelliği olan "tek yönlü tektann­
cılıkta" olan budur. Tekil Rab-arketiple olan bağını kaybetmiş 
olan (yani kendisine dair bilgisini kaybetmiş olan) her ego, ko­
layca manevi emperyalizme dönüşebilen bir şişkinleştinneye 
maruz kalır. Bu tür bir din her insanı kendi Rabbiyle birleştirme­
yi hedeflemez, ancak herkese "aynı Rabbi" dayatmayı hedefler. 
Bu tür bir "emperyalizm," lbn Arabl'nin, her biri, yokluğunda her 
varlığın ikili boyutunun, yani mütecelli işlevinin imkansız olaca­
ğı birlik ve çoğulluğu aynı anda korumakta diğerleriyle uyum 
içinde olan sayısız suret ile ifade ettiği coincidentia opposito­
rum'u engeller. Bu ifadelerden her birini dikkatle incelediğimiz­
de, İbn Arabi'nin tümüyle, olduğu varsayılan monoteist olarak 
veya olmakla suçlandığı panteist olarak konuşmadığını görürüz. 

"Senin için şimdiki zamanda (huzur) bulunan bu Hazreti ve 
(ona tekabül eden görünür) Sureti Kuran'a, Hakk'ın 'Kitapta 
hiçbir şeyi eksik bırakmadık' [En'am; 38] buyurduğu Kitaba 
benzetebiliriz. Çünkü o gerçekleşeni ve gerçekleşmeyeni bir ara­
ya getirendir. Fakat bu söylediğimizi kendisi (fi nefsihi) bir 
Kuran olan kişiden başka kimse anlayamaz çünkü Allah 'a sığı­
nan kimseye ayırt etme yetisi (jurkan) verilecektir (Enföl: 29)."52 

51 Bkz. yukarıda 1. Bölüm, ss. 1 32 ff. ve nn. 80 ff. (Fusus'un İsmail ile ilgili bölü­
münün tümü bu111da son derece önemlidir). 

52 Fusus l, 89 [89] ve II, 82. Furkan, Kuran veya hakikatle yanlış arasında ayrım 
yapmayı mümkün kılan herhangi bir kutsal kitaba verilen bir Unvandır. Bu ne­
denle kendi şahsında bir "Kuran" olmak bu aynına sahip olmakıır (veya bu ay­
nm olmaktır). 

225 



BIR'LE BiR OLMAK 

Burada "Kuran" sesteşlikle birleşme, eşzamanlılık, coinci­
dentia olarak alınmıştır; furkan ise aynın, ayrışma olarak alın­
mıştır. Bu bizi ana konumuza geri getirir. Bir "Kuran" olmak, 
ilahi İsimlerin ve Sıfatların bütününün kendisine tezahür ettiği 
ve ilahlık-insanlık veya Yaratan-Yaratılan'ın temel birliğinin bi­
lincinde olan İnsan-ı Kamil mertebesine ulaşmış olmaktır. Fakat 
lnsan-ı Kamil aynı zamanda özsel birliğin kapsadığı iki var ediş 
biçimi arasında fark gözetir; bu birlikten dolayı Rabbinin kendi­
si olmadan varolamayacağı kuldur, fakat yine bu birlikten dola­
yı kendisi Rabbi olmadan hiçbir şeydir. İşte lbn Arabi'nin bu 
Kuran ayetine koyduğu çok kişisel tefsir budur; muttakf sözcü­
ğünü alışılmış anlamıyla almaz ("Allah'tan korkan"), vikaye'den 
(koruma, muhafaza) türetir. llahi Rab ve kulu, birbirlerinin koru­
yucusu, kefilidirler.53 "Kuran"ın tekabül ettiği varlık mertebesi 
fenadır. Fenanın İbn Arabi' de birden fazla anlamı vardır; bunlar­
dan bir tanesini daha önce ele aldık (Bu bölümde § 4). Bu bağ­
lamda bu sözcük yeni bir anlama sahip olur. Burada, tüm farkla­
rın yok edildiği mertebe olan fena ilk sınavdır, çünkü gerçek ay­
rım ancak uzun süreli bir manevi çalışmanın sonunda gerçekle­
şebilir. Nitekim, (Tanrıyı başka türlü algılayamadıkları için bir 
nesne kabul eden tüm dogmatik inançlardaki gibi) kul ilahlık ve 
insanlık arasında bu fenayı tecrübe etmeden bir aynın yaptığın­
da, bu ayrım llahi Varlık ile temel birliğinden, yani lahUt ve na­
sutıın mükemmel birleşmesinden habersiz bir şekilde olur. Fakat 
fena tecrübesinden sonra aynın yaptığında bu aynın, Hakk ve 
Halkın, Rab ve kulunun, Iahıit ve nasutun ne olduğunun tümüy­
le bilincinde olarak gerçekleşir: ikisi arasında özsel birlik olsa 
da, yaratılan Yaratandan suretin sureti olduğu maddeden ayrıl­
ması gibi ayrılır. Eğer "bir 'Kuran' olmak" fena mertebesine 
tekabül ediyorsa, furkan da beka mertebesine tekabül eder; 
burada birleşmeden sonra ayrılma vardır. Bu belki de İbn 
Arabi'nin fena ve beka terimlerini en kendine has kullanışıdır: 

53 Bkz. yukanda 1. Bölüm, § 3 ve aşağıda V. Bölüm, § 3; bkz. Fusus I,  56'da 
Nisai 1 sayılı ayetjn Ademoloji üzerine bir yorum olarak alıntılanan tefsiri: 
Adem' in görünür veya dışsal sureti (suret-i zahire) ve görünmez ve içsel Sureti 
(Suret-i biitırıa), yani Ruhu, Yaratan-Yaratılan (el-Hakk el-halk, el-Hiilik el-mah­
luk) olarak külli Ademi hakikati oluşturur. Bunun sonucunda "Ey müminler, 
Rabbinizden korkun" ayetinin zahiri çevirisi şu olur: "Görünür (zahiri) suretini­
zi Rabbinizin muhafızı yapın ve sizde gizli olan ve Rabbiniz olanı (görünmez, 
batıni suretinizi) kendiniz için muhafız yapın." 

226 



TECELLİ OLARAK YARADILIŞ 

ölüp gittikten sonra kendine dönmek, yok olduktan sonra kalıcı 
olmak.54 

Bu coincidentia oppositorum'u, varlıkların ikili boyutlarını 
belirleyen ikililerin bu eşzamanlılığını yerine koyan ve algılayan 
organ, insanın, Yaratılış gibi mütecelli olduğu ölçüde yaratıcı di­
yebileceğimiz Faal Muhayyilesidir. Eğer, böyle olduğu için, ya­
ratımları ne kurmaca ne de "fantezi" ise, bunun sebebi Muhay­
yilenin, her an, doğasını kendi içinde taşıdığı ve ifade ettiği ya­
ratmanın bir tekerrürü olmasıdır. İşte Muhayyile ve Yaratılışın bu 
birlikteliği İbn Arabi'nin üzerine tefekkürde bulunduğu bir baş­
ka konunun yardımıyla doğrulanabilir. İkili Rahmet' in konusu, 
ilahi İsimlere arzu ettikleri somut tezahürleri veren var edici 
Merhametin ikili anlamı budur. 

Varoluş ihsanıyla (fcad) eş bir koşulsuz55 Rahmet vardır. İn­
sanın daha önce ürettiği herhangi bir işten bağımsız olarak, Ken­
dini Kendine izhar etmeyi arzulayan llahi Varlıkla özdeşleştirilir. 
Bu anlamda ilahi Rahmet tüm şeyleri içerir ve kapsar. Bunun ya­
nı sıra bir de koşullu Rahmet, llahi Varlığın kendine "dayattığı", 
Kendisi için zorunlu kıldığı (Rahmetü 'l-vücub) ve kulun varlığı­
na ibadeti ölçüsünde verilen Merhamet vardır; bu Merhamet ara­
cılığıyla kul Tanrı üzerinde, Tanrının kendisine dayattığı zorun­
luluğun sonucu olan bir hakka sahip olur. Fakat bu tanımın hu­
kuki yönü bizi şaşırtmasın. Hikmet açısından bakıldığında, bu 
yukarıda incelenen, Rab ve kulu arasındaki karşılıklı teminatın 
(vikayet) bir yönüdür. Buradaki koşullu Merhamet, Kulu adına 
cevap veren Rabbin teminatıyla alakalıdır. Fakat eğer kul İbn 
Arabi'yi doğru anlayan bir müritse, Rabbin kendi işlerinin asıl 

54 Fenadan önce yapılan aynının beyhudeliği ve bilinç uyandıktan sonra yapılan 
aynının hakikiliğiyle ilgili olarak bu aforizmayla karşılaştırma yapabiliriz: "Bir 
insan Zen çalışmadan önce onun için dağlar dağlardır sular da sular; iyi bir us­
tanın eğitimiyle Zen'in hakikatine dair bir içgörü edildiğinde, onun için dağlar 
dağlar değildir ve sular da sular değildir; fakat bundan sonra dinlenme evine ger­
çekten vardığında, dağlar bir kez daha dağlardır ve sular da sulardır." Suzuki, 
Essays, Birinci Seri, ss. 22 f. (Seigen Ishin veya Ch'ing-yuan Wei-hsin'den 
alıntı); aynca bkz. aşağıda iV. Bölüm, n. 24. 

55 Rahmetin iki yönü (Rahmetü 'l-imtinan ve Rahmetü'l-vücüb) ile ilgili olarak bkz. 
Fusas l, 1 5 1 ,  Bfill Efendi, ss. 278-79. Bu Süleyman'la ilgili, Saba Kraliçesi Bel­
kıs'a yazdığı bir mektupla giriş yapılan bölümün başıdır. "Bu Süleyman'ın bir 
mektubudur ve Rahman ve Rahim olan Allah'ın adıyladır." O halde Süleyman 
önce kendini mi adlandırmıştır? Allah Evvel midir Ahir midir? Bu paradoksun 
"mütecelli dua yöntemi" ile çözülüşü için bkz. aşağıda V. Bölüm §3. 

227 



BlR'LE DIR OLMAK 

faili olduğunu bilir.56 Daha önce "Ben onun duyuşu, görüşü, di­
liyim . . .  " hadisini okuduk. Bu hadis, görünür suretin kula ait ol­
duğu, İlahi Hüviyetin ise kula, daha doğrusu kulun "taşıdığı" İs­
me "dahil edildiği" (miinderfce) anlamına gelir. Böylece nihaye­
tinde koşullu Rahmetin mutlak Rahmete, yani İlahi Varlığın ken­
disine ve kendisi için Rahmetine geri döner. 

Fakat kulun nefsinde "taşıdığı" İsme bir "dahil edilmeden" 
bahsederken, öncelikle bu "dahil edilmeyi", kendimizin "ayna­
da" görünen şekle "dahil olduğumuzu"57 söylediğimiz manada 
anlamalıyız, yani diğer bir deyişle, her zaman tecelli üzerinden 
düşünmeliyiz, Enkamasyon veya enoikesis [enoikesis] (hulul) 
üzerinden değil. Bu eklenti bir tezahür, bir "misal" olduğuna gö­
re yaratılan, llahi Varlıktan tezahür eden şeydir. Bunun sonucun­
da, örneğin Zfihir ve Ahir ilahi İsimleri, varlığı ve fiilinin mey­
dana gelmesi Yaratanda temellendiği için kula verilir. Fakat bu­
na karşılık, Yaratanın tezahürü ve Onun fiilinin meydana gelme­
si yaratılanda temellenir ve bu anlamda Batın ve Evvel ilahi 
İsimleri kula aittir. O halde o da İlk ve Son, Zahir ve Batındır; 

56 Bu hala Eş 'ari kelamcılann savına uyar göıiinmektedir; fakat bu anlayışla 
Eş'arilerin ha/ku 'l-ef'ı'i/ anlayışlan arasında radikal bir fark vardır. Net konuş­
mak gerekirse, lbn Arabi öğretisinde Hakkın "kulu vasıtasıyla" yarattığı da söy­
lenemez, kulunu bu fiilin tezahüıiinün aracı olarak seçtiği de söylenemez. Hak­
kın, mümininin "suretinden" yayılan fiili gerçekleştirdiğinde, bunu o anda mü­
mininin suretinde (zahir) Kendi olmakla yaptığını, çilnkü bu suretin Onu izhar 
ettiğini söylememiz gerekir. Aynca Eş'arilerin (esas mütecelli düşünce olan) bu 
bakış açısını kabul etmeleri elbette imkansızdı; bkz. Fıısus il, 207, n. 4 ve aşa­
ğıda IV. Bölüm, n. 27. 

57 Bu spekillatif teosofinin tecelli düşüncesini açıklamak için kullandığı temel fikir 
specıılum'dur (ayna). Bali Efendi'nin şerhi (s. 280 adFusfis I, 1 5 1 -52), İbn Ara­
bi'nin müritlerinin, tecelli kavramıyla düşünmeyi unuttuğumuz için bazen yaka­
landıklannı sandığımız "varoluşsal monism" tuzağından korunma biçimlerini il­
gi çekici bir şekilde aydınlatır. Hakk'ın mahlukla, yani Onda zuhur edenle "ay­
nı" olduğunu söylemek, Yaratılanın şu veya bu 1Iahi Sıfata (Yaşam, Bilgi, Güç) 
uygun olarak zuhur ettiği ve başka türlü zuhur edemeyeceği anlamına gelir. 
Mahluktan "farklı" olduğunu söylemek, mahluğun ancak Sıfatın bir eksikliğiy­
le (imkan, hadis) zuhur edebileceği anlamına gelir. Senden farklı aynalara yan­
sıyanla aynısın dediğimiz anlamda, aynı şekilde Yaratılmamış-Yaratanın (Hakk), 
mahlukta esas tamlıklanndan mahrum olan Sıfatlanndan birini izhar eden mah­
lukla ( 'abd) aynı olduğunu söyleyebiliriz. Burada aynılığın anlamı, Zeyd, Ömer 
ve Haıid'in birlikte aynı insan olma hakikatine katılmalan gibi, iki şeyin tek bir 
öze (hakikat) iştirakıdır. Varlıklarla 1lahi Varlığın varlığa (varlığın tekliğine) or­
tak bir iştiraklan vardır. Ötekilikleri kendilerine özgü nitelenmeyle aynşmalan­
na bağlıdır. Tann zuhur eden şeyle, iki terimde ortak olan şeylere binaen aynıdır, 
omni modo olarak [her şekilde] değil (Bati, s. 280). 

228 



TECELLi OLARAK YARADILIŞ 

ilahi İsimler Rab ve kulu tarafından paylaşılır.58 Rab, kulun ben­
liğinin sımdır, onun nefsidir; onun içinde ve onun aracılığıyla 
eyleyen Rabdir: "Yaratılanı gördüğünde, Evveli ve Ahiri, Zahiri 
ve Batını görürsün." 

Bu paylaşım, bu "İsimlerin iletişimi" ikili Rahmetten, yuka­
rıda karşımıza ikili bir yükseliş ve iniş hareketi olarak çıkan şey­
den kaynaklanır: Tezahür olan, ebedi var edici Muhayyile olan 
iniş ve "iniş" zamanında yaratılan alıcının kapasitesiyle orantılı 
olarak verilen müşahede olan yükseliş veya geri dönüş. Her an 
Yaratılışın tekerrürüne sebep olduğu için mütecelli Hayal ile ay­
nı şekilde "yaratıcı" olan mütecelli duanın işi, bu paylaşım, bu 
karşılıklı teminattır. Çünkü Duanın sımnın ve Muhayyilenin sır­
rının altında aynı etmen yatar, dışarıda her ikisinin de kuldan 
çıkmasına rağmen; anlamsız olmamalarının sebebi budur. Bu bir 
Kuran ayetinde ifade edilir: "attığın zaman da sen atmadın, fakat 
Allah attı (onu)" (Enfal; 1 7). Ve yine de, evet, oku atan sensin; 
ve yine de, hayır, oku atan sen değilsin. 

Mistik açıdan düşünüldüğünde, bu ayet coincidentia opposi­
torunı hakkında söylemeye çalıştıklarımızın yoğunlaşmış hali­
dir. Bu tahayyül etme işini yapan bizim Faal Muhayyilemizdir 
(ve elbette "fantezi" değildir) ve buna rağmen bir yandan da o 
değildir; bizim Faal Muhayyilemiz, külli tecelli olan kainatın ya­
ni liahi Muhayyilenin tek bir anıdır. Her birimizin Muhayyilesi 
mütecelli anlardan bir tanesidir; ve "yaratıcı" oluşu da bu anlam­
dadır. lbn Arabi'nin en meşhur müritlerinden Abdülkerim Cili 
(Farsça: Cilanl), hayranlık verici yoğunluktaki bir ifadesinde bu 
bağlamı açıkça belirtmiştir: "Bil ki Faal Muhayyile düşüncede 
bir suret yapılandırdığında, bu yapı ve bu hayal yaratılmıştır. Fa­
kat her yaratılanda Yaratan vardır. Bu hayal ve bu suret senin 
içindedir ve sen onların içindeki varoluşlarına göre yaratansın 
(el-Hakk). O halde Hakk'a dair tahayyül fiili senindir, fakat aynı 
zamanda Hakk da onun içindedir. Bu noktada seni, başka birçok 
ilahi sırra, mesela kader sımna ve ilahi bilgi sımna ve bu ikisi­
nin Yaratan ve Yaratılanın bilinmesini sağlayan aynı ilim olduğu­
nu öğreten yüce bir sırra uyandınyorum."59 

58 Kaşan!, s. 1 92: "Müminin hüviyyeti, Hakkın, İsminin içine akıtılmış olan haki­
katidir. Mümin Hakkın ismidir ve bu ismin verildiği bireyliği ise Haktır." 

59 Cill, el-/nsanu'l-Kdmil, l, 3 1 .  

229 



BIR'LE BiR OLMAK 

Bu düşünceler birbirlerine sıkı sıkıya bağlıdır: Yarattığında 
yaratan sen değilsindir ve bu yüzden de yaratımın gerçektir. Ya­
ratımın gerçektir çünkü her yaratılanın iki boyutu vardır: Yara­
tan-yaratılan coincidentia oppositorum'u temsil eder. En baştan 
beri bu coincidentia Yaratılışta mevcuttur, çünkü Yaratılış ex ni­
hilo değil, bir tecellidir. Bu nedenle de Hayaldir. Yaratıcı Muhay­
yile mütecelli Hayaldir ve Yaratan tahayyül eden Yaratılanla bir­
dir, çünkü her Yaratıcı Muhayyile bir tecellidir, Yaratımın bir te­
kerrürüdür. Psikoloji kozmolojiden ayırdedilemez; mütecelli Ha­
yal onları bir psiko-kozmolojide birleştirir. Bunu aklımızda tuta­
rak, şimdi insanın rüyet, aktarım ve tüm şeyleri simgeye dönüş­
türme organını inceleyebiliriz. 

230 



4 

MÜTECELLİ HAYAL VE 

KALBİN YARATICIGI 

1. Muhayyilenin Alanı 

Psiko-kozmik işlevinde muhayyile öğretisinin iki yönü var­
dır: biri kozmogonik veya teogoniktir (ilahi İsimlerin teogonisi). 
Bu yönle bağlantılı olarak aklımızda tutmamız gereken şey, bu­
rada ifade edilen "yaratılış" kavramının yoktan yaratmayla hiç­
bir ilgisi olmadığı ve Yeni-Eflatunculann emanasyon anlayışın­
dan da eşit derecede uzak olduğudur; daha ziyade, aydınlanma­
nın artarak yavaş yavaş, öz ilahi Varlıkta ebediyen gizli olan ola­
sılıkları bir ışıma haline yükselttiği bir süreç düşünmeliyiz. İkin­
ci yön veya işlev özellikle psikolojiktir. Nitekim iki yönün ayrıl­
maz, birbirini tamamlayıcı ve eşleşmeye [homologation] tabi ol­
duğu unutulmamalıdır. Tam bir inceleme İbn Arabi'nin bütün 
yapıtını kapsamak zorundadır ve çok geniş çaplı bir çalışma ge­
rektirir. Fakat büyük eseri "Mekke'nin Manevi Fetihleri (veya 1I­
hamlan)"60 dahilinde İbn Arabi bir "Hayal ilmi"nin ( 'ilmü 'l-ha­
yiil) ana hatlarını çizer ve bu tür bir ilmin içereceği konuların bir 

60 Cami (lran'ın en büyük mutasavvıflanndan biri, ö. A.D. 1495) tarafından yapı­
lan bir açıklamayı izleyerek bu devasa ve meşhur eseri (el-Fütiıhiitü 'l-Mekkiyye) 
"Mekke'nin Manevi Fetihleri" olarak çevirmeyi tercih ediyorum. Cami Feth 
sözcüğünün Allah'a doğru ilerleyişi (seyrü i/{i'/-Lô.h) tanımladığını ve bu ilerle­
yişin Allah'ta fenada bittiğini ve bu fenanın Mekke'nin Peygamber tarafından 
fethine, sonrasında aynlık veya kaçışın, "hicretin" olmadığı bu fethe benzetildi­
ğini belirtir. Cami, Şerh-i Eşf"atü 'l-Lema 'ı'it, s. 74 (daha yaygın olan çeviri 
"Mekke'den ilhamlar" [Revelations de La Mekke]. Fakat Arapçada "revelation" 
sözcüğüne karşılık gelen o kadar çok sözcük var ki kavranılan daha yakından ta­
nımlamaya çalışmak iyi olacak). 

23 1 



BIR'LE BiR OLMAK 

şemasını verir. Bu bölüm aynca yukarıda ayırdedilen iki yönü 
anlaşılır bir dille anlatmanın zorluğunu da gösterir. Fakat Haya­
li hangi yön, derece veya aşamasında düşünürsek düşünelim, 
kozmik işlevinde, "Hazret"inin veya "Yaratıcı Haysiyet"inin 
(Hazret-i hayôliyye) derecesine göre düşünsek de, onu insanda­
ki yaratıcı bir kudret olarak yorumlasak da, bir özellik değişmez. 
Bu özellikten daha önce bahsettik: bir aracı, bir ara bulucu ola­
rak işlevi. 

Daha önce gördüğümüz gibi, Ezeli Bulut [Ama], ilahi, varlık 
bahşeden Rahmet Nefesi, İlahi Essentia abscondita ile çoğul su­
retlerin zahiri dünyası arasındaki aracıdır; benzer şekilde, hayal 
yetimizin özel olarak i lişki kurduğu İdea-Suretler dünyası, misa­
li suretler ve latif halde cisimler dünyası (alemii '/-misal), saf ma­
nevi gerçekler dünyasıyla, Gizem dünyasıyla [Gayb alemiyle] 
görünür, yani duyumsal dünya [şehadet alemi] arasındaki aracı­
dır. Rüya, gerçek (yani mistik anlamıyla gerçek) "uyanık" halle, 
kelimenin dindışı anlamında, genel uyanıklık bilinci arasında 
aracıdır. Peygamber' in Cebrail' i ,  güzelliğiyle ünlü bir Arap deli­
kanlısı olan Yahya el-Kelbi biçiminde gördüğü rüyet, ne nesne 
ne de soyut düşünce olan, aynalarda görülen suretler -bunlar ara 
gerçekliklerdir. Bunlar aracı olduktan için, simge kavramında 
toplanırlar, çünkü aracı, aracılığını yaptığı dünyalarla "birlikte 
simgeler." lbn Arabi'nin Hayal öğretisinde söylenildiği gibi bir 
tutarsızlık yoktur; fakat üzerinde uğraşılması gereken ileri dere­
ce bir karmaşıklık vardır. "Hayal ilmi"nin kapsadığı "alan" o ka­
dar geniştir ki tüm bölümlerini saymak bile zordur.61  

Hayal ilmi Ama üzerinde, "tüm varlıkların kendisinden ya­
ratıldığı Tanrı" tecellileri üzerinde düşündüğünde teogonidir; 
"inançlarda yaratılan Hakkın" tecellileri üzerinde düşündüğünde 
yine teogonidir, çünkü bunlar hala ilahi İsimlerin tezahür ve gay­
betleridir. Fakat burada bir yandan da kozmolojidir, çünkü varlı­
ğın ve alemin tecell i  olarak bilgisidir. Hayal yetimizin algıladığı 
berzahı, rüyetlerin, misallerin ve genel olarak algı ve duyumsal 
temsile yalnızca maddi yönlerini açık eden simgesel hikayelerin 
gerçekleştiği .dünyayı konusu olarak aldığında yine kozmoloji­
dir. Özellikle mutasavvıflara bağışlanan tecellilerin ve tüm ilgili 

61 Fütuhat il, 309-13 .  

232 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIÔI 

kerametlerin ilmidir. İmkansıza, mantığın reddettiğine ve her şe­
yin ötesinde, saf Özü tüm surete aykın olan Zorunlu Varlığın bu­
na rağmen "muhayyil Hazret"e ait bir surette zuhur etmesine va­
roluş veren odur. Özellikle, imkansızın varolmasını sağlama gü­
cü vardır ve bu güç Dua ile yürürlüğe konur. 62 

Hayal ilmi aynı zamanda aynaların, tüm yansıtan "yüzeyle­
rin" ve içlerinde görünen suretlerin ilmidir. Speculum'un [ayna] 
ilmi olarak yeri spekülatifteosofı, manevinin rüyet ve tezahürle­
rinin kuramıdır ve nihai sonuçlarını, suretlerin aynalarda görün­
melerine rağmen aynalarda var olmamalarından çıkarır. Bu ilme 
mistik coğrafya da, Adem'in artık çamurundan yaratılan ve üze­
rinde görülen şeylerin şekilleri, hatları ve renkleriyle bir "gayri 
maddi maddenin" latif halinde varoldukları bu Dünyanın bilgisi 
de dahildir.63 O halde bu ilim cennetvari temaşaların ilmidir; 
"Cennet"in s_akinlerinin nasıl hayal edip arzuladıkları tüm güzel 
suretlere girebildiklerini ve bu suretin nasıl onların kıyafetleri, 
kendilerine ve başkalarına göründükleri suret olduğunu açıklar.64 

Bütün bunlar hem müminlerin şevkleri hem de mutasavvıf­
ların tecrübeleri tarafından doğrulanır; fakat mantıksal kuramcı­
lar (ashl'ıbu '!-nazar) bunu ancak kerhen, bir "alegori" olarak ve­
ya Peygamberin bunu söylediği İlahi Kitaba hürmetlerinden ka­
bul ederler. Fakat eğer şansına böyle bir tanıklık sizden gelirse, 
tanıklığınızı reddeder ve hayalinizin bozukluğuna yorarlar (jesa­
dü 'l-hayal). Pekiilii, ama Hayalin bozukluğu en azından varlığı­
nı öngörür ve bu kuramsal bilgili adamların farkında olmadıkla-

62 A.g.e. il, 3 12. Hayal ilminin kendine has gücü, imkansıza varlık vennektir, çün­
kü Allah'ın, Zorunlu Varlığın ne fonnu ne sureti olabilir ve tahayyül eden Haz­
ret, lmaginatrice, onu tam olarak bir Surette izhar eder. Tecellilere içkin olan pa­
radoksun, "Beni göremezsin" reddiyle "Allah' ı  suretlerinin en güzelinde gör­
düm" olumlaması arasındaki çelişkinin çözüldüğü "yerdir." Bkz. aşağıda, V. ve 
VI. Bölümler. 

63 Bkz. yukarıda III. Bölüm, n. 10. 
64 Fütuhat il, 3 1 2. lbn Arabi'nin vurguladığı gibi, eğer, fiziksel ve nesnel varoluş­

lanndan dolayı nicel ve sayısal olarak sınırlı olan duyumsal nesne ve suretlerin 
dünyasındaki durumun aksine Cennetin sakinleri arasında (bkz. Swedenborg'un 
betimlemeleri) arzu ve nesnesi arasında eşzamanlılık ve aynılık varsa, bunun se­
bebi her ikisinin de tükenmez bir psiko-ruhani gerçekliğe dahil olmalarıdır. Bu 
durum saf özlerde olduğu gibidir, mesela, kendisi bölünmeden her beyaz nesne­
de bulunan beyazlık gibi. Beyazlık, tüm beyaz şeylerde varoluşundan dolayı hiç­
bir şekilde azalmaz. Aynı şey her hayvandaki hayvanlık, her insandaki insanlık 
vb. için de geçerlidir. 

233 



BIR'LE BiR OLMAK 

n şey Hayalin, onu hem duyumsal hem de düşünselde, hem du­
yularda hem de akılda, mümkünde, zorunluda ve imkansızda bu­
lunduran aracı niteliğidir; bu nedenle gerçek ilmin, marifet olan 
ilmin, -yokluğunda ancak tutarsız bir ilmin mümkün olabilece­
ği- "direğidir" (rükn).65 Çünkü hem batıni hem de fiziksel ola­
rak ölümün anlamını anlamamızı sağlayan Muhayyiledir: Önce­
sinde yalnızca uyandığının rüyasını gören biri olduğumuz bir 
uyanış.66 Hayal ilmine daha yüksek bir mertebe vermek zordur. 

Şimdi de Hayalin özellikle psikolojik olan yönüne dönüyo­
ruz. Burada elbette günümüzde ruhbilimcilik [psychologisme] 
olarak tanımlanan şeye işaret eden her şeyi, özellikle de "hayalle­
ri" içsel "gerçekliği" olmayan ürünler olarak görme eğilimini 
reddetmemiz gerekir. Nitekim tahayyül yetisi için çizdiğimiz şe­
ma yalnızca Hayalin metafizik konumundan doğmaktadır. lbn 
Arabi tahayyül eden özneyle birleşik ve ondan aynlmaz bir hayal 
(hayal-i muttasıl) ile nesneden aynlabilen, kendi içinde mevcut 
bir hayali (lıayal-i münfasıl) birbirinden ayınr. llk durumda önce­
den düşünülen veya zihnin bilinçli bir sürecinin yol açtığı hayal­
lerle, zihne rüyalar (veya gündüz düşleri) gibi kendiliğinden ge­
len hayaller arasında bir aynın yapmamız gerekir. Bu birleşik Ha­
yalin kendine has özelliği beraberinde doğup öldüğü hayal eden 
özneden aynlamazlığıdır. Öte yandan, özneden aynlabilen Haya­
lin, berzahının, İdea-Suretler dünyasının düzleminde sui generis 
[kendine özgü] bağımsız ve kalıcı bir gerçekliği vardır. Hayal 
eden öznenin "dışında," dış dünyadaki diğer kişiler tarafından gö­
rülebilir, fakat bu diğer kişiler mutasavvıflar olmalıdır (çünkü ba-

65 A.g.e. II, 3 12- 13 .  
66 A.g.e. I I ,  3 1 3. İşte "Andolsun sen bundan gaflette idin; derhal biz senin perdeni 

kaldırdık. Bugün artık gözün keskindir (denir)." ayetine (Kaf; 2 1  [22)) verilen 
anlam budur. Ölümden önceki varlık biçimi uyuyan kişinin rüya haline benzer. 
Fakat Muhayyile kendisinin ne olduğunun (peşpeşe değişim, her surette Tecelli 
ve tüm Tecellinin koşulu) üzerindeki perdeyi kaldırdığında, o halden çıkmamıza 
izin veren Hayalin kendisidir. Kurtuluş zahiri dünyayı inkar ve def etmeye değil, 
onu olduğu şey olarak tanımaya ve ona öyle itibar etmeye bağlıdır: özsel ilahi 
gerçekliğin yanında ve ona eklenen bir gerçeklik değil, tam anlamıyla bir tecel­
li ve dünya Hayal olmasaydı tecelli olmazdı. Bunu anlamak şeylere ve varlıkla­
ra, dogmatik inanç tarafından nesnenin maddi gerçekliğinde kavranamayan ger­
çek değerlerini, saf "mütecelli işlevlerini" vermektir. Hayali tanımak bağımsız 
bir verinin kurrnacasından kurtulmaktır; ancak o zaman, nefsin ebedi yoldaşı, 
ona karşı tanıklık eden autiminon pueuma (sahteci ruh) olmayı kesecektir (Kaf: 
20 ve 22. ayetlerin mistik anlamı). 

234 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIÔI 

zen Peygamber Ashabının yanında Cebrail ' i  görmüştür, fakat on­
lar yalnızca yakışıklı Arap delikanlısını görmüşlerdir).67 

Bu "ayrılabilir" Hayallerin kendilerine özgü bir dünyada 
varlıklarını sürdürmeleri ve böylece içinde gerçekleştikleri Ha­
yalin, idealar (ma 'ani) ve Ruhlar (ervah) almaya ve onlara teza­
hürlerini mümkün kılan "misali cismi" vermeye ebediyen kabil­
bir "öz"(hazret-i zatiyye) konumuna sahip bir "Hazret" olması 
-bütün bunlar tüm "ruhbilimcilikten" fazlasıyla uzak olduğumu­
zu ortaya koyar. Özneyle birleşik ve ondan ayrılmaz olan Hayal 
bile kesinlikle boşlukta rastgele çalışan, "fanteziler" döken bir 
yeti değildir. Mesela Meleğin sureti kendini insani bir surete "iz­
düşürdüğünde" (bir suretin bir aynaya "izdüşürdüğü" anlamda), 
bu fiil bağımsız Hayalin (münfasıl) düzleminde gerçekleşir ve bu 
Hayal daha sonra Sureti birleşik Hayalin düzlemine taşır. O hal­
de tek bir bağımsız Hayal vardır, çünkü o mutlak Hayaldir 
(Hayal-i mutlak), diğer bir deyişle, kalıcılığını kendisine tabi kı­
lacak herhangi bir durumdan temizlenmiştir ve illemi tecelli ola­
rak oluşturan Ezeli Buluttur. Özneyle birleşik Hayali ilk olarak 
başlatan, devam ettiren ve yöneten bu Ezeli Buluttur. Daha son­
ra 1Iahi Varlığın kıblede ("yön belirleme"), dua eden müminin 
"yüz yüze halinde" modlar edinmesini [modalisation] belirleyen 
ve sabitleyen zahiri ilahi Kanunlar gelir. Bu aynı zamanda 
"inançlarda yaratılan Hakk"ın özneyle birleşik bu Hayale dahil 
olduğu anlamındadır; fakat Rahmet, yani 1Iahi Tekvin "inançlar­
da yaratılan Hakk"ı da kapsadığı için, birleşik Hayal de özneden 
ayrılamamasına rağmen mutlak Hayalin, yani mutlak kapsayıcı 
Hazretin (el-Hazretü 'l-cami 'a, el-nıertebetü 'ş-şamile) modların­
dan biridir. 68 

67 Haydl-i muttasıl ve Haydl-i munfasıl ile ilgili olarak bkz. Fütuhdt il, 3 1 1 .  Bir 
başka örnek: Musa'nın asasının ve iplerin sürünen yılanlar suretini almalan (Ku­
ran Taha:69 ff.). Musa bunlann, Hazret-i haydliyye düzleminde fiilde bulunan 
büyücülerin büyülerinin sonucu olduğunu düşündü ve bu doğruydu; fakat bu 
nesneleri, öyle olduklannı ve bunun ne anlama geldiğini bilmeden muhayyilenin 
nesneleri (rnütehayye[) olarak algıladı ve bu yüzden korktu. Bu olguyu günü­
müzde optik illüzyon adı verilen şeyle özdeşleştirmek gerektiğini sanmıyorum 
(Afifi, Mystical Philosophy, s. 130, n.2); lbn Arabi şahsen bunun aksini iddia 
eder. Daha ziyade, bkz. Gerda Walther'in başanlı kitabı Die Phiiııomeno/ogie de 
Mystik, ss. 162-68'de "iç sesler" ve "duyumsal illüzyonlar" arasında kurulan 
fark. 

68 Fütühdt il, 3 10-1 1 .  

235 



BIR'LE BiR OLMAK 

Ayrılabilir, bağımsız Hayal, bizim konumuzla, yani "yaratı­
cı" Muhayyilenin mistik tecrübedeki işleviyle en ilgili kavramı­
dır. Bu kavram üzerinde düşünürken iki teknik terim üzerinde 
durmamız gerekir: biri "kalp," diğeri ise, büyük ihtimalle başka 
hiçbir sözcükle ifade edilemeyecek çok karmaşık bir kavram 
olan himmet. Birçok eş sözcük önerildi : aracılık,69 proje, niyet, 
arzu, azim; burada tüm diğerlerini kapsayan yönü üzerinde, "kal­
bin yaratıcı gücü" üzerinde duracağız. 

2. Bir Lcıtif Organ Olarak Kalp 

Tasavvufun genelinde olduğu gibi lbn Arabi' de de kalp, ger­
çek bilgiyi, kapsamlı sezgiyi, Hakkın ve ilahi gizemlerin marife­
tini üreten organ, kısaca, "hatmi ilim" ( 'ilnıü '/-Batın) terimiyle 
ifade edilen her şeyin organıdır. Hem tecrübe hem de samimi bir 
tat (zevk) olan bir algının organıdır ve aşk kalple bağlantılı olsa 
da Tasavvufta genelde aşkın asıl merkezi ruh, diğer bir deyişle 
pneıınıa 'dır.70 Elbette, her zaman hatırlatıldığımız gibi bu "kalp" 
göğsün sol tarafında bulunan koni şeklindeki et organ değildir; 
nitekim arada şekli esasen bilinmeyen bir bağ vardır. Tüm zaman 
ve ülkelerin mistiklerinin -Doğu Hristiyanlığından (Kalbin Du­
ası, kardiognosisin karizması) Hindistan'a kadar-71 son derece 
önem verdikleri bir kavramdır. Burada "çile, vecd ve müşahede 
tecrübesinin temel alındığı" ve kendisini simgesel dilde ifade 
eden bir "latif fizyolojiyle" karşı karşıyayız. Mircea Eliade'ın 
yerinde ifadesinin belirttiği gibi bu, "böyle tecrübelerin gerçek 
olmadıkları anlamına gelmez; tümüyle gerçeklerdi, fakat fiziksel 
olguların gerçek olduğu anlamda değil."72 

79 Bkz. Nicholson, Sıudies in Js/amic Mysticism, ss. 1 17-1 8, 123, 1 36; Afifi, Mysti­
cal Philosophy, ss. 1 33-36; Cili, el-lnsıiııü'l-Kıimil, ll, 22-24. 

70 Bkz. Fusıls II, 1 39. Kalbin aşk değil bilgi merkezi olduğu öğretisini desteklemek 
adına bazı Kuran ayetlerine başvurulabilir. Muhammed; 24: "Onlar Kuran'ı dü­
şünmüyorlar mı? Yoksa kalpleri kilitli mi?" Mücadele; 22: "İşte onların kalbine 
Allah, iman yazmış ve katından bir ruh ile onları desteklemiştir." Al-i İmran: 7 
Kalplerinde eğrilik olanlar, fitne çıkarmak ve onu tevil etmek için ondaki müte­
şabih ayetlerin peşiiıe düşerler. Halbuki Onun tevilini ancak Allah bilir." 

71 Fenomenolojik bakış açısı için bkz. Gerda Walther, Plıiinomenologie, ss. 1 1 1 - 14. 
72 Mircea Eliade, le Yoga, lmmortalite et liberte, Paris 1959, ss. 237 ve devamı, 

243 ve devamı,s. 394. Eliade burada dört yoğunlaşma ve dua "merkezi" ayırt 
eden Hesychastes geleneğinden bahseder. İran Tasavvufunda dört latif merkez 
ve mikrokozmos melek bilimi için bkz. aşağıda V. Bölüm, n. 20. 

236 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBiN YARATICILIGI 

Kısaca bu "mistik fizyoloji" bedensel organlardan ayn tutul­
ması gereken psiko-ruhani organlardan (merkezler veya Çakra­
lar, nilüfer çiçekleri) oluşan bir "latif beden" ile işler. Tasavvuf 
için kalp mistik fizyolojinin merkezlerinden biridir. Burada aynı 
zamanda "ilahi ve insani tabiatı birleştiren" [theandrique] işle­
vinden de bahsedebiliriz, çünkü en yüce müşahedesi Hakkın su­
retinin (suretü 'l-Hakk) müşahedesidir -bunun sebebi arifin kal­
binin "göz" olması, Hakkın Kendisini bilmesine, Kendini Ken­
dine tezahürlerinin suretlerinde izhar etmesine aracı olan organ­
dır (Kendini Kendi içinde bildiği şekilde değil, çünkü Zatın ara­
yışında en yüce ilim bile Nefesü 'r-Rahnıan 'dan ileri gidemez). 
Arifin, lnsan-ı Kamil olarak Tanrının ilahi bilincinin makamı ve 
Tanrının da arifin bilincinin makam ve özü olduğu söylenebilir73 
(eğer bir şekil çizmek gerekirse, bu durum bir dairenin merke­
zindense bir elipsin iki odağıyla çok daha iyi ifade edilir). Özet 
olarak kalbin gücü, ilahi gerçeklikleri herhangi bir karışım olma­
dan, kutsal olanın açığa çıktığı [hierophanique] saf bir hiyerofa­
nik bilgiyle (idrôk-ı vôzih-i celf) algılayan gizli kuvvet veya 
enerjidir (kuvvet-i hafiyye), çünkü kalp Rahmeti bile içerir. Per­
desiz halinde arifin kalbi llahi Varlığın mikrokozmik suretinin 
yansıdığı bir ayna gibidir. 

Kalbin bu gücü, himmet sözcüğünün özel olarak ifade ettiği 
şeydir. Bu sözcüğün içeriğini en iyi yansıtan sözcük belki de Yu­
nanca entimesis sözcüğüdür. Entimesis, tefekkür, algı, izdüşüm, 
arzulama eylemlerini -diğer bir deyişle, thumos enthumesis [thy­
mos] ' ta yaşam gücü, nefs, kalp, niyet, düşünce arzu olan bir şe­
yin varlığını ifade eder. Valentinyen irfanda thumos enthümesis 
[enthymesis] ' in, Yaratılmamış Varlığın yüceliğini anlama arzu­
suyla üçüncü Eon, Hikmet tarafından ortaya konan niyet olduğu­
nu hatırlayabiliriz. Bu niyet kendini Hikmetten ayırır ve farklı 
bir varoluşa sahip olur; pleromanın dışında bulunan, fakat mad­
desi hava olan Hikmettir. Niyeti ortaya koyan kişinin dışında bir 
varlığı izdüşürecek ve gerçekleştirecek ("özleştirecek") güçte bir 
niyetin kuvveti, İbn Arabi'nin himmet olarak tanımladığı gizem­
li güce tam uyar.74 

73 Afifi, Mystica/ Philosophy, s. 1 19. 
74 Bkz. FütuMt 11, 526 ff.; Afifi, Mystical Philosophy, s. 1 33, n. 2; Fusus il, 79: 

lbn Arabi, Ariflerin himmet adını verdikleri yaratıcı organ veya enerjinin, Müte-

237 



BİR'LE BiR OLMAK 

Dolayısıyla himmet yaratıcıdır, fakat bu yaratıcılık İbn Ara­
bi hikmetindeki her yaratılış fikrinin bağlı olduğu "tezahür" an­
lamındadır. Uygulamada işlevinin iki yönü vardır. İlki, çoğunun 
günümüzde parapsikolojinin ilgi alam olduğu geniş bir olgular 
topluluğunu idare eder. İkincisi "samimi tat" (zevk) olarak bili­
nen mistik algıyla ilgilidir. Fakat bu da, kalbin önündeki perde­
nin kalkışı olduğuna, bir tezahür olduğuna göre arifin yaratıcılı­
ğının bir yönüdür. O halde İbn Arabi'nin himmetle ilgili açıkla­
malarında bir tutarsızlık yoktur; tek gereken, insani Hayalin, lla­
hi Tecelli olarak alem olan koşulsuz Hayal tarafından kapsandı­
ğını hatırlamaktır, çünkü bu kapsamş, sui generis bağımsız bir 
varlık olarak kalbin yaratıcı gücünden doğan niyetlerin boş kur­
macalar olmadığı konusundaki teminatımızdır. 

"Her insan faal Muhayyilesinde temsil yetisiyle (vehm) bu 
yetinin dışında gerçekliği olmayan şeyler yaratır. Bu genel du­
rumdur. Buna karşın arif himmetiyle bu yetinin alanının dışında 
var olan bir şeyi yaratır."15 Her iki durumda da yaratıcı yeti ça­
lıştırılır, fakat tümüyle farklı sonuçlar verir ve her iki durumda 
da şeyh "yaratmak" sözcüğünü kullanır. Yaratma fiilinin, önce­
den Gayb aleminde gizli bir varoluşa sahip bir şeye verilen zahi­
ri varoluşun tezahürüne işaret ettiğini biliyoruz. Nitekim iki du­
rumda yaratıcılık organı, Faal Muhayyile çok farklı işlemlerde 
bulunur. tık durumda, çoğu insan tarafından kullanıldığı şekliy­
le işlevi temsilidir;76 yalnızca, özneden ayrılamayan birleşik Ha­
yalin (muttasıl) parçası olan hayaller üretir. Fakat burada bile saf 
temsil, eo ipso "yanılsama" demek değildir; bu hayaller gerçek­
ten "vardırlar"; yanılsama, varoluş biçimlerini yanlış anladığı­
mızda gerçekleşir. Arifin durumunda Faal Muhayyile, yoğunlu-

kellimun'un ilılas ve Mutasavvıfların Huzar olarak adlandırdıkları şeye tekabül 
ettiğini belirtir; kendisi bu enerjiye 'iniiyeı-i ilalıiyye (ilahi tasan) adını vermeyi 
tercih eder. Hangi ismi tercih edersek edelim, bu yeti yalnızca kendilerine bu hü­
nerin bahşedildiği ve onu tecrübe etmiş olan kişiler tarafından anlaşılabilir; fa­
kat bu kişilerin sayısı azdır. 

75 Fusas l, 88 (88) ve II, 78 ff. 
76 Burada vehm ve /zimmet, Hayali etkileme biçimlerine göre farklı yönleriyle gö­

rünür. Bkz. Cfü: velım, insan yetilerinin en güçlüsüdür (semavi insanın makro­
kozmik düzleminde Azrail, Ölüm Meleği, bu nurdan doğar); himmet bu yetilerin 
en soylusudur, çünkü Tanndan başka nesnesi yoktur (ışığından Başmelek Mika­
il doğar); Nicholson, Studies, ss. 1 16-1 8. 

238 



MÜTECELLl HAYAL VE KALBiN YARATICILIÔI 

ğuyla nesneler yaratabilen ve dış dünyada değişime sebep olabi­
len himmete hizmet eder. Bir başka deyişle: Faal Muhayyile sa­
yesinde arifin kalbi, içinde yansıtılanı (aynası olduğu şeyi) izdü­
şürür; ve bu şekilde yaratıcı gücünü, tahayyül eden aracılığını 
üzerinde topladığı nesne, dışsal, ekstra-psişik bir gerçekliğin mi­
sali olur. Daha önce gördüğümüz gibi, İbn Arabi'nin, tahayyül 
eden özneden ayrılabilir (munfasıl) bağımsız Hayal olarak ta­
nımladığı şey tam da budur, fakat yine daha önce gördüğümüz 
gibi, yalnızca mutasavvıflar bunu algılayabilirler. (Cebrail, sıra­
dışı güzelliğiyle meşhur Arap delikanlısı Dahya'nın biçimine 
girdiğinde Peygamberin ashabı yalnızca delikanlıyı gördüler; 
Meleği gönnediler). 

Bütün bunlar namazda, yani "Hakkın suretinin paradoksal 
müşahedesinde" edinilen tecrübe için sonsuz önem taşır. Eğer 
kalp, 1Iahi Varlığın bu kalbin kabiliyetine göre Kendi suretini iz­
har ettiği aynaysa, kalbin izdüşürdüğü Suret de bu Hayalin dış 
sureti, "nesnelleşmesidir." İşte burada arifin kalbinin Hakkın 
Kendini Kendine izhar ettiği "göz" olduğu fikrini doğrulamış 
oluruz. Bu fikrin maddi ikonografiye, sanat tarafından yaratılan 
imgelere uyarlanabileceğini kolayca düşünebiliriz. Eğer diğer in­
sanlar bir imgeye veya ikona bakarken imgeyi yaratan sanatçının 
gördüğü rüyeti ilahi bir suret olarak tanır ve algılarlarsa, bunun 
sebebi sanatçının eserine koyduğu manevi yaratıcılık, himmettir. 
Burada rüyalarımızın ve sanatlarımızın çöküşünü ölçmemizi sağ­
layacak ilgi çekici bir karşılaştırma noktası bulunmaktadır. 

Bu yaratıcılık, kalbin niyetlerine (himmet, enthumesis 
[enthymesis]) nesnel bir cisim vererek işlevinin ilk yönünü ta­
mamlar. Bu yön günümüzde duyuötesi algı, telepati, eşzamanlı­
lık görüntüleri vb. olarak tanımlanan çok sayıda olguyu içerir. 
Burada İbn Arabi kişisel tanıklığını ekler. Otobiyografisinde (Ri­
saletü 'l-Kuds), şeyhi Yusuf el-Kı1mi'yi nasıl her ihtiyacı oldu­
ğunda çağırdığını ve Yusuf'un nasıl kendisine düzenli olarak 
yardım etmek ve sorularını cevaplamak için göründüğünü anla­
tır. İbn Arabi'nin Konya' da İrşad ettiği müridi Sadreddin Konevi 
de onun yeteneğinden bahseder: "Şeyhimiz İbn Arabi'nin bu 
dünyadan ayrılmış her Peygamber veya Evliyanın ruhuyla buluş­
ma gücü vardı. Ya bu ruhu bu dünyanın seviyesine indirerek ki­
şinin duyumsal suretine benzer bir misali surette (suret-i misaliy­
ye) onu temaşa eder, ya onun rüyalarında görünmesini sağlar ya 

239 



BlR'LE BiR OLMAK 

da kendini maddi vücudundan kurtarıp ruhla buluşmak için yük­
selirdi."77 

lbn Arabi bu olaylar için ne açıklama verir? İlk açıklamalar­
dan biri varlığın hiyerarşik diizlemlerini, Hazeratı veya "Hazret­
ler"i içerir. Bu Hazretler veya Nüzuller (tenezzülat) beş tanedir; 
bunlar ilahi Hüviyetin İsimlerinin suretlerinde belirlenim veya 
koşullarıdır; onların akışlarına maruz kalan alıcılar üzerinde ey­
lemde bulunurlar. tık Hazret Zatın nesneler, İlahi İsimlerin ba­
ğıntıları [correlata] olan a'yan-ı sabitede tecellisidir. Bu Mutlak 
Gayb alemidir ( 'alenıü 'l-gaybi '!-mutlak, Hazretii 'z-Zat). İkinci 
ve üçüncü Hazerat sırayla Ruhları oluşturan belirlenim ve teay­
yünlerin meleki dünyası (ta 'ayyünat-ı rtıhiyye) ve Nefsleri oluş­
turan teayyünlerin dünyasıdır (ta ' ayyiinat-ı nefsiyye ). Dördüncü 
Hazret İdea-Hayaller dünyası mundus imaginalis ( 'ô.lenıü 'l-mi­
sal), temsili Suretlerin, suret ve vücuda sahip fakat "latif mad­
de"nin gayri-maddi halinde olan taayyünlerin dünyasıdır. Beşin­
ci Hazret, yoğun maddi vücutların duyumsal ve görünür dünya­
sıdır ( 'alemii 'ş-şahadet). Bu şema küçük farklarla beraber yazar­
larımızda genel olarak sabittir.78 

77 Bkz. Fusus ll, 107 (alıntı lbnü'l-lmiid'ın. Şezeretü'z-zehiib adlı eserinden alın­
mıştır, V, 196) ve Affifı, Mystica/ Plıilosophy, s. 1 33. 

78 Kaşani, s. 272. O halde elimizdekiler şunlardır: ( 1 )  idealar alemi (ma 'ani). (2) 
tüm maddeden ayn Ruhlar alemi (ervah-ı mücerrede). (3) Düşünen Nefsler 
alemi (niifus-ı natıka). (4) şek.il ve surete sahip fa.kat gayri-maddi bir vücudu 
olan arketip-hayallerin alemi ( 'alemü'/-misal). (5) Görünür ve duyumsal iilem 
[şehadet alemi]. Veya (Kaşani, s. 1 10) ilahi Varlığın tecellilerindeki Hazretleri­
nin hiyerarşisi olarak: ( 1 )  Hazretü'z-ziit (Özün, Zatın Hazreti). (2) Hazretü 's-Sı­
fdt ve'l-Esma ' (Sıfat ve isimlerin Hazreti veya Hazretü'l-Uluhiyye, llahlığın 
Hazreti). (3) Hazretü 'l-Ef'dl (llahi Fiillerin veya "Enerjilerin" Hazreti veya Haz­
retii 'r-Rııbılbiyye, Rabliğin Hazreti). (4) Hazretii'l-Misdl ve'l-Hayal (Hayal ve 
Faal Muhayyilenin Hazreti). (5) Hazretii 'l-Hiss ve 'l-Müşiihede (duyumsal ve 
görünürün Hazreti). lik dört mertebe Gayb alemini oluşturur. Bu konuda, lbn 
Arabi'nin Fusıls'unun bir başka klasik yorumcusu Davfid Kayseri çok ilgi çeki­
ci bir açılımda bulunur (ss. 27-28): her birey gibi, evrenin bireyleri arasında her 
"monad" (jerd, tüm bölüm Leibniz monadolojisinin bir önsezisini andırır) ilahi 
bir ismin simgesidir [l'embleme]. Her ilahi isim -isimlerin tümünü kavrayan­
Zatı kavradığı için diğer !simleri de kavrar ve bu nedenle her birey (her monad) 
bu bireyin isimlerin toplamını bildiği ve bilmesine aracı olan bir dünyadır. B u  
anlamda evrenlerin sonsuz olduklarını söylemek doğrudur. Nitekim, külli (yani 
kapsayıcı) ilahi hazretler beş tane olduklarına göre, tüm diğerlerini kapsayan 
külli dünyalar da beş tanedir. iki kutup: (a) mutlak Gaybın Hazreti (Hazretii'l­
gaybi 'l-Mut/ak); (b) mutlak Tezahürün Hazreti (Hazretü'ş-Şahıldeti 'l-mutlaka). 
Bu bize şu hiyerarşiyi verir: ( 1 )  mutlak Gaybın Hazreti: Marifet Hazretinin 

240 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBiN YARATICILIGI 

Bu Hazerat, bu Hazretler veya varlık düzlemleri arasındaki 
bağlar yapılan tarafından belirlenir. Her düzlemde aynı Yaratan­
Yaratılan (Hakk ve Halk) ilişkisi tekrarlanır ve bir tekil-bütünlü­
ğü [unitotalite], iki terimin birbirleriyle fiil ve tutku (batın ve za­
hire, gizli ve görünüre tekabül eden fii'l-infi'al) ilişkisinde bulun­
dukları bir ikili-birliği ikili hale getirir, kutuplaştırır. Sonuç ola­
rak bu Hazerattan veya Nüzullerden her biri aynı zamanda, mey­
vesi iniş hiyerarşisinde kendisini izleyen Varlık veya Hazret olan 
bir nikah olarak tanımlanır.2° Bu sebeple her alt Hazret bir üstte­
kinin suret ve tekabülü (misal), yansıma ve aynasıdır. Dolayısıy­
la şahadet aleminde var olan her şey, Nefsler dünyasında varolan 
şeylerin bir yansıması, bir temsilidir (misal) ve bu Zatın ilk yan­
sımalan olan şeylere kadar böyle gider.79 Bu nedenle duyulara 

a'yan-ı sabitesini kapsar. Bundan sonra göreli Gaybın Hazreti (Hazreıü 'l-gay­
bi'l-muzô.f) gelir ve iki modu vardır: (2) Akıl alemi (Rubabiet dünyasına yani 
Rablerin dünyasına tekabill eden Ceberruı veya Ervah-ı ceberrutiyye alemi; 
Sühreverdi'de, Melek-Arketiplerin, Türlerin Rablerinin alemi), mutlak Gayba en 
yakın olan iilem ve (3) gayri-maddi Nefslerin alemi (Melekılt'un veya Erviih-ı 
melekiltiyye'nin a!emi), mutlak Şehadete en yakın olan iilem.(4) 'A/emü'l-Misô./, 
şehadet alemine en yakın alem. (5) 'Alemü'l-Mülk, insan alemi; bu alem tüm 
alemleri birleştiren alemdir, çünkü 'Alemü'l-Misô.l'in mazharıdır ve 'Alemü'l­
Misal Melekut'un mazharıdır ve o da Cebeırut'un tecellisidir ve o da, a'yan-ı sa­
bit aleminin mazhandır, o ise Hazret-i ilô.hiyye ve Hazret-i vô.hidiyye'nin (çoğul 
Birliğin Huzuru) llahi isimlerinin Tecellisidir ve o da, son olarak, mutlak Birli­
ğin Hazretinin (Hazret-i alıadiyye) tezahürüdür. Asin Palacios, lbn Arabi'nin 
Hezerat'ıyla Ramon Lull 'un Dignitates'i arasında paralellikler kurmaya çalış­
mıştır; bkz. Obras escogidas, 1, 204 ff. 

79 Kiişani, s. 272: Tek Öz, beş alçalan aşamadan geçerek (tenezzülat) Şehadet il.le­
mine, duyumsal dünyaya, evrenlerin sınınna iner. Bu "Nüzullerden" her biri fiil 
ve tutku içerir: bunlara aynı zamanda "beş nikah" denir. Tek bir Öz (lıakfkat) fi­
il ve tutkuya kutuplaşır; Görünür, Zahir yönü dünya, Gizli, Barın yönü ise llahi 
Varlıktır (Hakk) ve Zahiri yöneten bu Batındır. Fusus l, 2 18 [238-9] :  " Aynı ila­
hi emir (emr-i ilahi, res diviııa), unsurlardan oluşmuş 5.lemde cinsel birliktelik, 
nurani Ruhlar iileminde himmet, kavramlar aleminde mantıklı sonuca varmak 
için Öncüllerin tertibi demektir." Fusas il, 332-333: Dünya ve insan aynı anda 
hem Hakk hem Halktır. ilahi Varlık (Hakk) her surette o sureti yöneten Ruh'tur: 
Yekpare gerçek (hakikat), Yaratan-'taratılandır (el-Hakk el-halk, el Halik el­
malı/ilk, I, 79), Batın-Zahir'dir. Bu nedenle Nüzullann her aşamasındadır: her 
biri bir nikahtır, iki şeyin üçüncü bir şeyin oluşturmayı hedefleyen izdivô.cıdır. 
Eril ve dişilin birliği, her varlık düzleminde tekrarlanan bir yapının şehadet ale­
mindeki biçimidir. (sadık aşığın ve Rabbinin birliği bunu örnek alır. "Teskin edi­
len" Nefs genel olarak Tannya dönmez; kendi aşk Rabbine döner. Bu bağlama 
lbn Arabi'nin sıradışı rüyasını da eklemek gerekir; bu rüyada bir nikah kozmik 
güçlerin her biriyle, Semanın yıldızlarıyla, onlan temsil eden "harflerle" sonla­
nır; Nyberg, Kleinere Schriften, ss. 87-88.) 

21 Kaşani, ss. 1 1 0- 1 1 .  

241 



BIR'LE BiR OLMAK 

zuhur eden her şey Gayb aleminin (nıa 'nii-i gaybi) ideal gerçek­
lerinden birinin sureti, Allah'ın yüzlerinden (vech), ilahi İsimler­
den biridir. Bunu bilmek mistik anlamların sezgisel rüyetine sa­
hip olmaktır (keş.f-i nıa 'nevi); Füsus'un şarihi Abdürrezzak Ka­
şani, bu bilginin verildiği kişinin sonsuz inayete nail olduğunu 
söyler. Dolayısıyla tüm doğa bilimleri Gayb aleminin temsilleri­
nin anlamı üzerine kurulur. Ve "İnsanlar uykudadır, ölünce uya­
nırlar" Nebevi vecizesinin yorumlarından biri de budur. 

Tekabüllerinden dolayı, bu yükselen veya inen varlık düz­
lemleri birbirlerinden soyutlanmış veya kökünden farklı değil­
lerdir. Aynı insanın bu alemde duyumsal bir surette, Ruhlar ille­
minde ise manevi bir surette zuhur ettiğini söylemek, fiziksel su­
retle ruhani suret arasında radikal bir farka işaret etmez. Aynı 
varlık tümüyle farklı düzlemlerde, Ruhlar alemiyle şahadet ale­
mi arasındaki birbirine eşlik [homologie] nedeniyle tekabül ha­
linde olan suretlerde eş zamanlı olarak varolabilir. Bir şey daha 
yüksek Hazeriitta varolup daha aşağıdakinde varolmayabilir ve­
ya tüm Hazeriitta varolabilir. İbn Arabi bir arifin himmeti aracı­
lığıyla bir şey yarattığını söylediğinde, demek istediği arifin, da­
ha yüksek bir Hazrette önceden bilfiil varolan bir şeyi şahadet 
aleminde Hazretinde görünür kıldığıdır. Bir başka deyişle, kalp 
"görünür kılarak," Hazretlerden birinde önceden varolan bir şeyi 
"muhafaza ederek" yaratır. Mutasavvıf, himmetin manevi ener­
jisini "Hazretlerden" birinde varolan bir şeyin suretine yoğunlaş­
tırdığında, o şey üzerinde tam bir kontrol sahibi olur ve bu kont­
rol, himmetin yoğunluğu devam ettiği sürece o şeyi "Hazretler­
den" bir veya diğerinde muhafaza eder. 80 

BO Fusfis 1, 88-89 ve il, 8 1 -82; Afifi, Mystical Philosophy, ss. 1 34-35. Himmetini 
bir şeyin llazerattan birindeki suretine yoğunlaştırarak arif bu şeyi hemen bi­
linç-harici [extra-mentale] varoluş alanında, yani duyumsal surette üretebilir. O 
şeyin suretini üst Hazretlerden birinde muhafaza ederek o şeyi alı llazeratta mu­
hafaza etmiş olur. Diğer taraftan, himmetinin enerjisiyle bu şeyi alı Hazreılerden 
birinde muhafaza ettiğinde, o şeyin sureti üst Hazretlerden birinde muhafaza 
olur, çünkü sonra gelenin sürekliliği önce gelenin sürekliliğini varsayar. Bu ise 
zımni güvence, içerimle (bi't-tazammun) varlıkta muhafaza olarak bilinir; arifin 
müşahedelerinin meyvesinin üstün durumu budur. Bir arif temaşa ettiği Hazret­
le bir şeyin suretini muhafaza ederken dikkati bir veya daha fazla Hazretten 
uzaklaşmış olabilir; fakat bu bir sureti dikkatinin dağılmadığı Hazretle muhafa­
za etmesiyle tüm suretler muhafaza olur. lbn Arabi ilahi yaratıcılığı da aynı şe­
kilde açıklar, fakat aradaki farkı vurgular: bir insanın dikkati kaçınılmaz olarak 

242 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBiN YARATICILIÔI 

Burada mutasavvıfın kalbi tarafından Faal Muhayyile yardı­
mıyla gerçekleştirilen izdüşümün ilk açıklamalarından biriyle 
karşı karşıyayız. Üzerine yoğunlaştığı nesne, yalnızca diğer mu­
tasavvıflar için görünür olsa da,kendisine dış bir gerçeklik bah­
şedilmiş olarak görünür. İbn Arabi'nin arife hazır hale gelen bu 
Hazreti Kuran'a benzetmesinin sebebi, hem huzurunun, tüm ma­
nevi enerjilerin bu Hazrete ait bir surete yoğunlaşmasını öngör­
mesi hem de bu Hazretin sonrasında ona bir ayna gibi diğer Ha­
zeratta, diğer "Hazretlerde" varolan her şeyi göstermesidir. İbn 
Arabi ekler: "Söylediğimiz şeyi, gerçekte kuran [toplayıcı] olan 
kimse anlayabilir."81 Birkaç sayfa önce, İbn Arabi'nin sözlüğün­
de bu "kendisi bir 'Kuran' gibi olmak" ifadesinin anlattığı mane­
vi hali -lnsan-ı Kamil' in halini- tanımlamıştık. Radikallerinin 
müphemliğiyle bu terim, Yaratanın sıfatlarıyla Yaratılanın sıfat­
ları arasındaki aynını askıya alan bir yoğunlaşma haline işaret 
eder. Bu anlamda, "bir 'Kuran' olmak" fena halinde olmak de­
mektir. Bu Mutasavvıfın bireyliğinin yok edilişi anlamına gel­
mez; onu sonsuza dek yanlış ayrımlardan korumayı (öm., onu 
"inançlarda yaratılan Hakkın" dogmatik cisimlenmelerinden ko­
rumayı) hedefleyen ilk sınavdır. Bu tecrübe, mutasavvıfın daha 
sonra Yaratan ve Yaratılan arasında yeniden oluşturacağı esas ay­
rımın (bekti, kalıcılık mertebesinin) önkoşuludur. 82 Şimdi him­
metin kalbin mistik yaratıcılığı olarak ikinci işlevini ve İbn Ara­
bi'nin bu konuda ikinci açıklamasını inceleyecek konumdayız. 

Şeyhimiz, Mutasavvıfın kalbine atfedilen yaratıcılığın (kuv­
vetü 'l-halk) bu ikinci açıklamasından ilk risalelerinden birinde 
bahseder; burada himmet Tanrının bazı şeyleri yaratmasına "se-

bir veya birden fazla Hazretten uzaklaşır; oysa Allah "yarattığı" şeylerin suretle­
rini beş Hazretin her birinde müşahede etmeyi hiçbir zaman kesmez. işte bura­
da lbn Arabi mutasavvıfların her zaman kıskandıkları bir sım açıkladığının far­
kındadır, çünkü "monist" [moniste] olarak adlandınlmış olan bu hekim bu dedi­
ğinin, mutasavvıflann ilahi aşk söyleyişleri olan Ene'l-Hakk'a getirdiği sınırla­
manın (düzeltmenin) tümüyle farkındadır. "Burada ortaya koyduğum mesele. ne 
benim tarafımdan ne de bir başkası tarafından, bu kitabın haricinde herhangi bir 
yerde tartışılmamış bir konudur. Bu nedenle ilk ve eşssizdir. Sen de bundan ha­
beıı;iz kalmamaya dikkat et!" (Fusus I, 89 [89]). 

81 A.g.e. "Biz o kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmadık." (En'am; 38) ayetinin anlamı 
budur, çünkü Kitap aynı zamanda hem olmakta olanı, hem olmuş olanı hem de 
olacak olanı içerir. 

82 Bkz. Bir başka boyutta yukarıda bahsi geçen üç aynm hali, III. Bö!Um, n. 50. 

243 



BIR'LE BiR OLMAK 

bep" olan şey olarak tanımlanır, fakat himmetin kendisi gerçek­
te hiçbirşey yaratmaz. Himmetin bu yorumu işlevini genelleme­
sini ve "dünyadaki tüm hareketin ve tüm değişimin nedeni olan 
gizli kudret"83 olarak kabul etmesini sağlar. "Bir 'Kuran' olmak" 
ifadesiyle bu ifadeyi biraraya getirdiğimizde himmetin burada da 
fena haline tekabül ettiğini görürüz. Fakat yine unutmamalıyız 
ki, İbn Arabi için fena hiçbir zaman mutlak yok oluş değildir 
(buna dikkat edilmemesi hem Tasavvuf hem de Budizm açısın­
dan sayısız yanlış anlaşılmalara sebep olmuştur). Fena ve beka 
her zaman göreli terimlerdir. İbn Arabi'ye göre insan her zaman 
neye doğru yok oluş olduğunu ve nerede kalıcılık olduğunu söy­
lemelidir. 84 Yaratan ve Yaratılanın özsel birliğinin tecrübe edildi­
ği fena, yoğunlaşma veya 'Kuran' halinde 1lahi İsimler mutasav­
vıfın doğrulanabilir özellikleri olurlar (ayrım askıya alınır). O 
zaman yalnızca mutasavvıfın Tanrının yarattığı anlamda "yarat­
tığım" (yani Gayb aleminde önceden varolan bir şeyin duyumsal 
dünyada zuhur etmesine sebep olduğunu) değil, aynı zamanda 
da Tanrının bu sonucu onun aracılığıyla yarattığını söyleyebili­
riz. Bu tümüyle aynı ilahi fiildir, fakat insani sıfatlarından "geri 
çekildiğinde" (fena) ve ilahi sıfatlarında kalıcı olduğunda (beka) 
arifin aracılığıyla gerçekleşir. O zaman mutasavvıf, ilahi yaratı­
cı gücün ifade ve izhar edilişinin vasıtası olur. 85 

Burada bir kez daha, insanın fiillerinin insan tarafından mı 
yaratıldığını yoksa Allahın tek fail mi olduğunu belirlemeye ça­
lışan Eş' arileri hatırlarız. Modem felsefede ara-nedencilik olarak 
tanımlanan şeyle de karşılaştırma yapılmıştır.86 Buna göre yal­
nızca bir Yaratılış vardır ve ebediyen, an be an tekerrür eder. Bu 
tarz Yaratılış özünde tecelli demek olduğu için, kalbin yaratıcılı­
ğıyla ebediyen tekerrür eden Yaratılış arasındaki bağ yine arifin 
kalbinin llahi Varlığın Kendini görmesini, Kendini Kendine iz­
har etmesini sağlayan "göz" olduğu fikriyle tanımlanır. Bir teza-

83 Meviiki'ü'n-nücıim adlı risalesinde. Afifi, Mystical Philosophy, s. 133, n.2'de 
alıntılanmıştır. 

84 A.g.e., s. 1 37, n.2. 
85 Bkz. Aracı kavramına burada verilmesi gereken ve onu herhangi bir Eş'fui kav­

ramından ayıran anlamı ele aldığımız 111. Bölüm, n. 52. Tecellinin organı olan 
bir aracıdan bahsetmek doğrudur, fakat bu aracılık organın, bir organ olarak bu 
tecellinin kendisi olduğu anlamına gelir. 

86 Afifi, s. 1 36; Fıısus il, 79-80. 

244 



MÜTECELLl HAYAL VE KALBiN YARATICJLIÔI 

hür anlayışında ve bu anlayışın işaret ettiği dosetik bilgi eleştiri­
sinde temellenmeyen her düşünce sisteminde doğacak olan dış 
ve iç dünya sorusu burada doğmaz. Dolayısıyla, lbn Arabi kalbin 
yaratıcılığının olgularını Hazerat ile açıkladığında, onu öznel ve 
nesneli birbirine karıştırmakla suçlamanın bir dayanağı yoktur. 
Arifin "yaratıcı Hayallerinden" her biri, onun tarafından Tahay­
yülün gerçekleştiği varlık düzleminden yüksek bir Hazret teme­
linde doğrudan da üretilse, himmeti ile de gerçekleşse, yeni, yi­
nelenen bir Yaratılıştır (halk-ı cedid), yani organı 1Iahi Varlığın 
aynası olan kalp olan yeni bir tecellidir.87 

İşte sorunun ana noktası budur. Şeylerin kontrolü (tasarruf), 
mucizeler yaratma gücü ikincil bir özelliktir; en büyük mutasav­
vıflar çoğu zaman istihfafla bu gücü kullanmaktan kaçınmışlar­
dır, 88 bunun bir sebebi bu dünyada kulun Rab olamayacağını ve 
bir şeye hükmeden öznenin (mutasarrıf) hükmettiği şeyle (muta­
sarraf fihi) özünde aynı varlık olduğunu bilmeleriyse, diğer se­
bebi de tezahür eden şeyin (mütecelli) suretinin aynı zamanda te­
zahürün kendisini gösterdiği kişinin (mütecella-lahu) sureti ol­
duğunu farkedebilmeleridir. Bu nedenle şeyhimiz der ki, himmet 
sahibinden başka hiçkimse, varlığın esas gerçeğinin (hakikatü 'l-

87 O halde burada konumuz, aranedenci terimlerle tüm varlık.lan kapsadığı ifade 
edilen veya edilmeyen genel bir kuralın basit bir doğrulaması değildir, çünkü bu­
rada bahsettiğimiz insan yaratıcılığı, kalbin bir yoğunlaşmasını (bir enthyme­
sis' i), bir insanın tüm ruhani enerjilerinin (kuvviit-ı riihiiniyye) en yüce nesnele­
rine toplanmasını (cem'iyyet) ve yansıtılan yaratımı amaçlayarak azami saflık­
larına yükselmesini öngörür ve talep eder; fakat bu ancak lnsan-ı Kamil olan arif 
için mümkündür. Dolayısıyla lbn Arabi, çocuk lsa tarafından şekil verilen ve 
nefesiyle canlanan toprak kuşlarla ilgili hadiseyi Çocukluk Inciller'inde ve 
Kuran'da anlatıldığı gibi yorumlar ("Thomas incili," iV, 2; "Arapça Çocukluk 
incili," 36: M. R. James, Apocryphal New Testament, ss. 59 ve 82; Kuran 111:43; 
Fusus 1, 140; Afifi, Mysıica/ Philosophy, s. 1 36). lbn Arabi devam eder: "Bu me­
sele ancak şahsi bir zevk yoluyla anlaşılabilir. Bu ise Ebu Yezid Bistii.mi'nin öl­
dürdüğü bir karıncayı nefesiyle canlandırması gibidir, çünkü o esnada bu nefesi 
kimin aracılığıyla üflediğini biliyordu." (Fusiis 1, 142 [ 155)). Son olarak: "Bü­
tün bunlan şunun için söyledik: Nefsler mistik yoğunlaşma halinde bulundukla­
nnda, alemin cisimlerinin nefslerin himmetlerinin etkisi altında kaldıklarını bi­
l iyoruz." (Fusus !, 1 58 [ 17 1]). Burada lbn Sinii.'nın, insan nefsinde farklı olarak 
saf haldeki Muhayyileye sahip olan semavi Nefslere dair teorisini göz önünde 
bulundurmanuz

. 
gerekir, çünkü bu Ruhlar duyulardan ve duyumsal algıdan ba­

ğımsızdırlar ve tam da bu Muhayyile sayesinde Küreleri hareket ettirirler. 
88 Bu kontrolle ilgili olarak özellikle bkz. Fusiis 1, 1 26-37, Xlll. Bö!Umün tümü 

(Lut faslı); burada bu soru geniş çaplı olarak ele alınmıştır. 

245 



BIR'LE BiR OLMAK 

vücud), birbirlerine bağlılık ve birlikleri, hepsi Yaratılışın teker­
rürleri olan sayısız tecellide tekrarlanan Yaratan ve Yaratılan ara­
sında kutuplaşmış bir birlik olduğunu farketme yetisine sahip 
değildir.89 Burada mutasavvıfın şeyler üzerindeki sihirli ege­
menliği (taskir) üzerinde durmuyoruz; yalnızca himmetin, şeyle­
rin gerçek bilgisine, akılla erişilemeyen bir bilgiye sahip olmayı 
mümkün kılan organ olan kalbin yoğunlaşmasının işlevi üzerin­
de duruyoruz. Bu yönüyle himmet, Mutasavvıfların "içsel tat" 
(zevk) adını verdikleri kalp algısına işaret eder. Şeyhimizin bir 
Kuran ayetinde bulduğu ciddi uyarının anlamı budur, çünkü ki­
şisel tevili lbn Arabi'yi kendi himmeti sayesinde anladığı batıni 
bir anlama götürür: "Şüphesiz burada kalbi olan, kulak veren ve 
görerek tanıklık eden için (şahit) bir ders vardır (Kaf; 37).* 

Bu ayete dayanarak İbn Arabi insanları üç sınıfa ayırır: (a) 
kalp ilminin müritleri, mistik fizyolojinin "kalp" olarak isimlen­
dirdiği psiko-ruhani organa sahip olanlar (ashiibu 'l-Kulub); bun­
lar mistikler, özellikle de Mutasavvıflardan kamil olanlarıdır; (b) 
rasyonel aklın müritleri (ashiibu 'l- 'Uktd); bunlar Mütekellimun, 
skolastik kelamcılardır; (c) basit müminler (mü 'minun). Normal 
şartlarda basit bir mümin manevi eğitimle bir mutasavvıfa dönü­
şebilir; fakat mutasavvıflarla rasyonel kelamcılar arasında aşıl­
maz bir uçurum vardır. 

Kalp ilmine sahip olmak ilahi başkalaşımları, yani llahi Hü­
viyetin dış dünyadaki bir surette veya dini bir inançta tezahür et­
tiği suretlerin çoğulluk ve değişimlerini algılamaktır. O halde 
llahi Varlığı sezgisel rüyet aracılığıyla bilmek, Onu her tecellisi­
nin zuhur ettiği (mazhar) surette algılamaktır -bu ise mutasavvı­
fın bir 'Kuran'a' dönüştüğü yoğunlaşma hali sayesinde, yani 
onu Tanrının mikrokozmosu olan lnsan-ı Kamile dönüştüren 
himmeti sayesindedir.90 Aksine skolastik dinbilimci bir dogma 

89 Fuslıs l, 1 22 ve II, 148, n.9; Kfrşani, s. 148. 
[Diyanet Vakfı: Şüphesiz ki bunda aklı olan veya hazır bulunup kulak veren kim­
seler için bir öğüt vardır.] 

90 Fusus l, 89 ve il, 148; Kaşani, s. 149; Bali Efendi, s. 2 1 7. Bir kalbe sahip olmak, 
kalp ilmine sahip olmak, Kendini suretlere ve mütecelli şahıslara dönüştüren lla­
hi Varlığın raklib'ini (dönüşüm, pemıutasyon, transmutasyon) bilmektir. O hal­
de arif, kendisi aracılığıyla, Zatı bilir (Bali Efendi burada "kendini bilen (yani 
nefsini bilen) Rabbini bilir" düsturunun bir uygulamasını görür). Nefsinde ger­
çekleşen dönüşümler aracılığıyla arif, llahi Ben'in ('Zatu 'l-Hakk) dönüşümlerini 

246 



MÜTECELL1 HAYAL VE KALBiN YARATICILIÔI 

· fonnüle eder; kanıtlar, reddeder, fakat bir şahit değildir; muhake­
me ve diyalektiğin rüyete ihtiyacı yoktur ve dolayısıyla rüyete se­
bep olamaz, özellikle de tüm tartışmanın en başından ümitsiz ol­
duğu düşünüldüğünde. Şahit olmayanların liahı bir "noksandır;" 
birbirlerini "gönnemişlerdir." İşte bu sebeple hiçbir dogmacının 
liahı onu bir başkasının tlahı karşısında savunamaz; hasımlar bir­
birlerini ne yenebilir ne de ikna edebilirler, ancak her biri rakibin­
den hoşnutsuz halde birbirlerinden aynlabilirler.9 1  Çünkü her te­
kil dogma rasyonel akıl tarafından ortaya atılan diğer kavramlar­
dan daha iyi veya kötü değildir; esasen bir sınırlama (takyid) ola­
rak, diğer tüm, eşit derecede sınırlı dogmalara çelişki gözüyle ba­
kar; incelemeye, bütünü parçalarına ayınnaya (tahlil) indirgen­
miş bir şey olan dogmatik akıl, rububiyyet (ilahi Rablik durumu) 
ve 'ubudiyyet (insani kulluk durumu) ikilisini ancak iki zıt ve he­
terojen nicelikler olarak algılayabilir, aynı hakikatin birbirini ta­
mamlayan iki kutbu olarak değiI.92 Kısaca, kalp ilmi (taklib ilmi) 
dogmayı sınırlarını ifşa ederek dönüştürür; söylemesi gereken her 
şeyi söyleyip daha fazlasında durduğu için ufku kapayan otoriter 
beyan, başka tecellileri, "inançlarda yaratılan Hakkı" gerçek ya­
pan başka rüyetleri biraraya toplayarak başka bir şey gösteren 
(mazhar) bir simgeye dönüşür, çünkü bu rüyetler hiçbir zaman bir 
tanım değillerdir, yalnızca Onun bir "şifresi"dirler.93 

mütecelli suretlerinde bilir. llahi ilmin temelinin yalnızca kalp olmasının sebebi 
budur, çünkü diğer tüm latif organ veya merkezlerin (ruh veya başkası) belirli 
bir makıımı vardır (ör. Akıl bir Suretin bütüne, beş Hazerata tekabül ettiğini bi­
lemez; ayrım yapar. Suretin meşruluğu himmete dayanmak zorundadır, çünkü 
kalp çoğulun birliğini algılar). Arifin nefsi Hakk ile heterojen değildir, çünkü bu 
ayn-ı sabiteye verilen ilahi ismin kendisidir. Arif [gnostik] olmak bu suretleri 
dönüşümlerinde tanımaktır. Agnostik olmak onları inkar ve reddetmektir. Kalp 
ilminin, dogmacıların tartışmacı diyalektiklerinden radikal olarak ayrıldığı nok­
ta burasıdır. Hakkı, yoğunlaşma ("Kuran") halinde, tecelli ve şuhUd (sezgisel rü­
yet) ile bilenlerin ayrıcalığı budur; Hakkı Hakla bilmektir; bu kalp ilmi tecelli­
lerine göre belirlenir; biçimi ve tarzı alıcıya göre değişir. 

9I , Fusus I, 1 22; Kaşan!, s. 148. 
92 Fusus II, ı 48-49; Kaşan!, s. 1 50. 
93 O halde, bu dogmacılıkların temsil ettiği, beraberinde sonsuz ve anlamsız anlaş­

mazlık ve münakaşaların radikal kötülüğünü getiren "kararına" niçin gereklidir? 
Elbette bu sorudan kaçınılamaz. Fakat aynı ölçüde radikal olan cevabı, burada, 
lbn Arabi'nin müridini bu sınırlardan kurtaran yaşanmış öğretiden oluşacaktır, 
çünkü o zaman bu soru ve kınadığı kötülük temelsiz kalır. Kalp (veya taklib) il­
mi o zaman cevap ve pratik çözüm olur. Böyle bir cevap bir olgu halinin sebe­
biyle ilgili kaçamak açıklamalarda bulunmaz; onu aşar. 

247 



BIR'LE BiR OLMAK 

Burada bir kez daha basit müminlerle büyük mutasavvıflar 
arasındaki benzerliği görüyoruz. Daha önce gördüğümüz gibi, ba­
sit bir mümin bir mutasavvıf olabilir. Hem basit müminler hem 
mutasavvıflar "kulak veren ve şahitlik eden," yani bahsettikleri şe­
yi doğrudan görmüş olan insanlardır. Doğru, basit müminler Pey­
gamberlerine uyarlar (taklfd), sabit inançları vardır; fakat bir an­
lamda, Tanrılarını Dualarında ve yakarışlarında doğrudan müşa­
hede ederler; Onu temsil ederek, Peygamberlerinin emrine uyar­
lar. Fakat kalbin Huzurlarında (huzur bi 'l-kalb) çok sayıda merte­
be vardır; bunlar basit müminlerin imanından, hayal eden bir Haz­
rete (hazret-i hayaliyye), Muhammed'in Cebrail ' i  gördüğü rüyete 
veya Meryem'in Müjde sırasındaki rüyetine94 ve daha da yükse­
ğe, Peygamberin vecd halinde veya uyanık bir düşte Tanrısını gör­
düğünü anlattığı ve aldığı biçimi tasvir ettiği sıradışı hadiste anla­
tılan tecelliye kadar gider (had'isü 'l-ruyet, bkz. aşağıda VI. Bö­
lüm). "Kulak vermek," muhayyile yetisinin kendisine özgü varlık 
düzlemindeki, kendisine özgü Hazretteki işlevini temsil eder. "Şa­
hit olmak," "Allaha, Onu görmüşsün gibi ibadet et" nebevi emrini 
gerçekleştiren rüyete işaret eder. Hayal gücünün verdiği huzur bi­
çimi (huziir-ı hayalf) hiçbir şekilde aşağı bir biçim veya yanılsa­
ma değildir; duyular tarafından görülemeyen şeyi doğrudan gör­
meyi, gerçek bir tanık olmayı ifade eder. Basit mümin halinden 
mistik hale manevi geçiş, kendini Hayal aracılığıyla rüyete hazır 
(istihzar-ı hayali) kılmaya artan bir yatkınlık ile gerçekleşir: tem­
sil yoluyla zihinsel rüyetten, rüya rüyetine ve ondan da velayet du­
rağında doğrulamaya kadar, tahayyül eden, tanıklık eden müşahe­
de (şuhı1d-ı hayiili) kalbin müşahedesi olur (§uhUd bi 'l-kalb); di­
ğer bir deyişle, basiret ile edilen müşahede olur; kalp Tanrının 
kendisini gördüğü organ, "göz" olduğu için, Tanrının Kendisi ara­
cılığıyla müşahedesi olur: temaşa eden temaşa edilendir (benim 
Onu müşahede etmem Onun beni müşahede etmesidir).95 

Sonuç olarak ortodoks dogmacılar yalnızca sınır koyup ta­
kipçilerini kendi sınırlarına ulaşmaya çağırırken mutasavvıflar, 
kalp ilminin müritleri olarak Peygamberin müşahedeye olan 
çağrılarını takip ederler.96 Basit müminlerin, yalnızca kaba bir 

94 Kaşani, s. 149. 
95 Kaşani, s. 150. 

96 A.g.e., Rasyonel dogmacılann böyle bir çağrıya ihtiyaçlan yoktur çünkü rüyete 
ihtiyaçlan yoktur; basit mümin ise muhayyel rüyetle ve temsille başlar (tahay-

248 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBiN YARATICILIÔI 

başlangıç olan tepkilerini artan bir mükemmeliyete taşırlar. Ba­
sit müminin kabil olduğu rüyet yine aynı din ve inanca ait olan 
diğerleriyle beraber gördüğü "Hakkın Suretine" tekabül eder: 
müşterek bir bağın ölçülerine göre "inançlarda yaratılan bir 
Hakk." Nitekim mutasavvıfın rüyet kapasitesi onu bu ölçülerden 
kurtarır: Allah'ı Onu izhar eden (mazhar olan) her surette tanı­
mak, her varlığa, her inanca mütecelli bir işlev vennek -bu te­
melde kişisel bir tecrübedir ve topluluğa müşterek olan ölçüler­
le düzenlenemez. Doğrusu, her mazharda onu gönne kapasitesi 
mutasavvıfın kendi bilincinin sureti tarafından düzenlenir, çünkü 
her tecellinin sureti kendisini ifşa ettiği bilincin suretine tekabül 
eder. Mutasavvıf, "Allah'a, Onu gönnüşsün gibi ibadet et" nebe­
vi emrini, bu bağı (ta 'alluk) her an algılayarak gerçekleştirir. 
"Hakkın Sureti"nin mutasavvıfın "Yaratıcı Muhayyile"si için ve 
bu Yaratıcı Muhayyile tarafından düzenlendiği şekliyle müşahe­
desi, artık toplumsal bir inanç tarafından dayatılamaz, çünkü bu 
mutasavvıfın özsel ve en içsel varlığına tekabül eden müşahede­
dir. lbn Arabi'nin "mütecelli Dua"sının bütün sım budur. 

yül ve temessül) ve şahsi rüyet ve tahkik yoluyla tevhidde velayete yükselir. Pey­
gamberlerin çağrısı bizi zihinsel rüyete tekabill eden Hakka davet eder. Öte yan­
dan, rasyonel dogmacı "nebevi bir kelam" üretmekten tümüyle acizdir, çünkü 
tek derdi dogmatik bir tanıma (takyftf) ulaşrnaktır. Bu konunun ilahi ilimler ve 
gizemleri açısından son derece önemli olduğunu doğru bir şekilde algılamasına 
rağmen Bali Efendi (ss. 221 ve 222), neyin tehlikede olduğu konusunda ciddi 
olarak yanılmaktadır. Bu bağlamda, Sünnilik adına bir tür özürde bulunur ve ila­
hi Varlığın daha ileri bir belirlenimsizliğine "ulaşmanın" (yani tüm hususi belir­
lenimlerden arınmış bir killlileştirmenin) çok kıymetli bir iş olacağına inanmış 
gibidir. Bu yola girmekle, lı'l bi-şart (hem külli olan hem de hususi olan açısın­
dan mutlak koşulsuz olan) ve bi-şanı-lı'l (menfi koşula maruz olan, yani tüm hu­
susi belirlenimin yokluğu tarafından koşullanan külli) arasında çözümsüz bir ka­
rışıklık yaratmış oluruz. Bu lbn Sina metafiziğinde önceden temellenmiş olan 
çok ciddi bir ayrımdır. Fakat elbette, mütecelli suret, işlev ve rüyet, tüm belirle­
nimleri yok eden ve kavramsal bir boşluğa veya tilmüyle içi boşaltılmış bir kav­
rama yönelen artış halinde bir menfilik ile bir arada bulunamaz. Aksine tüm te­
celli ve rüyete dayalı tecrübe akılda iyice belirlenmiş bir surete işaret eder, çün­
kil özünde, kesinlikle menfi koşullu bir küllide değil, rab (Efendi) ve merbub 
(kul) arasındaki, zuhur eden suret (mütecellf) ile kendisine izhar edilen suret 
(mütecellı'i lahu) arasındaki bağıntının öngördüğü gibi, yalnızca koşullu olanda 
(bi-şart) zuhur eden koşulsuzun (lı'l bi-şart) algısıdır. Bu açıdan bakıldığında Şi­
ilikte, (Kutsal lmamlann zihinsel rüyetine izin verdiği ölçüde) lmamcılık ile lbn 
Arabi hikmetinin karşılıklı olarak birbirlerini nasıl beslediklerini incelemek 
özellikle ilgi çekici olur. lleriki bir çalışmamızda bu konuyu daha detaylı olarak 
tartışmayı ümit ediyoruz. Aynca bkz. aşağıda V. Bölüm n. 17 ve VI. Bölüm ( Co­
incidentia Oppositorum). 

249 



BIR'LE BiR OLMAK 

Bütün bunlar Hayalin İbn Arabi maneviyatındaki sıradışı ye­
rini ortaya koyar. Bu maneviyatın, mistik tecrübe türlerini, ya kla­
sik panteizm biçimlerine ya da önceden dogmatik açıdan tekil ve 
sonsuz olan ruhani bir kişi olarak tanımlanmış yüce bir ilahla kar­
şılaşmaya indirgeyen tasavvuf fenomenolojisi tarafından çoğu 
zaman gözardı edilmesi de bir o kadar sıradışıdır.97 Nitekim Ha­
yalin tam değerinin anlaşılması için bir paradoksun aşılması ge­
reklidir. Hayalin yalnızca "görüntü" olduğunu söylemek, onu 
gerçekdışıdan, fanteziden "başka bir şey" olarak görmeyen ger­
çekçi sağduyuyla uyumlu görünmektedir. Fakat bu "başka bir 
şey" tam da, "teofanizmin" (burada üzerinde durduğumuz düşün­
ce biçimini en iyi betimleyen terim) talepkarlığı karşısında "ger­
çekçi" acizliğin beyanıdır. "Gerçekliğin," mazhannın kendisine 
göründüğü ve bu suretin makamı, vasıtası olan kişinin suretini 
yansıtan bir "mütecelli misal" olduğunu söylemek, onun değeri­
ni, kendini bilmenin temel öğesi haline geldiği mertebeye kadar 
yükseltmek demektir. Dosetizmi "fenomenleri" görüntülere in­
dirgemekle suçlayıp burada "görüntünün" "misal" veya manevi 
fenomenlerin gerçekte canlandınldıklan bir sahne mertebesine 
yükseltildiğini fark etmeyen tarihsel gerçekçiliğin dosetizm eleş­
tirisinde göz ardı ettiği şey budur. Tecelliler anlam ve işlevleriyle 
hem kulun kişisel Rabbiyle ilişkisini hem de mutasavvıfın İnsan­
ı Kamil mertebesine kadar genişleyen kabiliyetini belirlerler. So­
nuç olarak çoğu zaman "çoktanncı monism" olarak sınıflandın­
lan şey, "Hakkın Suretinin" kişisel bir şekil ve surette müşahede­
sinden ayn tutulamaz. Belki bu, konu üzerinde düşünülmesine 
neden olur ve hususi bir sınıf arayışını teşvik eder. Biz bu konu­
da yukarıda "mistik katenoteizm" terimini önerdik.98 

Bununla ifade etmek istediğimiz şey tam da Hayalin tecelli­
lerin suret ve koşulu olarak bu değer kazanışıdır. Son mertebe­
sinde Hayal, kendini İlahi Varlığın mikrokozmosu olarak tecrü­
be eden mutasavvıfın en iç benliğine tekabül eden "Hakkın Su­
retinin" bir müşahedesi olacaktır; her suret gibi sınırlı bir Suret 
(bu sınır olmadan tecelli de olamaz), fakat, neticesi oldukları 

97 Bir önceki dipnotun sonuyla bağlantılı olarak, burada ve başka yerde "mistik ka­
tenoteizm" olarak adlandırmayı önerdiğimiz ve Gerda Walther'in Die Phtinonıe­
nologie der Mystik adlı kitabındaki başarılı incelemesine, orada ele alınmamış 
olduğu için eklemek istediğimiz bu kategoriyi hatırlatınz. 

98 Bkz. J. Bölüm, n. 26 sonu. 

250 



MÜTECELLİ HAYAL VE KALBiN YARATICILIGI 

toplu fikir birliğinin sınırladığı suretlerin aksine her zaman "yi­
nelenen yaratılışlara" açık olan bir "alan'', bir aura yayan bir Su­
ret (bkz. aşağıda, VI. Bölüm). Elbette bu, temel bir rüyete daya­
lı Hayal, gayri-maddi varlıkların "misali suretlerini" giyindikle­
ri ve maddi şeylerin gayri-maddileşerek "latif cisimler" oldukla­
rı berzahta, manevi ve fizikselin biraraya gelişi ("ittifakı" [cons­
piration] , sumpnoia [sympnoia]) olan ve dolayısıyla maddi ko­
numlarında sabitlenmiş olan "gerçek" nesnelerin dış dünyasına 
egemen olan bir berzahta "kalbin huzurunu" öngörür. 

Hayalin değerinin bilinçli olarak yükseltilmesinde ifadesini 
bulan bu rüyete dayalı kabiliyet lbn Arabi'nin eseri boyunca gö­
rülebilir. Misal olarak, Tantra'da Sanskrit alfabesinin harflerinin, 
çakralan, latif bedenin merkezlerini ifade eden "nilüfer şekille­
rinin" içine çizili halde görselleştirilmesi [ visualisation] gibi 
Arap alfabesinin bazı harflerini "görselleştirme" [visualiser] ye­
teneğini kapsar.99 1lahi Hüviyyet'i Arapça ha harfinin suretinde, 
ışıkla parlayan ve kırmızı bir halının üzerinde görselleştirir; ha 
ışınlarını dört küreye yansıtırken ha'nın iki kolunun arasında hv 
harfleri (Hüve, He) parlar. 100 

Bir başka görselleştirme çok daha önemlidir, çünkü mistik 
tefekkürün, tüm sıfatların ve tüm bağların reddini (tenzih) gerek­
tiren mutlak ilahi Birliğe (ahadiyyet) yöneldiği manevi mertebe­
de (menzile) bulunur. Bu mertebede (ve Hayalin manevi işlevini 
daha yukarı taşımak imkansızdır), şekil ve sureti olan bir şey 
mutasavvıfın nefsinin aydınlanması sırasında zuhur eder. Mese­
la bu beş sütun üzerinde duran bir tapınak (beyt) olabilir; ıoı  sü­
tunların üzerinde tapınağın duvarlarını kaplayan bir çatı vardır; 
duvarlarda hiçbir boşluk yoktur; tapınağa hiç kimsenin girmesi 
mümkün değildir. Nitekim tapınağın dışında binadan bir çıkıntı 
oluşturan fakat dış duvara yapışık bir sütun vardır. Keşf ehli bu 
sütuna Allah' ın Kabe'ye yerleştirdiği Hacer'ül Esved taşını öpüp 
dokundukları gibi dokunurlar. 102 Bu noktada İbn Arabi'nin işa-

99 Bkz. Mircea Eliade, Yoga, ss. 241 ff. 
1 00 Fütuhat il, 449. Afifi (Mystical Philosophy, s. l 14) dört Kürenin dört Unsur ol­

duğunu düşünür; aynca mutlak Gayb Hazretini takip eden dört Hazerat olabile­
ceklerine inanmak için de sebep vardır (yukarıda n. 19). 

101 FaıaMt 11. ssı .  
lOZ Mistik Delikanlının, tam da ruhani hacının yanından geçerken Hacer'ül Esved 

taşının ortaya çıkmasından anlaşılacağı gibi (aşağıda VI. Bölüm, §2) Hacer'ül 

25 1 



BIR'LE BiR OLMAK 

retleri yoğunluk kazanır. Tanrının bu Taşı sağ tarafa koyarak 
Kendisine bağlayıp Tapınağa bağlamaması gibi sütun da bu mis­
tik mertebenin bir parçası olmasına rağmen ona bağlı değildir; 
bu mertebenin müstesna özelliği değildir, her manevi mertebede 
vardır. Bir anlamda, mistik mertebelerin içimizi doldurduğu yü­
ce içgörüyle aramızdaki tercümandır). 103 Gerçekten de tümüyle 
nüfuz ettiğimiz mertebeler vardı; bazı mertebelere ise geçişimiz 
yoktur, mutlak menfi aşkınlık (tenzih) mertebesi gibi. Daha son­
ra bu sütun bize yönelttiği hatasız konuşma ile, Peygamberin du­
yumsal dünyada yaptığı gibi sezgisel muhayyilenin dünyasında 
( 'iilemü 'l-keşj) bize yol gösterir. Bu 1Iahi Varlığın dilidir (lisii­
nü 'l-Hakk). Burada ima netleşir: bu sütun tapınağı saran duvar­
lardan biridir; yalnızca bir cephesini görürüz, gerisi duvarın ar­
kasında saklıdır. Yalnızca bizim bulunduğumuz tarafa yansıyan 
"sütun" bize Görünmezi "tercüme edebilir." 

Bu yazının sonunda, İbn Arabi'nin Forma Dei'ye (sCtretü 'l­
Hakk) dair en kişisel müşahedesine, kendi tecellisine sahip oldu­
ğu gizemli olayın, eşi Hayalin mistik Tapınağında olan Hacer'ül 
Esved taşına bağlandığını göreceğiz. O zaman belki bu beliğ sü­
tunun, gayb aleminin bu tercümanının kim olduğunu anlayaca­
ğız. Fakat şimdi bile Faal Muhayyilenin rüyetlerinin noetik doğ­
ruluğunu ve hiçbir mistik mertebeden eksik olmamasından da 
anlaşılan vazgeçilmez işlevini kavrayacak konumdayız. Eğer 
Hazeratın, Hazretlerin veya varlık düzlemlerinin hiyerarşisinde, 
daha önce gördüğümüz gibi, düzlemler arası bir tekabül varsa ve 

Esved taşının sembolizmi, son özdeşleşmeye [identification] varan bir dizi gönder­
meyi mümkün kılar. Tapınaktan dışarıya doğru çıkıntı yapan sütun Muhammed' in 
Ruhudur, yani Muhammed'e karşı Meryem'e karşı sahip olduğu rolün aynısına sa­
hip olan (Afifi, Mysıical Philosophy, s. 75, n.3) Kutsal Ruhu, Cebrail'i, Vahiy Me­
leğidir. Delikanlının onaya çıkma yeri onu, mutasavvıf itibariyle Meleğin eşi [ho­
mologue] olarak konumlar; mutasavvıfın, içine izdüşüren Nefsi, ilahi Alter Egosu­
dur (bkz. a.g.e., s. 1 1 8, n.3 ve yukarıda I. Bölüm n. 35). Kuıb'un herhangi bir teza­
hürünün Siyah Taş olarak adlandırılması ise Ibn Arabi'den eski bir kullanıma sa­
hiptir. Bundan dolayı Ebu Medyen'e, Hacer'ül Esved taşının kendisine dokunan ve 
kendisini öpen insanların yarattığı herhangi bir etkiyi hissedip hissetmediği sorul­
duğunda, "Ben Hacer'ül Esved taşıyım" (a.g.e., s. 76, n. l )  cevabını vermiştir. 

1 03 lbn Arabi, "İbn Meserre'nin Kiıô.bu '/-Hurufunda işaret ettiği budur" der (Kitô.­
bu 'l-Huruf, yani Harfler kitabı, felsefi alfabenin harflerinin Kitabı); bkz. Asin 
Palacios, "lbn Masarra y su escuela," Obras escogidas, 1, 9 1 ). Asfn'in kurduğu 
bağı hafifletmeden, burada lbn Meserre'nin ortaya attığı simgesel temayla lbn 
Arabi' de bu temanın zenginleşmesi arasında bir fark gözetmenin yararlı olacağı 
konusunda Afifi' ye (Mystica/ Plıilosophy. s. 76, n. 1 )  katılıyoruz. 

252 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI 

her alt düzlem, bir ayna gibi ve kendi hususi yapısına uygun ola­
rak üst düzlemdeki şeyleri tekrarlıyor veya taklit ediyorsa, bunun 
sebebi, Nüzullerin (tenezzülat) ardışıklığında üst dünyaların tüm 
varlık ve içeriklerinin tecellilerde, yani yeni ve yinelenen yarat­
malarda somutlaşmasıdır. Aynı şey yükseliş yönüiçin de geçer­
lidir. Düşüncelerimiz, duygularımız veya arzularımızdan birinin, 
latif maddenin İdea-Hayallerinin ara düzlemine özel bir surette 
somutlaştığını söylemek, bir çiçek, dağ veya takım yıldızın kar­
şısında, ne meçhul ve bilinçsiz bir gücün ifadesi olduklarını de­
ğil, onlarda, Ruhlar aleminde gelişen hangi İlahi Düşüncenin zu­
hur ettiğini, "iş başında" olduğunu keşfetmek için tefekkürde bu­
lunmakla aynı şeydir. O zaman "hayalinin" içimizde uyandırdı­
ğı şüpheye yenik düşüp, en güzel halimizin tezahür ettiği bu su­
retlerin güzelliğine tüm hayretimize rağmen "Varlar mı" diye so­
rar mıyız? Eğer adetlerimize teslim olup bir teminat, bu suretle­
rin bizden önce varolduklarına ve biz olmadan da varolmaya de­
vam edeceklerine dair mantıksal bir kanıt ararsak, bu kendi var­
lığımızın tezahür işlevini, Yaratıcı Muhayyilemizin meşruluğunu 
sağlayan şeyin ta kendisini gönnezden gelmek olacaktır. Elbette 
bu suretler önceden vardılar, çünkü daha önce olmayan hiçbir 
şey sonradan varolamaz. Fakat bu suretlerin -sözcüğün İbn Ara­
bi'nin kullandığı anlamıyla- yaratılmamış oldukları da daha az 
doğru değildir, çünkü ortaya çıkmamışlardır. İşte himmetimizin, 
yaratıcılığımızın işlevi tam da budur, ortaya çıkmalarını sağla­
maktır, yani onlara varlık vermektir. Burada yaratıcılığımız var­
lığımızın özüyle, kalbiyle birleşir: ortaya çıkmasına sebep oldu­
ğumuz, önümüze ve ötemize izdüşürdüğümüz şey -aynı zaman­
da bizi yargılayan şey- himmetimiz, entlıymesis' imizdir. Dahası 
bütün bunlar evre alemlerin herhangi birinde herhangi bir misal 
kadar gerçekliği olan bir kalıcılığa sahiptir, çünkü yeni yaratım­
dır, an be an yinelenir (halk-ı cedfd) ve son tahlilde "oku attığın 
zaman da sen atmadın, fakat Allah attı" (Enfal; 1 7). 

3. Kalp ilmi 

Son olarak, İbn Arabi'nin birkaç Yaratıcı Muhayyile misali­
ni düşünme ve açıklama şeklini anlamak için bu yinelenen yara­
tılış kavramına geri dönmemiz gerekmektedir. Önce himmete 
dair birkaç örnek seçeceğiz; bunlardan ilki kendisinden ayrılan 

253 



BIR'LE BiR OLMAK 

(hayôl-i munfasıl) ve Hazerattan bir veya birden fazlasında him­
met onu orada tuttuğu sürece varlığını sürdüren bir şey üretme 
işlevine dairdir. İkincisi, İdea-Suretlerin ve misali Suretlerin ber­
zahını algılama organımız olarak işlevine, sonuncusu ise onu, 
duyularımızın tüm nesnelerini dönüştürme yeteneğine sahip olan 
zevke, mistik algıya benzeten işleve dairdir. 

tık yönle ilgili olarak, İbn Arabi'nin Kuran'da anlatılan, Sa­
ba melikesi Belkıs'ın tahtının Süleyman'a  göründüğü olay üze­
rinde düşünme biçimini değerlendireceğiz. Süleyman adamları­
na, melike kafilesiyle gelmeden önce aralarından birinin melike­
nin tahtını ona getirip getiremeyeceğini sorar (Nemi; 38 ff.) Sü­
leyman'ın adamlarından biri, "Kutsal Kitaplar hakkında derin 
bilgi sahibi"104 olanı, yani Asıf ibn Berhiyye, göz açıp kapayın­
caya kadar (bakışınız size geri dönmeden bile önce!) getireceği­
ni söyler. Ve anında, Süleyman önünde tahtı görür. 

Elbette bilfiil bir hareket yoktur. Ne Asaf ne de taht dünya 
üzerinde bir yerden diğerine gitmişlerdir; ne de mekanın içe 
doğru bükülmesinden bahsedebiliriz. Gerçekleşen şey bir kaybo­
luş, Saba'da tahtfenomeninin yok edilişi ve Süleyman'ın önün­
de var edilişi, yani tezahürüdür ve tahtın Saba'da zuhur etmeyi 
kestiği an, Süleyman'ın ve maiyetinin gözleri önünde peyda ol­
duğu andır. B ir "ardışıklık" bile yoktur. Yalnızca yeni bir yara­
tım, Yaratılışın tekerrürü veya yenilenişi vardır; bu ise daha önce 
gördüğümüz gibi tecellilerin dönüşümü anlayışıyla birarada bu­
lunan bir kavramdır. Gayb a.Ieminin bir özü bir yerde zuhur edip, 
sonra da orada gaip olarak başka bir yerde zuhur edebilir; aynı­
lık özün a'yan-ı sabitesindedir, tekerrür eden tezahürlerinde de­
ğil. Benzer şekilde, nedensellik bu a'yan-ı sabitede bulunan ila­
hi İsimden gelir; gördüklerimiz gibi olaylar arasında yalnızca 
nedensiz bağlar vardır, çünkü bu olaylar, ne kalıcılık ne de 
devamlılıkları olduğundan birbirlerinin sebebi olamazlar. 
O halde Süleyman ve adamlarının gördüğü şey tahtın yeniden 
yaratılışıdır, çünkü (Saba'da) kayboluşu ve (Süleyman' ın önün­
de) peyda oluşu bölünmez bir anda, zamanın bir atomunda ger­
çekleşmişti. 105 

104 Bkz. Bu -himmetin tatbiki için olan- terimle beraber bkz. yukarıda İbn Arabi'nin 
"kendi şahsen bir 'Kuran' olmak" emrini yorumlayışıyla ilgili söylenenler. 

105 Fusus I, 155-56; Bali Efendi, ss. 287-88; Kiişani, s. 195. 

254 



MÜTECELLl HAYAL VE KALBİN YARATICILIÔI 

Yine daha önce gördüğümüz gibi, bu Yaratılışın tekerrürü 
veya yenilenişi fikri aynı olanın tekrarına işaret etmez (aynılık 
zuhur eden görünmezdedir, tezahürde değil). Tezahürler arasın­
da yalnızca benzerlik vardır ve uzun mesafeyi hesaba katarak 
maddi bir taşınmanın imkansızlığının farkına varan melikenin 
ünleminin anlamı budur: "Tıpık o!" (Ke'ennehü büve, Nemi; 
42). Aynca onun söylediği şey doğrudur: a'yan-ı sabitesi, ilahi 
bilgide belirlenen bireyliği itibariyle tahttır, fakat Süleyman'ın 
önünde somutlaşan varoluşu itibariyle değildir. O halde Bel­
kıs'ın ifadesi kesretin ve vahdetin bir sentezini formüle eder. 106 
İbn Arabi bu taht probleminin en zor problemlerden biri olduğu­
nu ve var edici Rahmet Nefesinin (Nefesü'r-Rahman) her "solu­
ğunda" tekerrür eden bir Yaratılış fikri olmadan çözülemeyece­
ğini itiraf eder. B u  olay aynı zamanda Süleyman' ın, "Kutsal Ki­
taplar hakkında derin bilgi sahibi" olan adamınının yalnızca 
onun emri üzerine yürürlüğe geçirdiği sihirli gücüne tanıklık 
eder. Şüphesiz bu fiil, himmetin sebep olduğu bir fiilin özellikle­
rine sahiptir. Nitekim Süleyman benzersiz bir istisnadır. Yalnız­
ca kendisine ait olan bir güçle himmetin öngördüğü zihinsel yo­
ğunlaşma olmadan aynı etkileri yaratabilmiştir; tek yapması ge­
reken bir emir vermek olmuştur; fakat eğer ona bu güç verildiy­
se, bunun sebebi ilahi Rabbinin emriyle bu gücü talep etmiş ol­
masıdır. "Yaratıcı Duanın" her sonucunun bu koşula bağlı oldu­
ğunu göreceğiz. 107 

B u  özel sonucun, yani tahtın "taşınmasının" Muhayyel Haz­
ret" düzleminde gerçekleşmesinin niteliği, bir an sonra Süley-

106 A.g.e. 1, 157; B1ili Efendi, s. 292. 
107 A.g.e. 1, 158 ve il, 2 18-1 9; Bali Efendi, s. 294; Kaşani, s. 199. Bu "sihirli güç" 

tashir' e (bir şeyin kendi dışında ve üzerinde eylemde bulunan bir güce teslimi) 
ve tasarrufa (o gücü, şeyde bir değişikliğe ulaşmak için yok etme veya kullan­
ma yetisi) işaret eder. İki tür tashir vardır: biri himmet tarafından ortaya konur 
ve bu himmetin dünyamızdaki şeyleri veya semavi kainatlardaki şeyleri elde et­
mesini sağlayan zihinsel yoğunlaşmanın manevi mertebesine işaret eder (bazı 
Mutasavvıflar bu yetiyi kullanır, bazıları ise yüce manevi nedenlerden dolayı im­
tina ederler). Diğeri emrin, daha önce uygulanmadan veya himmete ihtiyaç du­
yulmadan yalnızca telaffuz edilmesidir ve bunun tek örneği olan vaka Süley­
man'ın Doğa güçleri olarak Cinlere hükmetmesidir. Bu sıradışı hüner, verildiği 
kişilerde ilahi _boyutu (/ıihUtiyyet) azami sınınna yükseltir ve bu noktada ilahi 
boyut insani boyuta (nıisutiyyet) tamamen egemen olur. Yazarlarımız Süley­
man'a Rabbi tarafından, kendisinden sonra başka hiç kimsenin sahip olmayaca­
ğı bir güç talep etme emri verildiğini ve bu nedenle duasının kişisel bir "güç is­
teğinden" esinlenmediğini vurgularlar. 

255 



BIR'LE BiR OLMAK 

man melikeyi zemini kristal kaplı saraya davet ettiğinde anlaşı­
lır (Neml; 44). Cam zemini su birikintisi sanan melike elbisesi­
nin ıslanmasından korkar ve elbisesini kaldırır. Süleyman böyle­
ce melikeye, az önce tanıdığı tahtının da aynı niteliğe sahip ol­
duğunu, yani diğer bir deyişle, her an algılanan her nesnenin 
"yeni bir yaratım" olduğunu ve görünürdeki devamlılığın, misal 
ve benzerliklerin tezahüründe (izharu 'l-musul) olduğunu göster­
mektedir. Kristal zemin su olarak hayal edilir; tahta benzeyen bir 
suret Saba'daki tahtın aynısı olarak hayal edilir. Fakat tam da 
"hayal edildiği" için Hayal, Hayal olarak kabul edilişinden itiba­
ren boş ve yanıltıcı bir şeye değil, gerçek ve anlamlı bir şeye işa­
ret eder: Çünkü gerçekte, onu olduğu şey olarak kabul etmek, 
"uyanmaktır" ve ona kendi müthiş gücünü vermektir. Çünkü 
uyanmamış bilincin kendine yeterli ve kendiyle sınırlı saydığı 
veriler gibi değildir; yalnızca yan saydam Hayal tevili mümkün 
kılar, yani duyular dünyasından daha yüksek Hazerata geçmemi­
zi sağlar. 

O halde Muhayyile yetisini kullanan himmetin işlevi, berza­
hı algılamak ve bu sayede duyumsal verileri daha yüksek bir 
mertebeye çıkararak, dış kabuğu gerçeğine dönüştürmek ve böy­
lece şeylerin ve varlıkların mütecelli işlevlerini gerçekleştirme­
lerine imkan sağlamaktır. İşte değeri olan tek şey budur. Bu ders 
bize Yusuf'un rüyasına bağlı olarak çarpıcı bir biçimde verilir. 
Bir gün çocuk Yusuf babasına şöyle der: "Ben (rüyamda) on bir 
yıldızla güneşi ve ayı gördüm; anlan bana secde ederlerken gör­
düm." (Yusuf; 4).

108 Çok sonra, hikayenin sonunda Yusuf Mı­
sır'da kardeşlerini kabul ettiğinde beyanda bulunur: "Ey Rab­
bim! Mülkten bana (nasibimi) verdin ve bana (rüyada görülen) 
olayların yorumunu da öğrettin." (Yusuf; 1 0 1 ). lbn Arabi'yi bu 
teville ilgili rahatsız eden şey, asla bir tevil olmamasıdır. Çünkü 
Yusuf tevili -hayali rüyetlerin aleminde gerçekleşen rüyaların 
gizli anlamlarını- duyumsal şey ve olayların düzeninde bulduğu­
nu düşündü. Fakat tevil alt bir mertebeye indirmek değildir; üst 
bir mertebeye iade etmek veya yükseltmektir. Tevilde kişi du-

108 Fıısus 1,  100-0 1 .  Bu, bu şekilde yıldız suretinde zuhur edenlerin öngörmediği bir 
"tezahürdü"; dolayısıyla, yalnızca Yusuf'a ait, muhayyilesinin hazinesinde ger­
çekleşen bir algıydı. Aksi takdirde kardeşleri onu gördüklerini bilirlerdi, Cebra­
il' in Peygamberin kendisini gördüğünü bilmesi gibi (Baıt Efendi, s. 1 53). 

256 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBiN YARATICILIÔI 

yumsal suretleri hayali suretlere geri getirmek ve sonrasında da­
ha da üst anlamlara yükselmek durumundadır; ters yönde hare­
ket etmek (hayali suretleri doğdukları duyumsal surete geri taşı­
mak), muhayyilenin istidatlarını yok etmek demektir (mesela tek 
bir sütunu görünür olan Mistik Tapınağı maddi bir tapınakla bir 
tutmak böyledir; bunun aksine görünür bir tapınağı Mistik Tapı­
nakla tasdik etmek bir aşım, bir "maddi niteliklerden soyutlan­
ma"dır). Dolayısıyla Yusuf'un keşfettiğini sandığı tevil halfi uy­
kuda olan, rüyasında bir rüyadan uyandığını gören ve o rüyayı 
yorumlamaya başlayan, ama aslında hala rüya görüyor olan bir 
adamın işidir. İbn Arabi Yusuf' un bu hatasıyla "Muhammedi bir 
Yusuf' un," yani İbn Arabl'nin kalp ilmini, Peygamberin "İnsan­
lar uykudadır; ölünce uyanırlar" ifadesinin mistik anlamını öğ­
rettiği bir Yusuf'un sözlerini karşılaştırır. Bu Muhainmedi Yu­
suf'un bütün bir Işık ve gölge fenomenolojisi kurduğunu gör­
dük. Ve Peygamber Muhammed' in şahsında, altında gizli olan 
gerçeğe geri taşınan ve kendini geri taşıyan bir Muhayyile tevi­
lini bize gösteren odur. 

Nitekim Peygamber'in sözleri bize, genç kansı Aişe'nin 
onun ilhamlarına dair yanlış anlamalarının kaynağının, Yusuf' un 
rüyalarının tevilini "gerçek" bir olayda (fiziksel bir olaya "ger­
çek" dediğimiz anlamda "gerçek") bulduğunu varsaymaktaki ha­
tasıyla aynı olduğunu belirtir. Aişe anlatır: "Peygambere kendini 
gösteren ilk vahiy işareti gerçek rüya/arıydı, çünkü rüyalarında, 
kendisi için şafağın hiçbir karanlığın sebat edemediği berraklığı­
na sahip olmayan hiçbir rüyeti olmadı. Bu altı ay boyunca böy­
leydi. Sonra Melek geldi." Fakat tüm samimiyetiyle Aişe ancak 
kendi bilgisinin sınırları dahilindeki şeyler hakkında konuşabi­
lirdi ve Yusuf gibi o da Peygamberin insanların yaşadığı rüya ha­
liyle ilgili sözlerinden habersizdi. Aişe yalnızca altı aydan bah­
setti; onun için Meleğin misali duyular dünyasında bir olaydı ve 
rüyalar silsilesine son veriyordu. Gerçekte Peygamberin tüm ha­
yatının o altı ay gibi geçtiğinden habersizdi. Çünkü gerçekte 
Gayb aleminden -duyumsal bir nesnede, bir hayalde veya "mi­
sali bir surette"- görünür bir suret edinmek için ortaya çıkan her 
şey ilahi ilham, ilah bildiri ve uyandır. 109 

I 09 Yusuf'un yaptığı hatayla Aişe'nin hatasının karşılaştırması için bkz. Fusus 1, 99-
101 ,  il, 107, n. 3;  Bali Efendi, s. 152; Kaşani, s. ı 10. 

257 



BIR'LE BiR OLMAK 

İnsana bu şekilde verilen her şey Peygamberin gerçek rüya­
larının altı ayında gördükleriyle aynı niteliktedir; yalnızca bu rü­
yetleri temaşa etmesinin değil, Meleği gönnesinin de sebebi Ha­
yal Hazretidir (Hazretü 'l-Hayal). Günlük bilincin uyanık hal 
adını verdiği halde kendisine verilen her şey de bir rüya halinde 
alındı ve bu, günlük bilince uyumlu olarak fizyoloj inin kullandı­
ğı anlamda "uyku" demek değildi -rüya rüyeti içinde rüya rüye­
tiydi, diğer bir deyişle, muhayyile yetisi içinde Hayal Hazretiy­
di. İşte nitekim Peygamber, kendisine ilahi ilham verildiğinde 
duyumsal şeylerden uzaklaştırıldı; bir perdeyle örtüldü; günlük 
bilincin ("uyanık" hale ait kabul edilen kanıtların) dünyasından 
çıktı ve lakin "uykuda" (sözcüğün dindışı anlamında) değildi. 
Algıladığı her şey Hayal Hazretinde algılanıyordu ve bir yorum 
(ta 'bir, te 'vil) gerektirmesinin sebebi tam da buydu. Eğer gerçek 
anlamıyla bir rüya olmasaydı, yorumlayacak, yani ötesini göre­
cek hiçbir şey olmayacaktı, çünkü bu "öte" tam da coincidentia 
oppositorum olarak Hayali Rüyetin ayrıcalığıdır. Benzer şekilde, 
Melek onun karşısında insan biçimine girdiğinde Peygamber, rü­
yete dayalı bilinci sayesinde hem ashabına ondan bir insandan 
bahseder gibi bahsedebildi hem de "bu Cebrail" diyebildi. Her 
iki durumda da O gerçeği söylüyordu. 

Aynca insanın dünyevi hayatında gördüğü her şeyin bir rü­
yadaki rüyetlerle aynı mertebede (menzile) olduğu kabul edildi­
ğinde, o zaman bu dünyada görülen her şey, Faal Muhayyileler 
mertebesine yükselerek bir henneneutiğe, bir tabire ihtiyaç du­
yar. Mütecelli işlevlerine sahip olarak, Gizli suretin görüntüsü­
nün onu gerçekten izhar edebilmesi için, görünür suretlerinden 
(zahir) gerçek ve gizli suretlerine (batın) taşınmayı talep ederler. 
Tevil  budur ve Faal Muhayyile tarafından uygulanışı sınırsızdır. 
Peygamber de " 'Rabbim, benim ilmimi arttır' de." (Ta-ha; 1 14) 1 10 
ilahi emrini bu şekilde uyguladı ve karşısına çıkan her şeyi tevi­
le veya simgesel mistik tabire sundu. Bir rüyada göğe yükseldi­
ğinde (Miraç gecesinde) bir Melek ona içi süt dolu bir kap getir­
diğinde1 1 1  yaptığı gibi, kendisine her süt getirildiğinde sütü rüya-

ı ıo Bkz. yukarıda n. 49; Süleyman'ın yalnızca kendisine ait olacak bir gücü talep et­
mesi aynı zamanda ilahi bir emre verdiği cevaptı. 

1 1 1  Kaşani, s. 200; Bali Efendi, s. 296. Bu arketip bir hayaldir. Benzer bir işaret Zer­
düşt Kiıabı'nda (on üçüncü yüzyılda bir Zerdüşt tarafından yazılmış 158 1 beyit­
ten oluşan Farsça şiir) görülür. Kral Guştasp'ın (Zerdilşt' iln koruyucusu) ölüm-

258 



MÜTECELLİ HAYAL VE KALBIN YARATICILIGI 

sında yaptığı gibi "yorumladı" (yete 'evveluhu), çünkü duyumsal 
olan her şey rüya rüyetleri değer ve anlamına sahip olduklarında 
yoruma tabii olurlar. Ashabı sordular: "Onu nasıl yorumluyor­
sun? (yani hangi fikre geri götürüyorsun? Tevilin nedir? Senin 
için neyle simgeleniyor?)" Peygamber cevap verdi: "O ilimdir." ! 1 2  

Bu tür bir örnek faal Muhayyilenin evrensel ve özgürleştirici 
işlevini ortaya koyar: temsil etmek, gizli ve görünür arasındaki 
tekabülü algılayarak her şeyi bir Hayal-simgeye (misal) dönüş­
türmek. İşte gayri maddi gerçeklerin anlan izhar eden görünür 
gerçeklerde, Faal Muhayyilenin temel işlevi olarak tevil tara­
fından gerçekleştirilen temsili, benzerliklerin yenilenişini, tipo­
lojik yinelenişini (tecdfdü 'l-musu[) oluşturur ve an be an ye­
nilenen ve yinelenen yaratılış (tecdidü 'l-halk) tam olarak budur. 
Bu evrensel süreçte Muhayyilenin işlevi ve beraberinde psiko­
kozmoloj inin çift boyutluluğu böylece tüm netliğiyle ortaya 
konur. 

O halde temsilleri belirleyen işari tefsir şeyleri simgelere, 
temsili Hayallere dönüştürmesi ve başka bir varlık düzleminde 
varolmalanna sebep olması nedeniyle yaratıcıdır. Bu tipolojiyi 
gözardı etmek rüyetin anlamını yok etmek ve verileri yalnızca ve 
tümüyle ham halleriyle kabul etmektir. 1 l 3  lşte Taki bin Muhalled 
tarafından yapılan şey budur. Taki bin Muhalled' in tutumu, so­
mut olay aynı olduğu için Peygamberin tutumuna iyice zıt görü­
nür. Takl bir rüyada Muhammed' in kendisine bir kap süt verdi­
ğini gördü, fakat rüyanın gizli anlamını yorumlamak yerine mad­
di doğrulama istedi. Bu nedenle kendisini kusmaya zorladı ve 

süz oğlu ve Saoşyant'ın -şu anda Kuıtancının gelişini bekleyerek uyumakta 
olan- gelecekteki yoldaşlarından biri olan Peşôtan ilgili olarak, Zerdüşt'iln ona 
ayini gerçekleştirdikten sonra süt verdiğini okuruz: "Sütten içti ve ölümü unut­
tu." Bazı Zerdüşt bilginlerin yorumu şudur: "ebedi hayatın" anlamı "kendinin 
bilgisidir," yani ölümsüz özün bilgisidir; süt nasıl bebeklerin gıdasıysa, bu bilgi 
de ruhun gıdasıdır. Bkz. Le Uvre de Zoroasıre (Zaraıushı-Nama) de Zartusht-i 
Bahram ibn Pajdü, çev. Rosenberg, s. 59. 

1 12 Fusüs 1, 100 ve 158; Bali Efendi, s. 1 53 ve 296; Kaşani, s. 200. 
1 1 3 İbrahim başlangıçta bu şekilde hata yapmıştır, çünkü tevili gerçekleştinnemiş ol­

duğundan rüyasındaki çocuğun kendi nefsini simgelediğini anlamamıştır, Fusüs 
1, 78 ve 85 ff.; Taki lbn Muhalled, a.g.e., ss. 86-87. Metinde simyaya yaptığımız 
göndenne bu aynı anlayışa değinmektedir; bu anlayışa göre Platon'un Tetraloji­
leri'nde simya işlemi, exırahere cogiıaıioııem'den oluşmasıyla tanımlanır. "Sim­
ya altınını" iğne testine tabi tutmak isteyenler Taki lbn Muhallad'inkine benzer 
bir talepte bulunmuş olurlar ve uğraşlan aynı ölçüde başaiıyla sonuçlanır. 

259 



BIR'LE BiR OLMAK 

böylece arzu ettiği kanıdı elde etti, çünkü bütün bir kap süt kus­
tu. Arzu ettiği kesinliğe, fiziksel olan dışında hiçbir "gerçekli­
ğin" varlığına inanmayan herkesin arzu ettiği kesinliğe ulaştı; 
oysa tevili gerçekleştiren Peygamber için dünyevi madde mane­
vi bir gıdaya dönüştü. O halde Peygamberin tevilinin, yani Yara­
tıcı Muhayyilenin gerçekleştirdiği şey bir tür cevheri dönüşüm 
[transsubstantiation] idi, fakat bu cevheri dönüşüm Hayal Hazre­
tinin fileminde gerçekleşti, maddi, duyumsal verilerin dünyasın­
da değil. Maddi olarak gerçekten de süttü, Cebrail ' in suretinin 
bir delikanlınınki olması gibi, oku atanın sen olman gibi. Fakat 
Melek maddi kanıtların düzleminde aranmaz; cevheri dönüşüm 
maddesel laboratuvar kimyasına ait bir olgu değildir. Tam da bu 
sebeple Taki bin Muhalled maddi doğrulama isteyerek, rüyasın­
da içine çektiği şeyin maddi olarak gerçekliğini kanıtlamak için 
kendini kusmaya zorlayarak, kendini manevi gıdadan tümüyle 
mahrum bıraktı. Sırası gelmişken söyleyelim; bu bakış açısı sim­
yanın hem anlamını hem de gerçekliğini tasavvur etme biçimi­
mizi etkiler ve Jacob Boehme'nin, Meleklerin gıdasının gerçek 
fakat gayri maddi bir gıda olduğunu söylediği Melek biliminin 
derin hakikatini takdir etmemizi sağlar. 1 14 Fakat bir kez daha id­
dia ediyoruz ki bütün bunlar "dosetizm"dir. Evet. Fakat daha ön­
ce de altını çizdiğimiz gibi, "gerçekliği" "görüntüye" dönüştüre­
rek alçaltmaktan çok uzak bir dosetizmdir; aksine görüntüye dö­
nüştürerek bu "gerçekliği," içinde zuhur eden aşkın anlam için 
saydam hale getirir. Bu dosetizm maddi olguya görüntü, yani 
misal olmadığı sürece değer vermez. Muhayyilenin her an "yeni 
bir yaratım" gerçekleştirmesinin ve Hayalin Yaratılışın tekerrürü 
olmasının anlamı budur. 

İşte böylece arayışımızın dairesi kapanır. Hayal Hazreti ve­
ya "Haysiyet" olmadan zahiri bir varoluş, yani tecelli, yani Yara­
tılış olamaz. Fakat llahi Varlık Kendini, varlığı mütecelli Hayal 
olan bu varoluşta izhar ettiğinde, Kendi içinde, Kendi benliğin­
de olduğu haliyle değil, mütecelli Hayal ile uyumlu bir biçimde 
zuhur eder. Mütecelli dönüşümlerin büyük ilkesini ifade eden 
ayetteki gibi: 1 15 "Onun zatından* başka her şey yok olacaktır" 

1 14 Bkz. Koyre, La Philosophie de Jacob Boelıme, ss. 1 19 ff. 
1 1 5 Tam olarak: tahavvülil' l-Hakk fi'l-suvar fl tecelliyaıihi (Hakkın tecellilerinin su­

retlerine dönüşümü), bkz. "llahi Tecelli" adlı çalışmamız, ss. 69 ff. 
Corbin: Onun yüzünden. 

260 



MÜTECELLI HAYAL VE KALBiN YARATICILIGI 

(Kasas; 88).  Bu sözler tümüyle anlaşıldıklannda bütün tecelli 
düşüncesini özetler. Elbette ortodoks kelamcılar bu sözlerin Ua­
hi Yüze işaret ettiğini düşünür. Hikmet ehli ise anlar: "Her şey . . .  
o şeyin Yüzü hariç."1 ! 6  Şüphesiz burada çarpıcı bir zıtlık görünü­
yor. Fakat daha da çarpıcısı, mütecelli düşünce biçimine özgü 
güçtür, çünkü hikmet ehli için bu iki anlam arasında bir çelişki 
yoktur; llahi Yüzle bir varlığın değişmez Yüzü aynı Yüze (vech) 
işaret eder. Bir varlığın yüzü a'yan-ı sabitesi Kutsal Ruhtur (Ru­
hu ' l-Kuds). llahi Yüz ile bu Varlığın yüzü arasında yaratılmamış 
Kutsal Ruh ile Ruh adı verilen Melek arasındaki ilişkinin aynısı 
mevcuttur. 1 1 7 Burada, her zamanki düşünce yoğunluğuyla duru­
mu betimlemesi için Abdülkerim Cili'ye başvuralım: "Her du­
yumsal şeyin Suretini teşkil eden bir yaratılmış Ruhu vardır. O 
suretin Ruhu olarak, anlamın bir sözcüğe bağlı oluşu gibi o su­
rete bağlıdır. Bu yaratılmış Ruhun (ruh-ı mahluk) kendisini teş­
kil eden bir ilahi Ruhu (Ruh-ı ilahi) vardır ve bu ilahi Ruh Kut­
sal Ruhtur." Veya bir başka deyişle: mükemmelliği duyuların ve­
ya aklın her nesnesinde bireyleşen Kutsal Ruhtur; bu Kutsal Ruh 
her yaratılanın Yüzünü teşkil eden ilahi Yüzü ifade eder. Fakat 
her şeydeki bu ilahi Yüz ilahi Rabbin varlığı için esastır; 
"Hakk'ın Sureti" Kendisini teşkil eden bir gerçeklik olarak Hak­
k'a aittir. Bu iki hadis bu duruma işaret eder: "Adem Rahmanın 
suretinden ( 'ala suret) yaratıldı" ve "Allah Ademi Kendi Sureti­
ne göre yarattı." 1 1 8 

1 16 Dilbilgisi açısından her ikisi de Arapça ekin muğlaklığını hatırlatabilir (illa vec­
hu-hu); bu ayetin hikmete dayalı anlamı için bkz. Kaşani, s. 1 l 1 ;  Fütuhat il, 
3 1 3; ve aşağıda n. 60. 

1 17 Allah'ın, rüyet hünerinden sorumlu olan ve Ruh (Er-Ruh) adı verilen bir Mele­
ği olduğu söylenildiğinde kastedilen bu Melektir; bu Melek en aşağı Cennetin 
altındadır; rüya gören bir insanın kendini ve diğer varlıkları algıladığı şekil ve 
suretlere hükmeder (bkz. il Baruch, 55, 3, burada hakiki rüyetleri yöneten mele­
ğin adı Ramiel'dir). Dolayısıyla bir insan duyularını bir kenara bıraktığında, nor­
malde uyanık bilincini kuşatan nesneler, bu Meleğin hükmünde ("elinde") olan 
suretleri algılayışını perdelemeyi keser. insandaki latif öğe, enerjileriyle beraber 
Hazret-i mahsusa'dan (duyumsal katman) Hazretii 'l-hayiili'l-muttasıl'a (daya­
nağı beynin ön kısmı olan hayal yetisi) aktarılır. O zaman bu Melek-Ruh, bağım­
sız Hayalin dünyasında (bkz. yukarıda n. 19, 'iilemii '/-misiil) kendine ait varo­
luştan olan şekil ve suretlerin bekçisi, rüyet sahibine bu berzahta "tecessüm 
eden" manevi �eylerin rüyetini verir; bkz. Fusus il, 377. lbn Arabi'nin bahsetti­
ği diğer ruyete dayalı tecrübeleri değerlendirdiğimizde bu süreç aklımızda bu­
lunmalıdır; aynca bkz. aşağıda VI. Bölüm, n. 1 3 . 

1 1 8 Bkz. el-lnsiinu 'l-Kiimi/, il, 4 ve 8-10 (fili Kiıiibü 'l-kehfve'l-rakfm'ine atıfta bu­
lunur; aynca bkz. Nicholson, Studies, ss. 1 1O- 1 ! .Bu temel bir "gizem"dir [arca-

261 



BlR'LE DIR OLMAK 

Mütecelli Hayal ve insanda, sahnesi ve organı olan varlıkta 
ne anlamda "yaratıcı" olarak adlandırılması gerektiği üzerine ça­
lışmamız böylece sona eriyor. Şimdi "kalp ilminin" en mükem­
mel örneğine, mütecelli, yani yaratıcı Dua olarak Duaya dair kı­
sa bir incelemeye hazırız. Tanrının gizli olduğu, tarifsiz Özü bil­
menin veya sınırlarını çizmenin imkansız olduğu anlayışıyla tü­
müyle dolu olduğu halde bizi "Hakk'ın Suretinin" somut müşa­
hedesine çağıran bir hikmetin paradoksunu fiilen yalnızca bu 
Dua aşabilir. Az önce öğrendiğimiz şey, yani her yaratılmış Ruh 
için bir Kutsal Ruhun, onu teşkil eden bir ilahi Ruhun varlığı, 
İbn Arabl'nin mistik Tapınak rüyetinin doğru yorumunun belki 
de en iyi anahtardır. Çünkü, bizden gizli kalan bir rüyetle, ona 
Kutsal Ruhun kendi yaratılmış Ruhuna öğretebileceği her şeyi 
tanıtan genç suretin yükselişini gördüğü yer bu tapınaktı. 

ne]: ezeli taayyilnün gizemi olarak, yaratılmamış Kutsal Ruhla yaratılmış Me­
lek-Ruh (bu sözcilğün İbn Arabi okulunda kullanıldığı anlamıyla) arasındaki bö­
lünmemiş ilişki veya ilişkinin taayyünü. Aynca bkz. daha sonra bahsi geçen rü­
yet (VI. Bölüm): mistik Delikanlının (mistik rüyet sahibinin ebedi yoldaşı, 
ölümsüz "Yüzü") arşa yerleşmesine ve ezelde kendisine yüce Kalem ilminin 
(Kalem-i a 'la = 'Akl-ı evvel) verilişine yaptığı gönderme. "İşlevsel olarak," Ru­
hü'l-Kuds'un Melek Ruh ile olan ilişkisiyle Spiritus principalis'in [Baş Ruh] 
Spiritus sanctus (Cathari arasında her inananın Meleği) ile olan ilişkisi arasında 
bir benzerlik kurmak imkansız değildir (bkz. Söderberg, La Religioıı des Catha­
res, ss. 1 74 ff., 2 1 5). 

262 



5 

İNSANIN DUASI VE 

TANRININ DUASI 

1 .  Miitecelli Dua Yöntemi 

Bazıları namazın İbn Arabi' ninki gibi bir öğretide bir işlevi 
olmasını, dahası temel bir işlevi olmasını paradoksal bulur; bazı­
ları ise topyekün reddeder. Çünkü onun "varlığın aşkın birliği" 
öğretisini, bizim modem felsefe tarihimizdeki anlamlarıyla "mo­
nizm" veya "panteizm" olarak sınıflandırmakta acele edenler, 
duanın hala ne işlevi olabileceğini anlamayı zorlaştırdılar. Az 
önce bize ifşa olunanın, yani Yaratılışın tecelliye, mütecelli Ha­
yale eş olduğu bilgisinin ışığında "Yaratıcı Namaz"dan bahse­
derken göstermeye çalışacağımız şey budur. (Belki de sözü ge­
çen çözümlemeler aceleci yargılara karşı bazı çekinceler önerme 
avantajına sahip olmuştur; fakat bu dileğin, tarafımızdan İbn 
Arabi'nin hikmetini zorla batıni lslam'ın ortodoksisine dahil et­
me arzusuna işaret ettiği düşünülmemelidir! Doğru, varlığın mü­
tecelli yapısı, Yaratan ve yaratılan arasında belirlediği ilişki var­
lıklarının birliğine işaret eder (çünkü mutlak varlığa dışsal [ext­
rinseque] olan herhangi bir varlık tahayyül etmek mümkün de­
ğildir). Fakat özünde bir olan bu varlık, zahiri varlığına ve batıni 
varlığına tekabül eden iki varoluş biçiminde "kişiselleşir." Doğ­
ru, zahir batının zuhurudur; ikisi bozulmaz bir birlik oluşturur; 
fakat bu varoluşsal olarak aynı oldukları anlamına gelmez. Çün­
kü, varoluşsal. olarak, görünür olan gizli değildir, zahir batın de­
ğildir, kul Rab değildir, insani durum (nasut) ilahi durum (Lahat) 
değildir, farklılaşmalarını ve karşılıklı tekabüllerini, ikili-birlik­
lerini belirleyen aynı temel gerçeklik olsa da bu böyledir. 

263 



BIR'LE BiR OLMAK 

İşte İbn Arabi'nin yalnızca görünürde paradoksal olan bazı 
özdeyişlerinin ifade ettiği durum budur. "Ona Kendini bizim ara­
cılığımızla izhar etmeyi verdik; O ise bize (Onun aracılığıyla va­
rolmayı) verdi. Bu yüzden görev Onunla bizim aramızda payla­
şılmıştır." Aynca yine: "Eğer bize Kendi varlığıyla hayat ve va­
roluş verdiyse, ben de Onu kalbimde bilerek Ona hayat veriyo­
rum." Daha önce bu tür sözlerin Angelus Silesius'unkilerle uyu­
muna değinmiştik: "Bensiz Tanrının hayatının yok olacağını bi­
liyorum." 1 1 9 Mutasavvıfa (jedele d'amore'ye) aşk rabbini kendi 
varlığıyla ve tüm yaratılışla beslemekten oluşan bir ilahi hizmet 
yükleyen fikrin temeli tam olarak budur. İbn Arabi'nin, Mamre 
meşesinin altında Meleklere mistik yemek sunan İbrahim' in mi­
safirperverliğinde bu ilahi hizmetin prototipini görmesi de bu an­
lamdadır. 120 

Varlığın zuhurunda, ebedi tecellide bu rol paylaşımı anlayışı 
İbn Arabi'nin dua kavramı için esastır; İbn Arabi' nin dua yönte­
mi olarak anlandırdığımız şeye ilham verir ve onu bir "mütecel­
li dua yöntemine" çevirir. Paylaşım kavramı iki varlık arasında 
bir diyalog öngörür ve diyalojik bir durumun bu canlı tecrübesi­
ni, diyaloğun tekilliğini varoluşsal bir tekçiliğe indirgeyen her­
hangi bir teorik girişimi çürütür. İlahi Varlığın Rahmetinin, Onun 
tecellisi olan bir yaratılışın kaynağının, yalnızca Yaratandan ya­
ratılana, İbadet Edilenden edene doğru değil, aşıktan Maşuğa 
doğru da hareket ettiğini daha önce görmüştük. Çünkü, tecelliler 
Arzuya, Tanrının bilinmeye olan nostaljisine tekabül etseler de, 
bu Arzunun gerçekleşmesi Onun nurunun mütecelli işlev verdi­
ği suretlere (mazalıir) bağlıdır. 

Doğru, ens creatunı 'u  Ens increatunı'un dışında yalnız bıra­
kırsak bu tekabül anlaşılmaz hale gelir. O zaman Namaz, yalnız­
ca İbn Arabi için değil genel olarak Tasavvuf için tiksindirici ola­
cak bir anlama bürünür. Çünkü dua bir şeyin talebi değildir: bir 
varlık biçiminin, bir varolma ve var etme, yani Kendini izhar 
eden Tanrının ortaya çıkmasını sağlama, Onu elbette özünde 
değil fakat Kendini o surete ve o suret aracılığıyla izhar ederek 

1 19 Bkz. 1. Böli!m, n. 70. 
120 Bkz. 1. Bölüm, n. 75, Doğu Hristiyanlığı ikonografisinde lbrahim'in misafirper­

verliği motifi; bkz. mistik "Hikmet"in müridine verdiği ders, ss. 143 ff. Ve yu­
karıda il. bö!Um, n. 38. 

264 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

İzhar ettiği surette "görme" aracının ifadesidir. Bu Namaz anla­
yışı, Yaratılış olarak mütecelli hayalden tümüyle habersiz olarak, 
Muhayyilemizin "yaratımı" olan bir Tanrının ancak "gerçekdışı" 
olabileceğini ve böyle bir Tanrıya dua etmenin anlamsız olduğu­
nu savunanların ayaklarının altındaki zemini kaydırır. Çünkü 
tam da hayal gücünün bir yaratımı olduğu için ona dua ederiz ve 
tam da bu nedenle O vardır. Dua, Yaratıcı Muhayyilenin en üs­
tün sureti, en yüce fiilidir. Rollerin paylaşımından dolayı, tecelli 
ve varlıklar aleminin tekvini olan ilahi Rahmet, bilinmeyişinden 
çıkıp bilinmek isteyen Tanrınm Duası'dır; insanın Duası ise bu 
tecelliyi gerçekleştirir çünkü onda ve onun aracılığıyla "Hakkın 
Sureti" (suretü 'l-Hakk) kalbe, ona Kıblesinde, alıcısı (tezahür bi­
çimi, mazhar), ibadet edenin kapasitesi ölçüsündeki varlığı olan 
sureti yansıtan Faal Muhayyileye görünür hale gelir. Tanrı bizim 
için dua eder (yusallf 'alayna); bu demek olur ki onu ve onun 
için dua ettiğimiz Tanrı olduğu ölçüde (yani Kendini bizim için 
ve bizim aracılığımızla izhar eden Tanrı olduğu ölçüde)Kendini 
izhar eder. Gizli haldeki liahi Öze dua etmeyiz, her mümin 
( 'abd) kendi Rabbine, onun imanının suretinde olan Rabbe dua 
eder. 

Bildiğimiz gibi bu karşılaşma, bu coincidentia oppositorum 
"Hayal Hazreti"nin (Hazretü '!-Hayal) ara düzleminde gerçekle­
şir. Dua organı enerji yoğunluğuyla, himmetiyle kalptir, psiko­
ruhani organdır. Dua görevi Tanrı ve insan arasında paylaşılır, 
çünkü tecelli olarak Yaratılış Kendini gösterenle (mütecelli) ken­
disine gösterilen (nıiitecelliı /ahu) arasında paylaşılır; duanın 
kendisi Yaratılışın bir anı, örnek bir tekerrürüdür (tecdfdü 'l­
halk). Bu anlaşıldığında, İbn Arabl'nin Kuran' ın ilk suresini 
(Fatiha) kendine metin seçerek geliştirdiği o içsel ayinsel eyle­
min sırrını kavramış oluruz. Bütün bir meditasyon ayininin, biri 
insani biri ilahi karşılıklı iki sesin ilahisinin [psalmodie] tanık ve 
parçası oluruz; ve bu ilahi, Yaratıcı ve mahluğu arasındaki daya­
nışma ve bağlılığı ebediyen baştan kurar, baştan yaratır (halk-ı 
cedidi); ezeli tecelli fiili Yaratan ve yaratılanın bu ilahisinde her 
an yenilenir. Bu durum ayinsel Namaz hareketlerinin elde edebi­
leceği eşleşmeleri [homologations], Duanın rüyet "yaratıcısı" ol­
duğunu ve nasıl, rüyet yaratıcısı olduğu için eşzamanlı olarak 
Tanrının Duası ve insanın Duası olduğunu anlamamızı sağlaya­
caktır. O zaman, "Hakk'ın Sureti" kendini, bu içsel ilahiyi kutla-

265 



BIR'LE BiR OLMAK 

yan mutasavvıfa gösterdiğinde, kim ve ne nitelikte olduğu hak­
kında fikrimiz olur. 

Fatiha, kutsal Kitabı "açan" sure, bildiğimiz gibi lslam di­
ninde temel bir öneme sahiptir. Burada bu sureyi İbn Arabi'nin, 
mutasavvıfın bir münacat, yani "samimi bir diyalog," "mahrem 
bir ilahi" olarak özel kullanımı için kişisel bir ayin olarak kullan­
dığında verdiği anlamda tasavvur etmemiz yeterlidir. İbn Ara­
bi' nin deyişiyle bu sure "Allah ve kulu arasında yarı yarıya pay­
laşılan bir ibadettir." "Yansı Allah'a, yarısı kula [l'adoroteur] 
aittir. Buyrulduğu gibi: Namazı kendim ve kulum arasında ikiye 
böldüm. Yansı benim, yansı kulumundur. İstediği şey kuluma 
aittir." 

"Paylaşılan bir ibadet:" Duayı, burada anlaşıldığı şekliyle 
Namazı (Salat) Rab ve şahsifede/e'si arasında "samimi bir mu­
havere" yapan öncelikle bu paylaşımdır; ikinci bir sebep ise bu 
"samimi muhavere" deki en önemli öğenin zikir olmasıdır. Bu te­
rim başka yerlerde farklı anlamlarda kullanılmıştır fakat burada 
yalnızca lafzi anlamı olan anımsama [memoration] olarak alın­
malıdır; sözcük kalpte kalmasını sağlamak, akılda tutmak, tefek­
kür etmek [nıediter] demektir. O halde ne mukabele ile okunan 
dualarla [litanies] bir ilahi İsmin yalnızca sınırsız tekrarıyla (Ta­
savvufta başka yerlerde görülen bir adet) ne de Yoga tekniğini 
anımsatan bazı usulleri içeren toplu zikir ayinleriyle ilgisi olan 
bir şeyden bahsediyoruz. 12 1  Camide cemaatle kılınan Namazdan 
da bahsetmiyoruz. Ayinin içselleşmesiyle kişiselleşmesi birbiri­
ne bağlıdır. Burada teknik olarak "kalp zikri" ve "içsel zikir" 
olarak bilinen şeyi hatırlatmak konu dışı olmasa da, bunun İbn 
Arabi'nin "samimi muhavere" olarak tanımladığı "ibadet"i teş­
kil etmeye yetmeyeceğini gözden kaçırmamalıyız. 

Nitekim, böyle bir muhavere tanımı gereği iki mutasavvıf 
"ayin yöneticiye" işaret ettiğinden, bu diyaloğu oluşturmak için, 
"şimdide konumlanan" anımsama olarak zikir, mutasavvıfın 

1 21 Bkz. Mircea Eliade, Yoga, ss. 226 ff. O halde burada önerilen manevi egzersiz 
ne Yoga posttirleri (bkz. a.g.e., s. 217, Ibn !yaz) ne de toplu ya da tek başına 
yapılan zikir seanslarında (a.g.e., ss. 390-91 ve 408) gerçekleşen olguları 
içerir. Burada kişisel duadan, Namazın (Saldı) tek başına meditasyon ve prati­
ğinden, Namazı tam anlamıyla Mündcdt yapan bir yöntem ve pratikten bahsedi­
yoruz. 

266 



İNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

kendini Rabbine mevcut kıldığı tek taraflı ve münhasır bir fiil ol­
mamalıdır. Muhaverenin, münacatın gerçekliği, cevap olarak fe­
dele 'sine bildirdiği sırda fedele'sini Kendisine hazır bulunduran 
İlahi Efendi tarafından da bir anımsamanın, bir zikrin varlığına 
işaret eder. İbn Arabi'nin "Beni kalbinde hazır kıl. Seni kendime 
hazır kılarım."* (Bakara: 147) ayetine verdiği anlam budur. Bu 
şekilde anlaşılıp tecrübe edildiğinde Namaz, bir münacat, sami­
mi bir muhavere olduğu için, doruğunda, farklı derecelere sahip 
zihinsel bir tecelliye işaret eder; fakat eğer başarısız değilse, mü­
şahedeye açılmalıdır. 1 22 

O halde burada İbn Arabi'nin, bir muhavere, Ffitiha' nın tek­
rarını "ilahisi" [psalm] ve temeli olarak kabul eden samimi bir 
muhavere olan bir ibadetin evrelerinden bahsetme biçimini ince­
leyeceğiz. İbn Arabi "Dua yöntemi" olarak isimlendirdiğimiz şe­
yin evrelerine tekabül eden ve bize maneviyatını nasıl uygula­
maya koyduğu hakkında fikir veren üç ardışık an ayırt eder. Ön­
ce mümin kendini Rabbinin huzuruna çıkarmalı ve Onunla "söy­
leşmelidir." Ara bir anda musalli, namaza duran mümin, Tanrısı­
nı Kıblesinde, yani karşısında tahayyül etmelidir. Son olarak, 
üçüncü bir anda mümin, kalp olan latif merkezde Tanrısını tema­
şa ederek sezgisel rüyete (şuhUd) veya görselleştirmeye (ru 'ya) 
ulaşmalı ve aynı zamanda tüm zahiri şeylerde titreşen ilahi sesi 
duymalı, öyle ki başka hiçbir şey duyamayacak seviyeye gelme­
lidir. Bu bir Mutasavvıfın aşağıdaki beytinde ifade edilir: "Bana 
Kendini gösterdiğinde, tüm varlığım görüştür: benimle gizlice 
konuştuğunda, tüm varlığım duyuştur."123 Burada bütün Kuran, 
Aşık ve Maşuk arasında simgesel, üstü kapalı bir hikayedir 
(renız) ve ikisinden başka kimse niyetinin gerçekliğini anla­
maz." 124 Belli ki tevili, Kuran'ı  Ezgiler Ezgisi'nin bir türevi ola­
rak okuyup uygulamayı mümkün kılan mistik yorumu harekete 
geçirmek için tüm "kalp ilmi" ve kalbin tüm yaratıcılığı gerek­
lidir. 

Corbin'in alıntıladığı ifade referans verdiği Kuran ayetine uymamaktadır. 
-ç.n. 

122 Fusus l, 222-23. 
123 Alıntılanan a.g.e. il, 342. 
124 Bkz. Seyyid Kazım Reşit (geçen yüzyılda lran'ın Şeyhi okulunun başı olan Şeyh 

Ahmed Ahsat'nin halefi), Şerh-i Ayetü 'l-Kürsi, s. 2. 

267 



BIR'LE BiR OLMAK 

Kuran' ı  "açan" surede yedi ayet vardır. Şeyhimizin tefekkür 
ettiği gibi, litürjik fiili üç evreye bölünür; ilki (yani ilk üç ayet) 
müminin Rabbine doğru ve Rabbi üzerine fiilidir; ikincisi (dör­
düncü ayet) Rab ve mümini arasında karşılıklı bir fiildir; üçün­
cüsü (son üç ayet) Rabbin müminine doğru ve mümini üzerine 
fiilidir. Bu ayetlerden her birinde, müminin kendini hazır kıldığı 
ve kendine hazır kıldığı İlahi Huzur, alttan gelen alçak bir ses gi­
bi titreşen ilahi bir cevapla doğrulanır. Bu cevap Tanrının keyfi 
olarak "konuşturulduğu" şiirsel veya belagatli bir kurmaca değil­
dir. liahi cevap yalnızca Dua olayını hitap edildiği varlığın bakış 
açısından kaydeder; nesnesine ulaşan niyeti ifade eder ve bunu 
sadece bu niyetin formüle edilmesi ve üstlenilmesi sayesinde ya­
par. O halde fenomenolojinin bakış açısından bu ilahi cevap ke­
sinlikle doğrudur. 125 

İlk üç ayet müminin ibadet ettiği kişisel Rabbine doğru ve 
Rabbi üzerine fiilini belirtir. "Rahman ve Rahim olan Allah'ın 
adıyla"terkibini takiben bu ayetler şunlardır: (1) "Hamd (övme 
ve övülme), iilenılerin Rabbi Allah 'a mahsustur. (2) O, rahman­
dır ve rahimdir. (3) Ceza gününün malikidir." Besmeleyi takip 
eden ilk ayete ilahi cevap, olayı, nesnesine ulaşan niyeti ortaya 
koyar: Şimdi kulum beni kendisine hazır hale getirir. Şimdi ku­
lum beni Mecid [övülen] haline getirir]." İkinci ve üçüncü ayet­
lerin ilahi cevapları şöyledir: "Şimdi kulum beni övmektedir. 
Şimdi görkemimi yüceltir ve kendini bana emanet eder." (4) 
"(Rabbimiz!) Ancak sana kulluk ederiz ve yalnız senden medet 
umarız." Burada ilahi cevap şöyle der: "Şimdi kulumla aramda 
bir paylaşım vardır; talep ettiği şey kuluma aittir." İbn Arabi'nin 
tefekkürüne göre duanın bu anı bir ortaklık (iştirak), karşılıklı bir 
fiil oluşturur. Bunun ne demek olduğunu anlamak için şeyhimi­
zin burada uygulamaya geçen hikmetinin ilkelerini hatırlamak 
yeterlidir: bireysel Rab ve kulu birbirleri için cevap verirler, 
çünkü her biri diğerinden sorumludur. Son üç ayet son evreyi 
teşkil eder: (5) Bize doğrıı yolu göster"; (6) "Kendilerine lütuf 
ve ikramda bulunduğun kimselerin yolunu "; (7) "Gazaba uğra-

125 Namazın, eo ipso nesnesine "nesnel olarak" ulaşan bu yönü fenomenolojik açı­
dan bir şekilde daha düşünülebilir (kaynağından habersiz olan başka bir kişi üze­
rinde olumlu bir etki olarak veya telepati olarak, bkz. Gerda Walther, Phiinome­
no/ogie, s. 125). 

268 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

mışların ve sapmışların yolunu değil! " Ve ilahi cevap: Tüm bun­
lar kuluma aittir, çünkü talep ettiği şey kuluma aittir." Burada, 
üçüncü evrede: fiil Tanndan kuluna doğru ve kul üzerinedir. 1 26 

Kul talep ettiği şeye sahiptir - bu, göreceğimiz gibi "yaratıcı" 
sözcüğünün, yani mütecelli, muhayyel veya zihinsel Duanın de­
rin anlamıdır. 

Şeyhimizin meditasyonunun gerçekleştirdiği içsel ayinsel fi­
ilin tüm sonuçlarını anlamak için kendimizi merkeze, Rab v� ku­
lu arasındaki ortak, karşılıklı fiilin anına koymamız gerekir; ilk 
an bu fiili hazırlar, üçüncü an bu fiilin sonucudur. İkinci an o ka­
dar merkezdir ki niyeti İbn Arabi'nin bütün hikmetinin temel ta­
şıdır. Bu Duanın, kendi içindeki, saf, mutlak özündeki, isimleri­
nin bilkuvve, zuhur etmemiş bütünlüğündeki Allah'a değil, isim­
lerinin, mütecelli suretlerinin (maziihir) birinde veya diğerinde 
zuhur eden ve bu nedenle de nefsine, bu İsmin somut tezahürü­
nü içinde taşıyan nefse bu İsmin bahşolunduğu kulla her an ben­
zersiz, tek parça, kişisel bir ilişkide olan Rabbe hitap ettiğini hiç­
bir zaman unutmamalıyız. Onun bir Rab olarak varoluşunu be­
lirleyenin bizim "teopatimiz" (me 'luhiyyet), yani Ondan ve 
Onunla tecrübe ettiğimiz ve maruz kaldığımız şey olduğunu da­
ha önce görmüştük. Nitekim Kuran şöyle der: "Ey huzur içinde 
olan nefis! Sen Ondan razı, O da senden razı olarak Rabbine 
dön!" [Fecr; 27-28] İbn Arabi burada Allah' a  değil Rabbine den­
diğine dikkat eder; bu seni en başta çağıran ve ilahi İsimlerin ve­
ya Rablerin (erbiib) toplamı arasından tanıdığın Rab anlamına 
gelir. O zaman bizi ilgilendiren zuhur eden Tanrıdır ve bu Tann 
kendini ancak kendisine tezahür ettiği varlıkla direk ve kişisel­
leşmiş bir i lişkide, o varlığın kabiliyetine tekabül eden bir suret­
te izhar edebilir. Rab ve kulunun birbirlerini tasdik etmelerinin, 
birbirlerinin yemin ve siperi olmalarının anlamı budur (kul sır­
ru 'r-rubabiyye, Rabbinin rabliğinin sımdır). Ayrıca şeyh şunu 
ortaya koyar: "Kendi Rabbine dönmek kul için "kendi Cenneti­
ne dönmektir," yani nefsine, ilahi İsme, Rabbin tarafından bilin­
diğin gibi kendine dönmektir. 1 27 Veya: "Nasıl ki sen ancak be­
nim sayemde [var] oluyorsun, ben de ancak senin vasıtanla bili­
nirim. O halde seni bilen, beni bilmiştir. Ben bilinmezsem, sen 

126 Fusas l, 222-23 ve II, 341 -42. 
127 Bkz. I. Bölüm, nn. 55 ve 80-81 .  

269 



BIR'LE BiR OLMAK 

de bilinmezsin." 128 1Iahi yalnızlık ve insani yalnızlık: her biri 
kendini diğeriyle birleştirerek diğerini kurtarır. 

Bu nedenle kulun ayinsel eyleminin başı yalnızca bir "dönü­
şe," kulun kendini kendine hazır ederek Rabbine hazır etmesine 
sebep olur. Bu giriş, söylediği ilahi İsimlerdeki ortaklıklarını be­
lirler, çünkü bir llahi İsmin bütünlüğü bu İsimden veya Gayb ale­
mine ait bir ilahi Rabden ve nefsi bu İsmin alıcısı, kendisine ve 
kendisi vasıtasıyla tezahür ettiği suret olan kuldan oluşur; bu iki­
si karşılıklı bir fiil ve tutku ilişkisi içindedir. 1 29 O halde merkezi 
ayette ifade edilen, iki yönlerinin toplamından doğan ortaklık, 
ilahi Rahmet ve insani tutku arasındaki bu "teopatik birliktir": 
Ancak sana kulluk ederiz(yani sana olan tutkumuzun, teopatimi­
zin [ilahi aşkımızın] merhametli Rab olarak belirlediği sen, tut­
kumuzun bu Rab yaptığı sen), yalnız senden medet umarız (di­
ğer bir deyişle, senden ki medet umarız, sen bize cevap verirsin, 
çünkü biz de senin için cevap veririz). Burada şüphesiz İslam or­
todoksisinin fikirlerinden çok uzaktayız, fakat lbn Arabi'nin bü­
tün hikmeti tüm muhteşemliğiyle bu anlayışta yatar. 

Fiitiha'nın tilavetiyle bir "samimi muhavere" olarak kutla­
nan ibadet üzerine en iyi yorum İbn Arabi'nin bir başka eserine 
eklediği kısa bir şiirdir. ı 30 

Benim Onu övdüğüm esnada beni öven Odur 

Ona taptığım esnada bana tapan O 'dur 

(Bu insanın Duasının Hakkın Duası olduğu, İsimlerinin ve­
rildiği suretleri izhar eden ilahi tezahür olan Hakkın Duası oldu­
ğu anlamına gelir; bu Duada Kendini izhar eder ve Kendine gös­
terir, Kendini Kendine ibadete çağırır ve bu nedenle gerçekte bu 
suretlerden çıkan tüm fiillerin faal öznesidir.) 

1 28 Fıısus 1, 92 lsmail'le ilgili olan bütün bu bölüm, Her birindeki Hepsine, Rab ve 
kulu arasındaki bölünmemiş ilişkinin bireylik ve tekilliğine, "mistik katenote­
izm" olarak adlandırmayı önerdiğimiz manevi tecrübenin sabit öğesine aynca 
ışık tutar. 

129 Bilen (aktif) Rab ancak Kendisi tarafından bilinen bir nesnesi olduğu takdirde 
Bilen olarak varolur. Buna karşılık, onu bilerek onda Kendisini izhar ettiği tara­
fından Bilindiği için, bu anlamda o da pasif olmuş olur (Bilinir); ilk anlamda 
Onun bilgisinin nesnesi olan ise bu durumda faal özne, Bilen olur. Bunlar bura­
da, tek bir hakikati kutuplaştıran, her biri diğerine çevrilen iki varoluşsal moda­
litenin aldıktan iki görünümdür. 

1 3° Fusus i, 83 [83]. Parantez içinde verilen yorumlar bize aittir. 

270 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

Bu, Onu tanıyanın ben olduğum bir varolıış biçimidir. 

(Yani, benim bireysel Rabbim olan Rabde bireyleşerek Ken­
dini izhar ettiği hal.) 

Oysa ayan-ı sabitede Onu inkar ederim. 

(Çünkü İsimlerinin zuhur etmemiş olan özlerini [hexeity ] ,  
ayn-ı sabitelerini, yani gizli ferdiyetlerimizi içeren saf öz alem­
de O bilinmezdir, bizim için varoluşu yoktur.) 

Fakat benim Onu inkar ettiğim yerde beni tanıyan Odur. 

(Yani benim Onun tarafından bilindiğim fakat zuhur etmedi­
ği için Onun benim tarafımdan bilinmediği Gayb aleminde.) 

Onu tanıyan ben olduğumda, o zaman Onu müşahede 
ederim. 

(Yani benim a'yan-ı sabitem tarafından önceden belirlenen 
yatkınlığım ölçüsünde bana verilen tecellide zahir olarak.) 

Nasıl olur da Gani olur 

Ben Ona yardım ederken? 

(Bu soru dile gelmez olan Zata dair değildir; kul olmadan 
Rabbin rabliği yok olacağı için, her an, sırrı kul olan bireysel bir 
Rabbin, bir rabliğin, rubUbiyyet'in suretinde belirlenen zahiri 
Varlığına dairdir.) 1 3 1 

işte bu yüzden Hakk'tır beni var eden 

(Varlığımı izhar ederek, Onda gizli olan a'yan-ı sabitemden 
görünür suretine taşıyarak.) 

Fakat onu tanımakla ben de onu var ederim 

(Yani onun zahiri tıah, bireysel Rab olarak varolduğu yer ve va­
rolma sebebi benim, çünkü bilinmeyen Allah, "Gizli Hazine" hiç­
kimse için varoluşa sahip değildir, saf varlıkdışılıktır [non-etre].) 

İşte bunun haberi ta bize kadar geldi 
Ve bunun maksadı bende gerçekleşti 132 

13 1 Bkz. yukarıda 1. Bölüm, §3, Sehl Tüsteri'nin sözleri ("rabliğin bir sım vardır ve 
o sensin . . .  ; eğer bu sen yok olursa, rablik de yok olur") ve yukarıda 1. Bölüm, 
n. 40: çevinnenlerin, şarihlerin konuyla ilgili isabetli derslerine dikkat etmeye­
rek düşmüş olduklan tuzağa dair bir uyan. Zahere 'enza/e 'en (yok olmak) ola­
rak alınmalıdır. Bu sözcüklerin anlamlarıyla ilgili olarak 1. Bölüm n. 40'da bah­
si geçen metinlere bakınız. 

132 Yukarıda I. Bölüm n. 49. 

27 1 



BIR'LE BiR OLMAK 

Daha önce söylediğimiz gibi bu kısa şiir, İbn Arabi'nin te­
fekkür ettiği şekliyle ibadet üzerine en iyi yorumdur. Büyük hü­
nerle, mutasavvıflara her zaman ızdırap olan ve çoğu zaman ifa­
de olanaklarına meydan okuyan şeyi dile getirir. Böylece, kul ta­
rafından tek taraflı olarak ortaya konan bir fiil olmadığı için Du­
anın yaratıcı olarak görülmesini gerektiren anlamı tanımlar. B u  
İbadet Eden ve Edilenin, Aşık ve Maşuğun birlikteliğidir; ilahi 
isimlerin kul ve Rabbi arasında değiş tokuşu (communicatio 
Nonıinunı) [isimler arası iletişim] olan bir birlikteliktir ve Yarat­
ma fiili tam da budur. Fatiha'nın gizli tilaveti dua eden insanla 
onun için "bireyselleşen" Rab arasındaki öz birliğini gerçekleş­
tirir ve böylece kul Rabbinin zorunlu tamamlayıcısı olur. Bu de­
ğiş tokuşta ibadet eden kendisine ibadet edilendir; Aşık Maşuk­
tur. Burada şüphesiz resmi kült tarafından yorumlandığı şekliyle 
Kuran' ın metninden çok uzaktayız, fakat Mutasavvıfın şahsi ayi­
ninde Ezgiler Ezgisi'nin bir versiyonu olarak tecrübe edildiğin­
de Kuran'ın ruhunun nasıl anlaşıldığını görürüz. 

İsimlerin değiş tokuşu özellikle kul ve Rabbi tarafından eş­
zamanlı olarak paylaşılan "Evvel" ve "Ahir" isimlerinin değiş 
tokuşuna işaret eder, çünkü kulun Duası aynı zamanda onun 
Rabbinin duasıdır; Yaratan-Yaratılanın duasıdır. İşte birazdan, 
ilahi cevapların sırrının ve Dua tarafından "yaratılan" Hakkın 
-Kendisi tarafından yaratıldığı için- ne bir yanılsama ne de bir 
kurmaca olmasının sebebinin tam da bu olduğunu göreceğiz; ve 
Yaratanın Suretinin Namazda elde edilen ve İbn Arabi'nin rüye­
te dayalı tecrübesi tarafından doğrulanan muhayyel rüyetinin ve­
ya görselleştirilmesinin boş ve anlamsız olmamasının sebebi de 
budur. Gerçekten de ona kendi suretini, temel varlığının suretini, 
Kendini onun içinde tüm zamanların ötesinde, ezeli mütecelli 
Hayal olan Yaratılıştan bile önce bilen ve her rüyet ve tahayyü­
lünün yalnızca bir yenilenme, bir tekerrür olduğu Rabbi tarafın­
dan gizlice ve ebediyen bilinen sureti gösterir. 

"Bize doğru yolu (sırat-ı müstakim) göster," özel diyaloğun 
üçüncü anında dile getirilir. Burada bu sözlerin ahlaki bir anlam­
lan yoktur; 133 her varlığın, kendi bireysel Rabbi tarafından ken­
disine verilen tecelli işlevini yerine getirmeye olan yatkınlığını 

133 Bkz. Fıısıls 1, 106 ff. Ve il, 342: sırat, her varlığın izlediği varlık yolu, olduğu 
şey nedeniyle girdiği yol. 

272 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

gerçekleştinne yolunu ifade eder. Bu işlev Rabbin Kendini onda, 
ona ve onun aracılığıyla izhar etmesinden ve böylece kendisinin 
a'yan-ı sabitesini olması gereken şeyi gerçekleştirmesinden olu­
şur. Varoluşunun izlediği yol budur. Aynca varlıkları bir varlık 
kapasitesi (imkan) ve böylece ilahi bir imkan, bir tezahür imka­
nı olduğu sürece bu tüm varlıklar için durum böyledir. İlahi Var­
lığın Kendini izhar etmek için kuluna ihtiyacı vardır; buna karşı­
lık, kulun varoluşa sahip olmak için İlahi Varlığa ihtiyacı vardır. 
Bu anlamda, Duası (du 'a bi 'l-isti 'dad) varlığının ta kendisidir, 
varlık kapasitesidir; tam gerçekleşmeyi talep eden a'yan-ı sabi­
tesinin varlığıdır. İşte bu dua bu gerçekleşmeye işaret eder, çün­
kü bilinmeyişinin yalnızlığında hala gizli olan Hakkın "Gizli bir 
hazineydim, bilinmek istedim" cümlesinde ifade edilen arzusun­
dan başka bir şey değildir. 

2. Eşleşmeler [Homologations] 

Duanın bu yaratıcı anlamını daha derinden incelediğimizde, 
tlahi Varlığın arzusundaki, varlıklar alemini yaratma ve Kendisi 
tarafından bilinmek için Kendini izhar etme isteğindeki, yani Te­
celliyi amaçlayan Deus absconditus veya Theos agnostos'un ar­
zusundaki payını nasıl her an gerçekleştirdiğini görürüz.O za­
man her dua, her duanın her anı Yaratılışın bir tekerrürü (tecdf­
dii '/-halk), yukarıdaki anlamıyla yeni bir Yaratılış (halk-ı cedid) 
olur. Duanın yaratıcılığı Proclus'un heliotropiumun duasında 
açıkça algıladığı kozmik anlamıyla ilişkilidir. Bu kozmik anlam, 
İbn Arabi ve yorumcularının ortaya attığı, bize İslam'da Tasav­
vufun başka yerlerde, özellikle Hindistan'da karşılaştığımız mis­
tik bilincin fiil ve yapılarını tekrarladığını göstermek gibi büyük 
bir öneme sahip iki çeşit eşleşmede belli olur. Bu eşleşmelerden 
birinde, duadaki insan kendisini, kendi mikrokozmosunun İma­
mı olarak temsil eder. Bir başkasında, Duanın (özelde gerçekleş­
tirilen) ayinsel eylemleri kainatın veya makrokozmosun Yaratılı­
şının fiillerine benzetilir. Bu eşleşmeler Duanın yaratıcı anlamı 
olduğunu varsayar; rüyete dayalı sonucunu hazırlar, temellendi­
rir ve doğrular, çünkü Dua tam da yeni yaratım olarak yeni tecel­
liyi ifade eder. O halde sonucumuza doğru yol alırız: himmet, ya­
ni kalbin tüm güçlerinin yoğunlaşması aracılığıyla Yaratıcı Du­
anın hizmetinde Yaratıcı Muhayyile. 

273 



BIR'LE BiR OLMAK 

Bu eşleşmelerden ilki, bir "yol gösteren" olan İmam fikrini 
ortaya koyar. Çağdaş kullanımda bu kişi, kulların "önünde du­
ran" ve Namazda hareketlerini ona bakarak düzenledikleri kişi 
anlamına gelir. Sünnilikte yalnızca camideki görevlidir; bireyin 
ahlaki ve manevi özellikleriyle oldukça alakasız bir işlevi vardır. 
Şiilikte ise çok farklı bir şeydir. İmam sözcüğü, dünyevi görü­
nüm ve misallerinde Allah' ın tezahürleri olan kişileri, 134 insan­
lığın Vahyin batıni ve kurtarıcı anlamına doğru manevi rehberle­
rini ifade eder; aşkın varoluşlarında ise İmamlar kozmogonik 
varlıklardır. Kutsal İmamların şahıslarında yoğunlaşan ideoloji  
ve sadakat o kadar önemlidir ki Şiilik, imamcı/ık (lmamiyye) ola­
rak adlandırılır. Oniki İmamcılar için, dönemimizin İmamı, oni­
kinci İmam gaybettedir; İdris ve tıyas gibi bu dünyadan zorla gö­
türülmüştür. Yalnızca onun Namazı yönetme hakkı vardır. Onun 
yokluğunda bu görevi yüklenenler basit görevliler değil, sınav­
dan geçirilmiş ve yüksek ruhani nitelikleri bilinen kişilerdir. Gö­
revli gibi atanmazlar; toplum tarafından yavaş yavaş farkedilir ve 
terfi olurlar. Fakat, böyle nitelikli kişiler çok nadir olduğundan 
ve ne de olsa gizli olan hakiki İmamın yalnızca vekilleri olduk­
larından, dindar bir Şii için kültünü tek başına yerine getirmek 
bir fark yaratmaz. İmamiyede, Dua (Ed'iyye) veya hususi ayin­
ler edebiyatının sıradışı gelişiminin sebebi budur. 135 

Bu sadakat biçimi, az önce İbn Arabi'nin Münacat, samimi 
muhavere olarak betimlediğini gördüğümüz hususi ayinle kesin­
likle, derin sebeplere dayanan bir sempati içerisindedir. Bu diya­
logda mutasavvıfın kendisi, İmamın kendi alemine, mikrokoz­
mosuna dair haysiyetine sahiptir. Camideki müminler gibi sıra­
lanan fakat görünmez olan, "arkasında namaz kılan meleklerin" 

134 Bkz. "liahi Tecelli" adlı çalışmamız, özellikle ss. 1 1 3-40. 
1 35 Manevi hac pratiğinin yanısıra, şahsi bağlılıklar için kullanılan ve Ondört Ma­

sum-ı Piikın (Muhammed, Fatıma ve Oniki İmam) yıldönümlerine dayanan ay­
nntılı bir litürjik takvimi izleyen zihinsel ziyaretler. Haftanın her gününün, gü­
nün her saatinin ve gecenin her saatinin bir İmamı vardır. Burada bilhassa günü­
müzde lran'da kullanımda olan bir dua kitabına, Şeyh Abbas Kummi'nin Mefii­
tihü 'l-Cenndn'ına (Cennetin Anahtarları) atıfta bulunacağız; bu kitap dinsel psi­
koloji  için bir hazinedir. Yukanda (iV. Bölüm, n. 38) Şii İmamcılık ve lbn Arabi 
hikmetinin birleşmesinden bahsetmiştik (İmamların şahıslarının tecellilerde yer 
edinmeleri, lran' ın Zehebi dervişleri arasında hiilii yaygın bir tefekkür konusu­
dur). Bu ise lbn Arabi ve okulunun söz dağarlarının ve hikmete dayalı şemaları­
nın kaynaklarını sorgulamaya sebep olur. 

274 



İNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

İmamıdır. Fakat bu kişisel ibadetin koşulu kesinlikle yalnızlıktır. 
"Namaz kılan (musalli) her kişi bir İmamdır. Çünkü kul tek ba­
şına namaz kıldığında arkasında Melekler namaz kılar. O halde 
bu kişi, Peygamber mertebesine, yani tıahi vekalet ( riyabet 'en 
Allah) olan mertebeye (İmamlığın mertebesine) yükselir." 136 
O halde dua eden kişi mikrokozmosunun imamı olduğu için Ya­
ralanın vekilidir. Bu eşleşme yaratıcı Duanın anlamını kavrama­
mıza yardımcı olur. 

"Mikrokozmosun Melekleri" nelerdir? Burada bir kez daha, 
bedeni bir mikrokozmosa dönüştüren psikokozmoloji ve kozmo­
fizyolojiden doğan "latif fizyoloji"nin bir ifadesiyle karşılaşırız. 
Bildiğimiz gibi, kozmolojinin her kısmının insanda bir aynısı 
[homologue] olduğu için, tüm alem insanın içindedir. Aynca 
makrokozmosun Melekleri nasıl Ezeli İnsanın duyularından, 
Ruh adı verilen Melekten doğduysa, mikrokozmosun Melekleri 
de aynı şekilde özgül insanın fiziksel, psişik ve ruhani duyulan­
dır. 1 36 Melekler olarak temsil edilen bu duyular latif merkezlere 
ve organlara dönüşür; latif fizyolojide tasavvur edilen bir bede­
nin inşası, minör, mikrokozmik bir melek ilmi görünümüne bü­
rünür; yazarlarımız bu melek ilmine sık sık atıfta bulunur. 138 

1 36 Fusiıs 1, 223 (243]. Burada Swedenborg'un tezini hatırlarız: "Her Melek bütün 
Kilisedir," De Coe/o et lnfemo, §§ 52 ve 57; Bkz. "liahi Tecelli,'' s. 1 24. Kaşa­
n!, s. 278; bu eşlik [homology] için aynca bkz. Cm, el-lnsfinu'l-Kı'imil, II, 10 
(5 1 . Bölüm). 

137 Kaşani, s. 278; bu eşlik [homologie] için aynca bkz. Cm, el-/nsı'inu 'l-Kı'imil, II, 
10 (5 1 . Bölüm). 

138 Sayısız kaynaktan bahsedilebilir; burada bu kaynaklan Mirza lbrahim Hü'i'nin 
Nehcü'l-Belı'iga şerhi (el-Dürretü'l-Necefiyye), ss. 29-3 1 ve on beşinci yüzyılda 
İran Tasavvufunun en meşhur mürşitlerinden olan Şah Nimetullah Veli Kirma­
ni'nin (ö. 834/143 1) çok sayıdaki (yayımlanmamış) mektuplarından biriyle sı­
nırlı tutacağız; aşağıdaki metin bu mektuptandır: "ALLH (Allah harflerinin atıf­
ta bulunduğu dört mertebe (veya derece) vardır; bunlar kalp, akıl, rnh ve ne/stir. 
Ve bu dört mertebenin vasıtası olan dört melek vardır. Kalp Cebrail'in yanıdır 
çünkü kalp Bilginin meskenidir ve Cebrail onun aracısıdır . . .  Cebrail ve kalp 
isimlerinin anlamlan aynıdır. Akıl Mikail'in yanıdır, çünkü, akıl nasıl özsel gı­
danın, yani bilgi ve hikmetin aracısıysa, Mikail de aynı şekilde mahlukların gı­
dasının aracısıdır. Ruh lsrafıl'in yanıdır, çünkü 'Ruhumu ona üfledim' denen 
ruhta saklı ilahi sıfatlar olan ilahi suretler ondadır. lsrafil'in sıfatı ruhun bu solu­
ğudur . . .  Nefs ilahi ululuğun sureti olan Azrail'in yanıdır . . .  Azrail ölüm anında 
ruhu alandır ve her varlığın özü onun ruhudur. Aynı eşliğe göre, doğal Nitelikler 
(veya Unsurlar) dünyasında Su Cebrail ' in suretidir, Toprak Mikail'in suretidir, 
Hava lsrafil'in suretidir ve Ateş Azrail'in suretidir" (Hanzmi'nin rivayet'i üze­
rine mektup: "Ben [Peygamber] ve Ali [Birinci imam] tek bir ağacız, insanlar ise 

275 



BIR'LE BiR OLMAK 

Mutasavvıf İmam işlevini, bir "Melekler maiyetine" dönüşmüş 
olan bu mikrokozmosa bağlı olarak gerçekleştirir. Mutasavvıfın 
durumu, mystes'in Hermes llahisindeki (Corpus hermeticum XI-
11) durumuna çok benzer. llahi Güçler kendisinde bulunduğu için 
Tanrının oğlu seçilmiş, yenilenmiş olan kişi, bu aynı güçleri ken­
disiyle beraber dua etmeye çağırır: "İçimdeki güçler, ilahiyi söy­
leyin . . .  irademle bir ağızdan söyleyin." Dahası Tanrı, Noı:ıs, in­
sanın ruhani gözü haline geldiğinden, yenilenmiş insan Tanrıyı 
yücelttiğinde, Kendisini yüceltenin Tanrı olduğunu söyleyebili­
riz. 1 39 İbn Arabi'de de tamamen aynı şeyi okuruz. Son doksolo­
jide İmam "Allah Onu yücelteni duyar" sözünü telaffuz ettiğin­
de ve oradakiler, yani mikrokozmosun Melekleri "Rabbimiz, 
hamdolsun Sana " diye cevap verdiklerinde İbn Arabi şöyle bil­
dirir: "kulunun dilinden 'Allah Ona hamd edeni duyar' sözünü 
söyleyen Allah ' ın kendisidir." 149* 

Duanın kozmoloj i  ve an be an yenilenen ilk kozmolojik fiille 
ikinci eşleşmesi yalnızca ilkini kuvvetlendirir. Namaz sırasında 
farz olunan vücut şekillerine dayanır: ayakta durma (kıyam), eğil­
me (rüku), secde etme (sücud). Böylece istenilen tüm netlikle İn­
sanın Duasıyla Hakkın Duasının ne olduklarını öğreneceğiz; si­
nerjilerini, ortaklıklarını, beraber varlıklarını [co-presence], biri­
nin diğerine ve birinin diğeri aracılığıyla varlığını keşfederiz. Bir 
saf düşünce hareketi ( 'hareket-i ma 'kıila) varlıklar alemini gaybet 
veya istidat halinden, görünür dünyada ( 'alemü 'ş-şahadet) tecelli-

çok sayıda ağaçlardır"). Mikrokozmik melek bilimin içselleştimıesi olduğu bu 
makrokozmik düzlem üzerine yeni bir Zehebi kitap, 'Ası2r-ı Ahmediyye, aşağı­
daki şemayı çizer: israfı/, ulu ilahi Ruh (Hazreı-i vahidiyye), Arşın sağında en 
üst sütun, Ceberuı'un en yüksek zirvesi, sarı nurdur. Cebrail, külli ilahi Akıl, Ar­
şın solunda en üst sütun, Ceberuı'un alt zirvesi, beyaz nurdur. Mikail, külli ilahi 
Nefs, Arşın sağındaki alt sütun, Melekuı'un zirvesi, kımıızı nurdur. Azrail, külli 
ilahi Tabiat, Arşın solundaki alt sütun, Melekut'un alt zirvesi, yeşil nurdur. Bu­
rada verdiğimiz basit örnekler bu şemalann ve varyantlannın son derece girift 
olduğunu gösterir. 

1 39 "Arşın Destekleri" üzerine bkz. yukarıda !. Bölüm, n. 76. Bkz. Festugiere, La 
Revelaıion d'Hermes Trismegisıe, IV, 248 ff. 

140 Bkz. Salimiye'nin (Basralı Jbn S5lim'in müritleri), L. Massignon, Essai sur /es 
origines du lexique ıechnique de la mysıique musu/mane, s. 299'da alıntılanan 
ondördüncü tezi: "Allah konuşur ve her okurunun Kuran dilinden konuştuğu du­
yulan Onun Kendisidir" (fakat buradaki incelemenin izlediği yön bu önemıeyi 
"tefekkür usulünün tekçi yozlaşmasına" benzetmemizi imkansız kılar; nitekim 
bunu Jslam ortodoksisine de yaklaştımıaya çalışmamalıyız). 
Sayfa numarası belirtilmemiştir. -<f.n. 

276 



İNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

yi oluşturan somut varoluşun zahiri haline taşır. Bu görünür ve du­
yumsal dünyada doğal varlıkların hareketleri üç sınıfa (yani üç bo­
yuta) indirgenebilir ve Namaz bu üç hareketi de kapsar: (a) yüksel­
mek; müminin ayakta duruşuna tekabül eden dikey hareket. Bu ha­
reket başı göğe doğru yükselen insanın büyümesinin hareketidir. 
(b) yatay hareket; namaz kılanın eğilme esnasındaki haline teka­
bül eder. Bu hayvanların büyüdükleri yöndür. (c) ters, alçalan ha­
reket; secdeye tekabül eder. Bu köklerini derinlere batıran bitkinin 
hareketidir. Böylece Namaz, mahluğun aleminin hareketlerini tek­
rarlar; kendisi de Yaratılışın tekerrürü ve yeni Yaratılıştır. 

Deus absconditus'un tecelliye özlemi olan, alemin doğumu­
na sebep olan saf düşünce hareketine gelince, burada da aynı eş­
leşmeler ortaya çıkar: (a) llahi Varlığın iradi hareketi (lwreket-i 
iradiyye), alt dünyayı var etmek, yani izhar etmek, gün ışığına 
çıkarmak için oraya doğru "çevrilmesi" (teveccüh, epistrofe 
[ epistrophe]) vardır; bu derinlere doğru alçalan bir harekettir 
(secdeye, bitkilerin köklerinin hareketlerine eştir [homologo­
ue ]). (b) Üst dünyaya, ilahi İsimlerin, ayan-ı sabitenin ve arala­
rındaki bağların dünyasına doğru ilahi "çevrilme" vardır. Bu, 
Ruhları ve Nefsleri izhar eden, yükselen bir hareketin pleroma­
tik yaratımıdır (ibda ', ayakta duruşa, insanın büyüme hareketine 
tekabül eder). (c) Son olarak da iki dünya arasındaki semavi ci­
simlere doğru, bir ufuktan diğerine doğru ilahi çevrilme vardır 
(rükuya, hayvanların büyümesinin yatay hareketine tekabül 
eder). İşte bütün bunlar Hakk'ın Namazını (Salatu 'l-Hakk) var 
eden tecellisini (tecellf-i fcıldf) olarak oluşturur. 

tık lütuf, pleromanın yaratılışı, ezeli tecelli olan İbda' ile 
başlayan bütün bu gelişime, müminin ibadeti, bedenine dayattı­
ğı Yaratılışın hareketlerini tekrarlayan hareketler sayesinde evre 
evre tekabül eder. Namazdaki bedenin hareket ve duruşları, dün­
yayı yaratan, yani dünyayı ve dünya içinde Kendini izhar eden 
Hakkın "hareketlerini" tıpatıp tekrar eder. O halde Namaz yara­
tıcı Yaratılışın bir tekerrürüdür. ibda ' ve 'ibadet birbirleriyle es­
leşebilmektedir [homologables]; ikisi de aynı mütecelli özlem ve 
niyetten yola çıkar. Hakk'ın Duası Kendini izhar etmeye olan öz­
lemidir; Kendini aynada görmeye, fakat Onu gören bir aynada 
(yani Rabbi olduğu, İsimlerinden bir veya diğerine dahil ettiği 
mümin) görmeye olan özlemidir. İnsanın Duası bu özlemi ama­
cına ulaştırır; dua eden kişi bu Suretin aynası olarak "Hakkın Su-

277 



BIR'LE BiR OLMAK 

retini" kendi en gizli tapınağında görür. Fakat eğer müşahedesi, 
Deus absconditus'un mütecelli özlemi olan Hakk'ın Namazı 
(Salatü 'l-Hakk) olmasaydı hiçbir zaman Hakk'ın Suretini (sı1re­
tü'l-Hakk) görmeyecekti. 14 1 

Münacatı, "hususi ilahiyi," anmayı, tefekkürü, mütekerrir 
huzuru, enthymesis [enthymesis] ' i  taçlandıracak sonuca artık 
çok yakınız. Tanrısı üzerine "şimdide" tefekkürde bulunan kişi 
Kendini Onun beraberliğinde tutar. Aynca güvenilir bir kaynak­
tan bir haber (haber-i ilahi) bize şöyle der: "benim üzerime te­
fekkürde bulunan (beni kendisinde hazır bulunduran) kişiye eş­
lik ederim." Fakat eğer müminin ilahi Rabbi, mümin Onu kendi 
içinde andığında ona eşlik ediyorsa, o zaman mümin, eğer içsel 
bir rüyete sahipse, bu yolla hazır olan Onu görmelidir. Buna te­
maşa (müşahede) ve görselleştirme (ru 'ya) denir. Elbette, bu rü­
yet duyusuna sahip olmayan kişi Onu göremez. Fakat, İbn Ara­
bi'nin üstüne basa basa söylediği gibi bu, her namaz kılanın (mu­
salli) kendi manevi gelişim derecesini tanıyabileceği kriterdir. 
Kişi ya kendisini ona gösteren Rabbini kalbi olan latif organda 
görür (tecelli) ya da Onu bu şekilde daha görmez; o zaman Ona 
imanı yoluyla, Onu görüyomıuş gibi ibadet etmelidir. Şii lmam­
cılığının (İmam temel mütecelli suret olduğu için) 142 derin bir 
çeşnisini taşıyan bu emir, Faal Muhayyilenin gücünü işleme 
koymak için bir çağrıdan başka bir şey değildir. "Bu durumda 
karşılıklı konuşma esnasında Hakkı kıblesinde tahayyül ederek 
Hakk'ın ona gönderdiği şeylere kulak verir." 143 Bu kişi 1Iahi ce­
vaplara "kulak veren" biri olsun; kısaca, mütecelli dua yöntemi­
ni uygulamaya koysun. 

3. ilahi Cevapların Sırrı 

O halde İbn Arabi'nin müridi için çok fazla tehlike vardır. 
Her insan kendini sınavdan geçirmeli ve manevi halinin farkına 
varmalıdır, çünkü bir Kuran ayetinin dediği gibi: "Artık insan, 
kendi kendinin şahididir. İsterse özürlerini sayıp döksün (Kıya-

1 41 Bu paralellik için bkz. Fusıls i, 224; Kilşilni, s. 279. 
1 42 "ilahi Tecelli,'' s. 1 38'de alıntılanan iki özdeyişi karşılaştınn: "Görmediğim bir 

Rabbe asla ibadet etmem." Ve "İmamını bilmeyen Rabbini bilmez. 
143 Bkz. yukarıda il. Bölüm, nn. 37 ve 40 [Fusıls, 243]. 

278 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

me; 14- 1 5) ."144 Dua sırasındaki ilahi "cevaplan" algılamazsa bu 
Rabbiyle hazır olmadığı anlamına gelir; 145 duyma ve görme ye­
tisi olmadığına göre gerçek bir musalli veya "kalbi olan, kulak 
veren ve gözüye tanıklık eden* -(Kfif: 37)" değildir. O halde lbn 
Arabi'nin "dua yöntemi" dediğimiz şeyin üç derecesi vardır: hu­
zur, duyma, görme. Bu üç dereceden birinin eksik olduğu kişi 
Namaz ve fena haliyle ilişikili olan etkilerinin 146 dışında kalır. 
Daha önce gördüğümüz gibi, bu sözcük İbn Arabi'nin termino­
lojisinde bireyin "yok oluşu" anlamına gelmez; kendine gaip 
oluşu anlamına gelir ve zikrin, burada Müminini Kendi Huzuru­
na çıkaran Rabbin fiili olan ilahi cevabın anlaşılması için gerek­
li koşul budur. 

Burada temel bir gerekçe ayırt ediyoruz. Yokluğunda Nama­
zın samimi bir muhavere olamayacağı ilahi bir cevabın varlığı 
fikri, bir yapı fikrine işaret eder. Bu yapı bir diyaloğun yapısıdır 
ve teşebbüsün kime ait olduğu sorusunu ortaya koyar. Diğer bir 
deyişle, ilk rol ve ikinci rol kimindir? lbn Arabi'nin, hikmetinin 
en derin ve özgün sezgisinin işaret ettiği bu yapıyı incelemek 
için büyük uğraş verdiğini göreceğiz. 

Öncelikle bu yapı, şimdiye kadar gözlemleyebildiğimiz gibi 
Faal Muhayyilenin faaliyetinden doğar. Dua eden kişinin kalbi­
ne verilen tecelli, musalliyle değil İlahi Varlıkla oluşur, çünkü 
"Hakk' ın Duası"dır. Dolayısıyla Peygamber "tesellim (harfi har-

144 FusCıs 1, 225. 
145 Praeseııs (prae-sum'dan); karşılıklı gereklilik, rab ve merbCıbun ıaallukıı fikrini 

ifade etmek için Schelling'le beraber coııseııs (coıı-sum'dan, Iıııroducıioıı il la 
philosophie de la mythologie, çev. Jankelevitch, il, 48) diyebiliriz. Rabbiyle ha­
zır [present avec] olmayan ve onu zihninde "görmeyi" başaramayan musalli, 
Rabbini kendi varlığının maddesiyle "beslemeyen" bir musallidir (bkz. no.2, yu­
kanda lbrahim'in misafirperverliğine verilen mistik anlamın tekrar vurgulandı­
ğı yer). 
Burada Corbin'in verdiği meal, Abdülbaki Gölpınarlı ve Diyanet işleri mealleri­
ne uymaktadır. -ç.n. 

146 Bkz. Bali Efendi, s. 436. Diğer etkiler arasında Ankebıit:44 numaralı ayetin 
meyveleri vardır. lbn Arabi şöyle der: "Namaz kötülükten korur çünkü namaz kı­
lan insan, kendisine 'namaz kılan' (musalli) denildiği sürece, namazdan başka 
hiçbir şeyle ilgilenmemek kaidesine uymak zorundadır." (FusCıs 1, 224 [244]). 
FusCıs il, 343'te yukanda alıntılanan ayetin teviline dikkat çekilir. Bu tevile gö­
re ayet, mutasavvıftan hiçbir ahlaksız hareketin çıkmayacağı makamı temsil 
eder, çünkü Şeriata uymakla başkaldırmak arasındaki ayrımın işaret ettiği yü­
kümlülüklerin ortadan kalktığı bir mistik duraktadır (makam). 

279 



BIR'LE BiR OLMAK 

tine, gözlerimin tazeliği, kurretü'l- 'ayn) benim için namazda 
önüme konmuştur"veya İbn Arabi'yle beraber aynı fiil kökünü 
farklı anlamda kullanırsak "Namazda gözlerim yerine kondu"l47 
dediğinde pasif konuştu, çünkü Namaz münacattır, Aşık ve Ma­
şuğun gizli ilahisidir. Namaz saatinin kutsallaştınlmasının, Na­
mazı bölmeme ve başka bir şeye dikkat vermeme emrinin ("Şey­
tanın hırsızlığının mümini Maşuğunu temaşa etmekten alıkoy­
ması") anlamı budur. 148 Kendini edilgen olarak ifade ederek 
Peygamber, Namaza zihinsel bir tecelli ile bağlıysa, bunun sebe­
binin Namazın öncelikle "Tanrının Duası" olması (dua eden ve 
kendini Kendine gösteren Tanrıdır) olduğunu ifade etmek iste­
di. 149 1Iahi Varlığı özünde müşahede etmek imkansızdır; musal­
linin bir dayanağa ve bireyleşmeye ihtiyacı vardır ve tecelli an­
layışının işaret ettiği şey tam da budur. Kalpte yoğunlaşan mane­
vi enerji, himmet, bu dayanak olan hayali izdüşürür. 1 50 Fakat bu 
hayal mutasavvıfın varlığının sonucu olduğu, yani kapasitesini 
izlediği ve ifade ettiği kadar, mutasavvıfın varlığından önce gel­
diği, yani a'yan-ı sabitesinin yapısında önceden belirlendiği ve 
temellendiği de doğrudur. Nitekim mütecelli Hayali, genellikle 
"hayal" adı verilen ve "hülya" olarak küçümsenen şeyle karıştır­
mamıza engel olarak, gerçekte yalnızca "vehmi" [imaginaire] bir 
Tanrıya uygun düşen zorluğu göze almamızı sağlayan bu "yapı­
sal kanun"dur. Fakat "vehmi" olana "gerçekdışı" dememiz için 
önce muhayyileyi yapısal kanundan koparmamız gerekir. Çünkü 
bu kanun her hayalin onu tahayyül eden insan için ve bu insana 
karşı tanık olmasını talep eder; hayal zararsız bir meşgale ol­
maktan çok uzaktır. Ayrıca göreceğimiz gibi, mütecelli dua yön­
teminin işaret ettiği zihinsel ikonografinin bir tür nizamını özet­
leyen bir hadis vardır. 

147 Fusus 1, 224 [242], krr Arapça kökünün çok anlamlılığı [ambivalence], "tazelen­
mek, avunmak" ve "kalmak, bir yere yerleşmek (istikrdr)."Gözler Maşuğun te­
maşasında "kalır" (tazelenir, kurreıü'l- 'ayn); böylece aşık başka hiçbir şeye dik­
kat edemez ve -somut bir şeyde veya duyumsal bir olguda (ilahi sıfatlann dış 
dünyada bir tecellisinde) veya zihinsel bir rüyeıte- Maşuktan başka hiçbir şey al­
gılayamaz. Dolayısıyla kurre sözcüğünün yaygın anlamı lbn Arabi tarafından is­
tikrar anlamına eş olarak yorumlanmıştır. 

148 Fusus 1, 225 . 
1 49 Ball Efendi, s. 436. 
ı so Ban Efendi, ss. 437-38. 

280 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

İkinci olarak, şimdi Faal Muhayyilenin işleyişinin ve tecelli­
lerin yapısının, Namazda Tanrı ve mümini arasında bir roller 
paylaşımından ziyade her birinin sırayla diğerinin rolünü üstlen­
diği bir duruma işaret ettiğinden bahsedebiliriz. Az önce Tanrı­
nın Duasının ve İnsanın Duasının olduğunu gördük. İbn Ara­
bi:'ye göre bu, "O sizi: Karanlıktan Aydınlığa çıkarmak için size 
dua edendir. Melekleri de size dua ederler." (Ahzlib; 43)* ayetin­
de doğrulanır. Tanrının Duası ve Meleklerin Duası o zaman in­
sanın ışığa, yani mütecelli sürece doğru yönlendirilişi anlamına 
gelir. Bu durum diyaloğun yapısını derinlemesine aydınlatır ve 
kimin ilk ve kimin ikinci veya sonuncu olduğu sorusunu cevap­
lar. Son olarak, ilahi cevapların sım ve beraberinde gerçeklikle­
rinin teminatı, kul ve Rabbinden her birine sırayla Evvel rolünü 
ve Ahir rolünü veren bu Dua yapısında açığa çıkacaktır. 

Kişisel dilbiliminin ilhamıyla İbn Arabi, yalnızca bir kelime 
oyunu olmanın çok ötesinde, bazı Arapça köklerin çokyönlülü­
ğünden dolayı derin anlamı olan sesteşliklerden biri olan bir ses­
teşlik üzerinde durur; bu sesteşliklerin dikkat çektikleri analoji­
ler, mantıksal diyalektiğin tek başına asla keşfedemeyeceği ge­
çişleri mümkün kılar. O halde musalli sözcüğü artık "namaz kı­
lan" değil "arkasından gelen," "daha sonra olan" (bu sözcük ya­
rışta ikinci olan, ilkinin "arkasında" olan at için kullanılır) anla­
mına gelir. Bu sesteşlik Tanrının Duası ve insanın Duası arasın­
daki ilişkiye, Tanrı ve kulunun ne anlamda sırayla musalli oldu­
ğunu, yani sırayla Batın ve Zahire tekabül eden Evvel ve Ahir 
ilahi İsimlerini edindiğini belirlemeye yardımcı olan ani bir ışık 
tutar. 

Öyleyse Tanrı musalli veya "dua eden" ve "sonra gelen"l5 1  
olduğunda, Kendini bize Ahir, yani Zahir İsminde izhar eder, 
çünkü tezahürü kendisine ve kendisi için Zuhur ettiği kulun var­
lığına bağlıdır. "Bize doğru dua eden Tanrı" tam olarak zahiri 
Tanrıdır (tezahürü "Gizli Hazinenin" bilinme isteğini yerine ge­
tirir); kulun, ya tefekkürüyle ya da bağlı olduğu ve uyduğu tekil 
inançla kalbinde yarattığı Tanrıdır. Bu yönü, teknik olarak 

Diyanet Vakfı çevirisi: Sizi karanlıktan aydınlığa çıkarmak için üzerinize rah­
metini gönderen O'dur. 

ı s ı  Fusas l, 225 ve il, 344; Bati Efendi, s. 439. 

28 1 



BIR'LE BiR OLMAK 

"inançlarda yaratılan Hakk" olarak tanımlanan Tanrıya, yani 
Kendini, Onu kabul eden ve nefsi Onun İsimlerinden birinin 
mazharı, yani tezahürü olan alıcısının kabiliyetine göre belirle­
yen ve bireyleştiren Tanrıya dairdir. Büyük mutasavvıf Cü­
neyd'in (irfan ve arifle ilgili) sözlerinde tasavvur edilen durum 
budur: "Suyun rengi onu taşıyan kabın rengidir." Bu anlamda, 
"bize doğru Dua eden Hakk" bizim varlığımızdan "sonradır"; bi­
zim varlığımızın gerisindedir; bizim varlığımıza bağlıdır; teopa­
timizin (me 'lCthiyyet) theos olarak belirlediği Tanrıdır, çünkü 
Mabut Kendini gösterdiği ("Onu bilerek Ona varlık veririm") bir 
abidin varlığını öngörür. Bu nedenle bu anlamda "Ahirdir", "Za­
hirdir." Burada "Evvel" ve "Batın" ilahi İsimleri mümine aittir. 

Fakat musalli, "namaz kılan" biz olduğumuzda, "Ahir" İsmi 
bize uygundur; Onun gerisinde, ondan sonra olan bizizdir. Bu 
durumda Onun için Onun izhar ettikleri oluruz (çünkü "Gizli 
Hazine" bilinmek, kendini varlıklarda bilmek istemiştir). O za­
man bizden önce gelen, Evvel olan odur. Fakat bütün bunların 
takdire değer yanı, Onu çeşitli inanç suretlerinde, ilahi İsimleri­
nin sınırsız çoğulluğunda izhar edenlerin, tam da "Gizli Hazi­
ne"nin Gayb aleminden somut varoluşa izhar ettiği varlıklar ol­
masıdır. Zahir olan Batındır, Ahir olan Evveldir. İşte Yaratıcı 
Muhayyilemizin "kunnaca bir Tanrı" yaratmamasının sebebi bu­
dur. Müminin yarattığı Tanrı hayali, "Gizli Hazine" tarafından 
izhar edilen kendi varlığının izhar ettiği Tanrının Hayalidir. 
O halde Kendi varlığını kendi sureti veya Hayali veya daha açık­
ça, kendi yansıması olarak tahayyül etmiş (yaratmış, yani varlı­
ğa izhar etmiş) olanın Hayalidir. Musallinin izdüşürdüğü (inanç­
larında, Namaz sırasındaki zihinsel görselleştirmelerinde) ileriye 
yönelik, ezeli, varoluş-öncesi hayal budur. Öyleyse "inançlarda 
yaratılan Hakk"ın Nefsin simgesi olduğunu söylemek psikolojik 
açıdan doğrudur. 152 Kendisine dua ettiğimiz Tanrı ancak Kendi­
ni bize, bizim aracılığımızla ve bizim için izhar eden Tanrı ola­
bilir, fakat "inançlarda yaratılan Hakk"ın Rahmetin parçası ol­
masına, yani var edilmesine, onun tarafından izhar edilmesine 

1 52 Hakkın Duasının tezahür olduğu, Onun aynası olarak insanın tecellisi olduğu an­
lamında. Buna karşılık, insanın duası "yaratılış"ıır, yani Tannnın yansıma ve te­
zahüıiidür; insan bu tezahürü kendi beninin aynasında temaşa eder, çünkü o biz­
zat bu aynadır. 

282 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

Ona dua ederek sebep oluruz. Kalplere veya imanlara izhar olu­
nan "Tanrıların" tecellilerinin hepsi hakiki varlığın (Hakk-ı Ha­
kiki) tecellileridirler. Biz musalli olduğumuzda bu akılda tutul­
malıdır; bunu bilen kişi kapalı, sınırlı dogmaların düğümünü 
çözmüş olan ariftir, çünkü onun için bunlar mütecelli simgelere 
dönüşmüşlerdir. 

İşte bu İbn Arabi'yle beraber şu ayetlerin tekrar anlaşılması 
demektir: "Her biri kendi duasını ve tesbihini (öğrenmiş) bilmiş­
tir" (Nur; 4 1); " Onu övgü ile tesbih etmeyen hiçbir şey yoktur" 
(İsra; 46 [44)), çünkü, şeyhimizin söylediği gibi, bir anlamda 
"kendi" zamiri bu varlığa işaret eder; o zaman bu ayet her varlı­
ğın kendine şükrüne dairdir. 153 Burada İbn Arabi, "inançlarda 
yaratılan Hakk"ı Nefsin bir simgesi olarak gören psikologların 
bakış açısını öngörürcesine, bizi yolların kesişme noktasına gö­
türür. Bir yolu seçtiğimizde, nefsi başka boyutu, varlığı duyum­
sal dünyanın veya mantıksal kanıtların yüzeyine yatay biçimde 
yayılmış bir "semavi kutbu" olduğundan habersiz ampirik birey­
le karıştırırız. Bu durumda kendini yüceltmek, toplu konfor­
mizm tarafından putperestçiliklerin en kötüsü olarak reddedilir; 
oysa kendisi aynı putperestçilikten eşit derecede suçludur, çünkü 
ilahi olana ulaşmak için bireyi yok etmek yeterli değildir. Diğer 
yolu seçtiğimizde, Nefsi, daha doğrusu, tecrübe ile, onu zihinsel 
rüyetle, arifin, "yoldaş-arketipi" olarak, diğer bir deyişle, Gaybet 
fileminde ilahi bir İsmin verildiği a'yan-ı sabitesi olarak temsil 
eden Sureti tanımak için, ampirik nefsin ve toplu inançların ay­
nı oranda ötesine geçeriz. Bu yolu seçen için, İbn Arabi'nin 
önerdiği Namazın, resmi Namaz ritüellerini kullanmasına rağ­
men, kamusal, toplu bir Namaz değil, hususi olarak yerine geti­
rilen bir "ibadet," bir münacat, samimi bir muhavere olmasının 
çok büyük önemi vardır. Nitekim bu durum "inançlarda yaratı­
lan Hakk"ın Muhayyilesi ile, Aşık ve Maşuk arasındaki "hususi 
ilahi" sırasında kalbe bağışlanan "mütecelli rüyet" arasındaki 
derin farkı da ortaya koyar. 

153 Bkz. yukarıda ss. 10 1 - 102, bu ayetin helitropiumun heliopatisine uyarlanışı. 
Burada incelenen tefsiri yukarıda "Onun yüzü hariç, her şey yok olacaktır 
[Kasas; 88]" ayeti hakkında söylenenlerle karşılaştırın. Bkz. yukarıda iV. Bö­
lüm, nn. 58 ff. 

283 



BIR'LE BiR OLMAK 

O halde ruhta, İbn Arabi'nin işaretlerine göre tatbik edilen 
"dua yaşamı," manevi insanı toplu normlardan ve hazır kanıtlar­
dan kurtararak tekil bir birey olarak Tekil Tanrısı ile ve Tekil 
Tanrısı için yaşamasını sağlayan bir "bireyleşme sürecinin" sahi­
ci biçimini temsil eder. "Kalp ilminin," diğer bir deyişle, son tah­
lilde, lbn Arabi hikmetinin etkili olarak gerçekleşmesini ifade 
eder. O zaman bundan bir "kalp fenomenolojisi" niteliğinde bir 
şey çıkarabiliriz, yani lbn Arabi'nin arifinin, "inançlarda yaratı­
lan Hakk"ın yeni bir yaratım, "yaratılışın bir tekerrürü" olduğu­
nun farkındalığına ulaşmakla, Onu kurmacaya indirgemeden çok 
uzakta, kulu sınırlarından -artık onları anladığı için- kurtararak 
ilahi gerçekle aydınlattığını gözlemleyebiliriz. 

Arif olmayan, dogmatik inançlı kişi, inandığına sunduğu 
şükranın kendisine yöneltilmiş bir şükran olduğunu bilmez ve 
kendisine böyle bir şey ima edildiğinde ancak dehşete düşebilir. 
Bunun sebebi tam olarak, arif olmadığı için inancında işleyen bu 
"yaratılışın" süreç ve anlamını bilmemesi ve bu nedenle onun 
gerçeğini neyin oluşturduğundan habersiz olmasıdır. Dahası, is­
ter istemez sınırlı ve koşullu olmasına rağmen inancını mutlak 
dogma olarak belirler. Birbirleriyle rekabet eden, birbirini redde­
den ve yalanlayan inançlar arasındaki merhametsiz çatışmaların 
kaynağı budur. lbn Arabi'ye göre, esasen böyle inançlıların 
inançları yalnızca bir kanıdır ve Ben kulumun bana dair fikrine 
uyanın 154 ilahi sözüyle kastedilenden habersizdirler. 

Ona layık olmadığı düşünülen her sıfatı ve hatta tüm sıfatla­
rı Tanrıdan ayıran (tenzih) negatif teolojinin dindar yanılsaması­
na da düşmemeliyiz, çünkü böyle bir remotio veya tenzihin nes­
nesi olan Tann yine de inançta yaratılan Tanrı olarak kalır; ten­
zih işlemi kanıya bağlıdır ve dinbilimcilerin mantıksal akıllan 
tarafından girişilen her "arındırma," ancak ilahiliği mantık kate­
gorileriyle karıştırmaya yarar. Nitekim kendini tenzihe veren ve 
teşbihi (simgecilik) reddeden herkes, yalnızca "tek yönlü tektan­
ncılığın" teşviklerinden birine boyun eğmiş olur; ve burada İbn 
Arabi ile lsmaill hikmetinin önermeleri arasında derin bir uyum 
vardır. 1 55 Çünkü ne tenzih ne de teşbih Tanrının kendisine ulaşa-

154 Fusus 1, 226 [246) .  
155 A.g.e. ve il ,  345-46; bkz. 1,  68 ff.; yukarıda ss. 1 1 2  ff.; ve "De la Gnose anlique 

a la Gnose ismaelienne" adlı çalışmamız. 

284 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

maz; ancak nefislerimizin her birinde, o nefsin kapasitesine ve 
zihinsel ve manevi gelişimine orantılı olarak "özleştirilen" bir 
öze (hakikat) ulaşabilir. Hem İbn Arabi'nin hem de lsmalililerin 
hikmetlerinden çıkan paradoksal sonuç, hekim "inançlarda yara­
tılan Hakk'tan bahsettiğinde" dogmatik dinbilimcinin yalnızca 
dehşete düşebilmesi, fakat o dehşete düştükçe, hekimin gözünde 
tektanrıcılığının (tevhid) anndınlmasıyla (tenzih) metafizik put­
perestçiliğe düşmüş biri olarak kendini daha da ifşa etmesidir. 

Zahiri bir bakış açısıyla, lbn Arabi hikmetinin dogmaya ve­
ya itirafçı inanca getirdiği dönüşüm ve anlam farkı, bu inançları 
kunnacalara indirir, çünkü Tanrılarını söz konusu inancın bir ya­
ratımı haline getirir. Fakat batıni bakış açısıyla, düşünce sistemi­
nin tüm evrelerini dikkatle tekrarlarsak, İbn Arabi'nin dogmayı 
simgeye (mazhar) dönüştürerek bu insani yaratımın ilahi gerçe­
ğini belirlediğini ve bunun sebebinin de insani gerçeğini ilahi 
bir yaratmaya bağlaması olduğunu görmeden edemeyiz. Simge­
ler reddedilmez, çözülür. Bu karşılıklı doğrulama, İbn Arabi ta­
rafından iki tarafın sürekli rol değiştirdiği bir diyalog olarak uy­
gulanan Namazda edinilen tecrübenin meyvesi olacaktır. liahi 
cevapların gerçekliği yalnızca Rab ve kulunun -yukarıda değin­
diğimiz- bu karşılıklı muhafazası fikrini ortaya koyar. 156 O za­
man kulun Rabbini yücelterek kendini yüceltmesi korkunç bir 
küfür veya ümitsiz bir şüphecilik gibi görülmek yerine, Abid ve 
Mabudun sırayla, "Evvel" ve "Ahir," Hamd Edilen-Hamd Eden 
oldukları "hususi ilahinin" mistik sırrı kabul edilecektir. 157 Ku­
lun varlığının mütecelli işlevinin farkındalığını edindiği yer bu­
rasıdır. "İnançta yaratılan Hakk" Kendini kula dayatmak için iz­
har etmez; Kendi sınırlarını ifade etmek için izhar eder, çünkü bu 
sınırlar çok sayıda tezahürden birini mümkün kılan koşuldur. 
Arif Rabbinin hazır bir Hayaline sahip değildir; Onu, münacatı, 
samimi diyaloğu sırasında latif organı olan kalbinin aynasında 
görünen Suretin ışığında anlar. 

Burada kişisel "ibadet" olarak uygulanan "Yaratıcı Na­
maz"nın anlamını bir noktaya kadar ortaya koyduk. Eğer bu Na­
maz bir "talepse," "yeni bir yaratıma" olan özlem biçimindedir, 

156 Bkz. yukarıda III. Bölüm, n. 49 ve V. Bölüm, n. 9. 

15? Davud Kayseri, Şerh, s. 492. 

285 



BIR'LE BiR OLMAK 

çünkü böyle bir talep onu belirten musallinin hayali halidir ve bu 
hal ebedi ÖZÜ [hecceite] , öz-arketipi (a 'yan-ı sabite) tarafından 
belirlenir. Onu Tanrıyı yüceltmeye iten şey tam olarak manevi 
hali, diğer bir deyişle, onda Tanrıyı şu veya bu surette, şu veya 
bu ilahi İsimde belirleyen şeydir. O halde Tanrı ona ancak a'yan-ı 
sabitenin işaret ettiği şeyi verir ve verebilir. O halde en yüce mis­
tik ihsan bu a'yan-ı sabitenin sezgisel bir rüyetine sahip olmak­
tır, çünkü böyle bir rüyet mutasavvıfın yatkınlığını, ad infinitum 
bir haller silsilesinin kavsini belirleyen kendi ebedi istidadını bil­
mesini sağlar. Kendisini ifşa ettiği (miitecella lahu) öznenin isti­
dadına tekabül eden suret haricinde hiçbir tecelli mümkün değil­
dir. Tecellinin bahşolunduğu özne yalnızca kendi suretini görür, 
fakat ancak -ilahi bir ayna gibi olan- bİ.ı surette tecellinin Sure­
tini görebileceğini ve ancak bu tecellide kendi suretini tanıyabi­
leceğini bilir. Tanrıyı Kendi özünde görmez; Musa'ya verilen 
ilahi cevap hala doğrudur: "Len teranl, beni görmeyeceksin." 
Maddi bir aynada da durum aynıdır: içinde bir sureti temaşa et­
tiğinde, aynayı görmezsin, fakat suretleri ve kendi suretini yal­
nızca bu ayna içinde gördüğünü bilirsin; aynı anda hem aynada­
ki sureti hem de aynanın cismine bakamazsın. İbn Arabi bu ben­
zetmeyi uygun bulur: Hakk senin aynandır, yani içinde kendini 
(nefs, anima) temaşa ettiğin aynadır ve sen, sen Onun aynasısın­
dır, yani Onun Kendi ilahi İsimlerini temaşa ettiği aynasındır. 158 
Öyleyse koşulsuz Tanrının kendini koşulsuz olarak izhar etmesi 
mümkün değildir, zira böyle bir tecelli Kendini gösterdiği varlı­
ğı (miitecella lelıu) eritir, çünkü o zaman o varlık için ne belirli 
bir varoluş, ne yatkınlık ne de belirli bir a'yan-ı sabite tarafından 
koşullanan bir istidat varlığını sürdürebilir. Bu iki terim aykırı ve 
çelişkilidir. 

O halde, Tanrının Kendi varlığının istidatlarını Kendine izhar 
ederek Kendi hakkında edindiği bilgide doğru mertebesine yük­
selen bireysel a'yan-ı sabite ve rüyeti bu ayn-ı sabite tarafından 
koşullanan İlahi Suret elipsin iki odağıdır; bunlar insanın Duası 
ve Hakkın Duası adı verilen iki öğedir. Her biri sırayla belirleyi­
ci ve belirlenendir. İnsanın sureti tarafından belirlenen Hakkın 
Duası ve Hakkın Sureti tarafından belirlenen insanın Duası aynı 
"hususi ilahinin" kıta ve eşkıtasıdır [strophe et antistrophe]. 

1 58 Fusus 1, 60-62, 65. 

286 



iNSANIN DUASI VE TANRININ DUASI 

Mutasavvıfın nefsinin "babasının annesi" olarak tanımlanması­
nın sebebi olan durum budur; Sühreverdi'nin Kamil Tabiatına 
1iahisinde betimlenen durum da budur: "Sen beni doğuran Ruh­
sun (senin oluşturduğun ruha göre babamsın) ve düşüncemin ço­
cuğusun (sana dair düşüncem tarafından doğurulan, yaratılan­
sın)."159 

Burada birbirlerine bakan ve aynı sureti ileri geri yansıtan 
iki aynadaki gibi karşılıklı bir ilişkiyle karşı karşıyayız. Tecelli­
lerin zihinsel ikonografisini düzenleyen bu ilişkidir. Bunun iki 
temsilini birçok Sufi tarafından uzun tefekkürlerin yöneltildiği 
bir hadiste ve İbn Arabi'nin kendi rüyetine dayalı tecrübesinde 
göreceğiz. 

159 Bkz. Motifs zoroastriens dans la philosophie de Sohrawardi'mizde s. 49'da 
Sühreverdi'nin "Kamil Tabiata Milnacat"ı (yani "filozofun meleği"). 

287 





6 

"HAKK'IN SURETİ" 

1. Rüyet Hadisi 

Şimdi bu iki leitmotifi dikkatle aklımızda tutalım: Kuran'da 
yazıldığı şekliyle Allah'ın Musa'ya cevabı: "Beni göremezsin" 
-ve Peygamberin tanıklık ettiği meşhur "rüyet hadisi" (er-ru 'ya), 
rüya rüyeti veya meczup rüyet: "Rabbimi en yüce güzelliğin bir 
suretinde, bol saçlı, zarafet Tahtında oturan bir delikanlı olarak 
temaşa ettim; altın rengi bir kıyafet [veya bir varyanta göre yeşil 
bir elbise] giyiyordu; saçında altın bir taç, ayaklannda altın san­
daletler vardı. 160 Rüyetin reddi ve rüyetin tanıklığı: iki motif bera­
ber bir coincidentia oppositorum oluşturur. Aynca hem nebevi rü­
yet hadislerinde hem de lbn Arabi'nin kişisel tecrübesinde teker­
rür eden Hayal, aynı coincidentia opposiıorum'un bir simgesi 
olarak psikologlar tarafından iyi bilinen puer aeternus' un [ebedi 

160 Öncelikle bkz. bu hadisin kaynaklarını, varyantlarını ve çeşitli isnadı (aktanm 
silsilesini) dikkatle toplayan Hellmut Ritter (Das Meer der See/e, ss. 445 ff.). Bu 
hadisi aktaran muhaddis Hammad ibn Seleme (ö. 1 57n74), bu hadisi ancak 
lran'da, Basra Körfezi kıyısında Abadan'ın bir Tasavvuf müessesesinde ikameti 
sonrasında öğretmiştir. lbnü'd-Deyba'ya (ö. 944/ 1537) göre bu hadis, zamarıı­
nın popüler sufi çevrelerinde sıkça söylenirdi. Nitekim bu hadise bağlılığı bu 
çevrelerle sınırlandırmak hata olur. Burada söylenenler haricinde, Şirazlı Ruzbi­
han Bakli (ö. 605/1209) gibi derin bir mutasavvıfın eserine, mesela 'Abherü 'l­
Aşıkfn'ine (Fedeli d'amore'nin Yasemini) bakmak, bu hadisin Bakli'nin müte­
celli düşünce sistemindeki spekülatif önemini ve aynı mutasavvıfın Diarium spi­
rituale'inde anlatılan rüya ve rüyetlerin teyit ettiği tecrübi değerini görmek için 
yeterlidir. lbn Arabi de "Hikmet şiiri"nin kenarına yazdığı şerhinde bu hadise 
son derece ince bir göndermede bulunmuştur (Kitabu Zalıı'i'irü '/-a '/ı'ik, Tercii­
mı'inii 'l-Eşvak üzerine bir şerh, ss. 55-56). Bu gönderme, seherin beyazlığıyla 
gurubun morluğunun ilahi bir tevazunun işaretleri olduğundan bahsedilen kıs­
mın -yalnızca tecelliyi bu çocuksu surette tecrübe eden bir mutasavvıfın aklına 
gelebilecek bir düşünce- yanındadır. 

289 



BIR'LE BiR OLMAK 

çocuk] bir Hayalidir. 161  Bu durumda karşımıza üçlü bir soru çı­
kar: Bu Hayal kimdir? Nereden gelir ve bağlamı nedir? Bu misal 
hangi manevi tecrübe derecesine işaret eder; diğer bir deyişle, bu 
Hayalde ve bu Hayal aracılığıyla varlığın hangi gerçekleşmesi 
olur? 

Böyle bir Hayal ve dahası bu Hayalin rüyete dayalı bir tec­
rübesi Gazzali gibi bir kelamcıyı silahsız bırakır ve şaşırtır, çün­
kü sahip olduğu "nominalist," Ja-edri [agnostique] Hayal anlayı­
şıyla, bunu aşağı yukan zararsız bir alegori olarak yanlış yorum-
161  Bkz. C. G. Jungund K. Kerenyi, Ein führung in das Wesen der Mythologie, 

ss. 1 1 9- 144. 
162 Özellikle bkz. kelamcı Gawili'nin Riıter, Das Meer der Seele, ss. 448-49'da 

alıntılanan metni. Önemli olan soru, Suretlerin, "onlar üzerinden" Zata dair spe­
külasyonda bulunabildiğimiz ve bize Hakkın "suretine" dair hiçbir şey anlatma­
dı klan -Cebrail'in Peygambere göründüğü suret Meleğin gerçek suretiyle ilgili 
nasıl hiçbir şey anlatmıyorsa, Hakkın da sureti yoktur- sonucuna varabildiğimiz 
bir değerleri olup olmadığı değildir. Çünkü bu dindarca agnostik tezi öne sürmek 
kesinlikle Hazerıiı (yukarıda iV. Bölüm, nn. 19-22) hikmeti hakkında hiçbir şey 
bilmemektir. Nitekim, bu anlaşıldığında, gnostik yöntemin rasyonel çıkarımla 
görilnür bir suretten suretin yokluğuna, saf metafizik öz olduğu varsayılan saf 
suretsizliğe ulaşmak anlamına gelmediği aşikar olur. "Hakkın sureti" kendini 
mütecelli Hayalde gösteren surettir ve başka bir şey değildir ve Tanrı bizim ta­
rafımızdan ancak bu surette bilinebilir (Bkz. yukarıda iV. Bölüm, n. 38). Menfi 
koşullu olanı ulu metafizik öz yapmak için, koşulsuz, lıi bi-şar't ile külli olan 
menfi koşullu, bi-şıirtı-ld arasında elem bir karışıklıktan sorumlu olmak gerekir: 
"külli" olanla ilişkilendirildiğinde Hayal bir alegoriden başka bir şey olmaz; 
mutlak koşulsuzla ilişkilendirildiğinde, yani hem külliden hem de hususiden 
arındığında, Hayal mütecelli bir simge olur. Nitekim bu, burada incelemeye ça­
lıştığımız 'alemü'l-misfil (mundııs imaginalis) ve mütecelli Hayal düşüncelerini 
öngörür: anıropomorfoz duyumsal (fiziksel, tarihsel) dünyanın son mertebesin­
de değil, Meleğin ve meleki dünyanın mertebesinde gerçekleşir (örnek olarak 
bkz. Mandeizm'de Danyal' in Kitabında Anthropos olarak Cebrail; W. Bousset, 
Hauptprobleme der Gnosis, ss. 176-77). Dolayısıyla burada, Hayalin konumu ve 
eşleşmelerinin geçerliliği tehlike altındadır. Hayalin anlam ve önemi ne litera­
lizmde (Tanrıya insan fiilleri yükleyen antropomorfizmde) ne de (Hayali "açık­
layarak" yok eden) alegorizmde bulunabilir, teşbih veya ta 'ti/' de, putperestçilik 
veya ikonoklazmda bulunamayacağı gibi. Tüm mutasavvıflanmız bunu tekrar 
tekrar yinelemiştir ve tevhidin çift menfiliği diyalektikleriyle lsmaililer bu iki 
uçuruma egemen olan sırtta durabilmişlerdir. Kısacası, tecellilerin bu anlam ve 
önemi, nominalist ve keyfi bir sanat kavramından da, Hayal ile onun yardımıy­
la tahayyül edilen görünmez arasında bir "cevher ortaklığa" [consubstantialite] 
işaret eden bir Hululden de eşit uzaklıktadır. Bu anlam daha ziyade bir coinci­
dentia oppositorum'da, tek hakikatin ikili yapısında bulunur. Bu hakikat hem te­
kil hem çoğul, hem ebedi hem geçici, sonluluğunda sonsuzdur, çünkü sonsuzlu­
ğu tecellilerinin sayısında nicel bir sınırsızlığı değil, bu Zatın sonsuzluğunu ifa­
de eder. Bu Zat, kendi içinde karşıtların eşzamanlılığı olduğu için, her biri, ken­
dini gösterdiği her varlığa mahsus olan İlahi Yüze göre hakiki olan Misallerinin, 
yani Onun temsillerinin çoğulluğuna işaret eder. 

290 



HAKKIN SURETi 

lamaktan başka çaresi yoktur, 162 ve bunun sebebi lbn Arabi'nin 
ikrar ettiği tecelli kavramı hakkında hiçbir fikri olmamasıdır. Öte 
yandan, lbn Arabi'nin bir müridi, mesela Abdülkerim Cili, bu 
konuda rahatça yorum yapabilmektedir. Olayın iki boyutluluğu 
üzerinde durur: belirli Suretin ve yalnızca o surette bulunan giz­
li içeriğin bütün haldeki gerçekliği. Bunu, bize sonsuzun sonlu 
suretteki eşleşmesini dayatan bir coincidentia oppositorum ola­
rak inceler, çünkü varlığın kuralı budur. !63 İşte "llahi Yüz," bu 
şekilde zuhur eden "Hakkın Sureti" -daha önce gördüğümüz gi­
bi- aynı zamanda zuhur ettiği varlığın "yok olmaz Yüzü," Kut­
sal Ruhudur. Nitekim her adımda bu gerçeğe dönmemiz gerekir: 
Bir insanın mistik tecrübesinin zirvesinde ulaştığı şey, ayrışma­
mış Birliğinde Zat değildir ve olamaz. İbn Arabi'nin "Hakk. ile 
bir olduklarını" iddia eden bazı mutasavvıfların iddialarını red­
detme sebebi budur. 

Bir insanın mistik tecrübesinde edindiği şey varlığının "se­
mavi kutbu," yani llahi Varlığın, başlangıçların başlangıcında, 
Gayb Aleminde Kendini Kendine izhar edişinin ve Kendisini, 
Kendini o insanda bildiği Suret olan Surette bildirişinin yeri ve 
vasıtası olan şahıs olarak şahsıdır. Ulaştığı şey şahsının İdeası 
veya daha doğrusu "Meleğidir" ve mevcut şahsı bu Meleğin yal­
nızca dünyevi kutbudur; elbette bu oftoooks dinbilimin "koruyu­
cu Meleği" değil, I\7Ia-zdacılığın Daena-fravaşi'sine çok benzer 

163 Bkz. Cili, el-lnsô.nü 'l-Kô.mi/, II, 3-4. Bu sayfaları (altın ve yeşilin egemen oldu­
ğu) visio smaragdina [yeşil nur] üzerine düşünerek takip etmeyi tavsiye ederiz, 
çünkü ona dair bir anlayışa olanak sağlarlar. cm bir tefsirde bulunmaz ve hatta 
tevilden anladığımız alegorik bir tefsirse bir tevilde de bulunmaz; bir tefhim'de, 
yani sözcüğün sınırlı anlamıyla hermeneutikte, Anlayışta bulunur ve bu tümüy­
le varoluşsal bir hermeneutiktir, çünkü İlahi Yüzün rüyeti ilahın her varlıkta sa­
hip olduğu ve o varlığın Kutsal Ruhu olan Yüzü tecelli eder. Bu rüyet bu varlı­
ğın Ruhuna uyar, çünkü bu varlığın Ruhu duyumsal, bedensel bir suretle (Haze­
rô.t) tekabül içindedir. Bu nedenle, rüyetin bu Yüzü bir ilişki veya bakış açısı ola­
rak tanımlanamaz (rasyonel ilahiyatçıların rahatlatıcı çözümü); ilahi Varlık için 
esastır; diğer bir deyişle, sınırsız ilah için kendini şu veya bu sınırlı surette izhar 
etmek esastır. ilah bu Surettir ve bu Suret bütün bunlardır ve bunlardan başka 
hiçbir şeydir: misaldir. Mütecelli olgu iki yönlüdür: belirli suret vardır (bu saç, 
bu elbise, bu çarıklar) ve gizli anlam (ma'nô.) vardır; bu anlam genel soyut ger­
çeklerin veya yüceltilip Tanrıya uyarlanmış insani gerçeklerin bağlamında değil, 
görülen Suretle Tanrının kendini bu surette gösterdiği varlık arasındaki kaçınıl­
maz bağda aranmalıdır. Bu gizli anlamda tam da ilahi Varlığın ikili konumunu 
yöneten coincidentia oppositorum bulunur: burada tam da -alegori olmayan- iki 
altın çarıkla temsil edilen ikili bir konum vardır. 

291 



BIR'LE BiR OLMAK 

bir anlayıştır. · Daena-fravaşi' nin mutasavvıflarımızda farklı 
isimlerde tekerrürü çarpıcıdır (mesela Cili'nin Azrail Meleği en 
çarpıcısıdır). O zaman llahi Varlığın bir öz-belirlenimi bu insa­
nın ebedi bireyliğini oluşturan tecelliydi; bu tecellide llahi Var­
lık tümüyle Tanrıdır, fakat bu mikrokozmostaki, singulatim'deki 
Tanrıdır. Aynca eğer Gayb Aleminde gerçekleşen bu belirlenimi 
"Melek" olarak tanımlarsak o zaman Nefsin, ilahi Alter Egonun 
mütecelli rüyet olarak rüyeti, tam anlamıyla bir meleki tecelli 
olur. İbn Arabi de gizli bir muhavere sırasında "Beni göremez­
sin"164 sözlerini duydu fakat o da mistik Tapınağın gölgesinde 
Onu gördü ve Onu tanıdı. lnsan-ı Kamil mertebesini, llahi Varlı­
ğın mikrokozmik gerçekleşmesini İlahi Özle aynılaşma olarak 
tanımlayan bir mutasavvıfın iddiasını reddetmek asla bir mantık­
çılık veya "akılcılık" işareti değildir. Böyle bir tavır hiçbir şekil­
de mistik tecrübenin reddi değildir; yalnızca, batıni tektanncılı­
ğın kabul edebileceği bir tasavvuf modelinin üstü kapalı bir red­
didir. Fakat, her durumda Aşık ve Maşuk arasındaki samimi mu­
havere olarak tecrübe edilen mistik tecrübe her durumda Zata iç­
kin ve bütünlüğüne eş bir bireyleşme öngördüğünde, tek yönlü 
tektanncılık modeli kesin bir değişime uğramaz mı? Son tahlil­
de, Peygamberin rüyeti ve İbn Arabi'ninki Sühreverdi' nin (kar­
şılıklı tam bireyleşmelerinde, onu doğuran ve aynı zamanda 
onun doğurduğu) Kamil Tabiatına seslendiği bir duasında ifade 
ettiği arzunun ikmalidir: "Kendini bana tecellilerin en güzelinde 

164 Özünde rüyet tarafından tümüyle erişilmez olan, mutlaklığında ilahi Varlıktır, Tü­
müyle Öteki olandır: yalnızca, belirli Rabbi kuluna (ilahi al ter ego'yu dünyevi be­
nine) bağlayan ve ilişkilerini bireyleşıiren karşılıklı belirlenimde görülebilir. Fa­
kat Tümüyle Öteki, Onu bireysel olarak izhar eden "rabbe ait" [seigneuriale] su­
retin (rabb) ötesinde kalır. İbn Arabi'nin arayışının başında zihninde kavradığı şu 
sözler belirleyicidir: "Kendimi senin gizli varlığından (ma 'na-kum) başka hiçbir 
kemal suretinde izhar etmedim. Sana verdiğim yüceliği tanı. Ben Uluyum, hiçbir 
sınırın sınırlamadığı En Ulviyim. Beni ne Rab ne kulu bilir. ilahlık (ultihiyyet) 
kutsaldır ve mertebesinin hiçbir şeyle ilişkisi yoktur (rubtibiyyeı ise tam olarak, 
senin, kulun, sım olduğun bireyleşmiş ilahi ilişkidir. Sen belirli bir nefssin (el­
ena); ben kendimim (koşulsuz, her nefsin suretini koşullayan). Beni kendinde 
arama, boşuna uğraşırsın. Fakat beni kendi dışında da arama, başaramazsın. Be­
ni aramaktan vazgeçme, mutsuz olursun. Aksine beni bulana kadar ara, yüksel­
meyi kesmezsin. Fakat arayışında kurallara iyi uy. Yola göziln açık gir. Ben ve sen 
arasında fark gözet. Çünkil beni görmeyeceksin, yalnızca kendi ayn-ı sabitesini 
('ayneke, özsel bireyliğin, 'kaynağın' veya 'Meleğin' veya kendi 'gözün') göre­
ceksin. Bu nedenle her zaman yoldaşlık (ilahi Eşinle, Hacer'ül Esved taşının 
önilnde ortaya çıkan gizemli Delikanlıyla bağ) halinde kal" (Fütuhat l, 50). 

292 



HAKKIN SURET! 

(veya en yücesinde) göster." 
lşte şimdi, hem Peygamber hem lbn Arabi tarafından görsel­

leştirilen Hayale ikonografik bir bağlam kazandırmak için birçok 
gözlemi biraraya getirmek yararlı olacaktır. 

Rüyetin ihtişamı, plastik güzelliğe yapılan vurgu bizi Tasav­
vufun geniş bir kısmında yaygın olan duyguya, Cemalin ana te­
celli olduğu duygusuna götürür. Burada altı çizilmesi gereken 
nokta, neşeli bir tonaliteninl65 eşlik ettiği saf bir estetik zevkten 
değil, insan güzelliğinin, içinde zuhur ettiği nesneden hem önce 
gelen hem de bu nesneyi aşan, mutasavvıfın ancak mistik aşkı 
oluşturan manevi ve duyumsalın birlikteliğine, ortaklığına [con­
spiration] (sympno'ia]) ulaşarak farkına varabileceği bir şeye 
doğru bir hareket doğurarak korku ve dehşet veren esrarlı [nu­
mineux], kutsal bir olgu olarak temaşasından bahsettiğimiz­
dir. 166 "Rüyet hadisi"nin, Mutezili ve diğer kelamcılar için deh­
şet uyandırmakla beraber yüzyıllar boyu çok sayıda Mutasavvı­
fın ağzında dolaşmış olmasının sebebi budur. Bununla beraber 
bu dinbilimcilerden biri, meşhur Cahiz (ö. 250/864), Hristiyan­
lann iştiyaklannı, İsa suretinde Tannlanna kendi suretlerine 
benzer bir surette ibadet edebilmelerine bağlar ve onlan bu ko-

1 65 Bkz. Ritter, Das Meer der Seele, s. 438, burada çok sayıda güzel metni bir ara­
ya toplamıştır. 

166 Bkz. yukarıda, 11. Bölüm, §2, "Aşkın Diyalektiği"nde verilen, lbn Arabi'ye ait 
birkaç metnin incelemesi; aynca bkz. Şirazlı ROzbehan Bakli, 'Abherü'I- 'Aşıkf11 
(yukarıda n.l) .  Burada elbette Platon'un ismi de anılabilir, fakat Mutasavvıflarh 
mızın en iyi ihtimalle Platon'un eserlerinden yalnızca parçalar veya alıntılardan 
haberdar olduklarını unutmamamız gerekir. Platonculuk daha ziyade, üzerinde 
durulan olgunun -en belirgin örneği de olsa- yalnızca bir örneği olarak görül­
melidir. Her şeyden evvel, ilahı Arap epik şiirinin kadın kahramanlarının (Sa 'dd, 
Lüb11d, Leyla) dişil isimleriyle adlandırarak ve Tanrıya dişil bir varlık gibi 
hitap eden bir aşkı yücelterek dindar dinleyicilerini kaçırtan halk vaizlerini 
düşünmeliyiz. Özellikle çarpıcı bir örnek, hafıza (En'am; 52., Kehf; 28) 
-"Yüzümü gönneyi arzu ederler" (Corbin'in yaptığı alıntı Türkçe Kuran meali­
ne uymamaktadır. �.n.) - seslendinnesini söylemek için vaazını keserek dinle­
yicisini vecde sokan Fars vaizin hikayesidir (bkz. Ritter, Das Meer, ss. 441-42). 
Bütün bunlar resmi İslamın ve onun ortodoks ilahiyatın gözünde oldukça rezil 
bir şeydir. Fakat bu mütecelli tecrübe uğraşlarının bize, Kuran'ın, rasyonel ke­
lamcıların şaşkınlık içinde alegorik tefsire başvunnalarına sebep olan "antropo­
morfozlarından" çok farklı bir problem sunduğunu vurgulamak gerekir, bkz. yu­
karıda n.3. 

167 Cil.hiz şöyle der: "Aynı nedenden dolayı, aramızda [Müslümanlar arasında) 
Allah'ı insan suretinde temsil edenler ibadetlerinde bu benzerliği reddedenler­
den daha şevklidirler. Nitekim çok defa, ilahi ziyaretten bahsedildiğinde bu du-

293 



nuda takdir eder. 1 67 

BIR'LE BiR OLMAK 

Cfilı.iz'in bu tefekkürü bize ikonografiye dair geniş bir bakış 
açısı kazandırır. Gerçekten de "rüyet hadisi"ndeki Suret ile, Hris­
tiyanlığın ilk yüzyıllarında lsa'yı temsil eden genç İsa, Christus 
Juvenis İmgesi arasında çarpıcı bir benzerlik vardır. 1 68 Bahsi ge­
çen hadisin kendini gösterdiği manevi çevrelerde bu Hristiyan iko­
nografinin biliniyor olması çok mümkündür. Bu Hristiyan ikonog­
rafi, Maneviyatımızın tecelli anlayışıyla mükemmel bir uyum 
içinde olan fakat onlarınki gibi, galip gelecek olan resmi Enkar­
nasyon dogmasından tümüyle farklı bir tecelli anlayışı ortaya ko­
yar. Tanrının bu Christus Juvenis Suretinin hala çok sayıda mü­
kemmel örneği bulunmaktadır. Ravenna mozaikleri bunlardan bir 
tanesidir; hatırlanacağı gibi bu mozaikler, ikonografik olarak mü­
tecelli bir lsacılıktan Enkamasyoncu bir lsacılığa geçişi temsil et­
melerinden dolayı karmaşık bir meseleyi ortaya koyarlar. 169 

Çok kısa olarak şunu söyleyebiliriz: Mütecelli düşünce (bu 

rumda bir insanın Allah arzusuyla ağlayıp bağırdığını gördüm; onu Allahtan ayı­
ran duvarlann yok olmasından bahsedildiğinde bayıldığını gördüm. Rabbiyle 
baş başa oturup Yaratıcısıyla konuşmak isteyen birinin arzusu kim bilir ne kadar 
fazladır" (Hücceıii'n-nübüvveı, alıntılandığı yer: Ritter, Das Meer, s. 441).  

168 Bkz. Herzog, Realencyclopiidie, iV, art. "Christusbilder," özellikle ss. 73-8 1 .  Ay­
nca bkz. "llahi Tecelli" adlı çalışmamız, s. 1 56. Daha önce burada Kristolojiyle 
antropoloji arasındaki yakın bağı belirtmiştik: insanın kendine göıiindüğü içsel 
imge ve ideal suret olarak lsa imgesi. 

169 Özellikle, Aryusçu inanca sahip olan Kral Teodorik tarafından 500 yılında yap­
tırılan San Appolinaro Nuovo bazilikasının kuzey duvannda üst sıradaki moza­
ikleri düşünmekteyiz. Burada, hayatını ve mucizelerini kutlayan ön üç mozaik­
te Isa sıradışı güzellikte sakalsız bir genç olarak temsil edilmiştir ve yanında da 
tam işlevi hiçbir zaman açıklanmamış olan bir kişi vardır. Aksine Tutkunun sah­
nelerini temsil eden güney duvar mozaiklerinde lsa, klasikleşmiş olan sakallı er­
keksi tip olarak görünür. Muhtemelen Ariusçu ve ortodoks Kristolojilerin karşıt 
içerimlerini yansıtır. Eğer bazilikadaki diğer Arisçu kompozisyonların ortodoks 
temsillerle değiştirildiğini ve aynı karşıtlığın Ariusçu vaftizhaneyle ortodoks 
vaftizhanenin ikonografileri arasında da görüldüğünü aklımızda tutarsak, iki iko­
nografık sistemin anahtarlannı elimizde tutmaya yaklaşmış oluruz. Her halü kar­
da, karşımızdaki şey basit bir sanat tarihi sorusu (imalathane ve tekniklere dair 
bir soru) değil, ikonografik simgelerin değişiminde ortaya çıkan bir bilinç deği­
şimidir: Chrisıus Juvenis (genç çoban, genç soylu) tipinden, hem imparatorluk 
Kilisesinin ideolojisi hem de insan elinde ilahi ızdırabın gerçekliği, fizyoloji ve 
tarihin gerçekliği üzerine kurulu bir teoloji  tarafından öne sürülen erkeksi tipe 
geçiş. Bu gerçekleşmeden önce, insanlann "semavi bir yerde" gerçekleşen mü­
tecelli olaylara dair anlayışlannı yitirmeleri gerekiyordu; dolayısıyla, başlangı­
cında tarihsel bilginin ilk teololojik eleştirisi olan "dosetizm," kendisinin basit 
bir karikatürüne dönüştü. 

294 



HAKKIN SURETi 

kesinlikle birkaç spekülatif bilginle sınırlı olmayıp Apokrifanın 
ulaştığı her çevrenin paylaştığı bir anlayıştır), Tanrının insanlığın 
aynasından, ancak bir vitraydan suretini aldığında ve ışıdığında 
görünür hale gelen ışık gibi ışıması olan bir Misal düşüncesidir. 
Bu birlik duyumsal verilerin düzleminde değil, onları dönüştü­
ren Nurun düzleminde, yani "Hayali Hazret"te algılanır. İnsan­
lıkta Tanrı, aynadaki Suret gibidir. Bu Huzurun yeri tekil mümi­
nin bilinci veya daha doğrusu kendisine verilen mütecelli Hayal­
dir. Onun zamanı yaşanan psişik zamandır. Öte yandan Enkar­
nasyon, hipostatik bir birliktir. "Etten kemiktendir," ve ikonogra­
fi etin bu gerçekliğini vurgulamak için puer aetemus (genç 
Orfik çoban, genç Romalı soylu) tipini, farklı bir cinsel gücü 
simgeleyen olgun adam için terkeder. Enkamasyon tarihsel ko­
ordinatlarla konumlanabilen tarihsel bir gerçektir; merkezi oldu­
ğu tarihin anlamıdır. Zamanı sürekli bir soyut psişik zamandır; 
takvimlerin hesaplandığı zamandır. Fakat ldris'e "Sen İnsanın 
Oğlusun" sözlerinin söylendiği bir "olayın" tarihini hesaplama­
ya kalkmakta ne anlam ne de doğruluk vardır. 

Her tecelli yeni bir yaratımdır; tecelliler devamsızdır; tarih­
leri psikolojik bireyliğin tarihidir ve kendi içlerinde, yani onları 
tecrübe eden öznelerden soyutlandıklannda gerçeklikleri olma­
yan dış olguların silsile veya nedenselliğiyle hiçbir ilgileri yok­
tur. Tecellilerin idrakı, olgu ve olayları yalnızca öznenin nitelik­
leri olarak gören Stoik düşünceyle bağlantılı bir düşünce biçimi 
öngörür. Varolan şey öznedir ve öznenin dışındaki "olgular" 
"gerçekdışı"dır. Fakat diyalektiğin ve tarihsel nedenselliğin tu­
zağına düşmüş olan bizler için olgular "nesnel gerçeklik"tir. Da­
hası tarihsel Enkamasyon olgusunun, tecellilerin içsel kanıtları­
nın yerini aldığı bilinç, (eğer denemekten sonsuza dek vazgeç­
memişse) öznel nitel zaman ve "nesnel" olgusal tarihin nicel za­
manı arasındaki eşzamanlılık sorununu çözmüş olmalıdır. 170 En­
kamasyon kavramı "sosyal Enkamasyonu" mümkün kılmak için 
bu derece laikleştirildiğinde geriye kalan şey, tarih felsefeleri ve 
bugün mitolojisiyle bizi tümüyle saran "tarihin gidişatına" olan 

170 Yaşanan psişik zamanla devamlı, homojen anlardan oluşan nesnel fiziksel zaman 
arasındaki aynın net bir şekilde ilk olarak büyük mutasavvıf AHiüddevle Simani 
(14. yüzyıl) tarafından yapıllTllştır; bkz. "L'Interiorisation du sens en hermene­
utique soufie iranienne" adlı çalışmamız. 

295 



BIR'LE BiR OLMAK 

saplantı olmuştur. Tecellilerle-veya mütecelli Hayal ile bir tarih 
felsefesi ve hatta bir tarih yapmak mümkün değildir. Tecellilerin 
Christos'u ensarkosis [ensarkosis] veya Tutku [Passion] bilmez; 
bir Pantokrator olmaz; puer aeternus olarak, Christos Angelos 
olarak, Peygamber ve İbn Arabi'nin rüyetlerindeki delikanlı ola­
rak kalır. 

Bütün bu ayrımların büyük önemi vardır. Hristiyan olmayan 
bir maneviyatı Hristiyanlık'la karşılaştırmaya yapılan her teşeb­
büste, netleştirilmesi gereken ilk nokta hangi Hristiyanlık'tan 
bahsedildiğidir. Hatta Tasavvufun bu ikonografisinin kökenleri­
nin, "Hakkın Sureti"nin tecellisinin İmam kavramına tekabül et­
tiği Şiiliğin zihinsel ikonografisinde olduğu düşünüldüğünde bu 
daha da böyledir. Aynca Şiiliğin bütün sım, varoluş sebebi -ve 
bununla Şiiliğe nedensel sonuçlar veya açıklamalar bulma giri­
şimlerinde beyan edilen "tarihsel nedenlerden" çok daha fazlası­
nı kastediyorum- bu sır her şeyden önce, lmamcılığı oluşturan 
tecelli suretini öneren akıllar olmasıdır, 17 1 resmi Kristolojiyi 
reddeden ve birden fazla özelliği lmamcılıkta yinelenen bir Kris­
tolojiyi öneren akıllar olduğu gibi. 

2. Mistik Kabe 'nin Etrafında 

Bu önerme ve bağlamların ışığında, hadisimizdeki gibi bir 

1 7 1 Bkz. yukanda V. Bölüm, n. 24'te alıntılanan iki öğreti. lslam'ın geri kalanının 
aksine Şiilik çok gelişmiş bir dinsel ikonografıye sahiptir. Altıncı lmam C5.fer-i 
Sadık'ın (ö. 148n65) çevresinde ilginç ve cazip bir şahıs olan Hişam ibn Salim 
Cevaliki'yi zikretmek yararlı olacaktır (Şehrestani, Milel, ss. 87-88); Ceviillki, 
tüm çıkanmlannı İmamiyeye mensubiyetlerinden alarak, ortodoks İslam' ın ilk 
kelamcılann kendilerini sınırladıkları fazilet taslayan diyalektikle kafa kafaya 
çatışanlardan biri gibi görünmektedir. Tannnın bir insan sureti ve cismi olduğu­
nu, fakat bunun ne etten ne de kemikten oluşan latif bir cisim olduğunu öğret­
miştir. Tann parlak, ışıl ışıl bir nurdur; Bir insan gibi beş duyusu vardır ve aynı 
organlara sahiptir. Ebu 'İsa el-Varrak ( ö. 24 7 /861 ), ima mi dostumuzun öğretisin­
de, çarpıcı bir coincidentia oppositorum anlayışını gösteren bir özellil!in altını 
çizer: Tann siyah nur (nur-ı esved) olan gür siyah saçlara sahiptir. Tannnın bir 
"cisim" (latif halde olduğuna göre elbette gayri maddi bir cisim) olduğu ifadesi­
nin altında bir Stoik terminolojinin yatıp yatmadığı merak konusudur. On yedin­
ci yüzyılda İranlı bir Şiinin, Molla Sadra'nın bir müridi olan ve Mutasavvıf ilha­
ma sahip Muhsin-i Feyz'in, Hişam'ın bir "cisimden" bahsederken kastettiğinin 
bir madde veya "kendi içinde var olan bir öz" olduğunu belirterek ortaya koydu­
ğu bu tür bir önsezidir (Bihıirü'l-Envıir, il, 89). 

172 lbn Arabi' nin yaşamındaki rüyete dayalı tecrübelerin sırasını belirlemek, kendi­
sine ait "Faal Muhayyilenin iş başında olmadığı kişi konunun kalbine hiçbir za-

296 



HAKKIN SURETi 

Suretin misal ve tahayyüllerinde hangi dinsel tecrübenin derece­
si ve sureti ifade edilir?l72 Burada bir kez daha "Hayali Hazret" 
(yukarıda, sf. 235) aleminde Tapınak rüyetini, bu rüyetin önemi­
ni, işlevini ve tüm manevi mertebelerde devamlılığını hatırlaya­
lım: Tapınak tümüyle kapalıdır; yalnızca, duvardan bir sütun çı­
kar ve bu sütun girilmez olanla mistik rüyet sahipleri arasında 
tercümandır, müfessirdir. Maddi Kabe'deki Hacer'ül Esved 
taşıyla eşleştirilir. Fakat Hacer'ül Esved, "mistik Kutup" ve tüm 
tezahürleri için bir addır. Bu nedenle girilmezin tercümanı veya 
Tapınağın müfessiri Kutuptur (Kutb ), Kutsal Ruhtur (Ruhu ' l­
Kuds ), Ruh-ı Muhammedi'dir. Ruh-ı Muhammedi bazen Cebrail 
ile özdeşleştirilir; bu ise Vahyin sımnı ifşa eden bir olgudur çün­
kü İbn Arabi'nin söylediği gibi, mutasavvıf, daha önce ulaşama­
mış olduğu yüksek bilgiyi kendisine yansıtan bir kişiyi tahayyül 
ettiğinde bu rüyet aslında kendi a'yan-ı sabitesinin, semavi Kut­
bunun, "Meleğinin" rüyetidir. 1 73 

man ulaşamaz" özdeyişine dair kendi kişisel ve tecrübi doğrulamasını görmek 
faydalı bir iş olurdu (bkz. yukarıda iV. Bölüm, n. 59). lbn Arabi itiraf eder: "Fa­
al Muhayyilenin bu gücü bende öyle bir boyuta ulaşır ki, Cebrail'in Peygambere 
göründüğü gibi bana Maşuğumu cismani, nesnel ve zihin dışı bir surette görsel 
olarak temsil etmiştir. llk önce bu Surete doğru bakmayı kabil hissetmedim. Be­
nimle konuştu. Dinledim ve anladım. Bu misaller beni öyle bir halde bıraktı ki 
günler boyu ağzıma yemek süremedim. Ne zaman masaya yönelsem, misal öbür 
tarafta dikiliyor, bana bakıyor ve kulaklarımla duyduğum bir dilde bana 'Beni 
müşahede etmekle meşgulken yemek mi yiyeceksin?' diyordu. Böyle bir durum­
da yemek yemem imkansızdı, ama açlık duymuyordum; ve rüyetimle o kadar do­
luydum ki onu müşahede etmekle doyuyor ve sarhoş oluyordum; o kadar ki bu 
müşahede benim için tüm yemeğin yerini aldı. Perhizimi bildikleri için arkadaş­
larım ve akrabalarım ne kadar iyi göründüğüme şaşıyorlardı, çünkü günlerce hiç­
bir şey yemedim ve açlık veya susuzluk hissetmedim. Fakat o Suret, ayakta veya 
oturur halde, hareket halinde veya durmakta da olsam, bakışımın nesnesi olmayı 
hiçbir zaman kesmedi" (Fütuhat il, 325). Semavi Maşukla samimiyet içindeki bu 
yaşam Şirazlı Rfizbihan Bakli'nin Diarium Spiritua/e' i  ile ortaya konan yaşama 
benzetilebilir. Bu ise yaşamı boyunca hem uyur hem de uyanık halde devam eden 
kesintisiz bir rüyalar ve rüyetler silsilesidir (bkz. Yukarıda il. bölüm, n. 7 1) 

173 Bkz. Yukarıda 1. Bölüm n. 40. İbn Arabi kendi rüyete dayalı tecrübelerini Pey­
gamberin Cebrail '  in samimi huzurunu tecrübe edişine benzettiğinde bu benzet­
me, bu ezeli Suret ile ilgili büyük önemi olan bazı paralellikler ortaya koyar. Bu 
ezeli Suret, taayyünlerinin her birinde Kutsal Ruhtur (bkz. Yukarıda iV. Bölüm, 
nn. 59 ve 60); burada ona kaynağını veren ve onu içeren, onun nesnesi ve bağ­
daşığı olduğu Uahi İsmin seviyesinde kendini onda bireyleştiren Ruhunun Ruhu, 
Suretinin Sureti, Ebedi Yüzü, Nefsidir; Cebrail'in onun kendi Nefsinin misali 
olması bu anlama gelir. Bkz. Yukanda iV. Bölüm, n. 44, eşleşmeler silsilesi: 
Ruh-ı Muhammedi, Kutsal Ruh, Cebrail, Genç [adam], Hacer'ül Esved taşı, Ku­
tup. Bu eşleşmeler İbn Arabi' ye verilen, Fütuhat'ının kaynağı olan büyük tecel­
linin anlamını çözmemizi sağlar. 

297 



BIR'LE BiR OLMAK 

Şimdi İbn Arabi'yi, Muhayyilede temaşa edilen Tapınağın 
duyumsal temsili olan Kabe Tapınağında görüyoruz. Sührever­
di'nin Kamil Tabiatına ettiği duanın lbn Arabi için cevaplanaca­
ğı yer burasıdır. Şeyhimiz daha önce Kabe'nin gölgesinde, Ru­
hun bir Gecesinde hatn sayılır bir karşılaşma yaşamıştı (bu kita­
bın ilk bölümünde, il. bölümde bu karşılaşma üzerinde durduk). 
Tapınağı tavaf ederken şüphelerinin melankolisinin tınladığı bir­
kaç mısrayı yüksek sesle doğaçladı. Aniden gölgenin içinden 
onun için Sophia aetema'nın dünyevi tezahürü olan dişil Suret 
belirdi (burada bu rüyetlerin kronolojisini belirlemek gibi bir ko­
nu olamaz, fakat psikolojik inceleme misali özellik ve figürlerin 
üst üste dizilişini ortaya koyabilir). 1 14 Bu kitabın sonunda değin­
mek istediğim rüyete dayalı olay, İbn Arabi'nin büyük kitabı Fü­
tuhat-ı Mekkiyye'nin hem giriş kısmını hem de mistik kaynağını 
oluşturur. Bu olaya yapacağımız kısa gönderme, bu "Hakkın Su­
reti" onun başı ve sonu, ebedi yoldaşı olduğu için İbn Arabi' nin 
tüm kişisel varlığının kemale ulaştığı yer olan Suretin bir tahay­
yülü olarak Misalin kimliğiyle ilgilidir. Burada Tapınak Hayali­
nin tekerrürünün nitelediği durum ve tecrübe akıbetine [denou­
ment) ulaşır. Tapınak canlı ve saydam hale gelerek gizlediği sır­
n, "Hakkın Sureti"ni, yani Nefsi (veya daha doğrusu onu ileri 
derecede kişileştiren Sureti) ortaya çıkanr ve Mutasavvıf'ın ila­
hi Alter Ego'suna bildirir. Burada akıbet şudur: Tapınak etrafın­
da tavaf dönemi bitmiştir ve iki "yoldaş" beraber Tapınağa girer­
ler. (Aşağıdakilerle ilişkili olarak okuyucu Notlanmızda çevrilen 
veya özetlenen metinlere başvurabilir; bu metinler paha biçilmez 
değer ve öneme sahiptirler.) 

Bu giriş tümü bir manevi tecrübenin vardığı nokta olması 
hasebiyle bir girizgah niteliğindedir. Öyle ki, insani özne ve 11ahi 
Alter Ego'su arasındaki bilinç ve bilinçötesilik sınırında gerçek­
leşen fevkalade berrak bir muhavere biçimini alır. lbn Arabi Ka­
be'yi tavaf etmektedir. Hacer'ül Esved taşının önünde "Zail De­
likanlı, Sessiz Konuşmacı, ne canlı ne ölü olan, bileşik-basit, kap­
sanmış-kapsayan" olarak tanımladığı gizemli varlıkla karşılaşır 
ve onu tanır; (simyayı anımsatan) bütün bu terimler coincidentia 

174 Bkz. il. bölüm, n. 7. Burada Fütuhilt'ın "anahtarı" olan mistik olay "The Mystery 
of the Ka'ba" adlı çalışmasında Fritz Meier'in mükemmel yorumuna konu ol­
muştur. 

298 



HAKKIN SURETi 

oppositorum'u  ifade eder. O anda rüyete dayalı bir şüphenin sal­
dırısına uğrar: "Bu tavaf canlı bir adamın bir cesedin (Kabe) et­
rafındaki geleneksel Duasından başka bir şey olmayabilir mi?" 
Mistik genç cevap verir: "Tapınağın sımnı o kaçmadan yaka­
la." 175 Tam da bir rüyet anında taş Tapınağın canlı bir varlığa dö­
nüştüğünü görür. Dostunun manevi mertebesini farkeder; sağ 
elini indirir; onun müridi olmak, tüm sırlarını öğrenmek ister; 
öyleki ona başka hiçbir şey öğretmeyecektir. Fakat Dost yalnız­
ca simgelerle konuşur; belagati bilmecelerle doludur. O gizemli 
bir teşhis işaretinde rüyet sahibi öyle bir aşk gücüyle dolar ki bi­
lincini yitirir. Kendine geldiğinde Dostu ona kendini ifşa eder: 
"Ben bilgiyim, bilen ve bilinenim."176 

175 Bu uyarıyı ("kaçmadan önce," kable'l-fevt) Delikanlıyı adlandırmakta kullanılan 
imali sözcük.le (elle tutulmaz, sabitlenmez, zail, zaman gibi elden kaçan, el-fe­
td 'l-fıi 'it) karşılaştırınız. O Tapınağın sımdır: bir defa yakalandığında asla kaç­
mayacak olan sım yakalamak, onunla beraber Tapınağa girmektir. 

176 Fütuhat I, 47 ff. B u  önsözde yaklaşık dört an belirleyebiliriz. Birinci an tavaftan 
ve Hacer'ül Esved taşının önündeki karşılaşmadan oluşur; Delikanlının kim ol­
duğunu söylediği beyanda son bulur. Kabe'nin taş duvarlarından yükselen mis­
tik anlamı, mutasavvıfın Delikanlının suretinde kendi semavi tamlığıyla [p/ero­
ma] karşılaşmasıyla bir arada bulunur. Delikanlı ona emreder: "Tapınağın sım­
nı o kaçmadan yakala; taşlarını tavaf edenlere perdeleri ve örtüleri arkasından 
bakarak ne gurur du yduğunu göreceksin." Gerçekten de mutasavvıf taşın canlan­
dığını göıiir. Delikanlının mertebesinin, nerede ve ne zaman sorularına egemen 
olan konumunun, "inişinin" anlamının farkına vararak, Misaller dünyasında (la­
tif cisimler alemi, 'ıilemü'l-misıil, mundus imaginalis) ona seslenir: "Onun sağ 
elini öptüm ve alnından Vahiy terini sildim. Ona şöyle dedim. 'Senin arkadaşlı­
ğınla yaşamak isteyen ve dostluğuna nail olmayı arzu edene bak.' Tüm cevabı 
bana işaretle, doğasının kimseyle simgeler haricinde konuşmamayı içerdiğini 
anlatmak oldu. 'Benim simgelerle olan konuşmamı öğrendiğinde, tecıiibe etti­
ğinde ve anladığında, insanın onu vaizlerin belagatini anladığı ve öğrendiği gibi 
anlayıp öğrenmediğini bileceksin.' Konuştum: 'Ey iyi haberler getiren elçi! Bu 
çok büyük bir faydadır. Bana kelime hazineni öğret, beni senin sırlarını açan 
anahtara verilmesi gereken hareketlere İrşad et, çünkü geceleri seninle konuş­
mak istiyorum, seninle bir anlaşma yapmak istiyorum.'" Ebedi Yoldaş olarak ta­
nıtılan bu kişi, semavi paredros yine işaretle cevap verir: "Onun güzelliğinin ha­
kikati bana göründü ve aşkla kendimden geçtim. Bayıldım ve o beni tuttu. Hfilll 
korkudan titrer halde ayıldığımda, kim olduğunu anladığımı bildi. Yol eşyaları­
nı attı ve durdu (yani zail olmayı, kaçmayı kesti) [ . . .  ] 'Bana sırlarından bir kıs­
mını açıkla, senin bilginlerinden biri olayım' dedim. O bana şöyle dedi: 'Doğa­
mın ifadelerine, yapımın düzenine dikkat et. Bana sorduğunu bende çizilmiş hal­
de bulacaksın, çünkü ben kelimelerle konuşan ve kendisiyle kelimelerle konuşu­
lan biri değilim. Bilgim yalnızca bana kadar uzanır ve özüm (şahsım) İsimlerim­
den başka bir şey değildir. Ben Bilgiyim, Bilinen ve Bilenim. Ben Hikmetim, 
hikmetin eseri ve Hekimim (veya: Sophia, felsefe vefilozofum).'"Fritz Meier' in 
doğru şekilde belirttiği gibi (''The Mystery of the Ka'ba," s. 156), Aristo ilahi-

299 



BIR'LE BiR OLMAK 

Böylece mutasavvıfın aşkın nefsi, ilahi Alter Egosu olan var­
lık kendini açığa çıkarır ve mutasavvıf onu tanımakta tereddüt 
etmez, çünkü arayışı sırasında, llahi Varlığın gizemiyle karşı 
karşıyayken şu emri duymuştur: "Yanında olan ve seninle bera­
ber tavaf eden Meleğe bak." Mistik Kabe'nin varlığın kalbi oldu­
ğunu öğrenmiştir. Ona "Beni içeren tapınak kalbindir" denmiş­
tir. Zatın gizemi Kalbin Tapınağından başka bir şey değildir ve 
ruhani hacının tavaf ettiği yer kalptir. ı 77 

Genç ona "tavaf et ve benim ayak izimden git" buyurur. Da­
ha sonra, anlamı tüm insani ifadelere meydan okuyan inanılmaz 
bir karşılıklı konuşma duyanz. Çünkü birbirleri olan iki varlığın 
birbirlerine söyleyebilecekleri şeyi tercüme etmek nasıl müm­
kün olabilir: ilahi ben olan "Melek," ve onun diğer beni, dünya­
da "görevli" olan "Hayali Hazret"in dünyasında buluştuklann­
da? Rüyet sahibinin sırdaşına onun emriyle anlattığı öykü Fethi­
nin öyküsü, yani İbn Arabi hikmetinin temel sezgisinin kökünde 
yatan içsel tecrübenin kısa bir anlatısıdır. 178 "Kalp" Tapınağının 

yatı'ndan gelen bu son cümleler bize Delikanlının kimliği konusunda şüphe bı­
rakmaz. Aristoteles 'le kendini bedeninden ayıran ve manevi varlığına nüfuz 
eden mutasavvıf tarafından söylenirler; burada da kendini dünyevi benine bir rü­
yet ve konuşmanın yüzleşmesinde izhar eden manevi varlık tarafından söylenir­
ler. Gizemli Delikanlı, ilahi Alter Ego'dur, aşkınlıktaki Bendir, yani toplam var­
lığının semavi kutbunun dünyevi ben olduğu bir ikili-birliğin semavi kutbu olan 
şahıstır: semavi öze sahip görünmez bir sen ve dünyevi düzlemde zuhur eden bir 
ben (bkz. Tefsirinde Kuran' da bulduğu yedi anlam katını insanın yedi latif orga­
nına, letaif e bağlayan Simnani: tecelli, mutlak gizli latif içsellikte (latife-i ha­
fiyye), Benin, ena'iyyet'in yeri olan latif organda ortaya çıkar). Burada aynca 
Zerdüşt antropolojinin temel temsiline, Daena-Fravaşi'ye, dünyevi bireyin me­
lek-arketipine de değinmek gerekir (Meier, ss. 1 25- 1 26 ve Terre ctf/este et Corps 
de resurrectioıı adlı kitabımız, ss. 67 ff.). Delikanlı kendi şahsında, mistik Tapı­
naktan çıkıntı yapan sütun simgesiyle ima edilen şeyin varlığını, ilahi Sırların 
müfessirini ortaya koyar. O, mutasavvıfın Ruhu, Kutsal Ruh, Cebrail ve Ka­
be'den çıkan Hacer'ill Esved taşıntır (farkına varıldığı anda "Beyaz Taş"); muta­
savvıfın ilahi İsmi, ayn-ı sabiıesidir (yukarıda n. 14). Cili'nin gözlemlediği gibi 
(el-lnsanu'l-Kamil, il, 89, 2), Kabe Zaıı temsil eder; Hacer'ül Esved taşın, insa­
nın latif veya manevi varlığıdır (latife, Geistwesen, "Melek"). Bireysel insanın, 
şahsının ideası, "Meleği" olmadan varolamayacağı gibi, K5.be'nin temsil elliği 
ilahi Ben olmadan, bir olgular bütünü olarak dünya da varolarnaz. 

177 Fütuhat ı. 50. 
1 78 Şimdi ise mistik edebiyatın benzeri çok az örnek sunduğu bu "Melekle konuş­

ma"nın ikinci ve üçüncü anlarıyla karşı karşıyayız. Birbiri olan iki varlık arasın­
daki bu muhaverenin izini yitinnemek için Melekle bu karşılaşmaya ve ona bağ­
lı olarak sırlan öğreten pedagojiye büyük dikkat sarfetmeliyiz. Alter Ego insani 
beninden iıinerarium spiriıua/e'sini [manevi yolculuk] anlatmasını istediğinde 

300 



HAKKIN SURETi 

yani Zatın gizeminin tavafının temsil ettiği şey bu Arayıştır. Fa­
kat rüyet sahibi artık, ulaşılmaz llahın karşısında yalnızca dün­
yevi boyutuna düşmüş yalnız ben değildir, çünkü llahın, içinde 
yoldaşı olduğu varlıkla karşılaştığında, kendisinin llahlığın sım 
(sırru 'r-rububiyye) olduğunu bilir ve dairesel ayinlerini gerçek­
leştiren bu ikisinin "izdivacı", ikiliğidir: yedi defa, mutasavvıfın 
sırayla kendini verdiği yanı ilahi mükemmellik Sıfatı. 179 

iki terim bir noktada birleşir, fakat birbirlerine karışmazlar. Çünkü bu Arayış in­
sani beni, ilahi Alter Ego'su tarafından ezelden beri bilinen bir hedefe ulaştırabi­
lir; Alıer Ego verdiği cevapla bunu, ezeli taçlandınlışının hikayesi aracılığıyla in­
sani bene bildirir. Semadaki olayla Dünyadaki olay tek bir dramada birleşir. ikin­
ci anı bu emir temsil eder: ''Tavafını benim ayak izlerimi takip ederek sürdür. Be­
ni Ayımın ışığında müşahede et ve böylece kitabına yazacağın ve müstensihleri­
ne yazdıracağın şeyleri benim doğamda bul" (yani Fütuhı'iı kitabı, bkz. Yukarıda 
n. 14). Gerçek birlikte gerçek ikilik bu emirle ifade edilir: "Bana ilahi Varlığın 
tavafın sırasında sana latif dünyanın hangi hakikatlerini gösterdiğini, her hacının 
müşahedesine izin verilmeyen o şeyleri söyle, böylelikle himmetini ve gizli de­
rinliklerini (ma 'naka) bileyim. O zaman seni, hakkında öğrendiklerime göre ken­
dime yukarıda hazır ederim (çünkü seni bilmiş olurum). (Fütuhat l, 48). Rüyeti 
görenin cevabı üçüncü andır: "Sen, müşahede eden ve ·edilen, evet, sana bana 
gösterilen o gizli hakikatleri, ışık süzmelerinde gururla yürüyen, perdelerin altın­
da tek öze sahip olan o hakikatleri anlatacağım." Bu cevap lbn Arabi'nin geçmiş 
olduğu ve onun aracılığıyla tecellisinin gerçekleşmesinin müridinin de geçmesi­
ne sebep olduğu manevi evrelerin anlatısıdır. Burada kendine bir nesne olarak 
karşıt olan ayrışmamış ilahi Varlıkla zihinsel bir yüzleşmeyle karşı karşıyayız; 
"inançlarda yaratılan Hakk"ın dogmatik dininden, kalbi kendini -anlamlarına 
nüfuz ettiği için- tüm tecellileri kabul etmeye kabil kılmış olan arifin, ilahi sırla­
ra vakıf olanın dinine geçişle karşı karşıyayız. "Hakkın Sureti" onun için artık di­
ğer tüm inançları dışlayan şu veya bu inancın sureti değil, tavafının (kendi varlı­
ğı olan "Hakkın Duası"nın) sonunda karşılaştığı, bu Suretin yalnızca kendisine 
görünür olan görünür sureti olduğu görünmez Zat olan Tapınağa beraberinde gir­
diği kendi ebedi Suretidir. Bu hedefe ulaşmak için önce büyük feragati kabul et­
mek, nesnel ve nesnelleştirici dogmacılığın (yukarıda n. 5) iddialarını silmek zo­
rundadır. ilahi yoldaşına ulaşmak, himmetinin kabiliyetine tekabül eden bir hu­
zurla ilahi Alter Ego'suna hazır olabilmek için mutasavvıfın üç evreden, ilç içsel 
keşiften geçmesi gerekmektedir: öncelikle, fenii'yı (yukarıda IJI. Bölüm n. 50) 
tecrübe etmeden evvel aynm yapan kulun durumunun, Rab ve aşk kulu, Rab ve 
kendini onun için ve onda izhar ettiği insan arasındaki ahdin kurulmasına nasıl 
engel olduğunu keşfetmelidir. ikinci olarak, Melek-Antropos'un, oğlu olduğu 
Adem'in, yani --0nunla beraber Kabe etrafında dönen ve arşına yerleştiğini, yani 
varlıklar arasındaki Arşa eş olan ilahi Halife olarak taçlandınldığını gördilğü­
Gayb alemindeki arketipinin rüyeti. Üçüncü olarak, Arşın keşfi: Arş varlığın kal­
bidir (kalbü'l-vücud), "beni içeren Tapınak kalbindir." Tapınağın sım kalbin gi­
zemidir. işte bu Tapınaktan çıkıntı yapan sütunun kim olduğunu gösterdik: ken­
disine şimdi hareket bahşedilmiş olan bir kişiye dönüşmüş Hacer'ül Esved taşı, 
ona ayak izlerini takip etmesini emreden, ilahi sırlan bildiren Delikanlı. 

179 Aynca bkz. Meier, ''The Mystery of the Ka'aba," s. 164. Kabe'nin yedi kez ta­
vafı -ki bu tavaf en içkin özümüzün sınırlarını belirler; bkz. Simnani'de (yuka-

301 



BİR'LE BiR OLMAK 

O zaman ayin, tecellinin kendisi, yani İlahi Varlığın Kendini 
o insanda Kendine izhar ettiği ve eo ipso [sırf bu nedenle] o insa­
nı kendine izhar ettiği Surette insana tezahürü olan "Tanrının Du­
ası"nın doruğu haline gelir. İşte akıbet bundan sonra gerçekleşir: 
Mistik Delikanlı "Benimle Kabe' ye gir" buyurur. Gaybın yorum­
cusu, Gaybı, girilmez Tapınağı tercüme etmekle artık yetinmez. 
Kim olduğu anlaşıldığında, Tapınağa giriş yolunu gösterir: 

"Hemen onunla beraber içeri girdim ve aniden elini göğsü­
me koydu ve bana şöyle dedi: Ben oluşun, a'yan-ı sabitenin ve 
mekanın gizemlerini kapsama kabiliyetimde yedinci mertebede­
yim; 1Iahi Varlık beni saf halde Havva'nın Nurunun parçasından 
var etti." 1 80 Buna karşılık, ilahi Alter Ego, "Melek" dünyevi be-

rıda n. 1 1 )  yedi !etil 'if, toplam insanın latif organ veya merkezleri- Nefsin farklı 
katmanlarına sırayla ulaşan bir yükseliş sırasında yedi llahi Sıfatın benimsen işi­
ni temsil eder. cm için ise mutasavvıf, tavaf aracılığıyla hüviyetine, kaynağına, 
ezeli kökenine ulaşır; aşkın bilincin sınırlarına bastıran, varlığının ikileşmesinin 
ona kendi gizemini gösterdiği ve ilahi Alter Ego'sunda toplam bireyliğinin ona 
tümüyle görünür hale geldiği bu hayrete düşürücü muhaverenin ortağı olur. 

ıso Bu ise Fiitahilı'ın büyük inisiyatik önsözünün dördüncü anıdır (1, 5 1 ). Mutasav­
vıfın uzun Arayışını anlattığı ilahi Alter Ego, ezelde bu arayışın meyvesini çok­
tan almıştır: "Benim sadık sırdaşım (yani mistik Delikanlı) bana dedi ki: 'Ey en 
yüce dostum, bana önceden bilmediğim ve varlığımda kazılı ve sürekli olmayan 
hiçbir şey söylemedin.' Ben dedim ki: 'içimde seninle beraber, senin aracılığın­
la ve sende öğrenme ve böylece senin öğretine göre öğretme arzusunu doğur­
dun.' O dedi ki: 'Kesinlikle, Ey evine dönen gurbetçi !  Ey azimli arayış ehl i !  Be­
nimle beraber Hicr' in Kabe'sine gir, çünkü bu tüm perde ve örtülerin üstünde 
yükselen Tapınaktır. Ariflerin girdiği yerdir; tavafla meşgul hacıların dinlendiği 
yerdir.' Böylece hemen onunla beraber Hicr'in Kfibe'sine girdim." (Hicr' in Ka­
be'si olarak adlandırılan yerin lsmail ' in mezarını içerdiğinin söylendiğini belirt­
mek gerekir; lsmaili arkadaşlarımdan biri bu olguda lbn Arabi' ye ait ince bir ima 
görmektedir.) Daha sonra, Delikanlı ona kim olduğunu ifşa ettiğinde ("Ben ye­
dinci. . . .  "), ezeli var ediliş ve arşa yükselişinin -veya daha doğrusu "yükselişle­
rinin"- gizemini ifşa eder; yüce ikametgahlarından onun üzerine inen ve solu­
ğuyla ona kendi ve ötekinin bilgisini veren Kalem-i Ala olan Melek (el-Kale­
mü '/-a 'lil). "Cennetim ve dünyam ikiye ayrıldı; o bana lsimlerimin toplamını 
öğretti." Sonra, Melek, Kalem-i Ala, ona Meleğin haysiyetini (yani krallık hay­
siyetini, hazretü'l-melek, melek-melik için bkz. Aşağıda n. 22) verdikten ve onu 
bıraktıktan sonra, mikrokozmosunun melekleri ona yaklaşıp sağ elini öperken, 
nüzul etmeye, ilahi bir Elçi olarak gönderilmeye hazırlandı. Fakat bu nüzul ne­
dir? Gerçeklik midir? Onu bir işaret veya bilmeceden başka bir şeyle belirtmek 
mümkün olsaydı, insani Ego ile ilahi Ego arasındaki kutuplaşmanın tüm gizemi 
yok olurdu. " 'Ben olgun meyve Bahçesiyim, ben bütünlüğün meyvesiyim. Şim­
di üzerimdeki perdeyi kaldır ve varlığıma kazılı satırlarda ifşa olan her şeyi oku. 
Benden ve bende öğrendiklerini kitabına koy, tüm dostlarına söyle.' Sonra üze­
rindeki perdeyi kaldırdım ve ondaki her şeyi tefekkür ettim. Onun içindeki nur, 
gizleyen ve kapsayan gizli ilmi ( 'ilm-i meknQn) görmemi sağladı. Okuduğum ilk 

302 



HAKKIN SURETİ 

nine ebedi cülusunun gizemini ifşa eder. Her ikisini de kapsayan 
Tapınakta, Yaratan-Yaratılanı ikili-birlik olarak biçimlendiren 
Ademi tecellinin sım ortaya çıkar: Ben Bilen ve Bilinenim, ken­
dini gösteren suret ve gösterildiği suretim -llahi Varlığın senin 
içinde ve senin tarafından, a'yan-ı sabite tarafından belirlendiği 
şekliyle, yani Kendini sende ve senin aracılığınla, İdea, şahsının 
kişisel tecellisi, onun ebedi Yoldaşı olan "Meleğin" suretinde 
gösterdiği şekliyle llahi Varlığın kendine tezahürüdür. 

Her tecellinin bir "meleki tecelli" l81 olduğu söylendiğinde 
kastedilen bu tezahürdür. Zat ile karşılaşılmaz; Zat görülmez; 
çünkü Zat Tapınağın kendisidir, kalbin Gizemidir; mutasavvıf, 
lnsan-ı Kamil'in mikrokozmik tamlığına ulaşarak "Onun Melek­
leri"nin, yani varlığını teşkil eden tecellinin sureti olan "Hakkın 
Sureti"yle karşılaştığında bu Tapınağa girer. Işığı görmeyiz; 
Işık, parladığı Surette görmemize sebep olan ve kendisini göste­
rendir. "Tapınak" tecellinin sahnesidir, Aşık ve Maşuk arasında­
ki muhaverenin sahnelendiği kalptir ve bu muhaverenin Tannnın 

satır ve bu yazıdan öğrendiğim ilk sır şimdi bu kitabın il. faslında (Fütuhat) an­
latacaklanmdır." Mistik Delikanlının Kitabü'l-lsra'da tekrar ortaya çıkışı ve ro­
lü burada incelemeye çalıştığımız şeyi doğrular (yukarıda iV. Bölüm n. 44 ve bu 
bölümde, nn. 14, 17, 19). Bu kitapta lbn Arabi, Peygamberin gece miracını 
(İsra ') tekrar eden kişisel bir tecrübesini anlatır. 

1 8 1 Bu terimle [angelophanie]. dünyevi, tarihsel ve fiziksel insanlığın düzleminde 
ilahi Huliil fikrinin aksine manevi alemin düzleminde ilahi antropomorfozu, me­
leki dünyanın insani Suretini veya ilahi insanlığını (lsmaililiğin Adem-i ruhd­
ni'si) kastettiğimizi kısaca hatırlatmak gerekir. Varlıkların, melek ve melek te­
cellisi olarak adlandırmayı en uygun gördüğümüz "mütecelli işlevleri" bu ikin­
cisine bağlıdır. Elbette bu "-angelos" fikri varlığı basit bir "elçi" yapan bir dele­
gelikten çok daha fazlasıdır. lslam'dan beri çoğunlukla.firişre terimiyle çakışan, 
Yunanca "-angelos"un Farsça eşi olan lran terimi /zed'e (ilahlık) tekabül eder. 
Arapça melek sözcüğüne aynı kuvveti vermek için lşrakiyı1n arasındaki rabbü'n­
na ' (melek-rabb veya bir türün arketipi) kavramını hatırlamak yeterlidir. Gerçek­
te (Süryaniceden gelen) Arapça sözcük, göndermek, bir görev vermek anlamına 
gelen el'eke fiilinin l 'k kökünden elde edilir; mel'ek, elçi, buradan doğar. Fakat 
güncel kullanımda zayıf işaret hemze yazılmaz ve sözcük sahip olmak, egemen 
olmak anlamına gelen m/k kökünden türetilmiş görünür ve harekesiz yazımda 
melek ve melik aynıdır. Nitekim, bu tümevarım olgusu bir yanlış anlama tehlike­
si içermez. Konunun ideografik yönü üzerinde tefekkürde bulunan yazarlarımız 
bir anlamdan diğerine geçerler: her melek bir meliktir (fakat bu önerme tersine 
çevrilemez!) -Gul3.t-ı Şia'ya mensup olan Şelmegani'nin bu güzel tanımında 
ifade edildiği gibi: "Melek, kendisine sahip olan varlıktır (elledhf meleke nefse­
hu, kendi nefsine hakim olandır)." Aynı göndermeyle Şirazlı Rı1zbihan Bakli'nin 
Şathiyyat'ında da karşılaşırız (Şehid Ali 1342, fol. 14a); bkz. Rı1zbihan Bakli, 
Commentaire sur /es paradoxes des Soufis. 

303 



BIR'LE BiR OLMAK 

Duası olmasının sebebi budur. Tapınağın kalbindeki tecelli Süh­
reverdi'nin "Kamil Tabiatına" ettiği Duanın cevabıdır. Bu daha 
önceki çalışmalarımdan bazılarında, geleneksel "Melekle müca­
dele" kavramıyla karşıtlığını vurgulamak adına "Melek için mü­
cadele" olarak nitelendirdiğim şeyin sonucudur: sonsuzun sonlu­
da, ilahi bütünün İnsan-ı Kamilin mikrokozmosunda eşleşmesi 
ve bu iki eşzarnanh fakat paradoksal gerçek -ilahi red: "Beni gö­
remezsin" ve nebevi tanıklık: "Rabbirni suretlerin en güzelinde 
müşahede ettim." 

· 

304 



SONSÖZ 

Burada mütecelli Hayal üzerine bu çalışmayı, bu zamanda 
taşıyabileceğimiz en ileri noktaya taşıdık. Az önce inceledikleri­
miz bize, bu kitabın ikinci bölümünün önsözünde, fanteziden 
dikkatle ayırdığımız, bir Hayalde varlığın kemali ve Hayalin var­
lığa aktarımı olarak tanımladığımız o Yaratıcı Muhayyilenin gü­
cüne dair azami bir örnek sunar. Bu tefekkürün yolundan gider­
ken kendimizi bir anlığına rüyet sahibi mutasavvıflarımızın ha­
reketine güvenle bırakmış, sonrasında ise bize dayatılan dünya­
ya bir kez daha tutsak düşmüş olabiliriz. Fakat eğer dünyamızı 
yaratmaya yetecek kadar enerjimiz varsa, belki de yaratımımız, 
ümitsiz bir meydan okuma olmasa da, en azından mahvolmuş bir 
manevi dünyaya dair bilincimizin izin verdiği tek yüceliğin bir 
önkabulü olur. Çağdaş filozoflarımızdan biri bahsettiğim yüceli­
ği en başarılı kitaplarından birinin son cümlelerinde dile getirir: 
"Bir ruhun kendini ölümsüz yapmaya gücü yoktur; yalnızca ken­
dini ölümsüzlüğe layık yapmaya gücü vardır . . .  Bir ruha sahip 
olmak, o yok olduğunda son sesi layıkıyla Desdemona'nın me­
zarının ötesinden "Yanlış yere, yanlış yere ölüm!" diye iç çekişi 
olabilsin diye yaşamaktır." 182 

Burada, kesinliklerini bu sayfalar sırasında dile getirdiğimiz 
Maneviyatla karşılaştırıldığında hayali ve manevi anlamda ne 
kadar zayıf olduğumuzu görebiliriz. Hiçliğe olan bir saplantı ve­
ya üzerinde hiçbir gücümüz olmayan bir yokluğun kabulü olarak 
tecrübe ettiğimiz şey onlar için ilahi öfkenin, mistik Maşuğun 
öfkesinin bir tezahürüydü. Fakat o bile gerçek bir Huzurdu, Su­
filerimizi hiçbir zaman terketmeyen o Hayalin huzuruydu. 
Fars'ın en büyük şairlerinden biri, aynı zamanda en büyüklerin­
den olmasa da büyük bir mutasavvıf olan Sadi, bu durumu bir­
kaç etkileyici mısrada en iyi şekilde anlatır: 

ısı Etienne Souriau, Avoir une ame, s. 14 1 . 

305 



BIR'LE BiR OLMAK 

Eğer öfkenin ateşi canıma kıyarsa 
Nefsim ölümde huzur bulur. 
Eğer bana kadehte zehir sunarsan 
Ruhum zehir kadehini içer. 
Kıyamet günü gelip de 
Mezarımın toprağında dirildiğimde 
Aşkının misk kokusu 
Ruhumun elbisesine yine sinmiş olur 
Çünkü beni aşkından mahrum bıraksan da 
Bana müşahedeni sundun 
Ve müşaheden gizli sırdaşım oldu. 

306 



KAYNAKÇA 

ABBAS KUMMI. Sefinetü Bihiiri 'l-Envar, 2 c i l t ,  Tahran, 
1 352- 1 354/1934- 1 937. 

AFFIFI, A. E. (ABU'L-' ALA 'AFFiFi). ed. Fusus el-hikenı, 
2 cilt, Kahire, 1 3 65/1946. 

-The Mystical Philosophy of Muhytd-Din Ibn al-Arabi, 
Cambridge, 1 959. 

AHMED ALEVİ, SEYYİD. Maskal-e Ş af a ,  Institut Franco­
lranien, MS 5. 

ALPHANDERY, PAUL. "Le Gnosticisme dans les sectes 
medievales latines." Congres d'Histoire du 
Clıristianisnıe içinde, 111. Cilt, Paris, 1 928. 

AMAD ŞiRAZi (ŞEYH). Athar-e Alınıediya, Şiraz, 1 374/1955. 

ANGELUS SILESIUS (Johannes Scheffler). The Cherubinic 
Wanderer, Paris, 1 946 

ASiN PALACIOS, MIGUEL. El Islanı cristianizado, estudio 
del sufismo a travis de las obras de Abenarabi de 
Murcia, Madrid, 1 93 1 .  

- "El Mistico Abu' l- '  Abbas ibn al-' Arif de Almeria," Obras 
escogidas içinde, 3 cilt, Madrid, 1 946, 1, 217-242. 

- "Ibn Masarra y su escuela: origines de 1 a filosofia 
hispano_musulmana," Obras escogidas içinde, 1, 
1 -2 16. 

- La Escatologla musulmana en la Divina Comedia, seguidia 
de la Historia y Critica de una polemica, 2. baskı, 
Madrid, 1 943. 

BALi EFFENDi. Fusus Şerhi, İstanbul, 1309/1 892. 

BOUSSET, WILHELM. Hauptprobleme der Gnosis, 
Gottingen, 1907. 

BULGAKOV, SERGEI. Jacob 's Ladder (Rusça), Paris, 1 929. 

CAFER İBN MANSÜRİ EL-YEMEN. Kitabu 'l Keşf, ed. 
R. Strothmann, Oxford, 1 952. 

307 



KAYNAKÇA 

CERULLI, ENRICO. Jl "Libro de/la Scala " e la questione 
de/le fanti araba- spagno/e de  1 1  a Divina Conımedia, 
Vatikan, 1 949. 

CA.Mt, ABD EL-RAHMAN. Nefahtitü 'l-Üns. Lucknow, 1916. 

- Eşi"atü 'l-Lenıa 'iit (Fahrüddin Iraki'nin şerhi) Tahran, 
1909/1 886. 

CiLl, ABDÜLKERİM Kitab El-insan el-Kamil, Kahire, 
1304/ 1886- 1 887. 

CORBIN HENRY. "Recherches sur l 'henneneutique 
lutherienne," Amıuaire de /' Ecole des Hautes Etudes, 
Section des siences Religieuses içinde, Paris, 1 939, 
ss. 99- 1 09. 

- Avicenne et le recit visionnaire, 2 cilt, Tahran ve Paris, 
1 959, 1954. Bibliotheque iranienne, 4-5. 

- "Confessions extatiques de Mir Damad," Melanges Louis 
Massignon içinde, 1, 331 -378. Institut français de 
Damas, 1 956. 

- "lmagination creatrice et priere creatrice dans le Soufisme 
d'lbn 'Arabi," Eranos Jahrbuch, XXV ( 1956), 122-240. 

- "De la Gnose antique a la Gnose ismaelienne," Atti del XII. 
Congresso Volta, Accad. Naz. dei Lincei. Roma, 1 956. 

- "Divine Epiphany and Spiritual Rebirth in Ismailian 
Gnosis," Man aııd Transformation içinde, s. 69- 1 60, 
New York (Bollingen Series XXX) ve Londra, 1 964. 

- Etude preliminaire pour le " Livre reunissant les deux 
sagesses" de Nasir-Hüsrev, Tahran ve Paris, 1 953 
(Bibliotheque iranienne). 

- Histoire de la phi/osophie islanıique. /. Des origines jusqu 'iı 
la mort d'Averroes ( 1 198). Paris, 1 964. 

- "L'lnteriorisation du sens en henneneutique soufie irani­
enne," Eranos Jahrbuch, XXVI ( 1 957 ), 57- 1 87.  

- "L'Ismaelisme et le symbole de la Croix," La table Ronde 
(Paris), Aralık 1957, ss. 1 22- 1 34. 

- Les Motifts zaroastriens dans la philosophie de Sohrawardi, 
Tahran, 1 946. 

308 



KAYNAKÇA 

- Oeuvres philosophiqeus et mystiques de Sohrawardi 
(= Opera metaphysica et mystica, il), Tahran ve Paris, 
1959. 

- "Le Recit d'initiation et l'hermetisme en Iran," Eranos 
Jahrbuch, XVII ( 1 949), 1 2 1 - 1 87. 

- "Rituel sabeen et exegese ismaelienne du rituel," Eranos 
Jahrbuch, xıx ( 1950), 1 8 1-246. 

- "Soufisme et sophiologie," La Table Ronde (Paris) Ocak 
1956, ss. 34-44. 

- "Sympathie et theopathie chez !es 'Fidelles d' Amour' en 
Is lam," Eranos Jahrbuch, XXIV ( l  955), 199-301 .  

- Terre celeste et Corps de resurrection: de l 'lran mazdeen a 
l 'Jran Shi 'ite. Paris, 1 96 1 .  

- Aynca bkz. HESCHEL, ABRAHAM; RUZBEHAN BAKLİ 
ŞİRAZİ; SÜHREVERDİ, ŞEHABEDDİN YAHYA 

DAVUD KAYSERİ. Fusus Şerhi, Tahran, 1 299/ 1882. 

ECKHART MEISTER. Telle etait Soeur Katrei. A. Mayrisch 
Saint-Hubert çev., Paris, 1954, (Documents spiritueles.) 

ELIADE MIRCEA. Le Yoga, immortalite et liberte, Paris, 
Payot, 1954. 

FESTUGIERE, A. La revelation d'Hermes Trismegiste. 4 cilt. 
Paris, 1 949- 1 954. 

GAZAL1, AHMED lBN MUHAMMED. Sevanihü 'l- 'Uşşak, 
Farsça metin ve ed. Hellmut Ritter, İstanbul, 1949, 
(Bibliotheca Islamica 1 5). 

HERZOG JOHANN JAKOB. Realencyklopadie Jür protes­
tantische Theologie und Kirche, 24 cilt, Leipzig, 1 896-
1 9 13.  

HESCHEL ABRAHAM. Die Prophetie, Krakow, 1 936. 

IVANOW, W. A treatise on Jsmaili Doctrine also Called 
(wrongly) Hafi- Babi Shah Sayyid Nasir. Bombay, ed. ve 
çev. Kalami Pir, 1 935, (Islamic Research Association 4). 

- Nasir-e Khusraw and lsmailism, Bombay, 1948, (The 
Ismaili Society, Series B, No. 5). 

lBNÜ'L-ARABİ, MUHYİDDDİN. Fususu 'l-Hikem, çev. 
Ekrem Demirli, İstanbul: Kabalcı Yayınlan, 2008. 

309 



KAYNAKÇA 

-Kitab el lsra, Haydarabat, 1948. 

- Kitab-ı Zahiiirü'l-a 'liik, Şerh-i Tercümanü'l-eşvak, Beyrut, 
1 3 1 2/1 895. 

- Fütuhat-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli. İstanbul: Litera 
Yayıncılık, 2008. 

- The Tarjuman al-ashwaq, . A collection of Mystical Odes by 
Muhyi 'ddin ibn al-Arabi, ed. ve çev. R. A. Nicholson. 
Londra, 1 9 1 1 .  (Oriental Translation Fund, New Series, 
XX). 

JAMES, MONTAGUE RHODES. The Aporcryphal New 
Testament, Oxford, 1960. 

JUNG, C. G. Aion: Researches into the Phenomenology of the 
Self, F. C. Hull çev. The Collected Works of C. G. Jung, 
9, ii. New York (Bollingen Series XX) ve Londra, 1959; 
2. baskı, 1969. 

- "The Psychology of the Child Archetype," The Archetypes 
and the Collective Unconscious içinde, R. F. C. Hull. 
Collected Works, 9, i. New York (Bollingen Series XX) 
ve Londra, 1 959; 2. Baskı, 1 969. 

- 'Sychronicity: An Acausal Connecting Principle." The 
Structure and Dinamics of the Psyclıe içinde, R. F. C. 
Hull çev. Collected Works, 8, New York (Bollingen 
Series XX) ve Londra, 1960; 2. baskı, 1969. 

- ve K. Kerenyi; Einführung in das Wesen der Mythologie, 
Zürih, Rhein-Verlag, 1 95 1 .  

KAŞANİ, ABDÜRREZZAK. Fusus Şerhi, Kahire, 1 32111903. 

- lstılahat es-Sufiye, Menazil es-Sil.irin eserinde sayfa altlarına 
basılmıştır, Tahran, 1 3 1 5/1 898. 

KAŞANİ, lZZEDDlN. Misbah el-Hidaye, ed. Celaleddin 
Humayi, Tahran, 1947. 

KAZIM SEYYİD RÜŞTİ. Şerh-i ayet e/-Kürsi, Tebriz, 
127 11 1855. 

KOYRE, ALEXANDRE. Mystiques, Spiritue/s, Alchimistes du 

XV/e siecle allemand, Paris, 1966. 

- La Philosophie de Jacob Bohme. Paris, 1 929. 

3 10  



KAYNAKÇA 

Kur'iin-ı Kerim ve Açıklamalı Meali. İstanbul :  Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınlan, 2012. 

KUHl, MİRZA İBRAHİM. El-Dürret el-Necefiye (Neclı 
el-Belaga şerhi), Tebriz, 1271/ 1855. 

MASSIGNON, LOUIS. "Elie et son rôle transhistorique, 
Khadiriya, en Islam," Etudes carmelitaines: Elie le 
Prophete, il, 269-290, Paris, 1956. 

- Essai sur les origines du lexique technique de la mystique 
musulmane, 2. baskı, Paris, 1 964. 

- Hallac, Divan, Paris, 1 955 (Documents Spirituels 1 0). 

MECLİSİ MUHAMMED BAKİR. Bihar el-Envar, 14 cilt, 
Tahran, 1 305/1887- 1 888. 

MEIER, FRITZ. "The Mystery of the Ka'ba: Symbol and 
Reality in Islamic Mysticism," The Mysteries içinde, 
ss. 149-1 68. New York (Bollingen Series XXX) ve 
Londra. 1965. 

MEVLANA CELALEDDİN RUMİ. Fihi mafih, ed. 
Bediüzzaman Furfizanfer, Tahran, 1 330/19 12. 

- Mesnevf-i Şerif, çev. Süleyman Nahifi, Sadr Amil 
Çelebioğlu, İstanbul, Timaş, 2007. 

MUHYİ LAR1. "Futı1h el-harameyn" (şiir). Bibliotheque 
nationale, MS supplement persan 1 389. 

NICHOLSON, REYNOLD A. Studies in Islamic Mysticism, 
Cambridge, İngiltere, 1 93 1 .  

- Aynca bkz. CELALEDDİN RUMİ; MUHY1DDD1N 
İBNÜ'L-ARABİ. 

NORDSTROM, CARL OTTO. Ravenastudien. Stockholm, 
1 953. 

NYBERG, HENRIK SAMUEL. Kleinere Schriften des lbn al­
'Arabi, Leiden, 1 9 19. 

ODEBERG, HUGO. ed. ve çev., 3 Enoch or. The Hebrew Book 
of Enoclı. Cambridge, İngiltere, 1 928. 

PROCLUS. Fr. çev. Recherches de sciences religieuses içinde, 
1939, ss. 1 02- 106. 

RENAN, ERNST. Averroes et l 'Averroisme, 8. baskı, Paris, 
1 936. 

3 1 1  



KAYNAKÇA 

RINGBOM, L. 1. Graltempel und Paradises, Stockholm, 195 1 .  

RIITER, HELLMUT. Das Meer der Seele, Leiden, 1966. 

- 'Philologika VII," Der lslam (Strasbourg), XXI ( 1 933), 
84-89. 

- Aynca bkz. GAZALİ, AHMED İBN MUHAMMED 
ROSENBERG, FREDERIC, ed. ve çev. Le Livre de Zoroastre 

(Zaratusht-

Nama) de Zartusht-i Bahram ibn Pajdu. St. Petersburg, 1 914. 

RUZBEHAN BAKLİ Ş1RAZi. Commentaire sur les paradoxes 
des Soufis (Sharh-e Shathiyat), ed. ve çev. Henry Corbin, 
Tahran veParis, 1 966 (Bibliotheque Iranienne 1 2). 

- Le Jasmin des Fideles d'Amous (K. 'Abhar el- 'Ashiqin). 
Traite de soufisme en persan, ed. ve çev. Henry Corbin 
ve M. Mo'in. Tahran ve Paris, 1958 (Bibliotheque 
Iranienne 8). 

SCHELER, MAX. The Nature of Sympathy, çev. Peter Heath, 
New Haven, 1 954. 

SCHELLING, FRIEDRICH VON. Introduction iı la 
philosophie de la mythologie, çev. S. Jankelevitch. 

SEMNAN1, 'ALA'ÜDDEVLE. "Tefsir." 
SODERBERG, HANS. La Religion des Cathares, Uppsala, 

1 949. 

SOURIAU, ETIENNE. Avoir une ilme, essai sur les existences 
virtuelles, Paris, 1 938. 

- Les dijferents modes d 'existences, Paris, 1945. 

- L'ombre de Dieu, Paris, 1 955. 

STROTHMANN, RUDOLF. Gnosis-Texte der Jsmailiten; 
arabische Handsclırift Ambrosiana H 75, Göttingen, 
1943, (Abhandlungen der Gottinger Akademie der 
Wissenschaften Phil.-Hist. Ki., No. 28.). 

- Aynca bkz. CAFER 1BN MANSÜR1 EL-YEMEN 
SÜHREVERDİ, ŞEHABEDDİN YAHYA. Hikmet el-lşrak, ed. 

Henry Corbin içinde, Oeuvres philosophiques et 
mystiques de Sohrawardi ( = Opera metaphysica et 
mystica, il) Tahran ve Paris, 1 959. 

3 12 



KAYNAKÇA 

SUZUKI, DAUISETZ TEITARO. Essai in Zen Buddhism. 
Birinci ve Üçüncü Seriler. 2. Baskı, Londra, 1 9 1 9  ve 
1 963. 

ŞARAN1, ABDULVAHHAB. Kitab el-Yevakit, 2 cilt, Kahire, 
1305/1 888. 

ŞEHRlSTANİ, EBU'L FETH MUHAMMED. Kiıab el-Milel 
ve ' !-Nihal, Tahran, tarihsiz. 

VAJDA, GEORGES. L'Amour de Dieu dans la theologie juive 
du Moyen Age, Paris, 1 957. 

- Juda ben Nissim ibn Malka, philosophe juif marocain. Paris, 
1 954. 

YALLI, LUIGI. "il Linguaggio segreto di Dante e dei " Fedeli 
d'amore,"' Roma, 1 928.( Biblioteca di filosofia e scienza 
10). 

WALTHER, GERDA. Die Phanomenologie der Mystik, Olten, 
1 955. 

YAHYA, OSMAN. L'Histoire et la classification des oeuvres 
d'Ibn 'Arabi' Şam, 1 964. 





DİZİN 

A 
'alemü'l-gayb, 206, 2 1 1 ,  240 

'alemü 'ş-şahiidet, 206, 21 1 ,  240, 276 

a'yan-ı sabite, 58, 1 14, 126, 203, 

214, 2 16, 

A 'yan-ı sabite, 15, 17 

Abdülkerim Cili, 65, 186, 26 1 

Abdürrezzak Kaşanı, 1 84, 242 

agnostisizm, 1 98, 199 

Ahmed Ahsa'i (Şeyh), 8, 1 1 , 1 2, 34 

Alamut (Büyük Kıyametin ilanı), 36, 

47 

alegori, 28, 8 1 ,  87, 1 50, 233, 290 

Ali b. Abdullah b. Cami, 67 

Ali el-Mütevekkil (Şeyh), 67 

Ali Rıza (Sekizinci lmam), 24 

Ali Türke lsfahiini, 35 

Ali Vefa, 65 

el-Meriye okulu, 36 

Alter Ego, 1 6, 12, 58, 65, 292, 298, 

299, 302 

Anadolu, 7 1 ,  72 

Andreae, Johann Valentin, 29 

Angelus Silesius, 66, 89, 1 36, 264 

antropoloji, 12, 13 ,  14, 88, 92 

antropomorfoz, 38, 84, 87 

antropotropizm, 1 05 

Arap felsefesi, 23, 3 1 ,  32 

Asıf ibn Berhiyye, 254 

Asin Palacios, Miguel, 36, 55, 97 

aşkın diyalektiği, 4 1 ,  56, 57, 102, 

166, 293 

aşkın metafiziği, 1 15 

atomlar, 2 19  

Attar, Feridüddin, 42, 69, 72 

Azizüddin Nesefi, 3 1 ,  40 

Azrail (melek), 292 

Bacon, Roger, 32 

Bacon, Sir Francis, 1 2  

Bağdat, 39, 67, 72 

Bahaüddin Veled, 71  

basiret, 248 

Batın ve Zahir, 203, 204, 21 1 ,  241 ,  
281 

Beatrice, 57, 97, 150 

beldi, 2 1 8, 243, 244 

Belkıs (Saba melikesi), 254, 255 

berzah, 1 1 , 13,  25, 27, 33, 35, 48, 5 1 ,  
54, 96, 199, 200, 2 16, 221, 232, 
234, 25 1 ,  254, 256 

Bistami, Ebu Yezid El, 15, 42, 45, 64 

Bizans, 33, 1 39, 1 53 

Boehme, Jacob, 14, 34, 9 1 ,  197, 199, 
260 

Budizm, 80, 244 

Ç=C 
Cafer-i Sadık (Altıncı lmam), 24, 1 86 

Cahiz, 293, 294 

Cami (mutasavvıf), 42, 67, 74, 137, 

1 87 

Cebrail, 25, 43, 57, 65, 8 1 ,  1 85, 192, 
232, 235, 239, 257, 258, 260, 
297 

Cebrail (başmelek), 34, 63, 80, 1 1 2, 

1 3 1 ,  1 39, 1 85, 203 

celal ve cemal, 293 

Christos Angelos, 296 

Christus juvenis, 292 

Corpus henneticum, 266 

Cüneyd (mutasavvıf), 137, 282 

Çakralar, 237, 25 1 

Daena, 43, 29 1 

Daena, 43, 291 

3 1 5  



DiZiN 

Dalıya Kalbi, 8 1 ,  239 

Dante, 57, 58, 97, 107, 1 50, 1 69 

Desdemona, 305 

Deus abscondiıııs (Theos agnosıos), 
273, 277 278 

devoıio sympathetica, 133, 140, 144, 
147, 1 57, 1 6 1 ,  173, 174, 1 82 

diyalojik, 105, 106, 1 10, 1 29, 1 92, 

264 

Diyarbakır, 72 

dogma rasyonel, 247 

dogmacılar, 88, 248 

Dogmatik, 18,  1 4, 1 6, 20, 38, 83, 84, 
89, 92, 93, 106, 144, 2 1 0, 21 l ,  
2 1 3, 2 14, 215,  217,  220, 226, 
243, 247, 250, 284, 285 

dosetizm, 7, 93, 138, 1 67, 25, 260 

dörtleme (qııatenıite), 179, 1 80, 1 8 1  

dünyanın merkezi (Kabe), 46, 58, 65, 
7 1 ,  74 

E_ 
Ebil Abdullah Kadibü' l-ban, 67 

Ebu Sa'id el-Harraz (mutasavvıf), 
205, 224 

Ebu Said (Seyyid), 205, 224 

Ebil Yakub Sicistiini, 21  

Ebil Yezid, 42, 45 

Ebu'!  Hakem Emr lbnü'l-Sarrac, 50 

Ebu'!  Hasan el-Uryani, 66 

Ebu'l-Hasan el-Harakani, 42, 59 

Ebu'! Hasan El Amiri, 46 

Ebu'l-Berekiit Bağdadi, 3 1 ,  43, 65 

Eckhart, Meister, 19 1  

Eflatun, 47 

Efzalüddin Kaşani, 32 

ahlidiyyeı (ilahi birlik), 25 1 

ehlü 'l-keşf, 220 

ehlü'l-Kiti.ib, 62 

e-lestü bi-rabbiküm, 1 32 

Eliade, Mircea, 236 

elips, 1 35, 237, 286 

Elyesa, 6 1  

emanasyon, 1 1 3, 1 86, 23 1 

Empedokles, 36, 55 

Endülüs, 9, 19, 36, 53, 57 

Ene sırrııı 'l-Hakk (Arabi), 135 

Ene '/ Hakk (Halli.ic), 135 

ens increaıum, ens creaııım, 202, 264 

enthymesis, 237, 239, 253, 278 

Eranos, 20 

eros, 98 

Eros, kozmogonik, 198, 23 1 ,  274 

er-Rahman, 1 1 5, 1 85 

eskatoloji, 220 

eşyapılılıklar [izomorfizm], 91  

aktif ve pasif Tanrı, 175,  178 

et-Tecelliyat, 1 1 3, 204 

evrensel Ruh, 185 

Ezgiler Ezgisi, 44, 202, 267, 272 

ezoterist, 13  

fi.i 'iliyyet, 1 85 

Fahreddin-i Iraki, 98 

Fahrü'n-Nisa (Kadınların Şanı), 147 

fantezi , 1 1 , 93, 1 97, 1 98, 200, 204, 

227, 229, 235, 250, 305 

Fatiha, 48, 265, 266, 267, 270, 272 

Fi.itıma, 37, 48, 49, 176 

Fi.itıma-Yaraııcı (Fi.itimafi.itir), 1 76 

Fatıma, Kurduba'lı, 48 

Ffıtımatü'z-Zehra, 49 

Fatimi hükümdarlığı, 29 

feli.isife, 75 

feni.i, 21 3;243, 244 

fenomenoloji, 1 2, 16, 1 9, 44, 62, 63, 
64, 68, 79, 83, 85, 104, 1 1 2, 1 22, 

178, 250, 257, 268, 284 

Fichte, 197 

filozoflar, 13, 23, 25, 39, 45, 57, 72, 

82, 89, 1 33, 19 1 ,  305 

fravaşi, 34, 43, 1 87, 191 ,  192, 291 

316  



DiZiN 

f ukahQ, 70, 72, 73, 86, 87 

FukahQ, 70, 87 

furkô.n, 225 

Futurum amoris, 170 

Fütuhat, 36, 58, 10, 74, 75, 1 56 

fütüvvet, 133 

G 
Gazzali 86, 1 33, 290 

Gemistos Pletho, 33, 5 1  

George, Aziz, 4 1  

Gichtel, J. G., 9 1  

Gilson, Etienne, 26 

Guillaume d' Auvergne, 33 

H 
Halep, 32, 73, 149 

Halllu 'llah, 144 

Halilul/ah, 133 

Hallac, Hüseyin ibn Mansur, 42, 65 

Hamedan, 7 1  

Hamidüddin Kirmani, 8 1  

Harezm (Hiva), 40 

Havva, 178, 179, 1 80, 1 85, 302 

hayal, 22, 27, 29, 33, 34, 63, 69, 74, 
1 24, 1 7 1 ,  173, 174, 1 89, 1 97, 

198, 1 99, 204, 205, 206, 208, 
209, 210, 223, 229, 230, 23 1 ,  
232, 233, 234, 235, 239, 240, 
248, 257, 258, 260, 262, 265, 

272, 280, 282, 290, 295, 305 

hayal gücü, 63, 74, 204, 248, 265 

Haydar Amüli, 37 

(güneş çiçeği) heliotropium, 10 1 ,  
132, 19 1  

Heliotropium, 95, 101 ,  103, 104, 108, 

1 20, 123, 273 

Güneş çiçeğinin duası, 101 ,  132, 191  

Heliotropizm, 15, 106 

hem-demi, 156, 1 60, 182 

hermeneutik, 81 ,  205, 223, 258 

Hermes, 3, 33, 43, 45, 266 

Hermetizm, 34 

Hızır, 14, 1 5, 1 6, 58, 60, 6 1 ,  62, 63, 

64, 65, 67, 68, 69, 85, 88 

Hızır'ın müridi, 2 1 ,  4 1 ,  44, 46, 5 1 ,  

59, 63, 64, 66, 69, 70, 77, 8 1 , 89, 

9 1  

Hızır'ın müritleri, 83, 89, 9 1  

hikmet-i muhayyamiyye, 1 33 

Hindistan, 45, 7 1 ,  72, 236, 273 

1-İ 
lmago ve Magia, 197 

İbn Barracan, 54 

İbn Cübeyr, Ebu'! Hüseyn 

Muhammed, 50 

İbn Ebu Cumhur, 35 

İbn Kasi, el-Endelı1si (Ebu'l-Kasım), 

36, 55, 56 

İbn Meserre, 36, 55 

İbn Teymiyye, 86 

İbn Sina, 1 2, 23, 24, 25, 26, 27, 3 1 ,  

32, 33, 34, 36, 65, 75, 8 1 ,  82, 

107, 133, 191  

lbnü'l-Arif, 55 

inıaginatio vera, 13  

inançlarda yaratılan Tanrı (el-llô.hu'l  

mahluk fl 'l-mıı 'takadat), 1 20, 

12 1 ,  129, 204, 21 1 ,  213,  214, 

219, 225, 232, 235, 245, 247, 

249, 282, 283, 284, 285 

intel/ectus materia/is, 26 

intel/ectus saııctus, 26 

intelligeııtia spiritualis, 80, 91 

3 1 7  



DiZiN 

İsa (Peygamber), 1 9, 16, 28, 3 1 ,  37, 
62, 83, 84, 85, 93, 94, 95, 1 53, 
157, 179, 1 82, 190, 203, 204 

Isfahan, 24, 34, 37, 57, 147 
İsmail (Peygamber), 284 
İsmaililik, 35 
İsmaililer, 1 76 
İşıikiyun, 33, 35, 45, 5 1 ,  107 

J 
Joseph Ben Judah, 43 

K 
Kabe, 46, 5 1 ,  57, 58, 7 1 ,  74, 90, 94, 

26 1 ,  262, 266, 274, 280, 29 1 ,  
293, 299 

L 
lahüt, 123, 124, 1 8 1 ,  1 82, 224, 226, 

263 
lıihüt ve nıisilt, 1 23, 1 24, 1 8 1 ,  224, 

226 
Len terani, 286 
latif fizyoloji, 96, 236, 275 
Leibniz, 1 20 
Logos, 80, 1 12 
lotus (nilüfer), 237, 25 l 

145, 1 5 1 ,  1 52, 1 92, 25 1 ,  196, M 
197, 298, 299, 302 ma'rilf 1 54 

Kadı Said Kummi, 34 
Kaf Dağı, 2 1 ,  63, 68 
Kaire, 70, 75 
kameri takvim, 36 
Kara Taş, 74 
Keyhüsrev, 33 
Keykavus 1., 7 1  
kıble, 1 5 ,  235, 265, 267, 278 
kozmoloji, 25, 27, 54, 82, 2 1 8, 232, 

232, 259, 275, 276 
Kudüs, 46, 87 
Kuran, 1 3, 1 6, 37, 38, 43, 48, 52, 64, 

60, 65, 7 1, 74, 83, 9 1 ,  93, 106, 
1 38, 1 4 1 ,  145, 2 1 6, 235, 236, 
243, 244, 246, 254, 265, 267, 
268, 269, 272, 278, 289 

kurretü'l- 'ayn, 280 
kutb, 37, 58, 65, 7 1 ,  82, 247, 287, 

291 , 297 
Kutbüddin-i Şirazi, 71 
kutsal, 24, 25,  26, 28, 30, 3 1 ,  34, 37, 

38, 42, 13, 53, 57, 58, 59, 62, 63, 
65, 69, 70, 80, 8 1 , 82, 83, 88, 94, 
l 1 0, 1 1 2, 128, 129, 133, 146, 
1 38, 148, 1 49, 1 52, 1 53, 162, 
1 7 1 ,  175, 1 76, 1 80, 1 82, 1 85, 
192, 1 99, 2 1 1 ,  237, 254, 255, 

Madonna Intelligenzia, 30, 3 1 ,  99, 
1 92 

Makıimıit, 1 54 
makrokozmos, 273, 275 
Marakeş, 50 
Marsilio Ficino, 33, 5 1  
Marsilius, Padualı, 30 
Massignon, Louis, 6 1  
Maşuk, 139, 144, 155, 1 59, 160, 162, 

1 64, 165, 166, 168, 169, 1 7 1 ,  
204, 267, 272, 283, 292, 303 

mazhar, 15,  1 14, 1 19, 122, 125, 1 3 1 ,  
1 60, 178, 1 84, 205, 208, 209, 
2 1 0, 2 1 1 ,  2 1 3, 215,  222, 246, 
247, 249, 250, 265, 282, 285 

Mecnun, 172 
Mekke, 57, 58, 59, 70, 72, 74, 99, 

144, 147, 148, 169, 23 1 
Meryem, 1 57, 167, 179, 1 80, 1 8 1 ,  

1 88, 1 89, 1 90, 248 
Mevlana Celaleddin Rumi, 39, 7 1  
Mazıihir, 38, 1 14, 205, 2 1 3, 215,  2 1 7, 

264, 269 
Mikail (başmelek), 1 39 
mikrokozmos, 58, 65, 2 12, 246, 250, 

273, 274, 275, 276, 292, 394 
Mir Damad, 34, 1 9 1  

3 1 8  



DiZiN 

Miraç, 95, 258 

Moğollar, 39, 40 

monizm, 22, 92, 1 22, 123, 1 26, 1 66, 

1 67, 1 92, 263 

Muhammed Bakir (Beşinci İmam), 
6 1  

Muhammed, Hz., 33, 39, 47, 50, 54, 
6 1 ,  66, 74, 80, 1 85, 1 86, 248, 

257, 259, 207 

muhayyamı'.ln, 203 

mundus imaginalis, 9, 1 3, 20, 48, 
199, 240 

Murcia, 47 

Musul, 66, 67, 69, 70, 256, 259 

Mutezili, 54, 2 14, 293 

mutlakfail, 1 84 

münacat, 1 82, 225, 267, 280, 285 

münô.ı.elet, 1 7 1  

müştô.k, 160 

müştô.k ileyhi, 1 60 

Mütekellimun, 246 

mysterium coniunctionis, 224 

N 
Nasır-ı Hüsrev, 3 1  

Nasirüddin Tı'.lsi, 3 1  

nebi, 95 

Necm Kübra, 39, 40 

Necmeddin-i Daye er-Razi, 39 

nedensellik, 122, 217,  254 

Nefes-i Rahmani, 1 1 5, 144, 175, 202 

Nefesü 'r-Rafımô.n, 2 1 6, 237, 255 

nefs, 14, 25, 26, 27, 3 1 ,  33, 43, 44, 
49, 50, 5 1 , 52, 59, 69, 8 1 , 82, 93, 
96, 1 1 6, 1 22, 129, 14 1 ,  142, 143, 

148, 149, 1 53, 1 64, 1 65, 1 67, 

172, 1 74, 177, 1 78, 1 82, 1 85, 
1 88, 190, 191, 209, 2 15, 220, 
222, 223, 225, 228, 229, 237, 
240, 241 ,  25 1 ,  269, 270, 277, 

282, 283, 285, 286, 287, 292, 
298, 299, 306 

Nefs-i külliyye, 185 

Neoempedoklizm, 36 

Nişapur, 42, 72 

Nizam (Harmonia), 148, 150 

Nous, 1 1 0, 1 85, 286 

Novalis, 16, 199 

Nusayriler, 176 

Q 
Ondört Masum-ı Pak, 37 

� 
Pantokrator, 93, 296 

Paracelsus, 197 

Paraclet, 87 

parapsikoloji, 54, 238 

patetik, 104, 106, 107, 1 10, 1 14, 1 13, 
1 1 5, 1 27, 128, 133, 137, 139, 

154, 175, 178 

pathos, 103, 104, 105, 107, 1 13, 1 15, 
1 27, 1 3 1  

perspektif, 39, 90, 9 1 ,  92 

Platon, 13, 23, 26, 33, 34, 47, 49, 5 1 ,  
1 0 1 ,  1 1 3 

Priscillian, 36 

Proclus, 95, 101 ,  102, 103, 1 04, 1 10, 
1 32, 1 57, 273 

puer aetemus, 289, 295, 296 

R 
Rab, 1 5, 64, 92, 125, 1 26, 1 30, 1 3 1 ,  

141 ,  1 54, 174, 204, 2 1 5 ,  224, 
226, 227, 229, 245, 263, 266, 
268, 269, 270, 27 1 , 272, 285 

Rahmô.n, 1 15, 1 3 1 ,  144, 1 85, 202, 
216, 237, 255, 268 

Rafımiiniyel, 1 86 

Rahmet, 15,  35, 42, 50, 5 1 ,  101 ,  1 10, 
1 15, 1 1 6, 1 1 8, 1 19, 1 20, 121 ,  
122, 1 23, 1 24, 128, 1 32, 135, 
1 36, 144, 154, 1 67, 16 1 ,  174, 
1 75, 1 78, 179, 1 80, 1 8 1 ,  1 90, 
201 ,  202, 203, 2 12, 215,  2 16, 

227, 228, 229, 232, 235, 237, 
255, 264, 265, 270, 282 

3 1 9  



DİZiN 

Ravenna mozaikleri, 294 

Renan, E., 27 

Ronda, 54 

Rönesans, 24, 37, 1 97, 199 

Rublev, Andrei, 138 

Ruh, 25,  26, 34, 65, 74, 8 1 ,  82, 83, 

1 3 1 ,  1 82, 1 85, 1 86, 1 88, 26 1 ,  

262, 275 

ruhani enerji, 42, 340 

Rfizbehan Bakli Şirazi, 41  

rubfibiyyet, 1 26, 147, 27 1 

S=S 
Sadeddin-i Hammfi'i, 71  

Sadi, 305 

Sadreddin Konevi, 7 1  

Sadra Şirazi (Molla), 2 1 ,  34, 35, 82, 

89, 9 1  

Sadreddin Konevi, 98 

Selahaddin Eyyübi, 77 

Salman-ı Farisi, Salman-ı Pak, 37 

Scheler, Max, 1 08 

Schelling, 2 15  

Sehl Tüsteri, 125, 174 

Selim, II, 76 

sempati, 19, 95, 1 9 1 ,  102, 103, 104, 
106, 108, 1 1 3,  1 1 5, 1 1 8, 1 2 1 ,  

128, 132, 1 37, 1 38, 144, 156, 

157, 1 63, 1 65, 166, 180, 182, 

274 

Sevill:ı, 47, 54, 58, 59, 66 

sıriit-ı müstakim, 272 

Sırru 'r-rububiyye, 125 ,  126, 1 54, 

157, 173, 1 84, 269, 301 

sırru 'l-rububiyyet, 1 28, 247, 27 1 

signifıcatio passiva, 1 1 8, 1 27, 1 28, 

1 3 1 ,  224 

Simnani, Alilüddevle, 2 1 ,  43, 54, 6 1 ,  

65, 8 1 ,  9 1 ,  95, 96 

simya, 60, 260, 298 

Süleyman, 17, 254, 255, 256 

süt (simgesel anlamda), 258, 259, 260 

şahit, 246, 247 

Şam, 57, 72, 73, 76 

Şiraz, 2 1 ,  4 1 ,  97, 98 

şuhud, 164, 220, 248, 267 

I 
Tannnın Arzusu, 1 60, 1 62 

tarihsel nedensellik, 295 

y 
varlığın ikili boyutu, 225 

verilende Vereni kavramak, 1 34 

w 
Weigel, Valentin, 91  

y 
yakut (simgesel olarak), 182 

yaratıcı tanrısallık (el-hakku' l  

mahlfik bihi), 178, 203, 204 

z 
Zerdüşt, 33, 34, 45, 98, 1 87 

zevk (içsel tat, mistik bir algı), 246 

zikir, 266 

zümrüt kayası, 63 

320 


	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0002_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0002_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0003_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0003_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0004_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0004_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0005_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0005_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0006_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0006_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0007_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0007_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0008_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0008_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0009_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0009_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0010_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0010_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0011_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0011_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0012_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0012_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0013_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0013_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0014_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0014_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0015_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0015_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0016_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0016_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0017_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0017_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0018_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0018_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0019_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0019_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0020_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0020_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0021_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0021_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0022_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0022_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0023_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0023_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0024_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0024_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0025_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0025_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0026_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0026_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0027_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0027_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0028_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0028_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0029_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0029_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0030_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0030_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0031_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0031_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0032_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0032_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0033_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0033_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0034_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0034_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0035_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0035_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0036_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0036_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0037_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0037_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0038_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0038_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0039_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0039_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0040_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0040_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0041_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0041_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0042_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0042_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0043_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0043_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0044_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0044_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0045_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0045_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0046_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0046_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0047_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0047_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0048_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0048_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0049_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0049_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0050_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0050_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0051_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0051_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0052_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0052_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0053_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0053_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0054_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0054_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0055_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0055_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0056_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0056_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0057_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0057_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0058_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0058_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0059_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0059_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0060_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0060_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0061_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0061_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0062_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0062_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0063_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0063_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0064_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0064_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0065_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0065_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0066_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0066_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0067_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0067_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0068_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0068_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0069_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0069_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0070_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0070_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0071_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0071_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0072_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0072_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0073_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0073_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0074_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0074_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0075_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0075_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0076_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0076_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0077_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0077_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0078_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0078_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0079_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0079_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0080_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0080_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0081_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0081_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0082_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0082_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0083_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0083_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0084_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0084_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0085_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0085_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0086_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0086_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0087_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0087_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0088_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0088_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0089_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0089_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0090_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0090_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0091_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0091_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0092_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0092_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0093_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0093_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0094_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0094_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0095_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0095_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0096_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0096_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0097_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0097_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0098_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0098_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0099_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0099_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0100_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0100_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0101_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0101_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0102_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0102_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0103_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0103_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0104_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0104_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0105_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0105_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0106_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0106_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0107_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0107_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0108_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0108_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0109_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0109_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0110_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0110_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0111_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0111_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0112_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0112_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0113_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0113_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0114_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0114_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0115_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0115_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0116_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0116_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0117_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0117_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0118_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0118_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0119_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0119_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0120_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0120_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0121_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0121_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0122_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0122_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0123_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0123_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0124_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0124_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0125_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0125_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0126_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0126_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0127_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0127_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0128_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0128_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0129_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0129_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0130_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0130_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0131_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0131_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0132_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0132_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0133_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0133_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0134_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0134_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0135_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0135_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0136_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0136_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0137_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0137_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0138_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0138_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0139_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0139_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0140_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0140_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0141_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0141_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0142_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0142_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0143_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0143_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0144_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0144_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0145_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0145_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0146_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0146_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0147_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0147_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0148_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0148_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0149_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0149_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0150_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0150_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0151_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0151_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0152_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0152_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0153_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0153_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0154_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0154_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0155_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0155_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0156_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0156_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0157_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0157_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0158_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0158_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0159_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0159_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0160_1L
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0160_2R
	Henry Corbin - Bir'le Bir Olmak - 0161_1L
	Boş Sayfa

