
Ömer Nasuhi Bilmen

AÇIKLAMALI

Ilm-İ K elâm  
DERSLERİ

M U y  A Z Z A II İ L M - İ K E L Â M

r, * 1

*

,*r

jv #m* m m
• • *

* • #

'  •« ’

^ f V  ' •
• # # #

»  w

-

^   ̂ w
&  II 'Sh,

ğğfjk■ 9u

# #

•. „ ¥% #
jğ&Mi&jtk. ' töSr i  \  ^j.SP

f  * . ^ f y ”  * v * #• ♦ »
* V • « •

* . V
x J j y V

^  * a .

%  f  îT  ‘
1 fes SEMERKDND

wSm\ jr%



AÇIKLAMALI

Ilm -İ Kelâm  
DERSLERİ

M U V A Z Z A F !  İ L M - İ  K E L Â M

Ömer Nasuhi Bilmen

Kelâm, en genel anlamda İslâm’ın inanç esaslarını aklî ve naklî delillerle ispat 
etme çabasında olan bir ilmi disiplin şeklinde tarif edilebilir. Islâm âlimleri erken 
dönemlerden itibaren kelâm ilminin ilâhiyyat, nübüvvet ve meâd şeklinde 
özetlenen temel konularını ihtiva eden önemli eserler kaleme almışlardır. * *

Osmanlı ilim ve düşünce geleneğinin son temsilcilerinden biri olan merhum 
Ömer Nasuhi Bilmen in elinizdeki eseri, kelâm ilminin meselelerini güncelleme 
iradesinin mahsulüdür. Kendisine kadar intikal etmiş olan ilmî mirasa sadakatle 
bağlı olan Bilmen, Batı dünyasında ortaya çıkan din karşıtı akımların bazı 
müslüman aydınları etkilediği bir dönemde (1920-1924) kaleme aldığı  ̂ ^  • 
bu eserinde Uasik konulara değinmenin yanında kısmen yeni konulara ve 
problemlere de dikkat çekmiştir. * * ff

# m

Bundan dolayı da çağının en önemli felsefî akımları olan pozitizm, materyalizm, 
Darvinizm ve Freudizm gibi ateist felsefî akımların iddialarını cevaplandırmaya 
çalışmıştır. Doğrusu eserini bir ders kitabı mahiyetinde hazırlamasına rağmen yine 
de delillerinin ve izahlarının ikna edici bir niteliğe sahip olduğunu görüyoruz.

Merhum Bilmenin eleştiri konusu yaptığı felsefî akımların günümüzde etkisini „ * 
büyük ölçüde devam ettirmesi ve genç nesiller üzerinde yıkıcı tesirler icra etmesi . 
Muvazzah İlm-i Kelâm m halen önemini ve değerini sürdürmesine yol açmaktadır.

A d j
mm A



S E M E R K f lN D
İstanbul 2015



SEMERKflND: 276

Ömer Nasuhi Bilmen Kitaplığı: 10 
yayin@semerkand.com 

ISBN: 978-605-159-166-7

Yazar: Ömer Nasuhi Bilmen 
Sadeleştirenler: Salih Sabri Yavuz 

Faruk Sancar 
Editör: A. Kasım Fidan 

Dinî Tashih : Hakkı Mercan 
Redaksiyon : Faruk Sancar 

Tahriç : Adem Ürün 
Arapça Tashih : Adem Ürün 

İmla Tashihi: Mehmet Günyüzlü 
Kapak: Mehmet Avcı 

İç Tasarım : M. Vehbi Ümit
B askı: Acar Basım ve Cilt San. Tic. A.Ş. 

Beysan Sanayi Sitesi 
Birlik Cad. No: 26 
Haramidere-Beylikdüzü-istanbul 
Tel: 0212 422 18 34 
(yaygın dağıtım)

Aralık 2015, İstanbul
2. Baskı

© Bu eserin tüm yayın haklan 
Semerkand Basım Yayın Dağıtım A.Ş. 'ye aittir.

GENEL DAĞITIM

B P O Z İT İF  TÜRKİYE: Eyüpsultan Mah. Esma Sokak. No. 3 S am andıra-S ancaktepe-is tanbu l 
D AĞITIM  Tel: 0216 564 26 26 Faks: 0216 564 26 36 on I i ne satış: www.semerkandpazarlama.com

[E m ]^ = o r3 | AVRUPA EROL Medien GmbH Kölner Str. 256 51 1 49 Köln 
®ML = o , = * Te1: 02203/369490Fax: 02203/369491 Owww.semerkandonline.de

mailto:yayin@semerkand.com
http://www.semerkandpazarlama.com
http://www.semerkandonline.de


Ömer Nasuhi Bilmen

AÇIKLAMALI

İİM I KELÂM 
DERSLERİ

[MUVAZZAH İLM-İ KELÂM]

Sadeleştirenler

Prof. Dr. Salih Sabri Yavuz 
Yrd. Doç. Dr. Faruk Sancar

SEMERKHND



Salih Sabri YAVUZ

1962 yılında Trabzon ili Çaykara ilçesine bağlı Akdoğan köyünde doğdu. 
İlk ve ortaokulu aynı yerde okudu. 1980'de Samsun İmam-Hatip Lisesi'n- 
den, 1984 yılında Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi'nden me­
zun oldu. 1986'da Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kelâm 
Anabilim Dalı'nda yüksek lisansını, 1995 yılında da doktorasını tamam­
ladı. 1981-1983 yılları arasında Samsun Teknepmar Camii'nde imam-ha- 
tip, 1985'te Denizli-Süller'de ve 1987-1989 yılları arasında Şanlıurfa'da öğ­
retmen, 1989-1994 yılları arasında Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü'nde araştırma görevlisi olarak çalıştı. Daha sonra 1994 yılında 
KTÜ Rize İlâhiyat Fakültesi'ne Kelâm Anabilim Dalı araştırma görevlisi 
atandı. Halen Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi'nde 
öğretim üyeliği ve fakülte dekanlığı görevine devam etmektedir. Evli ve 
dört çocuk babasıdır.

Faruk SANCAR

1977 yılında Samsun'un Bafra ilçesinde doğdu. İlk ve orta öğrenimini aynı 
yerde tamamladı. 2000'de KTÜ Rize İlâhiyat Fakültesi'nden mezun oldu. 
2002'de yüksek lisansmı; 2010'da DEÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel 
İslâm Bilimleri Anabilim Dalı'nda doktorasını tamamlayan Sancar, Ocak 
2011 tarihinde Kelâm Anabilim Dalı'na yardımcı doçent olarak atandı. 
Halen aynı anabilim dalında öğretim üyesi, anabilim dalı başkanlığı gö­
revini sürdürmektedir. Nübüvvet ve Velayet Merkezli Kelâm-Tasavvuf Tar­
tışmaları (Ankara: Sarkaç Yayınları, 2010) isimli telif, Süleyman Turan ile 
birlikte hazırladıkları Yeni Dini Hareketler (İstanbul: Açılım Kitap, 2014) 
isimli editöryal çalışmaları yanında, Fahreddin er-Râzî'nin İtikadât (Rize: 
STS Yayıncılık, 2011) ve Cüveynî'nin Kitâbii'l-İrşâd (Ankara: Türkiye Di­
yanet Vakfı Yayınları, 2010) adlı tercüme kitapları yayımlanmıştır. Halen 
Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi'nde öğretim üyeli­
ğini sürdüren Sancar'm çeşitli dergilerde neşredilmiş makale ve çevirileri 
bulunmaktadır.



İÇİNDEKİLER

ÖNSÖZ........................................................................................................................... 11

GİRİŞ............................................................................................................................... 17

BİRİNCİ KISIM

1. Kelâm İlminin Tanımı ve Mahiyeti.....................................................17

2. Kelâm İlminin Konusu..........................................................................19

3. Kelâm İlminin Meseleleri......................................................................21

4. Kelâm İlminin İsimlendirilmesi.......................................................... 21

5. Kelâm İlminin Gayesi............................................................................22

6. Kelâm İlminin Temel Esası ve İlmin Sebepleri................................23

7. Kelâm İlminin Dönemleri.....................................................................25

8. İslâm Fırkaları.........................................................................................32

9. İslâm'ın Hakikatlerinin Ortaya Çıkması İçin

Yapılan Çalışmalar................................................................................. 38

10. İslâmî İlimlerin Tedvin Edilmesi .......................................................41



11. Dinin Mahiyeti........................................................................................51

12. İnsanların Dine İhtiyacı.........................................................................66

13. Din Olgusunun Fıtrî Oluşu.......................................................... .......68

14. Beşerî Sistemler Dinin Yerini Dolduramaz......................................73

15. Şeriatların Değişmesindeki Hikmet...................................................77

16. İslâm Dininin Özellikleri......................................................................80

17. İslâm Dininin Yüceliği...........................................................................82

18. Ruhbanlığın Yasaklanması, Köleliğin Kaldırılması ve Cihadın 
Hikmeti.................................................................................................... 86

19. İslâm Hurafe Efsane ve Bâtıl Akideleri Reddeder......................... 93

20. İslâm Dini İnsanlığı Her Bakımdan Yüceltir...................................95

21. İslâm Sayesinde Kurulmuş Medeniyetler......................................101

ÜÇÜNCÜ KISIM

22. Dinî Hükümler..................................................................................... 105

23. İm an ....................................................................................................... 106

24. İslâm........................................................................................................ 107

25. İkrar ve Şehadet................................................................................... 108

26. Salih Amel..............................................................................................109

27. İcmâlî ve Tafsîlî İm an..........................................................................111

28. Zarûrât-ı Diniyye................................................................................. 112

29. İmanın Kabul Olması İçin Gereken Şartlar...................................112



30. İmanın Son Ana Kadar Muhafaza Edilmesi Gereklidir..............114

31. Nazar ve İstidlal, İmanın Sıhhati Açısından Zorunlu Değildir.. 115

32. Aklî Hükümler..................................................................................... 116

BİRİNCİ BÖLÜM

İLÂHİYYAT

33. Allah Teâlâ'ya İman.............................................................................119

34. Allah Teâlâ'yı Bilmek (Marifetullah)............................................... 119

35. Fetret Ehlinin Durumu........................................................................120

36. Allah Teâlâ'nın Künhünü İdrak........................................................123

37. Allah Teâlâ'nın Sıfatları.......................................................................124

38. Vücûd........................ ............................................................................ 125

39. Diğer İspat Delilleri.............................................................................131

40. Materyalistlerin Âlemin Meydana Gelişi

Hakkmdaki Teorileri...........................................................................135

41. Kıdem..................................................................................................... 146

42. Bekâ......................................................................................................... 147

43. Muhâlefetün li'l-Havâdis....................................................................148

44. Kıyâm bi-Zâtihî (bi-Nefsihî).............................................................. 149

45. Vahdâniyyet......................................................................................... 152

46. Hayat....................................................................................................... 156

47. İlim...........................................................................................................157

48. İrade........................................................................................................ 158

49. Kudret..................................................................................................... 159



50. Sem'......................................................................................................... 160

51. Basar........................................................................................................ 161

52. Kelâm...................................................................................................... 161

53. Tekvin..................................................................................................... 163

54. Haberî Sıfatların Anlaşılması............................................................ 164

55. İlâhî Sıfatların Taallukları.................................................................. 166

56. İrade ve Kudret Sıfatlarının Taalluku............................................. 167

57. İlim ve Kelâm Sıfatlarının Taalluku.................................................168

58. Sem' ve Basar Sıfatlarının Taalluku..................................................169

59. Tekvin Sıfatının Taalluku....................................................................169

60. Allah Teâlâ İçin Câiz Olan Şeyler.....................................................170

61. Allah'ın Görülmesi.............................................................................. 173

İKİNCİ BÖLÜM

PEYGAMBERLİK 

BİRİNCİ KISIM

62. Peygamberlere İman............................................................................ 175

63. Peygamberliğin Aklen Mümkün Olması....................................... 176

64. İnsanlığın Peygamberlere İhtiyacı....................................................177

65. Peygamberliğin Delili M ucize.......................................................... 181

66. Vahiy....................................................................................................... 188

67. Peygamberlerin Sıfatları.....................................................................193

68. Peygamberlerde Bulunması Câiz Olan Vasıflar........................... 196

69. Peygamberlerin Sayısı.........................................................................197

70. Hz. Âdem'in Yaratılışı.........................................................................198



71. Hz. Mtıhammed'in [s.a.v] Peygamberliği......................................... 211

72. Hz. Muhammed'in [s.a.v] Mucizeleri............................................... 212

73. Hz. Muhammed'in [s.a.v] Hissî Mucizeleri.....................................213

74. Fahr-i Kâinat Efendimiz olan Hz. Peygamber'in

Aklî Mucizeleri..................................................................................... 224

75. Peygamber Efendimiz'in Ümmî Oluşu.......................................... 238

76. Hz. Peygamber'in M i'racı................................................................... 242

77. Hatm-i Nübüvvet (Peygamberliğin Sona Ermesi)....................... 245

78. Peygamberler Arasında Üstünlük....................................................246

79. Sahabe Arasındaki Fazilet Sıralaması............................................. 251

80. Hz. Peygamber'in Hanımları............................................................ 264

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
İLÂHÎ KİTAPLAR

81. İlâhî Kitaplar..........................................................................................277

82. Kur'ân-ı Kerîm...................................................................................... 281

83. Kur'ân-ı Kerîm'in Muhtevası............................................................ 289

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 
YÜCE M ELEKLER

84. Meleklere İman..................................................................................... 295

85. Meleklerin Mahiyeti............................................................................298



BEŞİNCİ BÖLÜM 
KAZÂ ve KADER

86. Kazâ ve Kadere İm an..........................................................................303

87. Kazâ ve Kaderin Kapsamı ve Mahiyeti.......................................... 304

88. Tabiat Kanunları................................................................................... 310

89. Kazâ ve Kader İnancı Hakkmdaki Yanlış Değerlendirmeler.... 316

90. Allah'ın Fiillerinde Hikmet............................................................... 319

91. Rızık Meselesi........................................................................................322

92. Ecel ve Mahiyeti................................................................................... 323

ALTINCI BÖLÜM

AHİRET GÜNÜ

93. Ahiret Gününe İman ..........................................................................329

94. Berzah Âlemi, Kabir Hayatı, Kıyamet Alametleri........................ 333

95. Büyük Kıyamet..................................................................................... 340

96. Haşir........................................................................................................ 345

97. Cennet ve Cehennem..........................................................................350

98. İnsanın Mahiyeti.................................................................................. 352

99. Kevnî Deliller.........................................................................................365

BİBLİYOGRAFYA...................................................................383



ÖNSÖZ

Allah'a ham d, yüce peygamberi Hz. Muhammed'e [sallallahu aleyhi 

vesellem], ailesine, ashabına salât ve selâm olsun.

İslâm düşüncesinin felsefe, tasavvuf ile birlikte üç temel disiplinin­
den biri olan kelâm, İslâm dininin inanç/akaid konularını inceleyen, bu 
çerçevede gelişen ve aynı zamanda dünya görüşü inşa eden bir ilimdir. 
İslâm düşüncesinin teorik yönünü ifade eden kelâm, tarihsel süreçte 
hem müslümanlar arasında ortaya çıkan inanç problemlerini çözme­
ye, hem de başka din ve fikir mensuplarının İslâm'a yönelttikleri itham 
ve eleştiriler karşısında makul bir çözüm bulmaya ve bu iddiaları ce­
vaplandırmaya çalışmıştır. Bunu yaparken de İlâhî murada uygunluğu 
kendisine temel esas kabul etmiştir. Zira inanç alanında meydana ge­
lebilecek bir hatanın diğer bütün alanları etkileme potansiyeline sahip 
olduğunun farkında olan kelâm âlimleri, bu konuda ciddi bir hassasiyet 
göstermişler ve bağlayıcı kesin sınırlar koymaya gayret etmişlerdir.

İslâm düşünce tarihi göz önünde bulundurulduğunda kelâm ilmi­
nin zengin bir literatür oluşturduğunu ifade etmek gerekir. Bu biriki­
min tamamı günümüze kadar ulaşmamış olsa da elimizdekilerin dahi 
büyük bir yekûn oluşturduğu görülmektedir. Tamamına yakını Arapça 
olarak kaleme alman bu eserlerin anlaşılması ve dilimize kazandırılma­
sı adına birçok tercüme ve şerh faaliyetinin yapıldığı mâlumdur. Bu ça-



balar halen de devam etmektedir. Söz konusu bu zengin mirasın Türk­
çe olarak kaleme alınanları çeşitli sebeplerden dolayı ihmal edilmiş du­
rumdadır. Bu durumun doğmasında Cumhuriyet dönemiyle birlikte 
baş gösteren Osmanlı ilim ve kültür mirasını yok sayma zihniyetinin 
etkisinden bahsedilebileceği gibi dönemin eserlerinin latinize edilme­
mesi ya da latinize edilenlerin günümüz okuyucusunun anlayacağı şe­
kilde sadeleştirilmemesi gibi gerekçelerin tesirinden söz edilebilir.

Osmanlı'nm son döneminde pozitivizm ve materyalizm gibi yay­
gın felsefî ideolojilerin yıkıcı etkisini ortadan kaldırmak, İslâm aka­
idini ve müslüman şuurunu bu inkârcı akımların tahribinden koru­
mak amacıyla ciddi çabalar sergilenmiştir. Bu eserlerden bir kısmı 
doğrudan inanç esaslarının savunusunu yapmayı amaçlarken bazıları 
da kelâm ilmini dönemin şartlarına göre güncelleyerek yeni nesillere 
aktarmayı hedeflemiştir. İkinci türden olan eserlerden biri de Ömer 
Nasuhi Bilmen tarafından kaleme alman Muvazzah İlm-i Kelâm adlı 
eserdir. Merhum Ömer Nasuhi Bilmen, bir taraftan 20. yüzyılın başla­
rında gerek İslâm dünyasında gerekse ülkemizde gittikçe etkisini his­
settirmeye başladığı bir dönemde aklı ve nakli uyumlu bir şekilde kul­
lanarak inkârcı ve sapkın akımların iddialarını cevaplandırmış, diğer 
taraftan da kelâm ilminin en temel konularını ele alarak eski geleneği 
devam ettirmiştir.

Özellikle genç nesilleri bilgilendirmek amacıyla kaleme alman 
eser, liselerde uygulanan ders programlarına göre düzenlenmiştir. 
Hâtimesinden anlaşıldığı kadarıyla da müellif Dârü'l-hilâfeti'l-aliy- 
ye'de kelâm müderrisi iken tamamlanmıştır. Geniş bir girişle altı bö­
lümden ve bir sonuç kısmından oluşan eser, ders kitabı olarak telif 
edildiği için muhteva doksan dokuz ana başlık altında baştan sona 
kadar büyük puntolarla yazılmıştır. Daha sonra bu ana başlıkların 
altında izah başlıkları konularak ana metin açıklanmıştır. Bu izahlar 
hacimli eserlerin açıklamaları kadar doyurucu görülmeyebilir. Eserin 
yazılış gayesi göz önünde bulundurulduğunda bu durumun garipse- 
necek bir tarafı yoktur.



Muvazzah, daha önceden yeni harflerle basıldığı halde dilinin yeni 
nesillerin istifade etmekte bir hayli zorlanacağı kadar ağır olduğunu 
itiraf etmeliyiz. Bu itibarla sadeleştirilmesi ve açıklayıcı dipnotlar­
la zenginleştirilmesi bir zaruret halini almıştı. Eser sadeleştirilirken 
mümkün mertebe aslına bağlı kalmaya gayret ettik. Ancak daha anla­
şılır hale getirmeye çalışırken merhum Bilmen, günümüzde böyle bir 
kitap yazsaydı hangi cümleler ve kelimelerle meramını anlatırdı şek­
linde bir hassasiyeti de gözettik. Ayrıca metin içerisinde geçen âyet ve 
hadislere dipnotlarda işaret ettik. Eserin sistematiğini orijinal metne 
sadık kalarak değiştirmedik. Eserin aslında bulunan dipnotların dışın­
da tarafımızdan eklenenleri "nâşir" dipnotu şeklinde belirttik.

Yazıldığı dönemin koşullarında ciddi bir boşluğu dolduran ve gü­
nümüzde de bu özelliğini büyük oranda koruyan böyle bir kelâm ese­
rinin, sadeleştirilmek suretiyle günümüz okuyucusuyla buluşmasını 
sağlayan Semerkand Yayıncılığa, yetkililerine müteşekkir olduğumu­
zu söylemeliyiz.

Gayret bizden, takdir, okuyucudan, lutuf ve ihsan Allah Teâlâ'dandır.

Prof. Dr. Salih Sabri YAVUZ 
Yrd. Doç. Dr. Faruk SANCAR

20. 03. 2015



MUVAZZAH 

KELÂM İLMİ DERSLERİ

Bu kitap, müslümanlarm sahih inançlarını içerir. Genel olarak din­
lere ve özellikle de mübarek İslâm dininin yüce mahiyetine dair bir 
hayli önemli konuları ihtiva eder. İslâm akideleri hususunda birçok 
incelemeyi barındıran, kelâm meseleleriyle ilgisi bulunan birtakım fel­
sefî nazariyeleri bünyesinde barındırır. Zamanımızda tartışma mevzuu 
olan tarihî ve toplumsal birtakım meseleler hakkında bir hayli mâlumat 
ve düşünceyi haiz bulunmaktadır. Bu kitap ümmetin fertlerinin mane­
viyatını yükseltmeye, hakikatleri araştırmaya çalışan genç fikirleri ay­
dınlatmaya, insan toplumunun ruhî ihtiyaçlarını tatmin etmeye hizmet 
edecek yeni bir tarzda yazılmıştır. Bu hususlarda geçmişlerimizden ve 
çağdaşlarımızdan birçok şahsın ilmî eserlerinden istifade edilmiştir.

HATIRLATMA

Lise programlarına göre tertip edilmiş olan bu kitabın metin kısmı, 
başlı basma özet, faydalı bir akaid risalesi mahiyetinde olduğundan bu 
ders için tahsis edilen saatlerin yeterli olmadığı durumda yalnız bu 
metin kısmını öğretmekle yetinilebilir. Açıklama başlığı altındaki kı­
sım da bir şerh mahiyetinde bulunmaktadır.

Ömer Nasuhi BİLMEN



Rahmân ve Rahîm olan Allah'ın adıyla 

GİRİŞ

Üç Bahisten Oluşmaktadır 

BİRİNCİ KISIM

1. Kelâm İlminin Tanımı ve Mahiyeti

Kelâm ilmi, Allah Teâlâ'nm zat ve sıfatlarından, nübüvvet ve risâ- 
lete ait meselelerden ve mebde ve meâd1 itibariyle yaratılmışların hal­
lerinden İslâm kanunu üzere bahseden bir ilimdir.

Kelâm ilmi, "mebde ve meâd" (başlangıç ve sonuç) kaydıyla müs­
pet ilimlerden, "İslâm kanunu" kaydıyla da felsefeden ayrılır. Çünkü 
müspet ilimler, duyu organları ile sabit olan kevnî hadiselerden ve bu 
hadiselerin nasıllığmdan, madde ve unsurlarından, tâli sebeplerinden 
ve tâbi oldukları bazı kanunlardan bahseder. Yoksa mebde ve meâd 
itibariyle kâinatın hallerinden vb. hususlardan bahsetmez.

Müspet ilimler, tecrübe ve his sahasına girmeyen meseleleri in­
celemeye yetkili değildir. Felsefeye gelince mebde ve meâd itibariyle 
kâinatın hallerinden, zat ve İlâhî sıfatlara ait bazı yüce meselelerden 
bahsederse de bu hususta yalnız akim ilkelerine tâbi olur, İslâm kanu­
nuna tâbi olmaz.

1 Nâşir: Mebde terim olarak Allah'ın mahlûkatı ilk yarattığı sürecin; meâd ise dünya ha­
yatının son bulmasıyla ebedî olan ahiret hayatının başlayacağı dönemin adıdır.



AÇIKLAMA

Her ilmin kendine ait bir tarifi vardır ki bu sayede insan o ilme 
dair genel bir fikir edinir ve o ilmi öğrenmeye, etraflıca düşünüp ça­
lışarak mutlak bir bilinmeze yönelmekten kurtulur. Bununla beraber 
her ilmin tarifi birtakım kayıtları barındırır ve bu kayıtlar o ilmin çer­
çevesini tayin ederek diğer ilimleri bu dairenin dışında bırakır.

İşte kelâm ilminin yukarıdaki tarifi de bize bu ilmin yüce mahiye­
ti hakkında genel bir bilgi vermektedir. İhtiva ettiği kayıtlar da diğer 
ilimleri bunun kapsamının dışında bırakmaktadır.

Biraz izah edelim: Bu tarifte gördüğümüz "mebde ve meâd" kay- 
dıyla matematik, kimya, tabiat ilimleri gibi müspet ilimler kelâm ilmi­
nin kapsamının dışında kalmıştır. Gerçekte bu ilimlerde varlıkların bir­
takım hallerinden ve tabiat hadiselerinden bahseder. Fakat mebde ve 
meâd itibariyle bahsetmez. Yani bu hadiseler nereden meydana geliyor? 
Bunları var eden kimdir? İlk sebebi, ilk illeti nedir? Bunların yaratılışın­
daki hikmet, nihaî gaye neden ibarettir, gibi açılardan konuyu incele­
mez. Bu açılar müspet ilimlerin yetki sahasının dışındadır. Bu gibi ilim­
ler ve bilimler, yalnız beş duyu ile hissedilebilir hadiseleri dikkate alır, 
bu hadiselerin nasıl ve neden meydana geldiğini araştırır, ikinci derece­
deki sebeplerini inceler, tâbi oldukları bir kısım kanunları keşfe çalışır. 
Mesela anne rahmindeki bir ceninin nasıl oluştuğunu, ne gibi aşama­
lardan geçtiğini inceler, yoksa bunun niçin, böyle olduğunu araştırmaz. 
Halbuki insan ruhu, bir şeyin yalnız, "nasıl" ve "neden" olduğunu öğ­
renmekle yetinmez. Başlangıcını ve yokluktan varlık âlemine çıkaranını 
ve yaratılış hikmetini öğrenmek de ister. Bu arzu fıtrî bir durumdur. 
İnsan bu hakikatlere muttali olmadıkça ruhî heyecanlardan kurtulması 
mümkün değildir. İnsanın bu arzusunu, bu ruhî ihtiyacını tatmin etme 
yetkisi ise kelâm ilmi ve felsefeye aittir. Bununla beraber, "İslâm kanu­
nu" kaydıyla da felsefe, kelâm ilminin sahasının dışında kalmıştır.

Doğrusu felsefe de mebde ve meâd itibariyle mevcudatın hallerin­
den bahseder. Mevcudatı var eden Allah Teâlâ'nm yüce vasıflarını vb. 
incelemeye çalışır. Ancak felsefe bu hususta sadece akim kanununa



tâbi olur, sırf zihnî muhakemelerin üzerine hüküm bina eder, birta­
kım faraziyelere ve nazariyelere kıymet verir, ulaştığı neticelerin dinî 
inançlara, şer'î kaidelere uygun olup olmadığını dikkate almaz.

Kelâm ilmi ise böyle değildir. Bu ilim, inceleme konusu yaptığı 
meselelerde hem aklî düsturlara başvurur hem de İslâm kanunlarına 
ve şer'î kaidelere riayet eder. Aklî delillerle ispat ettiği pek çok yüce 
meseleyi naklî delillerle desteklemeyi başarır. Bu sayede hem bütün 
bahisleri, şer'î usullere uygun bir tarzda meydana gelir, hem de müs­
pet ilimlerin ve felsefenin bahsetmediği, edemeyeceği birçok gerçeği 
etraflıca araştırır ve inceler.

2. Kelâm İlminin Konusu

Kelâm ilminin konusu o mâlumattır2 ki onlardan her biri kendisi­
ne yüklenen bir şey ile ya dinî bir inancı veya dinî bir inancın esasını 
oluşturur. Mesela, "Allah Teâlâ birdir", "her cisim hadistir"3 önermele­
rinde "Allah Teâlâ" ile "her cisim" birer mâlumdur ki bunlar kendile­
rine yüklenen "birdir", "hâdistir" lafızlarıyla birer inanç teşkil etmek­
tedir. Şu kadar ki birinci önerme dinî bir akîde, ikinci önerme ise dinî 
bir akîdenin temelidir.

AÇIKLAMA

Her ilmin kendine mahsus bir konusu vardır. Bir ilmin diğer ilim­
lerden ayrılarak müstakil bir nitelik kazanması konusu itibariyledir. 
Bir ilmin konusu ise "o ilimde kendisinin zâtî özelliklerinden bahse­
dilen şey" demektir. Mesela kelâm ilminde Allah Teâlâ'nın kıdem ve 
bekasından, varlıkların hudûs ve fenasından bahsedilir. Kıdem ve 
bekâ, hudûs ve fenâ ise zâtî özelliklerdendir, yani bu malumata yükle­
nen ve ispat edilen vasıflardan ibarettir.

2 Naşir: İlm kökünden gelen mâlumat, bilinen, bilinmek şanından olan ve kendisine be­
şer ilminin taalluku mümkün olan şey demektir.

3 Nâşir: Hâdis/hudûs sonradan meydana gelmek demektir.



Bir şeye veya aralarında küllî münasebetler bulunan birçok şeyle 
alakalı olan meselelerin konuları bir ilmin konusunu teşkil eder. Bu şe­
kilde bu meselelerin bütünü başlı başına bir ilim meydana getirmiş olur.

Mesela, "Peygamberlerin mucizeleri haktır", "Kur'ân-ı Mübîn 
çok büyük bir mucizedir" önermeleri birer meseledir. Bu meselelerde 
"mucizeler" ve "Kur'an" lafızları özne, "haktır" ve "mucizeler" lafızla­
rı da yüklemdir. Bu mevzular ise kelâm ilminin konusunu teşkil eden 
mâlumat kısmmdandır.

Kelâm ilminin konusu hakkında çeşitli görüşler vardır. Başlan­
gıçta kelâmın konusu, "Cenâb-ı Hakk'm zatından, sıfat ve fiillerinden 
ibarettir" denilmişti. Sonra bu ilmin sahası genişletilerek mevcudatın 
hallerinden bahsedilmesine ihtiyaç duyulduğundan "her mevcut sırf 
mevcut olması itibariyle kelâmın konusunu teşkil eder" denilmiş ve 
bu şekilde kelâm ilmi, mevcudattan bahseden felsefeye muhtaç olmak­
tan kurtulmuştur. Fakat daha sonraları kelâm ilmi delillerin hallerin­
den, kıyasların kısımlarından da bahsetmeye lüzum görüldüğünden 
bu ilmin mevzuu metinde açıklandığı üzere "mâlumattan ibarettir" 
denilmiş ve bu şekilde kelâm ilmi, mantık ilmine de ihtiyaç duymak­
tan kurtulmuştur. Gerçekte kelâm ilminde mâlumatm, yani bilinmesi 
mümkün olan şeylerin hallerinden bahsedilir. Ve bu mâlumattan her 
biri kendisine yüklenen ve isnat olunan diğer bir şey ile ya doğrudan 
doğruya bir dinî inanç teşkil eder: "Allah Teâlâ âlemin yaratıcısıdır", 
"Peygamberimiz peygamberlerin sonuncusudur" gibi. Yahut bir dinî 
akidenin temel esasını meydana getirir: "Cisimler hâdistir", "Cisimler 
arazlardan4 hâlî değildir" gibi.

Mesela, "Cisimler hâdistir" denildiği zaman bu önerme âlemin 
hâdis olduğunu ispata sebep olur. Âlemin hudûsunun ispatı ise bir 
muhdisin, kadîm bir yaratıcının varlığına delildir. Kadîm bir yaratıcı­
nın varlığı ise dinî bir akîdedir. O halde, "Cisimler hâdistir" önermesi 
de bu akîdenin bir temel esası olmuş olur.

4 Nâşir: Kelâm ve felsefede araz, cevher ve cismin geçici özelliği olup varlığı ancak ken­
disini taşıyacak başka bir varlıkla mümkün olan, kendi başına boşlukta yer kaplamayan 
şey anlamında kullanılmaktadır.



3. Kelâm İlminin Meseleleri

Kelâm ilminin meseleleri, kelâmın konularında bulunan ve bi­
rer dinî akîde veya dinî akideye başlangıç teşkil eden birtakım nazarî 
hükümlerden ibarettir. Mesela, "Allah Teâlâ birdir", "Alem hâdistir" 
önermelerindeki hükümler yani bir tek olmanın zât-ı İlâhîde sabit ol­
duğu, sonradan var olmanın âleme isnat olunması nazarî hükümler­
den sayılıp birer kelâmî mesele kabul edilmiştir.

AÇIKLAMA

Her ilmin kendine has birtakım temel esasları (mebâdi) ve gayeleri 
vardır. Temel esasları arasında sayılan şeyler gayelerin elde edilmesine 
birer vesiledir. Gayeler ise ilmin hakikatinden ibarettir. İşte her ilmin 
meseleleri o ilmin gayelerini teşkil eder. Bundan dolayı kelâmın mese­
leleri de bu yüce ilmin hakikatinden, aslî gayelerinden ibarettir.

Kelâmın meselelerinin nazarî hükümlerden olması, yani fikrî ispat 
ve istidlale muhtaç olan hükümlerden bulunması geneli itibariyledir. 
Yoksa bazı kelâmî meseleler vardır ki bedîhiyyâttan5 sayıldığı için na­
zar ve burhana ihtiyaç duymaz. "Her insan mahlûktur" gibi.

4. Kelâm İlminin İsimlendirilmesi

Kelâm ilminin isimlendirilmesi konusunda çeşitli görüşler vardır. 
Kısaca söylenecek olursa bu ilimdeki konuların en meşhuru kelâmul- 
lahm, yani Kur'ân-ı Mübîn'in mahlûk olup olmaması meselesi oldu­
ğundan kendisine bu isim verilmiştir.

AÇIKLAMA

Kelâm ilmi, itikada dair konularla ilgilidir. Bu açıdan bu ilme ön­
celeri "ilm-i itikad, ilm-i tevhid" denilmişken daha sonraları "ilm-i 
kelâm" olarak isimlendirilmiştir. Bu isimlendirmenin çeşitli gerekçe­
leri vardır.

5 Nâşir: Fazla düşünmeden, delile başvurmadan, kendiliğinden ve kaçınılmaz bir şekilde 
meydana gelen bilgi olan zarûriyyâtm bir çeşididir. Akim kendisine yönelmesiyle he­
men meydana gelen bilgilerdir. Bir şeyin bütününün parçasından büyük olması gibi.



1. Önceleri bu ilme ait konuların en meşhuru Ehl-i sünnet ile Mu'te- 
zile arasında kelâmullah olan Kur'an'm mahlûk olup olmaması mese­
lesi hakkında cereyan etmiş olduğundan bu itibarla konuların en meş­
huru olan kelâm, tağlib6 yoluyla bu ilmin bütününe unvan olmuştur.

2. Diğer ilimleri tahsil etmek çoğunlukla mütalaa ve tefekkür ile 
mümkün olur. Halbuki kelâm ilminin bunun dışında hak ettiği şekilde 
öğrenilebilmesi karşılıklı araştırma ve münazaraya, iki taraftan karşı­
lıklı konuşmaya (kelâm) bağlı olduğundan bu yönüyle kendisine bu 
isim verilmiştir.

3. Mantık, aklî ilimler ve felsefeye ait meselelerde söz söylemek 
için insana kuvvet verdiği gibi kelâm ilmi de dine dair konular hakkın­
da söz söylemek için sahibine güç kazandırır. Bundan dolayı mantığın 
karşılığı olmak üzere kendisine "kelâm" ismi verilmiştir.

5. Kelâm İlminin Gayesi

Kelâm ilminin gayesi sahibini taklitten kurtararak kesin bilginin 
zirvesine yükseltmek, irşad olmak isteyenleri irşad etmek, inatçıları 
susturmak, İslâm inançlarını ortadan kaldırmak isteyen birtakım kim­
selerin ileri sürecekleri şüphelerle sarsıntıya uğramaktan korumak, 
diğer şer'î ilimlere yardım etme ve bu sayede iki dünya saadetine ulaş­
maktır. Bundan dolayı kelâm ilmi dinî ve tecrübî ilimler arasında en 
yüce, en şerefli mertebeye sahiptir.

AÇIKLAMA

Her ilmin kendine göre bir gayesi, bir faydası vardır. Bir ilmin kıy­
meti, mertebesinin yüksekliği, gayesinin kıymetiyle, faydasının yüceliği 
ve önemiyle uyumludur. Bundan dolayı kelâm ilminin gayesi çok yüce, 
faydası çok mühim olduğundan mertebesi de o nispetle yücedir. Şöyle ki:

1. Kelâm ilmini iyi bir şekilde bilen bir mümin taklitten kurtulur, 
tahkik mertebesine ulaşır, kalbi kesin bilginin nurlarıyla parlar durur.

6 Bir alakadan dolayı bir kelimeyi, başka bir manayı da içine alacak şekilde kullanma.
Baba ile anneye iki baba anlamına gelen "ebeveyn" denilmesi gibi.



2. Bu ilmi güzelce bilen bir mümin, doğru yolu arayanlara rehberlik 
eder, şüphelenmeye vesile olan meseleleri gerektiği şekilde açıklayıp 
aydınlatarak hidayete ulaşmayı arzu edenleri irşad etmeye kadir olur. 
Bilakis sırf inat ve inkârı sebebiyle hakkı teslime, dinî akideleri kabule 
yanaşmayan kimseleri en ikna edici delillerle ilzam eder ve susturur.

3. Bir mümin bu ilim sayesinde dinî inançlarını birtakım inkâr eh­
linin, birtakım sapık fikir sahiplerinin kötü telkinlerinden korur. İma­
nını bir kısım zayıf değerlendirmelerin tehlikeli tesirleriyle sarsılması­
na karşı korumaya güç yetirir.

4. Kelâm ilmi diğer şer'î ilimleri teyit, onların hakikat ve yüceliğini 
takdir ve tesbit eder. Bununla beraber bu faydaların elde edeceği daha 
önemli bir fayda, bir gaye vardır ki o da iki dünya saadetine ulaşmak­
tır. Zira bu sayede nezih bir itikada nail olanlar hem dünyada hem de 
ahirete ait vazifelerini güzelce yerine getireceğinden her iki âlemde de 
saadete ulaşırlar.

6. Kelâm İlminin Temel Esası ve İlmin Sebepleri

Kelâm ilminin temeli, kâinatın varlığı ve eşyanın hakikatlerinin 
sübûtu ile şanı yüce hakîm olan yaratıcı Allah Teâlâ'nın zat ve sıfatla­
rına istidlal etmektir.

Eşyanın hakikatleri vehimler ve hayallerden ibaret değildir. Bila­
kis dış dünyada mevcut ve bu hakikatlere insanların ilim ve vukufiyet- 
leri imkânları ölçüsünde ulaşır.

İnsan için ilmi elde etme yoları (esbab-ilim) ise akıl, salim duyu 
(havâss-ı selime) organları, doğru haber (haber-i sadık) olmak üzere 
üçtür. Doğru haber de mütevâtir haber ile peygamberlerden gelen ha­
berden ibarettir.

AÇIKLAMA

Kelâm ilmi bu eşsiz ve benzersiz âlemin her zerresinden tecelli 
eden feyiz ve kudreti dikkate alarak bunların varlığı ile alîm ve hakîm,



mürid ve kadir olan bir hakiki tesir edicinin, yani Allah Zülcelâl haz­
retlerinin varlığına, ilâhlığma ve rabliğine istidlalde bulunur. Bunun­
la beraber şu gördüğümüz eşya ve manzaraların varlığı ile bir kadîm 
yaratıcı (fâtır-ı kadîm) ve hikmetli bir müessirin varlığına, kudret ve 
azametine istidlal edebilmek için bunların birer sabit hakikate sahip 
olmaları gerekir. Gerçekten bunlar da böyle bir hakikate sahiptir. Me­
sela yer, gök, taş, ağaç, dediğimiz şeyler dış dünyada mevcut olup ken­
dilerine ait birer mahiyete sahiptirler. Yoksa bunlar birtakım vehim ve 
hayallerden, onun, bunun itibar ve itikadına tâbi olan şekillerden iba­
ret değildir. Nitekim bazı felsefî ekollerin mensupları böyle bâtıl bir 
fikre meylederek âlemde hiçbir kesin gerçekliğin mevcut olmadığını 
söylemişlerdir.

Velhasıl gördüğümüz şeyler birer sabit hakikate sahiptir. Biz de bu 
hakikatlere kudretimiz ölçüsünde vâkıf olabiliriz. Hatta bu hakikatleri 
imkân ölçüsünde tetkik ve tefekkür ederek bunları var eden kutsal zatı 
tevhid ve tehlil7 etmekle mükellefiz.

"Teemmel sutûrel kâinâtı feinnema

Minel meleil a'lâ ileyke resâilu"

"Kâinat satırlarını iyice düşün. Çünkü onlar

Melekler âleminden sana gönderilen mektuplardır."

İlmi elde etme yolarına gelince bunlar başlıca üçtür. Akıl, salim 
duyu organları, doğru haber. Biz insanlar bu sebepler vasıtasıyla bir 
şeyin varlığına, hakikatine vâkıf olabiliriz.

a) Akıl, ilâhî bir bağıştır. Nefs-i nâtıkaya (insan) mahsus, latif bir 
kudrettir ki insan bununla ilmi ve bilim elde etmeye, nazariyat ve ilâ- 
hiyatı idrake elverişli olur.

Sezgi (hads), vicdan, tecrübe, kıyas (istikrâ) gibi şeyler de ilim ve 
bilginin elde etme yolarından iseler de bunlar müstakil olmayıp akla 
dayanmaktadırlar.

7 "Lâ ilahe illallah" (Allah'tan başka ilâh yoktur) sözünü söylemektir.



b) Salim duyu organları: Görme, işitme, dokunma, tatma, kokla­
ma denilen beş kuvvetten, beş zâhirî duyudan ibarettir.

c) Doğru haber: İki kısımdır. Birinci kısım, yalan üzere birleşmele­
ri aklen mümkün olmayan bir topluluğun -haddizâtmda mümkün ve 
hissedilebilir olan bir şeye dair- verdiği haberdir. Buna "haber-i mü- 
tevâtir" denir. Bu topluluğun sayısı tayin ve tesbit edilmiş değildir. 
Hadiseye göre değişir.

Görmediğimiz ülkelerin mevcudiyeti ve birçok eski milletin dün­
yadan gelip geçtiği bilgilerin hepsi mütevâtir haberlerle sabittir ki hiç 
kimse bunları inkâr edemez.

İkinci kısım, yüce peygamberlerin verdikleri haberlerdir.

Nübüvvete sahip olmayan kişilerin mazhar olacakları ilhamlar, yani 
sebeplere tevessül etmeksizin Allah tarafından feyiz yoluyla kalplerine 
atılacak olan birtakım manevi haller kendileri hakkında ilmin sebeple­
rinden biri olarak delil olabilirse de başkaları hakkında olamaz. Fakat 
yüce peygamberlerin mazhar oldukları vahiy ve ilham hem kendileri 
hem de ümmetleri hakkında ilmin sebeplerinden biri olarak delildir.

7. Kelâm İlminin Dönemleri

Kelâm ilminin geçirmiş olduğu safhalar, başlıca üç devreye ayrılır. 
Şöyle ki itikadı meseleler, Hz. Peygamber'in asrında müstakil bir ilim 
halinde tedvin edilmiş değildi. Daha sonraları din âlimleri tarafından 
"ilm-i tevhid, fıkh-ı ekber" adıyla tedvin olunmuş ve bu şekilde bi­
rinci devre meydana gelmiştir. Sonraları birtakım bid'at erbabı ortaya 
çıkarak selef-i sâlihinin mezhebine muhalif ve felsefe ile karışmış ola­
rak "kelâm" unvanıyla bir ilim yazıp neşrettiler. Bunun üzerine din 
âlimleri, Ehl-i sünnet'e mahsus olmak üzere başka bir kelâm ilmi ted­
vin ederek ehl-i bid'atm8 kötü neşriyatına engel oldular. Bu şekilde de 
ikinci devre meydana geldi. Daha sonraları İslâm muhitinde felsefenin

8 Bid'at: Asr-ı saâdet’ten sonra dinde sonradan ortaya konulan şeydir. Sahâbe-i kirâm ve 
tâbiînin yapmadıkları ve şer'î delillerin gerektirmediği sonradan ortaya konulan her 
dinî iş bid'at kabul edilir. Ehl-i sünnet'in dışındaki çeşitli İslâm mezheplerinin mün- 
tesiplerine "bid'at ehli" denir. Bid'at ehli, küfre sürükleyici olan fiil ve sözlerden uzak 
oldukça ehl-i kıbleden sayılır ve tekfir edilmezler. Ehl-i kıble, İslâm dinini zarûrât-ı di- 
niyyeyi kesin olarak tasdik eden ve iki şehadet kelimesini söyleyen kişilerdir.



çok fazla yayılması üzerine İslâm âlimleri felsefî teorilerin İslâm inanç­
larına aykırı olan kısmını kelâm ilminde tetkik ve tenkit ederek gerek 
filozofların bir yığın bozuk fikirlerini ve gerek onların peşinden giden 
bir kısım sapkın fırkanın zayıf inançlarını cerhederek reddettiler. Bu 
şekilde de üçüncü devre meydana gelip bir "hikmet-i İslâmiyye" ol­
mak üzere bugünkü kelâm ilmi teessüs etmiştir.

Bu ilme dair birçok kıymetli eser telif edilmiştir. Kitâbii't-Tevhîd, 
el-Erbam, Ehkârül-Efkâr, Tavâli', Şerh-i Mevâkıfbunlar arasındadır.

AÇIKLAMA

Kur'ân-ı Mübîn ile Hz. Peygamber'in hadisleri itikâdî hükümle­
rimizin birer kaynağıdır. Biz bütün itikadî meselelerimizi bu muaz­
zam kaynaklardan elde etmekteyiz. Mesela, Kur'ân-ı Azîm'de, "Allah 
Teâlâ birdir" , "Cenâb-ı Hak ölüleri diriltecektir" gibi birçok itikadî mese­
leler vardır. Sonra bu meseleleri ispat edecek birçok âyet-i kerime de 
vardır ki bunlar şer'î delillerden olmakla beraber aynı zamanda aklî 
delillerden de sayılır. Bundan dolayı itikadî meselelerimiz hususunda 
en birinci müracaat kaynağımız, Kur'ân-ı Kerîm ile Hz. Peygamber'in 
hadisleridir. Ancak bu itikadî meselelerin başlıca bir ilim halinde ted­
vini, ümmetin âlimleri tarafından ifa edilmiştir.

A) KELÂM İLMİNİN TARİHÇESİ

Kelâm ilminin tarihine dikkat edilecek olursa başlıca üç devreyle 
karşılaşılır. Şöyle ki: İslâm'ın başlangıç dönemlerinde Hz. Peygamberle 
birlikte olmanın bereketiyle ümmetin fertlerinin akideleri pak, vicdanla­
rı nezih, aralarında uyum ve birlik mevcuttu. Şüphelendikleri meseleleri 
Resûl-i Ekrem Efendimiz'e, ondan sonra ise Hulefâ-yi Râşidîn hazretle­
riyle diğer büyük sahabeye müracaat ederek hallederlerdi. Bu zamanda 
dinî inançlardan bahseden kelâm ilminin tedvinine ihtiyaç görülmemiş­
ti. Fakat aradan bir hayli müddet geçip de peygamberin huzurunda bu­
lunarak o ilâhî nurun taşan ışığından istifade etmiş olan kimseler aza­
lınca durum değişti. Bir kısım müslümanlarm akidelerindeki temizlik, 
fikirlerindeki metanet, aralarındaki uyum ve samimiyet azalmaya yüz



tuttu. Artık din âlimleri, bu kötü gidişin önünü almak maksadıyla iti­
kadı hükümleri delilleriyle bildirmek üzere "ilm-i tevhid, fıkh-ı ekber" 
adıyla bir ilim tedvinine lüzum gördüler. Bu konudaki eserlerin en meş­
huru İmâm-ı Âzam hazretlerinin Fıkh-ı Ekber adlı kitabıdır. İşte kelâm 
ilminin birinci devresi bu şekilde meydana gelmiştir.

Sonra Hz. Peygamber'in hicretinin birinci asrının sonunda zuhur 
eden birtakım fırkalar tarafından Ehl-i sünnet'e muhalefet maksadıy­
la itikadî konularla ilgili kitaplar yazılmaya başlandı. Vâsıl b. Atâ (v. 

131/148), Ebül-Hüzeyl (v. 235/850), İbrahim en-Nazzâm (v. 231/845), bu sa­
hada kitap telif eden Mu'tezile imamlarmdandır. Bid'ata bulaşmış bu 
eserler bir yığın bâtıl inançları, bozuk fikirleri içerisinde bulunduruyor­
du. Bunlar bu yolda tedvin ettikleri ilme, "kelâm" adını verdiler.

Ehl-i sünnet âlimleri ise insanları bu kelâmla iştigal etmekten mene­
dip sakındırıyordu. İşte ulemanın büyüklerinden ve bilhassa Mu'tezile 
mezhebinin yayılma zamanında ortaya çıkan dört müctehidden kelâm 
ilminin kötülenmesi ve tahsil edilmesinin meni hakkmda rivayet edilen 
sözler bütün bu bid'at ehli tarafından tedvin edilen kelâm ilmine aittir. 
Bu bid'at ehlinin kötü telkinleri ve yayınlarına mani olmak üzere Ehl-i 
sünnet âlimleri de tevhid ilmine dair eserler tasnif ediyorlardı. Nihayet 
Hz. Peygamber'in hicretinin üçüncü asrının başlarında mütekellim- 
lerin meşhurlarından Abdullah b. Said el-Küllâb (v. 240/854) hazretleri, 
Ehl-i sünnet yolunu ihyaya ve ehl-i bid'atı reddetmeye ve görüşlerini 
çürütmeye başlayarak bu hususta bir hayli eser telif etti.

1. ABDULLAH b. KÜLLÂB

Ebû Muhammed Abdullah b. Said el-Küllâb et-Temîmî, Mu'tezile 
mezhebinin yayıldığı, Ahmed b. Hanbel (v. 241/855) gibi Ehl-i sünnet'in 
büyüklerinin eza ve cefaya uğradığı bir tarihte ortaya çıkarak ehl-i 
bid'atı susturmaya çalışmış, Halife Me'mûn'un meclisinde vuku bulan 
kelâm tartışmalarında Mu'tezile'yi perişan ve rezil etmiştir. Bu zat, söz 
konusu hasımlarıyla yaptığı münazaralarda fevkalâde bir kuvvet ve 
metanete sahipti. Kendisiyle münazaraya cesaret edenleri İlmî gücüyle



kapıp tarafına çekmesinden dolayı İbn Küllâb diye anılmıştır. Kendisi 
Basralıdır. Vefatı 240 (854) tarihlerinden biraz sonradır.

İbn Küllâb'dan itibaren bir de Ehl-i sünnet'e mahsus olmak üzere 
bir kelâm ilmi teessüs etti. Lâkin ehl-i bid'at da bir taraftan mezheplerini 
yaymaya ve desteklemeye çalışıyor, zaman zaman bazı devlet büyük­
lerinin himayelerine mazhar oluyorlardı. Felsefe kitapları Me'mûn'un 
emriyle Arapça'ya tercüme edildiğinde Mu'tezile taifesi mezheplerini 
felsefî nazariyelerle desteklemeye ve eski filozofları taklide çalışmış; 
İslâm adı altında yaşayan birtakım fırkalar ise müslümanları inkâra 
sevketme arzusunda bulunmuştu. İşte bu sıralarda Ebü'l-Hasan el- 
Eş'arî hazretleri İbn Küllâb'dan itibaren oluşan Ehl-i sünnet kelâmına 
başka bir güzellik ve kuvvet vererek Mu'tezile mezhebinin kıymetini 
düşürdü. Zamanının ehl-i bid'atım acziyet ve ümitsizliğe düşürdü.

2. EBÜl-HASAN el-EŞARÎ

Ebü'l-Hasan el-Eş'arî (v. 324/935), fıkıhta Şâfiî mezhebine mensuptu. 
Kelâm ilminde Ehl-i sünnet'in imamıdır. Önceleri Mu'tezile mezhebi 
içerisindeydi. Mu'tezile taifesinin reislerinden Cübbâî'nin dersine de­
vam ediyordu, sonra bir İlâhî hidayet eseri olarak Mu'tezile mezhebini 
terkederek Ehl-i sünnet mezhebine girdi. İslâmiyet'in sahih inançlarını 
yayma ve müdafaa hususunda çok büyük hizmetler yaptı. O zamana 
kadar hürmete mazhar olan Mu'tezile mezhebini yüksek tartışma ka­
biliyeti sayesinde mağlup ve perişan etti. Kendisi Basralıdır. 260 (874) 
yılında doğup 324'te (935) Bağdat'ta vefat etmiştir.

İmam Eş'arî'nin mezhebi ümmetin selefinin mezhebiyle neredey­
se tam olarak örtüşmektedir. Ancak bazı noktalarda, özellikle delillerin 
elde edilmesi fikir ve istidlal yolunda bazı yeni görüşlere sahip olmuştur. 
Eş'arî'nin mezhebi Şam'da, Mısır'da, Mağrib'de ve diğer birçok İslâm bel­
desinde yayılmıştır. Fakat o sırada Mâverâünnehir'de ümmetin selefinin 
mezhebine daha fazla uygun olan Mâtürîdiyye mezhebi yayılmıştı.



3. İMAM MÂTÜRÎDÎ

Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmud, Hanefî mez­
hebine mensuptu. Kelâm ilminde Ehl-i sünnet'in şan ve şöhreti çok 
büyük olan bir imamıdır. Mu'tezile, Karmatîler, Râfizîler ile birçok 
tartışmada bulunmuştur. et-Tevhîd, el-Makâlât, Te'vilâtül-Kur'ân eserle­
rinden bazılarıdır. Doğumu 280 (894) yılma rastlar. 336'da (947) Semer- 
kand'da vefat etmiştir.9

İşte faziletli bu şahısların meydana çıkardıkları birçok önemli eser 
de kelâm ilminin ikinci devresini oluşturmuştur.

Daha sonra İmam Gazâlî'den itibaren kelâm ilmi başka bir şekil 
kazandı. İddiayı ispat hususunda eski kelâmcılarm kabul etmedikle­
ri mantık usulü kabul edildi. Önceki kelâmcılar zamanında o kadar 
yaygınlık kazanmamış olan felsefî meseleler, Gazâlî döneminde tama­
mıyla yayılmaya başlamıştı. İnsanların bir kısmı filozofların sözlerini 
tamamen inkâr eder; diğer bir kısmı da felsefeye çok büyük bir düş­
künlük göstererek filozofların bütün sözlerini hakikatin kendisi olarak 
telakki ederdi. Gazâlî ise filozofların sözlerini tarafsız bir şekilde tetkik 
etmiş, dinî hükümlerimize zıt olmayanlarını kabulde mahzur olmadı­
ğını, bilakis yakînî delillerle sabit olan bir kısım felsefî meseleleri inkâr 
etmenin din hakkında pozitif ilimlerle uğraşanların kötülemesine ve 
ayıplamasına kapı aralayacağını beyan etmiştir. Fakat filozofların bir­
takım önemsiz nazariyelerini, değerlendirmelerini de gayet ikna ve 
ilzam edici delillerle reddedip çürüterek o tarihte fevkalâde revaçta 
bulunan Yunan felsefesine büyük bir darbe vurmuştur.

4. İMAM GAZÂLÎ

Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazâlî (v. 505/ ıın ), önce 
doğduğu bölge olan Tûs'ta, ondan sonra da Nîşâbur'da tahsilde bu­
lunmuş ve birçok yere seyahat etmiştir. Bağdat'ta Nizâmülmülk'ün 
meclisinde âlimlerle münazarada bulunarak hepsini ilzam edip sus­
turmuş; İlmî yetkinliğini böyle parlak bir şekilde ispat etmesinden do­

9 Nâşir: Son yapılan çalışmalarda vefat tarihi olarak 333 (944) senesi verilmektedir.



layı sorumluluğu altına Nizâmiye Medresesi müderrisliği verilmişti. 
Bir müddet sonra Hicaz'a gitti. Biraz Şam'da, bir müddet de Kudüs ve 
İskenderiye'de ikamet ettikten sonra doğduğu yere dönerek tasavvufa 
girmiş, aradığı ruhî zevkleri zühd ve takva yolunda bulmuştur.

Gazâlî, İslâm toplumuna güzellik veren ümmetin büyüklerinden 
biridir. Filozofların ilâhiyata, tabiat felsefesine ait birtakım teori ve 
delillerini tenkit maksadıyla Tehâfütüî-Felâsife adlı eseri telif etmiştir. 
İlâhiyat ve ahlâkiyat hakkında yazdığı İhyâü Ulûmi'd-Dîn, Mîzânii'l-A- 
mel isimli kitapları birçok yabancı dile tercüme edilmiştir. el-Iktisâd fiî-  
İ'tikâd, el-Makâsıd fil-Vtikâd, İlcâmü'l-Avâm f i  İlmiî-Kelâm adlı kitapları 
da meşhurdur. 450 (1058) yılında doğup 505'te (1111) vefat etmiştir.

Fahreddin er-Râzî, Âmidî, Kadı Beyzâvî de İmam Gazâlî'nin yolunu 
takip ederek bu mesleğe başka bir değer katmış, kelâm ile felsefeyi daha 
da mezcederek ilim sahasında çok büyük bir başarı göstermişlerdir.

5. FAHREDDİN er-RÂZÎ

Muhammed b. Ömer et-Teymî, Arabî ilimler ile usul ilmini Hatî- 
bü'r-Rey diye meşhur olan babasından Taberistan'da tahsil etmiş, diğer 
dinî ve pozitif ilimleri ise farklı farklı şahıslardan öğrenmiştir. Son dere­
ce âlim ve o nispette zühd ve takva ile muttasıftı. Sürekli Mu'tezile mez­
hebi mensuplarıyla kelâmî tartışmalarda bulunurdu. Mâverâünnehir'e 
giderek orada Mu'tezile ile münazarada bulunmuştu. Sultan Şehâbed- 
din Gavrî ve Sultan Alâeddin-i Hârizmî'nin fevkalâde saygısına maz­
har olmuştur. Râzî, son derece düzgün bir konuşma yeteneğine sahipti, 
vaaz ve nasihat esnasında kendisine vecd ve istiğrak arız olurdu. En 
mühim konuları en açık bir şekilde yazmak kendisine has bir meziyettir. 
İlmî eserleri okuyanların mütalaa şevkini artırır. Tefsîr-i Kebîr'i çok meş­
hurdur. Metâlibü'l-Âliye, Nihâyetül-Ukûl, Kitâbül-Erbaîn isimli kitapları 
ilâhiyata, kelâm ilmine dair yazdığı büyük eserlerdendir.

Adı geçen âlim, en çok eleştiri ve tenkitlerine hedef olan Kerrâmiy- 
ye fırkası tarafından bir yol bulunarak zehirlenmiştir. 544'te (1150) Rey 
şehrinde dünyaya gelmiş ve 606 (1210) yılında vefat etmiştir.



6. ÂMİDÎ

Ali b. Ebû Ali b. Muhammed es-Sa'lebî, Şâfiî mezhebine mensuptu. 
Irak'a giderek orada cedel ve münazara ilimlerini tahsil etmiş. Kerh'te 
bazı yahudi ve hıristiyan muallimlerinden kadîm ilimleri öğrenmiştir. 
Ondan sonra Mısır'a yolculuk yaparak bu ilimlere ait eserlerini orada neş- 
retmiştir. el-Bahir f i  İlmiî-Avâil, el-Hakâik f i  Ulûmil-Evâil adındaki kitap­
ları meşhurdur. Âmidî, kelâm ilmine büyük hizmetlerde bulunmuştur. 
Kelâma dair yazdığı Ebkârüî-Efkâr isimli kitabı dört cilttir. 550'de (1155) 
doğmuş, daha sonra Şam'a yerleşmiş ve 631'de (1233) vefat etmiştir.

7. KADI BEYZÂVÎ

Nâsırüddin Ebü'l-Hayr Abdullah, Şîraz'da kâdılkudâttı. Tebriz'de 
ulema ile münazarada bulunarak sahip olduğu yetkinlikle herkesi 
hayrete düşürmüştür. Tefsiri çok meşhur ve muteberdir. Tavâli' isimli 
eseri kelâm ilmine aittir. Daha başka eserleri de vardır. Şîraz'da Beyza 
köyünde doğmuş ve 641 (1243) yılında Tebriz'de vefat etmiştir.

İşte kelâm ilminin üçüncü evresini vücuda getiren de, bu muktedir 
şahısların kelâm ilmine dair olan eserleridir. Şimdiye kadar elimizde 
istifade ettiğimiz Şerh-i Mevâkıf Şerh-i Makâsıd gibi en meşhur akaid ki­
tapları bunların metotları üzere telif olunmuş muteber eserlerdendir.

Şüphe yok ki dinî inançlarımız zaman itibariyle değişmez. İslâm 
akaidi bundan on dört asır evvel ne ise şimdi yine odur. Ancak dinî ve 
müspet ilimlerin genişlemesi, felsefî anlayışların çeşitlenmesi ve ye­
nilenmesi sebebiyledir ki kelâm ilmi böyle farklı devirlerde birer yeni 
kisveye bürünmüş; birtakım yeni konularla, delillerle donanmıştır.

Evet, her asırda İslâm âlimleri zamanın ruhî, manevi ihtiyaçlarını 
nazarı dikkate almış; halkın genelinin zihinlerini meşgul eden mese­
leleri açıklamaya çalışarak İslâm muhitini bir kısım zararlı fikirlerin, 
bâtıl nazariyelerin kötü tesirinden korumaya muvaffak olmuştur. Bun­
dan dolayı çağımızdaki İslâm âlimleri de bu zamanın insanlarının zi­
hinlerini rahatsız eden birtakım yeni felsefî nazariyeleri nazarı dikkate



alarak bu bakış açısından hareketle kelâm ilminde bir yenilik eseri gös­
termek mecburiyetinde bulunmaktadırlar.

8. İslâm Fırkaları

Hz. Peygamber'in yaşadığı saadet dönemini takip eden yıllarda 
İslâm coğrafyasında birtakım dinî fırkalar zuhur etmiştir. Bu fırkala­
rın en büyükleri fırka-i nâciye ile Mu'tezile, Şîa, Havâric, Mürcie, Nec- 
câriyye, Cebriyye, Müşebbihe fırkalarıdır. Fırka-i nâciyeden olanlar, 
bid'attan berî, Hz. Peygamber'in sünnetine layık olduğu şekliyle bağlı, 
dinî hükümleri kendi arzularına göre tevil ve tahriften uzak duran, 
müslümanlar arasına tefrika sokmaktan sakındıkları için kendilerine 
"Ehl-i sünnet ve'l-cemâat" denilmiştir.

AÇIKLAMA

Resül-i Ekrem Efendimiz'in [sallallahu aleyhi vesellem] vefat zamanına 
kadar bütün müminler bir akîde, bir yol üzereydiler. Ondan sonra bazı 
ictihadî hususlardan dolayı ihtilafa düştüler. Daha sonra hicret asrının 
sonlarına yakın İlmî ve siyasî bazı sebepler dolayısıyla birtakım dinî 
fırkalar, mezhepler ortaya çıkmaya başladı. Zaten Peygamber-i Zîşan 
Efendimiz, "Ümmetinin az bir müddet sonra yetmiş üç fırkaya ayrılacağını 
ve bu fırkalardan yalnız Hz. Peygamber ve ashabı kiramının yolu üzere bu­
lunanların kurtulacağını ve bunun dışındakilerin azaba müstahak olacakları­
nı" 10 açık bir mucize olmak üzere daha önce haber vermişti.

Bu fırkaların ortaya çıkışı İslâm düşüncesinin birçok tartışma ve 
münazarayla aydınlanmasına, genişlemesine ve birtakım dinî haki­
katlerin meydana çıkmasına yardım etmiş ise de maalesef şahsî icti- 
hadlara, nazariyelere tâbi olan bir kısım fırkaların varlığı müslümanlar 
arasında tefrika doğmasına, temiz inancın azalmasına sebep olmuş ve 
asırlarca süren münakaşalar ve mücadeleler yüzünden İslâm birliği bir 
hayli sarsılmıştır.

İslâm fırkalarının en büyükleri sekizdir.

10 Ebû Davud, Sünnet, 1; Hâkim, el-Müstedrek, 1/129; Taberânî, el-Mu'cemül-Evsat, nr. 
4883, 7836.



A) FIRKA-i NÂCİYE

Fırka-i Nâciye: Kitaba, Sünnet'e ve Kitap ile Sünnet'e uygun olan 
aklî delillere tâbi olanlardır. Bunlar Selefiyye, Mâtürîdiyye, Eş'ariyye 
şeklinde üç gruba ayrılır.

1. Selefiyye

Ümmetin selefinin ve tâbiîn âlimlerinin yolundan gidenlerdir. 
Bunlar Kur'ân-ı Kerîm ile Hz. Peygamber'in hadislerinin ihtiva ettiği 
naklî ve aklî delillerle İslâm akaidini ispat eder, göklerin, yerlerin ve 
bunlardaki sayısız mahlûkatm varlığıyla âlemin yüce yaratıcısının var­
lığına, birliğine, ulûhiyyet ve mâbudiyetine istidlalde bulunurlar.

Müteşâbihattan11 olan âyetlerin manalarını ilm-i İlâhîye havale 
ederek bunları tevilden sakınırlar. Kitap ve Sünnet ile sabit ve ashâb-ı 
kirâmın ittifaklarının olmadığı meselelere dalmazlar. En sağlam olan 
yol da budur.

2. Mâtürîdiyye

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî hazretlerini itikadî konularda imam kabul 
edenlerdir. Hanefî mezhebine mensup olanların büyük kısmı Mâtürî- 
dî'dir. Hanefîler'in ilk dönem âlimleri Selefiyye mezhebine mensuptu.

3. Eş'ariyye

Ebü'l-Hasan el-Eş'arî hazretlerini itikadî konularda imam kabul 
edenlerdir. Mâlikî ve Şâfiî mezheplerinde bulunanların çoğu Eş'arî'dir. 
Bunların ilk önderleri Selefiyye mezheplerine mensuptu. Hanbelî mez­
hebine mensup olanların büyük kısmı Selefi, bir kısmı da Eş'arî'dir.

11 Müteşâbih âyetler, kendilerinden ne gibi bir mana kastedildiğini bilme ümidinin üm­
met için söz konusu olmadığı âyetlerdir. Müteşâbih iki türlüdür: Birincisi kendisinden 
hiçbir şey anlaşılmayan lafızlardır. Sûrelerin başındaki "j\ "  "^ Jl" gibi. Bunlara "mü- 
teşâbihü'l-lafz" denir. İkincisi, zâhirî manasını kastetmek aklen imkânsız olan lafızlar­
dır. "Allah'ın eli onların ellerinin üzerindedir" (Feth 48/10) âyet-i kerimesindeki "el" lafzı 
gibi. Bunlara da "müteşâbihül-mana" denilir.



Mâtürîdiyye ile Eş'ariyye arasındaki ihtilaflar, dinin asılları konu­
sunda değil cüz'iyyâta dair ve çoğu lafzî çekişmelerden kabul edilir. 
Bunlardan hiçbiri diğerini dalâlete nispet etmez. Hepsi hidayet üzeredir.

B) MU'TEZİLE

Mu'tezile: Vâsıl b. Atâ'ya uyan kimselerdir. Dalâlete düşmüş fır­
kaların birincisini bunlar teşkil eder. Vâsıl, Hasan-ı Basrî'nin öğren­
cisiydi. Büyük günah işleyen bir kimsenin mümin olup olmaması 
meselesinden dolayı hocasına muhalefet ederek ders verdiği meclisi 
terkederek itizal etmiştir.

Vâsıl'm itikadına göre büyük günah işleyen bir kimse ne mümin 
ne de kâfirdir. Bu kimse tövbe etmeden ahirete giderse ebedî olarak ce­
hennemlik olur. Mu'tezile mensupları, "İnsanlar kendi ihtiyarî fiilleri­
ni yaratırlar" diyerek bu fiillerde kazâ ve kaderin etkisini inkâr ettikleri 
için kendilerine "Kaderiyye"de denilmiştir.

Mu'tezile'den birçok kol ayrılmıştır. "Câhiziyye" ve "Cübbâiyye" 
bunların meşhurlarındandır.

C) ŞÎA

Şîa, Hz. Peygamber'den sonra imametin Hz. Ali'yle onun kıymetli 
evlatlarına ait olduğunu iddia eden kimselerdir.

Hz. Osman'ın şehid edilmesi üzerine müslümanlar iki kısma ay­
rıldı. Bunlardan Hz. Ali'ye meyleden ve onun gerçek imam olduğunu 
ileri sürenlere Şîa-i Ali denilmişti. Bu kimselere "Şîa-i ûlâ" da denir ki 
Ehl-i sünnet inanandaydılar. Daha sonra Ehl-i sünnet'e muhalif bir­
takım kimseler ortaya çıktı ki bunlar İmam Ali'nin çocuklarını diğer 
Hulefâ-yi Râşidîn'den üstün görür ve bu hususta çok ileri giderlerdi. 
İşte Şîa ismi daha sonraları bunlara tahsis edilmiştir.

Şîa temelde Gâliyye, Zeydiyye, İmâmiyye adıyla üç kola ayrılır.



1. Gâliyye

İmamları nebî veya ilâh kabul eden kimselerdir. Bu kola mensup 
olanlar hulûlü yani Cenâb-ı Hakk'm insan bedeninde tecelli etmesini; 
ibahayı yani haram kılınmış hususların mübahlığmı kabul etmiş ve zo­
runlu olarak İslâm dışında kalmışlardır.

Abdullah b. Sebe Gâliyye'dendir. Kendisine mensup olanlara "Se- 
beiyye" denir. Söz konusu kişi yahudi asıllı iken sonra müslüman ol­
duğunu iddia etmiştir. Hz. Osman'ın şehadetine sebep olmuş, İmam 
Ali'nin ulühiyyetini iddiaya, üç halifeye sövüp saymaya cüret etmiştir.

2. Zeydiyye

Zeynelâbidin hazretlerinin oğlu Zeyd'e mensubiyet iddiasında 
bulunanlardır. Bunlar imameti Hz. Fâtıma'mn evladına hasrederler; 
büyük sahabilerin ebedî olarak cehennemde olduğunu kabul ederler. 
Bugün inanç noktasında Mu'tezile ekolüne intisap etmişlerdir. Birçok 
fer'î meselede Hanefî mezhebinin görüşlerini benimserler. Yemen ta­
raflarında bulunurlar.

3. Imâmiyye

Hz. Ali'nin imâmetine açık bir nasla hükmeden ve ashâb-ı kirâm- 
dan bazılarını tekfire cüret eden kimselerdir. Bunlar birkaç kola ayrıl­
mışlardır.

Bunlardan İmam Ali ile on bir evladının imâmetini kabul edenlere 
"İsnâaşeriyye" denir. Bu kimseler imamın masum, yani söz ve davra­
nışları itibariyle hatadan korunmuş olmasını şart olarak kabul ettiler.

İmâmiyye mensupları daha sonra Mu'tezile ve Müşebbihe mez­
heplerine intisap etmişlerdir. Esasen Şiîlik siyasî bir maksada binaen 
teessüs etmiş, birçok kimsenin amaçlarına alet olarak renkten renge 
girmiştir. Hatta Safevî olan Şah İsmail de kendi saltanat ve hüküm­
ranlığını güçlendirmek için İran'da Şiîliği desteklemeye ve yaymaya 
çalışarak bu mezhebi siyasî emellerine alet etmiştir.



D) HAVÂRİC/HÂRİCÎLER

Haricîler, İmam Ali hazretlerine [kerremallahu vechehû] karşı ayakla­
nan kimselerdir. Bunlar hidayet yolundan çıktıkları (mürûk) için ken­
dilerine "Mârika" ismi de verilmiştir. Bu taife, müttaki olmayanları ve 
Hz. Osman ile Hz. Ali'yi ve bunlara tâbi olanları mümin saymazlar. 
Bunlara göre Kur'ân-ı Kerîm'e muhalefet edenler her durumda kâfir­
dirler. Velev ki muhalefetleri hatayla meydana gelmiş olsa da hakla­
rındaki hüküm değişmez.

İmam Ali'ye karşı ayaklananlar, Sıffîn Savaşı'nda kendisiyle bera­
ber bulunan birtakım kimselerdir.

Havâric fırkası, Muhakkime-i Ûlâ, İbâzıyye gibi kollara ayrılmış­
tır. Uman ile Afrika'da İbâzıyye mezhebi mevcuttur. Özellikle Zenzî- 
bar hükümetinin resmî mezhebi İbâzıyye mezhebidir. İbâzıyye'den 
doğan "Yezîdiyye" mezhebi de Musul civarında yaygındır. Yezîdiyye 
mensupları kendilerini İslâm'a nispet ederlerse de gerçekte müslüman 
değildirler. Şeytana "Melek Tâvus" derler. İbâzıyye fırkaları bile bun­
lardan yüz çevirirler.

E) MÜRCİE

Ebü's-Salt es-Semân isimli şahsa tâbi olan kimselerdir. Mürcie 
mezhebini Ebü's-Salt kurmuş, Hassân b. Bilâl adlı şahıs da Basra civa­
rında yaymaya çalışmıştır.

Mürcie fırkası amellerin, derece bakımından niyet ve itikaddan 
sonra geldiği görüşünü kabul etmelerinden dolayı bu ismi almıştır. 
Çünkü ircâ, "tehir etme" manasına gelmektedir. Mürcie fırkası Mür- 
cie-i Havâric, Mürcie-i Şîa, Mürcie-i Cebriyye, Mürcie-i Hâlisa isimle­
riyle dört kola ayrılır.

Mürcie-i Hâlisa: Yunus adlı şahsa tâbi olan kimselerdir ki bunlara 
Yunusiyye denir. Bunların itikadında iman, ancak Allah Teâlâ'yı bil­
mek ile O'na buyun eğmek ve kalben muhabbetten ve Cenâb-ı Hakk'a 
karşı kibirlenmeyi terketmekten ibarettir. Kendisinde bu hasletleri bu­



lunduran kimse kâmil bir mümindir. Günah işlemiş bile olsa durum 
böyledir.

F) NECCÂRİYYE

Neccâriyye Muhammed b. Hüseyin el-Neccâr'a tâbi olan kimse­
lerdir. Bunlar fiillerin yaratılması meselesinde Ehl-i sünnet ile beraber­
dirler. İlâhî sıfatları inkâr, rü'yetullahı12 ret ve Allah'ın kelâmının hâdis 
olduğunu iddia hususunda Mu'tezile ile hemfikirdirler. Bu fırka da üç 
kola ayrılmıştır.

G) CEBRİYYE

Mutlak bir cebri savunan ve Cehm b. Safvân isimli şahsa tâbi olan 
kimselerdir. Bu fırkanın bakış açısı, kazâ ve kader meselesinde Kade- 
riyye'nin bakış açısına tamamen muhaliftir. Cebriyye'ye göre insan­
lar hiçbir şeye kadir değildir. Adeta cansız varlıklar gibidir. Kulların 
bütün fiilleri, kazâ ve kaderin tesiriyle meydana gelir, kulun ne tesir 
meydana getiren bir kudreti ne de "kudret-i kasibe"si (kesb/elde etme­
ye mâlik bir güçleri) vardır. Bunlara Cebriyye-i Hâİisa ve Cehmiyye de 
denir (5. baba bakınız).

Kul için etkisi olmayan kudret-i kâsibeyi kabul eden Eş'ariyye ile 
Neccâriyye'ye, "Cebriyye-i Mutavassıta" (ılımlı Cebriyye) denilmektedir.

H) MÜŞEBBİHE

Allah Teâlâ'yı mahlûkata benzetip hâdis varlıklara benzeten, 
O'nun arş üzerinde oturduğuna inanan kimselerdir.

Müşebbihe fırkası bir asırda -Allah ikisinden de razı olsun- Hz. Ali 
ile Hz. Muâviye gibi- iki imamın bir arada bulunmasını yani aynı anda 
imâmetini câiz görürler. Müşebbihe'nin bir bölümü Kerrâmiyye gru­
budur ki bunlar Ebû Abdullah Muhammed b. Kerrâm'm takipçileridir.

12 Rü'yetullah: Allah Teâlâ'nın ahirette cenneti hak eden müttaki müminler tarafından gö­
rülmesini ifade eden bir kavramdır.



Bugün İslâm âlemini oluşturan bireylerin büyük kısmı Ehl-i sün­
net mezhebindendir. Sîa ve Hâricîler gibi siyasî maksatlar takip eden 
birkaç fırka daha mevcuttur. Sadece İlmî maksatlar takip etmiş olan 
diğer fırkalar ise çok önceleri ortadan kalkmıştır.

Bununla beraber ortadan kalkmış bu fırkaların tarihe karışmış bu­
lunan sesleri halen İslâm ufuklarının temiz havasında bazı acı dalga­
lanmaları meydana getirmekten hâlî değildir. Bundan dolayı bu zarar­
lı dalgalanmaların kötü yansımalarından dimağlarımızı korumamız 
gerekmektedir.

9. İslâm'ın Hakikatlerinin Ortaya Çıkması İçin Yapılan
Çalışmalar

Ehl-i sünnet uleması İslâm'ın hakikatlerinin ortaya çıkmasını sağ­
lamak için gerek farklı İslâm fırkalarıyla ve gerek diğer din ve felsefe 
ekollerine mensup şahıslarla asırlarca İlmî tartışmalarda bulunmuş­
lardır. Bu sayede İslâm'ın sahih inançları korunmuş bir halde kalmış, 
İslâm dininin yüceliği mükemmel bir şekilde tecelli etmiş, bu apaçık 
dinin sahip olduğu hidayet ışığı dünyanın doğusunu ve batısını aydın­
latmaya devam etmiştir.

AÇIKLAMA

İslâm dininin hükümlerini muhafaza etmek, yüce hakikatlerini 
dünyaya anlatmak, bu din-i mübîn hakkında meydana gelecek yanlış 
düşünceleri düzeltmeye çalışmak ve bu hususta gerekirse tartışmada, 
güzel bir şekilde mücadelede bulunmak müslümanlar için dinî bir 
görevdir. İşte bunun için Ehl-i sünnet uleması yanlış inanışlarından 
dolayı dalâlete düşmüş olan birtakım İslâm mezheplerinin müntesip- 
leriyle asırlarca tartışmalarda bulunmuş ve bu sayede İslâm muhitini 
birçok bâtıl inançların kötü tesirinden korumayı başarmıştır. Yine aym 
şekilde dinimizi tanımayan, mukaddesatımıza hakaret nazarıyla ba­
kan birtakım bâtıl veya muharref dinlerin erbabıyla da zaman zaman 
münazarada güzel bir şekilde bulunmuşlardır.



Özellikle 240'ta (854) doğan, 328 (940) senesinde İspanya'da Kur- 
tuba şehrinde vefat eden İmam Kurtubî13, Latince'yi tahsil ederek Hı­
ristiyanlığa ait ilimleri incelemiş, ondan sonra birçok papaz ile dinî 
münazaralarda bulunmuştur. İkdül-Ferîd. adlı kitabı bu münazaraların 
özetini içermektedir.

Meşhur âlimlerden İbn Teymiyye'nin telif etmiş olduğu el- 
Cevâbü's-Sahîh li-nıen Beddele Dîneî-Mesıh isimli dört ciltlik eser de bu 
hususta çok önemlidir.

Hint ulemasından meşhur Rahmetullah Efendi de İzhârül-Hak adlı 
kitabıyla günümüz Hıristiyanlığın mahiyetini açıklayarak İslâm dinini 
çok parlak bir surette müdafaa etmiştir.

Bununla beraber diğer dinlerin mensupları kendi dinlerindeki bir­
çok ahkâmın makul bir esasa dayandığını aklî delillerle gösteremedik­
leri için İslâm âlimleriyle İlmî ve aklî bir şekilde tartışmalara devam 
edememişlerdir.

İslâm uleması öteden beri zamanlarında yaygın olan farklı felsefe 
ekolleri hakkında da çok derin araştırmalarda bulunarak bu ekollerin 
görüşlerine vâkıf olmuş ve tarafsız bir şekilde tenkit etmiş, filozofların 
sapık fikirlerini en kuvvetli delillerle meydana koymuşlardır. Bu sa­
yede felsefî nazariyeler ile İslâm dininin ihtiva ettiği hakikatler arasın­
daki fark ortaya çıkmış, filozofların en parlak nazariyeleri İslâmiyet'in 
yüce hakikatleri yanında çok sönük kalmıştır.

13 Nâşir: Müellifin bahsettiği Kurtubî'nin büyük müfessir Kurtubî (v. 671/1273 ) ile karış­
tırılmaması gerekir. Burada söz konusu edilen kişi Ebû Ömer Ahmed b. Muhammed b. 
Abdürabbih el-Kurtubî’dir. Kendisi daha ziyade İkdül-Ferîd isimli eseriyle tanmmaktadır.



A) FELSEFE EKOLLERİ14

Felsefe ekolleri, çeşitli şekillerde sınıflandırılmıştır. Başlıcaları 
şunlardır:

1. İlâhiyyûn Ekolü: Bunlar, mahsûsât15 ve ma'kûlâtı kabul edip 
Cenâb-ı Hakk'ı tasdik ederler. Fakat kendi akıllarının, kendi ilimleri­
nin yeterli bir vasıta olduğuna inanarak yüce peygamberlere ve şeriat­
lara tâbi olmazlar.

2. Ruhâniyyûn (Rûhiye) Ekolü: Bunlar, dış dünyadaki varlıklar­
dan daha ziyade ruhî mefhumlara önem verirler. Bunlara göre Cenâb-ı 
Hak bu âlemden asıl itibariyle ayrı bir ruhanî şahıstır.

3. Akliyyûn Ekolü: Bunlar akıl ile tetkik edilmeyen veya akla, âde­
te zıt görülen şeyleri reddederler. Hârikulâde olayları, mucizeleri tevi­
le çalışarak bunlara tabii birer şekil vermek isterler.

4. İhsâsiyye (Hissiyyûn) Ekolü: Bunlar yalnız duyu organları ile 
bilinen hususları ve dış dünyadaki varlıkları kabul ederler. Duyu or­
ganları veya tecrübî bir yolla sabit olmayan bir şeyin varlığını kabul 
etmezler. Bunlara göre bilginin elde edilme yolları, duyu organları ve 
tecrübeyle sınırlıdır. Fizik ötesi (metafizik) yoktur. Bu ekolden "Mad- 
diyye" doğmuştur.

5. Maddiyyûn Ekolü: Bunlar maddeden başka bir hakikatin mev­
cudiyetini kabul etmezler. Esîr16 gibi eczâ-i ferdiye17 gibi şeylerin, var­
lıkların ilk illeti olduğuna inanırlar, kâinatın ezeliliğini iddia ederler.

6. Vücûdiyye Ekolü: Bunlar sonlu olanla sonsuz olanı bir kabul 
edip, yaratıcı ile varlıkları da tek bir cevher sayarlar. Bunlara göre âle­

14 Meslek-i felsefî: Bir veya birden çok temel ilkeye dayanan felsefî dayanaklarının toplamıdır. 

Mekteb-i felsefî: Belli bir felsefe ekolü reisinin görüşünü taklit ederek aynı ekolü öğre­
ten kişilerin bütünüdür.

15 Nâşir: Mahsûsât, varlığı beş duyu organı ile anlaşılan hususları ifade eden bir kavramdır.
16 Nâşir: Uzayı doldurduğu, yıldız ve felekleri oluşturduğu kabul edilen havadan hafif, 

saydam ve esnek madde (Bekir Topaloğlu-İlyas Çelebi, "Esîr", Kelâm Terimleri Sözlüğü, 
İstanbul 2010, s. 81).

17 Cismin bölünemeyen en küçük parçası (Topaloğlu-Çelebi, "Cevher-i Ferd", a.g.e., s. 59-60).



min müstakil bir yaratıcısı yoktur. Sınırlı olan şeyler ise evham ve ha­
yallerden ibarettir.

7. Hisbâniyye Ekolü: Mensupları şek/şüphe içinde yaşarlar, insan­
ların bir hakikate ulaşabileceklerine inanmazlar. Bunlara göre âlemde 
kesin bir hakikat yoktur. Bunlar ne duyu organlarıyla bilenebilenleri 
ne de akıl vasıtasıyla bilebilenlerin varlığını kabul ederler. Bu ekolün 
zıddı olan felsefe ekolüne "ikâniyye" denilir.

8. ikâniyye Ekolü: Bunlara göre hem dış dünyadaki varlıkların ha­
kikati vardır, hem de metafizik varlıkların hakikati vardır. İnsanların 
eşyanın hakikatlerini idrak etmesi mümkündür.

9. İktitâfiyye (Telfîkiyye) Ekolü: Mensupları, çeşitli felsefî düşün­
celerden aralarında telif edilmeleri mümkün olan fikrî unsurları ikti­
bas ederek genel bir ekol ortaya çıkardılar.

10. İslâmî İlimlerin Tedvin Edilmesi

Saadet asrının ardından İslâm coğrafyasında yüz gösteren birta­
kım dinî ihtiyaçlara ve ortaya çıkan muhtelif ictihadlara ve nazariye- 
lere binaen İslâm âlimleri tarafından İslâmî ilimler tedvin edilmiştir.

İslâmî ilimler: Âlî/yüce ilimler ve âlî/alet ilimler kısımlarına ayrılır.

Yüce ilimler: Kıraat, tefsir, hadis, kelâm, fıkıh, fıkıh usulü, hilâfi- 
yat, ahlâk, tasavvuf ve diğerleri.

Alet ilimler: Yüce ilimleri tahsil etmeye vesile olan sarf, nahiv, 
belâgat ve diğer ilimlerden ibarettir.

İslâmî ilimlerin tedvin edilmesi hususunda din âlimlerinin çok 
büyük hizmetleri geçmiş, bu ilimlere dair pek çok kıymetli kitap telif 
etmişlerdir.

AÇIKLAMA

Asr-ı saâdet'te İslâmî ilimleri müslümanlar arasında sadırdan sa- 
dıra yani şifahen nakledilir ve rivayet olunurdu. Daha sonra İslâm ül­



keleri yayılıp müslümanlarm sayısı çoğalınca bu ilimler sadırlardan 
satırlara nakledilmiş ve bu suretle birçok ilim tedvin olunmuştur. Bir 
kısmı aşağıda olduğu gibidir:

A) KIRAAT İLMİ

Kur'ân-ı Kerîm'in mübarek kelimelerinin bazıları birkaç vecihle 
okunabilir. Bu vecihlerden yedisi risaleti bünyesinde taşıyan Resûlullah 
Efendimiz'den tevâtüren nakledilmiştir ki bunlara yedi kıraat (kıraat-i 
seb'a) denir. Bu kıraatlere, Hz. Peygamber'den sahih senet ile nakledil­
miş olan, üç kıraat şekli daha ilave olunmuştur ki tamamına on kıraat 
(kıraat-i aşere) ismi verilir. Bunlardan başka bazı kıraat vecihleri daha 
vardır ki bunlar, muteber kabul edilebilecek bir silsileyle Resül-i Ek­
rem'e [sallallahu aleyhi vesellem] ulaşamadığından "garîb, şâz" adıyla anılır.

İşte Kur'an'm kelimelerinin eda tarzına ve vecihlerden hangileri­
nin muteber olup hangilerinin muteber olmadığına dair "kıraat ilmi" 
adıyla önemli bir ilim tedvin edilmiş ve bu ilme ait birçok kitap yazıl­
mıştır. İmam Şâtıbî'nin meşhur manzumesi bu cümledendir.

B) TEFSİR İLMİ

Sahâbe-i kirâm hazretleri, Kur'an âyetlerinin manalarını, nükteleri­
ni ve üstün vasıflarını, nâsih ve mensuhunu, nüzül sebeplerini çok güzel 
bir şekilde bilirlerdi. Bilmedikleri bir mesele bulunursa onu da Hz. Pey­
gamber'den sorar öğrenir, bu konudaki bilgilerini diğer müslümanlara 
şifahen nakledip rivayet ederlerdi. Fakat daha sonra bu yüce şahsiyet­
lerin sayıları azalmaya başladığından Kur'an'm hakikatlerinin yazılmak 
suretiyle şerh ve izah edilmesine ihtiyaç duyulmuş ve bu ihtiyaç sebe­
biyle tefsir ilmi tedvin edilerek bu ilme dair birçok kitap yazılmıştır.

Tefsire ait ilk kitap yazan zat 103'te (721) vefat eden Mücâhid b. 
Cebr hazretleridir. Mefâtîhu'l-Ga.yb, Envârü't-Tenzîl, Tefsîru Ebü's-Suûd, 
Rûhuî-Meârıî meşhur, muteber tefsir kitaplarımızdandır.



C) HADİS İLMİ

Yüce Kur'an'm latif manalarını hak ettiği şekliyle anlatmak için çok 
defa Hz. Peygamber'in sünnet-i seniyyelerine müracaata gerek görülür.

Resül-i Ekrem'in mübarek sözlerine "kavlî sünnet", fiillerine "fiilî 
sünnet", ümmetten sâdır olan bir söz veya fiili gördüğü halde karşı çık­
mayarak sükût buyurmalarına "takrîrî sünnet" denildiği gibi bunlara 
ve bilhassa akvâl-i nebeviyyeye yani onun sözlerine "hadîs-i şerif" de 
denilmiştir.

Hz. Peygamber'in sünneti, şer'î delillerin önemli bir aslıdır. Dinî 
hükümlerimizin yüce kaynaklarından biridir. Bundan dolayı sahâbe-i 
kirâm hazretleri Hz. Peygamber'in sünnetlerini çok dikkatli bir şekilde 
ezberlemiş ve bunları tâbiîne naklederek rivayet etmiştir.

Bununla beraber İslâm coğrafyasının genişlemesi üzerine sahâbe-i 
kirâm her tarafa dağıldı, bunlardan birinin hafızasını süsleyen bir ha- 
dis-i şerife diğerleri muttali olmayabilirdi. Bu açıdan bazan bir hadis-i 
nebevîye ulaşmak için çok uzak yerlere kadar seyahat etmeye katlanan 
şahıslar bulunurdu.

Daha sonra "muhaddisîn" (hadisçiler) denilen bir kısım İslâm ule­
ması Hz. Peygamber'in sözlerini rivayet zinciri ve muntazam bir isnat 
ile -an'anesiyle- bir araya getirmeye ve düzenlemeye çalışarak İslâmi­
yet'e çok büyük hizmetlerde bulundular. Doğrusu büyük muhaddisle- 
rin bu husustaki hizmetleri akıllara cidden hayret verir. Bu muhterem 
şahıslar, Resûl-i Ekrem'in sözlerinin lafızlarını zabt, manalarını şerh, 
vürûd sebeplerini beyan, râvilerinin biyografilerini çok mükemmel bir 
surette tetkik etmiş; râvilerin ilim ve anlayış derecesini, ezber ve zabt 
şeklini, adalet ve fazilet mertebesini Asr-ı saâdet dönemine yakınlık ve 
uzaklığını dikkate alarak hadis-i şerifleri ona göre tasnif etmişlerdir.

İşte Allah Teâlâ'nın takdir edeceği çaba ve gayret sayesinde "ilmü 
rivâyeti'l-hadîs, ilmü dirâyetil-hadîs, ilmü tabakâtil-muhaddisîn" ve 
benzeri isimlerle birçok ilim meydana gelmiş, Peygamberimiz'in sahih 
hadisleri âşikâr bir şekilde ortaya çıkmıştır.



Hz. Peygamber'in hadislerini ilk önce tedvin eden zat, İbn Şihâb 
ez-Zührî'dir (v. 124/742). Ondan sonra hadis ilmine dair birçok kitap ya­
zılmıştır. Özellikle hicrî 3. yüzyılda yetişen büyük muhaddisler hadis 
ilmini çok güzel düzenlemiş ve tanzim etmiş, hadis-i şerifleri birtakım 
bölümlere ayırarak bu hususta pek muteber kitaplar telif etmişler­
dir. Bunların arasında İmam Muhammed Buhârî'nin (v. 256/870) Sahî- 
hu'l-Buhârı ismindeki kitabı ve İmam Müslim'in (v. 261/875) el-Câmiu's- 
Sahîh adlı eseri son derece genel bir kabule mazhar olmuştur. Bu iki ki­
taba Sahıhayn denilir. Sünen-i EM Dâvûd, Sünen-i Tirmizî, Sünen-i Nesâî, 
Sünerı-i İbn Mâce de en muteber hadis kitaplarmdandır. Sahîhayn ile 
beraber bu dört kitaba Kütüb-i Sitte denilir.

HADİS-i ŞERİFLERİN KISIMLARI

Hadis-i şerifler, râvilerinin sayısına göre üç kısma ayrılır:

1. Mütevâtir Hadis: Yalan üzere birleşmeleri aklen mümkün gö­
rülmeyen toplulukların birbirlerinden ve ilk topluluğun da bizzat Hz. 
Peygamber'den rivayet ettiği hadis-i şeriftir. Yakînî (kesin) bir bilgi ifa­
de eder. Artık bu hadis acaba Hz. Peygamber'den sâdır olmuş mudur, 
diye bir tereddüde imkân kalmaz.

2. Meşhur Hadis: İlk asırda haber-i âhâd kabilinden iken 2. asırda 
meşhur olup yalan üzerine birleşmeleri aklen mümkün görülmeyen 
bir topluluk tarafından rivayet edilen hadis-i şeriftir. Kesin (yakînî) bil­
gi derecesine yakın bir şekilde kalbe itminan verir.

3. Âhâd Hadis: Bir iki veya daha fazla şahıs tarafından nakl ve ri­
vayet edilip meşhur olma sınırına ulaşamayan hadis-i şeriftir.

Şartlarını topladığı takdirde zann-ı gâlib ifade eder. Bundan dola­
yı amelî meseleler hususunda delil olup gereklerine göre amel etmek 
vâcip olur. Fakat itikadî meseleler hususunda delil olmaz.



D) FIKIH İLMİ

İslâm dini sayesinde faziletli bir medeniyet, âdil bir yönetim ku­
rulmuş, herkes dinî, dünyevî birtakım vazifelerle sorumlu tutulmuş ve 
birtakım haklara kavuşmuş olduğundan insanların hak ve vazifelerini 
belirlemek; medenî, İçtimaî, siyasî işleri düzenlemek için bağımsız bir 
ilmin tedvinine gerek görülmüştür. Bundan dolayı dört delilden yani 
Allah'ın kitabı, Hz. Peygamber'in sünneti, ümmetin icmâı ile fukaha- 
nın kıyasından18 birçok şer'î hüküm alınmış ve çıkarılmış, bu şekilde 
bütün İslâm âleminin umumi kanunu olmak üzere yüce fıkıh ilmi 
oluşmuştur.

Fıkıh ilmine vâkıf olan İslâm âlimlerine önceleri "kurrâ", sonra 
"fukahâ" unvanı verilmiştir. İlk fukahâ (fakihler), Hulefâ-yi Râşidîn 
ile İbn Mesud, İbn Abbâs, Zeyd b. Sâbit, Abdullah b. Ömer gibi bazı 
büyük sahabilerdir. Allah onların hepsinden razı olsun.

Fıkıh ilmini şimdiki tertip üzere ortaya koyan İmâm-ı Âzam haz­
retleridir. Fıkhî meseleleri muhtasar bir şekilde bir araya getirerek ted­
vin eden zat da İmam Muhammed'dir. Daha ikinci, üçüncü hicrî asır 
geçmeden tedvin edilmiş eserlerimiz mükemmellik mertebesine erişe­
rek İslâm coğrafyasında çok geniş bir hukuk ilmi meydana gelmiştir.

Dünyada fıkıhtan daha yüce, daha adaletli bir kanun yoktur. Bu­
nun yüksek hükümlerine tamamıyla riayet edildiği takdirde insanlığın 
çok büyük bir huzur ve saadete kavuşacağı şüphesizdir.

Vaktiyle Avrupalılar'm elde etikleri ve özellikle Napolyon'un Mı­
sır'dan Avrupa'ya naklettiği birçok kıymetli fıkıh kitabımızdan Batılı 
hukukçular çok fazlasıyla istifade etmişlerdir.

18 İcmâ-i ümmet: Bir asırda bulunan İslâm müctehidlerinin şer'î bir mesele hakkında itti­
fak etmeleridir.

Kıyas-ı fukahâ: Bir şey hakkında bir illete dayanarak sabit olan şer'î bir hükmün benze­
rini o illetin benzerine sahip olan diğer bir şeyde ictihad yoluyla ortaya çıkarmaktır.



FIKIH MEZHEPLERİ ve İCTİHAD

Büyük fıkıh âlimlerimiz ibâdâta, muâmelâta, ukübâta müteallik 
bazı şer'î meseleler hakkında ihtilaf etmişlerdir. Bu şekilde birçok fıkıh 
mezhebi meydana gelmiştir. Şöyle ki: Şer'î delillerin esası olan Kur'ân-ı 
Mübîn ile hadis-i şeriflerin bazı lafızlarından muhtelif manaların anla­
şılması fukaha arasmda ihtilaflara sebep olduğu gibi rivayet olunan bir 
hadisin hakikaten Hz. Peygamber'den sâdır olup olmaması ve zâhiren 
birbirine zıt görülen iki delilden hangisinin tercih olunacağı meselesi de 
bu ihtilaflara sebep olmuştur. Bununla beraber tabiattaki olaylar son­
suz olması ve örf ve âdete dayanan bazı hükümlerin zaman ve mekâ­
nın değişmesiyle değişmesi gerektiğinden ve her olay hakkında kati bir 
nas mevcut olmaması da ihtilaflara sebebiyet vermiştir. Bu gibi meşru 
sebepler dolayısıyla ortaya çıkan muhtelif fıkhî görüşler neticesinde de 
Ehl-i sünnet'e mahsus olan muteber fıkıh mezhepleri teessüs etmiştir.

Bununla beraber bu mezheplerden şartlarını tamamıyla birleş­
tiren, müslümanların ihtiyaçlarını tatmin etmeye yeterli ve herkesin 
kabulüne mazhar olan dört mezhep kalıcı olmuştur ki bunlar İmâm-ı 
Âzam Ebû Hanîfe, İmam Mâlik, İmam Şâfiî, İmam Ahmed b. Hanbel 
hazretlerinin mezhepleridir. Diğer mezhepler ise ya ilk ortaya çıkma­
ları esnasında tâbileri kalmayarak yok olmuşlardır. Abdullah b. Şüb- 
rüme, Muhammed b. Ebû Leylâ mezhepleri gibi. Yahut tâbileri zaman 
zaman ortaya çıkarak İslâm dünyasının sınırlı bir kısmına münhasır 
kalmıştır. Davud ez-Zâhirî mezhebi gibi.

Hakkında kati nas bulunmayan hususlarda fukahanın şer'î usul­
ler dairesinde ictihad etmeleri şer'an câizdir.19 Bu içtihadın meşruiyeti 
İslâm âlemi için bir İlâhî rahmet olmuştur. İçtihadın meşru olması, top­
lumsal işlerin güzelce düzenlenmesini ve medenî gelişmenin süratle 
sağlanmasını gerektirici, muazzam İslâm şeriatının hikmet ve masla­
hat üzerine kurulduğunu ve her asırda, her yerde tatbik edilebilir ol­
duğunu ispat etmektedir. Fakat içtihadın birçok önemli şartları vardır.

19 İctihad: Fürûattan olan bir şer'î hükmü şer'î delillerinden istinbat ve istihrâc hususunda 
bütün İlmî gücü sarfetmektir.



Öyle herkes içtihada muktedir olamaz. Hele İslâmî ilimler ile hakkıyla 
donanmış olmayan, dindarlığı ve fazileti herkesçe kabul edilmeyen 
kimselerin içtihada kalkmaları, birçok dinî mahzurlara yol açacağın­
dan, müslümanlarm arasında beyhude yere ihtilafa sebep olacağından 
asla cevazı mümkün olamaz.

E) FIKIH USULÜ İLMİ

Selef-i sâlihin, Arapça lafızların inceliklerine dil melekesi ve yaratı­
lıştan olan kabiliyetleri sayesinde tamamen vâkıftılar. Bu lafızlardan hü­
küm çıkarmak için ilim halinde tedvin edilmiş birtakım kaide ve usule 
muhtaç değildiler. Bundan dolayı onların zamanında şer'î delillerden 
dinî hükümleri istinbat ve istihrâc için müstakil bir ilim yoktu. Lâkin 
sonradan gelenlerin büyük kısmı bu güce ve yeteneğe layığıyla sahip 
olmadıkları için böyle bir ilme ihtiyaç görüldüğünden âlimlerimizin bü­
yükleri tarafından fıkıh usulü ilmi tedvin edilmiştir. Bu ilim sayesinde 
dört delilin durumu ve bu delillerden şer'î hükümlerin ne gibi munta­
zam usul ve metoda uygun olarak çıkarılacağı pek güzel bilinir.

Hukuk, ceza, siyaset ve diğer meselelerle alakalı olan fıkhî hü­
kümlerimiz, usul ilmi kaidelerine tatbik edilerek şer'î delillerden çıka­
rılmıştır. Bunlardan hiçbiri başka milletlerin medenî hukukundan ve 
diğerlerinden alınmış değildir. Bu durum yalnız İslâm'ın şer'î kanun­
larına mahsus, müstesna bir meziyettir.

Fıkıh usulsüne dair kitap yazan ilk kişi İmam Şâfiî'dir (v. 204/820). 

Fıkıh usulünü esasen İmam Ebû Yusuf (v. 182/798) vaz etmiş, diğer Ha­
nefî fakihleri de bu ilmin meselelerini genişletmiş ve düzenlemişlerdir. 
Hele Hanefîler'in meşhurlarından Ebû Zeyd ed-Debûsî (v. 430/1039), usul 
ilmini kemal mertebesine yükseltmiştir. Sonraki dönem Hanefî âlim­
lerden olan Ebül-Usr el-Pezdevî'nin (v. 482/1089) usul kitabı ile bunun 
şerhi olan Keşfüî-Esrâr bu konudaki meşhur kitaplardandır.



F) HİLÂFİYAT

Büyük müctehidler, haklarında nas bulunmayan birtakım mese­

leler hakkında ihtilafa düşmüş ve her birinin bu konudaki içtihadı bir 
kısım delillere ve usule dayanmıştır. İşte bu zatların ihtilaf ettikleri 

meseleleri ve bu hususta hangi delil ve kaidelere dayanarak hüküm 

çıkardıklarını göstermek ve çıkarılan hükümleri muhaliflerin ret ve 

tenkitlerine karşı delilleriyle müdafaada bulunmak üzere "ilm-i hilâf, 
hilâfiyat" ismiyle bir ilim tedvin edilmiştir. Bu ilim bir nevi mukaye­

seli İslâm hukuku ilmi demektir. Hilâf ilminin ilk kurucusu Ebû Zeyd 

ed-Debûsî'dir. Adı geçen bu zatın Kitâbü't-Ta'lîka'sı, İmam Gazâlî'nin 

(v. 505/1111) Kitâbüî-Makâsıd'ı ve Fahreddin er-Râzî'nin (v. 606/1210) el-Meâ- 
lirrii, İbn Rüşd'ün (v. 595/1198) Bidâyetüî-Müctehid ve Nihâyetül-Muktesid 

adlı kitabı bu ilme dair yazılan en güzide eserlerdir.

G) AHLÂK İLMİ

Ahlâk ilmi, insanın hayatını düzenlemeye, hal ve gidişatını güzel­

leştirmeye hizmet eden bir ilimdir. Öteden beri her milletin uleması, 

filozofları ahlâka özen göstermişlerdir. Bu açıdan ahlâk ilmi milletler 
arası ortak bir ilim sayılabilir. Fakat müslümanlar, kendilerine has baş­

ka bir ahlâk ilmine sahiptirler. Eski filozoflar tarafından tedvin edilen 
ahlâk ilmi çoğunlukla felsefî ekollerin esaslarına dayanmıştır. İslâm 

ahlâk ilmi ise esasen, Kur'anî naslara, Hz. Peygamber'in açıklamaları­

na, İslâm âdabına dayanmış olup başka bir yüceliğe sahiptir.

Bizde ahlâka dair yazılan ilk kitaplardan biri Abdullah b. Mübâ- 

rek'in Kitâbü'z-Zühd'üdür. Daha sonra İslâm filozofları tarafından te­
lif edilen ahlâk kitaplarında felsefe metodu da dikkate alınmıştır. İbn 

Sînâ'mn el-Bir vel-İsm  isimli kitabı bu kabildendir. İhyâü Ulûmi'd-Dîn 

ve Ahlâk-ı Alâî muteber ahlâk kitaplarımızdandır.



H) TASAVVUF İLMİ

Tasavvuf ilmi ruhun terbiyesi, kalbin tasfiyesi, seyr ve sülük20 ve 
manevi zevklerle ilgili meselelerden bahseder. Tasavvuf,

<Jll \j> Jl 4JJİ Ĵ>\ v-JliJl Jajj

diye tarif edilmiştir. Yani tasavvuf Allah Teâlâ'ya kalben bağlanmak, 
O'nun dışındaki şeylerle alakayı kesmektir.

Diğer bir tarife göre tasavvuf şeriat âdabıyla zâhiren ve bâtınen 
süslenmenin neticesi olarak insanda ortaya çıkan Hz. Peygamber'in 
feyzinin kemalinden ibaret bir haldir.

İslâmiyet'in ilk devrelerinde nefis mücadelesiyle, ibadet ve taatle 
meşgul olan zatlara âbid, zâhid denirdi. Daha sonra bu gibi zatlara 
sûfî, mutasavvıf denilmiştir. Tasavvuf, Cüneyd-i Bağdâdî (v. 297/909) 

hazretleri zamanında muntazam bir şekil almış, birtakım usul ve ıstı­
lahlara sahip bulunmuştur.

Tasavvufun kaynağı, Kur'ân-ı Kerîm ile hadis-i şeriflerden ve 
İmam Ali gibi sahabenin büyüklerinin bazı yüce sözlerinden ibarettir. 
Bu bereketli kaynakların ümmetin büyüklerine verdiği ruhanî neşve 
sayesinde İslâm tasavvufu meydana gelmiş, bu neşve ile Mesnevî gibi, 
Ma'nevî gibi hikmetleri barındıran kitaplar yazılmıştır. Yoksa tasavvuf 
müslümanlara diğer milletlerden intikal etmemiştir. Böyle bir kanaat 
İslâm hakikatlerine vâkıf olmamaktan kaynaklanır.

Tasavvuf neşvesiyle ümmetteki ruhî kabiliyetin inkişaf etmiş oldu­
ğu inkâr olunamaz. Fakat sonraları tasavvufun yanlış anlaşılması yü­
zünden maddi, manevi bir hayli kötü neticeler de meydana gelmiştir.

Vaktiyle tasavvuf erbabından olanlar âlim, ârif ve şeriat ilimlerini 
bilen zatlardı. Kendilerine has birtakım tabirler ve ıstılahlar vardı ki 
bunların ruhuna ancak kendileri gibi manevi zevklerden hissesi olan­
lar muttali olabilirlerdi. Halbuki daha sonra birçok cahil taklitçi ortaya

20 Manevi yürüyüş.



çıktı, tasavvuf büyüklerinin sözleri yanlış tefsirlere maruz kaldı, tasav­
vuf âdeta bir işrak felsefesi kisvesine büründü. Hale ait olan tasavvuf, 
sözden ibaret kaldı. Şer'-i şerife muhalif olan bir kısım sözler ve fiiller 
tarikattan ve hakikatten sayıldı.

Mutasavvıfların en büyüklerinden olan Seyyid Ahmed er-Rifâî 
hazretlerinin el-Burhânüî-Müeyyed isimli kitabından bereketlenmek 
kastıyla iktibas edilen şu ulvî sözlere dikkat edilmelidir. Adı geçen mu­
tasavvıf diyor ki: "Tarikat, şeriatın aynı; şeriat da tarikatın aynıdır. İki­
sinin arasında olan fark lafzîdir. Maddi ve manevi olarak netice birdir. 
Şeriatın reddettiği her hakikat zındıklıktır. Efendiler hiç durmadan Bâ- 
yezid böyle dedi, Hâris şöyle söyledi, Hallâc bu sözlerde bulundu, de­
niliyor. Bu nasıl sözdür? Bu lakırdılardan önce İmam Şâfiî, İmam Mâlik, 
İmam Ahmed, İmam Nu'mân bunlar ne dedi? Ona bakmalısınız. Kul­
luk vazifelerini bu şahısların görüşleriyle düzeltmelisiniz, ondan sonra 
diğer sözlerle ilgilenebilirsiniz. Ebü'l-Hâris ve Bâyezid'in dedikleri ile 
bir şey artıp eksilmez, ancak İmam Şâfiî ve Mâlik'in sözleri en güzel 
ve en yakın yoldur. İlim ve amel ile şeriatın direklerini destekledikten 
sonra ilim ve amelin derinliklerine hizmetinizi yükseltiniz." Ne güzel 
nasihat! Taarrufve Avârifüî-Maârif meşhur tasavvuf kitaplarmdandır.



11. Dinin Mahiyeti

Din Allah Teâlâ tarafından konulmuş apaçık bir kanundur ki in­
sanları yaratılıştaki gaye ve hikmetten haberdar eder, insanlara hida­
yet ve saadet yollarını gösterir, insanları "akıl sahiplerini" kendi gü­
zel tercihleriyle bizzat hayır olan işlere sevkeder. Bu apaçık kanunu 
büyük peygamberler Allah tarafından vahiy yoluyla alarak insanlara 
tebliğ buyurmuşlardır. Bundan dolayı dinin hakiki kurucusu, Cenâb-ı 
Hak olup, aslî kaynağı vahiy ve peygamberliktir.

Son asırlarda bazı filozofların "tabii din, tabii diyanet" adı ile uy­
durmak istedikleri birtakım esaslara ve Câhiliye devirlerinden kalma 
bir kısım bâtıl mezheplere kesinlikle din adı verilemez. Bunlar hiçbir 
şekilde dinin ulvî mahiyetine sahip olamazlar. "Din-i tabiî" denilen 
şey nihayet bir felsefî ekolden ibaret olabilir. Cahil kavimlerin bağlı 
oldukları mezhepler de "bâtıl dinler" ismiyle anılır. Ruhlara, bazı ba­
sit maddelere, bir kısım bitkilere ve hayvanlara, yıldızlara, insanlara, 
putlara ibadet eden kavimlerin gitmiş oldukları yollar bu kısımdandır.



AÇIKLAMA

Din hakkında birçok tarif vardır.21 Biz metindeki tarifle yetiniyo­
ruz. Ancak bu tarifin bazı bölümlerini biraz açıklayacağız. Şöyle ki:

1. Din, "Allah tarafından konulmuş apaçık bir kanundur." Bundan 
dolayı insanlar tarafından konulan kanun ve düzenlemeler ve diğer 
İlmî, sınaî (teknik) müesseseler dinin mahiyetine sahip olamazlar.

2. "Din insanları yaratılıştaki gaye ve hikmetten haberdar eder." 
Malum olduğu üzere insanlar boş yere yaratılmamışlardır. İnsanın 
yaratılışında bir İlâhî hikmet bulunmaktadır. İnsanların yaratılışı çok 
ulvî bir gayeye yöneliktir. Nitekim,

"Ben insanları ve cinleri ancak bana kulluk etmeleri için yarattım" (Zâ- 

riyât 51/56) âyet-i çelilesi bu gayeyi ifade etmektedir.

İşte din, insanları bu yaratılıştaki gaye ve hikmetten haberdar eder, 
insanlara ilk yaratılış (mebde) ve son (meâd) hakkında pek mükemmel 
mâlumat verir. İnsanlara dinî, dünyevî vazifelerini öğretir.

3. "Din insanlara hidayet ve saadet yollarını gösterir." Bu bölüm, 
önemli bir hakikati göstermektedir. Şöyle ki: Din hakiki bir mürşiddir. 
İnsanlara kurtuluş yolunu, saadet caddesini gösterir. İnsanların bir 
yükseliş sahasına erişmelerinin yolunu gösterir. Yoksa insanları elle­
rinden tutup da hemen hidayet ve saadete ulaştırmaz. Bilakis insanlar, 
İlâhî dinin kutsal hükümlerine riayet, gösterdiği yolu takibe gayret et­
melidirler ki bilfiil hidayet ve saadete ulaşabilsinler.

4. "Din, insanları, akıl sahiplerini kendi güzel tercihleriyle bizzat 
hayır olan işlere sevkeder."

Bu bölümden anlaşılıyor ki insanların ilâhî dinin sevketmesiyle şu 
anda ve gelecekte hayra, felah ve kurtuluşa ulaşmaları için o dini ken­

21 Din sözlükte "âdet, sîret, hüküm, ceza, taat, rey ve siyaset" gibi manalara gelir.



di güzel tercihleriyle kabul etmeleri gerekir. Yoksa meydana gelecek 
cebir ve zorlama veya gizli bir maksatla dini, görünüşte kabul edip de 
kalben inkâr edenler "münafık" gibi kötü bir ismi alacaklarından bu 
gibi şahıslar, dinin sevketmesiyle hayır, felah ve salaha ulaşamazlar.

5. "Dinin hakiki kurucusu, Cenâb-ı Hak olup aslî kaynağı vahiy ve 
nübüvvettir." İnsanlar bizzat din kurucusu olamazlar. Hatta yüce pey­
gamberler yalnız dinî hükümleri tebliğle memurdurlar. Hakiki mana­
da hiçbiri bir din kurucusu değildir. Kendilerine din kurucusu, hüküm 
koyucu denilmesi mecazidir. İnsanların kuracakları din, meydana 
getirecekleri felsefe insanlığın hidayetini, ahiret mutluluğunu temin 
edemeyeceği gibi dünya saadetini sağlamaya, şahsî ve sosyal hayatını 
güzel bir şekilde düzenlemeye de yeterli değildir. Şöyle ki:

Birinci olarak: İnsanlar Allah Teâlâ tarafından vahiy yoluyla te­
sis edilen apaçık bir dine nâil olmadıkça bilinmesi gerekli olan birçok 
hakikati öğrenemezler. Hele Allah'ın rızasına mutabık olacak ibadet 
ve taatlerin nelerden ibaret olduğunu asla keşfedemezler. Allah'ın rı­
zasına mazhar olma şerefi kazanılmadıkça da insanlık için hidayet ve 
mutluluğa ulaşmak mümkün olmaz.

İkinci olarak: İnsanların ortaya koyduğu her şey birçok eksik yöne 
sahiptir. Eksik şeyler ise dinden beklenilen yüce maslahatları temin et­
meye yeterli olmaz.

Üçüncü olarak: İnsanların oluşturdukları bir din veya bir felse­
fe hiçbir zaman hata ve bâtıllıktan berî, insanın tabiatında gizli olan 
zorbalık ve baskının ortaya çıkaracağı izlerden kurtulmuş olamaz. Bu 
mahiyette olan bir şey ise insanlığın tamamını kurtuluşa nâil kemal 
gayesine ulaştıramaz.

Dördüncü olarak: İnsanlar din kurucu olabilseler insanlığın dü­
şüncesindeki farklılığa dayanarak birçok ve muhtelif dinler meyda­
na gelir. Bu muhtelif dinler ise insanlığı bir birlik dairesine çekecek 
hususları tüm insanlığın mutluluğunu temin edecek kabiliyete sahip 
olamaz.



Beşinci olarak: İnsanların kuracakları din hiçbir vakit insanlığın 
ruhunun derinliklerine nüfuz edemez. İnsanların her bir ferdinin böy­
le bir dine itaat ve boyun eğmesi samimi bir kalple olamaz. Arzu et­
tikleri gayelerine zıt bir durumun ortaya çıkması böyle bir dine karşı 
isyan etmelerine yeterlidir.

İnsanlar ancak Allah Teâlâ'nın emir ve yasaklarına boyun eğmeye 
vicdanen rıza gösterirler. Kendileri gibi insan özelliklerini hâiz kişile­
rin din adına ortaya koyacakları şeyleri ilâhî bir kanun mesabesinde 
kabul ederek ona itaat için kendilerinde vicdanî bir mecburiyet hisset­
mezler. Bu itaat temin edilmedikçe de hiçbir zaman umumi mutluluk 
meydana gelmez.

Bundan dolayı birtakım dinlerin asırlardan beri birçok mütefekkir ta­
rafından güzel bir şekilde kabul edilmeleri ve bunların hükümlerine her 
asırda mümkün olduğu kadar itaat olunagelmesi bu dinlerin esas itiba­
riyle birer İlâhî dine râci olduğuna şehadet eder. Zaten hiçbir millet yok­
tur ki kendilerine vaktiyle bir peygamber gönderilmiş olmasın. Nitekim,

"Her millet için bir uyarıcı bulunmuştur" (Fâtır 35/24) âyet-i çelilesi 
bunu ifade etmektedir.22 Ancak asırların geçmesiyle birçok millet ilâhî 
dinlerini tahrife uğratarak hakikat caddesinden çıkmıştır. Böyle ol­
makla beraber yine aralarında ilâhî dinlerinin bir kısım yüce izleri bâki 
kalmıştır. Yoksa esasen ilâhî bir dine dayanmayıp da insanların ortaya 
koyduğu bilinen dinlerin kalıcı olabilmesi, farklı insan topluluklarının 
kalplerini etkileyebilmesi İlmî ve tabii olarak mümkün değildir.

Gerçi birtakım bâtıl dinler vardır ki bunların kaynağı zan ve hura­
felerden ibarettir. Böyle olmakla beraber bu bâtıl dinlere birçok insan 
kitlesi inanmış bulunmaktadır. Şu kadar var ki bu gafil insanlardan 
her biri din namına kabul ettiği yolu ilâhî bir din olmak üzere kabul

22 Amerika'nın eski sakinleri bu kıtaya Asya'dan göçmüş olmalarından zamanında onlara 
da peygamber gönderilmiş olduğunda şüphe yoktur.



etmiş, bu bâtıl yolların insanların ortaya koyduğu şeylerden olduğunu 
anlamamıştır. Bununla beraber bâtıl dinler İlâhî dinlerin sahip olduğu 
yüksek fikirlerden mahrum olduğundan düşünen insanları kendi dai­
resine çekememiştir.

TABİİ DİN

Son zamanlarda Batı filozoflarından bazıları "tabii din-diyanet-i 
tabiiyye" isminde bir din kurmaya cüret etmişlerdir. Jean-Jacques 
Rousseau, Lamartine, Ernest Renan gibi meşhur filozoflar bu tabii 
dinin en önemli taraftarlarmdandır. Avrupalı felsefeciler kendi çev­
relerindeki tahrif olmuş, bâtıl dinlerin İlmî kaidelere, aklî burhanlara 
zıt olduğunu gördükleri ve diğer taraftan din, insan fıtratının gerek­
lerinden olup din duygusunun yok olmasının mümkün olmadığını 
anladıkları için akıl ve fen üzerine tesis edilen bir dinin gerekli olduğu 
kanaatine vardılar. Halbuki böyle bir dinin var olduğundan haberdar 
olmadıklarından İlmî kaideler üzerine kurulmuş, insanlığın ruhî, ma­
nevi ihtiyaçlarını tatmin etmeye yeterli, tabiata uygun olmak üzere bir 
din kurmaya kalkıştılar. Bunların kurmak istedikleri tabii dinin esasla­
rını şu gibi ilkeler teşkil ediyordu.

1. Kâinatın kemal sıfatlarıyla muttasıf olan bir yaratıcısı vardır.

2. Kâinatın yaratıcısına ibadet etmemiz lazımdır.

3. Vazife ve sorumluluk üzerine kurulmuş bir ahlâk kanunu mev­
cuttur.

4. Cisimden başka, müstakil, yok olmaktan korunmuş bir ruh vardır.

5. Ahirette mükâfat ve ceza haktır.

Eğer tabii din taraftarları din-i mübîn-i İslâm'ı diğer dinlere kıyas 
etmeden bu fıtrî dinin hakikatlerini güzelce incelemeye çalışmış olsay­
dı şüphe yok ki kendilerinin -yine İlâhî dinden mülhem olan- bu gibi 
prensiplerini İslâm dininin daha mükemmel, daha kutsî bir şekilde ih­
tiva etmiş olduğunu görür de öyle kendi kendilerine bir din kurmaya



kalkmazlardı. Bunların böyle "din" diye ortaya koymaya çalıştıkları 
şey, nihayet bir felsefî ekolden ibaret olabilir. Yoksa -açıklandığı üzere- 
dinin yüce mahiyetine asla sahip olamaz.

DİNLERİN TARİHÇESİ 

1. TEVHİD DİNİ

İnsanlığın ilk dini, tevhid ve tenzihtir. Çünkü insanlığın babası 
olan Hz. Âdem, mazhar olduğu vahiy ve Allah'ın öğretmesi sayesinde 
tevhid dinine nâil olmuş ve sahip olduğu peygamberliğe binaen bu 
yüce dini kendi çocuklarına ve torunlarına da tebliğ etmiştir. Bundan 
dolayı insanlar o tarihten itibaren tevhid akidesine sahip olarak bir 
yüce yaratıcıya ibadet etmişlerdir. Ancak bir müddet sonra âdemo- 
ğulları arasında cehalet belirtileri yüz göstermiş, gitgide birtakım bâtıl 
inançlar türemiştir.

Nitekim,

i f a  J5SİJ i '  Ol J-Vİ31 ûis'

“İnsanlar bir tek ümmet idi. Sonra Allah, müjdeleyici ve uyarıcı olarak 
peygamberleri gönderdi. İnsanlar arasında, anlaşmazlığa düştükleri husus­
larda hüküm vermeleri için, onlarla beraber hak yolu gösteren kitapları da 
gönderdi" (Bakara 2/213) âyet-i çelilesi gösteriyor ki insanlar başlangıç­
ta tek bir ümmet olup her biri selim fıtrata, güzel bir itikada sahip­
ti, daha sonra ihtilafa düşerek bir kısmı imanını muhafaza etmiş, bir 
kısmı da küfür ve isyan vadisine düşmüştür. Bunun üzerine Cenâb-ı 
Allah iman ehlini sevap ile müjdelemiş, küfür ehlini azap ile uyarmak 
için zaman zaman peygamberler göndermiş, insanlar arasında ortaya 
çıkan ihtilafları halletmek ve çözüme kavuşturmak için de onlara ki­
taplarını göndermiş, bu şekilde de tevhid üzerine bina edilmiş olan, 
esasen bir olan ilâhî dinler meydana gelmiştir.



Her yüce peygamber gönderilmiş olduğu çevreyi aydınlatmaya ça­
lışırdı. Lâkin birer hidayet nuru olan bu şahısların beşerin ufuklarından 
kaybolup gitmelerinin akabinde insanlığın çevresi, karanlıklar içerinde 
kalmaya başlıyor, dünyayı kuşatan cehalet bulutları gitgide yoğunluğu­
nu artırıyor, öncekilerden sonrakilere birtakım efsane ve hurafeler inti­
kal ediyor, sonradan gelenlerin güzel tefekkür ve muhakemeden mah­
rum olmaları kendilerini birçok karanlık inançları kabul etmeye sevke- 
diyordu. İşte bu şekilde de birtakım bâtıl dinler meydana gelmiştir.

Velhasıl insanlığın din bakımından ilk başlangıç halleri tevhid ve 
tenzihe dayandığından bir kemalden ibaret bulunmuştur. Yoksa bazı 
dinler tarihi müelliflerinin iddia ettikleri gibi mutlak bir vahşetten, bir 
fikrî sapkınlıktan ibaret değildir.23

TETEBBUÂT-ı RİC'İYYE24 NAZARİYESİ25

Bir kısım dinler tarihi müellifleri "tetebbuât-ı ric'iyye" denilen bir 
nazariyeye dayanarak insanlığın başlangıcını mutlak bir vahşet içinde 
farzediyorlar. Bunların görüşlerine göre insanlık, tarih öncesi zaman­
larda mutlak bir vahşet halinde yaşıyordu. Toplum ve aile hayatından 
mahrum, isteklerini ifade etmekten acizdiler. Doğal olarak bu zaman­
da dinî bir yaşantıdan eser yoktu. Daha sonra yavaş yavaş medeni­
yete, cehaletten fazilet ve dindarlığa intikal etmiş, artık medeniyetin 
gelişmesi insanlığın iradesi dışındaki çalışması sonucu olarak dinler 
tekâmül edebilmiştir. Şöyle ki insanlar derecelerine göre ruhlara, basit 
maddelere, hayvanlara ve bitkilere, insanlara, put ve heykellere, gök

23 İslâm âlimlerinden bazıları dinler ve mezhepler hakkında el-Milel ve'n-Nilıal, el-Fark 
Beyneî-Fırak, Kitâbi'd-Bed ve't-Târih gibi bazı kitaplar yazmışlardır. Bunlar dinler ve 
mezhepler tarihi hakkmdaki eserlerdir. Lâkin son zamanlarda Avrupa filozofları dinler 
tarihine başka bir önem vermişlerdir. Eski eserlerin keşfedilmesi bu konudaki çalışma 
sahasını genişletmiştir. Bununla beraber bu filozofların bir kısmı İlâhî dinlere inanma­
dıklarından hem kendi fikirlerini desteklemek hem de dinlerin müntesiplerini şüpheye 
düşürmek için dinlerin başlangıcı hakkında birtakım teoriler ortaya atmışlardır ki bun­
ların bazılarının gerçekte hiçbir kıymeti yoktur.

24 Nâşir: "Geçmişin İncelenmesi Nazariyesi" şeklinde sadeleştirilebilir.
25 Bir şeyi sonradan kazandığı tekâmüllerden soyutlayarak önceki haline döndürmek.



cisimlerine, tabiat kuvvetlerine ve nihayet tekâmül neticesi olmak üze­
re bir yüce yaratıcıya kulluk etmişlerdir.

Tetebbuât-ı ric'iyye taraftarları diyorlar ki: Bugün tekâmül derece­
sinde bulunan deniz taşıtları, sanayi aletleri, savaş vasıtaları gibi şeyle­
rin başlangıcını anlamak için mâziye doğru bakarsak bunların ne kadar 
basit, ilkel bir halde bulunmuş olduğunu görürüz. İşte dinler, hakkında 
bu yolla hareket edilirse onların da başlangıçta oldukça ilkel bir halde 
bulunup daha sonra yavaş yavaş mükemmelleşmiş oldukları anlaşılır.

TETEBBUÂT-ı RİC'İYYE NAZARİYESİNİ TENKİT

Tetebbuât-ı ric'iyye nazariyesi, bir hakikat kokusundan büsbütün 
mahrum değildir. Biz bununla bir hayli mâlumat elde edebiliriz. Bu­
nunla beraber bu nazariyenin her açıdan doğru ve isabetli olduğuna 
da inanamayız. Biz noksan bir kıyasa dayanan bu nazariyenin genel­
liğini ortadan kaldıracak birtakım olayların varlığı daima ihtimal dai- 
resindedir.

Hele tetebbuât-ı ric'iyye nazariyesine dayanarak insanlığın başlan­
gıçtaki halini mutlak bir vahşete irca etmek asla doğru değildir. Böyle 
bir iddia ilk olarak semavî kitapların açıklamalarına aykırıdır. Özel­
likle Kur'ân-ı Mübîn, insanlığın başlangıçtaki dinî durumunu tevhid 
akidesine dayanan bir kemal halinde gösteriyor. Hz. Adem'den itiba­
ren kadîm devirleri şereflendiren bütün yüce peygamberler aldıkları 
ilâhî vahiy sayesinde ümmetlerini tevhide davet etmişler, kendilerine 
tâbi olanları zamanlarına, kabiliyetlerine uygun bir şeriata, bir mede­
niyete ulaştırmışlardır.

İkinci olarak, dil ilmi, ilm-i kıyafet-i beşer26 ve diğerleri tarafın­
dan verilen bilgilere aykırıdır. Bunlar ispat ediyor ki ilk kavimlerden 
birçokları bir ilk medeniyete sahip iken daha sonra medeniyet beşikle­
rinden ayrılarak git gide vahşet haline düşmüşlerdir. Gerçekten bugün 
vahşi bir halde yaşayan birtakım kavimlerin kökenlerine geriye dönüp

26 Nâşir: İlm-i kıyafet-i beşer: İnsanın yüzünden, organlarından ve dış görünüşünden, iç 
vasıflarına, iç hayatına dair hüküm çıkarma bilgisini öğreten ilimdir.



bir bakılırsa şöyle böyle bir medeniyet devresi geçirmiş oldukları mü­
şahede olunur. Özellikle Amerika kadîm (ilk) sakinlerinin Asya'dan 
göç etmiş oldukları elde edilen eski tarihî eserlerin göstermesiyle or­
taya çıkmıştır. Büyük Okyanus'taki adalar doğudan batıya göç eden 
kavimler için birer konaklama yeri olmuş, birçok insan kitlesi adadan 
adaya intikal ede ede Güney Amerika'ya kadar varmışlardır. Ameri­
ka'nın kuzeyindeki Meksika eski yerlilerinin medeniyet izleri müşa­
hede olunduğu gibi Güney Amerika'nın eski sakinlerinden olan Peru- 
lular'm da medeniyetini ispat edecek eserler ele geçirilmiştir. Bunların 
Hint ve hatta Çin kavimlerine mensup olduklarını gösteren bir hayli 
eser vardır. Halbuki daha sonraları Amerika keşfedildiği zaman ahali­
si vahşi bir hayat tarzı sürer bir halde bulunmuştur.

Kısacası tarihî zamanlar, tetebbuât-ı ric'iyye görüşünü benimse­
yenlerin iddia ettikleri derecede mutlak bir vahşet içinde kalmış bir in­
san topluluğu göstermiyor. Tarih öncesi dönemlere ait eski eserler ise 
tarih öncesi kavimlerin medeniyetlerinin alametlerini göstermektedir.

Üçüncü olarak, tetebbuât-ı ric'iyye nazariyesi beşerî kurumlar 
hakkında uygulanması mümkün ise de ilâhî konulardan olan dinler 
hakkında uygulanması mümkün değildir. Çünkü insanlık, kendi çalış­
masına bağlı olan maddi meseleler hususunda derece derece yükselmiş 
olduğundan bu hususta meydana getirdiği eserlerde doğal olarak bu 
yükselişle uyumlu bir halde gelişebilmiştir. Gerçek dinler ise vahiy ve 
nübüvvet yoluyla insanlığa tebliğ edilmiş olduğundan onun ihtiva et­
tiği inanç esasları hakkında bu nazariyeyi uygulamaya imkân yoktur. 
İlâhî konuları, beşerî kuramlarla karşılaştırmak, "kıyas maal-fârık"tır.27

Dördüncü olarak, insanlığın manevi yükselişini, maddi yükse­
lişiyle mukayese etmek doğru değildir. Bugün sabit bir hakikattir ki 
İslâm muhitinde felsefe, tabiat ötesi fikirleri, müspet ilimler, maddi 
gelişmelerden önce meydana gelmiştir. Halbuki eğer manevi gelişme­
ler maddi gelişmelerle beraber bir halde bulunması gerekseydi bu gibi

27 Nâşir: İslâm hukukunda, asıl ile fer arasında sebep ve illet benzerliği bulunmaksızın 
yapılan kıyası ifade eden bir terimdir.



yüce fikirlerin müspet ilimlerden, maddi gelişmelerden sonra bunların 
bir neticesi olarak meydana gelmesi icap ederdi.

Kısacası insanlar başlangıçta tevhid akidesine, kabiliyetleriyle 
uyumlu bir medeniyet ve cemiyete sahip iken daha sonra içlerinden 
birçokları toplu göç ve diğer birtakım tabiat olaylarının zorlamasıyla 
sahih akidelerini kaybetmiş, dinî hükümleri unutmuş, medeniyetten 
vahşete düşmüşlerdir. Bununla beraber birçok cahil topluluk da za­
man zaman gönderilmiş yüce peygamberler sayesinde aydınlanarak 
dindarlık ve fazilete kavuşmuş, dinî ve medenî işlerinde bir yükselme 
meydana gelmiştir.

DİNLER ARASINDA TEKÂMÜL SÖZ KONUSU MUDUR?

Şüphe yok ki ilâhî dinler, inanç esasları konusunda bir olduğundan 
bu noktadan bakarak bunlarda tekâmülün vuku bulduğu düşünüle­
mez. Fakat şer'î/amelî hükümler itibariyle bir nevi tekâmül mevcuttur.

Şöyle ki yüce peygamberlerden bir kısmının tebliğ etmiş olduğu 
şer'î hükümler bir dereceye kadar sınırlı olduğu halde diğer kısmının 
tebliğleri birçok şer'î hükmü ihtiva etmiştir. Bu tebliğlerdeki farklılık 
ise zaruri olarak zaman ve mekânın değişmesinden, ümmetlerin kabi­
liyet ve idraklerindeki farklılıktan kaynaklanmıştır. İşte ilâhî dinler an­
cak bu yönüyle birbirinden ayrılmış, bu itibarla aralarında bir tekâmül 
meydana gelmiştir (15. fıkraya bakınız!...). Yoksa ilâhî dinlerde mede­
niyetin yükselmesi, insanlığın iradeleri dışındaki çalışmaları sonucu 
olarak bir tekâmül meydana geldiği iddia edilemez. Böyle bir iddia 
hem tarihî hakikatlere aykırı hem de vahiy ve ilham yolunu inkâra 
yol açar. Ne hacet! İslâm dininin ne gibi bir cehalet muhitinde birden­
bire doğduğu, hiçbir medeniyetin yükselmesi neticesi olmadığı tarihî 
olarak bilinmektedir. Halbuki kendisi tekâmülün zirvesinde olup pek 
yüce bir medeniyetin kurulmasına sebep olmuştur.

Bâtıl dinlere gelince bunlar zanlara ve hurafelere dayandığından 
inananlarının medeniyet derecelerine uyumlu bir şekilde bir yükseliş



eseri göstermiş olabilirler. Bununla birlikte bu dinlerle de medeniyetin 
yükselmesi daima birbirleriyle uyumlu bir halde bulunmamıştır. Dinler 
tarihi yazarlarının beyanına göre Mısır'ın eski kavimleri "evvel ve âhir, 
zâhir ve bâtın" olan bir Rabbül-âlemin'e inanıyorlardı. Putların bizzat 
ilâhlık vasfına sahip olduklarına inanmazlardı, soyut yaratıcı kudretin 
birer örneğinden ibaret sayarlardı. Halbuki daha medenî olan Isrâilo- 
ğulları ile hıristiyanlar arasında Allah'ın birliği inancının Mısırlılar'dan 
daha aşağı kaldığı görülür. Çünkü İsrâiloğulları yüce yaratıcının yeryü­
züne inip İbrahim ve Yakub aleyhimesselâm ile görüştüğünü ve onlarla 
yiyip içtiğini iddia ediyorlar. Hıristiyanlar ise teslise inanıyor; ulûhiyyet 
vasfına sahip olan bir zatın sıradan insanlar tarafından çarmıha gerildi­
ğine inanıyorlar, birtakım tasvirlere âdeta tapınıp duruyorlar.

2. RUHLARA TAPINMA (ANİMİZM)

Dinler tarihi müelliflerinin beyanına göre cahil kavimlerden ba­
zıları bu âlemin ruhların toplanma yeri olduğuna inanmış olarak bu 
ruhlara tapmmışlardır. Şöyle ki: Bunlar hayat sahibi her mahlûkta bir 
ruhun bulunduğunu hissettiklerinden otlarda, ağaçlarda, dağlarda, 
kayalarda, güneş ve ayda, şimşekte, yıldırımda ve kâinatın diğer par­
çalarında da birer ruhun bulunduğuna inanmış ve bu ruhları iyi ruhlar 
ve kötü ruhlar kısımlarına ayırmışlardır.

Bu kavimler birtakım kevnî hadiseleri bu ruhların keyif ve iradesi­
ne, gazap ve intikamına dayandırıyorlar; mesela gök gürlemesini, zel­
zeleyi bazı kötü ruhların hiddet ve infialine, güzel havaları, ürünlerde­
ki bolluk ve bereketi de iyi ruhların yardım ve iltifatlarına bağlıyorlar. 
Artık kötü ruhların şerrinden emin olmak için ona buna hediyeler ve­
riyor, kurbanlar kesiyorlar; iyi ruhların yardım ve iltifatlarına mazhar 
olmak için de onlara tapınıp duruyorlar. Kendi dedelerinin ruhları da 
bu iyi ruhlardan sayılmıştır.

Bugün Afrika'da, Amerika'da, Avustralya'da ve Büyük Okyanus 
adalarında yaşayan birçok vahşi kavimlerin inancı işte bu ruhîlik esa­
sına dayanmaktadır.



3. BİRTAKIM MADDELERE TAPINMA (FETİŞİZM)

Cahil kavimlerden bir kısmı da canlı olsun olmasın bazı madde 
ve eşyalara tapmmışlardır. Bu madde ve eşya kendilerine tapmanlara 
göre de bizzat mâbud değildir. Bunlardaki kutsiyet, kendilerine hulûl 
etmiş veya kendilerinde bedenlenmiş olduklarına inanılan ruhlardan 
kaynaklanmaktadır.

Bu cahil kavimlere göre mesela bir kaya parçası, bir garip hayvan 
kutsal olmaya layık bir şeydir; bunlar bir kısım eşyada hârikulâde bir 
kuvvet bulunduğuna inanıyorlar; en âdi bir mahlûku meydana getir­
diği bir hadiseden dolayı tapınmaya layık görüyorlar. Mesela insanı 
bir kere sokmakla zehirleyen bir böceği esrarengiz bir kuvvete sahip 
zannederek onu ilâh kabul ediyorlar; sonra böceği avlayarak yiyen bir 
kuşu takdis ederek kendisine ibadette bulunuyorlar.

Güney ve Orta Afrika'da yaşayan birçok kabilenin inancı bu min­
valdedir.

4. ÇEŞİTLİ HAYVAN VEYA BİTKİLERE TAPINMA
(TOTEMİZM)

Vahşi kavimlerden bir kısmı da hayvanları yahut birtakım eşya ve 
bitkileri kabilelerinin dedesi olduğuna inanarak onlara tapmmışlardır. 
Bu şekilde inandıkları hayvanları ve diğer eşyayı hürmete layık sayar, 
kendilerinin koruyucusu tanır, onlardan yardım bekler, onların adına 
kurban keser, ziyafetler verirler.

Kabilenin dedesi tanıdıkları hayvanın resmini bedenlerine dövdü­
rür, bu hayvanın hareketlerini taklit etmeye çalışırlar. Dinî merasimle­
rin dışındaki vakitlerde bunun etini yemek yasaktır.

Kuzey Amerika ile Avustralya'da, Afrika zencileri arasında bu 
mezhep yaygındır.



5. GÖKYÜZÜNE ve YILDIZLARA TAPINMAK

İnsanlar öteden beri kudret sahibi bir yaratıcının varlığına inan­
mışlardır. Ancak bu yaratıcı kâinatı akıllarıyla tayin etmek hususunda 
ihtilafa düşmüşlerdir. Bunlardan bir kısmı yeryüzündeki hadiselerin 
gökyüzündeki varlıklara bağlı bulunduğuna inanarak gök cisimlerine 
yaratıcılık isnat etmiştir. Bu gafil insanlar bu büyük cisimlerin zekâ ve 
iradeye, ezici bir kuvvete sahip olduğunu zannederek onlardan her 
birine bir ilâhlık payı ayırmış ve bu şekilde çeşitli tanrı ve tanrıçalara 
kullukta bulunmuşlardır. Mesela her sabah yaydığı parlak ışıklarıy­
la ufukları aydınlatan, yeryüzünde oturanların hayatlarının kaynağı 
olan, ekinleri, meyveleri olgunlaştıran parlak güneşi tanrı kabul et­
mişler. Geceleri, doğması ile gök kubbeye başka bir renk veren ayın 
tanrıça olduğuna inanmış, her gece gök görüntüsünü (levha-i sema) 
süsleyen altın saçıcı yıldızların cezbedici güzelliklerine tutularak o la­
tif yıldızları da ilâhların aile fertleri sanmışlardır.

Bu hayalperest insanlardan bir kısmı her gün doğan güneşi ve di­
ğer yıldızları bir gün evvel doğan güneşten, yıldızlardan başka zanne­
derek bunların başka başka ilâhlar olduğuna inanmışlardır. Özellikle 
yazın doğan gök cisimlerinin güzel günleri, renkli renkli çiçekleri mey­
dana getirdiğini görüyor. Bilakis kışın doğan gök cisimlerinin en hü­
zünlü günlerin meydana gelmesine sebep olduğunu, en güzel çiçekleri 
soldurduğunu müşahede ediyorlar ve bunların başka başka özellikle­
re sahip birer ilâh olduğuna inanıyorlar.

Bir kısım insanlar da yeryüzünde her saadet ve ikbali bir felaket 
ve talihsizliğin takip etmekte olduğunu nazarı dikkate alarak kâinat­
ta iki yüce yaratıcının bulunduğuna inanıyor, bunlardan birine hayır 
yaratıcısı, diğerine de şer yaratıcısı adını veriyor, gökyüzünü bu iki 
kudret sahibi yaratıcının yüce dergâhı olarak hayal ediyor. Artık hay­
rın yaratıcısını samimi bir kalple severek kendisine son derece büyük 
bir şevkle ve sevinçle ibadet ediyor, dans edip şarkı söylüyorlar. Şer­
rin yaratıcısına da korkusundan dolayı tapınıyorlar, onun şerrinden 
emin olmak için ağlıyor, matem tutuyorlar, kendisine insanları kur­



ban olarak hediye ediyorlar. Bu gafil insanlardan bir kısmı da gökleri, 
güneşi ve diğer büyük gök cisimlerini tanrı ve tanrıçaların ulûhiyyet 
karargâhları olduğunu kabul etmişlerdir. Bunlar gökyüzünde yaşayan 
tanrılarının yeryüzüne inmesine ve hatta tenezzülde bulunarak insan­
lar içine karışıp onlara alıştığını ve evlendiğini benimsemişler, yüksek 
dağların tepelerini, bu ilâhların ikamet yeri olduğuna inanmışlardır. 
Hatta Fenikeliler göklerde oturanların ikamet etmesi için mâbedlerini 
yüksek yerlerde yaparlardı.

Hâşâ Allah'ın oğlu dedikleri Hz. İsa'nın Allah Teâlâ ile beraber 
gökyüzünde yaşadığı şeklindeki Hıristiyanlık inancı işte bu gökyüzü­
ne tapınma inancının bir diğer şekli demektir.

Cahil insanlar, tanrı kabul ettiği yıldızlar ve burçlar ile aynı isimde 
bulunan bir kısım hayvan ve bitkilere de tapmmışlardır. Şöyle ki: İl­
kel kavimler yıldızların efradını ve kümelerini birbirlerinden ayırmak 
için onların her birine bir sebepten ötürü yeryüzündeki cisimlerden 
birinin ismini vermiş, mesela öküzün sabana koşulduğu dönemlerde 
yıldızlara "sevr" (boğa), kuzuların doğduğu mevsimdeki yıldızlara 
"oğlak" (hami), zehir gibi şiddetli rüzgârların estiği mevsimdeki yıl­
dızlara "akrep", hasat zamanındaki yıldızlara "sünbüle" (başak) ismi 
verilmiştir. Daha sonraları yeryüzündeki şu mahlûkatı da isimlerini 
verdikleri yıldızlar ile aynı tabiat ve özellikte olduğuna inanarak bun­
lara da tapınmaya başlamışlardır.

Mısırlılar'm tam olarak ilâhlığa sahip olduğuna inanarak tapın­
dıkları "Apis" öküzü gökyüzündeki öküzün yeryüzündeki bir timsa­
linden ibaret sayılmışür.

Yıldızlara tapınma ilk önce Mısır kavimleri içinde ortaya çıkarak, 
"Sâbiî" mezhebine esas olmuştur.

6. İNSAN PERESTLİK

Eski zamanlarda bazı hükümdarların, kahramanların fevkalâde 
zekilikleri ve kuvvetleri müşahede olunmuş olduğundan bunlar hal-



km tazimlerine mazhar olmuş, adlarına heykeller dikilmişti. Fakat git 
gide bunlarda bir İlâhî kudretin bulunduğu farzedilerek haklarındaki 
tazimler, ibadet derecesine çıkarılmıştır. Gafil insanlık! Bu haşmet sa­
hibi adamlarm hurafelerle dolu tarihî hallerini kafalarındaki hayal ha­
nesinde büyüte büyüte bunların ilâhlığa sahip olduğuna inanmış, artık 
birden çok, çeşitli ilâhların, tapınılacak şeylerin varlığına inanmışlardır. 
Garipsenecek bir durumdur ki maddi olarak şu kadar gelişmişliğe maz­
har olmuş Batılılar bugün bile Hz. İsa'nın ulûhiyyetine inanmaktadırlar.

7. PUTPERESTLİK

Cahil kavimerden bir kısmı da kâinatın yaratıcısı ile kendi arala­
rında bir vasıta olmak üzere kendi elleriyle yaptıkları, şekilleri farklı 
totemlere, putlara tapınmış, Cenâb-ı Hakk'm bu putlara hulûl ettiğine 
inanmışlardır. Putlar çoğunlukla insan şeklinde yapılırdı. Yunanlılar 
tanrılarını güzel insan şeklinde, tanrıçalarını da birer dilber kadın şek­
linde çok sanatkârane bir tarzda imal ederlerdi. Bununla bereber tan­
rılarını güzel ahlâka sahip bir şekilde göstermezlerdi. En büyük tanrı­
larından Venüs ve diğer başkalarını son derece çapkın ve zinakâr bir 
halde göstermişlerdir.

Mısırlılar da tanrılarını genellikle insan yüzlü, hayvan bedenli bir 
şekilde yaparlardı. Hz. Peygamber'in gönderilmesi esnasında Kâbe-i 
Mükerreme'nin içinde 360 put bulunduğu rivayet edilmektedir. Arap 
kabileleri bu putlara tapmaktaydılar.

Sözün özü ilkel zamanlardan beri birçok insan kütlesi yüce pe- 
yamberlerin yolundan çıkmış, İlâhî dinlerin yüce hükümlerini unut­
muş, birtakım vehim ve zanlara tâbi olmuş olduğundan dolayıdır ki 
insanlık muhitinde bu kadar karanlık mezhepler meydana gelmiştir.

Gerçekten beşerî fikirler bazan bir yükseliş eseri göstererek dalâlet 
bulutlarını parçalamak, bu bulutlarm kapattığı bir hakikat güneşinin, 
taşan ışığından faydalanmak için çırpınmış, tabiat eserlerini, gökyü- 
zündeki varlıkları araştırmakla uğraşarak kâinatın gizliliklerini keşfet­



mek için en yüksek tabakalarda uçmak istemiş, bu şekilde de birtakım 
felsefî anlayışlar meydana gelmiştir. Ne yazık ki, "Ukulün ezellehâ 
bârihâ"28 tecellisine erişmiş olan bu nurlu fikirler de istediği hakikat­
leri keşfedememiş, birtakım bâtıl zanlarm tesiri altında kalarak tabiat 
kuvvetlerine, "esîr"29 gibi, madde gibi birtakım latif varlıklara veya 
kâinatın bütününe kudsî yaratma sıfatını isnat edecek kadar düşük bir 
inanca tutulmuşlardır.

12. İnsanların Dine İhtiyacı

İnsanlar hem maddi hem manevi açıdan dine muhtaçtır. İnsanların 
ilmî, edebî, İçtimaî, siyasî bakımdan gelişmesi hususunda dinden daha 
yüce, daha önemli bir etken olamaz. Hele din, insanlık için öyle bir ruhî 
ve manevi ihtiyaçtır ki bu ihtiyaç tatmin edilmedikçe insan için kalp 
temizliğine, vicdanî rahatlığa, ruhî yükselişe kavuşması düşünülemez. 
Bundan dolayı din duygusu, insanlık için fıtrîdir. Her fert yaratılış iti­
bariyle dinî hislere sahip, ruhen, kalben, dinin ilâhî kuvvetine kapılmış­
tır. Eski dönemlerden bugüne kadar insanlığın genel itibariyle dindar 
oluşu, din hususundaki ihtiyaçlarmı tatmin etmeye çalışması, dinin ne 
kadar fıtrî, ne kadar zaruri olduğunu ispat etmeye yeterlidir.

AÇIKLAMA

İnsanlar maddi manevi birtakım ihtiyaçlar içinde yaşarlar ki bu 
ihtiyaçları karşılanmadıkça esenlik ve mutluluğa ulaşmaları mümkün 
değildir. Fakat hikmet gereği insanlar sırf maddi, cismanî olan ihtiyaç­
larını karşılamaktan ziyade manevi ve ruhanî olan ihtiyaçlarını temin 
etmeye mecburdurlar. Çünkü sadece maddi ihtiyaçlarını karşılayama­
yan bir şahıs, sonunda dünyevî hayatından ve mutluluğundan mah­
rum kalır. Halbuki manevi ihtiyaçlarını temin etmeyi başaramayan 
kimse ebedî hayattan, ebedî mutluluktan mahrum kalır ki bir insan 
için bundan daha büyük bir felaket düşünülemez.

28 "Allah Teâlâ nice akılları kaydırmıştır."
29 Nâşir: Aslı "ether" kelimesinden Arapça'ya intikal eden ve uzayı doldurduğu, yıldız ve 

felekleri oluşturduğu kabul edilen havadan hafif, saydam ve esnek madde. Aristo esîri 
ezelî ve ebedî saymaktadır (bk. Topaloğlu-Çelebi, "Esir", a.g.e., s. 81).



İşte din de insanların her yönden gelişmeleri hususunda en büyük 
bir etken olmakla beraber insalık için öyle ruhî ve manevi bir ihtiyaçtır 
ki bu ihtiyaç temin edilmedikçe insan için hayatın zevkine, ruhî yük­
selmeye, ebedî saadete ulaşma imkânı düşünülemez.

DİN DUYGUSU FITRÎ ve ZARURİDİR

İnsan için din duygusu fıtrî ve zaruridir. Hiçbir devirde yaşayan 
insanlar dinden, din fikrinden soyutlanmamışlardır. İnsanlar öteden 
beri kendi varlıklarını, kendisini kuşatan kâinatın şaşaasını, azametini 
düşünmüş, bütün varlıkların nereden ve kimin tarafından meydana 
getirildiğini, nereye gideceğini, bu gelip gitmedeki hikmeti tefekkür 
etmiş, bu alandaki sorularını ancak din sayesinde çözebilmiştir. İnsan­
da fıtraten bulunan din duygusudur ki insanın en üzüntülü anında 
yardımına yetişir, topraklar içinde parçalara dönüşeceğini düşünen 
insanlık için teselli vermiş olur. İnsanı, hayatın gerçek zevklerinden 
faydalandırır, insan zekâsını kemalat nurlarıyla parlatır, akl-ı selim sa­
hiplerini her türlü ruhî yüceliklere ulaştırır.

Kısacası kâinatın bütün zerreleri, birtakım kanunlara, kuvvetlere 
tâbi ve kapılmış olduğu gibi insanlığın genel vicdanı da din denilen 
İlâhî bir kanuna, İlâhî bir kuvvete fıtraten boyun eğmiş ve kapılmıştır. 
Ancak bir kısım şahıslar vardır ki bunlar sadece kötü terbiye ve telkin­
ler yüzünden bu manevi kapılışı idrak etmekten mahrum kalırlar da 
aslî yaratılışlarına zıt hareketlere cesaret ederler. Bir kısım insanlar da 
dinin hakikatine inanıp, din duygusuna sahip oldukları halde sırf için­
de yaşadıkları muhitin ve diğer sebeplerin etkisiyle hak dine nail ola- 
mayarak, tahrif edilmiş bâtıl dinlere mensup olmakla yetinirler. Yoksa 
insanların dinden, din fikrinden büsbütün soyutlanmalarına yaratılış­
ları müsait değildir. Nitekim,



"İnsanlar Cenâb-ı Hakk'ın kendilerini yarattığı aslî yaratılışa, iman hak- 
kındaki kabiliyeti benimsesinler, Allah Teâlâ'nın yarattığı şeyde değişme yok­
tur. Allah Teâlâ'nın koyduğu ve takdir buyurduğu dinde değişiklik yoktur. 
Dosdoğru din de odur, fakat insanların birçoğu bilmezler, bu hakikati idrak 
etmezler" (Rûm 30/30) âyet-i çelilesi bu mealde olup insanların fıtraten 
dini kabul etmek üzere yaratılmış olduklarını söylemektedir.

"Her doğan İslâm fıtratı üzerine doğar, sonra anne babası onu yahudi, 
Mecûsî ve hıristiyan yapar"30 hadis-i şerifi de bütün insanların İslâm fıt­
ratı üzerinde doğmakta olduklarını açıklamaktadır.31

13. Din Olgusunun Fıtrî Oluşu

Ahlâkın esası, medeniyetin en birinci dayanağı dindir. Din olma­
dıkça güzel ahlâktan eser görülemez. Ahlâkî faziletlerden mahrum 
olan bir muhitte ise medenî yetkinlikler, toplumsal güzellikler ortaya 
çıkmaz. Dindar olmayan toplumlar büyük bir güce, parlak, muhteşem 
bir hâkimiyete sahip bulunsalar bile bu hal geçicidir. Bu gibi toplu­
luklar birçok toplumsal kötülük içinde kalarak en sonunda yok olma 
çukuruna düşüp giderler. Nitekim dünya tarihi buna şahittir.

AÇIKLAMA

Şüphe yok ki ahlâkî faziletin, erdemli bir medeniyetin en önemli 
esası, en büyük dayanağı dindir. Bir toplum ki ulûhiyyet fikrine sahip, 
ahiret mesuliyetine inanmış bulunmaz, bir toplum ki din duygusuyla 
vicdanını süslemez, bencilliğini düzeltmez o toplumu kötülüklerden, 
rezilliklerden menedecek, faziletlere, güzel ahlâka sevkedecek ne gibi 
kutsî bir kuvvet bulunabilir?

30 Buhârî, Cenâiz, 91.
31 Her çocuk doğduğunda İslâm fıtratı üzere doğar, hak dini kabul etmeye elverişli bulu­

nur. Sonra o çocuğu anne babası kendi dinlerine döndürür. Mesela yahudi iseler onu da 
yahudi yaparlar. Mecûsî ve hıristiyan iseler onu da Mecûsî veya hıristiyan yaparlar.



Bu gibi İnsanî olgunluklardan nasibi olmayan bir toplumda ise fa­
zilet üzerine kurulmuş, ulvî gayelere yönelik bir medeniyetten nasıl 
eser görülebilir? Şüphe yok ki böyle bir toplum manevi olgunluklar­
dan, iffet, istikamet, yardımlaşma ve tenasur gibi yüce meziyetlerden 
pay sahibi olmaz. Bilakis her türlü gelişmelere kabiliyetli olan aslî ya­
ratılışını zayi ederek çok koyu bir karanlık düşünce içinde kalır, akla 
hayale gelmedik kötülükleri işlemeye cesaret eder. Bu durumuyla hay­
vanlardan daha aşağı bir dereceye düşerek geri kalan hayatına feci bir 
şekilde son verir gider.

Kur'ân-ı Mübîn,

"Sizden önce nice İlâhî kanunlar gelip geçmiştir. Onun için, yeryüzün­
de gezin dolaşın da (Allah'ın âyetlerini) yalan sayanların akıbeti ne olmuş 
görün" (Âl-i İmrân3/137) gibi birçok apaçık âyet ile bizim dikkatli bakışla­
rımızı bizden önce gelip geçen ümmetlerin tarihî hallerine çekiyor; Al­
lah'ını peygamberini inkâra, birtakım rezillikleri işlemeye cüret etmiş 
kavimlerin ne acı sonuçlara uğradıklarını haber veriyor.

DİNSİZLİK AKIMININ KAVİMLER HAKKINDAKİ VAHİM
SONUÇLARI32

Herhangi millet arasındaki birtakım mülhidler ortaya çıkarak din­
sizlik akımının genişlemesine sebebiyet vermişlerse o milletin ahlâkı 
bozulmuş; örf ve âdetleri, mukaddesatı birçok saldırıya uğramış, me­
deniyet ve siyaset bakımından sahip olduğu parlaklık ve azameti yok 
olmaya yüz tutmuş, nihayet pek acı bir halde sönüp gitmiştir. İşte ta­
rihten birkaç örnek:

32 Burada muhtelif şekildeki dinlerden belli birini kastetmiyoruz. İlâhî din, yüce müstesna 
yerinde dursun, tahrif edilmiş bâtıl bir din bile müntesiplerine ulûhiyyet fikrini, uhrevî 
ceza ve mükâfat inancım telkin etmesi yönüyle dinsizliğe tercihe daha layık olduğu gibi 
ahlâk ve toplum bakımından özel bir öneme sahiptir.



1. İsrâiloğulları

Bilindiği üzere Hz. Yakub'un çocuk ve torunlarına İsrâiloğulla- 
rı denir. Bunlar Mısır'a göç ettikten sonra orada çoğalmış ve git gide 
önceki konumlarını kaybederek firavunların esaretinde kalmışlardı. 
Daha sonra Hz. Musa'nın tebliğ ettiği ilâhî din sayesinde yeni bir ha­
yata kavuşarak hürriyetlerini elde ettiler. Uzun bir süre istiklal ve hâki­
miyet nimetine nail oldular. Fakat birçok sefaletten sonra kavuştukları 
bu nimetleri takdir edemediler. Birtakım dinsizlerin sözlerine bakarak 
din yolundan sapmaya yüz tuttular, maddi menfaatleri uğrunda ahiret 
hayatlarını feda ettiler. Ettiler de bu yüzden tekrar türlü türlü zilletle­
re, felaketlere duçar oldular. Asırlarca Keldânîler'in, Romalılar'ın esa­
retleri altında kalarak bir daha o eski millî hâkimiyete nail olamadılar.

2. Yunanlılar

Yunanlılar vaktiyle ahiret fikrine sahip, vatanperver, emanete riayet 
eden kimselerdi. Bu sayede parlak bir medeniyete ulaşmışlar, sağlam 
bir siyaset takip ederek koca Fars hükümetine galip gelmişlerdi. Fakat 
daha sonra içlerinde ortaya çıkan Epikür33 ve taraftarları gibi birtakım 
inkârcılarm kötü telkinleri yüzünden dinî ve ahlâkî terbiyeleri bozuldu, 
aralarında eski onurlarından, yiğitlik ruhundan, sağlamlık ve siyasetten 
eser görülmez oldu. Sonunda Romalılar'ın ellerine esir düştüler.

3. Romalılar

Tarihin beyanına göre Roma'yı gayri meşru nesilden ve haydut ta­
kımından iki kardeş kurmuştur. Bundan dolayı komşu kavimler Roma­
lılarla münasebette bulunmaktan, onlardan kız alıp vermekten sıkılır­
lardı. Fakat Romalılar kısa bir süre sonra haydutluğu terkedip sağlam, 
insanlık terbiyesine riayet eder oldular. Bu sayede büyük bir toplumsal 
yapı meydana geldi. Gerek hükümette ve gerek halkta gayret, sevgi, 
fazilet duygusu tamamıyla gelişti. Roma soyluları bile zevk ve eğlence­
ye düşkünlükten kaçınıp fakir bir halde yaşamayı bir şeref sayarlardı.

33 Epikür, Cenâb-ı Allah'ı tasdik ederdi. Fakat ilâhî kudreti, ruhun ebedîliğini, ahiret âle­
mini inkâr eder, şahsî menfaati, huzur ve rahatı, eğlenceyi tavsiye ederdi.



Roma kadınları son derece iffetliydiler. Romalılar arasında kadınlara 
düşkünlük lakırdıları olmazdı. Hâsılı Romalılar'm medeniyetlerinin 
olgunluğu öyle bir dereceye gelmişti ki en büyük hükümdarlar bile 
Romalı unvanı ile anılmalarını kendilerine bir şeref kabul ediyorlardı. 
Fakat ne zaman ki Yunanistan fethedilip de oradaki dinsizlik cereyanı 
Roma'yı istila etti, artık Romalılar'm o eşsiz benzersiz olan ahlâkı bo­
zuldu, eski fazilet yerine zevk kaim oldu, aile hayatı kokuşmaya uğra­
dı. Kadınlar ile erkekler umuma açık yerlerde toplanır, hamamlarda 
beraber yıkanır, her türlü ahlâksızlığı açıkça işler oldular. Sonuçta bu 
gibi toplumsal rezillikler yüzünden o muazzam Roma Devleti kuvveti­
ni kaybederek Cermen barbarlarının hücumu ile yıkılıp gitti.

4. Farslılar (İranlılar)

Farslılar dindar bir kavimdi. Doğruluk ve emanet ile, ahde vefayla, 
vatan sevgisiyle şöhret bulmuşlardı. Namusa, hukuka riayet ederlerdi. 
Vadesi geldiğinde eda edememe, vermiş oldukları sözü tutamama kor­
kusuyla borç yapmaktan çekinirlerdi. Aşiret halindeyken dindarlıkları 
sayesinde medenileşmiş, doğunun en muazzam bir milleti konumuna 
geçmişlerdi. Fakat daha sonra Kubâd Şah zamanında Mazdek isimli şa­
hıs ortaya çıkarak haram şeyleri mubaha, dinî kanunları ortadan kal­
dırmaya, malların ve eşlerin ortaklığım yaymaya çalıştığından İran'da 
zulüm ve azgınlık yayıldı, hayvanca yaşama hali insanlığa galip oldu. İç 
çekişmeler yüz gösterdi. İran Devleti'nin azametli yıldızı sönmeye baş­
ladı. Gerçi Nûşirevân Mazdek ile takipçilerini öldürerek halkın ahlâkını 
ıslaha çalışmışsa da bunların ekmiş oldukları fesat tohumunu İran'dan 
silememiştir. İşin sonunda İran orduları İslâm mücahidlerinin yiğit kılıç­
larıyla hezimete uğramış, memleketleri İslâm topraklarına dahil olmuş, 
o büyük toprak parçası İslâmiyet sayesinde yeniden hayat bulmuştur.

5. İslâm Milleti

Müslümanların İslâm dini sayesinde ne kadar yükselmiş, ne kadar 
harikalar göstermiş oldukları mâlumdur. Doğunun o zamana kadar 
bilinmeyen bir köşesinden doğan İslâmiyet güneşi derhal bütün ufuk-



lan aydınlatmış, kısa bir süre içinde müslümanlarm sayısı milyonlara 
ulaşmış, İslâm ülkelerinin sınırı doğuda Çin'e, batıda Atlas Okyanu- 
su'na dayanmış, İslâm coğrafyası ahlâkî ve İçtimaî her türlü fazilet 
ve kemalat bakımından büyük bir gelişmeye tanıklık etmişti. Fakat 
ne zaman ki dördüncü hicrî asırda birtakım dinsizler ortaya çıkarak 
Bâtmiyye adı altında İslâmiyet'in saf havasını zehirlemeye başladılar 
dâîlerini34 İslâm beldelerinin her tarafına ve özellikle de İran'a gönde­
rerek dinsizliklerini yaymaya çalıştılar, artık İslâm ufuklarında birçok 
karanlık bulutlar yüz göstermeye başladı. Bu dinsizler İslâm şeriatının 
nuruyla nurlanan müslümanlarm kalplerini kolay kolay kendilerine 
çekemeyeceklerini bildikleri için lânetli maksatlarını gizliyor, bazan 
kendilerini Şîa'dan gösteriyor; bazan tasavvuf veya felsefe elbisesine 
bürünüyor; bazan da, "Şeriat ve İslâmiyet bizim dediğimiz gibidir" di­
yerek dinî hükümleri kendi görüşlerine göre tevil etmeye çalışıyorlar­
dı. Böyle bir yolla avlayabildikleri temiz kalpli kimselere önce birtakım 
şüpheler bırakıyor, sonra da kendilerinden dinî yükümlülüklerin düş­
tüğünü haber vererek çaresiz kimseleri inkâr vadisine sevkediyorlardı. 
İşte bu kötü cereyanın neticesi olmak üzere İslâm âleminde birtakım 
fitneler zuhur etti. Müslümanlar arasındaki İslâm bağında bir hay­
li gevşeklikler meydana geldi. Sonunda bu durumdan istifade eden 
Batılılar İslâm ülkelerine saldırmaya başladılar. Suriye civarı asırlarca 
din düşmanlarının dolaşıp durduğu yer oldu. "Tavâifü'l-mülûk" adıy­
la ortaya çıkan İslâm devletleri ise bu din düşmanlarına karşı İslâm 
hukukunu hep beraberce savunacakları yerde birbirleriyle uğraşıp 
duruyorlardı. Halbuki müslümanlarm arasında kardeşlik ve din bağı 
bu kadar bozulmadan önce Garplılar kendi memleketlerindeyken bile 
İslâmiyet'in güç ve kudretinden titriyorlardı. Kısacası günümüzde de 
Doğu ve Batı toplumlarmm medenî, siyasî hayatını tehdit eden, birçok 
büyük devletin kudret ve şan yıldızını söndüren şey, güzelce tetkik 
edilirse aralarında yayılan dinsizlik cereyanından başka değildir.

34 Nâşir: Genel olarak propagandacı manasına gelen dâî özelde Haşan Sabbâh'm fedaileri 
için kullanılan bir isimdir.



LJSl u ı jpL r]L u v iı Sı
\ s  *■ s  s  \ s  s  '

"B/r topluluk kendini değiştirmedikçe Allah da o kavmi değiştirmez’ 
(Ra'd 13/11).

14. Beşerî Sistemler Dinin Yerini Dolduramaz

İnsanlığın mutluluğunu temin edebilmek için din gereklidir. Ge­
rek fertlerin ve gerek toplumun mutluluğu, ahengi, düzeni, yüksel­
mesi ancak din sayesinde hakiki anlamda gerçekleşir. Bu mutluluk ve 
ahengi temin için ahlâkî terbiye, kamuoyu, vicdan, konulmuş kanun­
lar gibi şeyler din yerine konulamaz. Çünkü bütün yüksek olgunlukla­
rın temel dayanak noktası, bütün İnsanî faziletlerin en önemli yaptırım 
gücü dindir. Bundan dolayı din bulunmadıkça ahlâkî terbiye ve diğer 
hususların da arzu edilen derecede gelişmesine imkân bulunamaz.

AÇIKLAMA

Din çok büyük bir nimettir. İnsanlar bu sayede mutluluğa, olgun­
luğa ulaşır. Birbirinin hukukuna, vazifelerine karşılıklı olarak riayet 
ederek muntazam bir toplum halinde yaşarlar. İlk devirlerden beri 
gelip geçen milletlerin tarihî durumları tetkik edilirse görülür ki her­
hangi bir millet ki dine sarılmış, dinin gösterdiği adalet ve istikamet 
yolunu takibe devam etmiş ise o millette toplumsal mutluluk ve me­
denî, siyasî yükselmeler gelişmiş, o milletin hayatî işlerinde bir düzen 
ve yükselme ahengi ortaya çıkmıştır.

DİN YERİNE BAŞKA BİR ŞEY KONULAMAZ

Şüphe yok ki gerek fertlerin ve gerek fertlerden teşekkül eden top- 
lumlarm mutluluk ve düzene kavuşmaları için kudsî, ilâhî bir kuvvete 
ihtiyaç vardır. Bu kuvvet ise dindir. Bunun yerine ahlakî terbiye ve 
diğer hususlar konulamaz.



Malumdur ki bir toplumun asayişe, refaha, maddi manevi yüksel­
meye nail olabilmesi için o toplumu meydana getiren fertlerin iffetli, 
vazifesine bağlı, hukuka riayet eden kimseler olması gereklidir. Halbu­
ki insanlar dindar olmadıkça, insanlarm kalbi Allah korkusuyla titre­
medikçe, insanların ruhunda Allah sevgisi parıltıları parlamadıkça bu 
gibi yüce meziyetlerin insanlık ufuklarında gelişmesi mümkün olamaz.

AHLÂKÎ TERBİYE

Bir kere ahlâkî terbiyeyi dikkate alalım. Şüphe yok ki bu terbiye­
nin önemini inkâr etmek mümkün değildir. Fakat bu ahlâkî terbiye­
yi destekleyecek ve bu terbiyenin hakkıyla meydana gelmesini temin 
edecek bir kuvvete ihtiyaç vardır.

Bazı ahlâk kitaplarında açıklandığı üzere ahlâkın şahsî, toplumsal, 
maddi-manevi bir kısım müeyyideleri vardır. Mesela, insan sıhhatini 
kaybetmemek için sarhoş edici şeylerden sakınır, içinde yaşadığı top­
lumun beğenisini kazanmak için iffetli bir halde yaşar, kanunların be­
lirlediği cezalara uğramamak için birtakım suçlardan kaçınır, vicdan 
azabı çekmemek için başkalarının hukukuna dokunmaz. İşte bunlar 
ahlâk için birer yaptırım kuvvetidir. Fakat böyle olmakla beraber bun­
lardan hiçbiri maksadı hakkıyla temin edemez. Bu hususta kutsiyet 
sahibi olan başka bir yaptırıma ihtiyaç vardır ki o da dindir.

Evet... İnsan başka bir âlemin varlığına, o âlemde görülecek mükâ­
fat ve cezaya inanmış, başka birtakım yüce hislere sahip bulunmalıdır 
ki ahlâkî terbiyesini her türlü sarsıntıya karşı koruyabilsin. Bu inanç, 
bu yüce duygu ise ancak din sayesinde meydana gelir. Bununla bera­
ber insanlığa ahlâkı ilk öğreten ve telkin eden kimseler, yüce peygam­
berlerdir. Esasen ilâhî dinin ilâhî nuruyla nurlanmayan muhitlerde 
nezih bir ahlâkî terbiyenin gelişme imkânı bulması olası değildir. En 
dinsiz görülen bir şahıs bile mutlaka içinde yaşadığı muhite feyiz yay­
mış olan bir dinin nurundan istifade etmiştir de zavallının haberi yok!



KAMUOYU

Bir kere de kamuoyunu tetkik edelim. Gerçi kamuoyu o milleti 
teşkil eden fertlerin kötü hareketlerini düzeltebilir. Mesela içinde yaşa­
dığımız toplum, bizim fiil ve hareketlerimizi daima gözlemler, biz bu 
fiil ve hareketlerimizden dolayı o cemiyetin ya beğenisine ve takdirine 
mazhar oluruz yahut da kötüleme ve kınamasına maruz kalırız. Birçok 
cani kanunun pençesinden yakalarını kurtardıkları halde toplumun 
küçümseyici bakışlarından kurtulamazlar. Bununla beraber toplumun 
genel görüşü daima isabet etmez; insanların düşünceleri çoğu kere gö­
rünüşe aldanır, bir şeyin hakikatine nüfuz edemez, çoğunlukla güzel 
bulma ve kötülemede ifrat ve tefritten kurtulamaz.

Şu da unutulmamalıdır ki zamanında bir dinin güzelliklerinden 
faydalanamayan bir çevrede temiz düşünceden eser görülemez ki o 
çevrenin kamuoyu, fertleri kötülükten menedebilisin. Herhangi bir 
çevrenin kamuoyunda ve ahlâkî yapısında toplumsal faziletlerden bir 
eser görülüyorsa şüphesiz ki bu da bir ilâhî dinin latif neticelerindedir.

VİCDAN

Biraz da vicdanı incelemeye çalışalım. Mâlum olduğu üzere vicdan 
ilâhî bir vergidir. Hayır ve şerri ayırt etmek insanı doğru yola sevkeden 
manevi bir kuvvettir. Biz yaptığımız fiil ve hareketlerden dolayı vicda­
nen ya bir zevk duyarız yahut bir azap hissederiz. Bu ruh hali ise bizi 
faziletlere sevkederken rezilliklerden de alıkoyar. Bununla beraber her­
kes bu vicdana aynı derecede sahip midir? Hele bu ruhî ilâhî verginin 
birçok kimsede sadece kötü örneklerle, kötü telkinlerle ne kadar saptı­
ğı, ne kadar değiştiği görülmüyor mu? Eğer her şahıs temiz bir vicda­
na sahip olsaydı insanlık âleminde şu kadar yürek parçalayan faciaları 
işleyecek bir kimsenin bulunmaması gerekirdi. Halbuki öyle canilere 
rastlanmaktadır ki kendilerinde oluşan alışkanlık neticesinde vicdanî 
duyguları tamamen sönüp gitmiştir. Artık bunlar işledikleri en büyük 
cinayetlerden bile asla üzüntü duymuyorlar. Ancak dinî terbiyeden az 
çok faydalanmış olan kişilerin vicdanlarıdır ki kendilerini kötülükler­
den menetmeye, fazilet ve hidayet yoluna sevketmeye neden olur.



BEŞERÎ KANUNLAR

Beşerî kanunlara gelince şüphe yok ki bir memleketin âdil ve hik­
metli bir biçimde düzenlenmiş olan kanunları güzelce uygulandığı 
takdirde o memleketin yükselmesine, düzen ve asayişine çok büyük 
hizmet eder. Bununla beraber beşerî kanunlardan birçoğu ahlâka uy­
gun olma niteliğinden mahrumdur. Hele hiçbir kanun insanı birtakım 
ahlâkî vazifeleri yerine getirmeye zorlamaz. Özellikle kanunlar daima 
değiştiği ve çoğu defa galip gelen bir kuvvetin tesirine tâbi olduğu için 
hiçbir zaman medenî mutluluğun, toplumsal faziletin tam bir dayana­
ğı olamaz. Hele kanunlar kötü kabul edilen fiiller hakkında birtakım 
ağır cezalar belirlemişse de beğenilen filler hakkında o oranda mükâfat 
tayin etmez. Pek çok cani ise şeytanlıkları sayesinde kanunun pençe­
sinden yakalarını kurtardıkları halde birçok günahsız, birtakım emare­
lerin toplanmasına dayanılarak cezaya çarptırılmaktan kurtulamazlar.

Bununla beraber bir memleketin kanunlarını yapanlar, şüphe yok 
ki bir İlâhî dinin yüce hükümlerinden fikrî olarak faydalanmışlardır. 
Bundan dolayı beşerî kanunlarda insanların ahlâkını kuvvetlendire­
cek, toplumsal faziletleri temin edebilecek maddeler mevcut olursa bu 
da dinî hükümlerin gizli bir görünümünden ibaret olmuş olur.

Kısacası gerek ahlâkî terbiye ile kamuoyu olsun ve gerek o kadar 
parlak görülen vicdan ile beşerî kanunlar olsun insanların mutluluğu­
nu temin etmeye, manevi ve ahlâkî ihtiyaçlarını tatmin etmeye, dav­
ranış tarzını layık olduğu şekilde belirleyecek ve düzenleyecek niteli­
ğe sahip değildir. Mesela bir insan kanunî hükümlere ne kadar riayet 
ederse etsin zaman olur ki kanunların göremeyeceği bir yerde kanunî 
olarak yasaklanmış bir suçu hiçbir mahzur görmeksizin işlemeye cüret 
eder. Fakat güzel bir dinî terbiyeye sahip olan bir kimse en ücra bir 
yerde bile bir suçu işlemeye cesaret edemez. Fiil ve hareketlerinden 
Cenâb-ı Hakk'ın haberdar olduğunu akima getirir, Allah korkusu ile 
donanmış olan akıl kuvveti kendisini Allah'ın rızasına zıt bir harekette 
bulunmaktan meneder, bu sayede nefsinin her türlü isteklerine karşı 
koyarak iffet ve istikametten ayrılmaz. İşte bunun içindir ki Peygam­
ber Efendimiz [sallallahu aleyhi vesellem],



«Udi

"Hikmetin başı Allah korkusudur"35 buyurmuştur.

15. Şeriatların Değişmesindeki Hikmet

İlâhî dinler, genellikle Allah'ın birliği inancına dayalı, temel inanç 
esaslarında, yani Allah'ın zatına, yüce meleklere, indirilmiş kitaplara, 
peygamber ve resüllere, ahiret gününe ilişkin temel meselelerde or­
taktır. Bu açıdan aralarında asla bir ihtilaf mevcut değildir. Ancak şe­
riatları itibariyle aralarında bir fark vardır. Şöyle ki zaman ve mekânın 
değişmesi, toplumlarm ve şahısların farklılaşması gibi bazı sebeplere 
binaen bir kısım fer'î hükümlerde bir hikmetten ötürü kaldırma (ne­
sih) ve değişiklik gerçekleşmiş ve bu şekilde ilâhî dinler arasında bir 
farklılık meydana gelmiştir.

AÇIKLAMA

İlâhî dinler, ilâhî vahye dayanan, ilâhî bir yüceliğe sahip olduğun­
dan nâzil olmuş dinler, semavî dinler adıyla anılır.

Bütün ilâhî dinlerin koyucusu Allah Teâlâ olduğundan bunların 
arasında esasen ihtilaf olması düşünülemez. Bu açıdan bütün yüce 
peygamber ve resûller de birbirlerini tasdik etmiş olup aralarında asla 
bir ihtilaf meydana gelmemiştir. Bu durum ise ilâhî dinlerin hakikati 
ve yüceliği hususunda bir başka delildir. Halbuki felsefe ekollerinin 
erbabı öteden beri birbirlerini yalanlamış ve hatalı görmüş, aralarında 
çok büyük ihtilaflar meydana gelmiştir. İlâhî dinlerin görünüşte bir­
den fazla olması ve yenilenmesi geçmiş ümmetlerden birçoklarımn 
dinî hükümlerini değiştirip tahrif ederek birtakım efsane ve hurafe­
lere, bâtıl inançlara tâbi olmaları üzerine çeşitli yüce peygamberlerin 
gönderilmiş olmasından kaynaklanmıştır. Mesela Hz. İbrahim'in [aley- 

hisselâm] tebliğ etmiş olduğu ilâhî dinin yüce hükümleri zamanın geç­
mesiyle unutulmuş olduğundan Hz. Musa [aleyhisselâm] yeni bir şeriat

35 Beyhakî, Şuabü'l-İmân, nr. 744; Ali el-Müttakî, Kenzü'l-Ummâl, nr. 5873.



ile İsrâiloğulları'na gönderilmiştir. Daha sonra Hz. Musa'nın tebliğ 
ettiği şer'î hükümler de tahrif ve değişikliğe maruz kalmış, İsrâiloğul- 
ları esaret dönemlerinde putlara tapmış, içlerinden Zerdüşt mezhebini 
kabul edenler bile bulunmuştur. Hatta bu kavim daha Hz. Musa hayat­
tayken geçici bir süre ortadan kaybolması üzerine Mısırlılar'm tanrısı 
olan "sevr-i semavî"nin heykeline yani altın buzağıya tapınışlardır. 
Daha sonra İsrâiloğulları'na Hz. İsa gönderilmişse de o yüce pey­
gamberin tebliğ ettiği dinî hükümler de aradan çok zaman geçmeden 
büsbütün değişmiş ve tahrif olmuştur. Bir halde ki Hz. İsa'nın şeriatı 
tamamen İlâhî safiyetini kaybetmiş, İsevîler arasında tevhid akidesine 
karşılık Mısır ve Hint toplumlarınm mezhepleri olan teslis-i ulûhiyyet 
inana ortaya çıkmıştır.

Artık dünyanın diğer bölgeleri de böyle karanlık, cahilce akîdeler, 
âdetler içinde kalmıştı ki peygamberlerin ve resüllerin sonuncusu olan 
Peygamber Efendimiz bütün insanlığı hak dine davet için gönderilmiş, 
tebliğiyle görevlendirildiği nurlu şeriat İlâhî koruma altında kıyamete 
kadar değişim ve tahrif edilmekten korunmuştur.

İşte İlâhî dinler arasmda bu itibarla görünüşte birden fazlalık mey­
dana gelmiştir. Yoksa bütün yüce peygamberlerin tebliğ ettikleri yüce 
İlâhî din esasında birdir. Aralarında itikadî esaslar itibariyle farklılık 
mevcut değildir. Nitekim,

"Ey ümmet-i merhume! Allah Teâlâ'nm size din olarak koyduğu şey vak­
tiyle Nuh'a tavsiye ettiği şeydir. Habibim! Din olarak koyduğum şey, şimdi 
sana vahiy ve ilham ve önceden İbrahim'e, Musa'ya, İsa'ya tavsiye eylediğim 
şeydir ki o da dini muhafaza ediniz. Din hususunda -Allah'ın birliği- pey­
gamberlerin tasdik edilmesi gibi itikadî esaslarda- ayrılığa düşmeyiniz, 
emir ve nehyinden ibarettir" (Şûrâ 42/13) mealindeki âyet-i kerimesi bu ger­
çeği ifade etmektedir.



ŞERİATLARIN FARKLILAŞMASI ve NESHİN MAHİYETİ

Şu kadar var ki yüce peygamberlerin Allah Teâlâ tarafından aldık­
ları, ümmetlerine tebliğ ettikleri şeriatlarda, yani ibadetlere, muâmelâta 
ve ukûbâta ait şer'î hükümlerde zaman, mekân ve ümmetlerin farklı ol­
maları itibariyle bazı yenilikler ve değişimler mevcuttur. Bir ümmetin 
mükellef olduğu fer'î hükümlerden bir kısmının kaldırılmasıyla yerine 
başka hükümlerin getirilmesi vâkidir ki buna dinî ıstılahta nesih denir. 
Nitekim bir kısım akrabanın nikâhı İbrahim veya Musa aleyhisselâmm 
şeriatında câiz iken Hz. İsa'nın şeriatında ve İslâm şeriatında haram 
kılınmıştır. "Nesih, haddizâtmda bir dinî hükmün ezelî olan Allah'ın 
ilminde mâlum olan müddetinin son bulunduğunu beyan demektir. 
Bundan dolayı bu durum her ne kadar bize göre bir dinî hükmün son­
raki bir delil ile değişim ve dönüşüm edilmesi şeklinde ortaya çıkıyorsa 
da Allah Teâlâ'ya göre böyle bir değişim ve dönüşüm mevcut değildir."36

Nesih hikmet ve maslahatın gereklerindendir. Mizacın, mekân ve 
zamanın farklılaşmasıyla tedavi usulleri değiştiği gibi zaman ve mekâ­
nın, sosyal şartların değişmesi farklı olması dolayısıyla bazı şer'î hü­
kümler Allah Teâlâ'nın emriyle değişebilir. Bunda imkânsız görülecek 
herhangi bir durum yoktur. Nitekim zaman ve mekânın farklı olması, 
şahısların ruhî durumları itibariyle kanunlar da değişir. Bu yön dik­
kate alınmaksızın konulan kanunlar, uygulanabilme yeteneğine sahip 
olamaz. Bu hikmetten dolayıdır ki İslâm şeriatında muâmelâta ait bir 
kısım şer'î meselelerin hükümleri açıkça beyan edilmeyerek din âlim­
lerinin içtihadına, zaman ve mekâna göre değişecek olan örf ve âdetin 
akışına bırakılmıştır.

Nesih yalnız emir ve yasaklardan ibaret olan fer'î hükümlerin bir 
kısmına mahsustur. Yoksa inanç esaslarında, kısas ve kıssalar ve ha­
berlerle ilgili ahkâmda nesih geçerli olamaz. Bunlar zaruri olarak za­
mana, mekâna ve şahısların durumlarına tâbi değildir. Bununla bera­
ber Hz. Peygamber'den sonra hiçbir şekilde nesih imkânı kalmamıştır.

36 Nâşir: 1959 tarihli sadeleştirmede ifade şöyle geçmektedir/'Nesih, haddizâtmda bir 
dinî hükmün daha sonraki bir delil ile değişim ve dönüşüm edilmesi şeklinde ortaya 
çıkıyorsa da Allah Teâlâ'ya göre böyle bir değişim ve dönüşüm mevcut değildir" (s. 53).



16. İslâm Dininin Özellikleri

İslâm dini, peygamberlerin sonuncusu Hz. Muhammed Musta­
fa'nın Allah tarafından tebliğ etmekle görevlendirildiği yüce bir din 
olup semavî dinlerin sonuncusu ve şer'î hükümleri itibariyle hepsin­
den daha tam ve mükemmeldir. Bütün yüce peygamber ve resûller ile 
indirilmiş kitapları tasdik edici ve geçmiş şeriatları neshedicidir. İn­
sanlık âleminin fıtrî ve umumi dini olma şerefine sahip, yüce hüküm­
leri kıyamete kadar bâkidir.

"Allah katında din İslâm'dır" (Âl-i im rân3/19).

AÇIKLAMA

İslâm dini, dinlerin en mükemmelidir. Çünkü insanlığın akıl ve 
muhakeme itibariyle ulaştığı bir tekâmüle erme devresini aydınlatmış, 
insanlık âleminde çok mutlu, benzersiz bir devrim meydana getirmiş, 
en geniş, en mükemmel hüküm ve esasları bünyesinde bir araya ge­
tirmiştir. Bütün insanları tevhide, ortak bir gayeyi tekip etmeye davet 
eder. Temiz ruhlu kişileri meleklik derecesine ulaştırmak gayesini he­
defler. Bundan dolayı bütün dinlerin en tam ve mükemmeli olduğun­
da şüphe yoktur.

İSLÂM DİNİ KENDİNDEN ÖNCEKİ ŞERİATLARI
NESHETMİŞTİR

İslâm dini bütün semavî dinlerin telkin ettiği tevhid akidesinin 
unutulduğu, bütün milletlerin dindarlık nurundan mahrum kaldığı 
bir zamanda insanlığın ufuklarına hidayet ışıklarını yağdırmıştır. İs­
lâm dini insanlara en temiz inançları, en yüce hükümleri tebliğ etmiş, 
önceki kitapların hak olduğunu tasdik etmek ve sağlamlaştırmakla 
beraber asırların geçmesiyle türlü türlü tahrifata uğratılarak aslî haki­
katleri bilinmezlik karanlıkları içinde kalmış olan bu kitaplar ile artık



amel olunamayacağım beyan ederek önceki şeriatları neshetmiş ve de­
ğiştirmiştir.

İSLÂM DİNİ FITRÎ ve UMUMİ BİR DİNDİR

İslâm dini fıtrî bir dindir. Çünkü bütün yüce hükümleri, insanlığın 
fıtratına uygundur. Her insan bu din ile mütedeyyin olma kabiliye­
tinde yaratılmıştır. Dış tesirlerden korunmuş her akıl sahibi mutlaka 
kendisini yaratılıştan gelen bir sevk ile İslâm dininin mübarek hüküm­
lerine tâbi tutar.

İslâm dini umumi bir dindir. Çünkü kutsal hükümleri bütün in­
sanlığı kapsamaktadır. Mâlum olduğu üzere önceki peygamberlerden 
her biri bir millete, bir cemaate gönderilmiş olduğu için tebliğ ettiği 
dinî hükümler de yalnız bir millete, bir cemaate yönelik bulunmuştur. 
Halbuki son peygamber olan Resûlullah Efendimiz,

"Biz seni bütün insanlığa gönderdik" (Sebe' 34/28) âyet-i kerimesinin 
ifade ettiği gibi bütün insanlığa gönderilmiştir. Bundan dolayı tebliğ 
etmekle görevlendirildiği İslâm dininde bütün insanlık âlemine ait, 
bütün insanları kendi yüce dairesine çekecek vasıflara sahiptir.

İslâm dini bütün yüce peygamberler ve semavî kitapları tasdik ve 
tevsik eder, bu şekilde bütün milletlerin kalplerini hoşnut etmeyi te­
min eder. Bundan dolayı bu din-i mübîne mensup olanlar da bütün 
yüce peygamber ve resûller ile semavî kitapları tasdik ve hürmet eder. 
Nitekim Kur'ân-ı Azîm'de,

İ L ,  j J I  Z r *  a_LS! j y l \  i Z ^  5Jİ

"Peygamberler Rabb'i tarafından kendisine indirilene iman etti, mü­
minler de. Her biri Allah'a, meleklerine, kitaplarına, peygamberlerine iman



ettiler" (Bakara 2/285) buyrulmuştur. Halbuki diğer din mensupları yüce 
peygamberler ile semavî kitaplardan bir kısmını tasdik ettikleri halde 
diğerlerini tasdik etmezler.

İSLÂM DİNİNİN HÜKÜMLERİ KIYAMETE KADAR
BÂKİDİR

İslâm dini öyle bir yüce dindir ki bunun ne şekilde meydana gel­
diği, ne şekilde yayıldığı bütün açıklığıyla tarih sayfalarını süslemek­
tedir. Bu yüce din-i mübînin yüce hükümleri İlâhî korumaya mazhar 
olarak tahrif edilmekten korunmuş, bütün ayrıntılarıyla kaydedilmiş­
tir. Halbuki İslâm dininden başka hiçbir din, hiçbir mezhep yoktur ki 
kaynağı, meydana geliş şekli tamamen bilinsin, ihtiva ettiği hükümle­
rin büyük kısmı bozulmaya maruz kalmış olmasın. Bununla beraber 
İslâm dini öyle hikmet dolu bir dindir ki en temel esas olan hükümler 
ile en mühim kaideleri, asıl delilleri kendisinde bulundurmuş; fer'î ko­
nularla ilgili bulunan bir kısım hükümlerin tayinini ise ehliyet sahibi 
olan şahısların içtihadına, örf ve âdetin akışına bırakmıştır. Artık za­
man ve mekânın değişmesi, millet ve toplumların özel durumlarına 
binaen kıyamete kadar farklı şekilde meydana gelecek olan medenî ve 
toplumsal olayların hükümlerini tayin ve tesbit bu sayede mümkün ol­
muştur. Kısacası din-i mübîn-i İslâm, fıtrî ve umumi bir din olup yüce 
hükümleri dünyanın son gününe kadar devam edecektir.

17. İslâm Dininin Yüceliği

İslâm dini, ilim ve hikmet üzere kurulu ve en yüce bir mahiyete sa­
hiptir. İlâhiyat ve ibadetlerle ilgili yüce hükümleri, insan ruhunu feyiz­
lere daldıracak kutsiyeti ihtiva etmektedir. Toplum ve ahlâk hakkında 
en yüce kaideler ve usulleri barındırır ve insanlar arasında hukuk ba­
kımından eşitliği temin etmektedir.

İlim ve hikmetin yüce kıymetine, ilâhiyata ve diğer hususlara dair 
Kur'ân-ı Kerîm ile hadis-i şeriflerin ihtiva ettiği yüksek deliller bu ha­
kikati ispata yeterlidir.



AÇIKLAMA

İslâm dininde ilmin, hikmetin çok seçkin bir yeri vardır.

"Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?"(Zümer 39/9) âyet-i çelilesi ilim 
erbabının değerini yükseltmektedir.

"Kendisine hikmet verilene çok hayır verilmiştir" (Bakara 2/269) âyet-i ke­
rimesi de hikmet ehlinin birçok hayra ulaştığını ifade etmektedir.

İslâm dini, ilim ve hikmet üzerine kumlu olduğu içindir ki insan­
ları sürekli ilim tahsiline, tedebbür ve tefekküre sevkeder. Gerçekten 
bütün ilim ve fenler, İslâm dininin hakikat ve yüceliğini ispata hizmet 
eder. Bütün İlmî keşifler, İslâmiyet'in hakikatlerini daha fazla yayıl­
masını temine vesile olur. Eğer İslâm dini, ilim ve hikmete zıt olsaydı 
mahiyetinin meçhul kalmasını temin için bağlılarının nazarı dikkatini 
ilim ve fen sahasına çekmezdi. Halbuki bu din-i mübîn, müslümanlara 
ilim tahsilini farz kılmıştır.

Bilindiği üzere diğer dinlerde "teslis" gibi "Hz. Âdem'e nispet 
edilen bir günahın âdemoğluna sirayet etmesini engellemek için hâşâ 
Allah'ın oğlunun hayatını feda etmesi" gibi birtakım inançlar vardır 
ki bunlar akla, ilim ve hikmete tamamen aykırıdır. Din adamları bu 
gibi inançları "dinin sırları" adıyla insanlara telkin ederek bu gibi bü­
yük sırların akıl ile fikir ile idarak edilemeyeceğini iddiada bulunurlar. 
Ruhbanlar sınıfının akıl ve hikmetle uzlaşması mümkün olmayan bu 
gibi garip iddialarını Batı'da öğrenen birtakım bilim adamları ise, "İn­
sanların hidayet ve mutluluğa kavuşabilmeleri için aklî ve fikrî güçle­
rini kullanmaları lazımdır. Halbuki ruhbanlar sınıfı insanları aklî ve 
fikrî muhakemelerden menetmekte, akıl ve fikrin gelişmesine engel 
olmaktadırlar" diyerek bütün dinlere karşı saldırıya geçmişlerdir. Ger­



çekten bilim adamlarının bu konudaki itirazları makul olmayan esas­
ları ihtiva eden birtakım din ve bunları müdafaa eden ruhbanlar sınıf 
hakkında çok zikredilmiştir. Öteden beri birtakım kilise babaları yüce 
fikirleri söndürmek, Hak dinin yayılmasına mani olmak için "engizis­
yon" mahkemeleri, "Haçlı savaşları" vasıtasıyla ne kadar zulüm yap­
mışlardır ki dünya tarihi buna şahittir. Fakat yüce İslâm dini, akıl ve 
hikmete çok büyük bir kıymet vermiş, maneviyat ile maddiyatın ara­
sını uzlaştırmış, müntesiplerini hakiki mutluluğa kavuşturacak İlmî 
düsturları ihtiva etmiş olduğu için bilim adamlarının itirazlarına he­
def olmaktan yücedir. Nitekim bu yön, İslâmî hakikatleri incelemeye 
çalışan bir kısım insaflı müsteşrikin de itiraf ettikleri hususlardandır.

İSLÂM DİNİNDE İLÂHİYAT ve İBADETLER

İslâm dini, Cenâb-ı Hakk'm varlığına, birliğine, yaratıcılığına ve 
ilâhlığına, hikmet ve kudretine ve diğer yüce sıfatlarıyla mülkünün 
genişlik ve büyüklüğüne dair öyle mükemmel bilgiler vermiştir ki bu 
husustaki İslâmî talimatın yüceliği en münevver, en mütefekkir filozof­
ları bile hayretler içinde bırakır.

İslâm dininin emrettiği ibadetler ise o kadar yüce, o kadar hikmet 
ve maslahatları kendisinde toplamıştır ki, insanlığın ruhunun yüksel­
mesini, hayatın temizliğini o kadar temin edicidir ki insan bunları gü­
zelce düşündükçe bu din-i mübînin kutsiyetini yüceltmekten kendini 
alamaz.37

İSLÂM DİNİNDE TOPLUM ve AHLÂK

İslâm dini, toplum ve ahlâk hususunda pek mesut bir dönüşüm 
meydana getirmiştir. Arap yarımadasının H z. Muhammed'in [sallallahu 

aleyhi vesellem] peygamber olarak gönderilmesinden önceki haliyle son­
raki halini düşünmek bile bu konuda insanı aydınlatmaya yeterlidir.

37 Dinî hükümlerimizin ihtiva ettiği hikem ve maslahatlardan bahsetmek üzere "hikmet-i 
teşrî'" adında bir ilim tedvin edilmiştir.



İslâm dini, toplum halinde yaşamak fıtratında bulunan insanların 
refah ve selâmetini, hayatın düzenini temin için her birini birtakım me­
denî, İnsanî vazifelerle mükellef tutmuş, mukabilinde de kendilerine 
birtakım haklar bahşetmiştir.

İslâm dininde, adalet, emanet, istikamet, iffet, şefkat, yardımlaşma 
ve birbirine destek olma, sebat ve metanet gibi yüce vasıflar dinin şi- 
arlarındandır.

Bilakis zulüm, istibdat, hıyanet, düşmanlık, yalan, kibirlenmek, 
sefahat, tembellik ve uyuşukluk gibi kınanan haller de şeriatın yasak­
lamış olduğu hususlardır.

"Şüphesiz Allah, adaleti, iyilik yapmayı, yakınlara yardım etmeyi emre­
der; hayâsızlığı, fenalık ve azgınlığı da yasaklar. O, düşünüp tutasınız diye 
size öğüt veriyor" (Nahl 16/90) âyet-i çelilesi toplum ve ahlâkın ruhunu, en 
temel esasını çok güzel bir şekilde ihtiva eder.

İSLÂM DİNİNDE HUKUKÎ EŞİTLİK

İslâm'a göre bütün insanlar yaratılış itibariyle aynı ve bir aileden 
çoğalmışlardır. Hiçbir ırkın diğer bir ırk üzerine tercih edilmesine yol 
açacak bir üstünlüğü yoktur. Cinsiyet ve kavmiyet ile övünmek yasak­
tır, insanların Allah katında en değerlisi Allah'tan en çok korkanıdır.

Nitekim,

"Ey insanlar! Şüphe yok ki biz sizi bir erkek ve bir dişiden yarattık ve 
birbirinizi tanımanız için sizi boylara ve kabilelere ayırdık. Allah katında en



değerli olanınız, O'na karşı gelmekten en çok sakınanınızdır. Şüphesiz Allah 
hakkıyla bilendir, hakkıyla haberdar olandır" (Hucurât 49/13) âyet-i kerime­
si bu gerçeği ifade etmektedir. Müslümanların arasında zadegânlık38 
unvanına, imtiyazına sahip bir özel sınıf yoktur, insanlar yaratılış iti­
bariyle eşit oldukları gibi hukukî olarak da eşittir. Bir hükümdar ile 
halktan bir fert arasında hukukça bir fark mevcut değildir. Mahkeme 
huzurunda her ikisi aynı bulunmaya dinî olarak mecburdurlar.

"İnsanlar birbirine tarak dişlen gibi eşittirler''39 mealindeki hadis-i şe­
rif İslâm dininin adalet ve eşitliğe ne kadar riayetkâr olduğunu ispat 
etmeye yeterlidir.

18. Ruhbanlığın Yasaklanması, Köleliğin Kaldırılması ve 
Cihadın Hikmeti

İslâm dininde ruhbanlık yasaklanmış olup ruhanî ve cismanî adıy­
la iki toplumsal sınıf mevcut değildir. Müslümanlardan her biri aynı 
haklara sahip, aynı sorumluluklar ile mükelleftir. İslâm muhitinde 
herkesin şahsî hürriyeti, düşünce ve İlmî hürriyeti meşru bir şekilde 
korunmuştur.

İslâm şeriatı, kadîm devirlerden beri geçerli olan kölelik müesse- 
sesini ıslah etmiş, köleliğin kaldırılmasını temin edecek birçok hüküm 
koymuştur.

İslâm şeriatında cihadın meşruiyeti de Allah'ın dinini yüceltme, 
İslâmiyet'in varlığını müdafaa, İslâm medeniyetini yayma ve genel­
leştirme gibi hikmet ve maslahatlara, hayatın ihtiyaçlarına dayalı bu­
lunmuştur. Yoksa insanlığın sulh ve salah dairesinde yaşaması esasen 
İslâm dininde pek gereklidir. Nitekim,

38 Nâşir: Soylular sınıfı, meşhur ve belli aileler sınıfı.
39 bk. Deylemî, Müsnediıî-Firdevs, nr. 6882; Ali el-Müttakî, Kenzül-Ummâl, nr. 24822,24823; 

Münâvî, Künûzüî-Hakâik, nr. 8234.



"Eğer onlar barışa yanaşırlarsa sen de ona yanaş ve Allah'a tevekkül et, 
çünkü O, işitendir, bilendir” (Enfâl 8/61) âyet-i çelilesi bu hakikati ifade et­

mektedir.

AÇIKLAMA

İslâm  dininde,

"İslâm'da ruhbanlık yoktur"40 hadis-i şerifinin ifade ettiği gibi ruhba- 
niyet yasaklanmıştır. Birtakım kimselerin dünyadan tamamen soyutla­
narak nefislerine eziyet etmeleri câiz değildir. Her şahıs meşru şekilde 
hayatın zevklerinden faydalanabilir. Hele İslâm muhitinde ruhbanlık 
saltanatı asla geçerli değildir. Hiç kimse başkalarının vicdanına, itika­
dına musallat olmaz. Herkes dinî vazifelerini bizzat yapabilir. Her şa­
hıs yaptığı günahtan dolayı tövbe ve istiğfar edebilir. Bu hususta baş­
kalarının aracılığına muhtaç değildir. İslâm âlimlerinin vazifesi yalnız 
insanlara dinî hükümleri tebliğ ve öğretmekten, vaaz ve nasihatleriyle 
halkı irşada, aydınlatmaya çalışmaktan ibarettir.

RUHANİYET ve CİSMANİYET

İslâm dininde insanlar ruhanî, cismanî diye iki zümreye ayrılmış 
değildirler. İnsanların mesleklerindeki, kıyafetlerindeki farklılık, zat­
larının hakikatini değiştiremediği gibi kendilerini ruhaniyet ve cisma- 
niyet itibariyle iki zümreye de ayıramaz. İnsanlardan bir zümrenin 
yalnız ruhanî işlerle iştigal edip cismanî işlerle ilişkisini kesmesi, diğer 
bir zümrenin de yalnız cismanî işlerle alakadar olup ruhanî işleri ter- 
ketmesi -insanlar arasında hukukî eşitliği tesis eden, ayrılık meydana

40 Aclûnî, Keşfiiî-Hafâ, nr. 3154; ayrıca bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 6/226.



gelmesine sebep olacak şeyleri yasaklayan- İslâm dininde kesinlikle 
câiz kabul edilemez.

İslâm dini yalnız ruhanî, yalnız cismanî bir din olmadığından bu 
din-i mübîne mensup olanların üzerlerine gerekli olan vazifeler de yal­
nız ruhanî, yalnız cismanî değildir. İslâm şeriatı, hem ruhaniyeti hem 
de cismaniyeti kutsiyet dairesine alarak yükselmeye nail kılmak ister. 
Bu hikmetten dolayıdır ki ibadetlere, vicdana ait vazifelerimizi bize 
öğrettiği ve telkin ettiği gibi, İdarî, sosyal, İktisadî vazifelerimizi de 
göstermiş ve tayin etmiştir. Bundan dolayı bazı kimselerin, "Din yal­
nız vicdanî konulara aittir" demeleri İslâmî hakikatleri bilmemekten 
kaynaklanmaktadır.

İSLÂM'A GÖRE HÜRRİYET

İslâm dinine göre herkes bu dünyaya hür olarak gelir. Şahsî hür­
riyete, düşünce ve İlmî hürriyete sahip bulunur. Bir kimse başkasının 
hürriyetine haksız yere taarruz edemez. Fakat insanların bu hürriyeti, 
kendilerinin mükellef olmaktan kurtulmuş olmaları demek değildir. 
Zaten kâinatta tamamen hareket serbestliğine sahip, birtakım kanun­
lara boyun eğmeyen tek bir zerre bile yoktur. İnsanlar ise aklî meleke­
lere sahip, tabiatı itibariyle medenîdir. Diğer varlıklardan daha çok, 
Allah Teaâlâ'mn verdiği ihsanlardan faydalanmaktadırlar. Bu bakım­
dan kendilerine dünyevî, uhrevî birtakım vazifeler yönelir. Bu da yine 
kendi menfaatlerinin gereğidir. İşte bu hikmetten dolayı insanlığın ha­
reket serbestliği kısmen sınırlandırılmıştır. Yoksa hürriyet hakları her 
açıdan şer'an korunmuştur. Müslümanların on dört asırdan beri sahip 
oldukları bu hürriyet hakkına Avrupalılar son zamanlarda kısmen nail 
oldukları için ne kadar sevinç gösterisinde bulunacaklarını şaşırmış, 
sevinçlerinden âdeta deli olmuşçasına hareketlere cesaret etmişlerdir. 
Gerçekten Hıristiyanlık âleminde reisler ile ruhban sınıfının zorbalığı 
sebebiyle hıristiyanlar asırlarca şahsî hürriyetlerinden mahrum kal­
mışlardır. Hatta nice hükümdarlar papaların aforozlarına yakalanarak 
uzun müddet mahrumiyetler içinde yaşamışlardır. Ruhanî reisler, is­



tediklerini cennete gönderir, istemediklerini cehenneme yollar. Kendi 
aracılıkları olmadıkça hiç kimsenin hidayete nail olamayacağını iddia 
eder dururlar. Akılla, fikirle dinî sırlara muttali olunmasının mümkün 
olamayacağını iddia ederek insanların dine körü körüne bağlanmala­
rını ister, bir İlâhî vergi olan akıl cevherinin değerini düşürmeye, in­
sanlardaki düşünme özelliğini durdurmaya lüzum görürler. Bu adam­
lar sadece kendi özel imtiyazlarını muhafaza, dinlerinin mahiyetini 
gizlemek için okuma, yazma özelliğini yalnız kendilerine tahsis etmiş, 
diğer şahısları asırlarca İlmî hürriyetten mahrum bırakmış, filozoflar­
dan ve âlimlerden nice kimseleri ateşlere atarak yakmışlardır.

Halbuki İslâm âleminde bu gibi facialardan asla bir eser görüle­
mez. İslâm dininde ise herkes kendi ameline göre mükâfat ve ceza gö­
rür. Hatta Efendimiz Hz. Muhammed [sallallahu aleyhi vesellem] bile istedi­
ğini bizzat hidayete ulaştıramaz. Dilediğine hidayet eden ancak Allah 
Teâlâ'dır. Nitekim,

"Muhakkak ki sen sevdiğin kişiyi hidayete ulaştıramazsın. Fakat Allah di­
lediğini hidayete ulaştırır" (Kasas 28/56) âyet-i çelilesi bunu ifade etmektedir.

İslâm'a göre akıl ve fikrin büyük bir kıymeti vardır. "Ahiret gü­
nünde müminlerin aklî dereceleri nispetinde yüksek mertebelere nail 
olacakları" bir hadis-i şerifte beyan buyrulmuştur. Kur'ân-ı Kerîm, 
dinî hükümleri idrak, kâinattaki olayları anlamak için aklî ve fikrî 
kuvvetlerini kullanmayanları öjJLaJLs I "Akletmez misiniz?" (Bakara 2/44) 

j S İ İ I ,  "Tefekkür etmez misiniz?" (En'âm 6/50) gibi birçok yüksek yüce 
beyanlarıyla kınamakta ve kötülemektedir.

İslâm dininde ilimler ve fenler bir sınır ile sınırlanmış bir zümre­
ye mahsus değildir. Her müslüman kadın ve erkek için gerekli olan 
ilim ve fenleri tahsil etmek dinî bir vazifedir. Artık İslâm dinine hücum 
eden hasımlar, bu hikmet dolu dinin yüce mahiyetini görüp de biraz 
sıkılmalıdır.



İSLÂM'A GÖRE ESARET

Esaret yöntemi ilk asırlardan beri olagelmiştir. Vaktiyle milletler 
arasında aslî hal harp haliydi. Bu sebeple her millet eline geçirdiği esir­
leri idam ederdi. Daha sonraları bu yöntem biraz değişikliğe uğradı. 
Artık esirlerin tamamı idam edilmiyordu. Bir kısmı ziraat işlerinde ve 
diğer meşakkatli işlerde çalıştırılıyordu. Bununla beraber esaret yön­
temi yalnız harp esirleriyle sınırlı değildi. İlkel kavimlerden, Habeşis­
tan'dan birtakım insanlar satın alınıp köle ve câriye edinilirdi. Borcunu 
veremeyen veya oynadığı kumarı kaybeden kimseler de köle edinile­
bilirdi. Eflatun gibi, Aristo gibi birçok filozof esaret yöntemini güzel 
görülmeye layık görmüşlerdir.

İşte İslâmiyet esaret müessesesini bu halde buldu. Bunu derhal or­
tadan kaldırmayı hikmet ve maslahata uygun görmedi. Lâkin bu hu­
susta birçok âdil hüküm koyarak bu müesseseyi ıslah edip sınırladı.

Şunu kesin olarak bilmelidir ki İslâmiyet'in kabul ettiği esaret yön­
temi yakın zamanlara kadar Batı'da geçerli olan esaret yöntemiyle asla 
kıyas edilemez. Medenî Avrupalılar (!) esirlerini hayvanların bile ya­
pamayacakları ağır işlerde kullanır, onları her türlü insan haklarından 
mahrum bırakırlardı. 18. yüzyılın son günlerine kadar zavallı zencile­
rin reva gördükleri zulümler en katı kalpleri bile acımaya sevkedecek 
derecede feci olmuştur. Bugün esaret yöntemi kaldırılmış olduğu hal­
de medenî geçinen Batılılar'm sömürgelerinden getirip sadece kendi 
millî ve siyasî hayatlarını korumak için savaş meydanlarında bol bol 
harcadıkları binlerce zencinin, Hintliler'in maruz kaldıkları dayanıl­
maz muameleler de eski esaret yönteminin yeni bir tarzı değil midir?

Halbuki müslümanlar vaktiyle köle edindikleri esirleri kendi aile 
fertleri gibi korurlar, medreselerde, üniversitelerde okutur, liyakat 
gösterenleri en yüksek devlet görevlerinde istihdam etmekten çekin­
mezlerdi.

Hz. Ömer'in, "Ebû Huzeyfe'nin âzatlısı Salim sağ olsaydı onu ve­
liaht tayin ederdim" dediği meşhurdur.



Kur'ân-ı Kerîm'de, \Sj "... Sahip olduğunuz kölelere iyilik
edin" (Nisâ 4/36) âyet-i kerimesiyle köle ve câriyeler hakkında merhamet 
ve iyilikle muamele edilmesi tavsiye edilmiştir. Şefkat dolu Peygam­
ber Efendimiz de,

b  l o _ «  C - 5 İ L a  L o - j - S  « t U İ  t  j Â j \

"Köle ve câriyeleriniz hakkında Allah'tan korkunuz. Onlara yediğinizden 
yediriniz, giydiğinizden giydiriniz, kendilerine güç yetiremeyecekleri işleri 
yüklemeyiniz"41 buyurmuştur.

Bununla beraber İslâmiyet'te köle âzat etmek en büyük ibadet­
lerden sayılıp, köleliği ortadan kaldırmayı gerektiren birçok sebep ve 
hüküm mevcuttur. Özellikle hatayla adam öldürmek, ramazan-ı şerif 
orucunu kasıtlı olarak bozmak, yemini bozmak gibi şeyler köle âzat 
etmeyi gerektiren şer'î sebeplerdendir.

İSLÂM DİNİNDE CİHAD

Mâlumdur ki Resûl-i Ekrem Efendimiz kâfirleri senelerce güzel 
öğütle, şefkat ve yumuşaklıkla hak yoluna davet etti. Kâfirler ise na­
sihat dinlemediler. Bilakis Hz. Peygamber'in hayaüna, dinine, ashâb-ı 
kiramına suikast edip durdular. Nihayet hicretin birinci veya ikinci 
senesinde idi ki müslümanlara cihad izni verildi. Mademki mukad­
des bir hakkın, ulvî bir gayenin muhafaza ve müdafaası olanca barışı 
arzu etme ve bu hususta gayret göstermelerine rağmen kuvvet kullan- 
maksızm mümkün olamaz. O halde kuvvete müracaat etmekten daha 
meşru ne olabilir?

Bazı Batılılar cihad hakkında şer'î hükümlerimize bakarak İslâm 
dininin kılıç kuvvetiyle yayıldığını, Hıristiyanlığın ise bilakis sulh ve 
barış dairesinde genişlediğini iddia ederler. Bu iddia tamamen hakikate 
aykırıdır. İslâm dininin esasen hikmet ve nasihat üzerine tesis edildiği,

41 Abdürrezzâk, el-Musannef, 9/440; Zebîdî, İthâfü's-Sâde, 7/301.



"Sen insanları hak yoluna, İslâm dinine hikmet ve güzel öğütle çağır ve 
onların inatçılarıyla en güzel bir yolla mücadele e i"(N ah i 16/125) âyet-i ce- 
lilesiyle sabittir. Acaba Hz. Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] pey­
gamber olarak gönderilmesinin ardından birçok münevver kişinin he­
men müslüman olmaları hangi kuvvete dayalıydı? Acaba Habeşistan 
Hükümdarı Necâşî'nin İslâm dinini kabul etmesine ne gibi maddi bir 
kuvvetin tesiri söz konusudur? Acaba müslümanlar asırlardan beri 
zorlama ve baskı uygulayabilecek bir durumda olmadıkları halde bu­
gün dünyanın her tarafında ve özellikle de Batı ve Orta Sudan'da bin­
lerce insanın İslâm dinini kabul etmesi hangi kuvvete dayanmaktadır? 
Hayır hayır! İslâmiyet'in yayılması sadece İslâmiyet'in sahip olduğu 
hakikat ve yüceliğinden başka bir şeye dayanmamaktadır.

Bununla beraber İslâm dini, evrensel bir dindir. Bu sayede büyük 
bir İslâm devleti meydana gelmiştir. Böyle bir dinin savaş ile ilgilen­
memesi, savaş hakkında birtakım hükümleri ihtiva etmemesi nasıl 
hikmete uygun olabilirdi?

Şüphe yok ki insanlar yaşadıkça aralarında savaş eksik olmaya­
caktır. Birçok hırsın mağlubu olan insanlar, hiçbir vakit o olgunlaşma 
devresine ulaşamayacaklardır ki aralarında yaşam mücadelesinden 
asla bir eser görülmesin. Böyle bir ümide düşmek şairane tatlı bir ha­
yalden ibaret kalır. Yeter ki kaçınılması mümkün olmayan bu müca­
delelerin meydana gelmesi birtakım ahlâkî, İnsanî kural ve esaslarla 
sınırlandırılmış ve belirlenmiş olsun. İşte İslâm dini bu yönü dikkate 
almış, savaş hakkında birtakım yüce ahlâkî hikmetler koyarak bu şe­
kilde savaşın facialarını hafifletmiştir.

Hıristiyanlık'ta cihadın bulunmaması, Hıristiyanlığın barış ve an­
laşma dairesinde genişlemesi konusuna gelince bu iddia dikkate de­
ğerdir.

Birinci olarak, Hz. İsa [aleyhisselâm] dünyada bulundukça kendisini 
çok kimse tasdik etmişti. O halde bu yüce peygambere cihad izni ve­



rilmesi zaten düşünülemezdi. Bununla beraber, "İsâ aleyhisselâm, Hz. 
Musa'nın şeriatını neshetmemiştir" diye de iddiada bulunuluyor. Bu 
takdirde Hz. Musa'nın şeriatında bulunan cihadı Hz. İsa'nın da kabul 
etmiş olması gerekmez mi?

Acaba barışsever bir dine mensup olduklarını iddia eden hıristi- 
yanlarm, milât tarihinden bu ana kadar savaşsız bir asır geçirdikleri 
var mıdır?

İkinci olarak, Hıristiyanlığın yayılmasında kılıcın çok büyük bir 
etkisi görülmüştür. Siyasî bir maksada dayanarak Hıristiyanlığı kabul 
eden Kostantin'in kılıcı sayesinde Hıristiyanlığın yayılmaya başladığı 
tarihî bir hakikat değil midir? Son olarak Saksonyalılar'ı zor kullana­
rak hıristiyan yapan Şarlman'm da bu hususta bir hayli çalışması gö­
rülmemiş midir?

19. İslâm Hurafe Efsane ve Bâtıl Akideleri Reddeder

İslâm dini efsane ve hurafelerden berî, bâtıl inançlardan uzaktır. 
Bu din-i mübîn, hayata düzen, fikre yücelik, akla nuraniyet vermiş, 
müntesiplerini tembellikten, sefaletten, zan ve vehimlerden kurtarmış­
tır. İnsan, İslâm dini sayesinde maddi ve manevi ihtiyaçlarını tatmin 
etmeye, hayatın sıkıntılarını hafifletmeye ve kolaylaştırmaya muvaffak 
olur. İslâm ahkâmındaki saflık ve temizlik, genişlik ve kolaylık, hikmet 
ve maslahat buna şahittir.

AÇIKLAMA

Esâtîr, geçmiş kavimlerin düşünerek icat ettikleri sadece hayaller­
den ibaret birtakım efsanelerdir. Hurafeler de hayal ile karışmış, değiş­
tirilmiş birer tarihî vâkıadır. Efsane ve hurafeler genellikle tabii kanun­
ların, ilmî hakikatlerin yanlış anlaşılmasından ve yorumlanmasından 
kaynaklanmıştır. Yeryüzünde normal tesirleri görülen veya vehmolu- 
nan gök cisimlerine ulûhiyyet isnat edilmesi, denizler tanrıçası, güzel­
lik tanrıçası diye birtakım vehmolunan tanrı ve tanrıçalara inanılması, 
vaktiyle saygı duyulmuş olan bazı zatlara ait heykellerin daha sonra



tanrı kabul edilmesi, bazı zatların vefatı veya bazı olaylarm meydana 
gelmesi için ay ve güneşin tutulması, yerkürenin bir hayvan üzerin­
de bulunması, yeryüzünü Kaf denilen bir dağın çepeçevre kuşatmış 
olması, geçmiş kavimlerden bazılarının olağan üstü büyük olmaları 
sebebiyle gözleri, kulakları içinde hayvanların yuvalar yapması, Züh- 
re ismindeki günahkâr bir kadının göğe yükselmesi ile yıldız şekline 
dönüşmesi, bazı kuşların ötüşünden veya uçuşmasından birtakım 
hükümler çıkararak uğursuzluk kabul edilmesi, nazar değmesin diye 
elbiseye nazar boncuğu takılması, cahil falcılara, kâhinlere müracaat 
edilmesi bu türdendir.

İşte İslâm dininin yüce sahası bu gibi efsane ve hurafelerden, bâtıl 
inançlardan berî ve her yönüyle uzaktır. İslâm nuruyla aydınlanan 
kalplerde bunlar kabul yeri bulamaz. Bu gibi uydurma hikâyeler, hu­
rafeler, tuhaf inançlar Keldânîler'den, Asurlular'dan, Mısırlılar'dan, 
kadîm İranlılar'dan, Romalılar'dan, İsrâiloğulları'ndan ve putperest 
Araplar'dan kalma şeylerdir ki rivayet edile edile İslâm muhitinde de 
maalesef kısmen yayılmıştır. Bununla beraber bunların bu kapkaran­
lık mahiyeti müslümanlarca bilinmektedir.

1. İslâm dini hayata intizam vermiştir. Bu sayede hayatın vazifele­
ri, hukuku belirlenmiş, kıymet ve ehemmiyeti anlaşılmıştır.

İslâm dininde düello gibi, intihar gibi hayatı yok edecek şeyler ya­
saklanmış, hayatın vakitlerini boş yere zayi etmek günahlardan ve mu­
sibetlerden sayılmıştır. Güzel bir İslâm terbiyesine sahip olanlar çok 
düzenli mutlu bir hayata, azim ve metanete mazhar olur, tembellik ve 
sefaletten kurtulur.

2. İslâm dini fikirlere yücelik vermiştir. Bu sayede bir yığın efsane 
ve hurafe müessesesi yıkılmış, garip garip mezheplerin ve inançların 
altında ezilmekte bulunan milyonlarca insan kitlesi birdenbire ruhî bir 
yükselmeye nail olmuş, karanlık düşüncelerden, yanlış değerlendir­
melerden kurtularak kudretin eserlerini tefekkür etmeye, kâinatın eş­
siz güzelliklerini düşünmeye başlamıştır.



3. İslâm dini akla nuraniyet vermiştir. Bu sayede milyonlarca in­
san zan ve vehimlerden kurtulmuş, ilim ve irfan nuruyla aydınlanmış, 
kendilerindeki ve dış dünyadaki İlâhî delilleri düşünmek ve anlamak 
suretiyle bir olgunluk gayesine yönelmiştir.

4. İslâm dini sayesinde hayatın sıkıntıları hafiflemiştir. Evet, bu 
apaçık dinde hayatın zorluklarını, geçim sıkıntılarını hafifletecek ve 
kolaylaştıracak maddi ve manevi çeşitli yollar gösterilmiştir. Bu hik­
met dolu dinde umumi maslahatları düzenleyecek birçok yüce hüküm 
mevcuttur. İslâm şeriatında zorluklardan kurtulmak için işlerde ted­
birli davranmaya dikkat edilir. Zaruret zamanında mahzurlu görülen 
çeşitli şeyler helâl görülür. Bir işte darlık, meşakkat görülünce ruhsat 
ve genişlik gösterilir. Umumi menfaatler, hususi menfaatlere tercih 
edilir. Zararı daha fazla olanı defetmek için daha hafif zarar tercih edi­
lir. Fakirlerin ve zayıfların ihtiyacım kolaylaştırmak için zenginlerin, 
mallarından zekât adıyla belirli bir miktarını tasadduk etmeleri gere­
kir. Fertlerin birbirlerine zorbalık etmelerine meydan verilmez. Artık 
bu şekilde de hayatın zorlukları hafifler, İslâm muhitinde kargaşa hali 
meydana gelmez, toplumun huzuru bozulmaz.

Asırlarca cehalet ve meçhuliyet içinde kalmış, dağınık bir halde ya­
şamış olan Arap yarımadası ahalisi ile diğer birtakım kavimlerin İslâm 
dini sayesinde derhal ne kadar muntazam bir hayata sahip olduğu, 
fikren ve ruhen ne kadar yükseldiği, ilim ve irfan açısından ne kadar 
şaşaalı bir konuma kavuştuğu; hayatın zorluklarını tam bir başarıyla 
göğüsleyerek ne kadar mutlu bir şekilde yaşamış olduğu bu iddiamızı 
ispat için en canlı bir delildir.

20. İslâm Dini İnsanlığı Her Bakımdan Yüceltir

İslâm dini, insanlığın maddi, manevi yükselişine kefildir. Bir toplu­
mun maddi yükselişi öncelikle İktisadî ve siyasî kuvvetiyle orantılıdır. 
Manevi yükselişi de ruhen olgunluğa ulaşmasma yani ilim ve irfana, 
fikrî aydınlığa, dinî, ahlâkî güzel bir terbiyeye nail olmasına bağlıdır.



İşte İslâm dini bunları tamamen yüce sahasına alarak bu konuda 
gereken etken ve sebepleri göstermiş, öğretmiştir. Dinî kitaplarımızın 
yüce muhtevası ve İslâm tarihinin geçmiş devreleri bu hakikati ispat 
etmeye yeterlidir.

AÇIKLAMA

İslâm dini öyle yüce bir dindir ki insanlığın dünyada da ahirette 
de mutluluğa ve yükselmeye nail olmasını hedefler. Bundan dolayı bu 
apaçık din, insanlığın maddi ve manevi yükselmesine kefil olmuş, her 
yönüyle yücelmesini üstlenmiştir. Yeter ki yüce hükümlerine tama­
mıyla sımsıkı sarılınmış olunsun.

1. İnsanlığın maddi yükselişi: Mâlumdur ki bir toplumun maddi 
yükselişi öncelikle İktisadî ve siyasî kuvvetiyle orantılıdır. İktisadî gü­
cün meydana gelmesi ise çaba ve gayrete, tabii kuvvetlerden istifade 
etmeye, sermaye denilen şeylerin varlığına bağlıdır. Siyasî kuvvet de 
düzenli, milletin varlığını korumaya gücü yeten, gerekli vasıtalarla do­
nanmış, âdil bir idarenin varlığına muhtaçtır.

İşte İslâm dini bu yönleri tamamen dikkate almıştır. Bir kere İkti­
sadî boyutunu düşünelim. İslâm dininde tembellik ve miskinlik kınan­
mış, herkes gücü çerçevesinde çalışmakla emrolunmuştur. Nitekim 
Kur'ân-ı Azîm'de,

©  A--*j £  U j
' ' "  # x

"Herkes kazandıklarına karşı bir rehindir" (Tûr 52/21).

0  U V! jL Ü ^ J  J 4 J  ö\

"Bilsin ki insan için kendi çalışmasından başka bir şey yoktur" (Necm 

53/39) buyrulm uştur.

Yine Kur'ân-ı Azîm'de insanlığın menfaatine hizmet eden nehir­
lerden, denizlerden, bulutların yağdırdığı rahmet damlalarından,



rüzgârlardan ve diğer tabii kuvvetlerden (yaratılışta hibe edilen) bah­
sedilmiş, bunlardan istifade edilerek kerim olan yaratıcıya şükranda 
bulunulması emredilmiştir.

İslâm dininde sanat, ticaret, ziraat gibi muhtelif İktisadî meslekler 
hakkında birçok yüce teşvikler vardır. Nitekim Peygamber Efendimiz
[sallallahu aleyhi vesellem],

"Allah Teâlâ sanatkâr olan mümin kulunu sever";42

“Rızkı toprakta saklı olan şeylerde, ziraatta, madenlerde arayınız"u bu-

"Salih bir insan için salih mal ne güzeldir";45

"Yakında ümmetime bir zaman gelecek ki insan o zaman dinine, dünya­
sına ait işleri yerine getirebilmek için altına, gümüşe muhtaç olacaktır" buy- 
rulmuştur. Nitekim biz böyle bir zamanda bulunuyoruz.

42 Taberânî, el-Mu'cemü'l-Kebn, 12/238;Beyhakî, Şuabü'l-İmâtı, nr. 1237; Ali el-Müttakî, Ken- 
zül-Ummâl, nr. 9239.

43 Süyûtî, el-Câmiu's-Sagîr, nr. 3296; Ali el-Müttakî, Kenzül-Ummâl, nr. 9342.
44 Taberânî, el-Mu'cemüî-Evsat, 1/491; Beyhakî, Şuabüî-İmân, nr. 1234.
45 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 4/197; Hâkim, el-Müstedrek, 2/236; Beyhakî, Şuabüî-İmân,

“Rızkın onda dokuzu ticarettedir" ;43

yurmuştur. İslâm dininde sermayenin temel esası olan nakit para gibi 
şeyler de övülmüştür. Nitekim bir hadis-i şerifte,

nr. 1248.



Bundan dolayı müslümanlarm çalışma ve gayrette de bulunmala­
rı, tabiat âlemindeki kuvvetlerden, o tükenmez hâzinelerden istifadeye 
çalışarak sanatla, ticaret ve ziraatla meşgul olmaları, servet ve zengin­
liğe sahip olmaları dinlerinin gerektirdiği yüce sorumluluklardandır.

Gerçi dünya mallarının kötülenmesi hakkında bazı şer'î beyanlar 
vardır. Fakat bu yön genel değildir. Bir mal ki meşru olmayan bir şe­
kilde kazanılır, bir mal ki insan toplumunun zararına olacak biçimde 
sınırlı kişilerde birikir, bir mal ki sahibinin ahlâkının kötü olmasına 
sebep olur, bir mal ki sahibinin kalp katılığına sebebiyet vererek dinî 
ve İnsanî görevlerini yerine getirmesine mani olur, artık o malın haki­
kat nazarında ne kıymeti olabilir ki şeriatın diliyle kötülenmesin? İşte 
İslâm'ın kötülediği servet ve zenginlik bu gibi şeylerdir.

Biraz da siyaset yönünü ele alalım. İslâm dini bu hususa dair çok 
yüce hükümleri barındırmaktadır. Özetle bir İslâm hükümetinin varlığı, 
müslüman cemaati idare eden kişilerin adalet çerçevesinde hareket et­
mesi, milletin işlerini ehline ve erbabına verilmesi, müslümanlarm hak­
larının korunması ve savunulması için gereken kuvvetin, kurumlarm ha­
zırlanması gerekli olan şer'î görevlerdendir. Nitekim Kur'ân-ı Mübîn'de,

"Allah size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi, insanlar arasında hük­
mettiğiniz zaman adalet ve hakkaniyetle hükmetmenizi emrediyor" (Nisâ 4/58);

"Düşmanlara karşı gücünüz yettiği kuvveti ve diğer harp vasıtalarını 
hazırlayınızl" (Enfâl 8/60) buyrulmuştur.

2. İnsanlığın manevi yükselişi: Bir toplumun manevi yükselişine 
gelince bu da o cemiyeti teşkil eden fertlerin ruhî olgunluğa kavuşma­
sıyla meydana gelir. Fertlerin bu olgunluğa erişmesi ise ilim ve irfana



sahip, aydınlık bir fikre ulaşması ve dinî, ahlâkî güzel bir terbiyeye 
muvaffak olmasıyla ortaya çıkar.

İşte İslâm dini bu yönlere fevkalâde ciddi bir önem vermiştir. İs­
lâm dininde ilim nur, cehalet karanlıktır; her müslüman ilim elde et­
mekle mükelleftir. Nitekim bir hadis-i şerifte,

juüuı J \  î İLi

"İlmi beşikten mezara kadar talep ediniz"46 buyrulmuştur.

İslâm dini insanlığı tefekküre davet eder. İnsanlığın düşünceleri­
ni aydınlatmak için dikkatli bakışlarını yaratılış levhalarına, yaratılış 
sahasını süsleyen rengârenk kudret eserlerine çeker. Nitekim Kur'ân-ı 
Hakîm'de,

"Göklerin ve yerin hükümranlığına, büyüklük ve genişliğine, Allah'ın 
yarattığı bütün şeylere bakmıyorlar mı?"(A'râf 7/185)buyruluyor.

Bir hadis-i şerifte de,

® t t*"- 0  ̂° ~ s \ ' ) S*''.‘Z,4JUJ j+ p-

"Bir saat düşünmek bütün geceyi ibadetle ihya etmekten hayırlıdır."47

İslâm dini, Allah'ın birliği temiz inancma dayanan en yüce ahlâk 
kaidelerine sahip olduğundan müntesiplerine dinî ve ahlâkî en güzel 
bir terbiye verir, müntesiplerinin ruhunu, vicdanını iman nuruyla, ah­
lâkın feyziyle süsler.

46 Bursevî, Rûhu 'l-Beyân, 5/325.
47 Süyûtî, Câmiul-Ehâdîs, 4/114 (nr. 10521); Ali el-Müttakî, Kenzül-Ummâl, nr. 5711.



Nitekim Kur'ân-ı Mübîn'de,

*  s  /  /  ^  x  ✓

S  '  S  s  ' s  S  '

^JüUji o i f c  U j j^ -Lıı j j ı ş  V-UJU

"Allah'a ibadet ediniz, O'na hiçbir şeyi ortak koşayınız. Anne ve babaya, 
yetimlere, fakirlere, yakın uzak komşulara, arkadaşlara, yolculara, köle ve câriye- 
lerinize ihsanda bulununuz” (Nisâ 4/36) buyrulmuştur. Bir hadis-i şerifte de,

IİU f t U A  iSUo]

“Müminlerin iman bakımından en mükemmeli, ahlâk bakımından en gü­
zel olanıdır"48 buyrulmuştur.

Kısacası İslâm dini her yönüyle insanlığın yükselişine kefildir. Bu 
apaçık dinin ihtiva ettiği hükümler ve tavsiyeler sayesindedir ki "mil- 
let-i İslâmiye" denilen muazzam, muhteşem bir millet, bütün dünya 
sathını şereflendirmiş, kısa bir zaman zarfında örneği görülmemiş bir 
yükselişe mazhar olarak hâkim bulunduğu yerleri mükemmel birer 
çiçek bahçesine dönüştürmüştür. Nitekim İslâm tarihinin yüksek de­
virleri buna şahittir. Bugün birçok müslümanm yükselişten mahrum 
olmaları, birtakım darbelere maruz kalmaları ise şüphe yok ki mensup 
oldukları bu yüceliklerle dolu dinin kutsî hükümlerini layık olduğu 
şekilde tatbik edip hareket etmemelerinden kaynaklanmaktadır. Yok­
sa insanlığı bu kadar fazilet ve mükemmelliğe sevkeden bir dinin yük­
selmeye engel olduğunu kim iddia edebilir? İnsanların yükselmelerini 
fazilet ve temizlikle uzlaşması olmayan davranış ve hareket sahaların­
da arayan hevâ düşkünleri müstesna!

48 Ebû Davud, Sünnet, 16; Tirmizî, Radâ', 11; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 2/250.



21. İslâm Sayesinde Kurulmuş Medeniyetler

İslâm dini, insanlığın saadetine sebep olacak öyle muazzam, fa­
zilet ve adalet üzerine kurulmuş yüksek bir medeniyet meydana ge­
tirmiştir ki dünya tarihi bir daha bu kadar yüce, güzellikleri seven bir 
medeniyete şahit olmamıştır. Hz. Peygamber'in [sallallahu aleyhi vesellem] 

gönderilmesinin ardından Medine-i Münevvere'de ve daha sonrada 
dünyanın her tarafında kurulan İslâm hükümetlerinin tarihî halleri, 
bu faziletli medeniyetin yüce derecesini göstermeye kâfidir.

İslâm dini sayesinde müstakil, yükselmeyi seven hakiki bir me­
deniyet meydana gelmiştir. Medeniyeti yalnız maddiyat sahasında 
görenler, medeniyeti sadece bir dakika zarfında koca şehirleri tahrip 
eden, insan kitlelerini yok eden, savaş vasıtalarından ibaret zanneden­
ler; medeniyeti sadece zevk ve eğlence imkânlarının artmasından iba­
ret sayanlar İslâm medeniyetinin yüceliğini layık olduğu şekilde tak­
dir edemezler.

Medeniyeti toplumsal faziletlerin gelişmesinden, ahlâkî olgunluk­
ların açıkça tecelli etmesinden ibaret sayanlar ise İslâm medeniyetin­
den daha yüce bir medeniyetin var olmasına imkân veremezler. Hz. 
Peygamber'in gönderilmesinin ardından kurulan bir İslâm hüküme­
tinin şan şeref dolu tarihi zannederim bu hususta fazla söz söylemeye 
ihtiyaç bırakmaz. Yalnız şu düşünülmelidir ki asırlarca medenî, İlmî 
teşkilattan mahrum bulunan bir kavim, İslâmiyet sayesinde derhal ay­
dınlanıyor, en ince bir hâlet-i rûhiyyeye, toplumsal bir birliğe kavuşu­
yor; ilmen, ahlâken, siyaseten en parlak bir konuma yükseliyor; geliş­
me ve yükselmelerine engel olan bütün engelleri parçalayarak hızla 
akan bir nehir gibi yeryüzünü feyizden pay sahibi yapmaya başlıyor; 
aradan çok zaman geçmeden Şam, Irak, Mısır, Kirvan, Endülüs, Afga­
nistan, Belh, Semerkant, Hârizm, Hindistan, Anadolu gibi memleket­
ler, iklimler birer medeniyet merkezi kesiliyor; hiçbir millette benzeri 
görülmemiş miktarda âlimler ve edipler yetişiyor, birçok ilim tedvin 
ediliyor; birçok ilim de ikmal edilerek güzel bir tarza konuluyor; tica­
ret için yollar açılıyor, haritalar yapılıyor, pusula icat ediliyor; İslâm



memleketlerinin her tarafında en muntazam mâbedler inşa ediliyor; 
"Elhamra" gibi, "Medînetüzzehrâ" gibi en muhteşem eşsiz bir mima­
riye sahip saraylar meydana geliyor; Endülüs vasıtasıyla, Şam yoluyla 
Avrupa'ya İslâm medeniyetinin parıltıları yansıyor; bu iki medeniyet 
merkezinden yayılan ilim ve marifet ışığından birçok millet asırlarca 
faydalanıyor. Bunlar öyle birer tarihî hakikattir ki hiç kimse tarafından 
inkâr olunamaz. Nitekim birçok yabancı da bu hakikati itiraf etmekte­
dir. Özetle Arap Medeniyeti isimli eserin yazarı Gustave le Bon, İslâm 
medeniyetinin şanının yüceliği hakkında pek çok açıklamada bulun­
muştur. Amerikalı filozoflardan John William Draper de Avrupa'da Aklî 
Tekümmülün Tarihi adlı eserinde İslâm medeniyetine dair değerlendir­
mede bulunmuş, İslâm dininin ne kadar insaflı, yükselme ve ilerleme­
ye düşkün olduğunu ispat için birçok tarihî olay göstermiştir. Fazilet, 
düşmanların bile şahitlik yaptığı şeydedir.

Ne yazık ki daha sonra İslâm muhitinde birçok karanlık fikir, za­
rarlı mezhep meydana geliyor; Câhiliye dönemine ait bulunan bir­
takım şom ağızlı davetçiler tekrar uğursuz çehresini gösteriyor; dinî 
hükümlere layık olduğu biçimde riayet edilmiyor; zamanın hakiki ih­
tiyaçları dikkate alınmıyor; şahsî menfaatler umumi menfaatlere tercih 
olunuyor; tembellik ve cehalet revaç buluyor; birçok kimse zevk ve se­
faya dalıyor; bir taraftan da yabancı milletler müslümanlarm fikirlerini 
zehirlemeye, İslâmiyet'in varlığını yok etmeye çalışıyor; müslümanlar 
ise tehlikeyi takdir edemiyorlar;

"Hep birlikte Allah'ın ipine sımsıkı sarılın" (Âl-i imrân 3/103) İlâhî emrine 
uyarak aralarındaki birliği, dayanışmayı kuvvetlendirmeye çalışacakla­
rı yerde ayrılıktan bir türlü kurtulamıyorlar, müslümanlar arasında din 
kardeşliği duygusu azalıyor, İslâmî birlik ve beraberlik bağı çözülme­
ye yüz tutuyor, neticede bu gibi kötülükler yüzünden İslâm âlemi eski 
kuvvet ve parlaklığını kaybediyor, İslâm medeniyetinin parlak çehresi­
ni kesif ve karanlık bulutlar örtüp duruyor. Fakat İlâhî lutuftan umulur



ki bir gün bu karanlık bulutlar parçalanarak İslâm medeniyeti güneşi 
yine olanca güzelliğiyle, olanca yüceliğiyle insanlığın bütün ufuklarını 
aydınlatmaya muvaffak olacaktır. Yeter ki biz halimizi ıslaha çalışalım.

Hayırlı akıbet takva sahibi kimseler içindir.



22. Dinî Hükümler

Şer'î/dinî hükümler üç kısımdır. İtikadı, amelî, ahlâkî hükümler.

1. İtikadî hükümler: İman ve itikadla ilgili olan hükümlerdir.

2. Amelî hükümler: İbadetler, muameleler ve cezalarla ilgili hü­
kümlerdir.

3. Ahlâkî hükümler: Ahlâkı güzelleştirme, vicdanı terbiye etme ve 
güzel edebe ait olan hükümlerdir.

İslâm dininin ihtiva ettiği yüce hükümler üç kısma ayrılır.

Birinci kısım: İman ve itikadla ilgili olan hükümlerdir.

İtikad, bir şeye gönülden bağlanmak, bir şeyin varlığına veya yok­
luğuna kalben karar vermektir. Bir itikadî hüküm, Allah Teâlâ vardır, 
Hak Teâlâ'nm şeriki yoktur gibi varlığına veya yokluğuna kalben ka­
rar verilen dinî meseleler demektir.

İnsanın kalbindeki itikad meselesine akîde denir. Çoğulu akaid- 
dir. Bu lafız ile itikadî hükümler kastedilir.



İkinci kısım: Amelî ve fer'î meselelerle ilgili olan hükümlerdir. 
İdarî, İçtimaî, medenî, kazâî, siyasî hükümler bu kısma dahildir. Amelî 
hükümlerin bütününe şeriat, şer'-i şerif, çoğuluna da şerayi denir.

Üçüncü kısım: Ahlâkla, vicdanla ilgili hükümlerdir ki insan bu sa­
yede nefsini birtakım edep ve güzelliklerle süslemeye muvaffak olur.

23. İman

İman, Hz. Peygamber'in [sallallahu aleyhi vesellem] Allah'tan alıp teb­
liğ ettiği kesin bir şekilde malum olan iş ve hususların hepsinde kesin 
olarak tasdik etmektir.49 Bu şekilde tasdik eden kişiye "mümin", tasdik 
edilen şeye de "mümenün bih" denir.

AÇIKLAMA

İman, sözlükte "bir şeye inanmak, bir kimseyi veya bir haberi tas­
dik etmek, onun doğru, vakıaya mutabık olduğunu itiraf etmek" ma- 
nasmdadır.

Dinî ıstılahta, Peygamber Efendimiz'i Allah'tan alıp tebliğ ettiği 
kesin olarak bilinen her hususta tereddüt etmeksizin kesin olarak tas­
dik etmektir. Resûl-i Ekrem her ne tebliğ etmiş ise mutlaka Allah'tan 
alıp bildirmiştir. Onun her kelâmı İlâhî vahye, rabbânî bir terbiyeye 
dayanmaktadır. Nitekim Kur'ân-ı Mübîn'de,

“Peygamber kendi hevâsından söz söylemez. Onıın beyan ettiği şey İlâhî 
vahiyden başka bir şey değildir" (Necm 53/3-4) buyrulmuştur.

Hz. Peygamber'in tebliğ ettiği temel esaslar Allah Teâlâ'ya, melek­
lere, kitaplara, peygamberlere, ahiret gününe, kazâ ve kadere imandan 
ibarettir. Bunların altısı İslâm akaidinin temelini teşkil eder. Nitekim 
Peygamber Efendimiz, "İman nedir?" sorusuna,

49 Bunlara zarûrât-ı diniyye denir. 28. fıkraya bakınız.



"Allah Teâlâ'ya, meleklerine, kitaplarına, peygamberlerine, ahiret günü­
ne, hayrın ve şerrin Allah'tan olduğuna ve kadere inanmandır"50 diye cevap 
vermiştir.

24. İslâm

İslâm: Hz. Peygamber'in tebliğ ettiği şeyleri zahiren ve bâtmen ka­
bul edip güzel bularak Cenâb-ı Hakk'a itaat ve boyun eğmektir.

AÇIKLAMA

İslâm, sözlükte "ihlâs, boyun eğme, itaat etme" manalarına gelir. 
Dinî ıstılahta ise, "Hz. Peygamber'in tebliğ ettiği her şeyi bütün yönle­
riyle kabul edip güzel görerek Cenâb-ı Hakk'a itaat ve boyun eğmektir."

İman ile İslâm, sözlük manaları itibariyle birbirinden ayrılırlarsa 
da şer'î hüküm itibariyle aynı manaya gelirler. Her mümin, müslü- 
mandır ve her müslüman mümindir. Bunların hakkında başka başka 
hükümler yoktur.

İslâm lafzı din manasına gelir. Nitekim şeriat, millet lafızları da bu 
anlama gelirler.

İslâm lafzı imanın alameti, meyvesi olan namaz, oruç, hac gibi sa- 
lih ameller için de kullanılır.

İslâm lafzı bir de (kalbî) tasdikle beraber olmayan görünüşteki 
(dildeki) kabule denilmiştir ki bu, sözlük manasına göre İslâm olup 
dinî ıstılahtaki İslâm'dan sayılmayıp Allah katında makbul değildir.

50 Müslim, İmân, 1; Tirmizî, İmân, 4.



"Bedeviler iman ettik dediler. De ki: Siz iman etmediniz, İslâm olduk de­
yin ..." (Hucurât49/14).

25. İkrar ve Şehadet

İkrar ve şehadet, dünyada İslâmî hükümlerin uygulanması için 
şarttır. Bundan dolayı bir kimse Allah'ın birliğini, Hz. Muhammed'in 
[sallallahu aleyhi vesellem] peygamberliğini kalben tasdik ettiği halde dil ile 
ikrar ve itiraf etmezse durumu müslümanlar arasında bilinmeyeceğin­
den hakkında İslâmî hükümler uygulanamaz.

AÇIKLAMA

Muhakkik İslâm âlimlerine göre iman kalp ile tasdikten ibarettir. 
Kalben tasdik eden bir kimse kendisine teklif vâki olmadığı için dil 
ile ikrar ve şehadette bulunmamış olsa bile yine Allah katında mümin 
olmuş olur. İmanın kalbe ait bir sıfat olduğu,

Kur'ân-ı Kerîm'in naslarından anlaşılmaktadır.

Şu kadar ki tasdik, gizli olan ve kalple ilgili bir iştir. Bunun insan­
lar arasında bilinmesi görünür bir delile bağlıdır. Bu delil ise ikrar ve 
şehadetten ibarettir.

Bundan dolayı ikrar ve şehadette bulunmayan bir kimsenin müs- 
lüman olduğunu bilmek mümkün olamayacağından hakkında İslâmî

. . .ve kalbi iman ile mutmain olduğu halde..." (Nahi 16/106);

//...İşte onların kalbine Allah imanı yazmıştır..." (Mücâdile 58/22) gibi



hükümler uygulanamaz. Mesela kendisi müslüman bir kadınla evlen- 
dirilemez, vefat ettiğinde müslüman mezarlığına defnedilemez.

Bununla beraber Hanefî imamlarından Şemsüleimme es-Serahsî (v. 

483/1090) ve Fahrül-İslâm el-Pezdevî (v. 482/1089) gibi bazı şahıslara göre 
iman, tasdik ile ikrardan oluşmaktadır. Yalnız kalbin tasdikiyle iman 
hâsıl olmaz. Ömründe bir defa olsun ikrar ve şehadette bulunmayan 
kimse Allah nezdinde de mümin sayılmaz. Şu kadar ki konuşmaya 
güç yetiremeyen kimse bunun dışındadır. Bunun hakkında tasdik ye- 
terlidir. Nitekim öldürülmek gibi, şiddetli bir şekilde dövülmek gibi 
bir şekilde meydana gelen zorlamadan dolayı ikrarı terkederek kalbin 
tasdikine aykırı olarak küfrü gerektiren bir söz söyleyen bir kimse de 
mazurdur. Bununla imanına halel gelmez.

26. Salih Amel

Salih ameller, imanın kalpteki güzellik ve aydınlığını artırır. Mü­
minin ahiret azabından kurtulmasına, İlâhî lutuflara kavuşmasına ve­
sile olur. Bilakis tembelliğinden veya nefsinin hevâsma tâbi olmasın­
dan dolayı salih amelleri terkederek günah işleyen kimse günahkâr 
olup İlâhî azaba müstahak olur.

Dinî emirlerden birini hafife alan veya şeriatın haram gördüğü 
şeylerden birini helâl kabul eden şahıs ise iman dairesinden çıkar.

AÇIKLAMA

İman, kesin ve yakîn derecesinde bulunan kalbin bir tasdikinden 
ibaret olduğuna göre zaruri olarak artma ve eksilmeyi kabul etmez. 
Bununla beraber zühd ve takva erbabı ile fâsık ve günahkâr kimselerin 
imanındaki güzellik ve aydınlık da şüphe yok ki bir derecede değildir. 
Salih ameller sayesinde kalp nurlanır, itikad kuvvet bulur, imanın te­
mizliği ve parlaklığı daha fazla ortaya çıkar. Nitekim,



"...Onlara Allah’ın âyetleri okunduğunda imanlarını artırır..." (Enfâl 
8/2) âyet-i çelilesi gibi imanın artmasına delalet eden şer'î deliller ima­
nın parlaklık ve aydınlık bakımından artacağına delildir. Bilakis kötü 
ameller yüzünden kalp kararır, itikad gevşer, iman letâfet ve nuraniye- 
tini kaybetmeye başlar, bu halin devamı ise -Allah'a sığınırız- kötü bir 
sona yani imansız ölmeye sebep olabilir.

Bundan dolayı en büyük nimet olan imanı güzel bir şekilde mu­
hafaza etmek için İlâhî emirlere riayet, yasak olan şeylerden sakınmak 
her mümin için kesinlikle gereklidir. Hatta ulema ve muhaddislerin 
birçoklarına göre salih ameller kâmil imanın bir cüzüdür. Bundan do­
layı dinin farzlarından birini terkeden veya yasakladıklarından birini 
işleyen bir kimse iman dairesinden çıkmaz ise de imanın kemalini kay­
bederek onu tehlikeye düşürmüş olur. Nitekim maddi hususlarda da 
böyledir. Mesela, insanın parmakları, ağacın yaprakları, dalları onla­
rın kemalinden birer cüzdür. Bununla beraber bu cüzlerin yok olması 
onların derhal mahvolmasını gerektirmez, belki güzellik ve kemalini 
izale ederek onları ölmek ve korumak tehlikesine bırakmış olur.

Gerçekten insan yasaklanan şeylerden sakınıp dinî emirlere sarıl­
malıdır ki kendisinde kâmil iman ortaya çıksın.

oUJÜaJI IjL̂ 5 I£>\ JJİJI V\ © JÛ  OHjVI Si ©

"Asra yemin ederim ki insan gerçekten ziyan içindedir. Ancak, iman ediıp 
de salih ameller işleyenler, birbirlerine hakkı tavsiye edenler, birbirlerine sabrı 
tavsiye edenler başka (Onlar ziyanda değillerdir)" (Asr 103/1-3) âyet-i celile- 
sinde iman ile beraber salih amellerde bulunan insanların ziyana uğra­
mayacakları beyan edilmiştir.

Bir kere düşünmelidir! Bir insan ki kulluk duygusuna sahiptir, bir 
insan ki ahiret âlemine, uhrevî sorumluluğa inanır, bir insan ki Allah 
Teâlâ'nm mutlak adaletine iman eder, artık nasıl olur da dinî vazifele­
rini terketmeye ve yasak şeyleri işlemeye cesaret eder.



Hele Allah'ın rızasını elde etmenin, insan için en büyük bir gaye 
olması gerekmez mi? Halbuki kulluk vazifelerini terkedenler bu yüce 
gayeden ne kadar uzaklaşıyorlar.

Bizim mükellef olduğumuz birtakım bedenî ve malî ibadetlerin 
faydaları şüphe yok ki yine bize aittir. Dinî vazifelerini ifa edenler 
dünyada övülmeye, ahirette sevaba nail olurlar. Bu yüce vazifeleri ter­
kedenler ise dünyada kınanmaya, ahirette azaba müstahak olurlar. Bu­
nunla beraber kâmil mümin olanlar dinî vazifelerini ne övgü ve met­
hedilmek için ne de sevap ve mükâfata mazhar olmak için yaparlar; 
belki sadece Allah'ın rızasını elde etmek için ifa ederler, sadece Cenâb-ı 
Allah'ın zatı layık olduğu için bir tek olan zatına kullukta bulunurlar. 
İşte ibadet ve taatin en mükemmeli, en yüce derecesi de budur.

}  o ^  s  ^  ^  *  s  ^  0 ^  ♦

dol
s  /  ̂ ^

"Ey Allahım! Sen benim gayemsin ve sinin rızan da benim isteğimdir."

27. İcmâlî ve Tafsîlî İman

İman, icmâlî ve tafsîlî ismiyle iki kısma ayrılır.

İcmâlî iman: Hz. Peygamber tarafından tebliğ edilen şeylerin ta­
mamına inanmak, yani "her ne tebliğ edildiyse hepsi haktır" diye tas­
dik etmektir.

Tafsîlî iman: Peygamber Efendimiz tarafından tebliğ edilen şeyle­
rin her birini ayrı ayrı bilip tasdik ve itiraf etmektir.

AÇIKLAMA

Akıl sahibi herkese öncelikle icmâlî iman, ondan sonra da dinî hü­
kümleri öğrenmesi nispetinde tafsîlî iman farz olur. Bununla beraber 
yalnız icmâlî imana sahip olan kimse de mümin olup küfür dairesine 
girmekten kurtulur. Mesela bir gayri müslim, "Son peygamber olan Hz.



Muhammed'in tebliğ ettiği şeylerin tamamı haktır" diye ayrı ayrı belirt- 
meksizin tasdik edince hemen icmâlî iman ile mümin olur. Sonra namaz, 
oruç, hac ve diğerleri hakkındaki dinî hükümleri öğrenip bunlardan her 
birini ayrı ayrı belirterek tasdik edince de tafsîlî iman ile mümin olmuş 
olur. Kısacası icmâlî iman, tafsîlî imanın başlangıcıdır. İnsan icmâlî iman 
yoluyla İslâm dairesine girer, tafsîlî iman vasıtasıyla kemalatı elde eder.

28. Zarûrât-ı Diniyye

Zarûrât-ı diniyye: Hz. Peygamber tarafından tebliğ edildiği kesin 
bir şekilde bilinen hükümlere, haberlere denir.

Her müminin bunları tamamen tasdik etmesi gerekir. Bunlardan 
herhangi birinde tereddüt ve şüpheye düşmek iman şerefinden mahrum 
olmayı gerektirir. Bunların kesin bir şekilde bilinmesi ise ya Hz. Peygam­
ber döneminde bulunarak bizzat onun dilinden işitmek veya Resülul- 
lah'tan [sallallahu aleyhi vesellem] tevâtüren nakledilmesi suretiyle olur.

AÇIKLAMA

Zarûrât-ı diniyyeden olan şeyleri tasdik etmek, her mümin için 
gereklidir. Mesela Kur'ân-ı Mübîn Allah'ın kelâmıdır, Peygamber 
Efendimiz'e nâzil olmuş ve ondan bize tevâtüren nakledilmiştir. Bun­
dan dolayı bunun tereddüt edilmeden tasdik edilmesi gerekir. Aynı 
şekilde Kur'ân-ı Azîm'in kesin ve açık bir şekilde ifade ettiği bütün hü­
kümleri, haberleri ve kısaca Resül-i Ekrem'in risaletini; haşrin cismanî 
vuku bulacağını; namaz, oruç, zekât ve haccm farz olduğunu; hırsız­
lık, zina ve içki içmenin haram olduğunu şüphe etmeden tasdik etmek 
zorunludur. Bunlardan herhangi birini tasdik etmeyen şahıs, derhal 
iman şerefinden mahrum kalır.

29. İmanın Kabul Olması İçin Gereken Şartlar

İmanın sahih ve kabul olması için üç şart vardır.

Birincisi: İman ümitsizlik halinde olmamalı.



İkincisi: Tasdik eden kimse zarûrât-ı diniyyeden bir şeyi inkâr 
veya yalanlama alametlerinden bir şeyi tercih etmemelidir.

Üçüncüsü: Dinî hükümlerin tamamını kabul edip güzel bulmalı 
ve hiçbirinin yerine getirilmesinde inat ve kibir göstermemelidir.

AÇIKLAMA

İmanın sahih ve kabul olması metinde beyan edildiği üzere üç şar­
tın bulunmasına bağlıdır. Birinci şarta göre bir kâfir, can çekişme es­
nasında, İlâhî azap gözlerinin önünde tecelli ettiği anda iman etse bu 
imanı makbul olmaz.

"Fakat azabımızı gördükleri zaman imanları kendilerine bir fayda ver­
mez. .." (Mü'min 40/85) âyet-i kerimesi bunu ifade etmektedir.

"Onlar gayba iman e d e r l e r . (Bakara2/3) âyet-i kerimesinin beyanına 
göre gayba iman edenler hidayete nail olurlar. Azabı görme halinde 
ise gayba iman kalmaz.

İkinci şarta göre bir kimse Allah Teâlâ'yı ve bütün peygamberleri 
tasdik ettiği halde yalnız Hz. Muhammed'in peygamberliğini yahut 
farz olduğu kesin olarak bilinen bir şer'î hükmü inkâr etse veyahut 
kendi tercihiyle puta tapmak, zünnar51 bağlamak gibi kendisinde bir 
yalanlama emaresi ortaya çıksa derhal kâfir olur. Çünkü iman bölün­
meyi kabul etmediği için zarûrât-ı diniyyeden herhangi birini inkâr 
tamamını inkâr etmek demektir.

51 Nâşir: Hıristiyan rahiplerin bellerine taktıkları bir tip kuşaktır. Hz. Ömer döneminde, gay­
ri müslimlerin müslümanlardan ayırt edilebilmesi için zünnar takmaları zorunlu tutul­
muştur. Bundan dolayı o dönemlerde zünnar, gayri müslimlerin alameti haline gelmiştir. 
Bundan hareketle klasik fıkıh kitaplarında zünnar takanların kâfir olacağı kaydedilmiştir.



Üçüncü şarta göre bir kimse namaz, oruç gibi bir şer'î emri beğen­
mese veya Cenâb-ı Hakk'm emrine muhalefet amacıyla bir şer'î hük­
mü terketse veya yasağına karşı inat ederek bir haramı işlese artık çok 
değerli olan mümin unvanını almaya hak kazanamaz.

30. İmanın Son Ana Kadar Muhafaza Edilmesi Gereklidir

Gereken şartları taşıyan imanın, sahibini ahiret azabından kurtar­
ması, ebedî saadete ulaştırması için ömrünün sonuna kadar devam et­
mesi zorunludur. Çünkü itibar son anadır. İmanını hayatının sonuna 
kadar muhafaza edemeyen kimseye önceki imanı asla fayda vermez.

AÇIKLAMA

Bir kimse senelerce sahih bir imana sahip olduğu halde ömrünün 
sonunda -Allah muhafaza- bir sebeple imandan çıksa ebediyen İlâhî 
azaba müstahak olur. Vaktiyle sahip olduğu iman, yerine getirdiği iba­
detler ve taatler kendisine fayda vermez. Bilakis bütün günleri küfür 
ve günahla geçmiş olan bir şahıs, hayatının sonunda, iman şerefine 
nail olup da o hal üzere vefat ederse ebedî saadete mazhar olur. Daha 
önceden işlediği küfür ve günahlar kendisine zarar vermez.

İMANIN KORUNMASI ELDE EDİLMESİNDEN DAHA 
ZORDUR

İmanı yok edecek birçok sebep bulunduğu için imanın korun­
ması kazanılması ve elde edilmesinden daha zordur. Mesela Kur'ân-ı 
Azîm'e, dinî kitaplara, dinin esaslarından birine ihanet etmek, haram 
olduğu kesin olarak bilinen bir şeyi helâl, helâl olan bir şeyi haram 
kabul etmek, dinî hükümlerden herhangi biriyle alay etmek, gelecekte 
dinden döneceğine şimdiden niyet etmek, bir müminin din ve imanına 
sövmek imanı yok eden sebeplerdendir. Çünkü bunlar imana zıt ol­
duğundan onunla bir arada bulunamazlar. Bundan dolayı her mümin 
daima imanını güzel bir şekilde korumaya gayret etmeli, kendisini bu



ebedî mutluluktan mahrum bırakacak olan fiil ve sözlerden son dere­
ce uzak tutmalıdır. Şayet kendisinden imana aykırı bir durum ortaya 
çıkarsa derhal imanını yenileyerek (tecdîd-i iman) tövbe ve istiğfar­
da bulunmak ve her zaman korku ve ümit (havf ve recâ) içinde Allah 
Teâlâ'nm korumasına sığmmalıdır.

31. Nazar ve İstidlal, İmanın Sıhhati Açısından Zorunlu
Değildir

İmanın sahih ve makbul olmasında nazar ve istidlâl şart değildir. 
Taklît yoluyla olan iman da sahih ve Allah katında makbuldür. Şu ka­
dar var ki gücü nispetinde nazar ve istidlâlde bulunmak farz olduğun­
dan bunu terk eden bir mümin günahkâr olur.

AÇIKLAMA

Nazar, bir şeyin delilini incelemek ve araştırmaktır. İstidlal, zihnî 
gücün eserden müessire ve müessirden esere intikal etmesidir. Taklit ise 
başkasının sözünü delilsiz bir şekilde kabul etmektir. Anlaşılması nazar 
ve istidlale muhtaç olan şeylere "nazariyyât, istidlâliyyât" denilir.

Her müminin kalp ile tasdikini delille beraber kılması, itikadî me­
selelerini delilleriyle beraber öğrenmesi gereklidir. Bununla beraber, 
bir kimse dinî hükümleri böyle nazar ve istidlal ile değil de sadece 
taklit yoluyla -mesela babasından, öğretmeninden, sözüne güvendiği 
diğer kimselerden işitmek suretiyle- bilip kesin olarak tasdik etse yine 
imanı sahih ve bununla mükâfatı hak etmiş olur. Nazar ve istidlalden 
haberi olmayan bedevîler Hz. Peygamber'in [sallallahu aleyhi vesellem] hu­
zuruna gelerek yalnız iki şehadet kelimesini telaffuz etmeleriyle mü­
min olmuş olurlardı. Şu kadar var ki nazar ve istidlal farzdır. Herkes 
gücü ölçüsünde nazarda bulunmakla mükelleftir. Bundan dolayı na­
zar ve istidlali terkedenler günahkâr olur.

Nitekim meşhur Kasîde-i Nûniyye'de,



Olül L *[P ö\3 AJ 4 ^ ^  OL-^I JİİİJÜ S

"Mukallidin de imanı vardır, bununla sevaba nail olur, her ne kadar de­
rinlemesine bir araştırmayı, istidlali terketmesinden dolayı günahkâr olursa 
da" denilmiştir. Nazar ve istidlalin farz olması, îslâm dininin yüceli­
ğini, ilim ve hikmet üzerine kurulu olup müntesiplerini körü körüne 
kabule sevketmediğini ispat eder.

32. Aklî Hükümler

Aklî hükümler üçtür: Vücûb, imtinâ, cevaz. Akıl her şey hakkında 
mutlaka bu üç şeyden biriyle hükmeder.

1. Vücûb-i aklî: Bir hükmün varlığının zaruri, yokluğunun ise 
mümkün olmamasıdır. Böyle hükme vâcib-i aklî denir, ikinin dördün 
yarısı olması, bu âlemin bir yaratıcısının bulunması gibi.

2. İmtinâ-i aklî: Bir hükmün yokluğunun zaruri, varlığının ise 
mümkün olmamasıdır. Böyle olan hükme mümteni-i aklî ve müstahîl 
denir. Dört sayısının on sayısının yarısı olması, âlemin yaratıcısının bir 
ortağının bulunması gibi.

3. Cevâz-ı aklî: Bir hükmün hem varlığının hem de yokluğunun 
mümkün olmasıdır. Böyle olan hükme cevâz-ı aklî denir. Havanın bu­
lutlanıp yağmur yağması, demirin altına dönüşmesi gibi.

AÇIKLAMA

Bir kısım kelâm meselelerini güzelce anlamak için her şeyden önce 
bu üç aklî hükmü bilmek gerekir. Bu hükümlerden her biri için getiri­
len iki misalden birincisi bedîhî, İkincisi -delil ve burhana muhtaç ol­
duğu için- nazarîdir. Mesela, iki sayısının dördün yarısı olması bedîhî- 
dir, herkes bunu delile ihtiyaç duymaksızın bedîhî olarak bilir. Lâkin 
âlemin bir yaratıcısı olduğu delille sabit olduğundan nazarîdir. Herkes 
bunu bedîhî olarak bilemez. Aynı şekilde yağmur yağması mümkün



ve bu yolda İlâhî kanun geçerli olduğundan bedîhîdir, bunun câiz olu­
şu akla uzak görülemez. Fakat demirin altına dönüşmesi veya cansız 
varlıkların konuşması aslında mümkün olmakla beraber meydana 
gelmesi hakkında İlâhî kanun geçerli olmadığından nazarîdir. Bundan 
dolayı bunlara hârikulâde ve câizât-ı gayr-i âdiye denir.

Hârikulâde denilen şeylerin bir kısmı hiç vuku bulmamış, bir kıs­
mı da çok nadir olarak meydana gelmiş olduğundan bunlar ilk bakış­
ta garip ve akla uzak görülebilirler. Fakat bunların imkânsızlığı aklen 
ispat edilemez. Yüce peygamber efendilerimizin göstermiş oldukları 
mucizeler genelikle bu câizât-ı gayr-i âdiye türündendir. Kâinatta gö­
rülen birtakım benzersiz İlâhî eserler vardır ki bunların varlığı hâri­
kulâde denilen şeylerden daha fazla gariptir. Mesela, bir damla sudan 
bu kadar mükemmel duyu ve kuvvetle donanmış olan insanların yara­
tılışı. Bir cins topraktan şu kadar latif, rengârenk çiçeklerin, meyvelerin 
ortaya çıkması, bazı cisimlerden elektrik denilen görülmeyen bir kuv­
vetin, latif bir harikanın meydana gelmesi ne kadar hayret vericidir!... 
Ancak bunların meydana gelmesi alışılmış ve sürekli tekrar ettiğinden 
garip karşılanmamaktadır. Bundan dolayı insan bir şeyin varlığını ilk 
bakışta tuhaf görmekle hemen inkâra kalkışmamalıdır.



BİRİNCİ BÖLÜM

İLÂHİYYAT

33. Allah Teâlâ'ya İman

Allah Teâlâ'ya iman farzdır. Bu iman, Cenâb-ı Hakk'm varlığını 
ve zât-ı İlâhîsinde vâcip, mümteni, câiz olan diğer sıfatları bilip tasdik 
etmekle gerçekleşir.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ hakiki bir varlıktır. İlâhî zatına layık olan bütün kemal 
sıfatlarıyla nitelenmesi zorunlu (vâcip), herhangi bir noksanlık sıfatıy­
la nitelenmesi imkânsız (mümteni), imkân dairesinde bulunan her şeyi 
yaratıp yaratmaması ise mümkindir (câiz). Bundan dolayı zat-ı ulûhiy- 
yetini bu yönüyle bilip tasdik etmemiz lazımdır.

34. Allah Teâlâ'yı Bilmek (Marifetullah)

Akıl sahibi herkes için Allah'ı bilmek (marifetullah) farzdır. Hatta 
bulûğ çağma ulaşmamış olsa bile. Kâinatın bütün zerreleri, Allah'ın 
varlığına şehadet edip dururken akıl sahibi olan bir insanın bundan 
gafil bulunması câiz olamaz. Allah'ı bilmenin yolu ise sahih bir na­
zardır. Kâinatı dikkatli bir şekilde temaşa eden her akıl sahibi şüphe 
yok ki yüce yaratıcının varlığına ulaşır. Bu hikmetten dolayı Kur'ân-ı



Mübîn'in birçok âyeti insanlığı düşünmeye, Allah'ın yaratmış olduğu 
İlâhî levhaları dikkatli bir şekilde seyretmeye davet etmektedir.

AÇIKLAMA

Akıl sahibi herkes için Allah'ın varlığını gücü nispetinde bilmek 
farzdır. Ancak bu bilme hangi yolla elde edilebilir? Bu hususta ihtilaf 
edilmiştir. Şöyle ki: Bilmenin yolu filozoflara göre ilhamdır. İnsan ilha­
ma ulaşamadıkça Allah'ı bilmeye nail olamaz. Sûfiyye'ye göre kalbin 
tasfiye edilmesidir. İnsan riyâzet ve mücâhede sayesinde kalbini temiz­
lemelidir ki Allah'ı bilme nimetine kavuşabilsin. Ehl-i sünnet kelâmcı- 
larına göre ise sahih nazardır. İşte Allah'ı bilmenin asıl ve umumi yolu 
budur. Çünkü sahih nazar bulunmadıkça, kâinatın eşsiz ve benzersiz 
eserleri hakkında derinlemesine düşünülmedikçe her insan ruhî bir 
yükselişe mazhar olamaz ki ilhamlara, kalp temizliğine ulaşabilsin. 
Fakat insan Cenâb-ı Hakk'ın yüce zatına delalet eden bu kadar yara­
tılmış varlıkların hallerini, ahenk ve düzenini inceleyip derinlemesine 
düşünürse elbette bunların kudret ve azamet sahibi bir müessire muh­
taç olduklarını anlayarak marifetullaha yani Allah'ın varlığına ulaşır, 
kâinatın yaratıcısının şerefli varlığına ikna olur.

İşte bunun içindir ki,

"De ki: Göklerde ve yerde neler var, bakın (da ibret alın)" (Yunus ıo/ıoi) 
gibi birçok Kur'an âyeti, herkese nazar yolunu emretmektedir.

35. Fetret Ehlinin Durumu

Fetret devrinde yaşayan ve kendilerine peygamber sesi ulaşmayan 
kimseler de Allah Teâlâ'ya iman ile mükelleftirler. Çünkü akıl kuvvet­
leri, selim yaratılışları kendilerini tevhide, Allah'ı bilmeye sevkedici- 
dir. Fakat bunlar diğer şer'î (dinî) hükümlerle mükellef olmazlar. Zira



bu gibi hükümler, yüce peygamberler tarafından tebliğ olunmadıkça 
akılla idrak edilemez.

AÇIKLAMA

Fetret, "kesiklik" manasına gelmektedir. Peygamber gönderilme­
mesi sebebiyle İlâhî vahyin kesildiği zamana denir. Hz. İsa ile son pey­
gamber Hz. Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] arasındaki zamana 
denilmesi yaygındır. Böyle bir zamanda yaşayan insanlara fetret ehli 
ismi verilir.

Hz. Peygamberin [sallallahu aleyhi vesellem] gönderilmesinden sonra 
dünyaya geldikleri halde sadece yüksek dağlarda veya yeryüzünün 
bilinmeyen bir kıtasında yaşadıkları için kendilerine İslâm'ın sesi ulaş­
mayan kişiler de fetret ehli hükmündedir.

Bundan dolayı bunlar bu yönüyle mazur olduklarından namaz, 
oruç gibi şer'î hükümler ile mükellef olmazlar. Ancak Allah Teâlâ'ya 
imanın bunlara farz olmaması hususunda ihtilaf vardır. Eş'arîler'e göre 
sadece akıl ve nazar Allah'ı bilmek için yeterli değildir. Her durumda 
Cenâb-ı Hakk'a imanın zorunlu olması şer'-i şerif ile sabit olur. Fetret 
ehli iman etmemesinden dolayı cehennem azabına müstahak olmaz.

Nitekim,

"Biz bir kavme peygamber göndermedikçe azap etmeyiz" (isrâ 17/15) âyet-i 
kerimesi de bunu ifade etmektedir. Fakat Mâtürîdiyye mezhebinin 
imamları derler ki: Allah Teâlâ'ya iman etmek yaratılışın gereğidir. 
Herkes aklen Allah'ın birliğinin güzel olduğunu idrak edebilir. İn­
sanlar Allah'ın birliği ile yaratılmış oldukları için ruhen Allah fikrini 
kabule meyilli olurlar. Her insanın selim yaratılışı Allah'ın varlığına 
tanıklık eder. Bir insan nerede ve hangi zamanda bulunursa bulun­
sun daima dikkatini çeken binlerce eşsiz ve benzersiz mahlûkatı görüp 
dururken bunların yüce yaratıcısının varlığına aklen istidlal yoluyla 
ulaşamaması câiz görülemez.



Hz. İbrahim'in [aleyhisselâm] yüksek gök cisimleri ile Allah Teâlâ'nm 
varlığına aklî istidlal yoluyla ulaşması ve yüce peygamberlerin kavim- 
lerine,

"Göklerin ve yerin yaratıcısı olan Allah'ın varlığında mı şek ve şüphe 
var?” (İbrahim 14/10) diye hitap etmeleri akim Allah'ı bilme hususunda 
yeterli olduğuna delildir.

"Biz bir kavme peygamber göndermedikçe azap etmeyiz” (isrâ 17/15) âyet-i 
kerimesiyle kaldırılan azaptan maksat ise dünya azabıdır, ahiret azabı 
değildir. Yahut bu âyet-i kerimenin bildirdiği azabın olmaması, akıl ile 
idraki mümkün olmayan şer'î hükümlerin yerine getirilmemesi haline 
aittir. Yoksa aklen mümkün olan Allah'ın bilinmesi konusunu kapsa­
mamaktadır. Bundan dolayı Allah'ın bilinmesi konusunda akıl sahibi 
hiç kimse mazur olamaz.

FETRET EHLİNİN KISIMLARI

Bazı âlimlere göre fetret ehli üç kısımdır.

Birincisi: Fetret döneminde yaşadıkları halde akıl ve düşüncele­
riyle Allah'ın varlığını ve birliğini tasdik edenlerdir. Bunlar cennet eh­
lidir. Kus b. Sâide, Adî b. Zeyd gibi.

İkincisi: Cenâb-ı Hakk'a ortak koşanlardır, bunlar da cehennem­
liklerdir. Amr b. Luhay gibi.

Üçüncüsü: Gaflet üzere olup ulûhiyyet fikrinden gafil olanlardır. 
İşte ihtilaf bu kısım hakkındadır.



36. Allah Teâlâ'nm Künhünü İdrak

Hak Teâlâ'nm künhünü, zatının hakikatini aklımızla, duyu organ­
larımızla idrak edemeyiz. Bu konu yaratılmışların gücünün ötesinde­
dir. Çünkü Allah'ın hakikati mümkün varlıkların hakikatinden farklı 
olup onlarla aynı cinsten olmaktan ve onlara benzemekten yücedir. 
Artık kendi zatını bile anlamaktan aciz olduğunu itiraf eden, duyu or­
ganlarıyla bilinebilen hususlarda, maddi konularda bile birçok hata­
ya maruz kalan insan, nasıl olur da Allah'ın hakikatini idrak edebilir? 
Bundan dolayı biz bu hususu idrakle mükellef değiliz. Biz ancak yüce 
Allah'ın varlığını, kutsî sıfatlarını bilir, yüce zatını bir kabul edip, O'nu 
bütün noksanlıklardan tenzih ederiz.

AÇIKLAMA

Allah'ın hakikatini idrak etmek aklen mümkün müdür, meselesin­
de ulema ve filozoflar ihtilaf etmişlerdir. İmâmü'l-Haremeyn Cüveynî 
(v. 478/1085) ile Gazâlî (v. 505/1111) ve filozoflar ile sûfîlerin büyük kısmı 
bunun imkânsızlığı görüşünü kabul etmişlerdir. Kelâmcılarm cumhu­
ru ise mümkün olduğu görüşünü benimsemişlerdir. Bunlara göre bir 
İlâhî yardım olmak üzere ilham ve mükaşefe yoluyla bazı seçkin şahıs­
lar için böyle bir idrakin meydana gelmesi imkânsız değildir. Ancak 
bunun dünyada meydana geleceği görüşünde değildirler. Böyle bü­
yük bir nimetin dünyada bir ferde nasip olduğunu kabul etmemekte­
dirler. Ahiret yurdunda rü'yetullahtan sonra böyle bir marifetin mey­
dana geleceği hususunda ise tereddüt etmişlerdir. Çünkü geleceğe ait 
olan bu konuyu şimdiden keşfe delil yoktur.

Kısacası biz dünyada aklımızla, duylarımızla İlâhî hakikati idrak 
edemeyiz, bizim nazar ve istidlalimiz bu İlâhî hakikati idrak etmeye 
yeterli değildir. Bu hikmetten dolayı ki Kur'ân-ı Mübîn'de,

"Allah'ın zatını ilmen kuşatamazlar" (Tâhâ 20/110) buyrulmuştur. Yüce 
Peygamberimiz de [sallallahu aleyhi vesellem],



"Siz Allah Teâlâ'nın nimetlerini, kudretinin eserlerini düşününüz, za­
tını tefekküre dalmayınız, çünkü ona güç yetiremezsiniz''52 buyurmuştur.

İnsanlar kendi mahiyetlerini, kendi ruhlarını bile hakkıyla anlaya­
madıkları halde Allah'ın hakikatini nasıl olur da idrak ve ihata edebi­
lirler? Allah Teâlâ'nın zatı hiçbir şeye benzemez, o halde O'nu birşeye 
kıyas ve benzetmek suretiyle sınırlandırmak da (tayin ve tahmin et­
mek) mümkün olamaz.

"Kalbine, zihnine her ne gelirse Allah Teâlâ ondan başkadır."

Bundan dolayı akıl sahipleri Cenâb-ı Hakk'ın varlığını, İlâhî sıfat­
larını bilir, idrak ederler. Yoksa zatının künhünü idrak edemezler. Bir 
zatın sırf hakikati bilinemediği için varlığını inkâr etmek mümkün ola­
mayacağı gibi sırf bazı eserleri ve vasıflarını bilmek de hakikatini bilme 
sonucunu doğurmaz. Nitekim eşsiz ve benzersiz bir tarzda inşa edilmiş 
bir bina gördüğümüz zaman bunun muktedir bir mimarın mahareti­
nin eseri olduğunu derhal anlarız. Lâkin bu anlayışımızla o mimarın 
zatını, mahiyetini teşhis etmiş olmayız. Aynı şekilde elektrik denilen 
bir kuvvetin ışık, hareket ve ses gibi eser ve özelliklerini daima görüp 
duruyoruz, bununla beraber hâlâ bu kuvvetin mahiyetine vâkıf değiliz.

37. Allah Teâlâ'nın Sıfatları

Yüce Allah vücûd, kıdem, bekâ, muhalefetün lil-havâdis, kıyam 
bizzât/bi-nefsihî, vahdâniyyet, hayat, ilim, irade, kudret, semî', basar, 
kelâm, tekvin gibi yüce sıfatlarıyla muttasıftır.

52 Âlûsî, Rûhuî-Meânî, 9/193; ayrıca bk. Beyhakî, Şuahül-İmân, nr. 120; Süyûtî, el-Câ- 
miu's-Sagîr, nr. 3346; Ali el-Müttakî, Kenziiî-Ummâl, nr. 5707.



AÇIKLAMA

Cenâb-ı Hakk'ın bütün kemal sıfatlarıyla muttasıf olduğuna gerek 
aklî gerek şer'î deliller şahittir. Ancak bu sıfatlardan her biri metinde 
beyan edilen on dört yüce sıfattan birine döner.

Bazı kelâm kitaplarında, bunlardan vücûd sıfatına "sıfat-ı nefsi- 
ye", kıdem, bekâ, muhâlefetün lil-havâdis, kıyâm bi-nefsihî, vahdâ- 
niyyet sıfatlarına "selbî, manevi, tenzihî sıfatlar" denilmiş, geri kalan 
sekiz sıfata da "sübûtî, zâtî, vücûdî sıfatlar" ismi verilmiştir.

38. Vücûd

Vücûd: Cenâb-ı Hakk'ın varlığı demektir. Allah'ın zatında bu sıfat 
vâcip (zorunlu); zıddı olan adem (yokluk) ise imkânsızdır.

Yüce Allah, "vâcibül-vücûd"dur, yani bizzat kendi zatından do­
layı vardır. Var olması başkasından değildir. Allah'ın varlığını, vâci- 
bü'l-vücûd olduğunu ispat hususunda birçok yol vardır. Hudûs yolu, 
imkân yolu, ibdâ yolu, gaye (hikmet) yolu da bu türdendir.

Bu dört yol şu şekilde anlatılabilir.

1. Bu âlem hâdistir. Her hâdisin bir muhdisi vardır. Bundan dolayı 
bu âlemin de bir muhdisi vardır. O muhdis ise sonradan meydana gel­
mekten münezzeh olan Allah Teâlâ'dır.

2. Bu âlem mümkindir. Her mümkin ise kendisini var edecek bir 
var ediciye muhtaçtır. O var edici ise zatı ile mevcut olan yüce Allah'tır.

3. Bu âlem eşsiz ve benzersiz güzellikler topluluğudur. Eşsiz ve 
benzersiz güzellikler topluluğu olan her şey ise kudretli ve irade sahibi 
bir sanatkârın eseridir. Bundan dolayı bu âlem de bir kudretli ve irade 
sahibi bir sanatkârın eseridir. O sanatkâr ise Allah Teâlâ'dır.

4. Bu âlem bir hikmetler ve gayeler manzumesidir. Hikmet ve ga­
yeler manzumesi olan her şey ise hakîm ve alîm bir yaratıcının eseri­
dir. O yaratıcı ise Hak Teâlâ'dır.



AÇIKLAMA

Allah Teâlâ'nın yüce varlığı marifet ehli olan ümmete göre o kadar 
açıktır ki onu ispat için delillere, burhanlara asla gerek görülmez. Kâi­
natın bütün zerreleri, Allah'ın varlığına şahittir. Bütün yüce fikirler, 
O'nun birliğinin nuruyla aydınlanmaktadır. Bundan dolayı bu husus­
ta getirilecek burhanlar sadece gaflete düşmüş olan insanları uyandır­
ma gayesine yönelik bulunmaktadır. îşte bu delillerden bir kısmını 
sunuyoruz.

î .  Hudûs Yolu

Öncelikle şunu bilelim ki hudûs iki kısımdır. Biri "hudûs-i 
zamânî"dir ki bir şeyin sonradan var olması, diğer bir ifadeyle yok ol­
duğu bir zamanın bulunması demektir. Böyle sonradan var olan şeye 
de "hâdis-i zamanı" denir. Diğeri "hudûs-i zâtî"dir ki bir şeyin var 
olmak için başkasına muhtaç olması demektir. Hatta sonradan var ol­
muş olmasa da. Böyle başka bir varlığa muhtaç bulunan şeye de "hâ­
dis-i zâtî" denilir. Hâdis, mutlak olarak zikredilince çoğunlukla "hâ- 
dis-i zamânî" kastedilir. "Hudûs-i zâtî" görüşü filozoflara aittir. Şimdi 
bu görüşü anlatalım.

Şöyle ki:

Bu âlem şekliyle, bütün parçalarıyla hâdistir. Her hâdisin ise zo­
runlu olarak bir muhdisi vardır. Bundan dolayı bu âlemin de bir muh- 
disi vardır. Bu muhdis ise hâdis olamayacağından zaruri olarak vâci- 
bü'l-vücûddur (varlığı zorunlu ve kendinden olan). Çünkü hâdis olsa 
teselsül meydana gelir. Teselsül ise bâtıldır. Teselsül, varlığı kendinden 
öncekinin varlığına bağlı olan, sonsuz şeylerin ezele doğru uzanması 
demektir. Bu teselsülün bâtıl olması ise aklî deliller ile ve özellikle de 
tafsilatlı kitaplarda anlatılan "burhân-ı tatbik ve tezâyüf"53 ile sabittir. 
Günümüz felsefesi de bunun aklen imkânsızlığını itiraf etmektedir. 
Âlemin hudûsuna gelince bu burhan ile sabittir. Çünkü âlem a'yân

53 Farazî olarak düşünülen iki ma'lûl zincirini çakıştırma anlamına gelen bu delil teselsülü 
iptal etmek amacıyla kullanılır (bk. Topaloğlu- Çelebi, "Burhân-ı Tatbîkî", a.g.e., s. 51).



ve arazdan oluşmaktadır. Yani, cisimler gibi bizzat kendi başına var 
olamayıp, var olmak ve yer kaplamak için başkasına tâbi olan şeyler­
den meydana gelmiştir. A'yân ve araz ise hâdis olduğundan zorunlu 
olarak âlem de hâdistir. Bir kere bütün arazlar hâdistir. Şu kadar ki 
bunlardan bir kısmının hâdis oluşu delil ile sabittir. Mesela, sükûndan 
sonra hareketin, sıcaklıktan sonra soğukluğun, ışıktan sonra karan­
lığın meydana gelişi müşahedeyle sabittir. Biz bunları daima görüp 
duruyoruz. Lâkin hareketten önce olan sükûnun var oluşu "tareyân-i 
adem" delili ile yani bu hareketin ona gelmesiyle sabit oluyor. Çünkü 
bu sükûn eğer kadîm olsaydı yok olup da yerine hareket gelmezdi. 
Zira kadîm olanın yok olması aklen imkânsızdır.

A'yâna gelince, bu da hiç şüphesiz hâdistir. Çünkü a'yân, mad­
de ile cisimden ibarettir. Madde, sükûn ve hareketten uzak olmadığı 
için zaruri olarak hâdistir. Zira bir şey hâdislere mahal teşkil etsin de 
kendisi hâdis olmasın bu olamaz. Ayrıca onunla var olan hâdisin de 
kadîm olması gerekir. Halbuki bir şey hâdis olunca kadîm olamaz. Ci­
simler ise maddelerin birbirleriyle birleşmesiyle meydana geldiği için 
o da şüphesiz hâdistir.

Âlemde her şey sürekli olarak bizzat hareket etmektedir. Hiçbir 
şey sükûn halinde bulunamaz ki hareket ve sükûnun madde ve ci­
simlere gelmesiyle âlemin hâdis oluşuna istidlal mümkün olsun, diye 
meydana gelecek bir itiraz büyük bir kıymete sahip değildir.

Birinci olarak, maddelerin ezelden beri hareket halinde olduğu 
kabul edilemez. Çünkü maddenin şu andaki hareketi önceki hareket­
lerinden kaynaklanmaktadır. Bu hareketlerin geçmişe doğru sonsuz 
bir şekilde devam etmesi ise mümkün değildir. Zira teselsül aklen im­
kânsızdır. Bundan dolayı bu hareket zincirinin bir başlangıcı vardır ve 
maddeye bu hareketi veren bir ezelî müessir (yaratıcı) mevcuttur.

İkinci olarak, her şeyin bizzat kendisinin hareket ettiği iddiasını 
maddelerdeki atalet (durgunluk) özelliğiyle örtüştürmek mümkün de­
ğildir. Çünkü bilimsel olarak sabittir ki eşyayı meydana getiren mad­
dede atalet özelliği vardır. Yani, maddenin hareket ve sükûna nispet



edilmesi eşittir. Madde bir hareket ettirici bulunmadıkça hareketli; 
durduran bulunmadıkça hareketsiz olamaz. O halde mademki mad­
de hareketlidir, elbette onu harekete geçiren bir dış etken vardır. Ar­
tık maddelerden müteşekkil olan her şeyin hareketi de bir dış etkene 
muhtaç olmaz mı? Bu halde maddenin hareketi faraza ezelî ise ona 
etki eden de ezelîdir ve bu hareket o etkene muhtaç olduğundan hu- 
dûs-i zâtî ile hâdistir. Halbuki hareketin ezelî olması bâtıl olup meka­
nik fizik disiplinine aykırıdır. 40. fıkranın izahına bakınız.

Bununla beraber maddenin, kuvvet ve hareketin ezelî olduğunu 
söyleyenler de bütünüyle âlemin hikmetli bir yaratıcıya ihtiyaç duy­
madığını iddia edemezler. Çünkü tek tek parçaların bir araya gelme­
sinden cisimlerin meydana gelmesi ve bu şekilde de gayet muntazam, 
üslubu benzersiz, hikmet dolu bir âlemin varlık sahasına gelmesi zo­
runlu olarak hâdis olduğundan elbette alîm ve hikmetli bir muhdisin, 
kudret sahibi bir yaratıcının varlığına muhtaçtır. Bu yüce vasıflara sa­
hip olan bir muhdis, bir yaratıcı ise "Allah" yüce ismi ile anılan vâci- 
bül-vücûd hazretlerinden başka kim olabilir?

2. İmkân Yolu

Mümkin, "varlığı ve yokluğu câiz olan, kendi başına var olmayıp 
var olmak için başkasına muhtaç olan şey" demektir. Kelâmcılara göre 
her mümkin hâdistir. Filozoflara göre ise mümkin iki kısma ayrılır. 
Bir kısmı hâdistir, günlük olaylar gibi; diğer kısmı kadîmdir, anâsır 
(unsurlar) gibi. Filozoflara göre anâsır, kadîm olmakla beraber kendi 
başına var olmayıp bir ilk illete ihtiyaç duyduğundan mümkindir.

Şimdi bu görüşü anlatalım:

Bu âlem mümkindir. Her mümkin ise kendisini var edecek bir et­
kene muhtaçtır. Öyleyse bu âlem de bir etkene muhtaçtır. Bu etken 
ise mümkinler zincirine dahil olamayacağından zorunlu olarak vâci- 
bü'l-vücûddur.

Evet, bu âlem mümkindir. Zira âlem var olmakla beraber varlığı 
zorunlu değildir. Âlemin yokluğu hiçbir çelişki söz konusu olmaksı-



zm düşünülebilir. Mademki birtakım parçalardan oluşmuştur, daima 
değişime uğramaktadır, bu âlemin bütün kısımları birbirine eklenmiş 
ve birbirine bağlıdır. Artık âlemin kendi başına var ve kadîm olması 
mümkün olamaz. Çünkü kendi başına var olan bir şey kendi zatından 
başka bir şeye bağlı olmaz. Bu durumda âlemin varlığını yokluğuna 
tercih eden bir var edici, bir etken vardır. Bu var edici ise zorunlu ola­
rak vâcibü'l-vücûddur.

Evet... Bu yüce etkenin (müessirin) vâcibül-vücûd olması zorun­
ludur. Çünkü bir kere mümkin varlıkların var edicisi ve müessirinin 
olmaması imkânsızdır. Bu mümkün değildir. Zira bir şey mevcut ol­
madıkça başkasını var edemez. Aynı şekilde varlığı mimkin de olamaz. 
Çünkü böyle farzedildiği takdirde üç ihtimal ortaya çıkar. Şöyle ki:

Bu müessir, ya âlemin tamamıdır, yani âlemin tamamında müessir 
olan yine kendisidir veya âlemden bir parçadır. Yahut mümkin olan 
varlıklar zincirinin sonsuza kadar birbirinin sebep ve sonucu (illet ve 
ma'lûl) olmasıdır. Birinci ve ikinci ihtimal bâtıldır. Zira bir şey kendi­
sinin müessiri ve varlığının sebebi olamaz. Üçüncü ihtimal de bâtıl­
dır. Çünkü mümkin varlıklar silsilesi ezele doğru sonsuza dek devam 
edemez.54 Teselsül, kesin delillerle bâtıldır. Bundan dolayı bu mümkin 
varlıklar zincirinin ezelî, ebedî ve kendi başına var yani vâcibül-vücûd 
olan bir ilk yaratıcıya, kudret sahibi bir müessire ulaşması zorunludur 
ki o da Allah Teâlâ'dan başkası olamaz.

3. İbdâ' Yolu

İbdâ', "bir şeyi örneği, benzeri olmaksızın güzel bir tarzda meyda­
na getirmek" demektir. Bu görüş şöyle anlatılabilir.

Bu âlem güzellikler ve şaheserler topluluğudur. Güzellikler ve şa­
heserler bileşimi olan her şey ise büyük bir sanatkârın irade ve kudret 
sahibi bir yaratıcının eseridir. Bundan dolayı bu âlem de bir büyük 
sanatkârın irade ve kudret sahibi bir yaratıcının eseridir.

54 5. baba bakınız.



Gerçekten bu âlem fevkalâde eşsiz ve benzersiz güzelliklerle do­
ludur. Bir kere baküğımızda bizleri hayrete düşüren şu dış dünyadaki 
manzaraları düşünelim. Bunlar mahiyet itibariyle bir olan ayrı parça­
ların birleşmesinden ve uyumundan var olduğu halde her birinde ne 
kadar farklı, çeşitli eşsiz eserler, faydalı özellikler ortaya çıkmaktadır.

Gök kubbeyi aydınlatan milyonlarca gök cisimlerinin her birinin 
kendine has bir kimliği, bir durumu, bir dönme miktarı ve gökyüzün­
de kendine ait bir özelliği vardır.

Yeryüzünü süsleyen binlerce latif çiçeğin sahip olduğu çeşitli ko­
kular, renkler, özellikler ne kadar hayrete düşürücüdür! Artık bu ka­
dar güzellik ve şaheser barındıran âlemin tamamını ibdâ' (var) eden 
zatın kudret ve irade sahibi, büyüklük ve rab olma vasfına sahip oldu­
ğundan nasıl şüphe edilebilir.

4. Gaye Yolu

Gaye, sözlükte "bir şeyin sonu" demektir. Istılahta "bir fiilin üze­
rine terettüp eden hikmet ve fayda" dan ibarettir. Bu yol da şöyle an- 
latılabilir.

Bu âlem hikmetler ve gayeler manzumesidir. Hikmet ve gayeler 
manzumesi olan her şey ise hikmetli bir müessirin eseridir. Öyle ise bu 
âlem de hikmetli bir müessirin, alîm bir yaraücmm eseridir.

Gerçekten âlemin bütün zerreleri kusursuz bir intizama sahip, birer 
hikmet ve maslahata dayalı, birer yaratılış gayesini ihtiva etmektedir.

Yerküreyi aydınlatan gök cisimleri, hayatımızın devamını temin 
eden tertemiz havayı, bütün kâinatta bulunan her şeye hayat veren su­
ları, temel geçim kaynağımız olan bitkileri ve ağaçları, özellikle insa­
noğlunun donanmış olduğu maddi ve manevi kuvvetleri düşünelim; 
bunlardan hiçbirini görmeyiz ki boş yere var olmuş, bir maksadı, bir 
hikmeti barındırmamış olsun.

Artık bu kadar hikmet ve maslahatları bulunduran, bu kadar fay­
da ve gayeleri ihtiva eden âlemin varlığı nasıl olur da tesadüfe, irade 
ve şuurdan yoksun bir kuvvetin vehmedilen etkilerine bağlanabilir?



Artık şüphe yok ki bu âlemin var olması hikmetli bir failin, alîm bir 
yaratıcının yüce bir eseridir. Bu hikmetli ve alîm zat ise Allah Teâlâ'dır.

J J

"Eğer hikmetli bir yaratıcısı yoksa kâinatta görülen bu tertip ve intizam 

nedir?

Ve eğer hakîm bir yaratıcı var ise onun fiili, nasıl hikmetsiz ve gayesiz 

olabilir?”

İbdâ ve gaye metotları Kur'an'm yoludur. Kur'ân-ı Kerîm'de bu iki 
yolu ifade eden birçok âyet-i kerime vardır.

0  ö j i l j â  fi i l i l  I t j j j o l  j_«-ül o

"Ey insanlar! Sizi ve sizden evvel gelip geçenleri yaratan Rabb'inize iba­
det ediniz ki müttakilerden olabilesiniz. Öyle Rabb'iniz ki sizin için yeryüzünü 
döşek, gökyüzünü bina kıldı. Buluttan su indirip onunla size rızık olmak üzere 
çeşitli meyveleri meydana çıkardı. Artık Allah'a ortak koşmayınız. Halbuki siz 
ilim ve fikre sahipsiniz. Biraz düşünmekle Allah'ın varlığını ve birliğini anla­
yabilirsiniz" (Bakara 2/21-22) âyet-i kerimesi bu iki yolu ifade etmektedir.

39. Diğer İspat Delilleri

Cenâb-ı Hakk'ın yüce varlığını ispat hususunda önemli iki yol 
daha vardır ki onlar da metafizik (mâ ba'de't-tabîa) ile ahlâk yoludur.

Bu iki yol, çeşitli delilleri içermektedir. Şu iki delil de bu türdendir.



1. Biz her şeyden daha mükemmel olan bir zat tasavvur etmekte­
yiz. Bu en mükemmel zat ise bütün kemal sıfatlarıyla muttasıftır. Vü­
cûd yani var olmak bir kemaldir. Öyleyse tasavvur ettiğimiz en mü­
kemmel zat vücûd ile muttasıftır.

2. Bütün insanlık, Allah'ın varlığına fıtrî olarak inanmaktadır. 
Herkesi kapsayan bu fıtrî inanç ise yalan olamaz. Bundan dolayı Allah 
Teâlâ vardır ve mevcuttur.

AÇIKLAMA

Felsefenin ilâhiyyata dair olan kısmında Allah'ın varlığını ispat 
için metafizik ve ahlâk yolu ve başka isimlerle çeşitli yollar vardır.

Metafizik yol, sadece aklî birtakım manalardan çıkartılan delilleri 
içermektedir.

Ahlâk yolu da ahlâk kurallarından, insan tabiatından çıkarılan de­
lilleri kapsamaktadır.

1. Metafizik Yolu

Metafizik delillerden birini anlatalım. Şöyle ki: Biz her şeyden 
daha mükemmel bir zat tasavvur etmekteyiz. Bu mükemmel zat her 
türlü kemal sıfatlarıyla muttasıftır. Vücûd da bir kemal sıfatıdır. O hal­
de tasavvur ettiğimiz mükemmel zat, vücûd ile de muttasıftır. Çünkü 
vücûd ile muttasıf olmasa her şeyden daha mükemmel olamaz.

Gerçekten aklımız bu mükemmel zatın varlığına hükmetmektedir. 
Bunu başka türlü tasavvur edemez. Bununla beraber bizim tasavvur 
ettiğimiz bu mükemmel zat, kendi hayal dünyamızın var ettiği bir zihnî 
varlıktan ibaret değildir. Zira biz her açıdan kusurlu bir varlığız. Mü­
kemmel olmayan bir varlıktan ise mükemmeliyet meydana gelmez. O 
halde bize bu tasavvuru hakikaten zihnin dışında mevcut olan mükem­
mel bir zat ilham etmektedir ki o da tasavvur ettiğimiz zatın kendisidir.



Şimdi bu açıklamanın daha güzel anlaşılması için meşhur filozof­
lardan Saint Anselm55 (1033-1109) ile Descartes'm56 (1596-1650) bu ko­
nudaki sözlerini mealen nakledelim. Saint Anselm diyor ki: "İnkarcı­
ların en akılsızlarının, en gafillerinin bile zihninde mutlaka bütün var­
lıklardan büyük ve daha mükemmel bir zat tasavvuru vardır. Bu zat 
yalnız zihnen mevcut değil, zihnin dışında da mevcuttur. Eğer böyle 
olmasaydı ondan daha büyük, daha mükemmel bir şey tasavvur oluna­
bilirdi. Bundan dolayı üzerinde başka bir şey tasavvur edilmesi müm­
kün olmayan bu zat hakikaten ve bilfiil var olan şanı yüce Allah'tır."

Descartes da diyor ki: "Mademki ben düşünüyorum, demek ki 
ben varım, zira düşünmek için var olmak zorunludur. Fakat benim 
bu varlığım mükemmellikten yoksundur. Çünkü hiçbir şey hakkında 
şüpheden kurtulamıyorum. Bununla beraber bende son derece mü­
kemmel, sonsuz bir varlık fikri vardır. Bu fikir ise bana bizzat benden 
gelemez, çünkü ben mükemmel değilim, hiçbir zaman kusurlu olan­
dan mükemmel bir şey ortaya çıkmaz. Bu fikir bana dış dünyadan da 
gelemez, zira o daha da kusurludur. O halde ortaya çıkıyor ki bu yüce 
fikir bana bizzat o mükemmel varlık tarafından yani Cenâb-ı Hak'tan 
ilham olunmaktadır."

Allah Teâlâ'nm varlığı geometride ispat edilen teorilerden daha 
açık bir hakikattir. Gökyüzündeki yıldızların, yeryüzündeki insanların 
varlığı Allah'ın varlığı kadar kesin bir hakikat değildir. Zira uyanık 
iken gördüğümüz bu şeylerle rüyada iken gördüğümüz bu şeylerin 
arasında ne fark vardır? Allah Teâlâ'nm varlığına ve onun asla aldat­
mayan kâmil bir varlık olduğuna inanılmalıdır ki uyanık iken gördü­
ğümüz şeylerin rüyada müşahede ettiğimiz şeylerden daha doğru ol­
duğuna emin olabilelim..."

55 Meşhur ilâhiyat felsefecilerindendir. Peyük eyaletinde Agüst kasabasında doğmuş ve 
bir süre ruhban mesleğinde bulunmuştur.

56 Fransız filozoflarından ve matematikçilerinden olup metafiziğe dair felsefesiyle meş­
hurdur.



2. Ahlâk Yolu

Şimdi de ahlâkî delillerden birini anlatalım. Şöyle ki: Bütün insan­
lar Allah'ın varlığına fıtrî olarak iman edicidir. Bütün insanlarda bu­
lunan bir fıtrî inanç ise yalan olamaz. Öyle ise Allah Teâlâ mevcuttur.

Gerçekten ilkel devirlerden beri her asırda yaşayan insanlar kâina­
tın yaratıcısının varlığına inanagelmişlerdir ki bu duruma felsefecile­
rin dilinde "şehâdet-i umûmiye, ittifâk-ı âmme" denilir. Putlara, ateş­
lere, yıldızlara tapanlar dahi bunların ötesinde bir büyük yaratıcının 
var olduğuna inanmış, o büyük yaratıcıya yaklaşmak için taptıkları 
şeyleri birer vesile edinmişlerdir.

Kısacası ulûhiyet fikri, insanlığın yaratılışının gereklerinden oldu­
ğu için her fert bu yüce fikre sahiptir. Bu fikrin bütün insanlarda bu­
lunması ise Allah'ın varlığının en güzel delilidir. Bütün insanlığın bu 
konuda yaratılıştan getirdiği kanaatini, yalana, hataya dayandırmak 
nasıl uygun olabilir? Gerçi bütün insanlığın bu yoldaki inancına, vic­
danî kanaatine rağmen "maddiyyûn" (gulât-ı tabiiyye) denilen küçük 
bir azınlık vardır ki bunlar aslî yaratılışlarına muhalefet edeler. Bun­
lar sadece kâinatın hâlihazırdaki halinden ve özellikle de madde ile 
maddiyattan bahseden tabiat felsefesiyle uğraştıkları halde bu ilmin 
meselelerinin dışında olan işlerden de söz ederek maneviyatı, meta­
fiziği inkâra ve bu şekilde de âlemi yaratan Allah Tealâ'yı inkâr etme 
cüretinde bulunurlar.

Evet... Tabiat ilimleri yalnız madde ve maddiyattan bahseder, 
bunların dışındaki hususları incelemez. Nitekim tabiatçı filozoflardan 
bazıları ve bilhassa Letre (1801-1864)57 diyor ki: "Bizim tabiat felsefe­
mizin kaynağı ancak duyularla idrak edilebilen maddi dünyadır. Biz 
bu felsefe ile kâinatın aslını, mebde ve meâdını idrak edemeyiz. Artık 
bu felsefeye dayanarak kâinatın yaratıcısını ne ispat ne de inkâr ede­

57 Fransız pozitivizmini temsil eden Auguste Comte'nin talebelerindendir. Pozitivizme 
göre insanlığın bilgisi izâfîdir. insanlar deneye dayanan hakikatleri idrak edebilirler. 
Deney ile incelenmesi mümkün olmayan "metafiziği, illet-i ulâ"yı keşfedemezler. Bun­
dan dolayı pozitivizm tabiat âlemine göre bir “ikâtıiyye"; metafiziğe göre bir "hisbâtıiy- 
ye" felsefesi ekolü demektir. Buna "izâfiye-i âfâkiyye" adı da verilir.



biliriz. Bizim bu felsefemiz maneviyatı, tabiat ötesini bilmeye vesile 
olacak mertebeden noksandır. Bu gibi işleri bahis konusu etmek vazife 
ve yetki dışına çıkmaktır."

Tabiat felsefecilerinin büyük kısmı tabiat ötesini inkâr etmez, bila­
kis kendi felsefelerini âlemin yaratıcısı Allah Teâlâ'nm varlığını ispat 
etmek için vasıta yaparlar. Nitekim tabiat felsefecilerinin meşhurların­
dan Herschel (1738-1822)58 der ki: "Tabiat ilimleri ve matematiğin her 
dalı ilerledikçe kudret ve azametinin sonu olmayan âlemin yaratıcısı 
Allah Teâlâ'nm varlığı hakkında deliller artmaktadır."

Tabiat felsefecilerinden meşhur Kotentil de diyor ki: "Bizim felse­
femizin faydaları aklımızın büyük gördüğü şu birtakım değersiz işlerle 
sınırlı değildir. Aksine tabiattaki varlıklarda tecelli eden kemalatı his­
setmek ile fikirlerimizi aydınlatmaya ve bu yolla akıllarımızı kâinatın 
yaratıcısının bilgisiyle yükseltmek gibi yüce işleri de kapsamaktadır."

Ne yazık ki inkârdan zevk alan aşırı materyalistler, meseleye bu 
yönden bakma meziyetinden yoksundur.

40. Materyalistlerin Âlemin Meydana Gelişi Hakkmdaki 
Teorileri

Materyalistlerin âlemin yaratılması hakkmdaki teorileri ve bu teo­
riye dayanarak Allah'ın varlığını inkâra kalkmaları çok üzüntü verici­
dir. Bu teoriye göre tabiat âlemi, şu binlerce eşsiz benzersiz yaratılış bir 
tesadüf neticesi olarak meydana gelmiştir. Şöyle ki:

Henüz mahiyeti tam olarak anlaşılamayan "esîr"den ibaret olan 
eczâ-i ferdiyyenin hareket halinde bulunan ezelî ve sonsuz zerrelerin 
birbirleriyle tesadüfen ve şuursuz bir şekilde birleşmesi üzerine şu 
gördüğümüz gökyüzü ve yeryüzünün cisimleri şu kadar muhteşem 
bir intizama sahip olarak meydana gelmiştir. Bundan dolayı âlemin 
varlığı şu eczâ-i ferdiyyenin bizzat birleşmesi ve kaynaşmasından

58 Sir William Herschel Alman astronomi bilginlerinden olup Zühal'in uydularım ve Ura­
nüs gezegenini keşfetmiştir.



meydana geldiğinden artık başka bir var ediciye bağlı değildir. Ne ka­
dar bâtıl bir düşünce!...

Materyalistlerin ortaya attıkları bu nazariye, duyu ve deneye da­
yanmayan bir şeyi kabul etmeyecekleri hakkmdaki kendi iddialarına 
zıt, tenakuzu gerektiren, bilimsel kurallara aykırı, delilsiz, İlmî olarak 
çürütülmüş olduğundan hiçbir kıymeti ve inceleme gereği bulunma­
yan bir faraziyedir.

AÇIKLAMA

Kâinat sisteminin bir tesadüf eseri olduğunu iddia eden materya­
lizme göre bütün âlemlerin oluşumuna sebep olan şey madde ile kuv­
vettir. Bunlar "mebde-i evvel" (ilk unsur) ve "illet-i ûlâ"dır (ilk sebep). 
Bunların üzerinde bir mebde ve illet yoktur. Madde ve kuvvet, ezelî ve 
ebedîdir. Bunlar birbirinden ayrılmazlar.

Madde, "esîr"den yani uzayda, boşlukta yer tutan, son derece latif, 
kasıt ve şuurdan yoksun, elastiki basit bir akımdan ibarettir.59

Esîrin henüz ne olduğu tamamıyla bilinmiyorsa da eczâ-i ferdiyye- 
den (zerrelerden) ibaret olduğu farzedilmektedir. İşte kuvvet de bu son­
suz eczâ-i ferdiyyenin bizzat sahip olduğu sürekli hareketten ibarettir.

59 Bugün tabiat felsefecilerinin ıstılahına göre madde, duyu organlarımız üzerinde birta­
kım belirli duyular meydana getiren veya getirebilen her şeye denir.

Zerre veya cüz-i lâ-yetecezzâ: Bir cismin maddi olarak bölünmeyi kabul etmeyen parça­
sıdır.

Cüz-i ferd: Birtakım zerrelerin birleşmesinden meydana gelen küçük küçük kümeler­
dir. Bunlar birer küçük cisim demektir.

Esîr: Cüz-i ferdlerin aralarındaki delikleri doldurdukları kabul edilen gayet ince latif, 
elastikiyete sahip bir akımdır.

Kuvvet: Hareketsiz bulunan cisimleri harekete, hareketli olan cisimleri sükûnete getir­
me gücüne sahip olan sebeplere denir ki etki ettiği cisimlerin dışmda aranması tabiidir. 

Kuvvetin neden ibaret olduğu bilinmeyip kendisi duyuların ötesindedir. Varlığına ci­
simler üzerindeki tesirleriyle delil getirilebilir. Kuvve-i câzibe, kuvve-i hayvâniyye ve 
başka çeşitli şekilleri vardır.



Materyalistler bu kâinatın yaratılışı esnasında hazır bulunmuşça­
sına bir tutum takınarak diyorlar ki: Kadîm olan eczâ-i ferdiyyeden 
her biri "cazibe" (çekim) ve "dafia" (itme) kuvvetlerini barındırmakta­
dır. Bunlar şu sonsuz uzayda birbirine temas etmeksizin kendi yörün­
gelerinde dönme hareketiyle muntazam bir şekilde hareket etmekte 
iken her nasılsa içlerinden biri dengesini, hareketindeki intizamı kay­
bederek diğer bir cüz-i ferd ile birleşti. Bunlar birleşince etraflarındaki 
diğer cüz-i ferdleri de kendilerine çektiler. Nihayet bütün eczâ-i fer- 
diyye, muntazam hareketlerini kaybederek birçok kümeye ayrıldılar. 
Her küme diğerinden uzaklaşarak bir mekânda yer tutmak suretiy­
le harekete başladı. Bu kümelerden "sabite" denilen yıldızlar oluştu. 
Bunlardan kopan parçalar da birer âlem meydana getirdi. Mesela üze­
rinde yaşadığımız yerküre de güneşten ayrılarak onun etrafında dön­
meye başladı. Zamanında bir ateş topu halindeydi. Fakat kendini ku­
şatan uzayın soğukluğundan etkilenip, diğer kütleler gibi katılaşma ve 
kabuk tutmaya devam ederek katmanları oluştu. Eczâ-i ferdiyyesinin 
hareketi, kaynaşması ve bir tekâmül kanununa tâbi olması neticesinde 
de derece derece madenler, bitkiler, canlılar meydana geldi.

İşte materyalistler böyle delile, gözleme, dayanmayan sıradan bir te­
oriye tâbi oluyorlar da bütün âlemlerin varlığını sadece madde ile kuv­
vete, esîrin zerrelerinden, tesadüfen meydana gelen birleşme ve kaynaş­
masına dayandırarak başka bir müessirin varlığına inanmıyorlar!...

MATERYALİSTLERİN ÂLEMİN YARATILIŞI HARKINDAKİ 
TEORİLERİNİN ÇÜRÜTÜLMESİ

Materyalistlerin bu bozuk teorileri ilim ve bilim adamları tarafın­
dan birçok kuvvetli delille çürütülmüştür. İşte bir kısmını özet olarak 
getiriyoruz.

1. Materyalistler, duyu ve deneye dayanmayan, delille beraber 
sunulmayan iddiaların bir değerinin olmadığına inanmaktadırlar. O 
halde hiçbir vasıta ile görülmesi mümkün olmayan esîrin varlığına, 
hareket ve titreşimine ve bu şekilde âlemin düzeninin oluşumuna nasıl



inanıyorlar? Bunların, bu kanaatleriyle iddiaları arasında çelişki yok 
mudur?

2. Eczâ-i ferdiyye ile kuvvet mümkün olan varlıklardandır. Bunlar 
birbirine muhtaç olup değişim ve dönüşüme uğramaktadırlar. Asırlar 
geçtikçe eczâ-i ferdiyye kümelerine birçok şekil ârız olmuştur. Bun­
dan dolayı bunlar kendi kendilerine var olmayacağından elbette kendi 
kendine var olan bir müessire muhtaçtırlar. Artık bunların mebde-i ev­
vel, illet-i ûlâ olduğu nasıl iddia edilebilir?

3. Materyalistler âlemde hiçbir şeyin sebepsiz bir şekilde meydana 
gelemeyeceğini itiraf etmektedirler. O halde her parçayı aynı derecede 
çekme ve itme kuvvetine sahip bulunduğu iddia edilen kümelerden 
bazı parçaların ayrılmasının ve bugün bulundukları yerlere kadar ge­
lip de orada dönmeye başlamalarının sebep ve sevkedicisi nedir? Bun­
ların izah edilmesi gerekmez mi?

4. Bilindiği üzere tercih edici olmadan tercih etme hali bâtıldır. 
Mesela bir terazinin birbirine tamamen eşit bir durumda bulunan 
iki gözünden biri üzerine bir cismin düşmesi, havanın çarpması, bir 
kuvvetin ortaya çıkması gibi bir tercih edici bulunmaksızın bu eşitliği 
kaybedip de diğer gözden aşağıya veya yukarıya gidemez, bu aklen 
imkânsızdır. O halde ezelden beri düzenli ve kusursuz bir şekilde ha­
rekette bulunan eczâ-i ferdiyye'den gelişigüzel bir parçanın hareketini 
kaybederek kâinatın oluşumuna sebebiyet vermesini tercih eden şey 
nedir? Şu sonsuz zerreler içerisinde neden ilk önce bu zerre dengesini 
kaybederek âlemlerin oluşumuna sebep olmuş da diğerleri olmamış? 
Hiç aynı derecede çekim kuvvetine tâbi olan zerrelerden bir dış mües­
sir olmaksızın dengesizliğin ortaya çıkması kabul edilebilir mi?

5. Mâlumdur ki zerrelerin tesadüfi olarak mekanik bir şekilde kay­
naşmasından cisimler meydana gelemez. Çünkü pozitif bilimlerce sa­
bittir ki mümkin olan zerrelerin gelişigüzel bir şekilde kaynaşması bir 
cismin meydana gelmesi için yeterli değildir. Bilakis cisimler, belirli bir 
oranda meydana gelen kaynaşmalarla oluşurlar, başka türlü olamaz.



Demek oluyor ki zerrelerin kaynaşmasıyla cisimlerin meydana 
gelebilmesi hatasız, değişmeyen birtakım kanunlara ihtiyaç duyuyor. 
Yoksa gelişigüzel sayıya tesadüf edecek olan mekanik kanunlarla ci­
simler oluşamaz. Bundan dolayı zerrelerin sadece tesadüfi bir şekilde 
birleşmesiyle kâinatın düzeninin meydana gelmiş olduğunu iddia et­
mek pozitif bilimlere aykırıdır.

6. Tecrübeyle sabittir ki bütün eşya, sabit kanunlara uygun bir şe­
kilde meydana geliyor. Sırf tesadüf eseri olarak hiçbir şey oluşmuyor; 
bitkiler ve hayvanlar daima aynı tohumlar, aynı kökler vasıtasıyla mey­
dana geliyor. Artık, şu kadar farklı âlemlerin sadece zerrelerin gelişigü­
zel bir şekildeki birleşmesiyle meydana geldiği nasıl söylenebilir?

Vaktiyle materyalistlerin bir kısmı bitkiler ve canlıların bile, bir 
tür olarak ezelî olduğu görüşündeydi. Fakat daha sonra jeoloji ilmi 
bu görüşün bâtıl olduğunu ispat etti de sonradan gelen materyalistler, 
bitkiler ve canlılar zincirinin sonradan meydana geldiğini kabul etti.

Fransız tabiat filozoflarından olan Henri Milne Edwards (1800- 
1885) der ki: "Hayrete düşüren güzelliği ve eşsiz, benzersiz oluşuy­
la sanatkârının kemaline, yaratıcısının büyüklük ve kudretine delalet 
eden bu kâinattaki görülen şeyleri bazı kimselerin tesadüfe hamlet­
mesi veya maddenin özelliklerinin eserlerinden saymaları hakkmdaki 
sözlerinden akıl ve basiret sahibi olan her insan şaşırır ve utanır."

7. Mâlumdur ki ilim ve bilim, tabiat âlemindeki kanunların sabit 
olması şartıyla gerçekleşir. Halbuki materyalistler, zerrelerin tesadüfi 
olan kaynaşmalarından âlemlerin oluşmuş olduğunu iddia etmekle ta­
biat kanunlarının sabit olmadığını, kısmete dönüştüğünü, kura cinsin­
den sayıldığına inanmış oluyorlar. Artık tabiattaki kanunların güzel 
akışını, ahenkli düzeninin devamını temin edecek bir şey kalmıyor. 
Bu halde materyalistler ya, "İlim yoktur" diyecek, bu takdirde tam bir 
hisbâniyye60 olarak kendi delillerini kendileri yok etmiş olacaklar. Ya­
hut, "Tabiat kanunları sabittir" diyecek, bu şekilde de kendi gittikleri 
yollarının gereğine muhalefet etmiş olacaklar.

60 bk. 9 nolu madde.



8. Madde ile hareketin ezelî olması müspet ilimle çürütülmüştür. 
Fizik gösteriyor ki: "Maddelerde atâlet (durgunluk) özelliği vardır. 
Maddeler bir hareket ettirici bulunmadıkça kendi başlarına hareket 
edemezler." Mekanik fizik de ispat ediyor ki: "Hareket halinde bulu­
nan cisimler topluluğu, birbiriyle denkleşmeye gayret eder. Bundan 
dolayı hareket halinde olan her cisim bir gün zorunlu olarak sükûn 
haline gelecektir."

Halbuki cisimler topluluğu henüz sükûnet haline gelmiş değildir. 
Demek ki cisimlerin denkleşme ve sükûnu için gereken zaman hâlâ 
geçmemiştir. Eğer hareket ezelî olsaydı bu zamanın çoktan geçmiş 
olması gerekirdi. Çünkü ezelden beri geçen zaman bu denkleşme ve 
sükûneti temin için fazlasıyla yeterlidir. O halde ortaya çıkıyor ki hare­
ket ezelî değildir. Bu takdirde hareketten hâlî olmadıkları iddia edilen 
maddeler de ezelî değildir.

Cisimler denkleşme ve sükûnete gelmiş, sonra yine harekete baş­
lamıştır, denilemez. Zira maddedeki atâlet (durgunluk) özelliği buna 
aykırıdır. Bundan dolayı hareketin bir başlangıcı vardır. Başlangıcı 
olunca da zorunlu olarak bir illete, bir hareket ettiriciye, bir var ediciye 
muhtaçtır.61

9. Eczâ-i ferdiyyeden her birinin cazibe (çekme) ve dafia (itme) kuv­
vetine sahip olduğu ve bu iki kuvvetin denkleşmesiyle söz konusu olan 
parçaların harekete geldiği iddia edilemez. Bu iddiayı ispat için elde bir 
delil yoktur. Bugün müspet bilimle uğraşan bilim adamlarına göre cüz-i 
ferdiyyenin çekme kuvvetinin varlığına delalet edecek tek bir emare bile 
görülmemiştir. Eczâ-i ferdiyyede böyle birbirine zıt iki kuvvetin varlığı­
nı varsaymaya götüren sebep, söz konusu ecza arasındaki boşlukların 
varlığıdır. Halbuki boşluklar, zerrelerin hareketlerine dayanmaktadır.

10. Materyalistlere göre kuvvet, maddenin bir özelliğidir, maddeye 
tâbidir. Ebedî olan madde ile kuvvet birbirinden ayrılamaz. Halbuki en 
son bilimsel nazariyeye göre kuvvet, asildir. Madde, kuvvete tâbidir. 
Kuvvetin sabit, dengeli bir şeklidir. Nitekim sıcaklık, ışık, elektrik de

61 Bu delile felsefede "hareket delili" deniliyor.



kuvvetin sabit, dengeli olmayan şekillerinden ibarettir. Maddeye isnat 
edilen özellikler, genellikle kuvvete aittir. Maddeler tedricî olarak çö­
zülerek yine kuvvete dönüşür. Bu şekilde maddelerin varlığı son bulur.

Leipniz Üniversitesi öğretim üyelerinden Doktor Oswald diyor 
ki: "Madde fikri, kudret mefhumu bilinmediği zaman ortaya atılmıştı. 
Maddeyi izah için ileri sürülen vasıf ve özellikler genellikle kudretin 
şekil ve özelliğidir. Bu özellik ve nitelikler, gerçek sahipleri olan kud­
rete iade edildiği zaman ortada madde adı verilecek bir şey kalmaz."

Bu takdirde materyalistlerin madde hakkmdaki teorileri altüst ol­
muş olmuyor mu?

11. Eczâ-i ferdiyyenin kasıt ve şuurdan yoksun olduğu bilinmek­
tedir. O halde bunların öyle birtakım hükümlere, düzinelere bölünüp, 
birbirleriyle çarpışmamak için birbirinden uzaklaşarak bu kadar mun­
tazam, kusursuz âlemleri meydana getirmeleri nasıl mümkün olabil­
miş? Acaba haddizâtmda işitme, görme, akıl ve hikmetten hiçbir payı 
olmayan bir şey bu kadar eşsiz ve benzersiz âlemleri ve özellikle bu ka­
dar mükemmel özellik ve kuvvetlerle donanmış bulunan insan türünü 
nasıl meydana getirebilmiş? Hiç eczâ-i ferdiyyenin kasıtsız bir şekilde 
meydana gelen birleşme ve kaynaşmasıyla ve tabiat sahasında meyda­
na gelmesi farzedilen tekâmül kanunuyla bu kadar çeşitli âlemler, son 
derece mükemmel bir noktaya ulaşabilir mi?

Meşhur filozoflardan Thomas Reid62 (1710-1796) der ki: "Var olmaya 
başlayan şeyler her halde bir illetin eseridir. Eserde tezahür eden kasıt 
ve zekâ alametleri ise müessirinde akıl ve iradenin varlığını ispat eder."

O halde eserleri arasında insan gibi akıl ve zekâ sahibi bulunan bir 
müessirin ilim ve irade gibi kelâm vasıflarından mahrum bulunması 
nasıl mümkün görülebilir?

Gerçekten daha sonraki materyalistlerden bir kısmı şuurdan mah­
rum olan zerrelerin bu kadar eşsiz ve benzersiz kâinatı meydana getire­

62 İhsâsiyye'ye karşı tepki meydana getiren İskoçya felsefe ekolüne mensuptur. Glaskov 
Üniversitesinde ahlâk felsefesi dersleri okutmuştur.



meyeceğini anladıkları için olmalıdır ki eczâ-i ferdiyyeden her birinin 
şuur sahibi olduğunu iddiaya kalmışlardır. Halbuki materyalistlerin 
delile dayanmayan bu iddiaları da diğer teorileri gibi vehim artığıdır.

Gerçi biz müslümanlar bütün zerrelerin hayata, şuura sahip oldu­
ğuna inanabiliriz. Cenâb-ı Hak her zerreye bir çeşit hayat, şuur verme­
ye kadirdir. Hatta,

oJL»j >o  (j-o l)!_J

"O'nu teşbih etmeyen hiçbir şey yoktur" (isrâ 17/44) âyet-i kerimesi de 
bu kanaatimizi destekler. Fakat duyularla algılanamayan ve deneyle 
tecrübe edilemeyen bir şeye iltifat etmeyen materyalistler için böyle bir 
iddiada bulunmak bir çelişki oluşturmaz mı?

Bununla beraber varsayalım ki zerreler hayata, şuura sahip ol­
sunlar, bundan ne çıkar? Bilakis bu hal bunların bir yüce yaratıcıya 
muhtaç olduklarını göstermez mi? Hiçbir zerrenin kendi kendine ha­
yat bulamayacağı, diğer bir tabirle kendi kendine çoğalmanın müm­
kün olmadığı bugünkü biyoloji ilmine göre bilinmektedir. O halde bu 
zerrelere hayatı, şuuru kim vermiş? Materyalistler buna ikna edici bir 
biçimde cevap vermelidirler.

Acaba bölünmeleri mümkün olmayan cüz-i ferdiyyenin her zer­
resi diğer zerrelerin maksadını hangi vasıta ile anlamış da aralarında 
meydana gelen istişare neticesinde bu kâinatı bu kadar güzel bir ni­
zam üzere meydana getirmişlerdir?

Acaba bir hayat sahibinin varlığını meydana getiren zerreler ken­
dilerinin gelecekte muhtaç olacakları alet ve kuvvetleri nasıl keşfet­
mişler de bunlarla donanmış olarak varlık sahasına gelmişler? Eğer 
bu zerreler bu kadar şuura sahip iseler o halde varlığımızı oluşturan 
zerrelerden her biri niçin kendi halini bile bilmekten aciz bulunuyor?

12. Farzedelim ki âlemlerin oluşması materyalistlerin hayal ettiği 
şekilde meydana gelmiş; acaba bundan "esîr" ile "kuvvet"in üzerinde 
alîm bir müessirin var olmadığı nasıl iddia edilebilir? Materyalistler



hangi aklî ve hissî delille böyle bir müessirin yokluğunu anlamışlar da 
hakîm olan yaratıcının yüce varlığını inkâr ediyorlar?

Evet... Bunlar diyorlar ki: Kâinatta hiçbir şeyin tabiat kanunlarına 
aykırı olarak meydana geldiğini göremiyoruz ki kâinatta tesir meyda­
na getiren diğer bir failin, mutlak bir kuvvetin, yani madde ile mukay­
yet olmayan soyut bir kuvvetin varlığını kabul edebilelim. Müşahede 
ettiklerimiz genellikle maddi şeylerdir. Bundan dolayı müşahede ede­
mediğimiz şeylerin de maddi olan şeylerden olması gerekir.

İşte materyalistlerin bu iddiaları da kadar boştur!...

Birincisi: Bu iddiaları kendi teorilerine aykırıdır. Zira kâinatın te­
sadüfi bir şekilde oluşması, tabiatın sabit kanunlarına uygun düşmez.

İkincisi: Hiç görüp bilmeme, bir şeyin yokluğunu gerektirir mi? 
Kâinatta nice hakikatler vardır ki insanlık bunları görüp bilmeye ve 
idrak etmeye muvaffak olamıyor. Bütün ilimler ve müspet bilimler 
birtakım hakikatlerin varlığını tasdik etmekle beraber bugün bunları 
keşfetmekten ve izah etmekten aciz olduğunu ifade ediyor. Şimdiye 
kadar müşahede edilemediğinden dolayı varlığı inkâr edilmiş pek çok 
hakikat vardır ki bugün İlmî gelişmeler sayesinde keşfedilerek herke­
sin tasdik edebileceği hale geliyor.

Müşahede edemedikleri gerçekleri yok sayanlar, küçük bir pen­
cereden kâinata bakıp da gözlerine çarpan bir iki manzaradan başka 
dışarıda mevcut varlıkları inkâr eden gafil şahıslara benzerler ki bu 
hal kendilerini bilim adamı sayan kimseler için çok büyük bir eksiklik 
teşkil eder.

Üçüncüsü: Materyalistler varlıkları, madde ile maddi şeylere has­
retmeleri nâkıs bir istikraya dayanmaktadır. Nâkıs istikrâ ise kesin bir 
bilgi ifade etmez. Görülmeyen şeylerin de her halde maddiyattan oldu­
ğuna hükmetmek görünmeyeni görünene kıyastan ibaret benzetmeler 
türünden sayılmış olup vehimlere dayalı olduğundan tasvip edilemez.

Dördüncüsü: Kâinatta hiçbir şeyin tabiat kanunlarına aykırı ola­
rak meydana gelmemesi, neden varlıklar üstü kudret ve hikmet sahi­



bi bir müessirin yokluğunu gerektirsin? Bilakis kâinattaki intizam ve 
uyum hikmetli bir yaratıcının varlığına çok açık bir şekilde şehadet 
eder. İşte o kadir ve hakîm olan müessirdir ki kendi kudretinin eseri 
olan bu kâinata o tabii kanunları yerleştirmiş ve bunlara "sünnet-i ilâ- 
hiyye" ismini vermiştir.

"Allah'ın kanununda asla bir değişiklik bulamazsın" (Feth 48/23).

Şimdi soruyoruz: Şu yaratılış ahengini, şu tabiat kanunlarını, bu 
koskoca kâinatı yaratan; madenlere, bitkilere ve canlılara şu kadar 
özellikleri, kabiliyetleri, akıl ve zekâ parıltılarını veren bir müessirin, 
bilmez, görmez, cansız bir şey olması mı makuldür? Yoksa her şeyi 
bilen ve hikmetli, irade ve kudret sahibi olan en yüce bir zatın olması 
mı makuldür? Artık materyalistler, vicdan sahibiyseler biraz insaflı bir 
şekilde düşünsünler.

ÂLEMİN YARATILIŞI HAKKINDA MÜSLÜMANLARIN 
GÖRÜŞLERİ

Biz müslümanlar bu kâinatın "esîr"den, eczâ-i ferdiyye" den veya 
bir gaz bulutundan oluştuğunu ve meydana geldiğini ve bunlarda 
birtakım kuvvetlerin mevcut olduğunu ne inkâra ne de tasdik etmeye 
lüzum görürüz. Bunlar esasında mümkün olan hususlardandır. Hatta 
Fahreddin er-Râzî,

"Sonra duman halinde olan göğe yöneldi"(Fussıiet 4 i/ ıi) âyet-i kerime­
sinin tefsirinde, "Allah Teâlâ önce bölünmesi mümkün olmayan eczâ-i 
ferdiyyeyi yaratmıştı. Bunlar dağınık, karanlık bir haldeydiler. Bu iti­
barla bunlara 'duhân' denilmiştir. Sonra bu dağınık cüzleri toplayıp 
birleştirerek bunlarda gökleri, güneşi, ayı ve diğer yıldızları var etti ve 
kendilerinde ışık verme özelliğini meydana getirdi" diyor.



Evet... Biz müslümanlar âlemlerin meydana gelişi hakkında kesin 
naslara aykırı olmayan söz ve teorileri ne ret ne de kabul etmeye dinen 
mecburuz. Yalnız şuna inanırız ki bütün kâinatın gerçek bir müessiri, 
yüce bir yaratıcısı vardır. O'nun yüce zatı, materyalistlerin âlemin var 
edicisi zannettikleri şeylerin hepsinden yücedir. İrade ve kudret, ilim 
ve hikmet gibi yüce sıfatlarıyla muttasıf olup değişim ve dönüşümden 
münezzehtir. Bütün âlemleri yüce kudretiyle isteyerek var etmiş ve 
bütün zerreleri birtakım kanunlara boyun eğecek tabiatta yaratmıştır.

Belirli vakitleri kusursuz bir şekilde gösteren bir saate bakıp da 
onu o şekilde tanzim eden üstadı görmemek ne kadar yanlış ise âlem­
de birtakım hadiselerin varlığına alelâde sebep olan tabii kanunları 
görüp de bu kanunlara o özellikleri veren hikmet sahibi bir yaratıcının 
varlığını tasdik etmemek de ondan daha yanlıştır.

Eflatun der ki: "Allah Teâlâ mutlak hakikattir. Ezelî ve ebedîdir. Alemin 
düzeni ebedî bir varlığın eseri olduğuna delalet etmektedir. Bütün kâinatı var 
eden, maddeye, uzaya şekil veren bir yüce Allah'ın varlığı apaçıktır.''

Bugün ilim ve bilimin ve özellikle de tabiat bilimlerinin ilerlemesi 
insanlık âlemine ulûhiyyet fikrinin daha ziyade gelişmesine hizmet et­
tiği halde birtakım tabiatçı filozofların insanları inkâr vadisine sürük­
lemeleri kadar üzüntü verici bir felaket düşünülemez.

Kendi nefislerinin heveslerine tâbi olan bu gaflete düşmüş ve gafle­
te sürükleyen topluluk bilimsel gerçekleri göremedikleri, daha doğrusu 
görmek istemedikleri içindir ki bu kadar müthiş bir fikrî sapıklığa düşe­
rek hem kendilerini inkâr vadisine atmış hem de insanlığın mutluluğu­
nu bozmaya, yükselmekte olan düşünceleri yok etmeye çalışmışlardır.

Bereket versin ki birtakım dindar ve hikmet sahibi kişilerin hik­
metli bir şekilde savunması sayesinde bu inkâr selinin gürültüsünün 
şiddetli akışı düzeltilmiş, bir milletin dinsiz olarak yaşayamayacağı 
hakkında tekrar genel bir kanaat meydana gelmiş, birçok dinsiz bile 
gittikleri yolun çıkmaz olduğunu anlayarak inançlarını tashih etmiştir.



41. Kıdem

Kıdem, Allah Teâlâ'nın ezelî olması, yani varlığının başlangıcı bu­
lunmaması demektir. Kıdem sıfatı Allah'ın yüce zatında vâcip olup 
zıddı olan hudûs (sonradan var olma) ise mümtenidir. Çünkü kâinatın 
yüce yaraücısı hâdis olsa başka bir yaratıcıya, bu yaratıcı da başka bir 
yaratıcıya muhtaç olmak ve bu şekilde başlangıcı bulunmayan bir hâ­
dis zincirin ispat edilmesi gerekir ki bunun bâtıl oluşu açıktır.

AÇIKLAMA

Âlemin yaratıcısı olan Allah Teâlâ zatı ile kadîmdir. Allah'ın varlı­
ğı zatının gereği olduğundan başka bir var ediciye ihtiyaç duymaktan 
münezzehtir.63 Eğer kâinatın yüce yaratıcısı kadîm olmayıp da hâdis 
olsaydı başka bir yaratıcıya muhtaç olurdu. Zira her sonradan mey­
dana gelen, bir var ediciye muhtaçtır. Bu halde ikinci yaratıcıya sözü 
naklederiz. Şayet bu yaratıcı, kadîm ise işte âlemin yaratıcısı bu olmuş 
olur. Yok, bu da hâdistir denirse bunun başka bir yaratıcıya muhtaç 
olması gerekir, bu tertip üzere sonsuza dek yaratıcılar sayılıp her biri 
kendinden öncekinden etkilenmiş, kendinden sonrakini etkilemiş ol­
ması gerekir. Bu hal ise ulûhiyyetin şanına aykırıdır. Bununla beraber 
bu takdirde teselsül gerekir. Teselsül ise bâtıldır. Bundan dolayı âle­
min yaratıcısının kıdem sıfatıyla vasıflanması ve bütün mahlûkatın, o 
kadîm yaratıcıya isnat edilmesi zaruri bir durumdur.

Bazı inkârcılar derler ki: Bu âlem yaratıcısız var olmayıp Allah Teâlâ 
tarafından yaratılmıştır. Çünkü bir şey yaratıcı olmadan meydana ge­
lemez, diyorsunuz. O halde Allah'ın varlığını -hâşâ- kim yaratmıştır? 
Veya Allah Teâlâ'nın yaratıcısız var olması nasıl mümkün olmuş?

İşte bu itiraz bir mugalatadır. Zira âlemin bir yaraücıya ihtiyacı 
bir şeyin yaraücısız meydana gelememesi delil ile sabit olan hâdis ve 
mümkin varlık olmasından dolayıdır. Allah Teâlâ'nın ise kıdemi, ken­

63 Vücûd: Eş'arîler'e göre zatının aynıdır. Zatın üzerine zâit bir sıfat değildir. Kelâmcılarm 
cumhuruna göre zatın gereğidir. Bundan dolayı zat üzerine zâittir. Filozoflara göre vâcip 
varlıkta zatm aynıdır; mümkün varlıkta ise zatın dışında bir mana olup zat üzerine zâittir.



di başma kaim oluşu (kıyâm bi-nefsihî) kesin delillerle sabit olduğun­
dan ve hâdis ve mümkin oluşu imkânsız olduğundan onun hakkında 
başka bir yaratıcıya ihtiyaç duyması tasavvur edilemez.

42. Bekâ

Bekâ, Allah Teâlâ'nm ebedî olması, yani varlığının sonunun olma­
ması demektir. Bekâ sıfatı, Allah'ın zatında vâcip olup zıddı olan fenâ 
ve zevali (yok olma) ise mümtenidir. Çünkü kadîm olduğu sabit olan 
Allah Teâlâ'nm adem ve zevali mümkün olamaz.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ hakiki bir varlıktır ki yüce zaüna asla yokluk ârız ol­
mayacak, her zaman,

"O, ilktir ve sondur" (Hadîd 57/3) sırrı ortaya çıkmaya devam edecek. 
Çünkü kıdemi sabit olduğundan yokluğu imkânsızdır. Şayet yokluğu 
farzedilse iki ihtimalden hâlî olamaz. Şöyle ki: Ya bizzat kendisi yok 
olur. Bu ise aklen imkânsızdır. Zira Allah Teâlâ'nm varlığı yüce zatının 
gereğidir. Zatının gereği olan ise asla tehallüf etmez. Başlangıçta var­
lığını gerektirdiği halde daha sonra yokluğu gereksin, bu da olamaz. 
Yahut dış bir etkenin tesiriyle yok olur, bu da muhaldir. Çünkü bu dış 
etki kadîmdir denilse yüce Allah'ın ezelde var olmaması gerekirdi. Zira 
aralarındaki zıtlık, birleşmelerine manidir. Halbuki Allah Teâlâ'mn 
ezelde mevcut olduğu ve kendine zıt olacak başka bir kadîmin mevcut 
olmadığı kesin delille sabittir. Hâdis denilse, hâdisin kadîm olanı yok 
etmesi düşünülemez. Çünkü hâdis, kadîme zıt olarak onu defedemez. 
Bilakis kadîm, hâdisi ortadan kaldırır, yani onu asla var etmez. Bir şe­
yin ortadan kaldırılması ise defedilmesinden daha kolaydır.

Bununla beraber Allah Teâlâ'nm zatını -hâşâ- yok edecek bir kuv­
vet olsa, Cenâb-ı Hakk'ın o kuvvete karşı koymaktan aciz olması gere-



kir. Halbuki Hak Teâlâ'nın yüce bir kudretle vasıflanmış olduğu, aczi- 
yet ve noksanlıktan berî olduğu kesin bir şekilde sabittir.

“Ancak azamet ve ikram sahibi Rabb'inin zatı baki kalacak" (Rahman55/27).

43. Muhâlefetün lil-Havâdis

Muhâlefetün lil-havâdis, Allah Teâlâ'nın varlıkların hiçbirine zat, 
sıfat ve özellik itibariyle denk ve benzer olmaması demektir. Bu yüce 
sıfat, zât-ı İlâhîde vâcip (zorunlu, zıddı olan denklik ve benzerlik ise 
mümtenidir (imkânsız). Çünkü böyle bir denklik ve benzerlik hakikat 
itibariyle de denkliği gerektirir. Bu hal ise mahlûkatm zatının gerekle­
rinden olan sonradan meydana gelişte, yok olma ve kaybolmaya ma­
ruz kalmada yüce yaratıcının mahlûkata ortak olmasını gerekli kılar. 
Halbuki Cenâb-ı Hakk'm kıdem ve bekâ sıfatları buna aykırıdır.

AÇIKLAMA

Yüce Allah vâcibül-vücüddur (varlığı zorunlu). Bütün kemal 
sıfatlarıyla muttasıftır. Bütün kâinatın yaratıcısıdır. Bundan dolayı 
kâinattan hiçbir şeye, hiçbir açıdan benzemez. Mümkün varlıklarda 
bulunan araz, cevher, cisim olmak, doğmak, doğurmak, bitişmek, bö­
lünmek, kavuşmak, ayrılmak, sınırlanmak, şekillenmek gibi cisme ait 
niteliklerden; kalkmak, oturmak, yemek ve içmek, üzüntü ve sevinç 
gibi İnsanî fiillerden, nefsanî duygulardan hiçbiri Allah Teâlâ hakkın­
da tasavvur edilemez.

Vâcibü'l-vücûd olan yüce Allah'a gerekli olan vücûb, kıdem, 
bekâ ve muhtaç olmama hükümleri; mümkün varlıklara gerekli olan 
ise imkân, hudûs, fenâ ve ihtiyaç hükümlerine aykırıdır. Şayet Allah 
Teâlâ'nın zatı cisim ve araz olma gibi sıfatlarda, mümkün varlıklardan 
bir şeye benzer olsa imkân ve hudûs gibi sıfatlarda da ona benzemiş 
olması gerekir. Çünkü birbirine bazı sıfat ve özelliklerde benzeyen ve 
ortak olan iki şeyden her biri için câiz olan durum diğeri için de câiz



olur. Cenâb-ı Hakk'ın yüce zatı ise bu gibi kemale zıt olan vasıflar ile 
nitelenmekten münezzehtir.

"O'mın bir benzeri yoktur" (Şûrâ 42/11).

44. Kıyâm bi-Zâtihî (bi-Nefsihî)

Kıyam bi-zâtihî, Allah Teâlâ'nın varlığı kendisinden olup başka­
sından olmaması demektir. Bu yüce sıfat, Cenâb-ı Hak hakkında vâ- 
cip, zıddı olan başkası ile var olmak ise mümtenidir. Çünkü başkası ile 
var olmak, var edecek bir yaratıcıya, var olacak bir mekâna, girilecek 
bir cevhere muhtaç olmak demektir. Vâcibül-vücûd olan yüce Allah 
ise her türlü ihtiyaçtan münezzehtir.

AÇIKLAMA

Yüce Allah Teâlâ kıyâm bi-zâtihî sıfatıyla muttasıftır. Çünkü ka­
dîmdir, Vâcibü'l-vücûddur, kendisini var edecek bir yaratıcıya, var 
olacağı mekâna, gireceği bir cevhere muhtaç olmaktan münezzehtir.

1. Cenâb-ı Hak bir var ediciye muhtaç olmaktan münezzehtir. Çün­
kü ezelî ve ebedîdir, âlemin yaratıcısıdır, kendisinin kıdemi, yaratma 
sıfatı ile muttasıf olması bir yaratıcıya muhtaç olmadığına delildir. Bu­
nunla beraber Allah Teâlâ'nın zatı her yönüyle mükemmeldir. Bir ya­
ratıcıya ihtiyaç duymak ise mükemmeliyete aykırıdır. Bundan dolayı 
yüce Allah'ın zatının bir yaratıcıya ihtiyaç duyması tasavvur edilemez.

2. Cenâb-ı Hak mekâna ihtiyaç duymaktan münezzehtir. Çünkü 
ezelîdir, sınırsızdır, cisim, cevher araz olmaktan münezzehtir. Bundan 
dolayı bir mekânda yerleşmesi, bir yerle var olması mümkün olmaz. 
Mekâna ihtiyaç duymak, cisim ve cevher olmanın gereklerindedir. Bir 
yer ile var olmak arazlara ait bir niteliktir. Farzedelim ki Cenâb-ı Hak 
bir mekânda yerleşse ya mekânın kadîm olması veya Allah Teâlâ'nın



zatının hâdis olması gerekir. Halbuki mekânın hâdis olduğu ve bilakis 
Allah'ın zatının kadîm olduğu kesin delille sabittir. Artık kadîm olan 
âlemin yüce yaratıcısı kendi yarattığı bir mekânda yerleşmeye nasıl 
muhtaç olur?

Gerçi hayal gücü her varlığın mutlaka bir yerde bulunmasına hük­
meder, bu hüküm ise sadece maddi varlıkların birer mekânda yerleş­
miş olduğunu görmekten kaynaklanıyor. Yoksa akıl gücü her varlığın 
mutlaka bir mekânda yer tutmasına hükmetmez. Maddi olmayan bir 
varlığın mekâna muhtaç olmadığı aklen sabittir.

Bir mekânda yerleşmeyi çağrıştıran bazı şer'î deliller ise müteşâbi- 
hattan olduğundan bu husus da delil olarak kullanılmaya dayanak 
olamaz.

Evet... Cenâb-ı Hak, cisim değildir. Zira cisimler cevher-i ferdlerin 
bir araya gelmesinden oluşmaktadır. Birleşme ve parçalanma özellik­
lerine sahiptir. Bu özellikler ise hudûs (sonradan olma) alametleridir. 
Cevher de değildir. Çünkü cevher, mümkün varlıkların kısımlarından 
sayılır.

Bununla beraber bölünmesi mümkündür veya değildir. Bölünme­
si mümkün ise cisimdir. Bölünmesi mümkün değilse bir "cüz-i lâ yete- 
cezzâ"dan (bölünmesi mümkün olmayan en küçük parçacık) ibarettir. 
Cüz-i lâ yetecezzâ ise eşyanın en değersizidir. Halbuki ulûhiyyetin 
şanı bu gibi şeylerden münezzehtir.

Araz da değildir. Çünkü arazlar -yani renk, koku, hareket, şekil 
gibi kendi dışındaki bir şeyle var olan şeyler- değişim ve dönüşüme 
maruz olduğundan hâdistir. Âlemin yüce yaratıcısı ise bu gibi haller­
den zorunlu olarak uzaktır.

3. Allah Teâlâ bir şeye girmekten münezzehtir. Çünkü sonsuzdur, 
birleşme ve parçalanmadan uzak, her türlü ihtiyaçtan yücedir. Bun­
dan dolayı bir şeye girmesi (hulûl) mümkün olamaz. Nitekim başka 
bir şeyle birleşmesi, başka bir şeye karışması ve içinde bulunması da 
asla mümkün değildir. Bu meseleyi biraz açıklayalım, şöyle ki:



1. Allah Teâlâ'nın eşyaya hululü mümtenidir.64 Zira Cenâb-ı Hak 
bir şeye hulûl etse o şeye tâbi, o şeyle var, o şeye muhtaç olması gere­
kir. Bu hal ise O'nun kıdemine, yaratıcılığına aykırıdır.

Bununla beraber o şey bölünmeyi kabul eden bir şey ise Allah 
Teâlâ'nın zatının bölünmeye, birleşmeye, parçalara ihtiyaç duyması 
gerekir. Bölünmesi mümkün değilse yüce Allah'ın böyle değersiz bir 
şeye hulül etmesinden dolayı -hâşâ- eşyanın en değersizi olması gere­
kir. Cenâb-ı Hakk'm zat-ı ulûhiyyeti bu gibi kusurlardan münezzeh 
olduğunun ise açıklanmasına gerek bile yoktur.

İşte Allah Teâlâ'nın zatının bir şeye hulûlü mümkün olmadığı gibi 
yüce sıfatının hulûlü de düşünülemez. Çünkü hulûl ve intikal ancak 
cisim türünden olan varlıkların özelliklerindendir. Sıfatlarda geçerli 
olamaz.

2. Allah Teâlâ'nın eşya ile birleşmesi mümtenidir. Bir kere iki şeyin 
birbiriyle hakiki olarak birleşmesine, yani bir şeyin aynıyla başka bir 
şey olmasına aklen imkân yoktur.

Apaçık bir gerçekliktir ki iki mahiyet ve hüviyet arasındaki aykırı­
lık ve başkalık zâtîdir. Bu aykırılığın ortadan kalkması düşünülemez. 
Farzedelim ki iki şey birleşecek olduğunda eğer hüviyetleri yok olur 
ise artık birleşme kalmaz. Üçüncü bir şey meydana gelmiş olur. Yalnız 
birinin hüviyeti yok olursa yine birleşme olmaz. Çünkü yok olan var 
olan ile birleşemez. Her iki hüviyet olduğu gibi mevcut kaldığı tak­
dirde ise zaruri olarak yine birleşme meydana gelmiş olamaz. Artık 
kâinatın yaratıcısı ile kâinatın birleşmesi nasıl tasavvur edilebilir?

3. Allah Teâlâ'nın zatının eşyanın içine girmiş bulunması müm­
tenidir. Şüphe yok ki yüce Allah'ın bir şeye karışması ve içinde bu­
lunması ya hulûl ve yerleşme veya birleşme şeklinde farzedilebilir. 
Halbuki Cenâb-ı Hak'ta hulûl ve yerleşmenin mümkün olmadığı ve

64 Hulûl üç çeşittir: 1. Hulûl-i sereyânîdir ki latif bir sıvının katı ve yoğun bir cismin par­
çaları arasına nüfuz etmesinden ibarettir. 2. Hulûl-i imtizâcîdir ki bir sıvının başka bir 
sıvı ile karışmasından ibarettir. 3. Hulûl-i vasfî - hulûl-i mahallîdir ki sıfatın vasfedil- 
diği şeyle, bir arazın mahalli ile var olmasından ibarettir.



birleşmenin imkânsız olduğu kesin delillerle ortaya çıkmıştır. Bunun­
la beraber sınır ile son bulma ile vasfedilmekten münezzeh olan Hak 
Teâlâ'nın zatının sınırlı, sonlu olduğu apaçık bulunan tabiattaki eşyaya 
girmiş olması tasavvur edilemez.

Kısacası Allah Teâlâ âlemin yaratıcısıdır, ihtiyaç ve sonradan ol­
mayı barındıran bütün vasıflardan münezzehtir. Diğer varlıklar ise hâ- 
distir, Allah'ın kudretiyle meydana gelmiştir, devam ve bekâsı O'nun 
istemesine bağlıdır. Bundan dolayı biz yüce Allah'ı eşyaya hulûlden, 
yaratılmışlarla birleşmeden, tabiat âlemindeki varlıklara girmiş ol­
maktan tenzih ve takdis ederiz. Böyle bir şeyi söylemek Hak Teâlâ'nın 
müstakil varlığını inkârdan başka bir şey değildir. Tabiat levhalarında 
görülen kudret eserlerini, İlâhî parıltıları görüp de tabiatı yaratanın ta­
biata hulûlünü veya tabiatla birleşmiş ve kaynaşmış olduğu görüşünü 
kabul etmek kadar cehalet ve gaflet tasavvur olunamaz.65

"Allah onların söyledikleri şeylerden münezzehtir; son derece yüce ve 
uludur” (İsrâ 17/43).

45. Vahdâniyyet

Vahdâniyyet, Allah Teâlâ'nın zatında, sıfatlarında, fiillerinde, 
ulûhiyyet ve ibadet edilen olmasında tekliği, yani ortak ve benzeri­
nin bulunmasından berî olması demektir. Vahdâniyyet sıfatı, Cenâb-ı 
Hakk'ın zatında zorunlu, zıddı olan birden fazla olma ve ortaklık du­
rumu ise imkânsızdır. Çünkü birden fazla olma ve ortaklık; zat ve sı­

65 İslâm mutasavvıflarından bazılarının söyledikleri "vahdet-i vücûd" yanlış anlaşılma­
malıdır. Bu şahıslara göre vücûd (varlık), "Zatı ile var olan, kendi dışındakileri var 
eden, zatıyla hakiki varlık sahibi, kendisinden başkasına varlık veren" anlamındadır. 
Bu vasıflara sahip olan varlık ise Allah'tır. Kâinatın varlığı ise hâdis, Allah'ın kudretiyle 
kaim yok olmaya maruz olduğundan yok konumundadır. Bundan dolayı hakikat naza­
rında tek varlık vardır ki o da Allah'tır. Yoksa vahdet-i vücûddan maksat -hâşâ- Allah'ın 
varlığı ile kâinatın varlığının bir olması yahut kâinatın varlığının gerçekten vehim ve 
hayalden ibaret bulunması demek değildir. Nitekim cahil insanlardan bazıları böyle bir 
iddiada bulunarak dalâlet vadisine düşmüşlerdir.



fatta birleşme, benzerlik veya İlâhî fiillerde ortaklık şeklinde olur. Hal­
buki yüce Allah'ın zatının birleşme ve benzerlikten münezzeh olduğu 
"muhâlefetün li'l-havâdis" sıfatıyla sabit; İlâhî fiillerde ortaklık ise im­
kânsız olanı ve âlemin düzeninin -bozulmasını gerektiren, âlemdeki 
yaratılış düzenine, yaratılış kanunlarındaki uyum ve insicama aykırı 
olduğundan kesin delil ile bâtıldır.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ her yönüyle yüce vahdâniyyet sıfatına sahiptir.

1. Vâcibül-vücûd olması itibariyle zatında bir tektir. Çünkü İlâhî 
zatı diğer zatlar gibi parçaların bir araya gelmesiyle oluşmuş değildir. 
Parçaların bir araya gelmesiyle oluşan şey parçalarına, parçaları da 
birbirine ve kendilerini diğerlerine bağlayacak bir kuvvete muhtaçtır. 
Halbuki Allah Teâlâ'nın zatının varlığı, zatının bir gereği olmasından 
dolayı bu gibi ihtiyaçlardan berîdir.

2. İlâhî sıfatları itibariyle bir tektir. Zira yüce sıfatlarından hiçbiri­
nin bir dengi diğer zatlarda mevcut değildir. Mesela Cenâb-ı Hak ilim 
sıfatı ile muttasıftır, yarattıklarında da ilim sıfatı vardır. Fakat Allah 
Teâlâ'nın ilmi ezelî ve ebedîdir, bütün cüz'iyyât ve külliyâtı kuşatmak­
tadır. Yaratılmışların ilmi ise hâdistir. Daima değişmeye ve yok olma­
ya maruz ve çok az sayılı şeylerle sınırlıdır.

3. Fiil ve yaratıcılığında bir tektir. Çünkü bütün âlemleri var eden 
ancak O'nun bir tek olan zatıdır. Kâinatın yaratılışında O'nun kendi 
İlâhî zatından başka hakiki bir müessir yoktur. Tabiat kanunları deni­
len şeyler ise alışılmış sebeplerden ibarettir.

4. Ulûhiyyetinde ve kendisine kulluk edilmesinde bir tektir. Zira 
Allah Teâlâ'nın yüce zâtından başka ibadet edilmeye ve tapılmaya la­
yık hiçbir zat yoktur. Bütün yaratılmışların mazhar olduğu maddi ve 
manevi nimetler onun karşılıksız sevgisinin bir neticesidir. Bundan 
dolayı bütün âlemlerin mâbudu ancak yaratıcımız, hakiki anlamda ni­
met verenimiz olan yüce Allah'ın zatıdır.



Seneviler ile Mecûsîler "hayrın yaratıcısı" ve "şerrin yaratıcısı" 
şeklinde iki yaratıcının varlığına inandıklarından Allah Teâlâ'nın zatı­
nın bir tek olması itibariyle müşrik oldukları gibi Vesenîler ile Sâbiîler 
de putlara, yıldızlara ibadet ettiklerinden Cenâb-ı Hakk'm kulluk edil­
meye layık tek zat olması itibariyle müşriktirler.

BİRDEN FAZLA İLÂH VARSAYIMINDAKİ SAKINCALAR

Allah Teâlâ'nın hiçbir açıdan ortağı ve dengi yoktur. Eğer ortağı 
ve benzeri mevcut olsaydı her şey fesada uğrar; şu kadar intizam ve 
uyuma sahip olan kâinattaki hadiseler meydana gelmezdi. Nitekim,

"Eğer yer ve gökte Allah'tan başka ilâhlar bulunsaydı, yer ve gök (bunla­
rın nizamı) kesinlikle bozulup gitmişti" (Enbiyâ 21/22) âyet-i kerimesi bunu 
ifade etmektedir.

Mesela, iki Allah'ın varlığı farzolunsa iki ihtimalden biri olmak zo­
rundadır. Şöyle ki:

Ya bu âlemi yaratma konusunda ittifak ederler yahut ittifak ede­
meyip aralarında ihtilaf ve çekişme meydana gelir. Birinci ihtimale 
göre bu âlem her iki ilâhın yaratmasının neticesinde var olmuş olur. Bu 
halde bunlardan hiçbiri tam bir yaratıcı olamaz. Belki her ikisi yalnız 
tam bir kudrete sahip birleşik bir ilâhtan ibaret olmuş olur. Halbuki 
âlemin yaratıcısının birleşik olması, tam bir kudrete sahip olmayıp da 
başkasının yardımına ihtiyaç duyması asla câiz değildir.

Denilemez ki: Bu âlemin bir kısmını bir ilâh, diğer kısmını da baş­
ka bir ilâh yaratmıştır. Veya iki ilâhtan biri bu âlemi yarattıktan sonra 
diğeri de yine bu âlemi yaratmıştır. Yahut her birinin var etmesiyle bu 
âlemde iki varlık ortaya çıkmıştır.

Çünkü birinci takdirde İlâhî kudret sınırlanmış ve Allah Teâlâ'nın 
zatı acziyet ile vasıflandırılmış olur. İkinci takdire göre meydana ge­



lenin tekrar meydana gelmesi gerekir. Üçüncü takdire göre ise apaçık 

olan şeyin aksine hüküm verilmesi gerekir. Zira âlemin yalnız bir var­

lığa sahip olduğu apaçıktır.

Aynı şekilde şu da söylenemez: İki ilâhtan her birinin kudreti son­

suz olup âlemi tek başına yaratmaya yeterlidir. Şu kadar var ki âlemi 

yalnız biri yaratmıştır. Yahut her ikisinin kudretinin toplamı, yalnız 

birinin kendi kudretinden fazladır.

Zira birinci takdirde tercih edicisi bulunmayan bir tercih lazım ge­

lir ve iki ilâhtan birinin kudret ve yaratıcılığı fiilî olarak ortaya çıka­
mayacağından fazlalık ve atıl bir halde kalmış olur. İkinci takdirde ise 

bu iki ilâhtan her birinin kudreti sınırlı ve sonlu olmuş olur. Bu halde 

sınırlı olan iki kudretin toplamı da zorunlu olarak sınırlı, sonlu olmuş 

olur. Halbuki İlâhî kudretin sınırlı ve sonlu olması ulûhiyyetin yüce 

şanına aykırıdır.

Allah Teâlâ'nın vahdâniyyeti hakkmdaki bu tarzdaki istidlale 

"burhân-ı tevârüd" denir. İkinci ihtimale gelince buna göre farzedilen 

iki ilâhtan biri mesela bu âlemin varlığını, diğeri de yokluğunu irade 

ettiğinde üç durum tasavvur edilir. Şöyle ki: İkisinin de iradesi geçerli 

olur veya ikisinin de iradesi geçerli olmaz. Yahut yalnız birinin iradesi 

geçerli olup diğerinin iradesi geçerli olmaz.

Birinci tasavvura göre iki zıddm bir araya gelmesi gerekir... Yani 

bir şey bir zamanda hem mevcut hem de ma'dûm (yok) olması icap 

eder. Halbuki yokluk ve varlık bir araya gelmez. İkinci tasavvura göre 

iki zıddın birden ortadan kalkması gerekir. Oysa böyle iki zıddm bir­

den ortadan kalkması mümkün değildir. Üçüncü tasavvura göre iki 

ilâhtan biri kudret sahibi, diğeri aciz olmuş olur. Acziyet ise ulûhiyye­

tin şanına zıt olduğundan, yalnız kudret sahibi olan zatın ilâhlıkta bir 

tek olduğu kesin olarak ortaya çıkar.

Allah Teâlâ'nın birliğini ispat eden bu metoda da "burhân-ı temâ- 

nu '" denilir. Nitekim,



"De ki: Allah bir tektir" (ihlâs 112/1);

"Sizin ilâhınız tek bir ilâhtır" (Bakara 2/163);

"Allah'tan başka yaratıcı var mıdır?” (Fâtır35/3) gibi Kur'an âyetleri de 
Allah Teâlâ'nın birliği hakkmdaki naklî delillerdendir.

46. Hayat

Hayat, Allah Teâlâ'nın hay (diri-canlı) olması demektir. Hayat sıfatı 

yüce Allah'ın zatında vâcip, zıddı olan ölüm ise imkânsızdır. Çünkü ha­

yat bulunmadıkça ilim, irade ve kudretle vasıflanması mümkün olmaz. 

Halbuki Cenâb-ı Hakk'm bu sıfatlar ile vasıflanması kesin delille sabittir.

AÇIKLAMA

Âlemin yüce yaratıcısı haydır, O'nun hay oluşu ezelî ve ebedîdir. 

Şüphe yok ki hayat sahibi olmayan bir zat kâinattaki bu kadar varlığın 
yaratıcısı olamaz.

Bununla beraber mahlûkatın bir kısmındaki hayat, ruhun beden­
le ilişkisi, bedenî kuvvetlerin ahenkli uyumu neticesi olarak meydana 

gelen, duyu organlarına ve iradeye dayalı hareketi gerektiren bir sıfat­

tır. Allah Teâlâ'nın sıfatlarından olan hayat ise böyle değildir. Bilakis 

Allah'ın zatının ilim, irade ve kudret ile vasfedilmesini doğru hale ge­

tiren yüce bir sıfattır.

Allah Teâlâ hayat ile muttasıf olduğuna,



“O, mutlak diri ve varlığın kaynağıdır" (Bakara 2/255);

"Sen ölümsüz ve daima diri olan Allah'a güvenip dayan" (Furkân 25/58) 

gibi Kur'an âyetleri de şahitlik etmektedir.

İlim. Allah Teâlâ'nın bilmesi demektir. İlim sıfatı Allah'ın zatında 
vacip, zıddı olan cehalet (bilgisizlik) ise imkânsızdır. Çünkü bu kadar 
eşsiz benzersiz yaratılışı meydana getiren yüce yaratıcının ezelî olan 
ilim sıfatı ile muttasıf olmaması mümkün değildir.

AÇIKLAMA

İlim İlâhî bir sıfattır ki onunla bütün eşya ve halleri, Allah Teâlâ 
tarafından bilinir. Cenâb-ı Hak küllî, cüz'î her şeyi bütün ayrıntılarıyla 
bilir. Hiçbir şey O'nun ilminin kuşatıcılığmm dışında kalmaz. Mesela 
bu âlemde olmuş ve olacak bütün olayları ve kısacası insan cinsinin 
sahip olacağı ahlâkı ve yapıp yapmacağı bütün fiilleri küllî bir tarzda 
bildiği gibi her bir insan bireyinin hallerini, kalbindeki arzu ve istekle­
ri, gizli ve açık davranışlarını ayrı ayrı tamamen bilir.

"Allah her şeyi hakkıyla bilendir" (Bakara 2/282).

Kâinat sisteminde görülen düzen ve mükemmellik, kâinatın yüce 
yaratıcısının ilminin kuşatıcılığını ispat etmeye yeterlidir. Güzelce ya­
zılmış bir levha gördüğümüzde bunu yazan zatın yazı sanatını iyi bir 
şekilde bildiğine hükmederiz. Aynı şekilde zamanı gösteren bir saate

47. İlim



bakınca bunu yapan kimsenin saatçiliğe vâkıf olduğunu tasdik etmeye 

mecbur oluruz. O halde nasıl olur ki insan için bu derece güzelliği top­
layan, bu kadar eşsiz sanatı ihtiva eden kâinatı görür dururuz da bunun 
kadîm olan yaratıcının ilimle muttasıf olduğunda şüphe edebiliriz?

48. İrade

İrade, Allah Teâlâ'nın var olup olması mümkün olan her şeyi son­

suz şekil ve zamandan birine tahsis ve tayin buyurması demektir. İra­
de sıfatı yüce Allah'ın zatında vâcip, zıddı olan kerahet (istem dişilik) 
ve icap (zorunluluk) ise imkânsızdır. Kâinatın varlığı ve varlıkların şu 
kadar cins ve çeşide ayrılması Cenâb-ı Hakk'ın irade sıfatıyla muttasıf 

olduğuna delildir.

AÇIKLAMA

Âlemin yüce yaratıcısı, iradeyle fâildir. Yoksa bazı filozofların id­
dia etikleri gibi zorunlu bir fâil değildir. Bundan dolayı bütün kâinatı 
ezelî iradesiyle var etmiştir. İlâhî iradesi olmaksızın kendisinden zo­

runlu olarak hiçbir şey meydana gelmez ve istemediği bir şeyi kendi­
sine yapürabilecek hiçbir kuvvet tasavvur edilemez.

Allah Teâlâ'nın kâinatı yaratması, ışığın güneşten, sıcaklığın ateş­

ten meydana gelmesi gibi değildir. Çünkü bu takdirde kâinat zorunlu­
luk ve illiyet bağıyla var olmuş olacağından ezelî olması gerekir. Zira 
Cenâb-ı Hak ezelî olduğu için kendisinden böyle icap (zorunluluk) ve 
illiyet (sebebiyet) yoluyla meydana gelen şeyin de ezelî olması gerekir. 
Ma'lûl (sonuç), illetine (sebep) tâbi olduğundan, ondan sonra olamaz. 
Nitekim sonuç olan hararet, sebebi olan ateşten ayrılamaz.

Halbuki kâinatın sonradan var olduğu, istem dışı ve zorunlu ola­
rak fiil işlemenin Allah Teâlâ'nın zât-ı ulûhiyyetine aykırılığı kesin 
delille sabittir. Bütün âlemin sonradan meydana gelişi vâcibül-vücûd 

olan yüce Allah'ın,



(0 ) UJ J I jO

"O dilediğini yapan" (Burûc 85/16) olduğuna delil olduğu gibi âlemin 
içerisindeki milyarlarca çeşitli eserlerden her birinin varlığı da İlâhî 
iradenin varlığına şahittir. Çünkü bunlardan her birinin varlık saha­
sına çıkıp çıkmaması mümkündür. Mahiyetleri bir olan bölünemeyen 
parçalardan oluşmaktadır. Böyle olmakla beraber her birinin türü, şek­
li, miktarı, zamanı, ortaya çıkışı, tabii özelliği diğerininkinden farklı­
dır. Aynı şekilde bunlardan her biri sonsuz şekil ve vakitlerden birine 
tercih edilerek tahsis edilmiştir. Bu durumlar ise şüphe yok ki âlemin 
yüce yaratıcısının ezelî iradesinden kaynaklanmaktadır. Başka şekilde 
mümkün olamaz.

Filozoflardan bazıları, "Allah Teâlâ,

(fö) J j y  UJ Jlftj
I "

'O dilediğini yapan' (Burûc 85/16) olsaydı kâinatta bu düzen görüle­
mezdi. Çünkü daima İlâhî iradesi değişeceğinden âlemde birtakım sa­
bit kanunlar bulunmaması gerekirdi" demek isterler. Böyle bir kam ise 
Cenâb-ı Hakk'ı aciz insanlarla kıyaslamaktan ileri gelmektedir. İnsanlar 
geleceği keşfedemedikleri için daima fikirlerini, iradelerini değiştirme­
ye mecbur olurlar. Hak Teâlâ'nın zatı ise alîm ve hakîmdir. İçinde bulu­
nulan zamana ve geleceğe ait hiçbir şey O'nun ilminin dışında kalmaz.

Kâinattaki hadiselerin ne şekilde ortaya çıkacağını, ne gibi hikmet 
ve maslahatlara bağlı olacağını ezelî iradesiyle belirleyip tesbit etmiş­
tir. Ve yüce iradesi sayesinde kâinatta birtakım sabit kanunlar meyda­
na gelmiştir.

49. Kudret

Kudret, Allah Teâlâ'nın kâinattaki varlıkların hepsine kendi irade­
sine göre tesir ve tasarrufta bulunmaya kadir olması demektir. Kudret 
sıfatı Cenâb-ı Hakk'm zatında vâcip, zıddı olan acziyet ise mümteni-



dir. Kâinatın düzeninin bu kadar şaşaalı ve yücelik saçan bir halde bu­
lunması yaratıcının kudret ve büyüklüğüne şahittir.

AÇIKLAMA

Yüce Allah kudret sıfatıyla muttasıftır. Mümkün varlıklardan hiç­
bir şey tasavvur olunamaz ki İlâhî kudretin kapsadığı dairenin dışında 
olsun. Allah Teâlâ dilerse bu âlemi bir anda yok eder, dilerse binler­
ce âlemi bir anda var eder. İlmin ve bilimin ilerlemesi İlâhî kudretin 
daha fazla anlaşılmasına hizmet etmektedir. Bir kere astronomi ilmi­
ne bakılsın; uzayda dolaşan milyonlarca gök cisimlerinin büyüklüğü, 
ahengi, intizamı düşünülsün; artık bunlar kâinatın yüce yaratıcısının 
kudret ve büyüklüğünü ispata yetmez mi?

"O, her şeye kadirdir" (Mâide 5/120).

50. Sem'

Sem', Allah Teâlâ'nın işitmesi demektir. Sem' sıfatı Hak Teâlâ'nın 
zatında vâcip, zıddı olan işitmemek ise imkânsızdır. Çünkü işitmemek 
bir eksikliktir. Cenâb-ı Hak ise bütün noksanlıklardan münezzehtir.

AÇIKLAMA

Hak Teâlâ semî'dir (işiten). Diğer ezelî sıfatları gibi semî' sıfatı 
da mükemmelliğin son noktasıdır. O'nun yüce zatı işitme kuvvetine, 
organ ve uzuvlara, havanın ulaşmasına ihtiyaç duymaktan uzak bir 
şekilde bütün harf ve sesleri işitir. Kullarının yalvarmalarını, kalple­
rin yakarışlarını duyar, gizli, açık hiçbir ses O'nun işitmesinin dışında 
kalamaz ve bir şeyi işitmesi diğer şeyleri işitmesine mani olmaz.

"Allah her şeyi hakkıyla işiten ve bilendir" (Mâide 5/76).



51. Basar

Basar, Allah Teâlâ'nın görmesi demektir. Basar sıfatı yüce Allah'ın 
zatında vâcip, zıddı olan körlük ise mümtenidir. Çünkü görmenin ol­
maması bir nâkısa olduğundan Cenâb-ı Hakk'm zatında tasavvur edi­
lemez.

AÇIKLAMA

Yüce Allah basîrdir (gören). Hayal ve vehimden münezzeh, duyu 
organlarının tesirine ihtiyaç duymaktan berî olarak her şeyi görür. Gö­
rülmesi şanından olan her şey Allah Teâlâ'nın zât-ı rubûbiyyetine tam 
bir mükemmelikle âşikâr olur. Bir şeyi görmesi diğer şeyleri görmesi­
ne mani olmaz.

"O hakkıyla işiten ve görendir" (Şûrâ42/ıi).

52. Kelâm

Kelâm, Allah Teâlâ'nın harf ve sese ihtiyaçtan münezzeh olarak 
söylemesi demektir. Kelâm sıfatı yüce Allah'ın zatında vâcip, zıddı 
olan konuşmamak ise mümtenidir. Çünkü konuşmaktan aciz olmak 
bir nâkısa olduğundan O'nun zatında câiz olmaz.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ mütekellimdir. Ezelî kelâm sıfatıyla vasıflandırılması 
bütün peygamberler tarafından mütevâtir olarak nakledilmiştir.

“Ve Allah Musa ile gerçekten konuştu" (Nisâ 4/164) âyet-i kerimesi de 
buna delildir. Bununla beraber kelâmullah, harf ve sesler cinsinden



değildir. Çünkü bunlar havayla, mahreçlerle var olduğundan hâdis- 
tir. Bir zatî sıfat olan kelâmullah ise kadîmdir. Bu sıfatla İlâhî kitaplar 
meydana gelmiştir.

KELÂM-ı NEFSÎ (ZÂTÎ) ve LAFZÎ

Genel olarak kelâm, nefsî ve lafzî kısımlarına ayrılır. Mesela biz 
birçok kere dilimizle sustuğumuz halde kalbimizle kendi kendimize 
bir şeyler söyleriz. Sonra kalbimizdeki bu sözleri harf ve sesler vasıta­
sıyla başkalarına anlatırız. İşte kalp ile olan bu sözlere "kelâm-ı nefsî", 
harf ve seslerden ibaret olan sözlere de "kelâm-ı lafzî" denilir.

Kelâmullaha gelince bu da müşterek olarak kelâm-ı nefsî ve lafzî 
için kullanılır.

Kelâm-ı nefsî, O'nun zatı ile kaim olan ezelî bir sıfattır. Harf ve 
seslerden, tertip ve teliften, Süryânîce ve Arapça gibi bir dil ile vasıf- 
landırılmaktan uzaktır. Allah'ın lafzî kelâmı ise kelâm-ı nefsîyi anla­
maya vesile olan ibare ve işaretlerden oluşmaktadır. Lafız ve harfler­
den, sûre ve âyetlerden oluşmuş olup, İlâhî vahye dayanmaktadır. Bu 
hususta hiçbir mahlûkun etkisi yoktur.

Mesela Kur'ân-ı Kerîm Allah'ın kelâmıdır, O'nun zatı ile kaim bir 
ezelî sıfat olması itibariyle bir kelâm-ı zâtîdir. Mushaflarda yazılı, hafı­
zalarımızda ezberlenen, lisanlarımızla okunan lafız ve kelimeleri itiba­
riyle de bir kelâm-ı lafzîdir.

Kur'ân-ı Kerîm'in mahlûk olup olmaması meselesi bir dönem İs­
lâm âleminde çok önemli İlmî tartışmalara sebebiyet vermiş, bu husus­
ta tartışma ve ihtilaflar Halife Me'mûn zamanından Mütevekkil zama­
nına kadar devam etmiştir.

Ehl-i sünnet'ten olanlar kelâm-ı zâtînin (nefsî) sabit olduğu görü­
şünde oldukları için, bu açıdan Kur'ân-ı Kerim'in mahlûk olmadığı­
na inanmaktadırlar. Mu'tezile ise kelâm-ı zatîyi kabul etmeyip sadece 
kelâm-ı lafzîyi kabul ettiğinden Kur'ân-ı Azîm'in mahlûk olduğuna 
hükmetmiştir.



Gerçekte Kur'ân-ı Mübîn, Allah'ın kelâmı olup O'nun zatı ile kaim 
bir ezelî sıfat olması itibariyle mahlûk değildir. Fakat kelâm-ı zâtîyi 
anlamaya vesile olan ve bizim tarafımızdan bir tertibe göre yazılan, 
telaffuz edilen, ezberlenilen lafız ve kelimeler mahlûktur.

53. Tekvin

Tekvin sıfatı, yaratmak, var etmek, dirilmek, öldürmek, nimet ver­
mek ve azap etmek gibi bütün fiilî sıfatların kaynağı olan ezelî bir sıfat­
tır. Cenâb-ı Hak yüce tekvin sıfatıyla varlık sahasına çıkıp çıkmaması 
eşit olan mümkin şeyleri ezelî iradesiyle yokluktan varlık sahasına çıka­
rır. Allah'ın tekvin sıfatıyla muttasıf olduğuna kâinatın varlığı şahittir.

AÇIKLAMA

Tekvin sözlükte, "yaratma, var etme, meydana getirme, bir şeyi 
yokluktan varlık sahasına çıkarma" anlamına gelmektedir.

Tekvin sıfatı, Mâtürîdî imamlarına göre bütün fiilî sıfatların kay­
nağı ve esası olan ezelî bir sıfattır ki mümkin olan şeyleri iradesine uy­
gun bir şekilde varlık sahasına çıkarma hususunda etki eder. Yaratma 
ve rızık verme, diriltme ve öldürme, nimet verme ve azap etme gibi 
bütün fiilî sıfatlar bu yüce sıfata dayanmaktadır. Eserlerin çeşitliliği iti­
bariyle lafızlar ve tabirler, çoğalıp değişse bile bu sıfat değişmez. Me­
sela Cenâb-ı Hakk'a eşyayı yaratması itibariyle yaratan (halik) ve var 
eden (mûcid) denildiği gibi bu şekilde tecelli eden sıfatına da "halk" ve 
"icâd" denir. Aynı şekilde mahlûkatma hayat ve rızık vermesi yönüyle 
muhyî (dirilten)ve rezzâk (rızık veren) ismi verildiği gibi bu şekilde 
tecelli eden sıfatına da ihya (diriltme) ve terzîk (rızıklandırma) denilir.

Ezelî tekvin sıfatının varlığına akıl ve nakil şahitlik etmektedir. 
Çünkü kâinatın bir yaratıcıya (mükevvin) ihtiyacı âşikârdır. Yaratıcı 
ise tekvin sıfatıyla muttasıf olan zat demektir. Bundan dolayı Allah 
Teâlâ kâinatın yaratıcısı olduğundan kadîm tekvin sıfatıyla muttasıftır. 
Nitekim,



t f t L p o l jU S l

"Cenâb-ı Hakk'ın emri şudur ki bir şeyi dileyince ona 'ol der. O da he­
men oluverir" (Yâsin 36/82) âyet-i kerimesi de buna delalet etmektedir.

Fakat tekvin, Eş'arîler'e göre müstakil bir kadîm sıfat değildir. Bi­
lakis kudret sıfatının meydana gelen şeylere özel bir şekilde taalluk 
etmesinden ibaret itibarî ve izâfî bir durumdur.

54. Haberi Sıfatların Anlaşılması

İslâm dininde yüce Allah'a el, yüz, istivâ gibi bazı sıfatlar nispet 
edilmiştir ki bunların denklik ve benzerliği düşündüren zâhirî mana­
ları kastedilmemiştir. Çünkü Allah Teâlâ'nın zatında "muhâlefetün 
lil-havâdis" sıfatı sabit, zıddı olan denklik ve benzerlik ise müstehil 
yani aklen imkânsızdır. Bundan dolayı bu sıfatlarla Allah'ın şanına la­
yık olan doğru manaların kastedildiğine inanmak gerekir.

AÇIKLAMA

Kur'ân-ı Kerîm ile hadis-i şeriflerde Allah Teâlâ'ya bazı sıfatlar is­
nat edilmiştir ki bunların zâhirî anlamları, yaratılmışlara denkliği ve 
benzerliği çağrıştırdığından bu manaları kastetmeye naklî ve aklî de­
liller engeldir. Bundan dolayı selef âlimleri bu konuda tevakkuf etmiş, 
yani bu sıfatların Cenâb-ı Hakk'ın zatında var olduğuna inanmakla 
beraber doğru manalarının neden ibaret olduğunu ilm-i İlâhîye havale 
etmişlerdir. En sağlam yol da budur. Fakat sonraki âlimler bu sıfatları 
zâhirî manalarına hamleden veya sahih olmayan bir şekilde tevil eden 
birtakım bid'at ve cehalet ehlinin ortaya çıkmasını dikkate aldıkların­
dan bu sıfatlardan her birini Arapça sözlük anlamına uygun, aklî delil­
lerle örtüşen biçimde tefsir ve tevil etmişlerdir.

^  S b j

''Ancak azamet ve ikram sahibi Rabb'inin yüzü baki kalacak" (Rahmân55/27);



Jü

"Allah'ın eli onların ellerinin üzerindedir” (Feth48/ıo);

"Rahmân arşa istiva etmiştir" (Tâhâ 20/5) âyet-i kerimeleriyle,

"Kulların kalpleri Rahmân'ın parmaklarından iki parmağın arasında­

dır''66 hadis-i şerifi bu türdendir. Bunlardaki "yüz, el, istiva, parmak­

lar" şeklindeki sıfatları zat, kudret, istila, galebe, kabz ve bast, celâl ve 

cemal gibi manalar ile tefsir edilmiştir. Bu sıfatların bu gibi manalarda 
kullanılmış olduğu ise birçok lugavî şahitlerle sabittir. Nitekim dili­

mizde de mesela, falan kişinin yüzünden millet istifade ediyor; falan 

vali bir ili bir eliyle idare ediyor, denilir ki bu ifadelerdeki yüzden kasıt 

zat, elden kasıt ise ehliyet ve iktidar olduğu mâlumdur. Gerçi bazan 
bir sözün hakiki manasını kastetmek imkânsız olur. Bu durumda o 

sözden delillerin gösterdiği mecazi anlam kastedilir. Bu nokta her dil­

de mananın en güzel biçimde aktarılma yollarındandır.

Sonuç olarak İslâm dininde Cenâb-ı Hakk'a hâşâ insan şekli isnadı 

(antropomorfizm) inancı mevcut değildir.

İslâmiyet'in hakikatlerine, Arapça'nın özelliklerine, belâgat ilminde­
ki çeşitli beyan tarzlarına vâkıf olmayanlar bazı şer'î naslarda geçen el, 

yüz gibi lafızların zâhirine bakarak böyle yanlış bir görüşte bulunabilir­

ler. Halbuki Cenâb-ı Hakk'ın dengi ve benzerinin olmasından münezzeh 

olduğuna dair binlerce âyet-i kerime ve hadis-i şerifler vardır. Bir kere,

66 Müslim, Kader, 3; İbn Mâce, Mukaddime, 35, Dua, 2; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 
2/168.



"O'nun benzeri hiçbir şey yoktur" (Şûrâ 42/11) âyet-i kerimesiyle,

J jü î  i ı S  d ü iL  u  \ t

"Aklına her ne geliyorsa bil ki Allah ondan faklıdır"67

hadis-i şerifini düşünmelidir de artık İslâm dininde böyle bir yöntemin 
asla geçerli olmadığını kesin olarak anlamalıdır.

Bu yöntem tamamen Hıristiyanlık dünyasında görülmektedir. Hı- 
ristiyanlar Allah Teâlâ'yı hâşâ ihtiyar bir insan şeklinde tasavvur etmiş 
ve bu şekilde yaptıkları birtakım levhalarla kiliselerini süslemişlerdir.

Gerçi hicrî üçüncü asrın başlarında İslâm âleminde ortaya çıkıp 
mücessime adıyla anılan küçük bir topluluk da Allah Teâlâ'nın zatına 
cisim ve şekil isnat etmişlerse de bunlar çok fazla yaşamayarak yok ol­
muşlardır. Cenâb-ı Hak onların söylediklerinden yüce ve münezzehtir.

55. İlâhî Sıfatların Taallukları

Allah'ın yüce sıfatlarından irade, kudret, ilim, sem', basar, tekvin 
sıfatlarının kendilerine ait özel taallukları vardır.

AÇIKLAMA

Allah'ın yüce sıfatlarının münasebetinden (izafe edilmesinden) 
kasıt, Cenâb-ı Hakk'ın bu sıfatlardan biriyle bir şeyi bir şekle tahsis 
etmesi; bir şeyi yaratmak ile terkedebilmesi; bir şeyi bilfiil var etmesi 
veya yok etmesi; bir işin ortaya çıkmasını sağlaması veya başkalarının 
anlamalarını sağlaması demektir. Nitekim gelecek başlıklarda bu du­
rum daha kolay anlaşılacaktır.

67 Nâşir: Müellif bu ifadeyi hadis olarak zikretmesine rağmen hiçbir hadis kaynağında 
böyle bir ifadeye rastlayamadık. Muhtemelen bu ifade kelâm eserlerinde sıklıkla kulla­
nılan bir sözdür.



56. İrade ve Kudret Sıfatlarının Taalluku

İrade ve kudret sıfatları sadece mümkün olan şeylerle alakalıdır. 
İrade sıfatı taalluk ettiği şeyi bir şekle tahsis eder, bir şeyin yaratılma­
sıyla yaratılmaması şıklarından birini tercih eder. Kudret sıfatının ta­
allukuyla da Cenâb-ı Hakk'ın bir şeyi var edip etmemesi sahih olur.

AÇIKLAMA

İrade ve kudret sıfatları Allah Teâlâ gibi vâcibata (yani yokluğu 
düşünülemeyen), Allah'ın ortağının olması veya iki zıddın bir ara­

da bulunması gibi aklen imkânsız olan şeylere taalluk etmez. Çünkü 
vâcip olan şey, zatıyla var olduğundan onun var edilmesi veya yok 

edilmesi mümkün olmaz. Aklen imkânsız olan bir durum ise, yokluğu 
sabit, varlığı imkânsız olduğundan bunun da var edilmesi veya yok 

edilmesi tasavvur edilemez.

İrade sıfatının taalluku yalnız ezelîdir. Mümkün şeylerin meydana 

gelmesi esnasında tekrar taalluk etmesine ihtiyaç yoktur. Kudret sıfa­

tının taalluku da Mâtürîdîler'e göre sadece ezelîdir. Kudretin ezeldeki 
taallukuyla Allah Teâlâ'nın olup olmaması mümkün olan şeyleri var 

edip etmemesi mümkün olur. Bilfiil var edip etmeme ise tekvin sıfatı­

nın taallukuyla ortaya çıkar.

Ancak Eş'arîler, tekvin sıfatını kabul etmediklerinden onlara göre 
kudretin bir de ezelî taalluku vardır. Kudretin ezeldeki yani mümki- 
nin vukuu esnasındaki taallukuyla yaratma ve yok olma fiilleri mey­

dana gelir.

Mesela İlâhî iradenin taalluku bir şahsın filan şahsın filan zaman 

ve mekânda şu gibi vasıflara sahip olarak dünyaya gelmesini ezelde 

tahsis ve tayin eder. Kudret sıfatının ezeldeki taallukuyla da Cenâb-ı 
Hakk'ın o şahsı, o şekilde yaratması mümkün olur. Sonra tayin edilmiş 
zaman gelince de kudret sıfatının tekrar taalluk etmesiyle Allah Teâlâ 

o şahsı ezelî iradesine uygun olarak derhal yaratır.



İlâhî kudret, ezelî iradeye zıt bir şekilde ortaya çıkmaz. Çünkü İlâhî 
iradenin İlâhî kudrete aykırı olması aklen imkânsızdır. Allah Teâlâ bir 
şeyi irade etsin de o şey olmasın bu olamaz.

57. İlim ve Kelâm Sıfatlarının Taalluku

İlim ve kelâm sıfatları hem olup olmaması mümkün olan şeylerle 
hem varlığı zorunlu olan vâcip şeylerle hem de varlığı imkânsız olan 
mümteni şeylerle ilgilidir.

İlim sıfatının taalluku, Allah Teâlâ'nın her şeyi açık bir şekilde bil­
mesini gerektirir. Kelâm sıfatının taalluku da Cenâb-ı Hakk'ın emirle­
rini, nehiylerini ve diğer hükümlerin yüce melekler aracılığıyla yüce 
peygamberlerin almalarına delalet eder.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ, ezelî ilmiyle yüce zatı ve sıfatları gibi vâcibatı (olmala­
rı zaruri olanları), mahlûkatm fiilleri ve hareketleri gibi mümkin olan 
şeyleri ve iki zıddm bir araya gelmesi gibi mümteni (imkânsız) olan 
şeyleri bilir. Hiçbir şey yoktur ki yüce ilim sıfatının taalluk etmesiyle 
yüce zatına âşikâr olmasın. Bilinen şeylerin çokluğu, çeşitliliği hâdis 
şeylerin farklı zamanlarda meydana gelmesi ezelî ilim sıfatının çeşitli 
olmasını ve değişmesini gerektirmez.

Mesela, Cenâb-ı Hak, Zeyd'in falan zamanda doğacağını ezelî il­
miyle nasıl biliyorsa onun doğumunu, doğumu esnasında da yine o 
ezelî ilmiyle öylece bilir. Çünkü Allah'ın ilmi, ezelden ebede doğru 
devam edicidir. Yüce zatına gaflet gelemeyeceğinden İlâhî ilminin ye­
nilenmesi tasavvur edilemez. Bundan dolayı muhakkik âlimlere göre 
yüce ilim sıfatının yalnız bir taalluku vardır ki o da ezelîdir.

Bununla Cenâb-ı Hakk'ın zat ve sıfatları zamana bağlı olmadığın­
dan ezelî ilmi geçmiş, şu an ve gelecek ile sınırlandırılamaz.

Allah Teâlâ ezelî kelâm sıfatının ezelî veya ebedî olan taallukuyla 
da yaptığı işleri, mesela, İlâhî zatının kıdem ve bekâsı gibi vâcip olan



şeyleri; kavimlerin yaşaması ve ölmesi gibi mümkin olan konuları, Al­
lah'ın ortağı olması gibi imkânsız olan şeyleri yüce melekleriyle kıy­
metli peygamberlerine anlatıyor.

Bu anlatma, yüce kelâm sıfatının taallukuyla sonradan meydana 
gelip Allah'ın zâtî kelâmına delalet eden harf ve sesleri işittirme yoluy­
la veya diğer bir şekille gerçekleşir.

"Allah Teâlâ zatı ve sıfatlarının hakikatini en iyi bilendir."

58. Sem' ve Basar Sıfatlarının Taalluku

Sem' ve basar sıfatları, gerek vâcip gerek câiz olan her varlığa ta­
alluk ederek o mevcudun en güzel bir şekilde ortaya çıkmasını ifade 
ederler. Fakat meydana gelmesi câiz olsun olmasın ma'dûm (yok) olan 
şeylere taalluk etmezler. Çünkü yok olan şeyler görülüp işitilmeye 
müsait değildir.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ sem' ve basar sıfatlarının taalluklarıyla kendi yüce za­
tını görüp ezelî kelâmını işittiği gibi gizli olsun açık olsun her mevcu­
du da görüp sesini işitir. Fakat ma'dûm olan şeyler görülüp işitilmeye 
elverişli olmadığından bu iki yüce sıfatın taalluk dairesine giremez.

Sem' ve basar sıfatlarının taalluku, işitilen ve görülen şeylere tâbi­
dir. Bundan dolayı işitilen ve görülen şeyler hâdis yani sonradan mey­
dana gelmiş varlıklar olunca bu iki kadîm sıfatın taalluk ettikleri şeyler 
de hâdis olarak ezelde vâki olur.

59. Tekvin Sıfatının Taalluku

Tekvin sıfatı yalnız câiz olan şeylere taalluk eder. Câiz olan şeyleri 
yaratmak ve yok etmek hususunda iradeye uygun olarak etkili olur.



AÇIKLAMA

Ezelî tekvin sıfatı yalnız mümkinata ezelde taalluk eder. Yoksa vâ­
cip ve mümteni şeylere, meselâ Cenâb-ı Allah'ın kendi yüce zatına bir 
ortak ve dengini yaratması yahut bir şeyin varlığıyla yokluğunu bir 
anda birleştirmesi gibi hususlara taalluk etmez. Çünkü bunlar tekvin 
sıfatının taallukuna müsait değildir.

"Allah Teâlâ bu gibi işleri yaratamaz, buna kadir değildir" tarzın­
daki ifadeler, yüce Allah'ın zatı için acziyet ima edeceğinden edebe 
aykırıdır. Bundan dolayı bu gibi ifadelerden sakmılmalıdır.

60. Allah Teâlâ İçin Câiz Olan Şeyler

Aklen imkânsız olan şeylerin dışındaki her şeyi -ne kadar hâri- 
kulâde olursa olursa olsun- yaratmak; kul hakkında aslah olup olma­
yan işleri meydana getirmek, hidayet ve dalâlet fiillerini yaratmak, 
küfür ve şirkin dışındaki dilediği günahları affetmek ve bağışlamak 
Allah Teâlâ için aklen câizdir. Çünkü yüce Allah, kudret ve hikmet sa­
hibi olup mülkünde dilediği gibi tasarrufta bulunmaya hak sahibidir.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ'nın yüce zatı hakkında şu durumları düşünmek aklen 
câizdir.

1. Allah, aklen imkânsız olmayan her şeyi -ne kadar eşsiz, ne ka­
dar hârikulâde olursa olsun- yaratması aklen câizdir. Nitekim âlemin 
intizamı buna şahittir.

"Şüphesiz ki Allah her şeye kadirdir" (Bakara 2/20).

2. Cenâb-ı Hakk'ın kulları hakkında aslah olup olmayan şeyleri ya­
ratması câizdir. Cenâb-ı Hak hikmetli bir yaratıcıdır. Hikmetine uygun



olan her şeyi yaratır ve sırf İlâhî bir lutfu olmak üzere kullan hakkında 

aslah olan işleri meydana getirir. Yoksa her halde aslah olan şeyleri ya­

ratmak kendisine vâcip değildir. Eğer vâcip olsaydı, kâinatta yapmış 

olduğu bütün İlâhî lutufları mecburen (ıztırarî) yapılan işler türün­

den olurdu; O'nun zât-ı İlâhîsi ise hamde ve şükre müstahak olmazdı. 

Çünkü şükür ve hamdi gerektiren fiiller ihtiyarî olarak yapılanlardır.

Bununla beraber aslah olan işleri yaratmak vâcip (zorunlu) olsaydı 

ya terkedilmesi mümkün olmazdı. Bu durumda Allah Teâlâ'nın hâşâ 

aciz ve mecbur olması gerekirdi.

Yahut terkedilmesi akılsızlık sayılırdı, bu durumda da zât-ı İlâhî­

nin hâşâ akılsızlık ile nitelenmesi gerekirdi. Halbuki hikmetli olan yüce 

yaratıcının acziyet ve akılsızlıktan münezzeh olduğu açık bir hakikattir.

Eğer herkesin hakkında aslah olanı yaratmak vâcip olsaydı Allah 

Teâlâ bu dünya ve ahirette azap gören kâfir fakiri yaratmazdı.

Bununla beraber Cenâb-ı Hak bir kulu hakkında eğer aslah olan 

işleri yaratmazsa mutlaka bu diğer bir maslahat ve hikmetten kaynak­

lanmaktadır. Allah'ın fiilleri hikmet ve maslahatlardan uzak olamaz.

"O, hüküm ve hikmet sahibidir, her şeyden haberdardır" (En'âm 6/18).

3. Cenâb-ı Hakk'ın dilediği kulu hakkında hidayeti (ihtida) ve di­

lediği hakkında dalâleti yaratması câizdir. Hiç kimse Allah Teâlâ'nın 

hidayete erdirdiğini saptıramaz; dalâlete düşürdüğünü hidayete ulaş- 

tıramaz.

Nitekim Kur'ân-ı Kerîm'de,

"Allah kime hidayet ederse o hidayet bulur" (isrâ 17/97);



"Allah kimi saptırırsa artık ona hidayet eden bulunamaz" (Zümer 39/23) 

buyrulmuştur. Ancak bazan hidayet ve dalâlet fiilleri, Allah Teâlâ'nın 
dışındakilere de mecazen isnat edilir. Cenâb-ı Hakk'm bir kulunu hi­
dayete erdirmesi veya dalâlete düşürmesi, o kulun kendi seçimine da­
yanır. Bu şekilde tecelli eden İlâhî fiilde hâşâ cebir ve zorlama şaibesi 

yoktur (5. baba bakınız).

4. Cenâb-ı Hakk'm küfür ve şirkin dışında küçük ve büyük günah­
ları affetmesi câizdir. Şöyle ki küfür ve şirk insanların işleyebilecekleri 
cinayetlerin son derecesi olduğundan sahibi bundan dönerek tevhid 
dairesine girmedikçe bu cinayetin affedilme ihtimali yoktur. Böyle 
bir cinayeti affetmek hikmetin gereğine aykırıdır. Nitekim Kur'ân-ı 
Kerîm'de,

"Allah, şüphe yok ki kendisine şirk/ortak koşulmasını affetmez fakat bu­
nun dışında olan günahlardan dilediği kimse için affeder" (Nisâ4/48) buyrul­
muştur. Bundan dolayı Cenâb-ı Hak küfür ve şirki affetmez, ancak 
bunun dışında bulunan günahları dilerse affeder. Tövbe bulunsun bu­
lunmasın. Ve dilerse affetmeyip sahibini bir müddet cezalandırır. Bu 

durum Allah'ın dilemesine bağlıdır.

Cenâb-ı Hak, rahmet edenlerin en rahmetlisi olduğundan itaatkâr 
kullarına sevap vaat etmiştir. Bu ilâhî vaatte asla vazgeçme gerçekleş­
mez. Çünkü vazgeçme câiz görüldüğü takdirde yalan ortaya çıkmış 
olur. Yalan ise Allah Teâlâ hakkında imkânsız bir durumdur. İlâhî 
mağfirete mazhar olmayan günahkâr kullar hakkında da ilâhî tehdidi 
(vaîd) vardır. Bundan dolayı mümin olduğu halde günah işlemiş olan 
kimse -tövbe etmeksizin- vefat eder de mağfirete mazhar olmazsa bu 
günahı yüzünden bir müddet azap görür.



Kısacası insanlar için günahlardan sakınarak ibadet ve taatte bu­
lunmak kulluğun gereğidir. Bir müslüman dinî vazifelerini sadece 

Allah'ın rızasmı kazanmak, O'nun zatını takdis etmek ve yüceltmek 
maksadıyla yapar. Cennet ümidi, cehennem korkusu ve başkalarma 
göstermek arzusuyla yapmaz; bu şekilde yapılacak ibadetlerin İslâm'a 
göre kıymeti yoktur. Zaten bizi kulluğu yerine getirmeye muvaffak kı­

lan da yine Cenâb-ı Hakk'm bizzat kendisidir.

Artık bizim nail olacağımız sevap ve mükâfat şüphe yok ki sırf 

Allah'ın bir fazlıdır. Maruz kalacağımız azap ve ceza da ilâhî adaletin 

tecellisinden başka bir şey değildir.

61. Allah'ın Görülmesi

Allah Teâlâ'nın ilâhî şanına layık bir şekilde görülmesi aklen câiz, 
naklen sabittir. Müminler ahiret yurdunda bu en büyük nimete kavu­

şacaklardır. Nitekim,

E \ V

"Kıyamet gününde birtakım yüzler (müminler) aydınlık ve parlaklık içeri­

sinde Rab'lerine bakacaklardır" (Kıyâme 75/22-23) âyet-i kerimesi buna delildir.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ'nın (dünyada) gözle görülmesi (rü'yetullah) aklen im­
kânsızdır. Şu kadar ki âlimlerin çoğunluğunun açıklamalarına göre bu 
büyük nimete dünyada hiçbir zat ulaşamamıştır. Fakat ahiret yurdun­

da müminlerin bu yüce nimete nail olacakları hakkında Ehl-i sünnet 

âlimleri ittifak halindedir. Nitekim,



"Mehtaplı bir gecede birbirinize engel olmadan ayı gördüğünüz gibi Rabb'i- 
nizi göreceksiniz"68 hadis-i şerifi de bunu ifade etmektedir. Ancak Şîa ile 
Mu'tezile'den bir fırka, rü'yetullahı kabul etmemektedirler. Bunlar,

"Gözler O ’nu idrak edemez" (En'âm 6/103) âyet-i kerimesiyle istidlalde 
bulunmak istiyor ve görmenin meydana gelmesi için tahayyüz (mekân 
tutma), aynı hizada bulunma, gözdeki ışınların görülecek şeye ulaş­
ması, görülecek şeylerin şeklinin gözbebeğinde iz bırakması gibi şey­
lerin şart olduğunu dikkate alıyorlar.

Halbuki, "Gözler O'nu idrak edemez" âyet-i kerimesi Cenâb-ı 
Hakk'ın ihata yoluyla görülemeyeceğine delalet eder. Yoksa mutlak 
olarak görmenin olmayacağına delalet etmez. Hz. Musa gibi bir yüce 
peygamberin Allah'ı görmeyi talep etmesi bu görmenin imkânına dair 
açık bir delildir.

Görme için mekân tutma, karşılıklı bulunma ve bunun gibi şey­
lerin şart olması ise bu fâni âleme aittir. Görünmeyeni (gâib) görünür 
(şâhid) âleme kıyas etmek; Allah'ın görülmesini diğer görmeler türün­
den addetmek doğru olamaz. Bu gibi sıradan şartlara ihtiyaç kalmak­
sızın keyfiyet ve ihatadan uzak olarak rü'yetullah gerçekleşebilir.

Kısacası nezih bir inanca sahip olan her müminin en büyük arzusu 
rü'yetullahtır. Bir mümin için Allah'ımızın cemal ve kemalini müşahe­
de etmekten daha yüce bir ruhanî zevk tasavvur edilemez.

Ey Allahım! Bizi cemalini görmekle rızıklandır. Âmin...

68 Buhârî, Mevâkîtü's-Salât, 16, Tevhîd, 24; Tirmizî, Cennet, 17.



İKİNCİ BÖLÜM

PEYGAMBERLİK

Nübüvvete dairdir ve iki kısımdan oluşmaktadır.

BİRİNCİ KISIM

62. Peygamberlere İman

Yüce peygamberlere (enbiyâ-i izâm) iman etmek farzdır. Bir kısım 
üstün şahsiyetler, yaratılmışları irşad ve onlara dinî hükümleri tebliğ 
etmek için hikmetine binaen Allah tarafından gönderilmişlerdir. Bu 
mümtaz kişilerin nübüvvet ve risaletleri kendi zamanlarına göre in­
sanları ikna edip, karşıtlarının delillerini çürütecek apaçık mucizeler­
le desteklenmiştir. Bu yüksek şahsiyetler için vâcip, mümteni ve câiz 
olan sıfatlar ve durumlar vardır. Bir kısmına Allah tarafından kitap, 
şeriat ihsan olunmuştur ki bunlara "rusül-i kirâm, mürselîn" denir. Bir 
kısmı da kendinden önceki bir peygamberin kitap ve şeriatıyla amel 
etmeye ve bunların hükümlerini insanlara tebliğle emrolunmuşlardır. 
İşte yüce peygamberlere iman bu konuları bilip tasdik etmekten ibaret­
tir. Allah'ın salât ve selâmı hepsinin üzerine olsun.



AÇIKLAMA

Enbiyâ, "nebî" kelimesinin çoğuludur. Nebî, "haber veren" anla­
mındadır. Farsça'da "peygamber" denilir. Yüce peygamberler insan­
lara ilâhî hükümleri haber verdikleri için böyle isimlendirilmişlerdir. 
Peygamberan-i zîşan hazretleri Allah tarafından yaratılmışları ikaz ve 
irşad için gönderildiklerinden dolayı da "rusül-i kirâm - mürselîn" 
olarak isimlendirilmişlerdir.

Bir görüşe göre nebî ve resûl kavramları aynı anlamdadır. Pey- 
gamber-i zîşanm her birine nebî denildiği gibi resûl de denilebilir. Di­
ğer bir görüşe göre resûl, kendisine kitap ve müstakil şeriat verilen zat­
tır. Binaenaleyh her resûl, nebî olduğu halde, her nebî resûl değildir.

Yüce peygamberlerden her biri, kendi ümmetinin karakterine (ka­
biliyetine) ve döneminin icaplarına göre mucizeler ortaya koymuşlardır.

Mesela, Hz. Musa [aleyhisselâm] zamanında sihir çok gelişmiş oldu­
ğundan onun ortaya koyduğu mucizeler, sihirbazları aciz bırakacak bir 
tarzda tecelli etmiştir. Hz. İsa [aleyhisselâm] asrında da tıp ilmi ileri bir 
seviyeye ulaşmış olduğu için onun mucizeleri de tıbbın erişebileceği 
seviyelerden çok yüksek bir mahiyette ortaya çıkmıştır. Resûl-i Ekrem 
Efendimiz'in [sallallahu aleyhi vesellem] yaşadığı Asr-ı saadet'te ise belâgat 
ve fesahat fevkalâde ilerlemişti. Bundan dolayı onun getirdiği mucizele­
rin en muazzamı da belâgat ve fesahatin zirvesinde olup başka bir sözle 
karşılaştırılması dahi mümkün olmayan Kur'ân-ı Mübîn olmuştur. En- 
biyâ-ı kirâmın bulundukları nübüvvet ve risalet makamı insanlığın en 
yüksek ve en şerefli mertebesidir. Bunun fevkinde hiçbir pâye, hiçbir şe­
ref düşünülemez. Bu ulvî mertebe Cenâb-ı Hakk'ın ihsanı olduğundan 
hiç kimse kendi istidadıyla, kendi çaba ve gayretiyle ona nail olamaz.

63. Peygamberliğin Aklen Mümkün Olması

Nübüvvet ve risalet aklen imkânsız değildir. Aksine hikmet-i ilâ- 
hiyye gereği olup bilfiil vâkidir. Şöyle ki bir kısım seçkin şahsiyetler 
nübüvvet ve risalet iddiasında bulunmuş, bu iddialarını birçok açık



mucizeyle ispat etmişler, insanlık âlemini irşad edip onları yüceltmeye 
muvaffak olarak asırlardan beri yaratılmışların hürmet ve övgüsüne 

mazhar olmuşlardır.

AÇIKLAMA

Hikmet sahibi bir yaratıcının kutsal varlığına inanan insanlar için 
nübüvvet ve risaletin cevazını inkâra, vukuunda tereddüde asla imkân 
yoktur. Hatta filozoflar ve akılcılardan bazıları nübüvvet ve risaletin 
zorunlu olduğunu ileri sürmüşlerdir. Bize göre nübüvvet ve risalet 
ilâhi hikmetin neticesidir. Çünkü Allah Teâlâ hakîm, rahîm ve kerîm­
dir. Bundan dolayı kullarını irşad edip hidayet yolunu göstermek ve 
saadete ulaştırmak için bazı seçkin kullarını ulvî bir vazife olan nübüv­
vet ve risaletle görevlendirmiştir. Hakikat odur ki beşerî kemalatın ör­
nek şahsiyetleri olan peygamberler, Allah'ın fazlı olarak nübüvvet ve 
risalete nail olmuş, bu husustaki davalarında sadık olduklarını birçok 
mucizeyle ispat etmiş ve pek çok muvaffakiyete mazhar olmuşlardır.

64. İnsanlığın Peygamberlere İhtiyacı

İnsanlığın gerçek birer mürşid olan yüce peygamberlere olan ihti­
yacı âşikârdır. Beşeriyetin saadeti, hidayete nail olması, fikrî ve ahlâkî 
olarak kemale ulaşması ancak peygamberlere ittiba etmekle mümkün 
olur. İşte beşeriyetin bu husustaki ihtiyacını karşılayabilmek için Al­
lah tarafından bir lutuf olarak nebîler ve resûller gönderilmiştir. Yüce 
peygamberlerin gönderilmesinde birçok hikmet ve maslahat vardır. 
Kısacası, itikadı hükümlerin teyit ve talimi, vazife-i ubûdiyetin tayi­
ni (kulluk görevlerinin belirlenmesi), birtakım fiiller ve eşyanın iyi ve 
kötü olarak ayırt edilmesi, güzel ahlâkın telkini, beşerî hukukun ika­
mesi, toplumsal bağların güçlendirilmesi, bir kısım besinlerin ve ilaç­
ların fayda ve zararlarının açıklanması, faydalı sanatların ve hayatın 
idamesi için gerekli olan şeyleri bildirmek, birtakım tarihî olayları ve 
kâinatın oluşu ile ilgili meseleleri açıklamak. Bir diğer ifadeyle hüccet-i 
bâliga-i ilâhiyye yani Allah Teâlâ'nın en yüce delili tamamlanmıştır



AÇIKLAMA

Allah Teâlâ insanlara kendi içlerinden bir kısım yüce şahsiyetle­
ri peygamber olarak göndermiştir. Bunda birçok hikmet ve maslahat 
vardır. İşte bunların bir kısmını özetle veriyoruz.

1. "Nübüvvet sayesinde itikadî hükümler teyit ve talim buyrul- 
muştur." Şöyle ki akıl sahibi olan insan, âlemin bir yaratıcısı olduğuna 
ve yaratıcının birtakım sıfatlarının olacağını tek başına bilebilir. Fakat 
diğer ilâhî sıfatları anlayamaz. Mebde ve meâda müteallik meseleleri 
keşfedemez. Ayrıca cismanî haşrin vuku bulacağını, ahiret sorumlulu­
ğunun sabit olduğunu ve daha birçok hakikati akılla öğrenemez. Bu 
hususlarda bir rehbere, ilham saçan bir öğretmene muhtaçtır. İşte yüce 
peygamberler, insanların Allah'ın zatı ve sıfatları hakkındaki bilgilerini 
kuvvetlendirmiş ve onlara itikadî hükümleri de temel olarak anlatıp 
öğreterek bu tür önemli bilgilerden ve hakikatlerden haberdar etmiştir.

2. "Nübüvvet sayesinde kulluk görevleri tayin edilmiştir." Şöyle ki 
akıl sahibi olan herkes bütün kâinatta ilâhî lutfun tecelli olduğunu gö­
rür. En küçük bir mahlûkatın bile ilâhî ihsandan mahrum kalmadığım 
anlar. Bu cihetle yaratılmışlara karşı kerim olan yüce Allah'a kalben 
muhabbet eder, mazhar olduğu feyizlerden dolayı şükretmek ister, 
kulluğunun gereği olan görevleri düşünür, Allah'ın rızasını kazanmak 
için de itaat ve ibadette bulunmak gerektiğini hisseder. Fakat nasıl iba­
det edeceğini, kulluk görevlerinin nelerden ibaret olduğunu, Allah'ın 
rızasına uygun olacak itaat ve ibadetleri ne şekilde ifa edeceğini kendi 
kendine keşfedemez. Bu yüzden gaybdan bilgi alan (âlem-i gaybdan 
müteveccih) ve Hak Teâlâ tarafından bu bilgilere muktedir kılman bir 
zatın irşadına muhtaç bulunur. İşte yüce peygamberler mazhar olduk­
ları vahiy ve ilham sayesinde, insanların bu hususlardaki vazifelerinin 
nelerden ibaret olduğunu tayin ve bu vazifelerin ne suretle ifa edilebi­
leceğini öğretmişlerdir.

3. "Nübüvvet sayesinde, birtakım fiiller ve eşya iyi ve kötü (hüsün 
ve kubuh) olarak belirlenmiştir." Şöyle ki insanlar bazı fiil ve eşyanın 
hüsün ve kubhunu, yani kemal sıfatı olup olmadığını, tabiata (tab'a)



ve yaratılış amacına (garaza) uygun olup olmadığını kendi akıllarıy­
la idrak edebilirler. Ancak bazan olur ki bir şeyin hüsün ve kubhunu 
mücerred (soyut) akılla anlaması kabil olmaz ve hayrette kalabilir. Bir 
akıl sahibinin hüsün gördüğünü, diğer bir kişi kabih görür. Özellikle 
bir kısım fiil ve eşyanın dünyada övgü ve yergi; ahirette sevap ve ceza 
gerektirip gerektirmeyeceğine dair hüsün ve kubhunu ayırt etmede 
insan aklı yetersizdir. İşte bu gibi şeylerin hüsün ve kubhu yüce pey­
gamberlerin emir ve nehiyleri sayesinde anlaşılmış, onların emrettik­
leri şeylerin güzel olduğu, bunların aksine nehyettiklerinin de kabih 
olduğu belirlenmiştir.

4. "Ahlâkî faziletler telkin edilmiştir." Şöyle ki gerek fertlerin ve 
gerekse fertlerden oluşan toplumun yükselmesi ve toplumsal düzen 
ahlâkî erdemlerle var olur. Binaenaleyh ahlâkî faziletlerin nelerden 
ibaret olduğunu tayin edecek ve bunları etkili bir şekilde telkin edecek 
yüce şahsiyetlere ihtiyaç vardır. İşte peygamberler bütün ahlâkî fazi­
letleri ümmetlerine talim ve telkin etmiş, insanlığın kemale ulaşması­
nın güzel ahlâk ile gerçekleşebileceğini çok etkili bir şekilde açıklaya­
rak onları her türlü ahlâksızlıklardan alıkoymuşlardır.

5. "Medenî hükümler tesis edilmiştir." Şöyle ki insanlar tabii olarak 
medenîdirler. Aralarında birtakım medenî muâmelât cereyan eder. Bi­
naenaleyh bu hususta birçok hüküm ve kaideye ihtiyaç vardır ki medenî 
hayatın güzelce devamı mümkün olabilsin. İşte peygamberler tarafın­
dan bu hüküm ve kaideler tesis edilmiştir. Bu hükümlere ittiba eden 
kavimler yüksek medeniyetler kurmuş ve bu medeniyetlerin şaşaalı 
eserleri yeryüzüne yayılarak birçok toplum bunlardan istifade etmiştir.

6. "Sosyal bağlar kuvvetlendirilmiştir." Şöyle ki insanlar fıtraten 
cemiyet halinde yaşamaya mecbur olduklarından aralarında tabii 
olarak birtakım münasebetler vardır. Fakat bu münasebetlerin güzel 
bir intizam dairesinde cereyan etmesi insanların bir birlik noktasına 
yönelmesine, aralarında bir sevgi ve muhabbet duygusunun varlı­
ğına bağlıdır. Halbuki insanlar güzel bir terbiyeye sahip olmadıkça 
aralarında bu gibi yüksek olgunluk tecelli edemez. Bir insan nezih bir



terbiyeye mazhar olmalıdır ki zulüm ve baskıya eğilimli olan nefsine 

mağlup olarak sosyal ahengi bozmaya çalışmasın. Kendi şahsî menfa­
atlerini temin için başkalarına zarar vermeye kalkmasın. İşte insanlara 
bu ruh terbiyesini veren peygamberlerdir. Bu sayede insanlar arasında 

sağlam bir bağ meydana gelmiş, pek çok insan bencillikten kurtulmuş, 

birtakım İçtimaî sorunların üstesinden ezelî kadere razı olarak güzel 

bir şekilde gelebilmiştir.

7. "Bir kısım gıdaların, ilaçların faydaları ve zararları açıklanmış­
tır." Şöyle ki insanlar eskiden beri hayatlarını devam ettirebilmek için 

yiyecek ve içecekler sağlamaya ve sağlıkları bozulduğunda ilaç kullan­

maya muhtaç olmuşlardır. Fakat vücuda faydalı olan, sağlığa hizmet 

eden maddeleri keşfetmek ve belirlemek pek çok tecrübeye bağlıdır ve 
uzun zamanların geçmesine muhtaçtır. Hele bazı maddelerin tecrübe 

edilmesi âdeta imkânsız veya zararlı sonuçları icap ettirir. İşte insanlı­

ğın maruz kaldığı bu problem de başlangıçta peygamberler vasıtasıyla 

bertaraf edilmiş, bu sayede insanlar birçok tecrübe dönemi geçirme 

zahmetinden kurtularak kendilerine faydalı olup olmayan bir hayli 
maddelerin bilgisini elde etmişlerdir.

8. "Faydalı sanatlar, hayatî öneme haiz gereksinimler tarif edil­

miştir." Şöyle ki insanların mutluluğunu sağlamak, fıtratlarında gizli 

bulunan kabiliyetleri geliştirmek için kendilerine peygamberler tara­

fından birçok faydalı sanatlar öğretilmiş; ziraat, terzilik, gemi inşası 
gibi hayatî öneme sahip hususlar tarif ve tavsiye edilerek bu sayede 

insanlık için ilerleme yolları açılmıştır.

9. "Bir kısım ontolojik hakikatler, tarihî olaylar açıklanmıştır." Şöy­

le ki peygamberler birtakım yaratılış kanunlarını, fıtratın birtakım gizli 

sırlarını ümmetlerine anlayabilecekleri bir şekilde açıklayarak onları 

kâinatın yaratıcısının kudretinden ve büyüklüğünden haberdar etmiş 
ve birtakım geçmiş kavimlerin garip, tarihî hallerini olduğu gibi haber 

vererek ümmetlerinin gafletten uyanmak için bu konuda bilgi sahibi 

olmalarını sağlamışlardır.



İnsanlara kendi akıllarıyla keşfedebilecekleri birtakım bilimsel 
gerçekleri, bazı ilimleri ve sanatları detaylı bir şekilde öğretmek; geç­
miş kavimlerin tarihlerine ait genel olaylara dair açıklamalı bilgiler 
vermek ise peygamberlerin yüce görevlerinden değildir.

10. "Allah'ımızın apaçık delili tamamlanmıştır." Şöyle ki Allah tara­
fından insanlara pek çok peygamber gönderilmiştir. Bu yüce şahsiyet­
ler, insanlara ilâhî hükümleri tebliğ etmiş, itaat edenleri sevapla müjde­
lemiş, isyan edenleri azap ile sakmdırmıştır. Bu sayede insanların inan­
ca ve başka diğer konulara ilişkin görevleri belirlenmiştir. Artık kıyamet 
gününde, "Rabbimiz, biz görevlerimizin nelerden ibaret olduğunu bil­
miyorduk" diye özür beyan edebilmeleri mümkün değildir. Ne putlara, 
ateşlere, insanlara tapan cahillerin ne de, "Tabiat ötesini anlayabilmek 
için insan aklı yeterli değildir" şeklinde inkâr vadisine düşen poziti­
vizm, septisizm ve agnostisizm mensuplarının mazeret öne sürmelerine 
imkân kalmıştır. Nitekim şu âyet-i celile bunu ifade etmektedir:

"Peygamberlerden sonra, insanların Allah'a karşı bir hüccetleri olmama­
sı için, gönderilen müjdeci ve uyarıcı peygamberlerden bir kısmını daha önce 
sana anlatmış, bir kısmını da anlatmamıştık. Allah, Musa'ya hitap etmişti. 
Allah güçliidür, Hakîm'dir" (Nisâ 4/165).

65. Peygamberliğin Delili Mucize

Peygamberlik (nübüvvet ve risalet) mucize ile kesin olarak belli 
olur. Mucize, Allah tarafından gönderilen üstün nitelikli bir zatın pey­
gamberlik iddiasında doğru olduğunu ispat etmek için ilâhî kudret ile 
göstermeye muvaffak olduğu olağanüstü olaylardan ve bir kısım üs­
tün niteliklerden ibarettir ki başka insanlar bunun benzerini getirmeye 
güç yetiremez ve bu üstün niteliklere ulaşamaz.



Peygamberlerin gösterdiği olağanüstü olaylar (harikalar) tabiatta 
geçerli kanunlara aykırı görülmekle beraber aslında mümkün olan hu­
suslardandır.

Zaten tabiat kanunları ve diğer fiziksel kanunlar da mümkün olan 
şeylerden olduğundan ve bu kanunlara aykırı olacak bazı işlerin ger­
çekleşmesini inkâra mahal yoktur. İlâhî kudretin ilişkisiyle bu gibi iş­
lerin varlık alanına çıkması akla aykırı değildir.

Mademki peygamberlerin gönderilmesi ilâhî hikmetin gereklerin­
dendir, o halde bu seçkin şahsiyetlerin mucizelerle desteklenmesi de 
hikmet gereğidir. Tâ ki insanların kendilerine itaat etmeleri ve boyun 
eğmeleri mümkün olsun; peygamberlerin gönderilmesindeki hikmet 
açığa çıksın.

AÇIKLAMA

İnsanlar, yüce peygamberlerin gösterdiği harikaların benzerini 
meydana getirmekten aciz kaldığı için bunlara "mucize" denmiştir. 
Bunların gerçekleşmesi aklen imkânsız değildir. Ancak bu doğrultuda 
süregelen bir âdet (kanun) olmadığı için ilk başta insan bunu garip 
karşılamıştır.

Fakat bir insan bu kâinatı temaşa ettikçe, bu âlemin düzeninin her 
zerresinde açıkça görülen kudret eserlerini düşündükçe, âlemi mo- 
delsiz olarak yaratan zatın kudret ve büyüklüğünün kemali, düşün­
cesinin hemen başında açığa çıkar ve bu gibi harikaların ilâhî kudretle 
varlık alanına çıkabilmelerini asla inkâr edemez.

Gerçi bazı kıt akıllı kimseler vardır ki bu gibi harikaların olabilece­
ğini düşünemezler. Kâinatın düzenine ve tabiat kanunlarına aykırı dü­
şecek olayların meydana gelebileceğine inanmazlar. Zavallılar şunu dü­
şünmezler ki tabiat kanunlarını ve diğerlerini var eden kâinatın yaratı­
cısı Allah niçin bu kanunların dışında bir şeyi yaratmaya kadir olmasın?

Acaba kâinatta geçerli olan kanunları yaratmak, şu yeri ve gökleri 
sanatkârane bir şekilde yaratmaktan daha garip midir?



Zaten bu âlemde var olan her şey, ilk önce kâinatta geçerli olan 
kanunlara aykırı olarak ortaya çıkar, sonra sürekli hale gelerek âdet 
halini alır. Madenlerden sonra bitkilerin, hayvanların oluşumu böyle 
değil mi? Evet... Materyalistlerin iddiasına göre öteden beri düzenli 
bir şekilde hareket eden bir kısım parçacıkların daha sonra düzenini 
kaybederek birtakım cisimlerin oluşumuna etki etmiş olması geçerli 
âdete (kanun) aykırı değil midir?

Demek ki tabiatta âdete aykırı şeyler de gerçekleşebiliyormuş!...

TABİAT KANUNLARI ZORUNLU DEĞİLDİR

Tabiat kanunu, iki şey arasında sabit, değişmeyen bir ilişkiden iba­
rettir. Mesela, daima aynı tohumlardan aynı bitkiler meydana gelir, 
bunların arasında değişmeyen bir ilişki vardır. İşte bu bir tabiat kanu­
nudur.

Acaba tabiat kanunu zorunlu mudur? Bu ilişkinin sona ermesi, de­
ğişmesi mümkün değil midir?

Evet, bu kanun görünüşe ve tecrübeye göre sabittir, değişmez. Fa­
kat mutlak anlamda zorunlu değildir. "Aynı tohumlardan aynı bitki­
lerin meydana gelmesi zorunludur" diye aklî bir hüküm verilemez. 
"Aynı tohumlardan aynı bitkiler meydana gelir" sözü mümkün olan 
aklî bir hükümdür.69 Bu önermedeki yüklem, konunun zatî nitelikle­
rinden değildir. Bu yüklem konusundan ayrılabilir. Bu ayrılma hiçbir 
şekilde çelişki meydana getirmeksizin iddia edilebilir.

Evet, aynı tohumlardan aynı bitkiler meydana gelmeyip de başka 
bitkilerin meydana gelmesi iddia edilebilir. Bunda çelişki doğuracak bir 
durum yoktur. Biz böyle iki şey arasındaki ilişkinin sabit olduğuna tec­
rübemize dayanarak hükmediyoruz. Halbuki tecrübemiz eksiktir, bilgi­
mizin kaynakları yeterli değildir. Bu sebeple tecrübemize aykırı gerçek­
leşen bazı olayların meydana gelebilmesini nasıl inkâr edebiliriz?

69 Nâşir: Aklî hükümler için 32. maddeye bakılabilir.



Sonuç olarak tabiat kanunları zorunlu değildir. Bu kanunlara ay­
kırı olayların imkânsızlığı konusunda hiçbir delil yoktur. Aksine tabiat 
kanunlarına aykırı olayların gerçekleştiği görülmektedir.

Fazla söze ne gerek var, Rifâîler'in gösterdiği harikalar ortadadır. 
Bunlar fırınlara girdikleri halde yanmıyorlar; karınlarına bıçakları sok­
tukları, yüzlerini demirlerle şişledikleri halde etkilenmiyorlar. Acaba 
bunlar tabiat kanunlarına aykırı değil mi?

Tabiat kanunlarının zorunlu olmadığını günümüz felsefesi de ka­
bul etmektedir. Hadi diyelim ki her şey mutlak anlamda tabiat kanun­
larına tâbidir, ona aykırı hiçbir şey gerçekleşmez. Bu durumda sorarız, 
insanlar bütünüyle tabiat kanunlarını keşfedebilmişler midir ki muci­
ze denilen şeyin tabiat kanunlarının dışında ve bundan dolayı müm­
kün olmadığını iddia edebilsinler?

Şüphesiz bütün kâinattaki zerreleri birer tabiat kanununa bağla­
mış olan kâinatın yaratıcısı, mucizeler için birtakım özel kanunlar koy­
muş olabilir. Şu kadar var ki sıradan insanlar bu kanunları bilemez, 
fakat bunların sonuçlarını ilâhî ikrama ermiş olanların ellerinde ger­
çekleştiğini görürler.

Hele bu âlemde nice harikalar ortaya çıkıyor ki insan ya bunlarda­
ki esrarengizliği dikkate almıyor ya da bunlardan her birini aklınca bir 
kanuna indirgemeye çalışıyor.

Acaba insan, sadece kendi düşüncesine güvenip de birtakım ger­
çekleri inkâra nasıl kalkışabilir? Günümüzde insanlar tarafından icat 
edilen teknolojik ürünler vardır ki biz bunları sıradan şeyler olarak 
görüyoruz. Halbuki bundan birkaç yüzyıl önce yaşayan insanlara böy­
le şeylerin olabileceği haber verilmiş olsaydı elbette bunları mümkün 
görmezlerdi.

Bir kişi şöyle diyor: "Olağanüstü olması dolayısıyla bir şeyin im­
kânsız olduğuna hükmetmek doğru değildir. 18. yüzyılda yaşayan 
bir insan için uçakla havada yolculuk yapmak paratoner yardımıyla 
yıldırımı istediğimiz yere yönlendirmekten daha olağanüstü bir şey 
olamazdı. Halbuki bunlar bugün gerçekleşmiştir."



Demek ki insanların imkânsız gördükleri birçok şey yine kendi­
leri gibi normal insanlar tarafından meydana getirilebiliyor. O halde 
insanların imkânsız şeylerden kabul ettikleri birtakım harikaların ilâhî 
kudret ile yüce peygamberlerin elinde ortaya çıkması nasıl imkânsız 
görülebilir?

Gerçekte bu harikalar meydana gelmiş ve bunların bir kısmım 
Kur'ân-ı Mübîn haber vermiştir. Hz. Salih'in duasıyla taştan devenin 
ortaya çıkması; Hz. İbrahim'i ateşin yakmaması; Hz. Musa'nın elinde­
ki asânın ejderhaya dönüşmesi; denizden yollar açılarak İsrâiloğulla- 
rı'nın geçmesi; Hz. İsa'nın hastaları iyileştirmesi ve ölüleri diriltmesi 
bu türdendir.

İşte bunlar birer muazzam mucizedir, her biri geçerli kanunlara 
aykırı, kozmolojik kanunlara zâhiren ters düşmektedir. Fakat böyle ol­
makla birlikte bunlar gerçekte mümkün olan şeyler olup ilâhî kudrete 
dayanmaktadırlar.

Yüce kudretiyle nice akıl sahiplerini bir damla sudan yaratan, Se­
mender70 gibi birtakım hayat sahiplerini ateşler içinde yaşatan, cisimle­
re patlama, bölünme, birleşme, donma gibi çeşitli özellikler veren, hâ­
sılı dikkatli bakışlarımıza çarpan milyonlarca sanat eserleri meydana 
getiren kainatın yaratıcısı Allah'ın üstün kudret ve gücünü tasdik eden 
bir kimse bu gibi harikaların ilâhî kudret ile ortaya çıkabileceğinde asla 
şüpheye düşmez. Allah'ı inkâr eden bir kişi hakkında ise mucizelerden 
önce O'nun varlığını, yüce sıfatlarını ispat etmek gerekir.

MUCİZE ile DİĞER HARİKALAR ARASINDAKİ FARK

Şu da bilinmektedir ki peygamberlerin gösterdikleri her mucize 
olağanüstü bir olay olduğu halde her olağanüstü olay bir mucize de­
ğildir. Aralarında birçok fark vardır. Özetle:

1. Mucize ancak peygamberlik şerefine mazhar olan kimseler ta­
rafından gösterilir. Yalan yere peygamberlik iddiasında bulunacak 
bir şahıs ya arzusuna uygun hiçbir olağanüstü şey gösteremez yahut

70 Nâşir: Eskiden ateş içinde yaşadığı kabul edilen bir canlı.



göstereceği olağanüstü olayın benzerlerini başkaları bile göstererek 
kendisinin yalancılığı açığa çıkar. Gösterdiği şeyin mucize derecesin­
de olmadığı anlaşılır. Yalancı bir peygamberin elinde mucizenin ger­
çekleşmesi, şüpheyi gerektireceğinden ötürü ilâhî hikmete aykırıdır.

2. Mucize, peygamberlik iddiasında bulunan zatın iddiasına uygun 
olarak gerçekleşir. Bilimsel sebeplerden hiçbirine yakınlık arzetmez.

3. Mucize, çoğu zaman insanların isteğiyle gösterilir ve, "Bu mu­
cizenin bir benzerini de siz getirin" denildiği halde kimse buna güç 
yetiremez.

4. Mucizeyi gösteren zat her türlü üstün vasıflarla donatılmıştır. 
Kendi şahsî menfaatini asla gözetmez, insanlığı irşad etmeye çalışır, 
herkese hidayet ve mutluluk yollarını gösterir. Kendisi de söyledik­
lerini yerine getirir. Adeta kendi varlığı da büyük bir harika, ilâhî bir 
mucize şeklinde tecelli eder.

MUCİZENİN DIŞINDAKİ HARİKALARIN ÇEŞİTLERİ

1. İrhas: Peygamberlikten önce ortaya çıkıp peygamber olacak za­
tın peygamberliğine delil olan ve böylece nübüvvetin temelini oluştu­
ran harikalardır. Hz. İsa'nın daha beşikteyken konuşması, bazı ağaçla­
rın ve taşların peygamberlikten önce Hz. Peygamber'e selâm vermesi 
bu türdendir.

2. Keramet: İslâm'ın gereklerini tamamen yerine getiren ümmet­
ten bazı önemli kimselerin gösterdiği harikalardır. Bu, o kişilerin ve­
layet mertebesine ulaştıklarına delalet eder. Ehl-i sünnet inancına göre 
evliyanın kerametleri haktır. Ümmetin salih kişilerinden bazılarının 
Allah katından keramete ulaşmaları uzak bir ihtimal değildir. Bu kera­
met onların insanlar arasında hürmete mazhar olmalarını yahut onla­
rın vaaz ve nasihatlerini insanların güzel bir şekilde benimseyip kabul 
etmelerini temin etmek gibi bir hikmete dayanmaktadır.

Keramet hakkında şer'î naslar bulunmaktadır. Birçok kimseden 
keramet ortaya çıktığına dair pek çok rivayet vardır.



Tayy-i mekânda bulunmak, yani uzak bir mesafeyi az bir zaman 
içinde katetmek kerametten sayılmaktadır.

Şu hadise Hz. Ömer'in [radıyallahu anh] kerametlerindendir: Bir gün 
Medine-i Münevvere'de hutbe okurken Nihavend'de Hz. Sâriye'nin 
komutasında bulunan İslâm ordusunun düşman tarafından kuşatıl­
mak üzere olduğunu görmüş; bunun üzerine, "Yâ Sâriye, dağa dağa" 
diye seslenmiş, Sâriye Hz. Ömer'in bu çağrısını işiterek İslâm askerle­
riyle beraber arka taraflarındaki dağa dayanmış ve bu şekilde düşman 
ordusunun kuşatması başarısız olmuştur.

Allah'ın velilerden zuhur eden kerametler de tâbi oldukları yüce 
peygamberlerin mucizelerinin bir sonucudur. Keramet yoluyla ortaya 
çıkan harikalar peygamberlik iddiasına yakın, mucize derecesine haiz 
olamaz ve her istenilen zamanda gösterilemez. Bu açıdan mucizeler­
den ayrılır.

3. Maûnet: Durumu pek bilinmeyen sıradan insanlardan birinin 
elinde, herhangi bir iddia ile ilişkili olmaksızın ortaya çıkan harika­
lardır ki o kişinin bela ve sıkıntıdan kurtulmasına, geçimini kolayca 
temin etmesine yardım eder. Bu durum, o kişi hakkında Allah tara­
fından verilmiş bir yardım anlamına gelir. Bazı temiz kalpli kimseler 
vardır ki muhataplarının kalplerinde olan şeyleri keşfederler. İşte bu 
durum "maûnet" türündendir.

4. İstidrac: Günahı ve küfrü açık olan şahsın elinde, arzusuna uy­
gun olarak gerçekleşen harikadır. İstidraç, mühlet vermek demektir. 
Sahibinin günah ve sapıklık içinde kalarak daha fazla ilâhî azaba uğ­
raması için ona verilir.

Zalimlerden ve kâfirlerden bazılarının dünya işlerine ilişkin istek­
lerinin gerçekleşmesi, dualarının kabule yakın olması bu türdendir.

5. İhanet: Günahı ve küfrü açık olan şahsın elinde arzusuna aykın 
olarak ortaya çıkan harikalardır. Buna "hızlân" da denir.71

71 Nâşir: Hızlân: Yardımsız bırakmak demektir. Yüce Allah'ın itaatsiz kullarını ken d. hâki­
ne bırakmasıdır.



Yüce Allah böyle kişileri yalanlamak ve alçaltmak için bu harikayı 
yaratır. Müseylimetülkezzâb'dan ortaya çıkan harikalar bu gruptandır. 
Şöyle ki adı geçen kişi bir kuyunun suyunu artırmak için içine tükür­
müş, kuyu derhal mevcut suyunu da kaybedip büsbütün kurumuştur. 
Yine bir şahsın görmeyen gözüne, açılması için tükürüğünü sürmüş, 
şahsın diğer gözü de kör olmuştur.

Netice itibariyle mucize ile kerametin dışındakiler sahibinin bü­
yüklüğüne, faziletine delalet etmez. Mesela, bir kişi, İslâm dinine uy­
gun yaşamadığı halde havada uçsa veya denizde yürüse bu durumun 
İslâm nazarında hiçbir değeri olmaz.

Özel sebepler ve teknolojik araçlar sayesinde meydana gelen ilginç 
şeyler ise ya sihir veya bir çeşit sanattır ki bunlara sebep sonuç ilişki­
sine bağlı, tabiat kanununa göre cereyan eden, başkalarının düzenle­
mesine ve yardımına muhtaç olup sebeplerine ve şartlarına vâkıf olan 
herkes tarafından taklit edilebilen şeyler olup hiçbir şekilde olağanüs­
tü harikalar sayılmazlar. Kamer-i Mukanne72 bu türdendir.

66. Vahiy

Yüce peygamberler ilâhî vahye mazhar olmuşlardır. Vahiy, Allah 
Teâlâ'nın dilediği şeyleri peygamberlerine rüya, ilham, kitap ve melek 
yoluyla bildirmesi ve öğretmesi demektir.

Yüce peygamberler kendilerine gelen vahyin ilâhî bir vahiy oldu­
ğunu birtakım mucize ve delillerle veya başka yollarla kesin olarak 
bilir, kendilerinde bu konuda zorunlu bir bilgi meydana gelir.

72 Mukanne (v. 161/778): Hâşim yahut Hakîm Ata isminde bir zındıktır. Son derece çirkin 
bir yapıya sahip olduğundan yüzünü bir peçe ile örterdi. Bundan dolayı Mukanne ismi­
ni almıştır. Sihir yapmayı ve simyacılığı bilirdi. Bu sayede “kamer-i mukanne"yi meyda­
na getirmişti. Şöyle ki: Semerkand ile Taşkent arasında Siyam ismindeki dağın eteğinde 
"Çah-i Nahşeb" denilen kuyudan aym batışının hemen peşinde ay şeklinde parlak bir 
cisim belirerek dağın arkasında görünür, her taraftan dört fersah kadar mesafeyi aydın­
latırdı. Adı geçen şahıs, ilâhlık iddiasında bulunmuş, yanına birçok ahmağı toplamıştı. 
Nihayet Halife Mehdî zamanında ibret verici bir şekilde cezalandırılmıştır.



AÇIKLAMA

Vahiy, sözlükte "kelâm, kitap, gönderme, ilham, öğretme, emir, 
işaret, büyüleme, bir şeyi gizlice bildirme, bazı özel gayeleri tebliğ 
etme" anlamlarına gelir.

Terim olarak ise Cenâb-ı Hakk'm dilediği hükümleri, sırları ve 
gerçekleri yüce peygamberlerine özel yollardan biriyle bildirmesi de­
mektir. Bu yolla vahyedilen şeylere de "vahiy" denilir. Bu durumda 
vahiy, ism-i mef'ûl kalıbıyla, "m ûha" anlamına gelmiş olur. Nitekim,

"O, sadece vahyolunan bir vahiydir" (Necm 53/4) âyetindeki vahiy bu 
anlamdadır.

İLÂHÎ VAHYİN GELİŞ ŞEKİLLERİ

İlâhî vahiy, aşağıdaki dört şekilden biriyle gelir:

1. Salih rüya: Cenâb-ı Hak dilediği şeyleri peygamberlerine sadık 
rüya ile bildirir. Hz. İbrahim'in oğlunu kurban etmesi hakkmdaki va­
hiy bu türdendir.

Vahiy, peygamberliğin başlangıcında genellikle salih rüya yoluyla 
gerçekleşirdi. Bu da gönderilen zatın vahiy ve nübüvvetle ünsiyet kur­
masını sağlama hikmetine yöneliktir. Çünkü ilâhî vahyin başlangıçta 
diğer yollardan biriyle gerçekleşmesi, peygamberlik görevinin birden­
bire ona yönelmesi, beşerî kuvvetlerin tahammül edemeyeceği derece­
de bir saygı ve endişe duygusunu gerektirir.

2. İlham: Cenâb-ı Hak dilediği şeyleri yüce peygamberlerin kalbi­
ne uyanıkken vasıtasız bir şekilde ilham eder ve aktarır. Bu yolla ger­
çekleşen vahiy, meleğin konuşup aktarmasından bağımsız olduğu için 
buna "vahy-i gayr-i metlüv" denir.

Yüce peygamberler bu yolla aldıkları hususları istedikleri lafızlar­
la ifade ederler. Hadis-i şerifler bu çeşittendir.



3. Kitap: Cenâb-ı Hak peygamberlerine dilediği kelimeleri melek 
aracılığı olmaksızın işittirmesi ve bu kitap ile ilâhî kelâmını bildirme­
sidir. Hz. Musa'nın Tûr dağında mazhar olduğu vahiy bu türdendir. 
Tevrat'ın levhaları da bu yolla yazılı bir şekilde toptan nâzil olmuştur.

4. Melek vasıtasıyla: Cenâb-ı Hak dilediği şeyleri peygamber­
lerine melek aracılığıyla bildirir ve ulaştırır. Buna "vahy-i metlüv" 
denir. Vahyi taşıyan melek çoğunlukla insan şeklinde belirerek yüce 
peygamberlere şifahî olarak bildirimde bulunurdu. Nitekim Cebrâil 
çoğunlukla Dihye el-Kelbî adındaki sahabinin şekline bürünerek Pey­
gamber Efendimiz'e görünürdü.

Vahye vasıta olan meleğin özel işareti de bu türe aittir. Peygam­
berler bu işaretten maksadın ne olduğunu kesin olarak idrak ederlerdi.

YÜCE PEYGAMBERİMİZİN ŞEREFLENDİĞİ İLÂHÎ VAHİY

Resûl-i Ekrem Efendimiz [sallallahu aleyhi vesellem] peygamberliği­
nin başlarında bir rivayete göre altı ay kadar rüya yoluyla İlâhî vahye 
mazhar olmuştur. Rüya âleminde gördüğü her şey sabah aydınlığı gibi 
parlak bir şekilde aynen gerçekleşirdi. Daha sonra melek vasıtasıyla 
ilâhî vahye mazhar olmuştur. Bu şekilde gerçekleşen ilâhî vahyin hey­
betinden heyecana kapılmış, peygamberlik gibi büyük bir görevi yük­
lenme zorluğundan kaynaklanan bir korku ve dehşet ile değerli eşi 
Hz. Hatice'nin yanma teşrif ederek, "Beni örtünüz! Beni örtünüz!" diye 
emretmiştir.

İlâhî vahyin ortaya çıkışında bazan zil sesi gibi bir şey Hz. Pey- 
gamber'in kulağında yankılanır, bu sesin kesilmesi anında vahyedilen 
hususlar onun tarafından bilinir ve ezberlenirdi. Böyle bir sesin ortaya 
çıkışı Resülullah'm diğer ilişkilere yönelmesini keserek bütün varlığıy­
la ilâhî vahye yönelmesini sağlama hikmetine dayanmaktadır.

Resûl-i Ekrem hazretleri giderek ilâhî vahye alışmış artık kendisin­
de ortaya çıkan dehşet ve heyecan hafiflemiştir. Bununla birlikte bazan 
ilâhî vahiy kendisine geldikçe uyku ve ağırlık gibi latif bir ruh haline



girerdi. Bazan da mübarek vücuduna bir titreme gelerek o parlak alnı 
çiğ tanelerinden daha parlak olan mübarek terler içinde kalırdı. Sallal- 
lahu aleyhi vesellem.

İnce duygulara sahip birçok kimse, ruhu okşayan bir sesin cezbe- 
dici etkisiyle mestoldukları halde, ilâhî vahyin tecelli etmesiyle ortaya 
çıkan atmosferden hâsıl olan manevi bir zevk ile yüce Peygamberi- 
miz'in bir istiğrak haline gelmemesi mümkün müydü? Zaten vahiy 
esnasında peygamberlerin mübarek ruhları bedensel ilişkilerden so­
yutlanarak melekler âlemine dahil olurlar. Bu sebeple bu esnada ken­
dilerinin lâhutî bir neşveye mazhar olmaları, âdeta ruhun bedenden 
ayrılmasına benzer, hoş bir duruma maruz kalmaları yadırganamaz.

VAHİY HAKKINDA YANLIŞ DÜŞÜNCELER

Yazıklar olsun ki bu yüce hakikatleri bilmeyen yüzeysel bilgi sa­
hibi bazı kimseler, ilâhî vahyin tecelli etmesini tuhaf bir şekilde açık­
lamışlar, hele melek vasıtasıyla gerçekleşen vahyi imkânsız görerek 
çok acayip teorilere ve yorumlara yönelmişlerdir. Bunlar, peygamber­
lerin vahiy esnasında şereflendikleri bazı fevkalâde durumları hâşâ 
bazı sara hastalarının, histeri nöbeti geçiren sinir hastalarının, devamlı 
perhiz ve zihnî faaliyet sebebiyle sağlıkları bozulmuş kimselerin sa­
yıklamalarına, bilinçsiz ve gelişigüzel söyledikleri sözlerine, fiillerine 
benzetmek istemişlerdir.

Filozof geçinen birtakım şahıslar da vahiy ve ilhamı sırf tabiat tab­
lolarından ilham edilmiş olan zihnî keşifler ve şahsî duygulanmalar­
dan ibaret kabul etmişlerdir.

Bütün bu akıl dışı iddialar, bu yanlış anlayışlar peygamberlik ha­
kikatini bilememek, melekler âlemine inanmamak, madde âleminin 
dışında bir âlemin varlığım kabul etmemekten kaynaklanmaktadır. 
Aksi halde peygamberlerin değerli hallerini araştıran, onların fiillerini, 
hikmetli sözlerini bilen kimselerin böyle temelsiz bir iddiada bulun­
maları, böyle yanlış bir anlayışta olmaları düşünülemez.



İnsan bir kere düşünmelidir! Hiç sinirsel ve aklî hastalıkların etkisi 
altında bulunan, kendisindeki hastalığın doğurduğu birtakım yanlış 
tahayyüllerin tercümanı olan bir kimse, yüz binlerce âlim ve filozofu 
kendisine çekecek üstün bir güce sahip olabilir mi? Böyle büyük bir 
kalabalığın hiç sara hastalığına tutulmuş, iradesi elinde olmayan bir 
şahsa büyük bir arzuyla tâbi olmaları mümkün müdür? Hele Furkân-ı 
Mübîn gibi belâgat ve hikmetin en üstün örneği olan, hikmetli sözlere 
ve işlere, ahlâka, toplumsal konulara ve hukukî konulara dair binlerce 
yüce hükmü ihtiva eden bir Kitâb-ı Mübîn; hasta, aklî dengesi bozuk, 
ilâhî ilhamlardan mahrum bir kimsenin kendi tesbitleri olabilir mi? 
Hiç bulanık bir su kaynağından bu kadar güzel, şeffaf lezzetli bir su­
yun aktığı görülmüş müdür?

Maalesef birtakım kimseler bu hakikati anlama özelliğinden mah­
rum bulunuyorlar. Hele Batılı yazarlar arasında bazı hayalperest şa­
hıslar vardır ki bunlar -sırf düşmanlık ve cahillik sebebiyle- yüce Pey- 
gamberimiz'in mazhar olduğu ilâhî vahyi sara ve histeri gibi sinir has­
talığından kaynaklanan bir durum olarak görme cüretinde bulunmuş­
lardır. Halbuki bir kimsede bu hastalıklardan birinin bulunması, onun 
sıkça gerçekleşmesiyle, etkileriyle ve yaptığı tahribatla ortaya çıkar. 
Böyle bir hasta ruhsal ve bedensel olarak büyük bir tahribata uğrar, 
sara nöbeti halinde hissettiklerini hafızasında tutmaktan aciz bulunur. 
Bununla birlikte sara nöbeti esnasında, hiçbir deha ve hikmet eseri or­
taya koyamaz. Düzgün bir manzume bile söyleyemez.

Artık insaf etmeli! Her türlü ruhsal ve bedensel mükemmelliği bu­
lunduran, bütün insanlık âleminde, daha önce örneği bulunmayan bir 
inkılap meydana getiren, asırlardan beri milyonlarca insanın kurtuluş 
rehberi olan bir kitabı hikmet ölçeğinde tebliğ etmeyi başaran şerefli 
bir peygamber hakkında böyle bir hastalık nasıl düşünülebilir? Acaba 
böyle bir iddianm bilimsel ne değeri vardır?

İşte bunun içindir ki şu bir kısım hayalperest Batılı yazarların bu 
konudaki iddiaları yine birtakım insaflı araştırmacı Batılı yazarlar ta­
rafından eleştirilmiştir. Bu insaflı adamlar Resûl-i Ekrem Efendimiz'in



hayatındaki fevkalâde düzene, davranış ve hareketlerindeki mükem­
melliğe, maddi ve manevi kuvvetlerindeki üstünlüğe ve özellikle 
Kur'an'daki ulviyet ve hikmete bakarak onun ilâhî vahye mazhar, ha­
kiki peygamber olduğuna kani oluyorlar. A. Miller, Öğretmen Draper, 
Karlayl ve benzeri filozoflar bu gruptandır.

Sonuç olarak tebyin edilen vahiy kısımlarının her biri mümkün­
dür ve gerçekleşmiştir. Ulûhiyyet ve nübüvvet sabit olduktan sonra 
vahyin meydana gelmesinde asla tereddüt edilemez. Duyuların algıla­
dığı şeylerden başkasına inanmayanlar ise sadece cahillikleri ve inat­
ları yüzünden bu gibi yüksek hakikatleri inkâr ederek ilâhî rahmetten 
mahrum olma vadisine düşerler. Yoksa insanlar arasında her şekilde 
üstün, birtakım fıtrî özellikleri sahip, her türlü manevi doğuşlara ha­
zırlanmış olan bazı yüce zatların ilâhî vahye mazhar olmalarını inkâr 
etmeye imkân yoktur.

67. Peygamberlerin Sıfatları

Peygamberler hakkında ismet, emanet, sıdk, fetanet, tebliğ sıfatla­
rı vâcip olup, bunların zıddı olan mâsiyet, hıyanet, yalan, gaflet, şeriatı 
gizleme sıfatları ise imkânsızdır. Bununla birlikte yüce peygamberler 
kavimleri arasında en şerefli ailelere mensup olup, insanı alçaltan bazı 
hususlarla meşgul olmaktan, nefreti gerektirecek arızalardan uzaktır­
lar. Aksi takdirde peygamber göndermekten arzulanan hikmetler ve 
iyilikler ortaya çıkamazdı.

AÇIKLAMA

Yüce peygamberler, insanlık için takdir edilen her türlü üstün ni­
teliklere sahip olup peygamberliğin şanına layık olmayan bütün du­
rumlardan ve eksikliklerden korunmuşlardır. Kısaca şu beş kemal sı­
fatıyla nitelenmeleri vâciptir.

1. İsmet: Yüce peygamberlerin gizli ve açık her türlü günahtan 
ve çirkin niteliklere delalet edecek hareketlerden uzak olmalarıdır.



İsmet sıfatının zıddı olan günah işleme (mâsiyet) onlar hakkında im­
kânsızdır. Eğer onlar günah işleyip de ismet sıfatına aykırı harekette 
bulunsalardı, bizim de o şekilde hareket etmemiz gerekirdi. Çünkü biz 
onlara uymakla emredilmişiz. Halbuki Allah [celle celâluhû] kullarına gü­
nah işlemeyi emretmez. Bu sebeple peygamberlerden, gerek peygam­
berlikten önce ve gerekse peygamberlikten sonra asla küfür ve büyük 
günah ortaya çıkmamıştır. Kötü bir tabiata delalet etmeyen bazı küçük 
hataların ortaya çıkması ise sehven mümkündür.

Bazı peygamberlerin günah işlediğini gösteren dinî ifadeler, güzel 
bir şekilde tevil edilmeli veya en iyi olanı terketmeye yorumlanma- 
lıdır.73 Mesela Hz. Âdem'in yasaklandığı ağaçtan yemesi, bir hata ve 
unutma eseridir; yoksa kasten işlenmiş bir günah değildir. Yine bu du­
rum peygamberlikten önce gerçekleşmiştir.

Hz. İbrahim'in karısı hakkında "kız kardeşimdir" demesi de arala­
rındaki din kardeşliği anlamındadır. Yoksa maslahat gereği söylenmiş 
bir yalan değildir. Yüce peygamberlerin günah işlediğine dair ahad yol­
la gelen rivayetler ise makbul değildir. Eski Ahid ve Yeni Ahid adıyla hı­
ristiyanların ve yahudilerin ellerinde bulunan bir kısım kitaplarda bazı 
peygamberlere günah isnat ediliyor. Bu peygamberler bütün kötü ifti­
ralardan ve özellikle Hz. Davud'a atılan "Urya"74 kıssası gerçek değildir 
ve uydurma hikâyelerden ibarettir. Biz bütün peygamberlerin saygıya 
layık ve namuslu olup bu tür şaibelerden uzak olduklarını kabul ederiz.

Hıristiyanlar Hz. Âdem'e [aleyhisselâm] günah isnat etmekle yetin­
miyorlar. Belki bu günahın âdemoğullarma bulaştığına inanıyorlar, bu 
şekilde bütün peygamberleri ismet özelliğinden mahrum bırakıyorlar. 
Bir defa bu esas kabul edildi mi, artık o saygın zatlara daha başka gü­
nahlar isnat etmede bir sakınca görmüyorlar. Onların görüşüne göre 
bütün İsrâiliyat bir hakikattir. Dünyada masum bir zat varsa da o da

73 Nâşir: Yani eğer peygamberlerden bu çeşit küçük günahlar ortaya çıkmışsa, peygam­
berlerin o konuda en iyi olanı yapmayı terkettikleri şeklinde yorumlanmalıdır.

74 Nâşir: Eski Ahid'de, Hz. Davud'un, ordusunun kumandanlarından Urya'yı öldürtüp 
onun karısını aldığını anlatan bir kıssadır (Kitâb-ı Mukaddes, Eski Ahid, 2. Samuel, Bab: 
11, Âyet: 2-26).



Hz. İsa'dır [aleyhisselâm]. Bu da hâşâ Hz. İsa'nın Allah'ın oğlu olduğu 
düşüncesinden ortaya çıkıyor! Allah'ı bu tür düşünce ve inançlardan 
tenzih ederiz. Ne garip bir inanç!...

2. Emanet: Yüce peygamberlerin her şekilde emin insanlar olup 
görevleri konusunda ve diğer işlerde tam bir kemal ve istikamet üze­
rinde olmalarıdır. Bunun zıddı olan hıyanet, onlar hakkında imkân­
sızdır. Çünkü hain olan bir kimse ilâhî sırların tecelli edeceği bir yer, 
peygamberlik göreviyle şereflenemez.

3. Sıdk: Yüce peygamberlerin her konuda, yani gerek dinî hüküm­
leri tebliğ etme konusunda ve gerekse diğer işler konusunda doğru 
sözlü olmalarıdır. Onların yalan söylemeleri imkânsızdır. Çünkü ya­
lan söylemek büyük bir günah olduğundan ismet ve emanet sıfatıyla 
bir araya gelemez. Bundan dolayı Cenâb-ı Hak onların doğru söyle­
diklerini teyit etmek için ellerinde mucizeler yaratıyor, âdeta, "Nübüv­
vet iddiasında bulunan şu kulum iddiasmda doğrudur" demiş oluyor. 
Bundan dolayı eğer peygamberler yalan söyleme günahını yapacak 
olsalardı, Allah Teâlâ yalancıları tasdik etmiş olurdu. Halbuki yalancı­
yı tasdik edip doğrulamak bir nevi yalan söylemek olduğundan, yüce 
Allah hakkında bunu düşünmek mümkün değildir.

4. Fetânet: Yüce peygamberlerin zeki, uyanık, ileri görüş ve zekâ 
özelliğine sahip olmalarıdır. Onlar insanların en akıllısı, en zekisidir- 
ler. Kendilerine itidalli davranmak ahlâk halini almış, güzel davra­
nışlar sergilemek tamamıyla kendilerinde tecelli etmiştir. Haklarında 
gaflet, dalgınlık asla câiz değildir. Eğer zeki ve akıllı olmasalardı üm­
metlerine karşı delil getirmeye güç yetiremezler, onları ikna etmek ye 
susturmak için güzelce mücadeleye muktedir olamazlardı. Böyle bir 
durum ise risalet ve nübüvvetten kastedilen anlama aykırıdır.

5. Dini tebliğ etmek: Peygamberlerin yüce Allah tarafından tebliğ 
etmekle emredildikleri şeyleri ümmetlerine bütünüyle tebliğ etmeleri, 
bildirmeleridir. Bunun zıddı olan şeriatla ilgili olan hususları gizle­
mek, peygamberlerin şanı noktasında imkânsızdır. Çünkü tebliğ er­
mekle emredildikleri bir hakikati gizleyip bu konuda sussalardı veva



onu değiştirselerdi, görevlerine hıyanet etmiş olurlardı. Halbuki hıya­
netle nitelendirilmeleri imkânsızdır.

Bununla birlikte peygamberler kavimleri arasında en soylu, en şe­
refli ailelerden çıkmışlardır. Çünkü aksi takdirde gönderildikleri kim­
seler kendilerine uymakta kibir taslayarak gönderilmelerindeki gaye 
kaybolmuş olurdu.

Şan ve şeref sahibi peygamberlerin evlenmeye engel teşkil edecek 
halleri olması, düşük sanatlarla uğraşmaları, delilik, cüzzam ve sara 
gibi nefreti gerektirecek arızalara ve hastalıklara tutulmaları, uzun 
süre bayılmaları, kör veya sağır olmaları câiz değildir. Zira bu gibi du­
rumlar, onların dinî hükümleri tebliğ etmede başarılı olmalarına engel 
ve peygamberlik makamına aykırıdır.

Hz. Eyyûb'un [aleyhisselâm] hastalığı hakkında bazı tarih kitapları­
nın verdiği mübalağalı bilgiler kesinlikle yanlıştır, bâtıldır. O, derisi 
altında bulunan bir hastalıktan acı çekmekteydi; yoksa hastalığı nef­
reti gerektirecek bir halde değildi. Hz. Yakub'un [aleyhisselâm] gözlerine 
düşen perde ise bir müddet sonra olağanüstü bir şekilde ortadan kay­
bolmuştur. Bununla birlikte bu perde peygamberlik görevini yerine 
getirdikten sonra olmuştur.

68. Peygamberlerde Bulunması Câiz Olan Vasıflar

Yüce peygamberler hakkında peygamberlik makamlarına zarar 
getirmeyecek olan niteliklere sahip olmaları câizdir. Özetle diğer in­
sanlar gibi yemek ve içmek ile diğer zorunlu ihtiyaçlarla meşgul olur­
lar; kendilerine insanların tâbi olmalarına engel olmayacak hastalıkla­
ra yakalanırlardı. Bu durum onların birer insan olup ilâhî bir özelliğe 
haiz olmadıklarına işaret etmektedir.

AÇIKLAMA

Yüce peygamberler eriştikleri ilâhî lutuflar sayesinde diğer insan­
lardan seçkin ve onların üstünde bir kuvvet ve kabiliyete sahip olmuş­
lardır. Bununla birlikte yine insan idiler. Diğer insanlar gibi yer, içer,



alışverişle uğraşır, insanların nefretini gerektirmeyecek derecede bazı 
hayatî sıkıntılar başlarına gelirdi.

Dünyaya ait konularda, namaz, oruç gibi ibadetler esnasında az 
da olsa unutma söz konusu olabilirdi. Bu konudaki unutma ve seh­
ven yapma, nübüvvetin gayesine aykırı değildir. Belki ümmetin fert­
lerinde ibadet esnasında unutma ve yanılma meydana gelince nasıl 
davranacaklarını öğretme hikmetini içerebilir. Çünkü peygamberler 
bu gibi dinî işleri sözle öğrettikleri gibi fiilen de öğretiyorlardı. Fiilen 
gerçekleşen bu öğretme sözden daha çok maksadı temin eder. Fakat 
tebliğiyle görevli oldukları hususta ve diğer bildirimlerinde unutma 
ve yanılmaya maruz olmaları imkânsızdır. Zira bu konulardaki unut­
ma ve yanılma peygamberliğe aykırıdır ve bazı zayıf inançlı kimseler 
için şüpheye sebep olabilir. Şu kadar var ki tebliğden sonra bazı dinî 
işlerde bir hikmet gereği unutma ve yanılmanın olması mümkündür.

69. Peygamberlerin Sayısı

Peygamberlerin sayısı kesin olarak bilinmemektedir. İlki Hz. 
Âdem, sonuncusu ve en faziletlisi Resûl-i Ekrem Efendimiz'dir. Bu iki 
peygamber arasında birçok peygamber gönderilmiştir. Bir kısmının 
değerli isimleri Kur'an'da geçmektedir. Hepsini tasdik ederiz ve hakla­
rında sevgi ve saygıda bulunuruz.

AÇIKLAMA

Peygamberlerin sayısı hakkında bazı hadis-i şerifler vardır. Fakat 
bunlar haber-i âhâd yoluyla rivayet edildiklerinden bu hususta delil 
olamazlar. Bundan dolayı peygamberlerin sayılarını kesin şekilde be­
lirtmemek daha doğrudur. Çünkü sayılarını fazla veya eksik belitme 
ihtimali vardır.75 Allah'ın salât ve selâmı hepsinin üzerine olsun.

75 Bir hadis-i şerife göre peygamberlerin sayısı 124.000'dir. Bunlardan 315 tanesi resûl olarak 
gönderilmiştir (Ahmed b. Hanbel, el-Miısned, 5/265-266). Diğerleri ise nebîdir. Bunlardan 
yirmi beş tanesinin isimleri Kur'ân-ı Kerîm'de açıkça beyan edilmiştir: Adem, İdris, Nuh, 
Salih, İbrahim, Lût, İsmail, İshak, Yakub, Yûsuf, Eyyûb, Şuayb, Musa, Harun, Davud, 
Süleyman, İlyas, Elyesa', Yunus, Zülkifl, Zekeriyya, Yahya, İsa, Hz. Muhammed'dir.



70. Hz. Âdem'in Yaratılışı

Hz. Âdem hem peygamberlerin hem de tüm insanlığın babasıdır. 
Bütün insanların soy zinciri, Hz. Âdem'de son bulur. Ona varır.

Hz. Âdem ilâhî kudretle topraktan ve sudan ceset haline gelerek 
kendisine ilâhî ruhtan üflenmiş, sahip olduğu üstün nitelikler ve gü­
zellikler sebebiyle, his kuvvetleri dolayısıyla diğer yaratıklardan üstün 
olmuştur.

Gözlerimizin önünde olanca sanat ve güzelliğiyle duran şu uç­
suz bucaksız geniş kâinatı bu kadar mükemmel ve düzenli bir şekil­
de yaratan kudret sahibi bir yaratıcının varlığına inanmış olanlar, Hz. 
Âdem'in üstün bir şahsiyete sahip olarak başlı başına yaratılmasını 
asla akla aykırı görmezler.

İnsanoğlunun evrim teorisine uygun olarak birtakım nesil aşama­
larını geçtikten sonra, biçim değiştirerek insanlığa intikal etmiş olduğu 
iddiası, hayal ve tahminlere dayalı, hayatın kaynağını açıklayabilecek 
ve temellendirebilecek özellikten mahrum bir teoriden başka bir şey 
değildir.

Açık ve net olan dinî metinlerimiz, insanların tek bir tür olarak 
varlık alanına geldiğini göstermektedir. Bu sebeple kesin delil özelliği 
taşımayan, bilimsel bir mahiyet arzetmeyen birtakım teorilere yaslana­
rak dinî metinlerimizi tevil ederek zahirine aykırı inançta bulunmamız 
câiz olamaz.

AÇIKLAMA

İnsanlık zincirinin geçmişe doğru sonsuz bir şekilde uzatılması 
mümkün olmadığından bir başlangıca, bir ilk ataya ulaşmış olması zo­
runludur. Zaten insanlık devresinin bitki ve hayvan dönemlerinden 
sonra meydana gelmiş olduğunu jeoloji ilmi de gösteriyor. O halde 
insanlar nasıl meydana gelmiştir? Bunların varlık âlemine ayak bas­
tıkları tarih, kesin olarak biliniyor mu? Bunların ilk atası kimdir? Dinî



metinlerimize göre Allah Teâlâ yeryüzünde insanlardan ilk önce Hz. 
Âdem'i yaratmıştır. Hz. Âdem'in bedeni topraktan, sudan oluşmuş, 
daha sonra kendisine ruh üflenmiştir.

Daha sonra Hz. Âdem'in bir hayat arkadaşı olmak üzere Hz. Hav­
va yaratılarak bu şekilde insanlığın ilk ailesi oluşmuştur. Bunların 
yaratılış tarihleri kesin bir şekilde bilinmemektedir. Bunların yaratı­
lışlarından itibaren günümüze kadar çok uzun asırlar geçmiştir. İşte 
insanların ilk babası Hz. Âdem, ilk annesi Hz. Havva'dır. Nitekim şu 
âyetler de bunu ifade etmektedir:

S S \ s S 1» ✓ » a  X ‘* ' 1
dSj otfj Ç J  iiiAi r ^ U J i  &

"İnsanı sudan yaratarak, ona soy sop veren O ’dıır. Rabb'in her şeye ka­
dirdir" (Furkân 25/54).

0 j j ,  ̂  tej GÜ- tfü»0 ' * * *

"Yarattığı her şeyi güzel yaratan, insanı başlangıçta çamurdan yaratan 
Allah'tır" (Secde 32/7).

'4*'j j  ^  J  °Öİ S *

"Sizi bir nefisten yaratan ve gönlünün huzura kavuşacağı eşini de ondan 
var eden Allah'tır" (A'râf 7/189).

^  )  "  ® -  $  '  '  • *  *'\ 1 ^ 1  ^  i  \ '  l  0 °  *t |  — « K l  0

"Sizi topraktan yaratması O'nun varlığının delillerindendir. Sonra he­
men birer insan olup yeryüzüne yayılırsınız" (Rûm 30/20).



EVRİM TEORİSİ HAKKINDAKİ YANLIŞ ANLAMA

Hikmetli bir yaratıcının yüce varlığını inkâr etmeye bahane arayan 
birtakım alçaklar; evrim teorisinden istifade ederek bütün yaratıkların 
ve özellikle canlı varlıkların bir diğerinden meydana geldiğini, evrim 
yoluyla kademeli olarak varlık alanına çıktığını iddia ediyor ve bu şe­
kilde dilediğini yapan bir hâkim ve kadir yaratıcının var olduğu inan­
cını inkâra cüret ediyorlar. Ne saçma bir tasavvur, imkânsız bir hayal!

Gerçekte kâinatta bir tekâmül kanununun varlığı kabul edilebi­
lir. Fakat sorgulanması gereken husus bu kanunun yanlış anlaşılma­
sı, yanlış yorumlanması; yaratanın varlığını ispat etmeye delalet eden 
böyle bir kanunun O'nun inkârına delil edinilmesidir.

Evet, şüphe yoktur ki âlemde her şey değişiyor ve halden hale ge­
çiyor; her şeyde günden güne tezahürler ve tecelliler görülüyor, birçok 
şeyde birer yüce parıltı tecelli ediyor, insanlığın bir kısmı vahşetten be­
devîliğe, bedevîlikten medenîliğe geçiyor. İnsanların bilgileri, icatları 
zaman geçtikçe çok parlak bir ilerlemeye erişiyor. Bunlar birer tekâmül 
sonucudur. Fakat bu tekâmülün varlığı, bütün hayvanların ve bitkile­
rin bir zincirleme olarak bir diğerinden doğmuş olmasını neden ge­
rektirsin? Tekâmül (evrim) teorisine dayanarak yaratılmışların türleri 
arasında bir evrim neticesinde bir canlının oluşması ve bugünkü hali­
ne gelmesine nasıl hükmedilebilir? Hele böyle bir teoriye dayanarak 
olaylara çeşitli varlık evrelerini bahşeden hikmet sahibi bir yaratıcının 
varlığı nasıl inkâr edilebilir?

Bu takdirde şu muazzam varlıklar âlemi ve bilhassa insanlığın elde 
ettiği maddi ve manevi özellikler ve güçler nasıl açıklanacak? Bunların 
bu sanatkârane varlığı tesadüf olarak mı yorumlanacak? Yoksa mahi­
yeti henüz tam olarak anlaşılamamış meçhul şuursuz maddeye mi?

İşte bunun içindir ki evrim teorisi -birtakım materyalistlerin kabul 
ettikleri şekliyle- bugün geçmişteki anlamını kaybetmiş, bunun soyut 
bir teoriden ibaret olduğu anlaşılmıştır.

Şunu da söyleyelim ki bitkiler ve hayvanların ve hatta insanların 
evrim yoluyla var olmaları aklen mümkündür. Kâinatı yaratan Allah



Teâlâ dilediği yaratığını bir anda müstakil olarak yaratabileceği gibi, 
tedriç yoluyla kademe kademe de var edebilir. Bunda akla aykırı bir 
durum yoktur. Ancak bu konuda kesin bir delil bulunmadıkça şer'î 
naslarımızm (âyet ve hadislerin) zâhirine aykırı bir inançta buluna­
nlayız. Bitkilerin, hayvanların ve özellikle insan türünün evrim so­
nucunda meydana geldiğini iddia edenlerin bu konudaki düşünce ve 
etütleri bütünüyle teorilere ve hayallere dayalıdır; bir tecrübeye dayalı 
değildir ve bilimsel bir değeri yoktur. Bundan dolayı bunun gibi zayıf, 
hayalî delillere dayanarak dinî metinleri yorumlamaya imkân yoktur.

DARWİN ÖĞRETİSİNE BİR BAKIŞ

İngiliz filozoflarından Charles Darwin (v. 1882) ve onun takipçileri 
diyorlar ki: Bitkiler ve hayvanlar evrim yoluyla birbirinden zincirleme 
yoluyla çıkmıştır. Bunların arasındaki benzerlik buna delalet ediyor. 
İnsanlar da hayvanlar arasında bugün var olan kuyruksuz maymun­
lara çok fazla benziyorlar. Bundan dolayı bu maymunlardan ortaya 
çıkmış olmalıdırlar. Bununla birlikte insan ile maymun arasında, insa­
na maymundan daha çok benzeyen bir hayvan varsa da bu hayvanın 
nesli tükenmiştir.

Darwin teorisini kabul edenlerin bu konudaki başlıca delilleri şun­
lardır:

1. Mikropların bile kendiliğinden cansız varlıklardan doğdukları 
sabit olmuyor; artık son derece mükemmelliğe sahip olan insanın can­
sız varlıklardan oluşmuş olmasını nasıl kabul edebiliriz?

2. Jeoloji ilmi gösteriyor ki önce bitkilerin ve hayvanların en alt 
tabaksı var olmuş; sonra sırasıyla bunların üst sınıfları ortaya çıkmış­
tır. Demek ki hayvanların aslı eksik olup bunlar asırların geçmesiyle 
dönüşüp gelişerek şimdiki evrim seviyesine ulaşmıştır.

3. Bazı hayvanlarda birtakım eksik organlar, mesela tam oluşma­
mış ayaklar görülüyor. Bunlar ya çok eski bir türün gerekli olan or­
ganlarının eseridir ki sonraları değişimler sonucunda bu organlar yok



olmaya başlamıştır. Yahut bunlar daha sonra görülen gereklilik sonu­
cu oluşmaya başlayan organların henüz başlangıç durumudur. Bu se­
beple eğer her tür bağımsız olarak varlık alanına çıkıp da bir gelişim 
olmasaydı bu organların fazladan olup faydasız olması gerekirdi.

4. İnsan ceninleri anne rahminde geçirdikleri dönemlerin bazıla­
rında diğer hayvanlar gibi tüylü ve kuyruklu bulunuyorlar, maymun 
ve köpek gibi hayvanlardan ayırt edilemiyorlar.

5. İnsan hikmet sahibi bir yaratıcının eseri olup müstakil olarak yara­
tılmış olsaydı, organları gerçek bir şekilde mükemmel bulunurdu. Ken­
disinde ne fazla ne de eksik bir organ bulunmaması gerekirdi. Ve sahip 
olduğu organlara, özellikle ihtiyarlığı döneminde, bir acizlik gelmezdi. 
Halbuki erkek insanda meme gibi fazla bir organ vardır. Hiçbir insanın, 
arkasından gelen düşmanı görebilmesi için başının arkasında gözleri bu­
lunmuyor. İnsan ihtiyarladıkça gözleri, kulakları, dişleri zayıflıyor.

6. İnsanlar diğer hayvanlar ile birçok organda, hayatî durumlarda 
ortaktırlar. Artık insan kendisini nasıl tek başına oluşmuş müstakil bir 
varlık sayabilir?...

DARWİN EKOLÜNÜ TENKİT ve RET

Şimdi bu ekol hakkmdaki söz konusu delilleri araştıralım:

1. Mikropların bile bugün tek başına cansız varlıklardan doğdu­
ğunun sabit olmaması ilk devirlerden beri hiçbir hayat sahibi varlığın 
cansız varlıklardan doğmadığını ve böyle bir doğuşun imkânsızlığını 
göstermez. Hayat sahibi ilk varlığın başka bir hayat sahibi varlıktan 
derece derece varlık alanına çıkmadığının kesin olduğunu ortaya koy­
maya bile gerek yok. Bu yaratılmış olan varlığın, varlığı ve devamını 
gerektiren hareketleri sırf fıtratı gereğince yapmış olduğu ve kendisine 
kalıtımsal özellikler türünden hiçbir şey geçmemiş olduğu evrim teori- 
since de apaçık bir gerçek sayılıyor; demek ki hayat sahibi bir varlığın 
tek başına kendiliğinden var olması sadece mümkün değil, vuku da 
bulmuştur. O halde insanın bağımsız olarak, başka varlıkların varlığı­
na dayalı olmaksızın yaratılması neden mümkün olmasın?



Evet... Materyalistler bir yaratıcı varlığın kudretini inkâr ettikleri 
için bir şeyin evrim kanununa tâbi olmadan mükemmel bir şekilde var 
olmasını akla aykırı görüyorlar. Fakat Allah inancına sahip olanlara 
göre böyle bir düşünceyi akla aykırı kabul etmeye gerek yoktur. Ta­
biat âleminde hayatın basitten ileriye doğru ilerlemiş olduğunu kabul 
edenler, varlığın basit halinden önce nasıl var olduğunu araştırmalı­
dırlar. Hayatın eski dönemlerden birinde her nasılsa kendi kendine 
meydana geldiğine veya diğer gezegenlerden dünyaya geçtiğine dair 
düşünceler sadece vehim ve hayale dayanmaktadır. Bunlar zihinlere 
bir kanaat bahşedemezler. Hayatın kendi başına cansız varlıklardan 
meydana gelmesi, kendi kendine ortaya çıkması Pasteur'ün meşhur 
deneyine göre bâtıl olunca, kudret sahibi bir yaratıcının eseri olduğu 
açıkça ortaya çıkar.

Bitkilerin ve hayvanların ortaya çıkışını hikmetli bir düşünce ile 
müşahede edenler için hayat sahibi bir varlığın bağımsız olarak yara- 
tılabilmesini inkâr etmeye imkân yoktur. Toprağa atılan bir tohum ta­
nesinden az bir zaman sonra ne kadar hoş yaprakların, ne kadar renkli, 
gönül açıcı çiçeklerin çıkması, anne rahmine atılan bir nutfeden insan 
denilen bir varlığın doğması eşsiz bir tekâmül sanatı değil midir? Bu 
alanda geçerli olan ilâhî kanunu alıştığımız ve sıradanlaştırdığımız 
içindir ki bunlardaki acayipliği hakkıyla takdir edemiyoruz. Yoksa bu 
tür doğuş ve ortaya çıkış ile başlı başına varlık alanına geliş arasında 
çok fazla bir fark yoktur. Tohumlar ile nutfelerin sıradan bir sebep ol­
maktan başka nesi vardır?

2. Diyebiliriz ki kâinatta bir tekâmül ve çekişme kanunu vardır; 
her şey tekâmüle çalışıyor; devamlı zayıflar güçlülerle hayat mücade­
lesinde bulunarak yok olmaya yüz tutuyor. Fakat bu durum, bitkiler 
ve hayvanların birbirlerinden türemelerini neden gerektirmiş olsun? 
Mümkündür ki başlangıçta bütün bitki ve hayvanların en aşağı ta­
bakaları yaratılmış, sonra da diğer hayvan ve bitki çeşitleri gelişerek 
müstakil olarak tabiat alanma çıkarılmıştır. Evet... Zayıf olan türler 
ilâhî kudretin yarattığı gelişme kanunu gereğince yok olmaya yakın 
olup, yerlerine güçlü, gelişmiş türler doğrudan doğruya var edilmiş



olması da mümkündür. İşte bunun gibi ihtimaller dururken artık bir­
takım boş teorilere, eksik tecrübelere dayanarak yaratıkların en şerefli­
si olan insanların hayvanlardan türeyip geliştiğine nasıl inanılabilir?

"Bitkilerin ve canlı varlıkların ortaya çıkışı, varlıklarının devamı ev­
rim kanununa bağlıdır" deniliyor. Bu durumda bitkiler ve canlılar zin­
cirini oluşturan türlerin daima gelişmeye müsait olmayanları yok olup 
onların yerine gelişebilenlerin var olması gerekmez mi? Bu zincirin en 
gelişmiş olan türleri ise tabii olarak insana en yakın, en benzer olmaları 
gerekir. Halbuki insan türünün en eski ecdadı olduğu iddia edilen hay­
vanların birçok gelişmemiş çeşitleri bugün mevcut olduğu halde geliş­
miş türleri yok olmuştur. Nitekim insan ile maymun arasındaki halkayı 
oluşturup insana daha çok benzeyen bir çeşit canlının yok olduğu, hatta 
bunun iskeletlerinin bile pek nadir bulunduğu iddia ediliyor.

İşte bu da gösteriyor ki canlı ve cansız varlıklardaki gelişme ve 
tekâmül, zannedildiği gibi mutlaka birbirinden türemek yoluyla de­
ğildir. Bununla birlikte bazı hayvanlar ve ağaç fosilleri keşfediliyor ki 
bunların aynı türe ait olan bugünkü hayvanlardan, ağaçlardan daha 
gelişmiş bir durumda bulundukları anlaşılıyor.

Şu da düşünülmelidir ki eğer bitki ve hayvan türlerinin birbirin­
den zincirleme olarak meydana gelmeleri ve gelişmeleri hakkında de­
ğişmeyen bir kanun varsa neden zamanımızdaki bitkiler ve hayvan­
larda böyle bir doğuş ve gelişme görülmüyor? Niçin insanlık tarihinin 
başlangıcından bugüne kadar hiçbir bitki ve hayvanın değişmesi, baş­

ka bir şekle dönüşmesi görülmüyor?

Bitki ve hayvanlardan birinin değişmesi, yüz binlerce senede yavaş 
yavaş gerçekleşeceği iddia edilse de bizim itirazımızın değerini düşür­
mez. Çünkü bir kere bu iddia tecrübe ve gözleme dayalı değildir. İkinci 
olarak bu iddia doğru olsaydı eski asırlardan beri tedricen değişmeye 
başlamış olan birtakım bitkiler ve hayvanlar bulunurdu da bunlardan 
hiç olmazsa bazılarının tekâmül derecesine varması beşer asırlarından 
birine rastlardı. Halbuki insanlık tarihi böyle bir olay kaydetmiyor.



3. Bazı hayvanlarda görülen eksik organların tür değişimine delil 
olması çok zayıftır. Muhtemelen bu organların büyük faydaları vardır 
da biz keşfedemiyoruz. Nitekim birçok şeyin henüz yaratılış gayesini 
bilmiyoruz. Bununla birlikte bazı hayvanlarda görülen bir kısım ek­
sik organlara bakıp da bununla bütün hayvanlarda geçerli olacak bir 
evrim olduğu sonucuna varmak doğru değildir. Zira bu durum eksik 
bir tümevarımdır ki genel hakkında hüküm vermeye dayanak olamaz. 
Muhtemelen bazı yaratıklar hakkında evrim kanununa bir dönüşüm 
geçerli olduğu halde bir kısmı hakkında geçerli değildir.

4. Ceninin bazı evrelerinde tüylü kuyruklu görülmesi, hayvanlar 
ile insanın soy yakınlığını ispat edemez. Cenin, kendisindeki eksik ya­
ratılış dolayısıyla hayvanlara benzeyebilir; fakat bu durumdaki ben­
zerliğin ne önemi vardır? Özellikle insanın mahiyeti, sadece bedenî 
şekillerden ibaret değildir ki bu husustaki benzerlik insanı hayvanlar 
zincirine soksun.

5. Aslında insan çok mükemmel bir varlıktır. İnsan bir kudret hari­
kası, bir incelik örneğidir. İnsanda görülen fikir kaynakları, ilim merte­
beleri ve gelişmişliği insanın ne kadar müstesna bir yaratık olduğunu 
ispat etmeye yeter. Böyleyken insanda bazı organların fazla veya eksik 
olduğunun görülmesi insanın şu doğuştan getirdiği (fıtrî) yüceliğini 
nasıl eksiltebilir? Anatomi ilmi bunca ilerlemesine rağmen hâlâ insanın 
bedenî organlarının hakkıyla tahlil edemediğini itiraf etmiyor mu? Ar­
tık hikmetini anlamadığımız bir organın varlığı ve yokluğu sebebiyle 
insanın yaratılılışmdaki tamlığını ve güzelliklerini inkâra kalkışmak ve 
bunu yaratıcıyı inkâr etmeye delil edinmek ne kadar tuhaf bir şeydir.

Ne garip bir ruh halidir ki insanlardaki akıl ve zekânın, binlerce 
fıtrî güzelliklerin bulunması, akıl ve hikmetten yoksun olan tabiatın 
gerçek bir var edici olamayacağına delil olarak kabul etmek gerekir­
ken, henüz hikmeti keşfedilemeyen bir organın varlığı veya yokluğu, 
yüce yaratıcıyı inkâra delil olarak kabul ediliyor!

Ya insanın bedenine, kuvvetine gelen zaaf ve eksiklikten dolayı, 
değişim yoluyla var olması ve bir hikmet sahibi yaratıcının kudret ese­



ri bulunmaması neden gereksin? İnsan bu geçici dünyada ebedî ola­
rak, arızalardan korunmuş bir şekilde kalmak üzere yaratılmamıştır. 
İnsanların arızalardan korunmuş olması yaratılıştaki hikmete terstir.

İnsanlar, daima değişime maruz kalan bir varlıkların cisim olarak 
en zayıf bir kısmı olduğu halde kendilerinin değişmelerden korunmuş 
olmaları nasıl düşünülebilir? Yaratılış gayesinden haberdar olanlar bü­
tün âlemde geçerli olan değişimlerin hikmetini çok iyi anlar, çok mü­
kemmel bir şekilde açıklayabilirler.

6. İnsanlarla bazı canlılar arasında açık bir benzerliğin bulunması, 
bunlar arasında ırksal bir yakınlığın bulunmasını asla ispat etmez. Za­
ten insanlar hayat sahibi olması açısından diğer canlılarla, cisim sahibi 
olması itibariyle de cansız varlıklarla aynı cins kabul edilirler; fakat 
bundan ne çıkar? Bu nitelikler insanlarla hayvanlar ve cansız varlık­
ların aynı aile fertlerinden olup birinin diğerinden türemiş olmasını 
mı gerektirir? İnsanın hakikatini hayvanlardan ayıran asıl şey, akıl ve 
idraktir. Varlığın fiziksel görünümleri ise ikinci derecede kalır. Neti­
ce itibariyle anatomi ilmiyle psikoloji ilmi de insanların hayvanlardan 
meydana geldikleri şeklindeki teorinin bâtıl olduğunu ispat ediyor.

Şüphesiz insanla hayvanlar arasında bedensel oluşum itibariyle ne 
kadar benzerlik bulunursa bulunsun, yine aralarında hem bedensel hem 
de zihinsel ve akıl yönüyle çok büyük farklar vardır. Bir kere insanlar 
beden itibariyle hayvanlardan çok farklıdırlar. En kaba vahşilerin bile 
kaşlarının yayı en gelişmiş maymunlarınkinden çok daha az açıktır. Çe­
nelerinin uzunluğu da daha azdır. İnsana en yakın görülen bir maymun 
fosilinin çenesi üzerinde yapılan inceleme sonucunda bu hayvanda ko­
nuşmanın olmadığı tesbit edilmiştir. İkinci olarak hayvanlarda şuur, 
his, hayal gibi şeylerin bulunması, onlarda bir çeşit zihnin bulunduğu­
nu gösterirse de bu asla insanın zihni gibi bir olgunluğa sahip değildir. 
Hatta Descartes, hayvanlarda zihnin varlığım bütünüyle inkâr etmiştir.

Bununla beraber insan akla sahiptir. Bu sayede kâinatın yüce­
liklerini ve alçaklıklarını idrak etmeye, genel işleri (küllî durumları) 
düşünmeye güç yetirir. Hayatın zorluklarına karşı koyacak çareleri



bulur. Hem kendim bilir hem de kendini çevreleyen âlemi keşfeder. 
İlimleri sınıflamayı başarır, diyanet ve medeniyet düşüncesine sahip 
olur; hayvanlar ise bu gibi üstün yeteneklerden ebediyen mahrumdur­
lar. Hayvanların bütün eylemlerini açıklamak için "psikolojik refleks" 
(ilmü'n-nefs-i infiali) ilmi yeterlidir. Çünkü hayvanların bütün eylem 
ve hareketleri şuursal tepki durumları türündendir. Halbuki insanın 
eylemlerini, şahsî tecrübeleriyle ortaya çıkan durumları açıklayıp te­
mellendirmek için "düşünsel psikoloji"ye de (ilmü'n-nefs-i teemmüli) 
ihtiyaç vardır. Zira insanların eylem ve hareketlerinin bir kısmı tep­
kisel durumlardan olduğu halde, diğer bir kısmı düşünerek yapılan 
durumlardan ibarettir.76

Sonuç olarak, insan ile hayvanlar arasında şekil açısından, ahlâk ve 
karakter bakımından birçok fark vardır ki bu durum bunların başka baş­
ka çeşitlerden ibaret olup insanların müstakil olarak yaratılmış olduğu­
na şahitlik eder. Aksine bir inanca sahip olmak, beşer cinsinin yaratıklar 
arasındaki yüksek konumundan habersiz olmayı, insanların yükseldik­
leri maddi ve manevi olgunlukları görmezlikten gelmeyi gerektirir.

DARVVİN TEORİSİNE TARAFTAR OLANLARIN
HAKİKATLERİ DEĞİŞTİRMEYE KALKIŞMALARI

Çok eski dönemlerden beri birtakım zararlı şahıslar ortaya çıkmış 
ve çıkmaktadır ki bunlar ilim ve hikmet kisvesine bürünerek insan­
lığın yüceliğe meyilli olan ruhunu öldürmek isterler. Kendileri ruhî 
yücelikten, İnsanî özelliklerden mahrum oldukları için başkalarının da 
öyle olmasını isterler. Bunlar kendi bâtıl fikirlerini kabul ettirmek için 
her türlü yola başvururlar. Gerektiğinde değişmez gerçekleri, bilimsel 
kanunları değiştirmeye bile cesaret ederler. İşte Alman filozof Ernest 
Hegel de (v. 1925) bu gruptandır.

76 Bu iki durum arasındaki farkı güzelce anlamak için psikoloji ilmine müracaat etmek 
gerekir. Ancak şunu arzedelim ki biz elimize aldığımız bir kitabı kendimizde var olan 
yeteneğe dayanarak hemen okuyuveririz. İşte bu şuursal ve tepkisel durumdur. Bu­
nunla beraber okuduğumuz şeylerin bütününü tefekkür etmek ve bu konuda zihinsel 
tetkiklerde bulunuruz ki bu da düşünsel (teemmülî) durum demektir.



Hegel, Darwin teorisine sağlam bilimsel gerçeklerdenmiş gibi bir 
kesinlik vermek istemiş, canlıların oluşumu hakkında öyle açıklama­
larda bulunmuştur ki bu durum bütün bilim adamlarının hayret ve 
tepkisini çekmiştir. Bu filozofa göre canlıların hepsinin aslı, "batiliyüs" 
denilen gözle görülemeyecek kadar küçük canlıdır. Bütün bitkiler ve 
hayvanlar bu ilkel canlının evriminden doğmuştur. Bundan dolayı, in­
san da aynı canlının en mükemmel bir neticesidir. Darwin, hiç olmazsa 
ilk canlı hücrenin Allah tarafından yaratıldığını kabul ediyordu. Hegel 
ise bunu da kabul etmemiş, hayatın kaynağının mekanik bir şekilde 
kendi kendine oluştuğunu açıklamaya cüret etmiştir.

Hegel, bu felsefî teorisine bilimsel bir hakikat rengini verdikten 
sonra insanlar hakkında bir soy kütüğü oluşturuyor; insanı, asıl dedesi 
olan ilkel canlıya (hüveyne) ulaştırmak için birçok ara vasıtalar sıralı­
yor. Birçok kuyruklu ve kuyruksuz maymunları gündeme getiriyor, 
insan ile ilk hayvani hücre arasında yirmi iki nesle ait kademe bulun­
duğunu söylüyor. Fakat bu zinciri oluşturan canlılardan bir kısmının 
tabiat eliyle bozulmuş ve yok edilmiş olduğunu da itiraf etmekten 
çekinmiyor. Bununla beraber bu zinciri yine de kesintiye uğratmıyor. 
Hiçbir iz bırakmayan bu canlıları hayal yoluyla icat ederek meydana 
çıkarıyor. Bu şekilde de canlılar silsile, arada boşluk bulunmaksızın ilk 
ilkel canlıya ulaşmış oluyor.

Hegel, insanın soy kütüğündeki araçları tamamlamak için hayal 
evinde icat ettiği hayvanlardan bahsediyor; bunların bulundukları 
devirleri çok mükemmel bir şekilde tasvir etmeye çalışıyor. Öyle bir 
halde ki sanki, bu hayvanları görmüş, onlarla beraber yaşamış, onlarla 
beraber yemiş içmiş!... Bu husus, insanın yakın dedesi addedip "antro- 
poid" ismini verdiği kuyruksuz hayal ürünü maymunun alışkanlıkları 
ve geçim tarzı hakkında o derece kesin bilgiler veriyor ki sanki seneler­
ce bu hayvan ile beraber yaşamış!...

Halbuki yeryüzü, eski kozmoloji ilmi böyle bir hayvam kaydetme­
miştir. Acaba Hegel, bu hakikatleri nasıl bilebilmiş? Bu konudaki kesin 
açıklamalarını ispat etmeye mecbur değil mi? Evet, mecburdur. Fakat



bu, mümkün mü? Asla! Bir kere bu hayvanlardan birçoğunun kalıntı­
ları, geçmiş zamanlarda bile bulunmuyor. Bunu kendisi de itiraf edi­
yor. Haydi, bulunmuş olsun, bununla bu hayvanların diğerlerinden 
zincirleme bir şekilde doğmuş olduğu nasıl kestirilebilir? Ancak Hegel 
gibi güçlü bir biyoloji öğretmeni bunda aciz kalır mı hiç! Hayal gücü 
sağ olsun!... Bir kere kendi teorisini, bilimsel tecrübelere dayandırmış 
gibi gösteriyor ya! İşte bu yeter! Artık bir taraftan bilimsel gerçekle­
ri değiştirmeye çalışıyor, bir taraftan da kuyruklu maymunlardan bir 
kısmının embriyosunu, insana benziyen Jibon maymunu embriyosu 
diye kitabına sokuyor. Diğer hayvan resimlerinin birçok tarafını bile, 
kendi teorisine hizmet edecek şekilde değiştirmeye kalkışıyor. Fakat 
böyle yapıyor da cezasız mı kalıyor? Hayır!... Her taraftan materyalist­
lerin, bilim adamlarının sorgulamasına ve hücumlarına maruz kalıyor; 
her taraftan yediği ilim yumruğunun karşısında suçunu itirafa mecbur 
kalıyor; bâtıl fikrini yaymak için bilimsel gerçekleri ve birçok embriyo 
resimlerini değiştirdiğini, bu şekilde yalancılık ve sahtekârlık yaptığını 
açıkça kabul ediyor.

Hegel, bu sahtekârlığı yüzünden kendi konumunu kaybettiği gibi, 
Darwin ekolüne de öldürücü bir darbe indirmiştir...

İşte görülüyor ya!... Çağımızın filozoflarından, biyoloji bilginlerin­
den sayılan, binlerce ilim ve irfan öğrencisinin düşünce eğitimine hiz­
met etmek iddiasında bulunan -günümüzde hayatta olmayan- bir filo­
zof, bilim ve fen adına çok sayıda çirkinlikler işliyor! Sonra da kalkıyor 
insanlığın ahlâkı, vicdanî, dinî düşünceleri aleyhinde söz söylüyor.

Bu gibi şahıslar hakkında, "Eğer utanmazsan dilediğini yap!" de­
mekten başka çare yoktur.



İKİNCİ KISIM

71. Hz. Muhammed'in [s.a.v] Peygamberliği

Hz. Muhammed Mustafa [sallallahu aleyhi vesellem] bütün varlıklara 
gönderilmiştir. Kendi peygamberliğini bütün dünyaya ilan etmiş, pey­
gamberlik iddiasında doğru olduğunu ispat etmek için birçok mucize 
göstermiştir.

Resûl-i Ekrem Efendimiz'in peygamberlik iddiasında bulunduğu 
tevatür yoluyla sabit olduğu gibi, pek çok mucize göstermeye muvaf­
fak olduğu da kesin bir şekilde bilinmektedir.

AÇIKLAMA

Resûlullah Efendimiz milâdî 571 yılının Nisan ayma rastlayan Re- 
bîülevvel ayının on ikinci günü pazartesi gecesi sabaha karşı doğarak 
insanlığın ufuklarını nurlar içinde bırakmıştır.

Doğduğu mübarek gecede birtakım olağanüstü olaylar meydana 
gelmiştir ki bunlar peygamberlik alametlerinden sayılıp, siyer kitapla­
rında detaylı bir şekilde yazılmıştır.

Hz. Peygamber'in çocukluk ve gençlik dönemi saf ve temiz bir şe­
kilde geçerken meşhur görüşe göre ömrünün kırkıncı yılında nübü­



vvet makamına ulaşmış, üç sene sonra da risalet derecesine vararak 
İslâm'ın hükümlerini tebliğ etmekle görevlendirilmiştir. Tam yirmi üç 
sene insanlığı aydınlatmaya çalışmış, bütün doğu ve batı hükümdarla­
rına mektuplarını göndererek onları İslâm'a davet etmiş, yüce görevi­
ni çok büyük bir başarıyla yerine getirdikten sonra ebediyet âleminin 
ufuklarım aydınlatmak üzere ahiret âlemine göç etmiştir.

Resûl-i Ekrem Efendimiz'in hayatı bütün ayrıntılarıyla tesbit edi­
lip kayıt altına alınmış ve herkesçe bilindiği gibi kendisinin peygam­
berlik iddiasında bulunduğu ve bu konuda Kur'an gibi ebedî bir muci­
ze getirmeyi başarmış olduğu da tevâtür yoluyla sabittir.

Âlemlerin övünç kaynağı olan Hz. Peygamber'in daha birçok mu­
cizesi vardır ki bunların varlığı manevi tevâtür ile sabittir. Yani her ne 
kadar bu mucizelerin her biri tevâtür yoluyla sabit değilse de bunların 
ortak değerleri (özellikleri), yani mutlak anlamda mucizelerin ortaya 
çıkması itibariyle tevâtür yoluyla sabit olmuştur.

72. Hz. Muhammed'in [s.a.v] Mucizeleri

Resûlullah Efendimiz'in mucizeleri, hissî mucize ve aklî mucize 
olmak üzere ikiye ayrılır.

Hissî mucizeler, Hz. Peygamber'in nübüvvet ve risaletine duyular 
yoluyla şahitlik eden birtakım yüce, olağanüstü durumlardır.

Aklî mucizeler, Peygamber Efendimiz'in nübüvvet ve risaletine 
aklî yolla şahitlik eden bir kısım yüce, olağanüstü hal ve eserlerden 
ibarettir.

AÇIKLAMA

Resûl-i Ekrem'in [sallallahu aleyhi vesellem] gösterdiği mucizeler pek 
çoktur. Bunlar siyer kitaplarında ve başka eserlerde detaylı bir şekilde 
açıklanmıştır. Ancak büyük âlimlerden bazıları peygamberlerin mu­
cizelerini -tasnifini kolaylaştırmak için- aklî ve hissî mucizeler adıyla



başlıca iki kısma ayırmışlardır. Fahreddin er-Râzî de (v. 606/1210) kelâm 
ilmine dair yazmış olduğu el-Erbaîn adlı kitabında bu bölümlemeyi 
esas almıştır.

73. Hz. Muhammed'in [s.a.v] Hissî Mucizeleri

Hz. Peygamber'in hissî mucizeleri üç çeşittir:

1. Şahsına ait yüce durumlardır. Latif bir nurun temiz alnından 
parlaması, mübarek sırtında peygamberlik mührünün bulunması, ya­
ratılışında müşahede edilen mükemmellikler gibi.

2. Peygamberlik özelliklerine ilişkin yüce durumlardır. Fevkalâde 
bir konuşma fesahatine sahip, üstün bir şefkat ve merhametle donan­
mış, son derece kahramanlık ve dayanıklılığa sahip, her konuda doğ­
ruluk ve istikametle süslenmiş olmaları gibi.

3. Şahsî ve nebevî özelliklerinin dışındaki üstün durumlarıdır. 
Ayın ikiye ayrılması, mübarek parmakları arasından suların akması, 
yerden alıp atmış olduğu küçük taşların düşmanların gözlerine isabet 
etmesi gibi.

AÇIKLAMA

Resûlullah Efendimiz'in hissî mucizeleri üç çeşittir:

Birincisi, şahsına ait yüce durumlardır. Şöyle ki kâinatın övünç 
kaynağı olan Hz. Peygamber'in mübarek vücutlarında bazı işaret ve 
izler kendisinin peygamber olduğuna şahitlik ederdi. Ecdadından in­
tikal eden alnında parlayan bir nur ile sırtındaki nübüvvet mührü ve 
yaratılışındaki mükemmellik bu türdendir.

NÜBÜVVET NURUNUN KENDİSİNE GEÇMESİ

Hz. Âdem'den beri nesilden nesile bir güzellik ve letâfet nuru ge­
çerdi. Bu nur Hz. İsmail'e, ondan da çocuklarına ve torunlarına geçerek 
Kureyş arasında Peygamberimiz'in dedelerinin simasında parlamaya



başlamıştı. Bir nur-i Muhammedi idi. Dedelerinin hangisinin alnında 
parlardıysa ona başka bir üstünlük ruhaniyet verirdi. Ne zaman ki Ha- 
temü'l-enbiya Peygamberimiz bu dünyayı aydınlattılar, artık o nübüv­
vet nuru onun mübarek yüzüne intikal ederek asıl sahibinde karar kıldı.

Biyoloji ilmi, asil ailelerin fertlerinde bir kısım fıtrî durumların te­
varüs yoluyla ortaya çıkabileceğini ispat etmektedir. Artık insan toplu- 
munun en asil, en şerefli bir ailesini oluşturan Peygamberimizin muh­
terem ecdadı arasında böyle bir üstünlük nurunun ışık saçması asla 
akla aykırı kabul edilemez.

NÜBÜVVET MÜHRÜ

Peygamber Efendimiz'in arkasında, iki kürek kemiği arasında 
mübarek kalbinin hizasında bir nişanesi vardı ki buna "hâtem-i nü­
büvvet" denir. Ahir zaman peygamberinde böyle bir nişanenin bu­
lunacağı öteden beri Ehl-i kitap nezdinde de bilinmekteydi. Nitekim 
rahip Bahîrâ'mn bu latif alameti bir bahaneyle ziyaret etmiş olduğu 
bilinmektedir.

HZ. PEYGAMBERİN YARATILIŞINDAKİ GÜZELLİK

Yüce Peygamberimiz son derece güzeldi. Dış görünüşünde güzel­
lik ve zariflik, yaratılışındaki mükemmellik kendisinin bir peygamber 
olduğunu ispat ederdi. Mübarek vücudu nurdan oluşmuş denilecek 
derecede fevkalâde latif idi. Gözlerinden hidayet nuru parlar, şek­
linden ve fizyolojisinden üstünlük eserleri saçılırdı. Bir rivayete göre 
sünnetli ve göbeği kesilmiş olarak dünyaya gelmiş, yaratılışında daha 
birçok alamet ortaya çıkmıştı ki bunlar feraset ilmi hükmüne göre ken­
disinin peygamberliği haiz olduğunu gösterirdi.

Ebû Hüreyre [radıyallahu anh] der ki: "Ben Resûl-i Ekrem hazretle­
rinden daha güzel birini görmedim. Sanki mübarek yüzünde güne­
şin nuru akardı."77 Kâ'b b. Mâlik de [radıyallahu anh] der ki: "Resûlullah

77 Tirmizî, Menâkıb, 12.



sevinçli olduğu zaman mübarek yüzü ay parçası gibi parlardı da biz 
onun sevindiğini bundan anlardık/'78

İkincisi, Peygamber Efendimiz'in nübüvvet niteliklerine yönelik 
üstün niteliklerdir.

Şöyle ki Hz. Peygamber'de [sallallahu aleyhi vesellem] tecelli eden fıtrî 
olgunluk ve ahlâkî güzelliklerden her biri kendisinin peygamberlik ko­
nusunda doğru kimse olduğuna şehadet ederdi. Gerçekten Resûl-i Ek­
rem Efendimiz olanca fıtrî olgunluk ve ahlâkî güzelliklerle muttasıftı. 
Öyle olgunluk ve güzellikler ki her kim bunlardan yalnızca birine sahip 
olsa onun namı ebediyete kadar hürmetle anılır. Artık bunların hepsini 
kendisinde toplayan bir şahsın üstün değerini düşünmek gerekir.

Şu da düşünülmelidir ki bir insan doğup büyüdüğü çevrenin ah­
lâkından etkilenir; oranın âdetlerine ve ahlâkî yapısına tâbi olur; bun­
lardan birini kolay kolay terkedemez. Peygamber Efendimiz ise cahil­
liğin, sapıklığın ve her türlü ahlâksızlığın yaygın olduğu bir çevrede 
dünyaya teşrif ettiği halde bu çevreden asla etkilenmemiş; etrafındaki 
kişilerin ahlâkından tamamen korunmuştu. Aksine kendisi bütün ah­
lâkî güzelliklerin ışığını yansıtan bir örnek olarak tecelli etmiş, çev­
resinde çok mutlu bir değişimi gerçekleştirmiştir. Artık bu durum en 
parlak bir mucize değil midir?

İşte bu kemal ve nebevî ahlâkın bir kısmını mutluluk ve saadet 
vesilesi olarak sunuyoruz:

GÜZEL KONUŞMASI ve BELÂGATI

Hz. Peygamber fevkalâde etkileyici bir konuşma özelliğine sahip­
ti. İlham kaynağı olan mübarek dilinden daima hikmetler yayılırdı. 
Değerli sohbetleriyle şereflenenler ruhanî zevklere gark olurlardı.

Hele pek çok yüce sözleri vardır ki bunlara "cevâmiu'l-kelim, be- 
dâiul-hikem "79 ismi verilir. Bu şerefli sözler lafız itibariyle özlü ve ve-

78 Buhârî, Menâkıb, 23.
79 Nâşir: Hz. Peygamber'in az sözle çok mana ifade etme özelliğini belirtmek için kulla­

nılan bir terimdir. Resûlullah, diğer peygamberlerden farklı özelliklerini açıkladığı bir 
hadiste, "Ben, cevâmiu'l-kelim olarak gönderildim" buyurmuştur (Buhârî, Cihâd, 122).



ciz olduğu halde mana itibariyle birçok hakikati içermekte ve âdeten 
benzerini söylemek mümkün değildir. Birer hikmet düsturu olan şu 
hadis-i şerifler bu türdendir:

o lÜ J L  j l i r î l  U il

"Ameller niyetlere göredir. "80

’J J -

'İşlerin en hayırlısı orta yollusudur. "81

a J lp O İ' J z j i I î T

"Hayrı gösteren onu yapan gibidir. "82

i l  U J U J l
< * *

"Malın en hayırlısı Allah yolunda harcanandır. "83

I S A p p l y ü

"Kişi sevdiği ile beraberdir. "84

u  J s -  ı L .  t â  ^  îi v

"Kişi kendisi için istediğini kardeşi için de istemedikçe imam kemale er­
miş olmaz. "85

J-sıalil J U

80 Buhârî, Bed'ül-Vahy, 1; Müslim, İmâre, 45; Ebû Davud, Talâk, 11.
81 İbnül-Esîr, Câmiul-Usûl, 1/318; Sehâvî, Makâsıdüî-Hasene, nr. 453; Aclûnî, Keşfiiî-Hafâ, 

nr. 1247.
82 Beyhakî, Şuahül-Imân, nr. 7656.
83 Nâşir: Herhangi bir kaynakta tesbit edemedik.
84 Buhârî, Edeb, 96; Müslim, Birr, 50.
85 Buhârî, İmân, 7; Tirmizî, Kıyâme, 59.



"istihare eden kederli, istişare eden pişman, iktisada riayet eden fakir ol­
maz. ”86

i * ,   ̂s t _
ÖJUtf» \ i l y

"Şerden uzak durmak bir çeşit sadakadır. "87

"Yalan yere edilen yemin haneleri harap, aileleri perişan eder. "8S 

"Bir topluluğun efendisi onlara hizmet edendir.''89

»juj J-üu ı ^  iıılJİ

"Müslüman öyle bir kimsedir ki diğer insanlar onun elinden ve dilinden 
emindir. "90

"Emanete riayet etmeyenin imam yoktur. "91

HZ. PEYGAMBERİN ŞEFKAT ve MERHAMETİ

Resûl-i Ekrem Efendimiz fevkalâde bir şefkat ve merhamete sa­
hipti. Mübarek ve bütün anlamları besleyen kalbi, şefkatin ve merha­
metin nezih bir şekilde ortaya çıktığı yerdi. Akrabayı gözetir, herkesle

86 Taberânî, el-Mıı‘cemiiî-Evsat, 7/329; Heysemî, Mecmau'z-Zevâid, 2/280.
87 Aclûnî, Keşfül-hafâ, nr. 966.
88 Beyhakî, es-Sünenü's-Sugrâ, 2/574; Ali el-Müttakî, Kenzü'l-Ummâl, nr. 46388.
89 Deylemî, Miisnedül-Firdevs, nr. 3473; Süyûtî, el-Câmiu's-Sagîr, nr. 4571; Ali el-Müttakî, 

Kenzill-Ummâl, nr. 17517; Aclûnî, Keşfiil-Hafâ, nr. 1515.
90 Buhârî, İmân, 4; Nesâî, İmân, 8; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 2/224.
91 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 3/135,154, 210, 251.



güzel ilişkilerde bulunur, fakirlere ve zayıflara yardım eder, hastaları 
ziyaret ederdi. Bütün insanlığın saadetini, hidayete erişmesini o kadar 
arzu ederdi ki bu konuda bütün huzur ve rahatını terketmişti. Gaflette 
olanların durumuna çok acır, nurlu kalbini daima mahzun bulundu­
rurdu. Hatta bu kadar üzüntülere duçar olmaması için şu İlâhi emir 
nâzil olmuştur:

"(İnsanlar inkârlarından dolayı helâk olacaklar diye) onlara üzülüp ken­
dini mahvetme" (Fâtır 35/8). Netice itibariyle bu yüce şahsın mübarek var­
lığı şefkat ve merhametin öyle somut haliydi ki kendisine her türlü ezi­
yeti ve sıkıntıyı yaşatanları bile affeder, onlarla ilgili olarak üzülecek 
ve kalbi kırılacak yerde hayır duada bulunur, ilâhî dergâha yönelerek,

"Allahım, kavmime hidayet ver; zira onlar bilmiyorlar"92 diye Allah'a 
yalvarırdı.

KAHRAMANLIĞI ve METANETİ

Resûlullah Efendimiz olağanüstü bir kahramanlığa ve kalbî bir 
kuvvete sahipti. Savaşlarda Hz. Peygamber kadar düşmana yaklaşan 
bir kişi bulunmazdı. Hele Uhud ve Huneyn gazvelerinde gösterdiği 
kahramanlık ve yüreklilik her türlü tasavvurun üstündedir. Uhud Sa- 
vaşı'nda Hz. Hamza gibi bir aslan şehadet toprağına serilmiş, ashâb-ı 
kirâm dağılmış, en savaşçı simalar kaçmaya mecbur kalmış gözükür­
ken Hz. Peygamber savaş meydanından asla ayrılmamış, bulunduğu 
noktada sağlam bir şekilde durarak kalbî sağlamlığını ve metanetini, 
Allah'a dayanmış olmayı parlak bir şekilde ispat etmiştir. Huneyn Sa­
vaşı'nda da İslâm ordusu bir yenilgiye uğramak üzereyken, ashâb-ı

92 Beyhakî, Şuabüî-İmân, nr. 1447, 1448; Süyûtî, Câmiuî-Ehâdîs, 2/285 (nr. 5427).



kirâm dağıldığı halde Resûl-i Ekrem Efendimiz düşman üzerine hü­
cuma devam etmiş; etrafını kuşatan ihtiras sahibi düşmanlarına karşı,

"Ben Abdülmuttalib oğluyum, ben nebiyim, bunda asla yalan yoktur"93 

diyerek ulvî kimliğini ilan etmiş, bu şekilde de,

"Allah seni insanlardan koruyacak" (Mâide 5/67) nazm-ı celilinin İlâhî 

doğruluğu tecelli etmiştir.

Kısacası Hz. Peygamber'in hayatını araştıranlar onun ne kadar 
sağlam bir kalbe, sarsılmayan bir kararlılığa, parlak etkili bir görüş 
ve düşünceye sahip olduğunu çok güzel bir şekilde keşfeder. Nitekim 

Hudeybiye Antlaşması nebevî bakış açısının ne kadar ileri görüşlü ol­

duğunu net bir şekilde ortaya koymuştur.

HZ. PEYGAMBER'İN İSTİKAMETİ

Hâtemü'l-enbiya Efendimiz fevkalâde bir doğruluk ve istikametle 

donanmıştı.

o > İ  Ü S 'i ı i M Î

“Emrolunduğun gibi dosdoğru ol" (Hûd 11/112) İlâhî emrine tam olarak 
sarıldığından âdeta peygamberin şahsı, doğruluk ve istikametin erişile- 
mez somut bir örneği kesilmişti. Onun masum şahsı her türlü gösteriş­

ten ve kibirden arınmıştı. Peygamberliğini inkâra kalkışan düşmanları 
onun doğrulukla nitelenmiş, yalan ve gösterişten uzak olduğunu itiraf 
eder, çocukluğundan beri kendisine "Muhammedü'l-emîn" derlerdi.

93 Buhârî, Cihâd, 52, 61, 97, 167; Megâzî, 54.



Bilindiği üzere, Hz. Peygamber Rum kayserine bir mektup gön­
dermişti. Kayser bu esnada Kudüs-i şerifte idi. Ebû Süfyân da o es­
nada ticaret amacıyla Kudüs'te bulunmaktaydı. Kayserin huzuruna 
davet edildi. Resûlullah Efendimiz'e dair aralarında cereyan eden ko­
nuşma esnasında kayser,

-  Peygamberlik iddiasından önce onu yalancılıkla suçlar mıydınız, 
diye sormuş. Ebû Süfyân da,

-  Hayır, suçlamazdık, diye hakikati açıklamaya mecbur olmuştur. 
Halbuki Ebû Süfyân hazretleri o esnada henüz İslâm ile şereflenme- 
mişti. Fahr-i Âlem'in en büyük düşmanlarmdandı. Hatta bugün bile 
birçok müsteşrik Peygamber Efendimiz'in yüce değerini, yalan ve gös­
terişten uzak, her türlü ahlâkî faziletleri kendisinde toplayan biri oldu­
ğunu büyük bir saygıyla itiraf etmektedirler.

Amerikalı Mr. Carlayl, Mahmud Esad Efendi merhum tarafından 
tercüme edilen bir eserinde diyor ki: "Hz. Muhammed [sallallahu aleyhi 

vesellem] gösterişten bütünüyle uzak olduğundan dolayı onu severim. 
Hz. Muhammed'de öyle gösteriş filan yoktur. Bu gibi durumlar bir­
takım ön yargılı ve nasipsiz kimselerin kalbinde ve ruhunda bulunur.

Bilindiği gibi İslâm dininin yüceliği bütün kalpleri kendisine çe­
kiyordu. Rahipler insanların bu yönelişine engel olacak bir çare bula­
madıkları için Hz. Muhammed'in nübüvveti ve buna dayalı özellikle­
ri konusunda birtakım yakıştırmalara kalkıştılar, onun değerli zatını 
yalan söylemekle, hilekârlıkla itham etmeye çalıştılar. Fakat Avrupa 
milletleri aydınlanmaya başlayınca içlerinden bir kısım ilim adamla­
rı Hz. Muhammed'in gerçekliğini araştırmaya çalıştı. Bu sayede Hz. 
Peygamber hakkmdaki suçlamaların sırf iftiradan ibaret olduğu Batı 
tarafından da anlaşılmaya başladı." İşte Mr. Carlayl bu yönü de itiraf 
ederek diyor ki: "Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] hilekâr bir ya­
lancı, somut bir sahtekâr olduğu, dininin saçma sapan bir şey olduğu 
gibi öteden beri dönüp duran şayialar hemen hiç kimse tarafından be- 
nimsenmemeye başlamıştır. Cahilce gayretle onun hakkında bir ara­
ya getirilen yalanlar ancak kendimiz için utanma gerektirecek şeydir.



Hilekâr bir adam bir din tesis edebilir mi? Bir hilekâr niçin bir ev inşa 
edemiyor? Eğer bu hilekâr inşaat malzemelerinin özelliklerini bilmez, 
gerçekten ona başarılı bir operasyon yapmazsa eline her ne geçerse 
kireçle birlikte hepsini yakar; onun yaptığı bir ev değil, âdeta bir sü- 
pürüntü yığını olur; meydana getirdiği bina on iki asır boyunca yüz 
seksen milyon -bugün üç yüz milyondan fazla- nüfusun ikamet ede­
bilmesi için devam edemeyip çabucak yok olur. Fazilet başkalarının 
şahitlik yapmasmdadır.

Üçüncü çeşit: Şahsî ve nebevî özelliklerinin dışındaki üstün du­
rumlarıdır. Bazılarını kısaca görelim.

AYIN İKİYE AYRILMASI/YARILMASI (İNŞİKÂKU1-KAMER)

Aym ikiye yarılması olayı muazzam bir mucizedir. Şöyle ki müş­
riklerden bir kısmı bir mucize olmak üzere Hz. Peygamber'den aym iki 
kısma ayrılmasını istemişler. Resûlullah Efendimiz de bu hârikulâde 
olayın gerçekleşmesini kabul edilme mekânı olan ilâhî kudretten niyaz 
etti. Derhal ay iki kısma ayrıldı. Bir kısmı Hira dağının üstünde, di­
ğer kısmı da aşağıda öteki kısmının karşısında göründü. Müşrikler ise 
bu büyük mucizeyi gördükleri halde bunu sihire yorumlayarak yine 
iman etmediler.

Bu esnada ay iki kısma ayrılmış ise de bu durum ayın aslî konu­
mundan alçalmış olmasını gerektirmez. Aym alçalması, onu görenin 
konumuna ve görme keyfiyetine göredir. Nitekim bugün de ayı gö­
renler ufukları itibariyle onu dağın başında veya denizin üzerinde gör­
düklerini söylerler. Bu sebeple aym yarılması mucizesi bir süre devam 
etmiş ve öyle bir şekilde gerçekleşmiştir ki bunu yanlış algılamaya, ha­
yal etmeye yormak mümkün olmamıştır.

Bu büyük mucizeyi Mekkeliler'den birçok kimse gördükleri gibi 
dışarıdan gelen yolcular da yol esnasında müşahede ettiklerini haber 
vermişlerdir. Gerçek şudur ki bu gökyüzü olayı daha pek çok yerden 
görülmüştür. Fakat böyle bir harikanın varlığı daha önceden gerçekleş­



mediği için bu durum, ayın tutulmasına veya havada yarım ay şeklin­
de bir parıltının ortaya çıkışına hamledilerek rasat âlimleri ve tarihçiler 
tarafından kaydedilmemiş ve anlatılmamış olabilir. Bununla birlikte, 
ufukların farklı olması ve olayın gece gerçekleşmesi dolayısıyla dünya 
üzerinde yaşayan tüm insanlar tarafından görülmüş olması mümkün 
değildir. Nitekim bir yerden görülen ay tutulması ve güneş tutulması 
da aynı zamanda her taraftan görülemez.

Hindistan'da bulunan bir heykelin üzerinde, "Ayın yarılması sene­
sinde yapılmıştır" mealinde bir ibarenin yazılmış olduğunu bazı mü- 
fessirler açıklamıştır.

Bu apaçık mucize hakkmdaki hadis-i şeriflerin râvileri pek çoktur.

"Kıyamet saati yaklaştı, ay bölündü" (Kamer 54/1) âyeti de bu mucizeye 
şahitlik ediyor. Bütün büyük müfessirler bu konuda müttefiktir.

Bugün ayın yarılmasının en büyük aklî delili bu âyet-i kerimedir. 
Bu âyet-i celile Mekkeliler'in inatçı ve muarız oldukları bir zamanda 
inmiştir. Eğer bu mucize bütün Mekkeliler arasında sabit bir şey olma­
saydı bu âyet-i kerime nasıl tebliğ edilirdi? Şüphe yoktur ki bu takdir­
de söz konusu âyet yalanlanırdı. Artık kimse Hz. Peygamber'e iman 
etmezdi. İman etmiş olanlar da dinlerinden dönerlerdi. Halbuki böyle 
bir durum gerçekleşmemiştir.

"Bu âyet-i kerime, aym kıyamete yakın yarılacağım ifade etmekte­
dir" denilemez. Çünkü bu âyetten sonraki,

"Ama o müşrikler her ne zaman bir mucize görseler sırtlarını döner, bu 
öteden beri geçerli, devam eden bir büyüdür derler" (Kamer 54/2) âyeti buna 
aykırıdır. Kıyamet gününde gerçekleşecek bir yarılma nasıl sihire yo­
rumlanabilir? Bununla birlikte kıyamet gününde yarılacak olan yal­



nızca ay değildir. Gökyüzünde daha nice büyük ışıklı cisimler varken 
yalnız aym yarılacağmdan bahsetmek nasıl düşünülebilir?

Kısacası biz müslüm anlar, Allah'ın kudretine inanmış ve diğer bir­
takım büyük mucizelerin varlığım tasdik etmemiz itibariyle bu yüce 
mucizeyi de tereddütsüz bir şekilde tasdik ederiz. Ehl-i kitap ise diğer 
peygamberlerden buna benzer mucizelerin ortaya çıkmasını kabul ettik­
lerinden onlar da bu mucizeyi akla aykırı gerçekleşemeyecek bir durum 
olarak göremezler. Bilim adamlarına gelince onlar da böyle bir olayın 
imkânsızlığını bilimsel olarak ispata güç yetiremezler. Çünkü bu yarıl­
ma olayı olağanüstü bir nitelik olmakla birlikte aslında mümkündür.

Diğer cisimler ayrılma ve birleşme kabul ettiği gibi ay da bunu ka­
bul eder. Dünya gezegeninde büyük dağların yarılması, büyük vadile­
rin ortaya çıkması, karaların denizlere ve tersi denizlerin karalara dö­
nüşmesi daima görülmektedir. Dünya üzerinde bu gibi olaylara sebep 
olan depremler, patlamalar ise birer basit sebepten ibaret olduğundan 
yüce yaratıcı bu gibi sebeplere muhtaç bırakmaksızın da bu olayları 
derhal var edebilir.

Hele yerküresi ile diğer bir kısım yıldızların esasen güneşten ayrıl­
mış olduğuna ve bir gün yine güneşle birleşeceklerini kabul edenlerin 
bu aym yarılması mucizesinin gerçekleşebilmesi konusunda söyleye­
cekleri bir şey yoktur.

HZ. PEYGAMBERİN PARMAKLARINDAN SULARIN 
FIŞKIRMASI

Resûlullah Efendimiz'in mübarek parmakları arasından suların 
fışkırıp akması da apaçık bir mucizedir. Şöyle ki birçok defa ve özellik­
le Hudeybiye ve Tebük seferlerinde ashâb-ı kirâm su ihtiyacı hissetti­
ler. Bu hali Hz. Peygamber'e arzedince Peygamber Efendimiz mübarek 
parmaklarını az bir su üzerine koydu. Hemen parmakları arasından 
sular fışkırmaya başladı. Orada bulunanlar o sudan içtikleri gibi hay­
vanlara da içirdiler.



İşte bu olay da bir harika olmakla beraber aklen mümkündür. Al­
lah'ın kudretiyle diğer suların var olması ve bu az suya eklenerek Resûl-i 
Ekrem Efendimiz'in parmakları arasından fışkırır gibi görünmesi müm­
kün olan durumlardandır. Kâinatı yaratan Cenâb-ı Hak yüce peygam­
berine bir mucize olmak üzere havayı derhal suya dönüştürebilir; mu­
azzam ilâhî kudret açısından bu gibi şeyler akla aykırı görülemez.

TAŞ ATMA MUCİZESİ

Kâinatın efendisi Peygamberimiz yerden alıp attığı taşların düş­
manlarının gözlerine isabet etmesi de bir yüce mucizedir.

Şöyle ki, Resûl-i Ekrem [sallallahu aleyhi vesellem], Bedir ve Huneyn sa­
vaşlarında yerden bir avuç küçük taşlar alarak "şahati'l-vücûh", yani 
"yüzleri kara olsun" diye kâfirlerin yüzlerine doğru saçmıştı. Hemen 
bu taşlar kâfirlerin gözlerine isabet ederek onların yenilgiye uğrama­
sına sebebiyet verdi. Şüphesiz ki bu bir avuç küçük taşların bu kadar 
düzenli bir şekilde dağılması bir harikadır, insanların kudretinin kap­
samı dışındadır. Fakat ilâhî kudret ile meydana gelmesi imkânsız de­
ğildir. Hiçbir vasıtaya muhtaç olmaksızın yahut havanın dalgalanması 
vasıtasıyla taş parçalarının dağılıp düşmanların gözlerine girivermesi 
Cenâb-ı Hakk'm büyük kudreti açısından akla aykırı görülemez.

"Attığın zaman sen atmadın, Allah attı" (Enfâl 8/17) âyet-i kerimesi de 
bu üstün mucizeye delalet etmektedir.

74. Fahr-i Kâinat Efendimiz olan Hz. Peygamber'in Aklî 
Mucizeleri

c

1. İlim ve bilimden mahrum bir muhitte yetişip hiç kimseden bir 
şey öğrenmediği halde alabildiğine kemalat ve bilgiyi haiz ve en mü­
kemmel bir şeriat tesisine nail olması.



2. Peygamber olarak gönderildiği döneme kadar ilahiyat ve pey­
gamberliğe dair meselelerle asla uğraşmadığı halde ondan sonra bir­
denbire bu yüce ve İlmî konular ile meşgul olmaya başlayıp bu husus­
ta Kur'ân-ı Mübîn gibi bir İlâhî kitabı getirmiş buyurması.

3. Peygamberlik vazifesi uğrunda her türlü zulme katlanması ve 
daha sonra kendisine yönelen dünya devletine meyletmeyip önceki 
doğru yoluna devam etmesi.

4. Allah katında dualarının kabul olması.

5. Geçmişe ve geleceğe ait birtakım gaybî bilgileri haber vermesi.

6. Peygamberliğine dair vasıfların önceki kitaplarda yazılı olup bu 
gerçekleri bütün Ehl-i kitaba karşı iddiada bulunmasıdır.

AÇIKLAMA

Yüce ahlâk sahibi Hz. Peygamber'in başlıca aklî mucizeleri altı çe­
şittir.

1. Resûl-i Ekrem cehaletle çevrili bir çevrede yetiştiği halde sahip 
olduğu yüksek kemalat ve kurmaya muvaffak olduğu aydınlık şeriattır.

Şöyle ki Peygamber Efendimiz cehalet ortamı içinde dünyaya gel­
miş, hiç kimseden bir şey okuyup yazmamıştır. Böyle olduğu halde 
kendisinde olanca İlmî kemalat tecelli etmiş, ansızın koca bir Arap yarı­
madasını cehaletten kurtarmıştır. Dünyada henüz benzeri görülmemiş 
olan yüce bir şeriat, gerçek bir medeniyet tesis etmiştir. İşte bu durum 
bir mucizedir. Hem de muazzam bir mucizedir. Akıllara durgunluk 
veren bu mucizenin büyüklük ve yüceliğini daha güzel anlamak için 
biraz Resûlullah Efendimiz'in yaşadığı asra göz atalım.



HZ. PEYGAM BERİN Bİ'SETİNDEN ÖNCE MEDENİYET
ÂLEMİNİN HALİ ve ARAP YARIMADASININ DİNÎ ve
SOSYAL DURUMU

Peygamber Efendimiz öyle bir asırda dünyayı şereflendirdi ki in­
sanlık âlemi baştan başa şiddetli bir cehalet içerisinde bulunuyordu. 
Medeniyet âleminde hükümran olan ve Arap yarımadasını sağdan sol­
dan kuşatan Roma İmparatorluğu ile İran'daki Sâsânî hükümeti artık 
ahlâken susmuş, din nimetinden mahrum kalmış, her türlü toplumsal 
rezaletlerin birer çirkin merkezi bulunmuş idi. Bu iki devlet daima bir- 
biriyle uğraşır, her biri Asya'nın batısını elde etmek için diğerini yok 
etmeye çalışırdı. Âdeta insan hakları ayaklar altına alınmış, semavî ki­
taplar yeryüzünden kaldırılmış, geçmiş şeriatlar tamamen unutularak 
birçok efsane ve hurafe revaç bulmuştu.

Düzenli bir sosyal ve medenî idareden mahrum bulunan Arap ya­
rımadasının halkı ise çok dağınık bir halde yaşıyorlardı. Daima birbir­
lerinin mallarını yağma ederler, daima yenme ve tahakküm alma ga­
yesiyle çekişme ve savaşlarda bulunurlardı. Özellikle susuz ve tarım 
yapmaya müsait olmayan çöl ortasında bulunan Hicaz ahalisi etrafla­
rındaki devletlerle temasta bulunmadıklarından tamamen bedevî bir 
halde kalmışlardır. Aralarmda ilim ve sanattan bir eser görülmezdi. 
Cehalet olanca yoğunluğuyla sosyal ufuklarını kuşatmış bulunuyordu.

Bu zavallı adamlar yollarını kaybederek sapıklık vadisine düş­
müşlerdi. Bir kısmı tahrif edilmiş olan dinlerden birine tâbi olmuş; di­
ğer bir kısmı Sâbiîliği kabul ederek yıldızlara tapmakta bulunmuş; bir 
kısmı da kendi elleriyle yaptıkları şekil ve resimleri tanrı edinecek ka­
dar dalâlet içinde kalmıştı. Bunlar hakiki bir dinin ilâhî feyzinden isti­
fade edemedikleri için ahlâkî faziletlerden mahrum, son derece sert bir 
mizaca, kaba bir tabiata sahiptiler. Bazı kabileler en saçma bahanelerle 
yeni doğan kız çocuklarını diri diri toprağa gömer, ince bir hisse sahip 
olan insanları senelerce ağlatacak olan bu gönül yakan hareketlerin­
den dolayı kalplerinde asla bir sızı, bir merhamet eseri hissedilmezdi.

Bununla beraber kumar, zina, şarap içmek gibi toplumsal rezillik­
ler de aralarmda çok ziyadesiyle yaygındı. Şu kadar var ki cömertlik



ve cesaret gibi niteliklere de sahiptiler. Etraflarındaki milletlerin bir 
kısmı toplumsal rezilliklerinden oldukça korunmuş, aslî fıtratlarını 
bedevîlik sayesinde bir dereceye kadar muhafaza etmeye muvaffak 
olmuşlardı. Hele Hz. Peygamber'in gönderilmesine yakın zamanlarda 
aralarmda bir edebî uyanış hâsıl olmuş ve git gide fesahat ve belâgat 
kemal derecesine ulaşmış, fikirleri en parlak manzumelerin ortaya çık­
masına sebep olmuştu. Bununla birlikte yine hepsi ümmî idi. Binlerce 
kabile üyesi arasında ancak bir iki okuryazar bulunabilirdi.

İşte Hz. Peygamber böyle bir zamanda her türlü ilim ve bilimden 
mahrum bir insan topluluğu arasında ortaya çıktı. Âlimler ve filozoflar­
la asla bir araya gelmedi. Ne çok uzun bir süre medenî ülkelere seyahat 
etti, ne de ilim ve bilim hakkında bir şey okuyup yazdı. Hatta ne sosyal 
ne de siyasî meselelerle meşgul oldu, ne de önceki ümmetlerin tarihî 
durumlarım araştırdı, medenî kanunları inceledi. Araplar arasında fe­
sahat ve belâgat son derece revaç buldu, zaman zaman panayırlarda, 
ötede beride toplanılarak nutuklar atıldığı, manzum şiirler söylendiği 
halde Resûlullah Efendimiz bunlarla asla megul olmadı. Bununla bera­
ber bütün filozof ve âlimleri şaşkın bırakacak derecede ilâhî bilgilere, 
en yüksek İnsanî olgunluğa mazhar oldu. Bütün insanlığı mesut edecek 
kutsal bir şeriat, muazzam bir medeniyet meydana getirdi. Ümmetine 
en sağlam siyasî eğitimi verdi ve en güzel toplumsal kaideleri öğretti. 
Geçmiş ümmetlerin en ibret verici tarihî hadiselerini en güzel bir üslup 
ile beyan ederek ümmet-i merhumesinin uyanış sebeplerini temin etti. 
Çok kısa bir süre içerisinde olağanüstü bir inkılap meydana getirerek 
koca bir Arap yarımadası halkının bütün düşüncelerini ve bâtıl akidele­
rini değiştirmeyi başarmış oldu. Dünyayı kendilerine verseler kalplerini 
birleştirmenin, aralarındaki düşmanlığı gidermenin mümkün olmadığı 
Arap kabileleri arasmda çok samimi bir sevgi ve kardeşlik meydana ge­
tirdi. Artık o zamana kadar her türlü medenî güzelliklerden, toplumsal 
yücelikten mahrum bulunan asil Arap kavmi birdenbire dünyanın en 
medenî, en faziletli bir milleti oldu. Her birinin yüzünde İnsanî olgun­
luk olanca nuraniyetiyle parladı.

Şimdi Peygamber Efendimiz böyle bir çevrede bu gibi şartlar al­
tında bu kadar kısa bir süre içerisinde bu derecede mesut, olağanüstü



bir inkılap meydana getirmiş olması kendisinin nübüvvet ve risaletini 
ispat için en büyük bir mucize değil midir? Bugün Batı düşünürlerin­
den bazılarının İslâmiyet'i kabul etmeleri ve övmeleri sadece bu ne­
bevi mucizeye dayanmaktadır.

2. Resûl-i Ekrem'in peygamberliğinden önce ilâhiyat ve peygam­
berliğe dair meselelerle meşgul olmadığı halde daha sonra bu hususta 
elde ettiği kazanım büyük bir başarıdır.

Şöyle ki Peygamber Efendimiz kırk yaşma kadar asla ilâhiyat ve 
peygamberlikle ilgili konularla uğraşmadı. Fakat sonra birdenbire bu 
yüce meselelerle iştigal edip Kur'ân-ı Hakîm gibi bir kitabı getirmeye 
muvaffak oldu. İşte bu da Hz. Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] her 
türlü tasavvurun üzerinde olan yüce bir mucizesidir.

Evet... Resûlullah peygamber olarak gönderilmesine kadar asla 
bu meselelerle uğraşmadı; bu hususlara dair mübarek dilinden hiçbir 
kelâm sâdır olmadı. Hatta ilk vahiy gelinceye kadar kendisine pey­
gamberlik makamının verileceğinden kesinlikle haberdar değildi. Bu 
esnada mübarek gözlerine görünmeye başlayan birtakım acayip hal­
lerin sebebini anlayamayarak dehşete düşmüştü. Kendisine en fazla 
düşmanlık gösterenler de onun bu hayat tarzını itiraf etmektedirler. 
Bundan dolayı kırk yaşını tamamladıktan sonra birdenbire bu yüce 
meselelerle meşgul olup da en büyük âlimleri, filozofları hayretler 
içerisinde bırakacak derecede İlâhî hakikatleri keşfedip beyan etmeye 
muvaffak olması neye hamledilebilir? Elbette bu durum o şahsın İlâhî 
vahye mazhar olduğununa şehadet eden büyük bir mucizedir.

3. Hz. Peygamber'in risalet vazifesi uğrunda maruz kaldığı zulme 
tahammül etmesi ve daha sonra eline geçen dünya devletine iltifat et­
memesidir.

Şöyle ki Peygamber Efendimiz risalet vazifesini yerine getirirken 
birçok katlanılamayacak sıkıntı ve zorluğa katlandı. Fakat bu şiddetli 
sıkıntılara olgunlukla dayanıp asla gevşeklik göstermedi. Daha sonra 
kendisine dünya devleti yöneldi fakat buna da asla temayül etmedi. 
Daima rıza ve kanaat yolu üzere sebat etti. İşte bu büyük bir mucizedir.



Bilindiği üzere Hz. Peygamber çok asil ve şerefli bir aileye men­
suptu. Fakat anne babasından kendisine büyük bir servet kalmamıştı.

Henüz ana rahminde bulunduğu bir sırada muhterem babası ve­
fat etmiş, gülgoncası hayatının altıncı baharındayken annesi de hayata 
gözlerini yummuştu. İlk başlarda değerli dedesi Abdülmuttalib'in ya­
nında kalmış, onun vefatından sonra da amcası Ebû Tâlib tarafından 
himaye edilmişti. Yirmi beş yaşında bulunduğu bir sırada Hz. Hati­
ce'nin mallarını ticaret yoluyla arttırmış ve ardından kendisiyle evle­
nerek rahat bir ekonomik imkâna sahip olmuş, daha sonra ise nübü­
vvet ve risalet nimetine nail olarak insanları hakka davete başlamıştı.

Kureyş'in önde gelenleri ona müracaat ettiler. Dinlerine, putlarına 
saldırmadığı takdirde kendisine büyük miktarda mal mülk verecekle­
rini ve en asil ailelere mensup kızlar ile evlendireceklerini söylediler. 
Fakat bu şekilde Hz. Peygamber'in azmine mani olamayacaklarını an­
layınca eziyet ve zulme başladılar. O insanlığın eşsiz incisinin kalbini 
kırmaya çalıştılar, hatta mübarek hayatına bile suikastta bulundular. 
Nihayet onu saadet bulduğu yurdundan hicret etmeye mecbur bırak­
tılar. Ancak yüce resûl asla azmini kaybetmedi. Sürdürdüğü irşad yo­
lunu asla değiştirmedi.

Daha sonra güçlenip devlete sahip olduğunda koca Doğu Roma 
İmparatorluğu'yla muharebe edecek kadar büyük bir ordu oluşturma­
ya muvaffak oldu. 10.000.000'a yakın müslümamn, peygamberliğine 
tâbi olduğunu ve boyun eğdiğini müşahede etti. Artık dünya bütün 
varlığıyla onun avucuna girmek için can atıyordu. O yüce şahıs ise 
takip ettiği yolu yine terketmedi. Zühd ve takvasını, ahlâk ve tavrını 
zerre kadar değiştirmedi. İlâhî tecellilere yönelmiş olan bakışlarını asla 
dünya varlığına çevirmedi. Yalnız bir ulvî gaye takip ediyordu ki o da 
yüce İslâm dininin yayılması ve yükselmesinden ibaretti.

Artık bu durum, kâinatın efendisi olan Hz. Peygamber'in nübü­
vvetinin doğruluğuna dair açık bir mucize değil midir? Hiçbir ilâhî 
ilhama mazhar olmayan bir şahıs bu kadar eziyet ve zulme taham­
mül edebilir mi? Hiç zühd ve takvasını dünya menfaatini elde etmek



için araç edinen bir kimse bu gibi melekî vasıflara sahip olabilir mi? 
Böyle bir kimseye dünya devletine sahip olduğunda ondan tamamıyla 
faydalanmaktan geri durmaz; artık hayal ettiği amacına ulaşmış oldu­
ğundan bâtılı elde etmek için vasıta edindiği zühd ve takvasından eser 
kalmaz. Nitekim her asırda bu gibi şahıslara rastlanmaktadır.

4. Hz. Peygamber'in dualarının Allah katında kabul olunmasıdır.

Şöyle ki Resûlullah Efendimiz Allah Teâlâ'dan her ne isterse der­
hal kabul edilirdi. Bu durum ise şüphe yok ki açık bir mucizedir. Nite­
kim İbn Abbas hakkında,

"Allahım, onu dinde fakih kıl ve ona tevili öğret"94 diye dua etmiştir. Bu 
sayede İbn Abbas fukahanm en büyüklerinden bir oldu, tevil ve tefsir 
ilmini öğrendi.

Aynı şekilde Abdurrahman b. Avf hazretleri hakkında bereket ve 
dua etmiş, bu sayede adı geçen zat birçok servet ve zenginliğe sahip 
oldu. Hatta derdi ki: "Resûl-i Ekrem'in duası bereketiyle eğer bir taş 
kaldıracak olsam altında elime ya gümüş ya da altın geleceğini ümit 
ederim."95

Ebû Leheb'in oğlu Uteybe, İslâm dinini inkâr ve Hz. Peygamber'e 
çok fazla ihanet etmeye cüret ettiği için Fahr-i Kâinat Efendimiz, "Ya 
Rabbi, onun üzerine canavarlarından bir canavar musallat eti"96 diye bed­
dua etmişti. Bunun üzerine Uteybe bir yere gitmekte iken yolda bir 
aslan tarafından parçalandı.

İran kisrâsı hakkında,

94 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1/266, 314; Taberânî, el-Mu‘cemüî-Kebîr, 10/263.
95 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 1/266.
96 Ali el-Müttakî, Kenzül-Ummâl, nr. 35506.



"Allahım, onun mülkünü parçala"97 diye vârid olan Hz. Peygamber'in 
duası da mâlumdur.

îşte bunların hepsi birer tarihî hakikattir.

5. Hz. Peygamber'in gayba dair konular hakkında haber vermesidir.

Şöyle ki Resûlullah Efendimiz gayba ait birçok konuyu haber ver­
miş ve bunlar onun haber verdiği şekilde ortaya çıkmıştır.

Bilindiği üzere gayb, geçmiş ve gelecekle alakalı olmak üzere baş­
lıca iki kısımdır. Bu kısımlardan hiçbirine Cenâb-ı Hak'tan başka bir 
kimse bizzat muttali olamaz. Bundan dolayı Hz. Peygamber'in bu iki 
kısım gayba dair haber vermiş olması büyük bir mucizedir ki kendisi­
nin peygamberliğini ve ilâhî vahye mazhar olduğunu açıkça ispat eder.

Mesela Resûl-i Ekrem'in amcası Abbas'm [radıyallahu anh] Üm- 
mü'l-Fazl'a bırakmış olduğu altınları haber vermişti. Şöyle ki Hz. Ab- 
bas, Kureyş ordusu ile Bedir Savaşı'na katılma esnasında hanımı Um- 
mü'l-Fazl'a bir hayli altın bırakmıştı. Harp sonucunda müslümanların 
eline esir düşünce tahliye yolu için kendisinden bedel istendi, o da 
ihtiyacından bahsederek bunu vermek istemedi. Bunun üzerine Pey­
gamber Efendimiz, "Ümmü'l-Fazl'a bıraktığın altınlar nerede?" dedi; Hz. 
Abbas da, "Ben şehadet ederim ki sen doğrusun, Allah'ın resûlüsün, 
vallahi ben o altınları gece karanlığında zevceme bıraktım, buna Al­
lah'tan başka kimse vâkıf değildi"98 diye hakikati itiraf etti.

Aynı şekilde Mekke'nin fethi için meydana gelen Hz. Peygam­
ber'in hazırlıklarını ihbar için Medine'den Kureyşliler'e Ümmü Sâre 
adındaki bir kadın ile gizlice bir mektup gönderilmişti. Resûlullah 
Efendimiz, "Falan yere gidiniz, bir yolcu kadın görürsünüz, yanında bir 
mektup vardır, onu alıp getiriniz"99 diye ashâb-ı kirâmdan üç kişiye em­
retti. Onlar da derhal takip ederek adı geçen kadının saçları arasından 
mektubu çıkarıp getirdiler.

97 Beyhakî, es-Süneniiî-Kübrâ, 13/585; bk. Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 1/244.
98 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1/353.
99 Buhârî, Cihâd, 141, Megâzî, 46; Müslim, Fezâilü's-Sahâbe, 36.



Aynı şekilde Resûl-i Ekrem Efendimiz Necâşî'nin vefat ettiğini as- 
hâb-ı kirâma haber vermiş, onlarla beraber musallaya çıkıp Necâşî için 
gıyabında namaz kılmış, "Salih bir adamdı " diye hakkında hüsn-i şeha- 
dette bulunmuştu. Daha sonra Necâşî'nin vefat haberi Medine'ye ulaştı.

İşte bunlar geçmişe yönelik olan gaybî hususlardandır.

Aynı şekilde kâinatın efendisi Hz. Peygamber mübarek ümmeti­
nin nail olacağı fetihleri, ele geçireceği toprakları ve özellikle de,

"İstanbul elbet fetholunacaktır. Onu fetheden komutan ne iyi bir komu­
tandır, onu fetheden asker ne güzel bir askerdir”100 hadis-i şerifiyle İstan­
bul'un fethedileceğini, Kisrâ ile Kayser'in hâzinelerini müslümanlarm 
eline geçeceğini haber vermişti. Gerçekten de müslümanlar daha sonra 
bu fetihlere ve ganimetlere ulaştılar.

Hatta Adî b. Hâtim'e Kisrâ'ran hâzinelerinin fethedileceğini,

“Eğer ömrün uzun olursa elbette Kisrâ'nın hâzineleri fethedilir de sen de 
görürsün"101 diye haber vermişti. Gerçekten de Adî b. Hâtim Kisrâ'nın 
hâzinelerinin fethinde bulundu.

Hz. Peygamber bir gün beraberinde Ebû Bekir, Osman ve Ali ol­
duğu halde Uhud dağına teşrif etmişti. Bu esnada bir zelzele meydana 
geldi ve Allah Resûlü,

"Dur ey dağ! Çünkü senin üzerinde bir nebî, bir sıddîk ile iki şehid var"102 
diye buyurdu. Bu hadis-i şerif ile Hz. Osman ve Hz. Ali'nin şehid ola­
caklarını haber vermiş olduğu daha sonradan anlaşılmıştır.

100 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 4/335; Hâkim, el-Müstedrek, 4/422.
101 Buhârî, Menâkıb, 25.
102 Buhârî, Fezâilül-Ashâb, 5-6.



Ammâr b. Yâsir hazretlerinin şehadete ulaşacağını da,

"Seni azgın bir topluluk öldürecek"103 hadis-i şerifi ile haber vermişti. 
Daha sonra adı geçen sahabi Sıffîn Savaşı'nda Şam ordusu tarafından 
şehid edilmişti. İşte bunlar da gelecekle alakalı gaybî hususlardandır. 
Siyer kitapları incelenirse bu gibi daha birçok gerçek görülebilir.

6. Hâtemü'l-enbiya olan efendimizin mübarek ismiyle, peygam­
berlik vasıfları daha önceki İlâhî kitaplarda zikredilmiş olup onun bu 
gerçeği Ehl-i kitaba karşı iddia etmesi ve bu kitaplar tahrif ve tağyir 
edilmekle beraber Hz. Peygamber hakkmdaki âyetlerden bir kısmının 
korunmuş bir halde kalmasıdır.

Şöyle ki Resülullah Efendimiz kendi mübarek ismiyle peygamber­
lik vasıflarının önceki kitaplarda ve kısaca Tevrat ve İncil'de zikredilip 
Ehl-i kitap'ça da bilindiğini peygamberlik iddiasının doğruluğuna de­
lil olmak üzere daima iddia etti. Hatta,

"İlâhî rahmete ulaşacak olan o kimselerdir ki onun ismini, niteliklerini, 
kendileri yanında var olan Tevrat ve Incil'de yazılmış bulurlar" (A'râf 7/157).

“Kendilerine kitap vermiş olduğumuz kimseler (yahudi ve hıristiyanlar) 
kendi çocuklarım tanıdıkları gibi Resülullah’ın ismini, vasıflarını, peygamber 
ve resûl olduğunu bilirler" (Bakara 2/146).

103 Müslim, Fiten, 18.



"(Tevrat'tan) tanıyıp bildikleri (bu peygamber) kendilerine gelince ise 
onu inkâr ettiler" (Bakara 2/89) âyet-i kerimelerinde Resûl-i Ekrem Tevrat 
ve İncil'de zikredildiği ve Ehl-i kitabın bu gerçeği bildiği açıkça beyan 
edilmiştir.

Şurası bir geçek ki eğer o zamanki Tevrat ve İncil nüshalarında Hz. 
Peygamber hakkmdaki bilgiler mevcut olmasaydı Resûl-i Ekrem böyle 
bir iddiaya cesaret edemezdi. Çünkü böyle bir iddia Ehl-i kitabı son 
derece nefret ettirerek Resûlullah'ı yalanlamalarına yol açardı. Hal­
buki aklı başında olan bir kimsenin insanların nefretine sebep olacak, 
gerçeğe aykırı bir iddiada bulunması, gaye ve arzusunun gerçekleşme­
sine engel olacak bir harekete atılması düşünülemez. O halde aklının 
yüceliği hasımları tarafından da kabul edilen yüce Peygamberimiz'in 
böyle gerçeğe uygun olmayan bir şeyi iddia etmesi nasıl düşünülebi­
lir? Bundan dolayı önceki kitaplarda onun peygamberliğinin müjde­
lenmiş olmasından kesinlikle şüphe edilemez.

Gerçekten daha önceden gönderilmiş olan peygamberler, ahir 
zamanda yüce bir peygamberin gönderileceğini ve onun mübarek 
ismiyle şeklini ve şemâilini ümmetlerine haber vermişlerdir. Semavî 
kitaplarda, dinî metinlerde bu hususa dair birçok âyet ve rivayetler 
mevcuttu. Daha sonraları ilâhî kitaplar zamanın geçmesiyle birlik­
te birçok tahrifata uğratılmış ve bilhassa son peygamber olan Hâte- 
mü'l-Enbiyâ'nm gelişini müjdeleyen âyetleri ruhanî önderleri değiş­
tirmiş veya kitaplardan tamamen çıkarmışlardır. Bununla beraber bu 
kitaplarda Hz. Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] peygamberliğine 
delalet eden bazı âyetler hâlâ mevcuttur. Bu durum ise Fahr-i Âlem 
Efendimiz'in peygamberliğinin sıhhati hakkmdaki büyük delillerden­
dir. Aynı şekilde onun peygamberliğini destekleyen büyük mucizeler­
den kabul edilmektedir.

Örnek olarak 1844 yılında Londra'da basılan bir Tevrat'ın Arapça 
çevirisinde şu âyet vardır:

UJ J *  İ j } \  2U-
• **• « })  i  + . 1/1 y i |ı



"Cenâb-ı Hak Sinâ'dan geldi. Sâîr denilen mahalden zuhur etti ve 
sağ elinde iki yüzlü ateşten balta ile olduğu halde binlerce temiz in­
sanla beraber Fârân dağlarından zâhir oldu."

İşte bu âyetin son kısmı Hâtemü'l-Enbiyâ Efendimiz'in mübarek 
hallerine tamamen uymaktadır. Çünkü Allah Teâlâ gelip gitmekten 
münezzeh olduğundan onun Tûrisînâ'dan gelmesinden maksat Hz. 
Musa'ya Tevrat göndermesidir. Sâîr'den doğması da Hz. İsa'ya İncil-i 
şerif'i inzal etmesidir. Gerçekten de Hz. İsa'ya Şam'da Sâîr nahiyesinin 
yakınındaki Nasıra denilen mahalde İncil nazil olmuştur. Fârân dağ­
larından doğması da Hâtemü'l-Enbiyâ olan Hz. Peygamber'e Kur'ân-ı 
Kerîm'i inzal edeceğine bir işarettir. Çünkü Peygamber Efendimiz eski 
ismi Fârân olan Mekke-i Mükerreme'de doğmuş, Hira dağında ibadet­
le meşgul iken İlâhî vahye mazhar olmuş ve birçok sahâbe-i kirâma 
ulaşıp cihadla emrolunmuştur.104

Hz. Davud'un Zebur'unda da, "Kendisinden sonra bir peygam­
ber geleceği ve bu peygamberin güzel bir yüze sahip olacağı, kılıç ku­
şanacağı, Arap oklarını kullanarak onları kullanmaya uygun ve hazır 
bulunacağı, mübarek hizmetleri ile kralların kızlarının105 şerefleneceği, 
mübarek emirlerine uyarak zenginlerin mallarını sarfedeceği, önüne 
çok uzaklardaki hükümdarlar tarafından nefis hediyeler takdim edi­
leceği, yüce isminin muvahhidlerin dilinde daima anılacağı ve diğer 
şerefli vasıfları" beyan olunmuştur. Bu sıfat ve şartlar ise ancak Hz. 
Peygamber'de bir araya gelmiştir. Aynı şekilde Londra'da 1831 ve 1842 
yıllarında basılan Yuhanna İncili'nin Arapça tercümesinde,

sfi ı  J\ fa* k i i i y  J*i\ 5 *  4 & 1  t f ı. 5

"Ben babadan isteyeceğim -yani hakiki Rab olan Cenâb-ı Hak'tan- sizinle 
ebediyen beraber kalmak için size faraklit verecektir" âyeti mevcuttur. Fa- 
raklit'ten maksat ise yüce Peygamberimiz'dir. Çünkü faraklit kelimesi­

104 İlâhî kitaplarda bazan geleceğe ait hususlar kesinlikle vuku bulacağı için mâzi sîgasıvla 
beyan edilmiştir. İşte "ista'lene" kelimesi de böyledir.

105 Yahudi emîr ve krallarından sayılan Ahtab'm kızı Hz. Safiyye Peygamberimizle evlen­
mek suretiyle şereflenmiştir.



nin Yunanca aslı "periklotos"tur. Bu lafzın manasının tam karşılığı ise 
"Ahmed"dir.

Bugün mevcut İncil nüshalarında bu lafız "paraklitos" şeklinde 
yazılıyor. Ruhanî önderlerin "periklotos" kelimesini kasıtlı olarak "pa­
raklitos" şekline dönüştürdükleri anlaşılıyor. Bu iki kelime arasındaki 
karışıklık, lafız açısından birbirlerine benzer kelimelerde böyle bir tah­
rif ve değişikliği kolaylaştırmıştır.

Çeşitli zamanlarda basılan İncil nüshalarında görülen birtakım 
tahrifler ve düzeltmeler bu iddiamızı desteklemektedir.

Eğer eski nüshalarda paraklitos yazılmış olsaydı Peygamber Efen­
dimiz, "Hz. Mesih'in kendisinden sonra Ahmed adında gönderileceğini ha­
ber verdiği peygamber işte benim” diye bir iddiaya kalkıştığı zaman hıris- 
tiyanlar, "Efendim! İncil'de periklotos deniliyor; bu kelime ise Ahmed 
manasına gelmemektedir" diye bir savunmada bulunmazlar mıydı?

Bununla beraber bu lafız gerçekten "paraklitos" olsa bile yine 
Resûl-i Ekrem'in peygamberliğine delalet etmekten uzak değildir. 
Zira bu lafız, "vekil, kurtarıcı, şefaat eden, rûhulkudüs, teselli veren" 
şeklinde tefsir olunmaktadır. Bu vasıfların Hz. Peygamber'de tecelli et­
tiği ise izahtan varestedir.

Bazı İncil nüshalarında faraklit kelimesi Rûhulkudüs ile Rûhulhak 
ile açıklanıyor. Fakat bu ruhtan maksat hıristiyanlarm inancında yer 
alan ve ekânim-i selâsenin (üç uknum) üçüncüsünü teşkil eden Rû­
hulkudüs değildir. Zira Incil'in diğer ibareleri bu şekildeki bir yoruma 
müsait değildir. Zaten havariler bu ruh ile Hz. İsa'nın ref edilmesin­
den önce şereflenmişlerdi. Bu ruhun gelmesi için Hz. İsa'nın gitmesine 
gerek yoktu. Halbuki Hz. İsa kendisi gitmedikçe Faraklit'in gelmeye­
ceğini beyan etmişti. Aynı şekilde Hz. İsa demişti ki: "Faraklit benim 
hakkımda şehadet edecektir." Oysa Rûhulkudüs, Hz. Mesîh hakkında 
ne göğe yükselmeden önce ne de sonra açıkça görünmek suretiyle şe- 
hadette bulunmuştur.

Bundan dolayı bu ruhtan maksat Allah tarafından insanlığa yeni 
bir hayat bahşedecek olan yüce peygamberden başkası değildir. Bu­



nunla beraber faraklit lafzı için bu açıklamaların sonradan kasıtlı ola­
rak ilave edilmiş olması da mümkündür.

Yunanca'ya çok mükemmel bir şekilde vâkıf olan merhum Âbidin 
Paşa'nm incelemelerine göre Yunanca yazılan Yuhanna İncili'nde şöy­
le yazılmıştır:

"Hz. İsa havarilerine hitaben buyurur: O zaman ki paraklitos gelir, ben 
onu baba tarafından gönderirim, o hakikatin ruhu olup Allah tarafından gön­
derilmiş ve paraklitos beyanlarıma şahitlik edecektir.” Şimdi bu paraklitos 
lafzına bakalım. Bunun manası "kendisinden niyaz olunmuş ve niyaz 
olunur" demektir. Halbuki böyle bir isim mevcut değildir. Böyle bir 
mananın isim için bir münasebeti yoktur. Bundan da anlaşılıyor ki İn­
cirin asıl ibaresi paraklitos değil "periklitos"tur. Bu lafzın Yunanca'da- 
ki tam karşılığı ise Ahmed demektir. Bu açıdan Kur'ân-ı Kerîm'de,

H .> * • , ) >  0 ı -I'' 1 t ' f  t*L> j> 1

"...Benden sonra gelecek Ahmed adında bir peygamberi de müjdeleyici 
olarak geldim "  (Saf 61/6) âyet-i kerimesinde beyan edilen mübarek Ahmed 
isminin mevcut İnciller'de de açıkça zikredildiği açığa çıkmış olur.

Özetle son peygamber olan Resûl-i Ekrem'in gönderileceğini müj­
deleyici ve önceki kitaplarda yer alan âyetler ile işte bu faraklit me­
selesi öteden beri Ehl-i kitap arasında bilindiğinden daima yüce pey­
gamberin gelişini beklerlerdi. Mesela İyâd kabilelerinin en büyük reisi 
olan Kus b. Sâide'nin Ukâz panayırında deve üzerinde okuduğu hutbe 
mâlumdur. Bu şahıs o meşhur hutbesinde, "Allah'ın gelecek bir pey­
gamberi vardır ki gelmesi yakın oldu, gölgesi başınızın üstüne geldi, 
ne mutlu o kimseye ki ona iman edip de o da ona hidayet eyleye..." 
demiştir. Gariptir ki teşrif edeceğini müjdelediği o yüce kıymetli pey­
gamber de henüz gönderilmediği halde o cemaat arasında hazırdı. 
Kus ise Hz. Peygamber'in orayı şereflendirdiğini bilmiyordu.

Aynı şekilde Hz. Hatice'nin amcasının oğlu olan, daha sonra Hı­
ristiyanlığı kabul eden ve İbrânîce Incil'i yazan Varaka b. Nevfel de



vahyin gelmesinin başlangıcında Hz. Peygamber'in mübarek halleri­
ni kabul ettikten sonra İncil metinleriyle müjdelenen ahir zaman pey­
gamberi olduğuna hükmetmiş, bir müddet sonra halkı hak dine davet­
le görevlendirileceğini ve kavminin eza ve cefasına binaen Mekke'den 
çıkıp hicret edeceğini söylemişti. Daha sonra Fahr-i Âlem Efendimiz 
risaleti tebliğ etmekle görevlendirilince Ehl-i kitap âlimlerinden birço­
ğu onun şekline ve şemâiline bakarak gelmesi müjdelenen ahir zaman 
peygamberi olduğunu tasdik etmişlerdir. Abdullah b. Selâm, Temîm 
ed-Dârî bunlardandır.

Hatta Hz. Peygamber'in davetine kadar hıristiyan olan Necâşî'nin 
İslâmiyet'i kabul etmesi de o peygamberin gönderileceğinin önceki se­
mavî kitaplar ve diğer şeyler vasıtasıyla önceden haberdar olunmasın­
dan kaynaklanmaktadır.

Rum Kayseri Herakleios'un Kudüs-i şerif'te huzuruna davet ettiği 
Ebû Süfyân'a hitaben, "Böyle bir peygamberin çıkmasını beklediğini" 
söylediği de bilinmektedir.

Bütün bunlar Ehl-i kitabın Hz. İsa'dan sonra bir peygamberin gön­
derileceği konusunda kesin bir kanaatinin olduğunu göstermektedir. 
Artık Hz. İsa'dan sonra peygamber gelmeyeceğine dair bugün hıristi- 
yanlarm ortaya attıkları iddiaların ne kıymeti olabilir?

Sözün özü, Resûl-i Ekrem Efendimiz diğer yüce peygamberler 
gibi risalet ve nübüvvet iddiasında bulunmuş ve bu iddiasını birçok 
açık mucize ve parlak burhanlarla ispat ederek nübüvvet ve risaletten 
kastedilen güzel sonuçları elde etmeyi başarmıştır. Bundan dolayı Hz. 
Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] peygamberliği konusunda şüphe 
duymak kesinlikle mümkün olamaz.

75. Peygamber Efendimiz'in Ümmî Oluşu

Resûlullah Efendimiz'in okuma yazma bilmemesi bir hikmete 
bağlıdır. Yani gelmiş geçmiş ilimlere vâkıf olduğu halde hiç kimseden 
bir eğitim almamıştı. Bu durum tarihî bir gerçektir. Özellikle,



L»^5s_« ( J İ J '  j J - *  : : i

✓ '  ̂ ^

"O kimseler ki resûle, nebî-yi ümmî olana tâbi olurlar. O nebî ki onu yan­
larındaki Tevrat'ta ve İncil'de yazılmış bulurlar" (A'râf 7/157) âyet-i kerimesi 
bunu belirtmektedir.

AÇIKLAMA

Resûl-i Ekrem Efendimiz ümmî sıfatına sahiptir. Asla bir kimse­
den bir şey öğrenmemiş ve kimseye öğrencilik etmemişti, ne bir kitap 
okumuş ne de mübarek elleriyle bir şey yazmıştı. Bu gerçeği bütün 
kavmi ve kabilesi biliyordu. Eğer böyle olmasaydı birtakım kimseler 
şüpheye düşer, onun ilim tahsili sayesinde, ilâhî ilimlerden, şeriat hü­
kümlerinden haberdar olduğu ve geçmiş peygamberleri taklit ederek 
peygamberlik iddiasında bulunduğu fikrine kapılabilirlerdi. Halbuki 
Hz. Peygamber'in okuma yazma bilmemesi bu düşünceye meydan 
vermemiştir. Nitekim,

"Sen bundan önce ne bir yazı okur ne de onu elinle yazardın: öyle olsaydı 
bâtıla uyanlar kuşku duyurlardı" (Ankebût 29/48) âyet-i kerimesi bu hikmeti 
açıkça ifade etmektedir.

PEYGAMBERİMİZİN EĞİTİM GÖRDÜĞÜ 
İDDİALARININ REDDİ

Resûl-i Ekrem Efendimiz eğer bir kimseden eğitim almış olsaydı 
kavmine,



"Sen bundan önce ne bir yazı okur ne de onu elinle yazardın. Öyle olsaydı, 
bâtıla uyanlar kuşku duyurlardı" (Ankebût 29/48) İlâhî mesajım tebliğ etmeye 
asla cesaret edemezdi. Zaten itiraz etmek için bahane arayan düşman­
ları, "Sen filan kimseden okuyup yazmadın mı?" demezler miydi?

Evet, son asırların yetiştirdiği bazı Batılı yazarlar Hz. Peygamber'in 
Bahîrâ ve Nestûrâ isimli rahipler ile görüşerek onlardan Hıristiyanlık 
ve bazı dinî hakikatlerle ilgili bilgi almış olduğunu iddia ederler. Güya 
bu rahipler Peygamber Efendimiz vasıtasıyla, Hıristiyanlığın tevhid 
esasına dayanan "Arius" mezhebini106 Arap yarımadasında duyurmak, 
yaymak istemişler!

Halbuki bu iddia tarihe, akıl ve mantığa terstir ve yalnızca bir ifti­
radan ibarettir. Resûl-i Ekrem Efendimiz'in on iki yaşında iken amca­
sı Ebû Tâlib ile yaptığı bir seferde kafileyle birlikte Şam yakınlarında 
Busra denen bir yere gittikleri siyer kitaplarında kesin olarak belirtil­
mektedir. Bazı olağanüstü haller orada ibadet, tekke hayatı yaşayan 
rahip Bahîrâ'mn dikkatini çekmiş ve kafile halkına hemen bir ziyafet 
vermiştir. Hz. Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] üstün kişiliğinde 
görünen peygamberlik alametlerini gözlemleyerek onun son peygam­
ber olacağını Ebû Tâlib'e müjdelemiştir. İşte henüz on iki yaşında olan 
ve o zamana kadar okuma yazma nedir bilmeyen bir masum için iddia 
edilen dinî hakikatler mezheplere ait önemli meseleler ve diğer konu­
lar nasıl öğretilebilir ve telkin edilebilir?

Karlayl, "Bir rahibin genç bir çocuğa ne kadar şey öğretebileceği- 
ni bilemem. Rahip Nestûrâ konusunun çok abartılmış olması yüksek 
bir ihtimaldir; Muhammed yalnız on dört yaşında idi, kendi dilinden 
başka bir dil bilmiyordu" diyerek bu iddianın geçersiz olduğunu gös­
termek istemiştir.

Aynı şekilde âlemlerin övünç kaynağı olan Resülullah Efendimiz 
yirmi beş yaşında iken bir kere daha Şam tarafına gitti. Bu defa onunla, 
Bahîrâ'nm vefatı üzerine daha önce yerine geçen Nestûrâ isimli rahip

106 Arius: Havârilerden sayılırdı. Hz. İsa'nın sonradan yaratılmış olduğunu iddia ediyordu. 
Hıristiyan âlemi tevhid anlayışından baba-oğul-kutsal ruhu savunan teslis anlayışına 
saptığı zaman Arius, taraftarlarıyla beraber tevhid inancını muhafaza etmişti. Fakat Ari- 
us'ün bu mezhebi İznik Konsili'nde reddedilmiş ve kendisi havârilikten çıkarılmıştır.



tanışma şerefine ermiş, şekil ve tabiatına bakarak onun ahir zaman 
peygamberi olacağım anlamıştı. Bu görüşme yanlarında kervan halkı 
varken yalnızca birkaç saat devam etmiştir. Siyer kitapları bu görüşme­
leri oldukça ayrıntılı bir biçimde kaydetmiştir. Eğer görüşme sırasında 
bir bilgi verilmiş veya bir telkinde bulunulmuş olsaydı kitaplar tabii 
ki onu da kaydeder ve bu bilgi Araplar arasında yaygınlık kazanırdı.

Böyle kısa bir zaman zarfında okuma yazma bilmeyen bir kişiye 
dinî sırlar ve ilâhî gerçekler nasıl öğretilebilir? Zaten Peygamber za­
manında Hıristiyanlığın bütün dalları Arap yarımadasında yaygın du­
rumda bulunduğundan Hıristiyanlığın Hz. Muhammed [sallallahu aleyhi 

vesellem] aracılığıyla yayılmaya çalışılması gereksiz olmaz mıydı?107
107 Hıristiyanlar yetmiş iki gruba ayrılmıştır. Bunların büyükleri üç gruptur:

1. Melkâiyye: Bunlar Rum diyarında ortaya çıkan Melkâ isimli kimseye uyanlardır. 
Bunlar "baba-oğul-kutsal ruh" veya "vücut, hayat, ilim" den oluşan teslis inancını savu­
nurlar. İnançlarına göre "kelime" yani "ilim", Mesih'in bedeni ile birleşmiştir ve onun 
insan bedenine bürünmüştür. Mesîh cüz'î bir insan (varlık) değil küllî bir insandır (var­
lık). Başlangıcı yoktur, ezelîdir. Meryem onu başlangıcı olmayan bir ilâh olarak doğur­
muştur. Haça gerilme olayı Mesih'in insanlığı ve ilâhlığı üzerine gerçekleşmiştir. Allah 
Teâlâ ile Mesîh baba-oğuldur. Papalar bu mezheptedir.

2. Ya'kûbiyye: Bunlar Yakub isimli kimseye uyanlardır. Bunlara göre Allah üç uknum 
sahibidir. Üç uknum: vücut, hayat, ilim. Bu üç uknum kâinatı tam bir uygunluk içinde 
yaratan zat üzerine ilave değildir, bu zatın aslı da değildir. Bu uknumlar, et ve kana 
dönüşerek âlemlerin ilâhı bizzat Mesîh b. Meryem olmuştur. Bunların bir kısmına göre 
Allah ancak Mesih'tir. Diğer bir kısmına göre ise tanrı, insan olarak görünür olmuş, 
Mesîh'in insanlığı Hak şeklinde ortaya çıkmış ve Allah Mesîh şeklinde görünmüştür.

ç-tj* -~<JI ** «üll • j  jJI
"Şüphesiz Allah, Meryem oğlu Mesih'tir diyenler andolsun kâfir olmuşlardır" (Mâide 5/17) 

âyet-i kerimesi bunların durumunu ortaya koymaktadır.

Ya'kûbiyye'ye göre haça gerilme olayı, insan ve tanrı olmak üzere iki cevher üzerine 
birleşerek bir cevher haline gelmesiyle gerçekleşmiştir. Eğer biri üzerine gerçekleşseydi 
aralarındaki birlik bozulurdu. Mısır patriği ile Mısır ve Habeş çevresindeki hristiyanlar 
Ya'kûbiyye mezhebindedirler.

3. Nestûriyye: Bunlar Halife Me'mûn zamanında ortaya çıkan Nestûr isimli filozofa 
uyanlardır. Nestûr İnciller üzerinde kendi görüşlerine göre tasarrufta bulunmuştur. 
İnancına göre Allah üç uknuma sahiptir. Kelime, Hz. İsa'nın bedeniyle birleşmiştir. 
Fakat bu birleşme Melkâiyye'nin dediği gibi kaynaşma yoluyla değildir. Belki nakşın 
mühürde ortaya çıkması, güneşin bir billur üzerindeki doğuşu gibi olabilir. Haça germe 
olayı Mesih'in insan bedeni üzerinde gerçekleşmiştir.

Hıristiyanlar başka bir açıdan da üç büyük gruba ayrılmıştır. Şöyle ki: Roma Devleti 
doğu ve batı hükümetlerine ayrılması üzerine mezhepçe de ikiye ayrıldı. Roma'da pa­
paya uyanlara Katolik, İstanbul patriğine uyanlara Ortodoks denilmiş, sonradan Manın 
Luther'in kurduğu mezhebe uyanlara da Protestan ismi verilmiştir.



Bununla birlikte eğer böyle bir eğitim görmüş olsaydı bunun etkisi 
kendini hemen gösterirdi. Halbuki Hz. Peygamber kırk yaşma gelin­
ceye kadar dinlere, ilâhiyata ve maneviyata dair meselelerle uğraşma­
mış, dilinden bu hususlarla ilgili bir söz dökülmemiştir.

Haydi diyelim ki bu rahipler Hz. Muhammed'e [sallallahu aleyhi ve­

sellem] Hıristiyanlığı ve bazı dinî sırları öğretmiş olsunlar; peki Hz. 
Peygamber diğer ilimleri, siyasî ve medenî işleri, ahlâkî ve toplumsal 
kuralları kimden öğrendi?

Bir kere Tevratlar'ı ve İnciller'i inceleyin, bir kere de Kur'an'ın hik­
metli sözlerine bakın. Acaba Kur'ân-ı Mübîn'in içerdiği ilâhî hakikatle­
rin, emirlerin, önemli ilmî meselelerin, hukukî ve toplumsal yasaların 
benzerlerine bu kitaplarda rastlayabilir misiniz? Bununla birlikte Hz. 
Peygamber'in yüce tebliğleri zaman zaman meydana gelen olaylara ve 
mübarek kişiliklerine yöneltilen sorular vesaireye uygun olarak tedrîcî 
bir şekilde gerçekleşmiştir. Bundan dolayı bir rahibin gelecekle ilgi­
li bu kadar işi gerçekleşmeden önce keşfedip bu konuda gerekli olan 
bilgileri Resûl-i Ekrem'e öğretmiş olması nasıl kabul edilebilir? Resû­
lullah'm yalmzca ilâhî emirler sayesinde olgunluğa eriştiği, kırk yaşma 
kadar okuma yazma bilmediği halde, ondan sonra gelen vahiy aracılı­
ğıyla ilimlerle şereflenerek insanlık ufuklarına bolluklar, mutluluklar, 
güzellikler yaydığı şüphe edilmez bir gerçektir.

76. Hz. Peygamber'in Mi'racı

Resûl-i Ekrem Efendimiz'in birçok yüce niteliği vardır. Ve mübarek 
mi'racları da bu niteliklerdendir. Şöyle ki Peygamber Efendimiz şeref 
veren ilâhî emir üzerine gecenin bir kısmında Mekke-i Mükerreme'den 
Mescid-i Aksâ'ya götürülmüş, oradan da göklere, sidretü'l-müntehâya 
ve diğer yüce makamlara çıkarılmış, birçok ilâhî lutuf ve tecelliye maz­
har olduktan sonra tekrar mutlu hanesine geri götürülmüştür. Büyük 
ilâhî kudrete bakıldığında bunun gibi olağanüstü durumların gerçek­
leşmesi akla aykırı görülemez.



AÇIKLAMA

Peygamber Efendimiz'in mi'racı çoğunluğun görüşüne göre hicret­
ten bir buçuk sene önce Receb ayının 27. gecesi gerçekleşmiştir. Âlem­
lerin övünç kaynağının bu gece Mescid-i Harâm'dan Mescid-i Aksâ'ya 
götürülmüş olduğu,

U f t l  J \  j a

© ^..Ln yL ili üsçi ü y - 11̂ 51: ̂ jjı

"Bir gece, kendisine âyetlerimizden bir kısmını gösterelim diye kulunu 
Mescid-i Harâm'dan Mescid-i Aksâ'ya götüren Allah noksan sıfatlardan mü­
nezzehtir, O, gerçekten işiten ve görendir" (isrâ 17/1) âyet-i kerimesiyle sabit­
tir. Bunu inkâr eden kâfir olur.

Mescid-i Aksâ'dan göklere, sidretü'l-müntehâ denen yüce maka­
ma yükseltilerek İlâhi lütuf ve rabbânî hitaplarla şereflendiği de meş­
hur hadis ile sabittir. Bundan dolayı bunu inkâr eden de bid'at ve dalâ­
let ehlidir.

Arş ve kürsî ile cennet, cehennemi temaşa ettiği de ahad hadis ile 
nakledilmiştir. Bunu inkâr eden ise hata işlemiş olur.

Mi'rac meselesinde imamlar, fakihler ve ileri gelenler fikir birliği 
etmişlerdir. Ancak mi'racm nasıl gerçekleştiği konusunda farklı fikir­
ler mevcuttur. Bazılarına göre mi'rac, yalnız ruhen gerçekleşmiştir. 
Mesela Hz. Âişe Slddlka [radıyallahu anhâ],

"M i'rac gecesinde Resülullah'm bedeni yok olmadı, ruhu ile yük­
seldi"108 buyurmuştur. Hz. Muâviye de mi'racm sadık rüya yoluyla 
gerçekleştiğini savunur. Fakat çoğunluğun görüşüne göre mi'rac, uya­
nık bir durumda iken ruh ve bedenle birlikte gerçekleşmiştir. Çünkü 
mi'racm bu şekilde olması imkânsız olmadığı için bu konudaki âyet

108 Ebüssuûd, İrşâdüî-Akli's-Selîm, 4/110.



ve hadisleri göründüğü, anlaşıldığı şekilde ele almak gerekir. Bununla 
birlikte Peygamber Efendimiz'in mi'racı yalnızca uyku halinde ger­
çekleşseydi kimse tarafmdan inkâr edilmemesi gerekirdi. Normal ki­
şilerin bile yer değiştirmesi, yer ve zamanı aşması, göklere yükselmesi 
vâki olmaktadır. Halbuki müşrikler, Hz. Peygamber'in mi'racını inkâr 
etmiş ve akla aykırı görmüşlerdir. Bundan dolayı yaygın olan görüş 
Resülullah'm mi'racmm bedeniyle gerçekleştiğidir. Ama bunun dışın­
da rüyada iken mi'rac pek çok kez gerçekleşmiş olabilir.

Doğrusu, beden ile mi'rac konusu olağanüstü bir haldir, insan­
ların güçlerinin ötesinde bir durumdur. Başlangıçta garip görülmesi 
normaldir. Fakat bununla beraber aklen imkânsız kabul edilececek 
bir mesele de değildir. İlâhî kudrete bakıldığında vuku bulması inkâr 
edilemez. Bir noktaya dayanmaksızın uzayda bulunan milyonlarca 
cismin hızla dolaşmaları, her gün doğuşu ile dünyaya güzellik katan 
güneşten yayılan ışığın birkaç dakika içerisinde yeryüzünü kapladığı 
düşünüldüğünde mi'rac da olmayacak, aklen imkânsız bir durum de­
ğildir. Gök cisimlerine, yıldızlara ve ışığa bu hızlı hareket kabiliyetini 
veren kudret sahibi yüce yaratanın Resûl-i Ekrem'i kısa bir zaman zar­
fında göklere yükseltmesi niçin mümkün olmasın? Hâşâ ilâhî kudret 
resûlünü herhangi bir araç ile manevi âleme hemen niye getiremesin? 
İlâhî meseleleri düşünebilen insanlar mi'rac meselesi gibi olağanüs­
tü meselelerin ilâhî kudret ile gerçekleşebileceğini tereddütsüz kabul 
ederler. Mi'racm bu şekilde ansızın ve olağanüstü gerçekleştiği kabul 
edildikten sonra mesafenin uzaklığı, havanın bulunmayışı gibi şeyleri 
düşünmek de yersizdir.

Şu da bilinmektedir ki Cenâb-ı Hak zaman ve mekâna muhtaç ol­
madığı, vücuttan arınmış olduğu için, Hz. Peygamber'in göklere yük­
seltilmesi hâşâ Allah Teâlâ ile yüce bir makamda görüşerek şereflen­
mesi gibi bir amaca yönelik değildir. Böyle bir inanç da müslümanlarca 
kabul görmez. Resûl-i Ekrem'in böyle yüksek makamlara çıkarılması 
yalnızca, melekler ve ruhlar âlemini gezmek, bazı hakikat ve sırlardan 
haberdar olmak, kendine özel ve üstün ilâhî sevgiyle şereflenmek hik­
metine dayanmaktadır.



77. Hatm-i Nübüvvet (Peygamberliğin Sona Ermesi)

Hz. Muhammed [sallallahu aleyhi vesellem] peygamberlerin sonuncu­
sudur. Peygamberlik zinciri mübarek zatıyla son bulmuştur. Artık baş­
ka bir peygamber gönderilmesi ihtimali kalmamıştır. Nitekim,

"Muhammed sizin erkeklerinizden hiçbirinin babası değildir. Fakat o Al­
lah'ın resulü ve peygamberlerin sonuncusudur" (Ahzâb 33/40) âyet-i kerime­
siyle, ^  V "Benden sonra peygamber gelmeyecektir"109 hadis-i şerifi 
bunu belirtmektedir.

AÇIKLAMA

Âlemlerin övünç kaynağı efendimizin yüce niteliklerinden biri de 
son peygamber olmasıdır. Peygamberlik zincirinin mübarek zatıyla 
sona erdiğini ümmetine tebliğ etmiştir. Peygamberlik ve risaleti kesin 
bir şekilde ispat edildiği için de tebliğ ettiği şeylerin bir hakikat oldu­
ğundan asla şüphe edilemez.

Asr-ı saadet devrinden itibaren on üç asırdan fazla bir zaman geç­
tiği hâlde şimdiye kadar hak bir peygamberin ortaya çıkmaması da bu 
konudaki tebliğin doğruluğunu ispat etmek için yeterlidir.

PEYGAMBERLİK ZİNCİRİNİN HZ. PEYGAMBER ile SON 
BULMASININ HİKMETİ

Peygamber Efendimiz insanlara fıtrî ve kesin dini tebliğ etmiştir. 
Bu nurlu şeriat, insanlık saadetini gerçekleştirme rolünü bütün yön­
leriyle üstlenmiştir ve bu kıyamete kadar sürecektir. Dinî hükümleri­
mizin mukaddes kaynağı olan Kur'ân-ı Kerîm de ilâhî koruma altında 
olduğundan dünyanın son gününe kadar değiştirilemeyecek ve bozu- 
lamayacaktır. İnsanlık günden güne fikrî ve İlmî olarak ilerlemektedir.

109 Buhârî, Enbiyâ, 51; Müslim, İmâre, 10, Fezâilü's-Sahâbe, 4.



İlimler ve ferilerin gelişimi de dinî hakikatlerin görülmesine hizmet 
etmektedir. Bugün bütün milletler İslâm dininin yüce hükümleri hak­
kında geniş bir bilgi edinme ve bu hükümleri ayrıntılı bir şekilde ince­
leme olanağına sahiptir. İslâm dininden habersiz kalmaları mümkün 
değildir. Günümüzde hiçbir millet kendi cehaletine bir mazeret gös­
teremez. Bundan dolayı insanlığa lazım olan faydaları ve hakikatleri 
öğretmek, ilâhî dini taze ve sağlam tutmak, bu konudaki delilleri or­
taya koymak ve yersiz şüpheleri gidermek için yüce Allah'ın başka bir 
peygamber göndermesine, yeni bir din kurmasına gerek kalmamıştır.

78. Peygamberler Arasında Üstünlük

Peygamberler arasında peygamberlik ve risalet yönünden bir fark 
yoktur. Bu noktada hiçbiri diğerinden ayrılamaz. Ama diğer nitelikleri 
ve hasletleri bakımından mertebeleri farklı olduğu için aralarında fark 
mevcuttur. Nitekim,

"O peygamberlerin bir kısmını bir kısmından üstün kıldık" (Bakara 2/253) 

âyet-i kerimesi de buna delildir. Hangi açıdan üstün olunduğu ayrıntı­
sıyla bilinemese de Resûl-i Ekrem Efendimiz'in bütün yaratılmışlardan 
üstün ve şerefli olduğu icmâ ile sabittir. Çünkü yüce varlığı âlemlere 
rahmettir. Mübarek zatı, peygamberlerin sonuncusudur ve tüm insan­
lığa gönderilmiştir. Kitabı, şeriatı, ümmeti bütün kitaplardan, şeriat­
lardan ve ümmetlerden üstündür. Sahip olduğu nitelikler ve başarılar 
her türlü tasavvurun üstündedir. Bundan dolayı Resûlullah'ın [sallallahu 

aleyhi vesellem] bütün yaratılanlardan üstün olduğunda tereddüt yoktur.

AÇIKLAMA

Bütün nebîler ve resûller masumdur. Vahiy ve ilhama mazhar ol­
muşlardır. Kendilerine emanet edilen kutsal vazifeleri en güzel şekil­
de yerine getirmek için bütün çabaları sarfetmişlerdir. Bundan dolayı



bu noktada aralarında bir fark yoktur. Biz hepsinin peygemberliğini 
kabul ediyoruz; diğer milletler gibi peygamberlerin bir kısmını inkâr 
edip, diğer bir kısmı için birtakım kötü iftiralarda bulunup, içlerinden 
bazılarını da ulûhiyyet mertebesine yükseltmiyoruz. Böyle bir inanç­
tan Cenâb-ı Hakk'a sığınırız.

"Allah'ın peygamberleri arasında hiçbir ayrım yapmayız" (Bakara 2/285) 

âyet-i kerimesi ümmet-i Muhammed'in bu konudaki inancını göster­
mektedir.

Bununla birlikte şu da bilinmektedir ki peygamberlerin bir kısmı 
müstakil bir şeriat ve başka bir ilâhî lutuf ile şereflenmiş, birçok yüce 
niteliklere ve mucizelere muvaffak olmuşlardır.

Bu noktadan bakıldığında ise mertebeleri farklı farklı olup arala­
rmda üstünlük mevcuttur. Hele son peygamberin bütün peygamber­
lerden üstün ve şerefli olduğunda fikir birliği vardır. Ama bazı pey­
gamberler hakkında hürmette kusur etme ihtimalinden dolayı diğer 
peygamberlerin yüksek mertebelerini ayrıntısıyla belirleyemeyiz. 
Ancak bazı âlimlerin açıklamalarına göre Peygamberimiz'den sonra 
nebilerin üstünleri sırasıyla Hz. İbrahim, Hz. Musa, Hz. İsa, Hz. Nuh 
aleyhisselâmdır. Bu beş peygambere ülü'l-azm peygamberler denir.

HZ. PEYGAMBER'İN DİĞER PEYGAMBERLERDEN
ÜSTÜNLÜĞÜ ve BU KONUDA BİR KARŞILAŞTIRMA

Resûlullah Efendimiz'in diğer peygamberlerden üstün olması bir­
çok yönüyle sabittir. Kısaca özetlersek:

1. Resûl-i Ekrem hakkında,



"Biz seni ancak âlemlere rahmet olarak gönderdik" (Enbiyâ 21/107) buyrul- 
muştur. Mademki kendisi âlemlere rahmettir, o halde diğer âlemlerin 
hepsinden üstündür. Şüphe yok ki diğer peygamberler de âlemlere 
dahildir.

2. Resülullah Efendimiz peygamberlerin sonuncusudur. Bu yö­
nüyle bütün peygamberlerin güzelliklerini ve hasletlerini kendisinde 
barındırır. Nurlu şeriatı da diğer şeriatların özü olma meziyetine sa­
hiptir. Bu durum ise üstünlüğüne bir delildir.

3. İslâm şeriatı diğer şeriatlardan daha üstündür. Çünkü diğer 
şeriatlarda bulunmayan birçok yüce hükmü kapsar. Neshedilmekten 
korunmuş olup insanlığın kıyamete kadar kurtuluş rehberi olma yü­
celiğini taşır. Böyle bir şeriata sahip olan şanlı peygamber de şüphesiz 
diğer peygamberlerden üstündür.

4. Peygamber Efendimiz'in en büyük mucizesi olan Kur'ân-ı Mü- 
bîn kıyamete kadar kalıcıdır. Diğer peygamberlerin mucizeleri ise ken­
di zamanlarında son bulmuştur. Mucizelerin kalıcılığı ise üstünlüğüne 
delildir.

5. Diğer peygamberler yalnızca bir kavme, bir ırka gönderilmişler­
dir. Âlemlerin övünç kaynağı ise bütün kavimlere, milletlere gönde­
rilmiştir. Bundan dolayı peygamberlik vazifesini yerine getirmek için 
çok büyük zahmetler çektiğinden üstünlükleri de o derece fazladır.

6. Ümmet-i Muhammed ümmetlerin en üstünüdür. Haklarında,

"Siz insanların iyiliği için ortaya çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz" (Âl-i 

İmrân 3/110) buyrulmuştur. Ümmetin üstünlüğü ise tâbi oldukları şanlı 
peygamberin üstünlüğünü gösterir. Ashâb-ı kirâmm muttasıf oldukla­
rı dinî olgunluk ve aklî yetiler ile örneğin Hz. Musa'ya uyan ve birçok 
mucizeye şahit oldukları halde Kelîmullah'm110 geçici bir süre ortadan 
kaybolması üzerine derhal buzağıya tapmaya başlayan İsrâiloğulla-

110 Nâşir: Hz. Musa'nın sıfatı.



rı'nm tarihî ve ruhî halleri karşılaştırıldığında bu iki ümmet arasındaki 
fark çok güzel bir şekilde ortaya çıkar.

7. Varlığın özü olan Resûlullah Efendimiz bütün dünyaya gönderil­
diği için sahip olduğu ilim ve hikmet hâzinesi de o derece geniştir. Bun­
dan dolayı Hz. Peygamber ile yalnız bir kavme, bir memlekete gönde­
rilen diğer peygamberlerin şereflendikleri ilâhî lutuf ve dinî hakikatler 
denk olmadığından üstünlük itibariyle de dereceleri eşit olamaz.

Sözün özü, Fahr-i Âlem Efendimiz kâinatın özüdür. Kendisinin 
ulaştığı üstünlüğe, ilâhî sevgiye hiçbir peygamber ulaşamamıştır. Me­
sela Hz. İsa [aleyhisselâm] çok büyük bir peygamberdir. Kur'an'da layık 
olduğu yüce bir sıfat ile zikredilmiştir. Fakat ismi geçen peygamber 
yalnız İsrâiloğulları'na gönderilmişti. Yüce hayatları hakkında tarihî 
bilgiler yok gibidir, ayrıca bir şeriata sahip değildir, Hz. Musa'nın di­
niyle amel etmiştir. Saadet zamanlarında kendisine uyanlar oldukça 
sınırlıydı. Hatta hıristiyanlarm iddia ettiğine göre ona uyanlardan biri 
sonradan mübarek zatına ihanet etmiştir. Gökyüzüne kaldırıldıktan 
sonra Hıristiyanlık 300 sene kadar bir zaman gizli kalmıştır. Bu zaman 
zarfında tahrife maruz kalarak aslını yitirmiş ve tevhid temelini kay­
bederek teslis yanlışlığına düşmüştür.

Özetle, Hz. Mesîh'in, o yüce peygamberin büyük çabasına, çalış­
masına rağmen İsrâiloğulları birlik haline getirilememiş, dinî bir idare 
altına girememişlerdir. Bir zamanlar hıristiyanlar arasında dünya işle­
rinden elini eteğini çekerek inziva hayatı yaşamak yaygınlaşmış, mad­
di âleminden tamamen soyutlanmak istenilmiştir. Bugün hıristiyanla­
rın kurduğu hükümetler ise siyasî birer idaredir, hiçbiri Hıristiyanlık 
üzerine kurulmuş dinî bir hükümet değildir.

Hz. Musa [aleyhisselâm] geçmiş peygamberler arasında Allah'ın lut- 
fuyla çokça şereflenen peygamberlerdendir. İsmi geçen peygamberin 
hayatının büyük kısmı tarihen kaydedilmiştir. Kendisi yeni bir şeriata, 
Tevrat-ı şerif denen semavî bir kitaba sahiptir. İsrâiloğulları'nı dinî bir 
hükümete kavuşturmuştur. Bununla birlikte bu şeriat bütün insanlığa 
gönderilmiş değildir. Yalnızca İsrâiloğulları'na özeldir, sadece yahudi-



ler arasında güçlü bir bağlılık meydana getirmiş, onları bir aile haline 
sokmuştur. Diğer milletler ile ilgilenmemiştir. Bundan dolayı kapsam 
gücü de o derece sınırlıdır. Yahudiler Mûsevî dinini yaymayı gerekli 
görmemişlerdir. Tevrat-ı şerif ise sonradan birçok değişime maruz kal­
mıştır. Bugün elimizdeki Tevrat nüshaları birer tarih kitabı mesabesin­
dedir. Mûsevîler ise yalnızca maddiyat ve gözle görülen şeyler âleminde 
kalarak maneviyattan ve ahiret hayatı fikrinden mahrum kalmışlardır.

Bütün selâmların üzerine olduğu son peygamber Hz. Muham- 
med'e gelince o, hiçbir peygamberin şereflenmediği kutsal niteliklere, 
büyük başarılara ulaşmıştır. Yahudilerden, hıristiyanlardan, Mecûsî- 
ler'den, Sâbiîler'den, putperestlerden ve daha birçok bâtıl mezheplerin 
erbaplarından oluşan büyük bir insan topluluğu düşününüz. Bütün 
bunların dinleri, huyları, töreleri, gelenekleri, istekleri, bilgi seviyeleri 
farklı farklıdır. Şimdi bir de bunları bir araya getiren, bunları yalnızca 
bir dine bağlayan, bir amaca yönelten, aynı ahlâk ve edeple vasıflayan, 
böyle örneği görülmemiş bir dönüşüm meydana getiren yüce bir pey­
gamberin büyüklüğünü, kutsal yaratılışını düşününüz. Artık bu yüce 
peygamberin diğer peygamberlerden üstün olduğu ortaya çıkmaz mı? 
İşte bu yüce peygamber, Hz. Muhammed Mustafa'dır [sallallahu aleyhi 

vesellem].

Evet... Resûl-i Ekrem Efendimiz böyle kutlu, görülmemiş bir dö­
nüşüm meydana getirmiştir. Onun yüce şeriatı bütün kâinata gönde­
rilmiştir. Sadece bir kavme, bir ırka gönderilmemiş, bütün insanlığı 
sonsuz mutluluğa ulaştırmak üzere gönderilmiştir. Kendisine uyan­
ları en güzel medeniyete, en güzel dinî yönetime ulaştırmıştır. Bütün 
milletlerin, bu dini her zaman için uygulama imkânları vardır. Çeşitli 
milletleri bir noktada toplayarak aralarında bir kardeşlik bağı oluştur­
ma gayesini taşır. Bunu gerçekleştirmek için bütün imkânları taşır ve 
bugün bütün kâinat onun bereketiyle kaplanmıştır. Hz. Muhammed'e 
[sallallahu aleyhi vesellem] indirilen Furkân-ı Mübîn ise ebedî bir mucizedir. 
İndirildiği zamandan bu yana bir kelimesi bile değişime maruz kal­
mamış ve bundan sonra da kalmayacaktır. Ummet-i Muhammed ise 
dinlerinin verdiği yüce terbiye sayesinde hem maddiyatın gerekliliğim



kabul eder, hem de maneviyatın, ahiret inancının doğruluğunu ve kut­
sallığını savunurlar.

79. Sahabe Arasındaki Fazilet Sıralaması

Peygamberlerden sonra insanların en üstünleri ashâb-ı kirâm haz­
retleridir. Ashâb-ı kirâmm da en üstünleri sırasıyla Ebû Bekir es-Sıd- 
dîk, Ömer el-Fâruk, Osman Zinnûreyn, Ali el-Murtazâ hazretleridir. 
Bunlara Hulefâ-yi Râşidîn denir. Bu dört halifeden sonra sahabenin 
en üstünleri ise Talha b. Ubeydullah, Zübeyr b. Avvâm, Abdurrahman 
b. Avf, Sa'd b. Ebû Vakkâs, Said b. Zeyd, Ebû Ubeyde b. Cerrâh haz­
retleridir. Hulefâ-yi Râşidîn ile bu alü sahabi, daha hayatta iken Hz. 
Peygamber tarafından bir hadiste zikredilmişler ve cennetle müjdelen- 
mişlerdir. Bunun için kendilerine "aşere-i mübeşşere" ismi verilmiştir. 
Bununla birlikte seçkin sahabiler arasında Hz. Haşan ve Hz. Hüseyin 
gibi cennetle müjdelenen başka sahabiler de vardır.

Allah katında ashâb-ı kirâmm mertebesi çok yüksektir. Bu soylu 
zatlar, Hz. Peygamber'in huzurunda bulunma şerefine ermiş, İslâm di­
nine çok büyük hizmetlerde bulunmuşlardır. Hepsine eksiksiz bir hür­
met ve muhabbet beslemek bizim için dinî bir vazifedir. Allah Teâlâ 
hepsinden razı olsun.

AÇIKLAMA

Sahabe, Hz. Peygamber ile müslüman olan ve onunla bir defa da 
olsa görüşme şerefine ermiş kimselerdir.

Bu seçkin sahabiler üç sınıftır: Biri Mekke-i Mükerreme'nin fet­
hinden önce hicret edenlerdir ve bunlara "muhacirler" denir. Diğeri 
Medine-i Münevvere halkından olan, İslâm dinine ve muhacirlere yar­
dım edenlerdir ve bunlara "ensar" denir. Üçüncü sınıf da diğer saha- 
bilerdir. Bütün sahâbe-i kirâm Allah katında çok yüksek mertebelere 
sahiptirler ve peygamberler dışındaki bütün insanlardan üstündürler. 
Nitekim bir hadis-i şerifte,



"Şüphe yok ki Allah Teâlâ benim sahabilerimi peygamber dışındaki diğer 
varlıklardan üstün kılmıştır"m  buyrulmuştur. Fakat ashâb-ı kirâmdan 
bazıları Resûl-i Ekrem [sallallahu aleyhi vesellem] ile daha fazla görüşme 
şerefine ermiş, İslâm dinine ilk ortaya çıkış zamanlarından itibaren 
hizmette bulunarak bütün gazvelere katılmış ve maddi manevi birçok 
olgunluk ve meziyet ile üstünlük kazandıkları için Allah kaünda daha 
yüksek ve değerli bir mertebeye sahiptirler.

Bu saygıdeğer sahabilerin üstünleri sırasıyla Hulefâ-yi Râşidîn 
hazretleridir. Onlardan sonra aşere-i mübeşşereden diğer altı zat gelir. 
Bunlardan sonra da Bedir Gazvesi'nde bulunan diğer sahabiler gelir. 
Onlardan sonra ise Uhud Gazvesi'nde bulunan sahabiler gelir. Bunlar­
dan sonra da Hudeybiye seferinde bulunup Rıdvan ağacı altında biat 
edenler gelir. Rıdvan biatından sonra İslâm'la şereflenenlerin arasında 
da çok büyük zatlar vardır. Fakat bunlar kendilerinden önce gelmiş 
olanların derecesine kavuşamaz, ulaşamazlar.

Aşere-i Mübeşşerenin Yaşam Öyküleri

Aşere-i mübeşşerenin hepsi Kureyşlidir. Bu muhterem zatların ta­
rihî halleri, güzel nitelikleri ve kâinatın övünç kaynağı Resûl-i Ekrem 
Efendimiz'e olan yakınlık dereceleri siyer kitaplarında ayrıntılarıyla 
yazılı olduğundan biz burada feyizlenmek için kısaca bazı bilgiler ver­
mekle yetineceğiz.

1. Hz. Ebû Bekir es-Sıddîk

Âlemlerin övünç kaynağı olan Resûlullah'ı duraksamadan, tered­
düt etmeden tasdik etmiş ve birçok kimsenin İslâm'la şereflenmesine 
öncülük etmiştir. Resûl-i Ekrem Efendimiz'in kayınpederi, mağara ar­
kadaşı, birinci halifesi olma şerefine sahiptir. Kendisi güzel, yumuşak 
bir üsluba sahip, onurlu, iyiliksever, cömert, kanaat sahibi, son derece

111 Heysemî, Mecmau'z-Zevâid, 10/16.



yürekli, yiğit ve güzel huylu bir kimse idi. Hilafeti zamanında çok bü­
yük bir beceri ve adalet göstermiş, güzel idaresiyle İslâm fetihlerinin 
temelini sağlamıştır.

Bilindiği üzere İslâmiyet'le henüz tanışmamış olan bazı kabileler 
Hz. Peygamber'in vefatı üzerine İslâm'ı terkederek başka dine geçmiş, 
halkın bir kısmı da dinin önemli farzlarından biri olan zekâtı vermeme 
sevdasına düşmüştü. Hz. Ebû Bekir [radıyallahu anh] bunun gibi vahim 
durumları derhal bir gereğine uygun bir şekilde hareket ederek orta­
dan kaldırmış, eski duruma getirmeyi başarmıştır. Gönderdiği İslâm 
mücahidleri Yermük Savaşı'nı kazanarak mübarek Şam'ı fethetmiş, İs­
lâm'ın nuru her tarafta parlamaya başlamıştır.

Resûl-i Ekrem Efendimiz, "Peygamberlerden sonra Ebû Bekir'den daha 
üstün kimse üzerine güneş doğup batmadı" m buyurmuştur.

Hz. Ali der ki: "İnsanların en yüreklisi, yiğidi Hz. Ebû Bekir'dir. 
Çünkü Bedir günü Resûl-i Erkem için çadır kurulmuştu. Müşriklerin 
hücumuna karşı onu korumak gerekiyordu. Buna Ebû Bekir'den başka 
kimse cesaret edemedi. Ebû Bekir elinde kılıçla Resûlullah'm başucun- 
dan hiç ayrılmadı, gelen hücumları kılıcıyla karşılayarak savuşturdu."113

Hicretin on üçüncü senesi altmış üç yaşında iken cennet yurduna 
göç etmiştir. Allah ondan razı olsun.

2. Hz. Ömer el-Fâruk

Sahabenin büyüklerindendir. İslâm ehli onunla kuvvetlenmiş, Ha- 
rem-i şerif'e giderek cemaatle açıkça namaz kılmışlardır. O gün Kureyş 
reisleri, "İşte kavmimiz şimdi ikiye bölündü" dediler. Resûl-i Ekrem 
Efendimiz de ona Fâruk ismini verdi.

Hz. Peygamber'in kayınpederi ve ikinci halifesidir. Son derece ce­
surdur. Uhud Gazvesi'nde çok cesur davranmış, Resûlullah'm yanın­
dan hiç ayrılmamıştır. Devleti oldukça âdil bir şekilde idare etmiş, tüm

112 Ali el-Müttakî, Kenzül-Ummâl, nr. 32622; Ebû Nuaym, Hilyetül-Evliyâ, 3/373.
113 Bezzâr, el-Müsned, 3/15 (nr. 761).



dünyayı yaratılışındaki adalet ve büyüklüğe hayran bırakmıştır. Kısa 
zaman içerisinde Şam, Afrika, Irak ve İran'da birçok önemli fetihlere 
imza atmıştır. Kendisi adalet konusunda örnek gösterilir. Hatta bir gün 
ağlıyordu. Sebebini sordular. Cevap olarak, "Nasıl ağlamayayım, Fırat 
kenarında bir oğlak zayi olsa korkarım ki Ömer'den sorulur" demiştir.

Resûl-i Ekrem [sallallahu aleyhi vesellem], "Allah Teâlâ hakkı, Ömer'in kal­
bine, diline yerleştirmiştir"114 buyurmuştur. Mühründe,

"Vaaz olarak ölüm yeter" ibaresi yazılıydı.

Hicretin yirmi üçüncü senesi altmış üç yaşında iken Ebû Lülü 
isimli bir kölenin kılıç darbesiyle şehid olarak cennet bahçesine göç 
etmiştir. Allah Teâlâ ondan razı olsun.

3. Hz. Osman Zinnûreyn

Ebû Bekir es-Sıddîk'm rehberliğiyle İslâm'ı kabul eden büyük sa- 
habilerin ilkidir. Kâinatm övünç kaynağı Resülullah Efendimiz'in nur­
lu yıldızları olan iki kızıyla evlenme şerefine eriştiğinden dolayı "iki 
nur sahibi" anlamındaki "Zinnûreyn" lakabını almıştır. Hz. Peygam­
ber'in üçüncü halifesidir. Son derece güzel ahlâklı, edepli, yumuşak bir 
tabiata sahiptir. İslâm dini uğrunda servetinin büyük kısmını esirgeme­
den harcamıştır. Güzel huylu, olgun, adaleti gözeten bir kimse olduğu 
ise şüphesizdir. Hilafeti zamanında ortaya çıkan fitne ne yazık ki İslâm 
tarihinin olağanüstü ilerleyişine biraz durgunluk ve zarar vermiştir.

Kâinatın övünç kaynağı efendimiz, "Her nebinin bir dostu, yoldaşı 
vardır. Benim cennette yoldaşım da Osman'dır"115 buyurmuştur. Hicretin 
otuz beşinci senesinde seksen iki yaşında şehit olmuş ve ebedî âleme 
göç etmiştir. Allah Teâlâ ondan razı olsun.

114 Ebû Davud, Harâc, 18; Tirmizî, Menâkıb, 18; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 2/401.
115 Tirmizî, Menâkıb, 19; İbn Mâce, Mukaddime, 14.



4. Hz. Ali el-Murtazâ

Müslümanların kalbinde çok büyük bir muhabbet ve hürmet yeri 
edinmiş bir kimsedir. Resûl-i Ekrem Efendimiz'in amca oğlu, damadı ve 
dördüncü halifesidir. Hz. Peygamber'in yanında yetişmiş, daha çocuk 
iken İslâm'la şereflenmiştir. Çocukluğundan beri putlara ve diğer bâtıl 
ilâhlara asla saygı gösterip kulluk etmediği için hakkında "Allah yüzü­
nü ağartsın" anlamına gelen "kerremallahu vechehû" denilmektedir. 
Âlim, âdil, açık ve düzgün üsluplu, kendini ibadete vermiş takva sahibi 
bir kimsedir. Cesareti, gazâlardaki kahramanlığı meşhurdur. Bu yönüyle 
kendisine "Allah'ın aslanı" anlamında "Esedullahil-galib" denilmiştir.

Hilafeti zamanında İslâm fetihleri, doğuda Horasan'a, Semerkand'a, 
batıda Afrika'nın büyük bir kısmına kadar yayılmıştır. Müslümanlar 
arasında ortaya çıkan bazı olaylar bu İslâm fetihlerini ne yazık ki belir­
li vakte kadar kesintiye uğratmıştır. Resûl-i Ekrem Efendimiz Hayber 
Gazvesi'nde, "Bu işi bir kimseye vereceğim ki Allah Teâlâ onun eliyle fethi 
nasip edecektir. O kimse, Allah'ı ve peygamberi sever; Allah Teâlâ ile peygambe­
ri de onu severler"116 buyurmuş, ertesi gün sabahı İslâm kumandanlığını 
Hz. Ali'ye emanet etmiş, akabinde Hayber Kalesi fethedilmiştir.

Hicretin kırkıncı senesinde altmış üç yaşında iken İbn Mülcem 
isimli bir Hâricî'nin kılıcıyla Kûfe'de şehadete ermiştir. Allah Teâlâ on­
dan razı olsun.

5. Hz. Talha b. Ubeydullah

Ebû Bekir es-Sıddîk [radıyallahu anh] rehberliğinde İslâmiyet'i kabul 
eden kişilerin beşincisidir. Uhud günü Hz. Peygamber'in yanında sa­
vaşmış, kendisini Resûl-i Ekrem'e siper ederek bir kılıç hamlesini eliyle 
engellediği için çolak kalmıştır. Takva sahibi ve zengin bir kimsedir. 
Kûfe'de ve Medine-i Münevvere'de ferah birer konak yaptırmıştır.

Âlemlerin övünç kaynağı Resûlullah Efendimiz, " Talha ile Zübeyr 
cennette komşularımdır" 117 buyurmuştur. Cemel Vakası'nda Hz. Ali'nin

116 Buhârî, Menâkıb, 9.
117 Tirmizî, Menâkıb, 22.



yaptığı bazı nasihatlerden etkilenmiş, savaş meydanından çekilerek 
bir tarafta düşünmekte iken ansızın kendisine isabet eden bir okla şe­
hid olmuştur. Bu oku atan Mervân b. Hakem'dir. Hz. Talha daha önce­
den Hz. Osman'ın uygulamalarına itiraz ettiği için Mervân bu şekilde 

ondan intikam almıştır.

Ali el-Murtazâ hazretleri Hz. Talha'nm şehadetine çok üzülmüş, 
onu toz toprak içinde yatarken görünce, "Vallahi ben bir Kureyşli'yi 
böyle yere düşüp serilmiş bir halde görmek istemezdim" diyerek ağ­
lamıştır. Şehid olduğunda altmış dokuz yaşım aşmıştı. Allah Teâlâ on­
dan razı olsun.

6. Hz. Zübeyr b. Avvâm

Ebû Bekir es-Sıddîk'm rehberliğinde İslâmiyet'i kabul eden kişi­
lerin dördüncüsüdür. Babası Avvâm, Haticetül-Kübrâ'mn kardeşidir, 
annesi Safiyye Peygamberimiz'in dedesi Abdülmuttalib'in kızıdır. Hz. 
Ebû Bekir'in Zâtünnitâkayn denen kızı Esmâ ile evlenmiştir. İsmi ge­

çen zat İslâm'da Allah yolunda ilk kılıç çeken kimsedir.

Resûl-i Ekrem Efendimiz, "Her peygamberin bir havarisi vardır, be­
nim havarim de Zübeyr'dir" 118 buyurmuştur. Oldukça zengindir. Bas­
ra'da, Kûfe'de, Medine'de yüksek saraylar bina ettirmiştir.

Hicretin otuz altıncı senesi Cemel Vakası'nda ordudan ayrılıp baş­
ka bir tarafa doğru giderken Amr b. Cürmüz isimli bir şahıs tarafından 
haince şehid edilmiştir. Hz. Ali Zübeyr'in şehadetine çok üzülmüştür. 
Amr, mükâfata erme arzusuyla o muhterem şehidin kılıcım alıp Hz. 
Ali'nin karargâhına gelmiş, fakat umduğuna erişememiştir. Hz. Ali, 
"Ben Resûlullah'tan işittim, 'Zübeyr'in katiline ateş ile müjde ediniz’119 bu­
yurdu. 'Haydi, onu cehennem ile müjdeleyiniz'" demiştir. Şehid oldu­
ğunda yetmiş yaşını aşkın idi. Allah Teâlâ ondan razı olsun.

118 Buhârî, Megâzî, 30, Cihâd, 41, Fezâilü’s-Sahâbe, 13; İbn Mâce, Mukaddime, 16.
119 İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, 7/278.



7. Hz. Abdurrahman b. Avf

Hz. Ebû Bekir'in rehberliğinde iman edenlerin İkincisidir. Bedir 
Gazvesi'nde bulunmuş, Uhud Savaşı'nda Resûl-i Ekrem'in yanından 
ayrılmayarak çok büyük cesaretler göstermiştir. O gün yirmi yerinden 
yaralanmıştır.

İsmi geçen zat bir gün şanlı ve şerefli Peygamber Efendimiz'e Ha- 
lid b. Velîd'den şikâyette bulununca Allah Resûlü, "Ey Halid! Bedir eh­
linden hiç kimseye eziyet etme, Uhud dağı kadar altını sadaka versen birinin 
derecesine ulaşmazsın"120 diye uyarıda bulunmuştur.

Hz. Abdurrahman çok zengindi. Geride bıraktığı malların kıyme­
ti 136.000 altına ulaşmıştır. Bu gibi soylu zatların dünya nimetlerine 
ulaşmaları, onların zühd ve takvalarına, mertebelerine hiçbir zarar 
vermemiştir.

Seçkin sahabenin böyle büyük servetlere sahip olması, İslâm di­
ninde şeriata uygun bir şekilde kazanılan servetin kötü olmadığına 
güzel bir delildir. Abdurrahman b. Avf 32 (652) senesinde rivayete 
göre yetmiş iki yaşında iken vefat ederek Bakî Kabristanı'na defnedil- 
miştir. Allah Teâlâ ondan razı olsun.

8. Hz. Sa'd b. Ebû Vakkâs

Hz. Ebû Bekir es-Sıddîk'm rehberliğinde İslâmiyet'i kabul edenle­
rin üçüncüsüdür. İslâm la şereflendiği zaman henüz on sekiz, on do­
kuz yaşlarındaydı. Kızı Âişe'ye demiştir ki: "Henüz İslâm ile tanışma­
dan önce rüyada gördüm ki karanlık içinde kalmışım, ansızın gözüme 
bir şey çarptı, ona doğru gittim, Zeyd b. Hârise, Ali b. Ebû Tâlib ve Ebû 
Bekir'i gördüm. Siz buraya ne vakit geldiniz dedim, şimdi geldik dedi­
ler. Bu rüyadan sonra Hz. Peygamber'in, insanları gizlice İslâm dinine 
davet ettiğini işittim, hemen yanma gidip iman ettim."

Sa'd b. Ebû Vakkâs, bütün gazvelerde bulunmuştur. Allah yo­
lunda ilk oku atan, ilk kanı döken odur. Uhud Gazvesi'nde Hz. Pey­

120 Taberânî, el-Mu'cemü's-Sagu, nr. 580; Heysemî, Mecmau'z-Zevâid, 9/349.



gamber'in yanında direnip düşmana 1000 ok atmıştır. Resûl-i Ekrem 
Efendimiz onun hakkında, "Yâ Rabbi, Sa'd'ın duasını kabul et” diye dua 
ettiği için Sa'd, her kim için dua etse duası kabul olunurdu. İran or­
dularını bozguna uğratmış, Medâin'i almış, Küfe şehrini kurmuştur. 
Medine'nin sınırları dışında cennet gibi bir sarayı vardı. Rivayete göre 
hicretin elli beşinci senesi Medine-i Münevvere'de ebedî cennete göç 
etmiştir. Aşere-i mübeşşereden en son vefat eden odur. Vasiyeti üze­
rine Bedir Gazvesi'nde giydiği eski cübbesiyle defnedilmiştir. Allah 
Teâlâ ondan razı olsun.

9. Hz. Said b. Zeyd

Hz. Ebû Bekir es-Sıddîk'm rehberliğiyle iman eden beş sahabiden 
sonra en önce İslâm'la tanışanlardandır. Hz. Ömer'in amca oğludur ve 
kız kardeşi Fâtıma'mn kocasıdır. Babası Zeyd, hanîflerdendir, Hz. Pey­
gamber'in gönderilmesinden önce Allah'ın birliğine inanıp Kâbe'ye 
yönelmiş, Allah Teâlâ'ya kulluk etmiştir.

Hz. Said duası makbul, derecesi yüksek bir kimse idi. Hicretin elli 
birinci senesi yetmiş üç yaşında iken dünyaya veda etmiştir. Allah on­
dan razı olsun.

10. Hz. Ebû Ubeyde b. Cerrâh

Hz. Ebû Bekir'in rehberliğiyle iman eden beş sahabiden sonra İs­
lâm'la ilk şereflenendir. Uhud Gazvesi'nde Peygamberimiz'in huzu­
rundan ayrılmamıştır. O gün, Resûlullah'm mübarek yüzüne giren 
zırh halkalarını dişleriyle çıkarırken iki ön dişi çıkmışür. Son derece 
âbid, dinin emirlerine bağlı, mücahid bir kimse idi. Resûlullah Efendi­
miz, "Bu ümmetin emini Ebû Ubeyde’dir" m buyurmuştur.

Şehadeti sırasında Hz. Ömer'e, "Ey müminlerin emîri! 'Birini ve­
liaht tayin et' denildiği zaman, Ebû Ubeyde hayatta olsaydı onu hali­
fe tayin ederdim. 'Niçin ettin?' diye öbür tarafta sorulursa, 'Yâ Rabbi, 
resûlünün, 'Bu ümmetin emini Ebû Ubeyde'dir' dediğini işittim, diye ce­
vap verirdim" demiştir. İsmi geçen zat, hicretin on sekizinci senesi elli

121 Buhârî, Megâzî, 72; Ahbârül-Âhâd, 1.



sekiz yaşında iken vebaya tutularak ebedî yurda göç etmiştir. Allah 
Teâlâ ondan razı olsun.

ASHÂB-ı KİRÂM HARKINDAKİ GÖREVİMİZ ve CEMEL ve 
SIFFÎN HADİSELERİ

Sahâbe-i kirâm yüce peygamberler gibi masum değildir. İnsan ol­
malarından ötürü içlerinde bazı kusur veya ictihadlarmda hata eden­
ler bulunabilir. Fakat hepsi iyi niyete ve tertemiz bir itikada sahip ve 
Hz. Peygamber'in huzurunda bulunma şerefine nail olarak, İslâm'a 
hizmet etmiş olduklarından dolayı sahabenin herkesten daha fazla 
Cenâb-ı Hakk'ın marifetine ve Resûl-i Ekrem'in şefaatine mazhar ola­
cakları şüpheden uzaktır.

Ashâb-ı kirâm ümmetin seçkinleri ve hidayet vesileleridir. Onlar­
dan herhangi birine tâbi olan kimse hidayete kavuşur. Bundan dolayı 
bizim vazifemiz hepsinin hakkında hürmet ve muhabbette bulunmak­
tır. Ashâb-ı kirâmdan bazı yüce zatlar hakkında fevkalâde bir muhab­
bet ve hürmet beslememiz diğerleri hakkında düşmanlık ve husumet 
ihtimalini asla doğurmamalıdır. Böyle bir hal bizim için hiçbir fayda 
temin etmez. Bilakis Allah katında mesul ve Peygamber huzurunda 
mahcup olmamıza sebebiyet verir. Durum böyleyken ne kadar üzüntü 
vericidir ki bundan on dört asır evvel ashâb-ı kirâmdan bazıları arasın­
da meydana gelen bir ihtilaf dolayısıyla hâlâ İslâm âleminde muhtelif 
düşünce akımları bulunmaktadır. Bu yüzden müslümanlar arasında 
düşmanlık ve husumet hüküm sürüyor. Bu durum İslâm ümmetine 
halel getirerek müslümanlarm kuvvetini zayıflatıyor. Bu gibi tarihî ha­
diseler tarih açısından edep dairesinde muhakeme edilebilir. Fakat bu 
muhakeme hiçbir yönüyle bizim ashâb-ı kirâma karşı yapmaya dinen 
mecbur olduğumuz saygıyı ihlal etmemeli ve müslümanlar arasında 
nefret tohumları ekmemelidir. İşte Cemel ve Sıffîn olayları da bu şekil­
deki tarihî olaylardandır.

"Câm iul-Kur'ân" yani Kur'an'ı bir araya getirme gibi övünç kayna­
ğı bir unvana sahip olan Hz. Osman'ın hazin bir şekilde şehid edilmesi 
üzerine müslümanlar arasında büyük bir karışıklık meydana gelmiş,



bu yüzden Hz. Ali ve Hz. Talha ile Hz. Zübeyr arasında, aynı şekilde 
Hz. Ali ile Muâviye taraftarları arasında bir ihtilaf ortaya çıkmıştır. Ha­
life Hz. Osman'ın mazlum kanını akıtmış olan caniler hakkında şer'î 
hükmün derhal icra edilmesi, gerek Talha ve Zübeyr ve gerek Muâviye 
tarafından talep ediliyor ve, "Hz. Osman'ın katilleri hakkında kısas 
icra edilmezse Allah'ın kitabının hükmü terkedilmiş olur" deniyordu.

Hz. Ali [radıyallahu anh] ise bu hususta teenni ile hareket edilmesini 
uygun görüyordu. Zaten mazlum şehidin katilleri sayılı iki üç kişiden 
ibaret değildi. Mısır, Basra ve Kûfe'den gelmiş birçok âsiden oluşmuş­
lardı ve bunların arkasında da birçok aşiret vardı. Bundan dolayı bun­
ların içlerinden katilleri ayırıp haklarında hemen kısas hükmünü icra 
etmek İslâm toplumunda daha büyük facialarm ortaya çıkmasına se­
bebiyet verebilirdi. Bununla beraber Hz. Ali henüz hilafet makamına 
geçmiş ve fesat çevrelerini zayıflatacak kuvvet bulamamıştı. Bunun 
için katillerin zaman içinde yakalanarak cezalandırılmasını uygun 
görüyordu. Hikmet ve maslahat gereği de buydu. Fakat diğer taraf 
Hz. Ali'nin bu tavrını şer'î hükümlerin icrası hususunda müsamaha 
olarak algılamıştı. Bunun üzerine İmam Ali ile Hz. Talha ve Hz. Zü­
beyr arasında Basra yakınlarında bir savaş meydana geldi. Bu savaş­

A * %
ta müminlerin annesi Hz. Aişe de bulunmuştur. Hz. Aişe [radıyallahu 

anhâ] başlangıçta uygun görmediği halde daha sonra yeğeni Abdullah 
b. Zübeyr'in ısrarı ve yalvarması üzerine Basra taraflarına gitmiş ve 
kendisine tahsis edilen bir deveye binerek harp meydanında bulun­
muştu. Bundan dolayı bu olaya Cemel Savaşı denilmiştir. Hz. Talha 
ile Hz. Zübeyr İmam Ali'nin yaptığı nasihat üzerine savaş meydanını 
terkederek kenara çekilmişlerse de kendi ordularına mensup iki hain 
tarafından şehid edilmişlerdir.

Bu olay biter bitmez Hz. Ali ile Muâviye taraftarları arasında Fırat 
civarında daha şiddetli çatışmalar zuhur etmiş ve çok daha fazla müs­
lüman kanı akmıştır. Bunlar da Sıffîn savaşları diye meşhurdur.

Şüphesiz ki bu acıklı olaylar her iki tarafın ictihadlarmdaki farklı­
lıklardan doğmuştur. Bütün Ehl-i sünnet uleması ve tarihçileri bu gö­



rüştedir. Yine şüphe yoktur ki Hz. Ali içtihadında isabet etmiş, diğer­
leri ise hatalı olmuştur. Fakat içtihada ehil olan kimselerin yaptıkları 
ictihadlarda isabetsizliklerinden dolayı sorumlu tutulup tutulamaya­
cakları da bilinmektedir. Hatta aralarmda müslümanları ebedî olarak 
göz yaşlarına boğan o hazin olaylar meydana gelmekle beraber yine 
o muhterem zatlar birbirlerinin kıymetini ifade etmiş ve birbirlerine 
karşı muhabbet ve hürmetle davranmışlardır.

Mâlum olduğu üzere Hz. Ali, Hz. Talha ile Hz. Zübeyr'in şehid ol­
malarından dolayı çok üzülmüş ve gözlerinden yaşlar akmıştır. Kendisi 
Sıffîn savaşlarında her iki taraftan öldürülenlerin cennetlik olduklarmı,

Âİ>J I

"Benim tarafımda bulunup da öldürülenler de Muâviye'nin tara­
fında bulunup öldürülenler de cennettedir" güzel cümlesiyle açıkla­
mış ve bir keresinde, "Muâviye'nin emirliğini o kadar kötü görmeyi­
niz, çünkü onu kaybederseniz başların arkadan zuhur ettiğini görür­
sünüz" demişti. Gerçekten de öyle olmuştur.

Hz. Muâviye'den de rivayet edilmiştir ki: "Bir şahıs kendisinden 
bir mesele sormuş o da Hz. Ali'ye sor demiş. O da, Ey müminlerin 
emîri, bu mesele hakkında senin vereceğin cevap bence Hz. Ali'nin 
cevabından da geçerlidir, dediğinde Hz. Muâviye, ne kadar kötü dü­
şünüyorsun, sen öyle bir zatı kerih görüyorsun ki Resûl-i Ekrem onu 
ilimle yüceltmiş ve onun hakkında,

iJAÂj ( j r 0  Âİy, c J l  
t ' *

"Sen bana Harun’un Musa'ya olan durumu gibisin. Ancak benden sonra 
bir peygamber gelmeyecektir"122 buyurarak soru soranı azarlamıştır.

Hz. Muâviye'nin Hz. Ali [kerremallahu vechehû] hakkında minberler­
den kötü söz sarfettiğine dair rivayetler asılsızdır ve hadis hafızları ta­
rafından nakledilmemiştir. Müslümanlar arasında dehası, dindarlığı

122 Müslim, Fezâilü's-Sahâbe, 4; Tirmizî, Menâkıb, 21.



ve siyasetiyle meşhur olan Hz. Muâviye'nin bu gibi basit tavırlar orta­
ya koyarak müslümanları kendisinden nefret ettireceğine akıl sahiple­
ri imkân veremez.

Hz. Muâviye'nin oğlu Yezîd'i veliaht tayin etmesi de o dönemin 
bir siyaseti, babalık sevgisi sonucudur. Zaten Hz. Muâviye ömrünün 
sonlarına doğru,

"Yezîd'e olan aşırı sevgim halifeliği ona bırakmama sebep oldu" 
demiştir.

Bununla beraber Mugîre b. Şu'be gibi bazı zatlar Hz. Muâviye'yi 
buna teşvik etmiş, "Ey müminlerin emîri! Gördük ki Osman'dan son­
ra nice ihtilaf meydana geldi, ne kadar kanlar döküldü, Yezîd'i veliaht 
tayin edersen gelecekte böyle bir ihtilaf meydana gelmez" demişlerdi. 
Gerçekte o dönem Kureyş içerisinde Ümeyyeoğulları'ndan daha kuv­
vetli bir sülale yoktu. Ümeyyeoğulları güç ve asabiyetlerine güvenerek 
idareye kendilerini herkesten daha fazla layık görüyorlardı. Hz. Muâ­
viye hükümeti Hâşimoğulları'ndan bir zata veya başka bir aileye ver­
mek istese bile Ümeyyeoğulları buna uymazlardı. Müslümanlar arasın­
da yeniden ihtilaller başgösterirdi. Nitekim Ömer b. Abdülaziz hilafeti 
Hz. Ebû Bekir'in torunu Kasım'a bırakmak istediği halde Emevîler'in 
ileri gelenlerinden korkarak bu arzusunu yerine getirememişti.

İbn Hacer el-Heytemî (v. 974/1567) ve İbn Haldûn (v. 808/1406) gibi meş­
hur âlim ve tarihçilerin beyanına göre Hz. Muâviye oğlu Yezîd'in fâ- 
sıklığmdan haberdar değildi. Yezîd babasına karşı güzel davranışlarda 
bulunurdu. Hatta bir dönem bazı kötü davranışlarından da vazgeçmiş­
tir. Bazılarının Yezîd'i istememeleri haset olarak yorumlanmaktaydı. 
Hz. Muâviye ölüm hastalığında Yezîd'i huzuruna çağırarak kendisine 
birtakım vasiyetlerde bulunmuş ve şöyle demiştir: "İmam Hüseyin za­
yıf bir zattır. Küfe halkı onu senin üzerine gönderebilir. Ona karşı zafer 
kazandığında affedip güzel muamele et. Onun bize yakınlığı ve büyük 
hakkı vardır ki özellikle peygamber torunudur."



Özetle İslâm'ın ilk yıllarında en saygıya layık olan şahsiyetler ara­
sında sadece ictihad ve maslahat gereği meydana gelen bu gibi ihtilaf­
lar ve çatışmalar hakkında,

"Allah'ın emri belirlenmiş bir kaderdir" (Ahzâb 33/38) demekten başka 
bir çaremiz yoktur. Hele aşere-i mübeşerreden olan, başlangıcından

Efendisi Peygamberimiz'in iltifatlarını kazanmış olan Hz. Talha ve Hz. 
Zübeyr hakkında hürmet ve muhabbete engel bir düşüncede bulun­
mak asla câiz değildir.

Hz. Muâviye'ye gelince bu zat sahâbe-i kirâm arasında büyük bir 
mevki sahibidir. Hz. Peygamber'in kayınbiraderidir. Vahiy kâtipliği 
yapmış, iktidar ve yetenekleri kabul edilerek Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer, 
Hz. Osman tarafından emîr ve vali tayin edilmiştir. Resûl-i Ekrem 
Efendimiz Hz. Muâviye'nin mülk ve saltanata nail olacağını bir mu­

cize olmak üzere,

"Mülk ve saltanata kavuştuğun zaman güzelce davran" hadis-i şerifiy­
le önceden haber vermiştir. Bu itibarla Hz. Muâviye kendisinin hilafete 
nail olacağına inanmaktaydı. Hz. Peygamber onun hakkında,

“Ey Allahım, onu hidayete eren ve erdirenlerden eyle"123 diye dua bu­
yurmuştur. Şüphe yok ki Peygamberimiz'in bu duası kabul olmuştur.

itibaren İslâm uğrunda her türlü fedakârlıkta bulunarak Kâinatın

123 Tirmizî, Menâkıb, 48; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 4/365.



Artık böyle bir zat hakkında atıp tutmak edebe nasıl uygun olur? 
Biz günümüzde meydana gelen birçok olayın sebep ve fâillerini bile 
hakkıyla tam olarak öğrenemiyoruz. Şu halde bundan asırlarca evvel 
iki İslâm topluluğu arasında meydana gelmiş olan bir ihtilaftan dolayı 
bir tarafa husumet ve düşmanlık besleyip dil uzatmaya kalkışmak na­
sıl câiz olabilir?

Bu iki taraftan biri hakkında din ve ahlâk âdabına uymayacak bir 
tarzda konuşan tarihçiler de yok değildir. Fakat bu tarihçilerin bilgi­
leri, bu konudaki kanaatleri iyice tetkik edilirse bunların nihayetinde 
bir iki kaynaktan sızmış ve duygusallığa dayanmış oldukları kolay bir 
şekilde anlaşılır. Bu husustaki rivayetlerin hepsini birer kesin hakikat 
olarak telakki etmek doğru değildir.

Bir hadis-i şerifte, "Cenâb-ı Allah ümmetimden bir kimse hakkında hayır 
murat ederse ashabımın muhabbetini onun kalbine koyar"124 buyrulmuştur.

Bundan dolayı biz Peygamber Efendimiz'in sahabesi olup ve onun 
iltifatını kazanmış olan bütün ashâb-ı güzîne karşı en samimi kalple 
muhabbet ve hürmet etmeyi dinî bir vazife kabul eder, hürmetle bağ­
daşmayan fikir ve kanaatleri İslâm âdabına aykırı kabul ederiz. Allah 
hepsinden razı olsun.

80. Hz. Peygamber'in Hanımları

Hz. Peygamber'in eşlerinin sayısı on birdir. Bunlardan yalnız do­
kuzu aynı zaman diliminde eşleri olmuştur. Aynı anda dörtten fazla 
kadını nikahlamış olmasının meşruluğu dinî, sosyal, siyasî birtakım 
hikmet ve maslahatlar gereği olup sadece Resûl-i Ekrem'e ait husus­
lardandır.

Resülullah'm tertemiz hanımları müminlerin anneleridir. Muhte­
rem kızı Fâtımatü'z-Zehrâ da tüm iffetli müminelerin hanımefendisi­
dir. Allah kendilerinden razı olsun.

124 Süyûtî, el-Câmiu’s-Sagîr, nr. 395.



AÇIKLAMA

Kâinatın Efendisi Peygamberimiz kemal ahlâk sahibi, adalet tim­
sali yüce bir şahsiyete sahipti. Ayrıca diğer insanlar gibi (hâşâ) nefsanî 
arzusuna düşkün, eşleri arasında adaleti gerçekleştirmekten aciz ol­
madığından dokuz hanımı nikâhı altında toplaması meşru olmuştur.

HZ. PEYGAMBERİN ÇOK EŞLİLİĞİNDEKİ HİKMETLER ve
BU KONUDAKİ İTİRAZLARA CEVAP

Resül-i Ekrem'in yüce kişiliğine vâkıf olmayan bazı Batılı bilgin­

ler Hz. Peygamber'in hanımlarının sayısının çokluğuna bakarak yüce 

şahsiyetli peygamberi şehvet düşkünü olarak algılamak istemişlerdir.

Halbuki yine birçok Batılı yazar Peygamber Efendimiz'in yirmi 

beş yaşma kadar evlenmeden önce iffetle ömür geçirmiş, sonrasında 

kendisinden yaşlı olan Hz. Hatice ile evlenerek yirmi beş sene kadar 

bu hanımla oldukça mutlu bir yuva içinde ahlâklı ve mutedil bir hayat 

sürdüğünü itiraf etmektedirler.

O halde gençliğin bittiği, şehvet duygularının azaldığı bir yaşta, 

nezih bir ömrün elli yaşından sonra Hz. Peygamber'in birçok kadını 

-ümmetin annesi olacak olan- nikâhına alması nasıl yorumlanabilir? 

Şüphe yok ki bu durum büyük bir hikmet, siyaset ve maslahattan baş­

ka bir şeye yorumlanamaz. Mâlumdur ki Hz. Âişe'nin [radıyallahu anhâ] 

dışındaki eşlerinin hepsi dul ve oldukça yaşlı kadınlardı. Eğer Hz. Pey­

gamber şehevî bir amaç takip etseydi elbette daha genç kadınlar ve 

güzel kızlarla nikâhlanır veyahut câriye edinirdi. Fakat Resûl-i Ekrem 

Efendimiz'in bu evliliklerdeki nebevî maksadı gayet nezih, ulvî bir he­

defe yönelik olmuştur ve bunda hiçbir şüphe de yoktur.

"Hz. Hatice annemizin vefatına kadar Hz. Peygamber'in bir eş ile 

yetinmiş olması Hz. Hatice'nin servetine olan ihtiyacından dolayıdır" 

denilemez. Böyle bir yorum nebevî hayata ve nübüvvet ikliminin hâ- 

let-i rûhiyesine vâkıf olamamaktan yapılabilir.



Resûl-i Ekrem öyle bir kalp zenginliğine sahipti ki evrenin hâzine­
leri önüne serilse onun dikkatini asla çekemezdi. Nitekim daha sonra 
dünya nimetleri olanca varlığıyla zat-ı şerifine yöneldiği halde bunlara 
asla değer vermeyip sade yaşamayı kendisi için bir övünç kaynağı ola­
rak kabul etmiştir. Artık böyle ulvî karakterli bir şahsiyetin geçici bir 
servetten dolayı tabiatını zorlamış olması nasıl iddia edilebilir?

Eğer Fahr-i Kâinat Efendimiz'in ilgisi dünya malına yönelik olsay­
dı şüphe yok ki Hz. Hatice'den [radıyallahu anhâ] daha zengin eşlere nail 
olabilirdi. Resûl-i Ekrem'in asaleti ve yaratılış güzelliği Arap kabile­
lerini kendisine hayran bırakmıştı. Bundan dolayı Hatice annemiz de 
Hz. Peygamber'in sadece bu ulvî meziyetlerinden dolayı onunla hayat 
arkadaşı olmayı kendisi için büyük bir saadet telakki etmiş ve bu yol­
da her türlü fedakârlığı mukaddes bir görev bilmiştir. Ayrıca Resûlul­
lah başka kadınlarla da evlenmiş olsaydı bu durumda Hz. Hatice'nin 
herhangi bir infial ve gücenmesi asla olmazdı. Zaten o toplumda bir 
erkek birçok kadınla evlendiği için bu muamele hiç kimsenin dikkatini 
çekip önemsemesine ve hatırının kırılmasına sebep olmazdı.

Bununla birlikte eğer Resûl-i Ekrem Efendimiz sadece Hz. Hati­
ce'den gördüğü destek ve yardımdan dolayı onun üzerine evlenmeyi 
terketmiş olsaydı Hz. Âişe ile Hz. Hafsa annelerimizin üzerine de ev­
lenmemesi gerekirdi. Çünkü bu iki annemizin babaları Hz. Ebû Bekir 
ve Hz. Ömer'den yüce hedefinin temini için hem can hem de mal bakı­
mından ne kadar yardım ve destek gördüğü mâlumdur.

Özetle Hz. Peygamber'in o zamana kadar bir hanımla yetinmiş ol­
ması nezih şahsiyeti için bir kadınla evlenmeyi yeterli görmesinden 
başka bir gerekçeyle açıklanamaz. Daha sonra birçok kadınla nikâh- 
lanması da şüphesiz birçok ulvî sebeplerden dolayıdır. Nitekim aşağı­
daki açıklamalardan da bu anlaşılacaktır.

1. Huveylid Kızı Hz. Haticetül-Kübrâ

Resûl-i Ekrem Efendimiz ilk defa Haticetü'l-Kübrâ annemizle ev­
lenmiştir. Hz. Hatice evlendiğinde kırk yaşmdaydı. Onun Peygambe­



rimiz'e hizmetleri çok fazladır. Kadınlardan ilk olarak İslâm'la şerefle­
nen odur. Fahr-i Âlem Efendimiz ondan son derece razı olmuş, o hayat­
tayken başkasıyla evlenmemiştir. Hz. Peygamber'in tertemiz eşlerinin 
en faziletlisidir.

Peygamber Efendimiz'in oğlu İbrahim dışındaki çocuklarının hep­
si Hz. Hatice'den dünyaya gelmiştir. Nübüvvetin başladığı zamanda 
Hz. Fâtıma doğdu. Hz. Peygamber onu bütün çocuklarından fazla se­
verdi. Onun hakkında "kadınların efendisi" buyurmuştur.

Hz. Hatice peygamberliğin onuncu senesinde altmış beş yaşınday­
ken ahirete irtihal etmiş, Peygamber Efendimiz'i mahzun bırakmıştır. 
Allah ondan razı olsun.

2. Zem'a Kızı Şevde

Hz. Şevde annemiz amcasının oğlu Sekrân ile evliyken İslâmla şe­
reflenmiş ve Habeşistan'a hicret etmişlerdi. Medine'ye döndüklerinde 
Sekrân vefat etmiş, Hz. Şevde de dul kalmıştı. Resûl-i Ekrem Efendimiz 
de Hz. Hatice'nin vefatından sonra dul bulunuyordu. Bunun üzerine 
Hz. Şevde annemizi nikâhı altına alarak bu mübarek kadını taltif buyur­
muştur. Annemiz 54 (674) yılında vefat etmiştir. Allah ondan razı olsun.

3. Hz. Âişe-i Sıddîka

Hz. Sıddîk-ı Ekber'in din-i mübîn-i İslâm uğruna ne kadar fedakâr­
ca hizmetlerde bulunduğu mâlumdur. İşte Resûl-i Ekrem Efendimiz 
Hz. Ebû Bekir'in Allah'ın razı olduğu gayretlerine karşı bir takdir ve 
taltif alameti olmak üzere değerli kızı olan Hz. Âişe annemizi nikâhı 
altına alarak onu kendisine akraba olma şerefine nail buyurmuştur.

Hz. Âişe evlendiğinde çok genç bulunuyordu. Fakat bu durum sı­
cak ülkelerde evlenmeye engel değildir. Hatta Hz. Ömer peygamber 
ailesine akraba olma şerefini kazanmak için Hz. Ali'nin kızı, çok kü­
çük olan, Ümmü Külsûm ile nikâhlanmıştı. Sıcak iklimlerde yaşayan 
insanların bedenen çok çabuk olgunlaştıkları bilinmektedir.



Bununla beraber Hz. Âişe annemizde yaratılıştan birçok güzellik 
bulunuyordu. Kendisi ancak yüce bir peygamberin eşi olmaya layıktı. 
Fakih, âlim, fasih, Araplar'm tarihine ve Arap şiirine vâkıftı. İslâm top­
lumu, Hz. Peygamber'in birçok şahsî özelliklerini ancak Hz. Âişe gibi 
fazilet ve aklî melekesi yüksek biri vasıtasıyla öğrenilebilirdi. Gerçek­
ten Hz. Âişe Resûl-i Ekrem Efendimiz'den birçok önemli dinî hüküm­
leri öğrenerek sahâbe-i kirâm ve tâbiîne tebliğ etmiş ve bu hususta bü­
tün annelerimizin önüne geçmiştir. Hz. Âişe'nin işte bu özellikleri Hz. 
Peygamber tarafından meydana gelmeden önce keşfedilmiş. Bu nadir 
fıtratlı kadın peygamber eşi olarak nikâhlanma şerefine nail kılınmış­
tır. Bu durumda bu huzurlu evlilikte çok büyük bir dinî fayda olduğu 
ve yüce bir hikmet barındırdığı apaçık ortada değil midir?

Hz. Âişe altmış altı yaşındayken ebediyet âlemine göçmüştür. Al­
lah Teâlâ ondan razı olsun.

4. Hz. Hafsa

Hz. Hafsa, Hz. Ömer'in muhterem kızıdır. Eşi Huneys ile beraber 
İslâm'ı kabul edip Habeşistan'a hicret etmişlerdi. Huneys Bedir Sava­
şı'ndan sonra vefat ettiğinde Hz. Hafsa dul kaldı. O daima oruç tutan, 
ibadet ve taatle meşgul olan saygın bir kadındı. Hz. Ömer kızını Hz. 
Osman'a vermek istiyor, Hz. Osman da o niyette bulunuyordu. Sonra 
Hz. Osman, bu niyetinden vazgeçince Hz. Ömer'in kalbi kırılmıştı. Hat­
ta bu durumu Peygamberimiz'e arzetti. Bunun üzerine Resûl-i Ekrem, 
"Yâ Ömer üzülme, Cerıâb-ı Hak sana Osman'dan hayırlı bir damat verir”125 
diye teselli vermiş. Ve daha sonra Hz. Hafsa'yı tertemiz hanımları ara­
sına alarak Hz. Ömer'in övünmesine imkân sağlamıştır. Fahr-i Âlem 
hazretleri bu vesileyle hem İslâm yolunda büyük hizmet ve fedakârlığı 
olan Hz. Ömer'i taltif etmiş hem de saliha kadınlardan olan dul ve asil 
bir kadını nebevî muhabbet ve şefkate mazhar kılmıştır.

Hz. Hafsa annemiz 45 (665) yılında altmış yaşındayken ahiret âle­
mine göç etmiştir. Allah ondan razı olsun.

125 Hâkim, el-Miistedrek, 3/107; 4/49; Ali el-Müttakî, Kenzüî-Umnıâl, nr. 36167.



5. Huzeyme el-Hilâliyye Kızı Hz. Zeyneb

Hz. Zeyneb'in eşi ve Fahr-i Âlem Efendimiz'in halasının oğlu olan 
Abdullah b. Cahş, Uhud Savaşı'nda şehid olunca Hz. Zeyneb dul kalmış­
tı. Çok merhametli olup daima fakir ve zayıfları yedirirdi. Bundan dolayı 
kendisi Câhiliye devrinde bile "miskinlerin annesi" diye anılmaktaydı.

Peygamber Efendimiz hayatını din yolunda feda eden muhterem 
bir şehidin eşi olan Hz. Zeyneb'i Ehl-i bey t'i arasına alarak onu taltif 
ve teselli etmiştir. Böylece bu mutlu evlilikte Resûl-i Ekrem'in şefkat 
ve merhametinin açık bir delili görülmektedir. Hz. Zeyneb annemiz 
nikâhından iki veya üç ay sonra vefat etmiştir. Allah ondan razı olsun.

6. Ebû Ümeyye Kızı Hz. Ümmü Seleme

Ümmü Seleme'nin ismi Hind'dir. Önceden Ebû Seleme ile evliy­
di. Onunla beraber İslâm'la şereflendikten sonra Habeşistan'a hicret 
etmişlerdi. Daha sonra Ebû Seleme Uhud Savaşı'nda aldığı yaranın et­
kisiyle vefat etmiş ve Ümmü Seleme dul kalmıştı. Resûl-i Ekrem Efen­
dimiz de ilk müslümanlardan olma şerefine sahip olan bu muhterem 
annemizle evlenerek onun gönlünü almıştır. Bundan dolayı bu evlilik 
de Hz. Peygamber'in şefkatinin yüce bir tecellisinden ibaret bulun­
maktadır. Ümmü Seleme annemiz 59 (679) yılında seksen dört yaşın­
dayken vefat etmiştir.

7. Cahş Kızı Hz. Zeyneb

Hz. Zeyneb'in annesi Hz. Peygamber'in halası Ümeyme bint Ab- 
dülmuttalib'dir. Resûl-i Ekrem Hz. Zeyneb'i kölesiyken âzat edip evlat 
edindiği Zeyd b. Hâris ile evlendirmişti. Hz. Zeyneb yüce bir karakte­
re sahip ve Peygamber Efendimiz'in soyuna mensup biri olduğu için 
evlenmeden önce, "Yâ Resûlallah! Halanızın kızını kölenize mi layık 
görüyorsunuz?" demiş ve Hz. Peygamber'in hanımlarının arasında 
bulunma şerefini kalben arzu etmişti. Fakat, "İnanan hiçbir kadın ve er­
kek için yüce Allah ve Resûlü bir şeye hükmedince kişiye tercih hakkı yoktur" 
(Ahzâb 33/36) mealindeki âyet-i kerimenin inmesine binaen nikâhlarıma



işini Resûlullah'a havale etmişti. Hz. Zeyd bir müddet sonra Hz. Zey- 
neb'in kendisini şerefli ve asilzade olarak kabul ettiğinden kendisine 
karşı büyüklük taslayıcı bir tutum takındığını müşahede ettiği için Hz. 
Zeyneb'i nikâhı altında bulundurmaktan sıkılarak boşamak istediğini 
Peygamberimiz'e arzedince Resûl-i Ekrem Efendimiz, "Hanımını tut, 
Allah'tan kork"126 diye ona hanımını boşamamasını tavsiye buyurdu. 
Bununla birlikte Hz. Zeyd'in Zeyneb annemizi boşadığı takdirde onu 
kendisinin nikâhı altına alması hakkında ilâhî bir ilhama mazhar ol­
muş ve bunu kalbinde saklamıştı.

Resûl-i Ekrem Efendimiz Zeyd b. Hârise'nin eşini boşamasını arzu 
etmiyordu. Çünkü boşama olduğunda zikredilen ilhama göre Hz. 
Zeyneb ile evlenmesi gerekiyordu. Halbuki bu takdir birtakım müna­
fıkların, "Evlatlığının boşadığı hanımı aldı" diye kınayacaklarını bili­
yordu. Nitekim, "Ey Muhammed! Hatırla o günü ki Allah"ın kendisine lu- 
tufve ikramda bulunduğu, senin de âzat edip evlatlık edinerek iyilik yaptığın 
kimseye, 'Hanımını tut ve Allah'tan kork' demiştin. Halbuki kalbinde bir sır 
saklıyordun ki Allah onu açığa çıkarıcıdır. İnsanlardan çekiniyordun. Oysa 
kendisinden sakınılmaya Allah daha layıktır" (Ahzâb 33/37) mealindeki âyet-i 
celile bunu ifade etmektedir.

Fakat Hz. Zeyd daha sonra Zeyneb'i boşadı. Hz. Peygamber de 
Hz. Zeyneb'i hanımları arasına alarak akrabalık hukukuna riayet etti. 
Bununla beraber vaktiyle Resûl-i Ekrem'in emrine boyun eğmiş oldu­
ğundan dolayı Hz. Zeyneb'i hem taltif etmiş hem de bu evliliğin meşru 
olduğunu ashabına fiilen göstermiştir. Çünkü Câhiliye devrinde Arap- 
lar kendi babalarının vefatından sonra üvey anneleriyle evlenmekten 
çekinmedikleri halde evlatlık edindikleri kimsenin boşadıkları hanı­
mıyla evlenmeyi uygun görmezlerdi. Bundan dolayı bazı münafıklar 
Hz. Peygamber'in bu evliliğini dedikodu vesilesi yaptılar. Halbuki İs­
lâm şeriatı mutlak olarak anneleriyle evlenmeyi haram kılıp evlatlık 
edinilen kimselerin hanımlarını haram kılmamıştır. Bu sebeple Resûl-i 
Ekrem Efendimiz kendisi için evlatlık edinmiş olduğu Hz. Zeyd'in

126 Tirmizî, Tefsîrü'l-Kur'ân, 34.



boşadığı hanımını almakla bunun meşru olduğunu ümmetine fiiliy­

le ortaya koymuş oldu. Nitekim, "Ne zaman ki Zeyd Zeyneb'i boşayıp 

iddeti de bitti, onunla seni evlendirdik, tâ ki müminler için evlatlıklarının 

boşadıklarıyla evlenmekte mani olmaya" (Ahzâb 33/37) mealindeki âyet bunu 

belirtmektedir.

Hz. Peygamber'in Hz. Zeyneb hakkında kalben bir meyli olduğu­
na dair olan rivayet sağlam bir kaynağa dayanmamaktadır. Az önce 
meali açıklanan,

"Allah'ın açığa çıkaracağı şeyi insanlardan gizliyordun" (Ahzâb 33/37) 

âyet-i kerimesinden böyle bir meylin bulunduğuna delil getirmek uy­

gun değildir.

Eğer Peygamber Efendimiz Hz. Zeyneb'e önceden böyle bir meyli 

olsaydı Zeyd ile onu evlendirmezdi. Hal böyleyken Hz. Zeyneb'in genç 

ve bekâr olduğu bir yaşta ona karşı bir meyli bulunmadığı halde dul ol­

duktan sonra ona meyletmiş olmasını nasıl söyleyebiliriz? Nezih ahlâ­

kı, ulvî fıtratı düşmanlarınca dahi kabul edilmiş olan Hz. Peygamber'in 

bu gibi şaibelerden uzak olduğu şüphesizdir. Hatta Ernest Renan gibi 

bazı insaflı müsteşrikler bile bu olayı Resûl-i Ekrem Efendimiz'in son 

derece ahlâkî nezahetine, ciddiyet ve istikametine delil kabul etmiştir.

Bununla birlikte Hz. Peygamber, Zeyneb hakkında kalbî bir meyil ve 

muhabbet hissetmiş olsa dahi bu durum gayri ihtiyarî olduğu için doğal 

olarak Peygamberimiz'in yüce şahsiyeti hakkında itiraza sebep olamaz.

Hz. Âişe [radıyallahu anhâ] derdi ki: "Dindarlık bakımından Hz. Zey- 

neb'den daha hayırlı kadın yoktur; takva sahibi, doğru sözlü, akraba 

ziyaretine riayet eden ve çok sadaka veren bir kadındır." Hicretin 20. 

(641) yılında ahiret âlemine göç etmiştir. Allah ondan razı olsun.



8. Hâris Kızı Hz. Cüveyriye (Huzâiyye)

Hz. Cüveyriye Mustalikoğulları kabilesinin reisi Hâris'in kızı ve 
Müreysî Gazvesi'nde öldürülen Züşşüfreyn'in eşiydi. Kabilesiyle be­
raber esir olmuş ve sahâbe-i kiramdan Sâbit b. Kays'm hissesine düş­
müştü. Esirlerden bazıları bir bedel karşılığında serbest bırakılmış, 
Hz. Cüveyriye'nin de serbest bırakılması yüksek bir bedel ödemesine 
bağlanmıştı. Hz. Cüveyriye'nin yardım talebinde bulunması üzerine 
Resûl-i Ekrem Efendimiz zikredilen bedeli vererek onu âzat etti ve 
Cüveyriye'nin rızasıyla onu nikâhına aldı. Kendisi Hz. Peygamber'in 
hanımı olma şerefine nail olunca sahâbe-i kirâm, "Resûl-i Ekrem'in ak­
rabası nasıl esaretimiz altında bulunabilir" diyerek ellerindeki diğer 
esirleri de serbest bıraktılar.

Hz. Âişe [radıyallahu anhâ] diyor ki: "Ben kavmi hakkında ondan ha­
yırlı kadın görmedim, onun vesilesiyle Mustalikoğulları'ndan yüz aile 
hürriyetine kavuştu."

İşte Hz. Peygamber'in bu mutlu evliliği de bir kabilenin esaretten 
kurtulması hikmetini içermektedir. Hz. Cüveyriye 55 (675) yılında ta­
rihinde vefat etti. Allah ondan razı olsun.

9. Hz. Ümmü Habîbe

Hz. Ümmü Habîbe, Ebû Süfyân'm kızıdır. Hıristiyan olan eşi 
Ubeydullah b. Cahş ile müslüman olup Habeşistan'a hicret etmişlerdi. 
Eşi Ubeydullah orada tekrar Hıristiyanlığa dönmüş ve sonra vefat et­
mişti. Eşinin vefatı üzerine Ümmü Habîbe gurbette kimsesiz ve yalnız 
kalmış, dengi bulunmadığı için kimseyle de evlenememişti. Çok mer­
hametli olan Peygamber Efendimiz sırf dinini muhafaza için ülkesini 
ve akrabalarını terkederek gurbete çıkmış olan bu kıymetli annemizi de 
dine olan bağlılığından dolayı hanımı olma şerefine nail eyledi. Ümmü 
Habîbe'nin nikâhı Habeşistan Kralı Necâşî'nin sarayında vekâletle kı­
yılmıştır. Görülüyor ki bu mübarek evlilik de nebevî şefkatin büyük bir 
sonucudur. Bununla beraber o zamana kadar müslümanların en büyük



düşmanlarından olan Ebû Süfyân'm İslâm'a karşı şiddetli düşmanlığı­
nı azaltma siyaseti de içerir. Hz. Muâviye kız kardeşinin Peygamberi­
miz'in eşi olmasından dolayı her zaman iftihar ederdi. Ummü Habîbe 
validemiz 44 (664) yılında ahirete intikal etti. Allah ondan razı olsun.

10. Hz. Safiyye

Hz. Safiyye Benî Nadîr reislerinden Huyey b. Ahtab'm kızıdır. Hz. 
Harun'un [aleyhisselâm] torunlarmdandır. Eşi Kinâne, Hayber Savaşı'nda 
öldürüldüğünden dolayı dul kalmış ve esir olmuştu. Bu sırada ashâb-ı 
kirâmdan Dihye Peygamberimiz'in huzuruna gelerek, "Y â  Resûlallah! 
Bana bir câriye lütfet" demiş, Peygamber Efendimiz de, "Git bir câriye 
al" diye izin vermişti. Hz. Dihye gidip Safiyye'yi esirler arasından aldı. 
Bunun akabinde başka bir sahabi nebinin yanma gelerek, "Yâ Resûlal­
lah! Dihye'ye Safiyye'yi vermişsiniz. Halbuki Safiyye Benî Kurayza ile 
Nadîroğulları'nın hanımefendisidir. Onun sizden başkasına verilmesi 
uygun değildir" dedi. Bunun üzerine Hz. Dihye Hz. Safiyye'yi bırakıp 
başka bir câriye aldı. Resûl-i Ekrem Efendimiz de onu kendi hissesine 
ayırıp âzat ederek ailesinin yanma dönmek ve peygamber eşi olmak 
tercihinde serbest bıraktı. Hz. Safiyye de peygamberin eşi olarak kal­
mayı tercih etmiş ve tereddütsüz İslâm'ı kabul etmişti. Böylece Resûl-i 
Ekrem Efendimiz Hz. Safiyye'yi eşleri arasına alma lutfunda bulundu.

Şüphesiz ki Hz. Peygamber'in bu davranışında da büyük bir siyasî 
hikmet vardır. Hz. Safiyye şeref ve şan sahibi olduğundan sahâbe-i kirâm 
arasında kimin hissesinde kalsa diğerlerinin hatırı kırılmış olacaktı. Ay­
rıca çevrede bulunan yahudilerin müslümanlara karşı daha fazla düş­
manlık beslemelerine de sebebiyet verebilirdi. Fakat Resûl-i Ekrem'in 
bu güzel davranışı sayesinde hem ashâb-ı kirâmdan hiçbirinin hatırının 
kırılmasına meydan verilmemiş hem Hz. Harun'un [aleyhisselâm] torunla­
rından olan necip bir kadınla evlenerek Hz. Harun'un ruhu şad edilmiş 
hem de yahudilerin kalplerinin kazanılmasına çalışılmıştır.

Bununla beraber İslâm'ı tereddütsüz kabul ederek Ehl-i beyt'i ter­
cih eden asil bir annemiz bu suretle taltif edilmiştir.



Eğer Hz. Peygamber'in maksadı nefsî zevkler olsaydı Hz. Safiy­
ye'yi câriye olarak alır, onunla nikâh kıymazdı.

Hz. Safiyye hicretin 50. (670) senesinde ebedî âleme göç etmiştir. 
Allah ondan razı olsun.

11. Hâris el-Hilâliyye Kızı Hz. Meymûne

Hz. Meymûne, Hz. Abbas'm eşi Ümmül-Fazl'm kız kardeşidir. 
Peygamberimiz bu evliliğinde Hz. Abbas'ı yetkili kılmıştı. Hz. Abbas 
da onu Peygamber Efendimizle nikahladı.

Resûl-i Erkem bu suretle sevgili amcası Abbas'ı taltif etmiş ve bu 
vesileyle Kureyş'ten olmayan bir kabileyle hısımlık oluşturarak onla­
rın da gönüllerini kazanmaya çalışmıştır.

Hz. Meymûne annemiz 51 (671) yılında ahiret âlemine göç etmiş­
tir. Allah ondan razı olsun.

Kısacası Peygamberimiz'in çok eşliliğinde daha başka birçok hik­
met vardır ki âlimler bunu düşünmüşlerdir.

Hz. Peygamber'in bu güzel davranışı şehid eşleri hakkında büyük 
bir iyilik olmuştur. Çünkü onun yaptığı güzel işleri örnek alan sahâbe-i 
kirâm savaşlarda şehid olan mücahidlerin eşlerini nikâhlayarak çare­
siz kadınların sefalette kalmasına engel olup onları korumuşlardır.

Bununla birlikte Peygamber Efendimiz'in yemesi, içmesi, uyuma­
sı gibi halleri, ailesiyle baş başa kaldıklarındaki münasebeti ve diğer 
meselelere ait pek çok fiil ve sözü ancak bu değerli eşleri vasıtasıyla 
bilinerek birçok şer'î hükmün çıkarılmasına kaynak olmuştur.

PEYGAMBERİMİZ'İN EŞLERİ MÜMİNLERİN ANNELERİDİR

Resûl-i Ekrem Efendimiz'in eşleri başkalarıyla nikâhlanmaları ha­
ram olan, kendilerine hürmetin vâcip olduğu müminlerin anneleridir. 
Nitekim Kur'ân-ı Kerîm'de,



"Resûlullah müminlere öz nefislerinden evladır, eşleri de müminlerin an­
neleridir” (Ahzâb 33/6) buyru lm uştur.

Hz. Peygamber'den sonra değerli eşlerinin başkalarıyla evlenmeleri,

"Resûlullah'ın eşlerini, kendisinden sonra nikahlamanız ebediyen caiz 
olmaz" (Ahzâb 33/53) âyet-i kerimesiyle yasaklanmıştır. Bu yasaklamada 
Hz. Peygamber'e saygı, edebe riayet ve Peygamberimiz'in değerli ha­
nımlarının kıymetini koruma, fesat kapısını kapama, ümmetin fertleri 
arasında rekabet ve nefreti önleme ve onun değerli eşlerinin naklede­
cekleri hadis-i şeriflere güvensizlik ihtimalini kaldırmak gibi hikmetler 
bulunmaktadır.

Gerçekten böyle bir nikâhın câiz olması Resûlullah Efendimiz hak­
kında yapılması farz olan hürmete engel olacağı gibi onun eşlerinin 
ümmet nazarındaki yüksek değerinin de kaybolmasına sebep olurdu.

Bir de bu şerefe nail olan kişi bunu vesile edinerek reislik ve hilafet 
iddiasında bulunup müslümanlar arasında bir fitne çıkarabilirdi.

Yine bu kişi Hz. Peygamber'e karşı edepli davranma görevini ihlal 
edeceğinden dolayı diğer müslümanlarm nefret ve düşmanlığını ve­
yahut da bu şerefe nail olamayanların kıskançlık ve rekabetini üzerine 
çekmiş olurdu.

Bununla birlikte sonraki kocalarının emellerini geçerli kılmak için 
Peygamber Efendimiz'den gerçeğe aykırı hadisler rivayet edebilecek­
leri ihtimalinden dolayı nakledecekleri hadis-i şeriflere güven kaybo­
labilirdi. İşte bu husustaki yasaklama bu gibi sıkıntıların ortaya çıkma­
sına engel olmuştur.

Salât ve selâm nebî, Ehl-i bey t'i ve ashabının üzerine olsun.



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

İLÂHÎ KİTAPLAR

81. İlâhî Kitaplar

İlâhî kitaplara iman etmek farzdır. Şöyle ki Allah Teâlâ peygam­
berlerin bazılarına ilâhiyat (iman), ibadet, ahlâk ve diğer hususlarla 
alakalı birçok hüküm ve hakikatleri ve bunları ifade eden lafız ve me­
tinleri vahiy yoluyla öğretip telkin buyurmuştur ki onların toplamına 
kütüb-i ilâhiyye (ilâhî kitaplar), kütüb-i münzele (nâzil olan kitaplar), 
kütüb-i semâviyye (semavî kitaplar) denilir.

İlâhî kitaplardan Tevrat, Hz. Musa'ya; Zebûr Hz. Davud'a; İncil 
Hz. İsa'ya, Kur'ân-ı Kerîm'de hâternü'l-enbiyâ yani son peygamber 
olan efendimiz Hz. Muhammed'e indirilmiştir. Diğerleri de bir kısım 
mübarek sahifelerden ibarettir.

İşte bu ilâhî kitapların yüce peygamberlere indirilmiş birer ilâhî 
kitap olduğunu bilip tasdik etmek her mümin için zorunludur.

Şu kadar var ki Kur'ân-ı Miibîn'den önceki semavî kitaplar zama­
nın geçmesiyle birçok tahrife maruz kalmış, hatta onların asıl nüsha­
ları tamamen elden çıkmıştır. Bugün Kitâb-ı Mukaddes adıyla bazı 
milletlerin ellerinde bulunan kitaplar ise sonradan yazılmış birer tarih 
mecmuası mesabesindedir. Bunların hiçbiri ilâhî kitaplardan sayılan, 
semavî kitaplara has olan yüce mahiyete sahip değildir.



AÇIKLAMA

Allah Teâlâ'nm insanlık hakkında tecelli eden büyük lutuflarmdan 
biri de yüce peygamberlere indirdiği kitaplardır. İnsanlık bu sayede 
birçok hakikate vâkıf olmuş, dünya ve ahiretle ilgili hakları, vazifeleri 
öğrenmiş, ruhen ve vicdanen feyiz alıp nurlanmıştır.

Bu kitapların dördü Tevrat, Zebûr, İncil, Kur'ân-ı Mübîn adındaki 
büyük kitaplardır. Diğerleri de bir kısım mübarek sahifelerden ibaret­
tir. Bu şerefli sahifelerden onar sahife Hz. Adem ve Hz. İbrahim'e, elli 
sahife Hz. Şît'e, otuz sahife de Hz. İdris'e nâzil olmuştur.

Biz müslümanlar işte bu ilâhî kitapların tamamına iman ederiz.

"Müminlerin hepsi Allah'a, meleklerine, kitaplarına ve peygamberlerine 
iman ettiler" (Bakara 2/285) âyet-i kerimesi müslümanlarm bu konudaki 
dinî anlayışını ifade etmektedir. Şu kadar var ki bugün Ehl-i kitap de­
nilen yahudilerin, hıristiyanlarm ellerinde bulunup Kitâb-ı Mukaddes 
veya Eski ve Yeni Ahid ismiyle anılan kitapları, Kur'ân-ı Kerîm'in ha­
ber verdiği ilâhî kitaplar olarak telakki edemeyiz. Bunların sonradan 
uydurulan şeyler olduğunda şüphe yoktur.

TEVRAT-ı ŞERİF'İN ASIL NÜSHASI MEVCUT DEĞİLDİR

Bir kere Tevrat-ı şerif"e bakalım; şüphe yok ki bu ilâhî kitabın asıl 
nüshalarından bir eser kalmamıştır. Tarihçilerce mâlumdur ki İsrâilo- 
ğulları vaat edilmiş topraklara girmelerinden sonra nail oldukları millî 
hâkimiyeti daha sonra kaybederek asırlarca esaret altında kalmış ve bu 
müddet zarfında birçok hayatî musibete uğramış olduklarından gerek 
itikadî hükümlerini ve gerek bu hükümleri ihtiva eden Tevrat-ı şerif 
ile diğer indirilmiş sahifeleri muhafaza edememişlerdir. Zaten İsrâi- 
loğulları arasında semavî kitapları ezberlemek değil, yüzünden oku­
yabilme şerefine bile çok az kimseler sahipti. Doğal olarak o tarihte



basım-yayım mevcut olmadığından bu kitapların nüshaları da çok az 
bulunuyordu. Bundan dolayı bu kitapların muhafazası mümkün ola­
mamıştır.

Hz. Süleyman'dan [aleyhisselâm] sonra Yehûda saltanatına nail olan 
yirmi kadar İsrâiloğlu hükümdarlarından çoğu dinden dönmüş, dö­
nemlerinde putperestlik yayılmış, taptıkları putları Beytülmakdis'e 
kadar sokmuşlardır. Rivayete göre bu hükümdarlardan Yoşiya127 isimli 
şahıs tekrar Hz. Musa'nın dinine dönmüş, iktidarının on sekizinci se­
nesinde Tevrat-ı şerifin güya bir nüshası Hilkiya128 isminde bir kâhin 
tarafından Beytülmakdis'te bulunup meydana çıkarılmıştır. İşte bu 
asırlardan sonra meydana çıkarılan bu kitabı, Tevrat-ı şerif diye telak­
ki ederek nüshalarını çoğaltmaya başlamışlardır. Artık buna ne kadar 
itimat edileceği düşünülmelidir.

Bugün Tevrat'ın üç adet meşhur nüshası vardır:

1. Yahudilerle Protestan âlimlerince kabul edilen İbrânîce nüshadır.

2. Roma ve Şark kiliselerince muteber olan Yunanca nüshadır.

3. Sâmirîler'ce makbul olan Sâmirîce yazılmış nüsha.

Muteber sayılan bu üç nüsha arasında birbirinden farklı, birbirine 
zıt birçok yer vardır. Mesela, İbrânîce nüshada, Hz. Âdem'in yaratılı­
şından Hz. Nuh'un tûfanma kadar geçen zaman 1650 sene olarak gös­
terildiği halde, Yunanca nüshada 226 sene, Sâmirîler'ce yazılan nüsha­
da ise 130 sene geçtiği yazılmıştır.

Bu kitapların birçok yeri faydasız ve ifadeleri güzel bir insicamdan 
mahrum şeylerdir. Hele Hz. Musa'ya nispet edilen ilk beş sifir arasın­
da şive, üslup ve ifade bakımından uyum mevcut değildir.

Her biri başka bir kimsenin kalemiyle başka bir tarihte yazılmıştır. 
Bir de bu kitaplar dilden dile tercüme edile edile birçok tahrife maruz

127 Nâşir: Milâttan önce 640 yılında tahta geçen seleflerinin putperest âdetlerini terkederek 
tekrar hak yola dönen, mâbeddeki putları ve bunlarla ilgili eşyaları kaldıran ve mâbedi 
tamir ettiren yahudi kralı (Kitâb-ı Mukaddes, II. Krallar, 23; ayrıca geniş bilgi için bk. 
Baki Adam, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, Ankara: Seba Yayınları, 1997, s. 84).

128 Nâşir: Kral Yoşiya'nm başkâhinidir (Kitâb-ı Mukaddes, II. Krallar, 23).



kalmıştır. Birinde mevcut olan bazı bölümlerin diğerlerinde mevcut 
olmadığı görülmektedir. Özellikle bu kitaplarda bazı peygamberlere 
isnat edilen vakaların hurafe ve efsane türünden olup, peygamberlerin 
ismet (günahsız oluşu) ilkesiyle, sıfatlarıyla bağdaştırılması mümkün 
olmadığından, bu kitapların Allah tarafından gönderilen kitaplar olma 
özelliğinden mahrum olduğunu çok güzel ispat etmektedir. Bütün bun­
lara rağmen bu kitapların içinde hakiki Tevrat'ın mübarek âyetlerinden 
bir kısmının tamamen veya kısmen mevcut olması ihtimali de vardır.

İNCİL-i ŞERİF'İN BİLE ASLÎ NÜSHASI MEVCUT DEĞİLDİR

İncil-i şerif'e gelince şüphe edilmez ki bunun da asıl nüshası daha 
Hıristiyanlığın doğuşunda tamamen kaybolmuş hükmüne girmiştir.

Hz. İsa, İbrânîce dilinin bir kolu olan Şamar, Tiyn, Süryânî diliyle 
konuşmuş olduğu için İncil de bu lisan üzere nâzil olmuştur. Halbuki 
bugün bu dille yazılmış asıl bir İncil nüshası mevcut değildir. Bugün 
hıristiyanların ellerinde bulunan kitaplar ise çeşitli konulara dair sekiz 
yazar tarafından kaleme alınmış yirmi dört risaleden ibarettir. Bunla­
rın hiçbirinde semavî kitaplara has ifade üslubundan bir eser görül­
mez. Bu risalelerden İncil denilen dört adedi Hz. Mesih'in tarihî haya­
tını bile tamamen anlatmamaktadır. Bu risalelerin tamamı, gelişi güzel 
bir şekilde İsa'nın Allah'ın oğlu olduğundan ve Hz. Âdem'den miras 
kaldığı vehim olunan bir günahtan bütün insanlığı kurtarmak için bu 
Allah'ın oğlunun kendisini aciz bir şekilde feda ettiğinden ve başka 
konulardan bahsetmektedir.

Bu risaleler bir ruhanî heyetin hüküm ve tasdikiyle kutsal kitaplar 
sınıfına sokularak Yeni Ahid adıyla isimlendirilmiş ve içlerinden yalnız 
dördüne İncil adı verilmiştir. Şöyle ki başlangıçta bu kitaplardan hiçbiri 
bütün hıristiyanlar tarafından kabul edilmiş değildi. Hıristiyanlardan 
her zümrenin elinde başka bir İncil nüshası vardı. Bu şekilde yüzlerce 
çeşit İncil kitapları meydana gelmiş, Hıristiyanlık dünyasında çok bü­
yük bir ayrılığa sebebiyet vermişti. Nihayet Konstantin'in yaptığı mü­
dahaleden dolayı milâdî 325 tarihinde Hıristiyanlığın inanç esaslarmı 
va'z ve tesbit etmek için İznik şehrinde bir ruhanî meclisi toplanmış,



bu meclisi oluşturan 1000'den fazla üyeden yalnız Hz. Mesih'in ulûhiy- 
yetine inanan 318 üyenin kararıyla işte bu Yeni Ahid kabul edilmiştir. 
Bununla beraber bu şekilde meydana gelen kitaplar arasmda birçok 
farklılık mevcuttur. Bunlardan bazıları çok garip birtakım inançları ih­
tiva etmektedir ki diğerlerinde böyle bir şeye rastlanamaz.

Mesela, Hz. Mesih'in ölümü esnasında üç gününü zindanda (ce­
hennemde) ki mahpusların ruhları arasmda geçirmiş olduğu Petrus'un 
yazdığı risalede yazılı olduğu halde diğerlerinde böyle bir şeyden bah- 
sedilememiştir. Hatta Yeni Ahid denilen bu kitapların bile yazarları ta­
rafından kaleme alman nüshaları tamamen mevcuttur denilmez. Bun­
lardan hiçbiri sağlam bir zincirle yazarına ulaşamaz. Hele bunların asıl- 
ları sayılan nüshalar ile tercümeleri arasındaki farklılık ise çok açıktır.

İşte gerek Yeni Ahid ve gerek Eski Ahid kitapları hakkında yazılmış 
detaylı kitaplardan çok özet bir şekilde iktibas ettiğimiz şu açıklamala­
rımız bugün Avrupalı araştırmacılar tarafından da itiraf edilmektedir. 
Hatta hıristiyanlar Hz. Mesih'e işareti kesin olan âyetleri yahudilerin Tev­
rat'tan çıkardıklarını iddia ederler. Aynı şekilde papanın manevi saltana­
tını tanımayan Protestan âlimleriyle papaya inanan Katolikler de birbirini 
söz konusu kitaplarda tasarruf ve tahrifatta bulunmakla itham ederler.

Semavî kitaplar arasında aslını, tarihî kıymet ve ulviliğini muha­
faza eden ancak Kur'ân-ı Mübîn olup diğer kitaplarda bu iki özelliğin 
görülemediğini itiraf eden müsteşriklerden biri de meşhur Renan'dır.

Artık müslümanlar, bu kitapları İlâhî kitaplar olarak kabul ede­
mezler, artık müslümanlar bu hususta mazur değil midirler? Zaten 
Kur'ân-ı Azîm de ruhanî önderler tarafından önceki kitaplarda birçok 
tahrif ve değişiklikler yapıldığını bildirmektedir.

82. Kur'ân-ı Kerîm

Kur'ân-ı Kerîm, Allah tarafından son peygamber, efendimiz Hz. 
Muhammed'e yirmi üç sene içerisinde âyet âyet, sûre sûre nâzil ol­
muştur. Bu apaçık kitap, insanlığın gerçek saadetini temin edecek her 
türlü hüküm ve meseleleri içermesi ve her türlü tahrif ve değişiklik­



ten korunmuş olmasından dolayı indirilmiş kitapların en faziletlisi ve 
hepsinin sonuncusudur.

Bu koruma altına alınmış yüce kitap, gerek lafızları gerek manası 
itibariyle çok muazzam, ebedî bir mucizedir. Bütün yaratılmışlar züm­
resi, bunun kısa bir sûresinin benzerini yapmaktan acizdir. Bütün edip 
ve şairlerin son derece şaşaalı belagatı bu semavî mucizenin yanında 
çok sönük bir halde kalmıştır.

AÇIKLAMA

Resûl-i Ekrem Efendimiz son peygamber olduğu gibi ona indirilen 
Kur'ân-ı Kerîm de son kitaptır. Fesahat ve belâgatm eşsiz bir örneği 
mesabesinde bulunan Kur'ân-ı Azîmüşşan öyle bir kelâmî mucizedir 
ki onlarca Arap edibi onun yüceliğine karşı hayretler içerisinde kal­
mıştır. Hatta Hz. Peygamber'in gönderilişinden önce edipler arasında 
temayüz eden bazı Arap şairlerin belâgatm en yüksek mertebesinde 
görülen kasideleri altın yazılarla yazılarak Kâbe-i Mükerreme'nin 
duvarına asılmıştı ki bunlara muallakât-ı seb'a denilmesi meşhurdu. 
Daha sonra nâzil olmaya başlayan Kur'ân-ı Kerîm'in o ilâhî parıltıları­
na karşı çok sönük bir halde kaldıkları için bunları ilgilileri asılı bulun­
dukları değerli konumdan aşağıya indirmişlerdir.

KUR'ÂN-ı KERÎM LAFIZLARI İTİBARİYLE ÇOK BÜYÜK BİR 
MUCİZEDİR

Yüce Kur'an'm lafızları itibariyle çok büyük bir mucize olduğu 
apaçık bir gerçektir. Bir kere malumdur ki bir kişi ne kadar edip, ne 
kadar güçlü olursa olsun İlmî hakikatlere, hukukî ve felsefî meselelere 
dair yazacağı eserlerde o kadar belâgat ve fesahat ancak şairlerin hayal 
sahalarında hakkıyla ortaya çıkar.

Kur'ân-ı Mübîn ise baştan başa İlmî ve hukukî meselelerden, edep 
ve ahlâk ile kevnî hakikatlerden bahsettiği halde bu konuları en par­
lak, en yüce bir şekilde tasvir etmiştir.



İkinci olarak, mâlumdur ki edip ve şairlerden her biri en fazla gö­
rüp ülfet ettiği, en fazla uğraştığı bir edebî dalda başarı gösterebilir. 
Mesela bir edip, tabiat manzaralarını güzelce anlatabildiği halde ma­
nevi duygulan güzel bir şekilde tasvir etmeye muvaffak olamaz. Bir 
şair aşk, sevda ve nefsî duygularla ilgili eşsiz eserler yazabildiği halde 
ahlâka, vaaz ve ilâhiyata dair yazacağı eserlerde ehliyet gösteremez.

Nitekim Arap şairlerinden İmruülkays129 sevinç ve coşku; Nâbi- 
ga130 da korku ve endişeye ait konularda başarılı olmuştur. Halbuki 
Kur'ân-ı Kerîm tasvir ettiği ve anlattığı her hususta fevkalâde bir edebî 
kudret göstermiştir. Tabiat manzaralarını anlama, manevi halleri açık­
lama, genel ahlâkı ıslah etme ve güzelleştirme, ilâhiyat ve hikmetlerle 
alakalı olan her Kur'an âyeti, belâgat ve nezahetin en kusursuz bir ör­
neğidir. İşte bunun içindir ki birçok Arap edip, Hz. Peygamber'e karşı 
kılıç kuvvetiyle direnmeyi göze aldıkları halde tekrar tekrar vâki olan 
meydan okumaya rağmen Kur'ân-ı Azîm'in en kısa bir sûresinin ben­
zerini getirmeye güç yetirememişlerdir.

KUR'ÂN-ı AZÎM MANASI İTİBARİYLE DE BÜYÜK BİR 
MUCİZEDİR

Kur'ân-ı Kerîm'in anlamları çok büyük bir mucize olduğu da bir­
çok yönden sabittir. Mesela;

î .  Kur'ân-ı Kerîm birçok hakikat ve güzellikleri, hikmet ve inanç 
konularını ihtiva eden en büyük bir şeriat ve medeniyetin temel esa­
sı olan yüce hükümleri içermektedir. Halbuki Hz. Peygamber ilim ve 
marifetten mahrum bir çevrede yetişmiş ve hiç kimseden bir şey öğ­
renmemişti. O halde Resûl-i Ekrem'in tebliğ ettiği böyle derecesi yük­
sek bir kitabın çok yüksek bir mucize olduğundan şüphe duyulamaz.

129 Nâşir: Câhiliye devrinin tanınmış Arap şairlerinden biri olup tam adı Ebû Vehb Hun- 
duc b. Hucr b. Hâris Âkilül-Mürâr'dır. Milâdî 540 yılı civarlarında ölmüştür (bk. Ahmet 
Sarvan, "İmruülkays b. Hucr", DİA, 22/237).

130 Nâşir: Tam adı Ebû Ümâme Ziyâd b. Muâviye b. Dabâb b. Câbir en-Nâbiga ez-Zübyânî'dir. 
Câhiliye devrinin en ünlü Arap şairlerinden biridir. İmruülkays, Züheyr ve A'şâ ile birlik­
te dört büyük Câhiliye şairinden biri kabul edilir. Milâdî 604 yılı civarında öldüğü tahmin 
edilmektedir (Süleyman Tülücü, "Nâbiga ez-Zübyânî", DİA, 32/262-263).



2. Sıradan insanların birçok İlmî gelişmeler ve sürekli öğrenilen 
tecrübeler keşf ve tahmin edebildiği birtakım kevnî gerçekler vardır 
ki Kur'ân-ı Kerîm bunları on üç asır önce haber vermiştir. Nitekim 
güneşin kendi yörüngesinde dönmesi, gök cisimlerinde canlı varlıkla­
rın bulunması yapılan son keşif ve tahminlerden sayılmaktadır. Oysa 
Kur'an bu gerçekleri,

lı / / x»  ̂ ® > t 9 c * ® °i 11 x l£j »J j j  o ^ J l j
# ı

"Giineş kendisi için belirlenen yörüngede döner" (Yâsîn 36/38);

"Gökleri, yeri ve bunların içine yayıp ürettiği canlıları yaratması da onun 
deliller indedir" (Şûrâ 42/29) âyetleriyle bundan şu kadar asır önce haber 
vermiştir.

3. Kur'an âyetlerinin ifade tarzı öyle hikmetli, eşsiz ve benzersiz 
bir üsluptadır ki hiçbir şekilde İlmî keşiflere ve bilimsel hakikatlere 
aykırı ve ters görülmez. Nitekim Kur'ân-ı Kerîm'in nüzûlünden itiba­
ren şu kadar asırlar içerisinde yeniden binlerce hakikatler keşfedildiği 
halde bunların hiçbiri Kur'an'm açıklamalarına aykırı düşmemiş, bila­
kis Kur'an âyetlerini destekleyerek onun daha güzel tefsir edilmesini 
temin etmiştir.

Mesela,

"Görmekte olduğunuz gökleri direksiz olarak yükselten Allah'tır" (Ra'd 

13/2) âyet-i kerimesi, gök cisimlerinin bizim görebileceğimiz bir dire­
ğe dayanmadığını ifade edip görülemeyen bir direğe dayalı olduğuna 
-çekim kanunu bilimsel nazariyesine- aykırı değildir. Belki böyle bir 
dayanmayı üstü kapalı bir şekilde bildirmektedir.



4. Kur'ân-ı Kerîm, birtakım geleceğe ait işler hakkında bilgiler ver­
miştir ki bunlar daha sonra Kur'an'ın haber verdiği şekilde zuhur etmiş­
tir. Mesela, sahâbe-i kirâmm güvenli bir şekilde Mekke-i Mükerreme'ye 
gireceklerine, insanlarm bölük bölük İslâm dinine dahil olacaklarma, 
Kur'an'm ebedî olarak İlâhî koruma altında her türlü tahriften korun­
muş olarak kalacağına; Farslılar'a mağlup olan Romalılar'm üç seneden 
dokuz seneye kadar bir müddet zarfında söz konusu Farslılar'a galip 
geleceğine dair olan Kur'anî haberler tamamıyla gerçekleşmiştir.

5. Kur'ân-ı Kerîm son derece kolay bir şekilde ezberlenebilmek- 
tedir. Bunun içindir ki her asırda müslümanlar arasında yüz binlerce 
hafız mevcut bulunmaktadır. Birçok müslüman çocuk henüz sekiz do­
kuz yaşındayken Kur'an'ı ezberleme şerefine nail olurlar.

Bununla beraber Kur'ân-ı Kerîm'in her okunuşu okuyanlara başka 
bir lezzet, başka manevi bir zevk bahşeder. Ne kadar tilavet edilirse 
edilsin insana usanma hissi vermez.

Kureyş müşriklerinin en fasihlerinden olan Velîd b. Mugîre131 bir 
gün Hz. Peygamber'in huzuruna gelip, bana biraz Kur'an oku dinleye­
yim, demiş Resûlullah Efendimiz de,

" Şüphesiz Allah, adaleti, iyilik yapmayı, yakınlara yardım etmeyi emre­
der; hayâsızlığı, fenalık ve azgınlığı da yasaklar. O, düşünüp tutasınız diye 
size öğüt veriyor" (Nahl 16/90) âyet-i kerimesini okumuş; Velîd güzelce 
dinledikten sonra, "Vallahi bunda bir tatlılık, güzel bir hoşluk var, çok 
derin ve gayet faydalı bir kelâm, onu insan söyleyemez" demiş ve kav- 
minin yanma gedince, "Bilirsiniz ki sizin aranızda benim kadar şiirin 
çeşitlerini ve durumlarını bilen kimse yoktur. Muhammed'in okudu­
ğu kelâm bunların hiçbirine benzemez. O kelâm her kelâma galip ge­
lir, ona hiçbir kelâm galip gelemez" diye hakikati itiraf etmiştir.

131 Nâşir: Müşriklerin önde gelenlerinden biri olan Velîd b. Mugîre aynı zamanda İslâm'ın 
büyük kumandanı Halid b. Velîd'in babasıdır.



Fasih bir bedevi de,

U->

"Sana emrolunanı açıkça söyle" (Hicr 15/94) âyet-i kerimesini işittiği 
anda secdeye kapanmış, "Bu sözün edebî güzelliğine secde ettim" de­
miştir.

Kısacası, Kur'ân-ı Kerîm'in ebedî bir mucize olduğunda asla şüp­
he yoktur.

KUR'ÂN-ı KERÎMİN ÂYETLERİ ARASINDAKİ UYUM

Kur'an'm yüksek hakikatlerine vâkıf olmayan bazı Batılı yazarlar 
Kur'ân-ı Kerîm'in bazı âyetleri arasında mükemmel bir uyum ve ahen­
gin mevcut olmadığı iddiasındadırlar. Bunlar Kur'an'ı diğer insan ürü­
nü olan kitaplar gibi birtakım bablara, fasıllara, ayrılmış ve bir tertibe 
göre yazılmış bir kitap mahiyetinde zannettikleri için bu iddiada bu­
lunmuşlardır. Halbuki Kur'ân-ı Kerîm, insanların yazdığı kitaplar tü­
ründen değildir. Onun âyetlerinden her biri başka bir hikmete, başka 
bir olaydan dolayı nâzil olmuş; bazan da dinî bir maksadı temin için 
birkaç âyet-i kerimeden oluşan bir sûre birden indirilmiştir.

İşte Kur'ân-ı Kerîm bu üsluba göre tam yirmi üç senede nâzil ol­
muş ve Kur'an âyetlerinin böyle peyderpey nüzûlü hikmetin gereği 
olup ümmet-i merhume için başka bir ilâhî rahmet olmuştur. Çünkü 
Kur'ân-ı Kerîm bir seferde nâzil olmuş olsaydı o zaman insanların, 
dinî hükümlerinin tamamıyla birden mükellef olması gerekirdi. Bu 
durumun başlangıcında doğuracağı külfet, meşakkat ve sakıncaları 
ise mâlumdur.

Bundan dolayı Kur'an âyetlerinin bazılarının arasında uyum 
bulunmadığını iddiaya yer yoktur. Bununla beraber gerek Kur'ân-ı 
Kerîm'in her âyetini teşkil eden kelimeler arasında ve gerek âyetlerle 
bunlardan oluşan sûreler arasında öyle zannedildiği gibi bir uyumsuz­
luk mevcut değildir. Bilakis çok ince bir uyum ve ahenk mevcuttur.



Kur'an'm bu gibi inceliklerini anlamak için tefsir ilmine tam manasıy­
la vâkıf olmak gerekir; Kur'an'm meziyetlerini hakkıyla idrak edebil­
mek için yüzlerce ilim tedvin edilmiştir. İ'câzül-Kur'ân, esbâb-ı nüzul, 
muhkemât ve müteşâbihât, teşbihât-ı Kur'âniyye bu türdendir.

BAZI KUR'AN ÂYETLERİNİN TEKRARLANMASINDAKİ
HİKMET

Kur'ân-ı Kerîm'de bazı âyetlerin mevcudiyeti de kimi yabancı ya- 
zarlarca tenkit sebebi görülmüştür. Halbuki tekrar edildiği görülen bu 
âyetlerin nüzûlü arasmda bazan on beş yirmi seneden daha fazla bir 
süre geçmiş, bunlardan her biri başka bir münasebet ve maslahat üze­
rine tekrar nâzil olmuştur. Bazan bir âyet-i kerimenin gerektirdiği bir 
yüce maksadı öneminden dolayı tekrar onaylamış ve teyit etmiştir. Ba­
zan da din düşmanlarının dinin her türlü saldırılarına maruz kalan Hz. 
Peygamber'in kalbini teselliye ve azmini desteklemeye tekrar lüzum 
görmüştür. Bununla beraber bir konuya dair aynı mealde nâzil olan mü­
teaddit âyet-i kerimenin her birinde başka bir yüce üslup tercih edilerek 
bu şekilde de Kur'ân-ı Kerim'in aciz bırakan fesahati ortaya çıkmıştır.

KUR'ÂN-ı KERÎMİN CEMEDİLMESİ ve BUNUN GÜZEL 
SONUÇLARI

Bazıları derler ki: Kur'an âyetleri, sıralanmayıp indiği şekliyle par­
ça parça yazılmış olsaydı Kur'an'm güzellikleri daha çok ortaya çıka­
caktı. Halbuki bu iddia doğru değildir. Ayetlerin iniş sebeplerini bi­
lenler Kur'an âyetlerinin tertibinde hayra zıt bir durum göremezler. 
Bir kere Kur'ân-ı Kerîm, İlâhî vahye dayandığı gibi âyet-i kerimelerin 
gördüğümüz şekliyle sıralanıp düzenlenmesi de -Hz. Cebrâil'in öğret­
mesine dayalı olarak- peygamberin emriyle gerçekleşmiş olduğundan, 
yine vahye dayalı olmuş olur.

Şu husus bilinmektedir ki her âyet indikçe hangi sûrenin neresine 
yazılacağını Resûl-i Ekrem [sallallahu aleyhi vesellem] vahiy kâtiplerine em­



reder, onlar da öyle yazarlardı. Kur'ân-ı Kerîm daha Peygamber Efen­
dimiz döneminde iken tamamen bu şekilde sıralanıp düzenlenmiş, 
sahâbe-i kirâm tarafından da o şekilde ezberlenmişti. Ancak tamamı 
bir yerde toplanmamıştı. Ebû Bekir es-Sıddîk'm halifelik döneminde 
meydana gelen Yemâme Savaşı'nda birçok hafız şehid oldu. Zamanla 
bazı âyet-i celilelerin unutulacağı dikkate alındı ve o seçkin halifenin 
emriyle Zeyd b. Sâbit'in [radıyallahu anh] başkanlığında bir kurra heye­
ti tarafından Kur'ân-ı Mübîn sayfa sayfa yazıldı. Her sûrenin âyetleri 
Peygamberimiz dönemindeki düzene göre yazıldı. Yalnız bu sûreler 
sırasıyla tertip edilmemişti. Hz. Osman'ın halifelik döneminde ise sû­
reler de sırasıyla düzenlenerek tamamı mushaf adıyla bir yerde top­
lanmış ve bu biçimde düzenlenen Kur'ân-ı Kerîm'in birçok nüshası 
yazılarak gerekli yerlere birer nüsha gönderilmiştir. İşte bundan do­
layı zinnûreyn olarak isimlendirilen Hz. Osman'a "Câmiu'l-Kur'ân" 
(Kur'an'ı toplayan) üstün unvanı verilmiştir. Kur'ân-ı Kerîm'in bu şe­
kilde toplanması hadis kitaplarından Milstedrek'te şöyle geçiyor:

"Kur'an'm toplanması üç aşamadadır. İlki Peygamberimiz zama­
nında, İkincisi Ebû Bekir zamanında, üçüncüsü de Osman zamandaki 
sûrelerin sıralanıp düzenlenmesi şeklindedir."132

Sonuç olarak Kur'ân-ı Kerim'in bu şekilde bir araya getirilip sıra­
lanması âyet-i kerimelerin korunmasını, hem de ezberlenip okunması­
nı kolaylaştırmıştır.

Bütün Kur'an âyetleri Resûl-i Ekrem zamanından beri mükemmel 
bir tevâtür şekliyle nakledilegelmiş hem de her asırda yüz binlerce ki­
şinin hafızasını süslemiştir.

132 Süyûtî, el-İtkân, 1/181-187.



KUR'ÂN-ı MU'CİZÜ'l-BEYÂNTN TERCÜMESİ MÜMKÜN
DEĞİLDİR

Kur'ân-ı Kerîm'in güzelliklerini ve üstünlüklerini gerçek manada 
anlayabilmek için Arap diline tam manasıyla hâkim olabilmek, iyi bir 
belâgata ve çok mükemmel bir edebî zevke sahip olabilmek gerekir. 
Bazı yabancılar ellerindeki düzensiz, bitmemiş tercümelere baktıkla­
rı için doğal olarak Kur'ân-ı Kerîm'in olağanüstü belâgatmı tam ma­
nasıyla anlayamıyorlar. Zaten hikmetli Kur'an ilâhî bir mükemmellik 
olduğu için onun gerçek anlamda bir tercümesi mümkün değildir. 
Tercüme denilen şeylerle de Furkân-ı Mübîn'in sağlamlığı, yüceliği, 
manevi üstünlükleri, nefis işaretleri tam manasıyla ortaya çıkmaz. 
Arapça'ya vâkıf olanlar bilirler ki bazan Arapça'ya mahsus bir edatm, 
bir üslubun barındırdığı derin anlamlar diğer dillere tercüme edilmesi 
halinde korunması mümkün olmaz. Zaten her dilin kendine has bir 
dil yapısı, bir ifade tarzı olduğundan tercüme edilecek dilin dil yapısı­
na, ifade tarzına uyulmadığı takdirde aslının sahip olduğu belâgat ve 
yücelik ortaya çıkmaz. Riayet edildiği takdirde ise zorunlu olarak bir­
çok tasarruf ve değişim meydana gelir. Aslının özelliği değişmiş olur. 
Bundan dolayı Kur'ân-ı Kerîm'in tercümelerinden hiçbiri Kur'ân-ı 
Mübîn'in anlatımındaki mükemmellik ve ifadelerinin duru ve düzgün 
oluşu özelliğini kendinde barmdıramaz, onun yüksek manalarını içer­
mez ve hiçbiri Kur'an yerine geçemez.

83. Kur'ân-ı Kerîm'in Muhtevası

Kur'ân-ı Mübîn'in yüce içeriği temel inanç konularına, ibadete, 
medenî hukuka, ceza hukukuna, etik ve ahlâka, nasihat ve öğütlerine, 
va'd ve vaîde133, ibret dolu kıssalar, olaylar ve kâinatın nice harika ha­
kikatlerine dair âyet-i celilelerden ibarettir.

Bundan dolayı Kur'ân-ı Kerîm'in yüceliği,

^  Sjipy sj  ^ LJU  I Âa

133 Va'd, gelecekte kişiye bir faydanın ulaşmasını veya ondan bir zararın giderilmesini içe­
rir. Vaîd ise bir zararın ulaşması veya bir faydanın giderilmesini içerir.



"Bu Kur'an bütün insanlar için bir açıklama, müttakiler için bir rehber ve 
öğüttür'' (Âl-i imrân 3/138) İlâhî beyanıyla açıklanmıştır.

Kur'ân-ı Kerîm tarihî kıssalara, olaylara ve kâinatın hakikatlerine 
ait âyetleri; Allah Teâlâ'nm kudret ve büyüklüğünü tasvir, insanlığın 
fikirlerini aydınlatmak ve insanların gafletten uyanmalarını sağlamak 
içindir. Yoksa tarih, coğrafya, astronomi gibi ilimleri öğretmek için de­
ğildir. Bunlar insanlığın çalışması sayesinde elde edilebilecek şeyler­
dendir. Bu hikmete dayanır ki Kur'ân-ı Mübîn'deki kozmolojik gerçek­
lerin en güzel, en harika kısımları tarihî olayların herkese ders veren 
parçaları anlatılmakla yetinilmiştir.

Bütün İslâm âleminin rehberi, kurtuluşu, mutluluk ilkesi olan 
Kur'ân-ı Kerîm İbn Abbas hazretlerinden rivayet olunan söze göre 
6666 âyet-i kerimeden ibaret olup 114 sûreden oluşmuştur. Başlıca şu 
yüce gayeleri içermektedir.

1. İnançla İlgili Konular

Birçok Kur'an âyeti ulûhiyyet, peygamberlik, melekler, indirilen 
kitaplar, kazâ ve kader, mebde-meâd134 ve diğer önemli inanç konuları 
hakkındadır. Nitekim İhlâs sûresinde Cenâb-ı Hakk'ın vahdâniyyeti,135 
samediyyeti,136 anne-baba, oğul ve bir benzerinin olmasından uzak ol­
duğu anlatılmıştır.

2. İbadetlerle İlgili Konular

Yüce Kur'an'da müslümanlarm sorumlu olduğu namaza, oruca, 
hacca, zekâta ve diğer bir kısım ibadetlere dair birçok âyet-i celile var­
dır. İnsanlığın ancak bunun gibi bedenî ve malî ibadetler sayesinde 
kurtuluşa ulaşacağı beyan edilmiştir.

134 Nâşir: Mebde Allah'ın mahlûkatı ilk olarak yarattığı sürecin adıdır. Meâd ise Allah'ın 
dünya hayatının son bulmasıyla ebedî olan ahiret hayatını başlatacağı dönemin adıdır.

135 Nâşir: Allah Teâlâ'nm zâtî sıfatlarından O'nun birliğini anlatan sıfat.
136 Nâşir: Allah'ın, her şeyin O'na muhtaç olması, O'nun ise hiçbir şeye muhtaç olmaması 

manasındaki sıfatı.



Nitekim,

"Temizlenen, Rabb'inin adını anvp O'na kulluk eden kimse kuşkusuz 
kurtuluşa ermiştir" (A'lâ 87/14-15) âyet-i çelilesi bun u  anlatır.

3. Muâmelâtla İlgili Konular

Medenî bir toplumun devamı, düzenin sürekliliği, aralarındaki 
ilişki ve davranışın güzelce devam etmesine bağlıdır. Bunun içindir ki 
Kur'ân-ı Kerîm'de alışveriş, emanet, hibe ve vasiyet, miras, nikâh, talâk 
gibi aile hayatına ait hususlarla ve diğer başka konularla alakalı pek 
çok hüküm vardır. Kısaca alışverişte doğruluk üzerine hareket edilme­
si, ölçü ve tartıya dikkat edilmesi ve başka hususlar hakkında birçok 
âyet-i kerime mevcuttur.

"Ölçtüğünüz zaman tastamam ölçün ve doğru teraziyle tartın. Bu hem 
daha iyidir hem de neticesi bakımından daha güzeldir" (isrâ 17/35) âyet-i keri­
mesi buna örnektir.

4. Ukûbâtla (Ceza Hukuku) İlgili Konular

İslâm toplumunun mutluluğa ulaşması bu toplumu oluşturan fert­
lerin dinî ve dünyevî hükümlere hakkıyla uymalarıyla mümkün olur. 
Dolayısıyla bu hükümlere aykırı davrananlar İslâm toplumunun hu­
zurunu ihlal, kendi felaket ve talihsizliklerini ortaya koymuş olacak­
larından cezaya layık olurlar. Bu hikmetten dolayı Kur'ân-ı Kerîm'de 
hırsız, zinakâr, katil, eşkıya vb. hakkında farklı cezalar belirlenmiştir. 
Sonuç olarak masum birini kasten öldüren kişinin kısas edilerek öl­
dürülmesi Kur'an'm hükümlerindendir. Kısasın insan toplumu için 
hayata sebep olduğu,



"Kısasta sizin için hayat vardır" (Bakara 2/179) âyet-i kerimesiyle açık­
lanmıştır.

5. Âdap ve Ahlâkla İlgili Konular

Kur'ân-ı Kerîm'de edep, fazilet ve ahlâka dair birçok âyet-i keri­
me vardır. Bunlar İslâm dininin ahlâkî ve vicdanî hükümlerini oluştu­
rurlar. Allah Teâlâ'ya tazim, Resül-i Ekrem Efendimiz'e muhabbet ve 
hürmet, anne babanın hakkına riayet, insanlarla iyi ilişkiler Kur'ân-ı 
Kerîm'in öğrettiği edeple ilgili esaslardandır. İyiliği emredip kötülük­
ten sakındırma, cahil kişilerden uzak durma da Kur'ân-ı Hakîm'in tel­
kin ettiği üstün ahlâkî davranışlardandır. Âyet-i kerimede de,

"Sen affı tut, iyiliği emret ve cahillerden yüz çevir” (A'râf 7/199) buyrul- 
muştur.

6. Öğütler ve Tavsiyeler

İnsanlığı uyarmak için onun maddi ve manevi hayatına ait tehlike­
li durumlardan onu korumak için indirilmiş birçok âyet-i celile vardır.

Müslümanların Allah Teâlâ'yı daima hatırlayarak gaflet ve şehvete 
dalmaktan sakınmaları, birbirlerini kardeş bilerek medenî ve toplum­
sal hallerini düzeltmeye çalışmaları, iyilik ve takva ile vasıflanmaları 
Kur'ân-ı Kerîm'in öğütlerindendir. Nitekim bir âyet-i kerimede,

"Müminler ancak kardeştir. Öyleyse kardeşlerinizin arasını düzeltin ve 
Allah'tan korkun ki esirgenesiniz" (Hucurât 49/10) buyrulmuştur.



7. Va'd ve Vaîd (Tehdit)

Allah Teâlâ'nın emirlerine uyan, yasakladığı şeylerden sakınan 
müminlerin ödüle layık olacakları hakkmdaki ilâhî vaadi içeren birçok 
âyet-i kerime vardır. Cenâb-ı Hakk'm emirlerine karşı gelip, yasakladı­
ğı şeyleri yapmaya cüret edenlerin cezalarını çekecekleri hakkında da 
ilâhî tehdidi içeren bir hayli Kur'an âyeti mevcuttur.

"İyiler muhakkak cennette, kötüler de cehennemdedirler" (infitâr 82/13-14) 

nazm-ı celili va'd ve vaîdi ihtiva etmektedir.

8. Kozmolojik Hakikatler

Kur'ân-ı Mübîn'de yaratılış izleri ve bunun harika sahneleriyle 
ilgili birçok âyet-i celile vardır. Bütün bu Kur'an anlatımları âlemin 
yaratıcısının kudret ve büyüklüğünü göstermek, kâinatın nimet ve 
faydalarından bahsederek insanlık için gösterilen Allah'ın lutuflarma 
dikkat çekme hikmetine dayanmaktadır. Yoksa astronomi, kozmoloji 
ve başka meselelere dair bilgi vermek için değildir. Bunlar peygamber­
lerin gönderilmesi ve kitapların indirilmesindeki büyük faydalardan 
değildir. Bu hikmete dayalıdır ki,

"Sana hilal şeklinde yeni doğan ayları sorarlar. De ki: Onlar, insanlar 
ve özellikle hac için vakit ölçüleridir" (Bakara 2/189) âyet-i kerimesinde aym 
gösterdiği farklı farklı aşamaların sebebini soranlara bu değişimdeki 
faydayı açıklamak suretiyle cevap verilmiştir.

9. Kıssalar ve Olaylar

Kur'ân-ı Kerîm'de bazı büyük peygamberlerin seçkin hayatlarına 
geçmiş ümmetlerin tarihî durumlarına dair bazı bilgiler verilmiştir. 
Bu husustaki Kur'an âyetleri kısmen Resûl-i Ekrem Efendimiz in içi­



ni ferahlatma, kavminin her türlü eziyet ve sıkıntısına maruz kalan o 
yüce peygamberi teselli, kısmen de bu mübarek ümmete ibret ve öğüt 
verme hikmetine dayanır. Bu hikmete dayalıdır ki Kur'ân-ı Mübîn'de 
genellikle tarihî bir olayın en ibretli kısmı anlatılıp diğer kısımlarına 
dair ayrıntı verilmemiştir.

Geçmiş ümmetlerden bazılarının tarihî durumlarına dair Kur'ân-ı 
Mu'cizü'1 -Beyân'ın haber verdiği şeyler genellikle gerçek olaylardan 
ibarettir. Bunların arasında akl-ı selimin kabul edemeyeceği hiçbir kıs­
sa yoktur.

İfadelerinde nice hikmetler barındıran Kur'an'm bir kısım mitolo­
jik hikâyeleri barındırdığına inanmak Kur'an hakikatlerine karşı pek 
büyük bir cehalettir. Kur'ân-ı Kerîm kendisine bunun gibi iddialarda 
bulunanları,

"Onun önünden de ardından da bâtıl gelemez" (Fussılet 41/42) âyet-i keri­
mesiyle azarlayıp yalanlamaktadır. Mesela Kur'ân-ı Kerîm Nuh tufa­
nına, Zülkarneyn'e, Sebe melikesine, Ashâb-ı Kehf'e dair bazı bilgiler 
veriyor ki bunlar esasında çok büyük olaylardır ve kısmen alışıldık 
durumlara terstir. Fakat bütün bunların hiçbiri akıl açısından imkânsız 
değildir. Allah'ın kudretini kabul eden, mucize ve diğer olağanüstü 
şeylere inananlar için Kur'an'm anlattığı kıssaları akla aykırı görmek 
asla mümkün değildir.

"Çünkü O her şeye güç yetirendir" (Mâide 5/120).



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

YÜCE MELEKLER

84. Meleklere İman

Meleklere inanmak farzdır. Şöyle ki Allah Teâlâ'nm melek denilen 
mümin, aziz, masum, emirlerine tam boyun eğen birtakım ulvî yara­
tıkları vardır.

Bunlar bulundukları yer bakımından arazî, semavî, arşî gibi kı­
sımlara ayrıldığı gibi görevleri bakımından da "müdebbirât" ve "hafa- 
za" ve başka isimlerle birçok kısma ayrılır.

Meleklerin bir kısmı daima teşbih ve tehlîl getirmekle meşgul, 
diğer bir kısmı da kâinattaki işleri yürütmeyle görevlidir. İçlerinden 
bir kısmı da Allah'ın vahyini aziz peygamberlere ulaştırmakla görevli 
olup elçilikle nitelenmişlerdir. İşte bunları bilip tasdik etmek gerekir.

Yüce meleklerin varlığı naklî olarak kesin, aklî olarak da mümkün­
dür. Allah'ın meleklerinin kudret ve büyüklüğünü kabul etmiş olanlar 
melek denilen bir kısım yüce varlıkların varlığını tasdik etmekte asla 
tereddüt etmezler.



AÇIKLAMA

Melekler Allah Teâlâ'mn mübarek kullarıdır. Yapmakla sorumlu ol­
dukları görevi yapma noktasında kendilerine asla bir bıkkınlık gelmez. 
Ayrıca masum oldukları için kendilerinden asla bir kötülük çıkmaz.

Nitekim,

\ Ü İI SI

"Allah'ın kendilerine buyurduğuna karşı gelmeyen ve emredildiklerini 
yapan melekler vardır” (Tahrîm 66/6) âyet-i kerimesiyle övülmüşlerdir. Hâ- 
rut ve Mârut adındaki iki meleğe isnat edilen günah asılsızdır. Bunlar, 
İsrâilî mitolojiler olup asılsız bir rivayetten ibarettir.

Melekler çeşitli kısımlara ayrılır. Bir kısmı daima tenzih ve tehlîlle 
meşgul olup Allah sevgisiyle istiğrak halinde bulunurlar. Bunlara "il- 
liyyîn, mukarrebûn" denir. Bir kısmı da yerde gökte işleri yürütmekle 
görevlidir. Bunlara "müdebbirât" adı verilir. Diğer bir kısmı da büyük 
peygamberlere ilâhî vahyi ulaştırmada aracı olup "elçilik" ile nitelen­
mişlerdir.

Büyük peygamberlerin çoğu Cibrîl-i Emîn vasıtasıyla ilâhî vah­
yi almışlardır. Hz. Cebrâil ile Mîkâil, İsrâfil, Azrâil isimli dört melek 
elçilik rütbesine sahiptirler. Meleklerin bir kısmına "hafaza" denir ki 
her insan üzerine bunlardan iki melek görevlendirmişlerdir. Bunlar 
o insanın iyilik ve kötülüklerini yazarlar. Bunların insanların amelini 
yazmaları kuşkusuz bir ihtiyaçtan kaynaklanmaz. Belki bunların bu 
husustaki görevleri birtakım yüce hikmetlere dayalıdır. Sonuç olarak 
bu hakikate inananlar bu meleklerden utanarak kötülük yapmaya cü­
ret edemezler ve bu inançları yüzünden Allah katında sevap alırlar. 
Bununla birlikte bu meleklerin yazış tarzı elbette bizim yazışımız gibi 
değildir. Bunun nasıl olduğunu kuşkusuz Allah Teâlâ bilir.



MELEKLERİN VARLIĞI NAKLEN SABİT AKLEN DE
CÂİZDİR

Meleklerin varlığı şer'an sabit, aklen ise mümkündür. Bütün bü­
yük peygamberler bunların varlığını haber vermiş, bütün dinlerin 
mensupları bu gerçeğe inanmış bulunmaktadır. Bundan dolayı melek­
leri inkâr etmek veya bunların hakkındaki naklî delilleri yorumlamaya 
kalkışmak câiz olmaz. Aksine kesin delil olmayan dinî naslar zâhirî 
manası göz ardı edilerek tevil edilemez. Sonra hiçbir şer'î nas yorum­
dan kurtulamaz ki bunun neden olacağı kötülükler saymakla bitmez.

İnsanların akılları, meleklerin ne varlığına ne de yokluğuna işaret 
eder. Belki mümkün işlerden olduğuna tanıklık eder. Melekleri inkâr 
etmek için bilimsel, aklî hiçbir delil ileri sürülemez. Tıp bilimi, doğa 
bilimleri gibi pozitif ilimlerle uğraşanla bu bilimlere dayanarak me­
leklerin olmadığını iddia edemez. Bu bilimler yalnız duyu ve tecrübe 
sahasına dahil olan şeylerden bahseder. Yoksa soyut şeylerden, tabia- 
tüstü şeylerden, duyu ve tecrübeyle keşfolunmayacak kadar ince olan 
nurdan cisimlerden bahsedemez. Bu yön adı geçen bilimlerin görevi 
değildir. Bununla birlikte mademki bilim çevreleri tabiatta göremedik­
leri birtakım bilinçsiz kuvvetlerin varlığını söyleyerek bunların aracılı­
ğıyla birçok kozmik olayın meydana geldiğini iddia ediyorlar; o halde 
melek denilen bir kısım latif, hayat ve şuur sahibi kuvvetlerin varlığına 
ve bu vasıtayla bir kısım kozmolojik olayların meydana çıktığını söyle­
melerine ne engel vardır?

Her gün şahit olduğumuz birtakım ruhî ve manevi olaylar var­
dır. Bunları sadece doğa kuvvetleriyle nasıl açıklayabiliriz? Elbette bu 
doğa kuvvetlerinden başka ruhî, manevi birçok kuvvet daha mevcut­
tur. Bu kâinattaki kuvvetler şüphe yok ki bizim gördüğümüz, bildiği­
miz kadar sınırlı ve basit değildir.

Bununla birlikte kâinatın genel şekline kıyasla bir atom seviyesin­
de olan dünya üzerinde bu kadar akıl ve hayat sahibi yaratıklar var 
olduğu halde kâinatın diğer kısımlarında hayat ve bilince sahip yara­
tıkların olmayışını nasıl söyleyebiliriz?



Eski filozoflar, melekleri inkâr etmiyorlardı. Hatta meleklere "yüce 
ruhlar, yüce akıllar, somut varlıklar" gibi adlar vermişlerdir. Ayrıca İş- 
râkıyye ekolünün kurucusu olan Eflatun, riyâzet ve nefsanî arzularla 
mücadele (mücâhede) sayesinde nefsin karanlıklarından kurtularak 
ruhları ve melekleri gördüğünü anlatmıştır. Hikmetli yaratıcının bu 
âlemde öyle varlıkları vardır ki biz onların varlıklarından henüz ha­
bersiziz. Nitekim Furkân-ı Mübîn'de,

"Rabb'inin ordularını kendisinden başka kimse bilmez" (Müddessir 74/31) 

buyrulmuştur. Ne gerek var, bir damla suda mikrop denilen binlerce 
mikroorganizma bulunmuyor mu? Acaba birkaç yüzyıl önceki insan­
lara bu gerçek haber verilmiş olsaydı inanırlar mıydı? Halbuki bugün 
bunların varlığı mikroskop adındaki alet vasıtasıyla tamamen görül­
mektedir. Artık Allah'ımızın kudret ve büyüklüğüne kıyasla bu gibi 
varlıkların varlığını inkâr etmeye imkân yoktur.

85. Meleklerin Mahiyeti

Melekler erkeklik ve kadınlıktan uzak, yeme içme gibi hayatî şey­
lere ihtiyacı olmayan, en büyük işleri yerine getirebilen, en uzak me­
safeleri olağanüstü bir hızla katetmeye müsait olan, istedikleri şekil ve 
biçime girmeye güçleri yeten varlıklardır. Bunların bu üstün özellikleri 
de naklî olarak kesin, aklen de câizdir.

AÇIKLAMA

Melekler kelâmcılarm çoğuna göre latif, nurdan cisimlerdir. Filo­
zoflar ve bazı İslâm âlimlerine göre ise melekler akıl ve ruh gibi soyut 
şeylerden sayılırlar. Meleklerde erkeklik ve kadınlık özellikleri yoktur. 
Çünkü bu özellikler aralarında üreme ve doğurganlık gerçekleşen var­
lıklara hastır. Meleklerde ise bu durum geçerli değildir.

Yine melekler farklı fıtratta yaratılmış olduklarından hayatlarını 
devam ettirmek için yiyecek ve içeceğe muhtaç değildirler.



Meleklerin çok büyük işleri yapmaya güçleri yeter. Cenâb-ı Hak 
dünyadaki bütün atomlara ve özellikle görünmeyen bir kuvvetten iba­
ret bulunan elektrik akımına birçok özellik vermiştir. Elektrik denilen 
kuvvet o kadar inceliğine rağmen en büyük cisimleri olağanüstü bir hız­
la sürükleyip çekiyor. İşte Allah Teâlâ yüce meleklere de birtakım üstün 
özellikler vermiştir. Onlar bu sayede birçok büyük işi yapabilirler.

Melekler en uzak mesafeleri en kısa zamanda katedebilirler. Bu 
yönleri de asla akla aykırı görülemez. Yerçekimi kanununu bilenler, 
yoğun cisimlerden olan gök cisimlerinin ne kadar hızlı döndüğünü bi­
lenler, hele ışığın birkaç saniye zarfında ne kadar uzak mesafeleri katet- 
tiğini bilenler yüce meleklerin şu hareket ve yol katetmedeki hızlarını 
garipseyecek bir durum göremezler.

Meleklerin kendilerine has özellikleri görülmelerine engel olmak­
tadır. Bunları asıl şekilleriyle görmek yüce peygamberlerden başkası 
için mümkün değildir. Ancak maddî bir şekle mesela insan sûretine 
girmeleri şartıyla görülmeleri mümkün olur.

Melâike-i kirâmm bir kişinin şekline girerek görülebilmeleri de 
yüce yaratıcımızın mutlak kudreti açısından garipsenecek bir durum 
değildir.

MELEKLER ile İNSAN ARASINDAKİ ÜSTÜNLÜK

Melekler hakkında övgü ve methe aykırı söz söylemek kesin ola­
rak haramdır. Hepsi Cenâb-ı Hakk'm mümin, değerli kullarıdır. Bu­
nunla birlikte insanların elçisi, meleklerin elçisinden üstündür. Melek­
lerin elçisi de bütün insanlardan üstündür. Bu hususta ümmetin icmâı 
vardır. Takvada ileri giden insanlara gelince, tercih edilen görüşe göre 
onların geneli meleklerin genelinden üstündür. Çünkü melekler yara­
tılış bakımından günahsızdırlar. Onların ibadet ve Allah'a itaati bizim 
nefes alıp vermemiz gibi fıtrî bir özelliktir. Bu hususta hiçbir zahmet 
çekmez hiçbir engelle karşılaşmazlar. Halbuki insanlar birçok ilgi ve 
ihtiyacın tesiri altında bulunurlar. Sahip oldukları birtakım zararlı



kuvvetler kendilerini ibadetlerden ve faziletler ile kemalatı kazanma­
larını engellemeye çalışırlar. Artık insan bu durum ile beraber bütün 
şu engelleri ortadan kaldırır ve insanlığa layık bir şekilde hareket eder, 
kulluk vazifesini güzelce yerine getirmeye çalışırsa elbette melekler­
den daha üstün olur. Nimet külfete göre değil midir?

"İbadetlerin en faziletlisi en zahmetli olanıdır."137

EK

CİN ve ŞEYTAN DENİLEN GİZLİ VARLIKLAR

Âlemlerin yaratıcısının yaratmış olduğu başka bir kısım gizli var­
lıklar vardır ki onlara da cin denir. Cinlerin varlığı dinen kesin, aklî 
olarak da mümkündür. Bütün dinlerin mensupları onların varlığına 
inanır. Meleklerin varlığının mümkün oluşunu ispat eden aklî deliller, 
bunların da varlıklarının mümkün olduğunu ispat eder.

Cinler meşhur görüşe göre latif ateş cisimlerinden ibarettirler. 
Bunlar esasında mâricden138, yani saf ateş alevinden veya âdeta yan­
makta bulunan bir lamba şişesi içerisinde mahsur kalan hava gibi 
yanmış bir havadan yaratılmışlardır. Cinler bazı özellikleri itibariyle 
meleklere benzerler. Özet olarak farklı şekillere girer ve çok zor işleri 
yapabilirler. Fakat hepsi toprak rengidir.

Kadîm filozoflar bunlara süflî ruhlar, yer ruhları adını vermişler­
dir. Aralarında üreme gerçekleşir. İnsanoğlu gibi ibadet ve Allah'a ita­
at etmekle sorumlu tutulmuşlardır. Bir kısmı mümin diğer bir kısmı 
kâfirdir.

137 Sehâvî, el-Makâsıdül-Hasene, nr. 138.
138 Nâşir: "Cinleri de halis ateşten (mâric) yarattı" [Rahmin 55/15).



HZ. PEYGAMBERİN CİN TOPLUMUNA DİNÎ HÜKÜMLERİ 
TEBLİĞ ETMESİ

Son peygamber olan Hz. Muhammed, "resûlü's-sakaleyn" yani 
insanlar ve cinlerin peygamberi olma şerefine sahip bulunması sebe­
biyle cin toplumuna bir kısım İlâhî hükümleri ulaştırmıştır. Özellikle 
cinlerden bir grup Hz. Peygamber'in okumakta olduğu bazı Kur'an 
âyetlerini dinleyerek Allah'ın birliğini tasdik etmiş ve bu olayı diğer 
cinlere de haber vermişlerdir.

Nitekim,

J ı

"Cinlerden bir topluluğun (benim okuduğum Kur'an'ı) dinleyip de şöyle 
dedikleri bana vahyolunmuştur: Şüphesiz biz doğruya ileten hayranlık verici 
bir Kur'an dinledik de ona iman ettik" (Cin 72/1) âyet-i kerimesi bunu anlatır.

ŞEYTAN VESVESESİNİN OLUŞ ŞEKLİ

Cinlerin bir kısmı insanları sapkınlığa düşürmeye ve akıllarını çel­
meye vakitlerini ayırırlar ki bunlara şeytan denilir. Zaten inat, dinî emir­
leri yapmaktan uzak duran, genel ahlâkı bozmaya çalışan insanlara da 
şeytan denir. Cin gibi gözle görülmeyen bir canlının insanoğluna vesve­
se vermesi bilimsel olarak imkânsız görülemez. Bazı filozoflar derler ki: 
Cinler latif gök cisimlerindendir. Bunlardan her biri gök parçalarından 
bir parçaya ilişir, sonra bu parçanın nüfuz ve hareketi vasıtasıyla yoğun 
cisimlerde mesela insan bedeninde bazı gizli davranışlar sergiler.

Ne hacet gözle göremediğimiz birtakım küçük canlıların insan psi­
kolojisi üzerinde ne kadar kötü tesir bıraktığı bilimsel olarak ortada de­
ğil mi? O halde görünmeyen varlıklardan olup dinî ıstılahta şeytan diye 
adlandırılan birtakım latif cisimlerin insan psikolojisi üzerinde bazı et­
kilerde bulunabilmesi neden akla aykırı olsun. İşte Hz. Âdem'e tazim­



den dolayı secde etmede kibir gösteren İblîs de bu tür cinlerdendir. Bazı 
kimseler şeytanları insanların fıtratlarındaki birtakım şerli güçlerden 
kinaye sayarak bu husustaki şer'î nasları tevil etmeye çalışırlarsa da 
bu asla doğru değildir. Çünkü insanlara vesvese veren birtakım canlı, 
gizli varlıkların var oluşu naklen sabit, aklî olarak da imkânsız değildir. 
Bundan dolayı bu konudaki dinî nakilleri yorumlamaya ihtiyaç yoktur. 
Hele Cenâb-ı Hakk'ın yarattığı varlıkları yalnız bizim görüp bildiğimiz 
şeylerden ibaret zannetmek kadar gafillik olamaz. Böyle bir zan, ilâhî 
varlıkların büyüklüğünü takdir edememekten kaynaklanır.

Bununla birlikte insanlardan doğan her kötülük mutlaka şeytan­
dan gelen bir vesvesenin neticesi değildir. Belki insanların yaratılmış 
oldukları birtakım kötü kuvvetler, nefsanî arzular da günah işlemeye 
sevketmektedir. Bunun için herkes için nefsini düzeltme, ahlâkını gü­
zelleştirmeye çalışmak önemli bir görevdir.



BEŞİNCİ BÖLÜM

KAZÂ ve KADER

86. Kazâ ve Kadere İman

Kazâ ve kadere iman etmek farzdır. Bu iman, aynı zamanda Allah 
Teâlâ'ya imana dahildir. Çünkü kader olacak olan şeylerin zaman ve 
mekânını, özelliklerini ve niteliklerini ve diğer ayrıntılarını yüce Al­
lah'ın bilip ezelde takdir ve sınırlamasından ibaret olduğundan O'nun 
ilim ve irade sıfatıyla ilgilidir.

Kazâ da, Hak Teâlâ'nm irade edip takdir ettikleri şeylerin zamanı 
gelince ilim ve iradesine uygun olarak ortaya çıkarması demek oldu­
ğundan tekvin yüce sıfatıyla ilgilidir. Bundan dolayı Cenâb-ı Hakk'ın 
kâinatı yaratan olduğuna, ilim ve iradesinin tüm parça ve bütünleri 
kapsadığına iman etmiş olanlar kazâ ve kadere iman etmiş olurlar. Şu 
kadar ki özel öneminden dolayı kazâ ve kadere imanın farz oluşu ay­
rıca açıklanmıştır.



AÇIKLAMA

Kazâ ve kader problemi en önemli kelâm problemlerindendir. Bu 
problem gerek farklı din mensupları arasında gerek farklı felsefe ekol­
leri arasında öteden beri birçok tartışmaya neden olmuştur. Bu prob­
lemin içeriğini hakkıyla anlamak insanlığın gücünün sınırları dışında­
dır. Bu hikmete bağlıdır ki müslümanlar kazâ ve kadere iman etmekle 
beraber bu meseleye uzun uzadıya derinlemesine dalmaktan, kaderin 
sırlarım keşfetmeye çalışmaktan menedilmişlerdir.

Hz. Ebû Hüreyre der ki: Biz kader meselesi hakkında tartışmakta 
iken ansızın âlemlerin övünç kaynağı Hz. Peygamber yanımıza gel­
di, mübarek yüzlerinde kızarıklık belli olacak şekilde kızdı ve dedi 
ki: "Siz bundan mı sorumlusunuz? Yoksa ben bunun için mi gönderildim? 
Sizden öncekiler bu konuyu tartıştıkları için helak oldular. Sakın bu mesele 
üzerinde tartışmayın. ”139

Ne yazık ki müslümanlar hikmete uygun bu emre hakkıyla boyun 
eğmediler. Bu meseleyi uzatmaktan dolayı aralarında anlaşmazlıklar 
meydana geldi. Birtakım gruplar ortaya çıktı ve pek çok kimse bu yüz­
den sapıklık vadilerine düştü. Bununla birlikte Ehl-i sünnet âlimleri­
nin gayreti sayesinde bu mesele açıklığa kavuşarak müslümanlarm 
büyük bir kısmı bu hususta nezih, ılımlı bir yol tutmayı başardılar. 
Zaten aşağıda maddelerden bu durum iyi anlaşılır.

87. Kazâ ve Kaderin Kapsamı ve Mahiyeti

Bütün olaylar ve özellikle insanlardan ortaya çıkan tüm fiil ve ha­
reketler, kâinatın yaratıcısının kazâ ve kaderiyle, yaratma ve takdir et­
mesiyle meydana gelmektedir. Nitekim yüce Peygamberimiz,

"Şüphesiz Allah, her sanatkârı ve sanatını yapan, yaratandır "uo buyur­
muştur. Bununla birlikte insanlar bir kısım ihtiyarî fiillere sahiptir. Bu

139 Tirmizî, Kader, 1.
140 Süyûtî, Câmiul-Ehâdîs, 2/278 (nr. 5377); bk. Hâkim, el-Müstedrek, 1/31-32; Beyhakî, Şua- 

biiî-İmân, nr. 190.



fiillere göre sevap ve cezayı hak ederler. Hak Teâlâ insanın seçimine 
kalmış bu fiilleri insanların irade ve seçimlerine uygun olarak irade 
edip meydana getiriyor. Allah'ın âdeti, hikmetten dolayı hep böyle 
gerçekleşir. Budan dolayı herkesin bir kısım fiillerinde kendi seçim ve 
iradesi asıl olduğundan bu konuda zorlama ve dayatma yoktur.

AÇIKLAMA

Canlılardan sudûr eden fiiller ya seçimine dayalı (ihtiyarî) ya da 
zorunlu (ıztırarî) diğer ismiyle tabii fiiller olmak üzere iki kısma ayrı­
lır. İnsanların seçimine dayalı fiiller, oturmak, yemek, içmek gibi seçim 
ve bilince dayalı fiillerdir. Zorunlu fiiller de uyumak, uyanmak, haz­
metmek, büyümek gibi seçim ve bilince dayalı olmayan fiillerdir.

Bu iki kısım fiillerin hepsi diğer olaylar gibi Allah Teâlâ'nm kazâ 
ve kaderiyle, irade ve tekviniyle (yaratma) oluşmaktadır. Dinler ile fi­
lozoflar en çok insanların seçimine bağlı fiillerini tartışma konusu edi­
nerek bunların Allah tarafından yaratılıp yaratılmaması hususunda ih­
tilafa düşmüşlerdir. Bu alandaki araştırma konularına kelâm ilminde 
"kulların fiillerinin yaratılması meselesi" adı verilmiştir.

KULLARIN FİİLLERİ HAKKINDA EHL-i SÜNNETİN 
İNANCI

Ehl-i sünnet'e göre kullarının gerek zorunlu fiillerini gerek onların 
seçimine dayalı fiillerini yaratan ancak Allah Teâlâ'dır. Bir müminin 
imanı Allah'ın iradesine itaat etmekle oluştuğu gibi küfrü, isyanı da 
yine eksikliklerden münezzeh olan Allah'ın iradesiyle meydana gelir. 
Fakat bu şekilde ortaya çıkan İlâhî irade mümin ve kâfir olanların ken­
di irade ve seçimlerine bağlı olduğundan zorlamayı gerektirmez.

Gerçek o ki Allah Teâlâ kâinaün yaratıcısıdır. O'nun ezelî kudre­
tiyle her şeyi vasıtasız meydana getirmeye gücü yeter. Ancak kulları­
nı hikmetten dolayı birtakım hükümler ve ödevlerle sorumlu tutmuş 
olduğundan İlâhî adaletinin bir işareti olarak onlara irade ve kudret 
vermiştir. Her şahıs sahip olduğu bu iradeyle mümkün fiillerden dile­



diğini tercih edebilir. Aynı şekilde kudretiyle de tercih ettiği fiil üzerin­
de etki yapabilir. Bu konuda seçim yetkisi vardır. Sahip olduğu irade 
ve kudreti isterse hayra isterse şerre kullanabilir. Şu kadar var ki bir 
kimse kendi kudret ve iradesini bir fiile yöneltip de onu meydana ge­
tireceği anda hemen Cenâb-ı Hak -kendi kudret ve tekvin sıfatlarının 
daha evvel taallukuyla- o fiili yaratır. Sonradan yaratılmış kudretin 
direk etki etmesine imkân vermez. Çünkü âlemlerin yaratıcısı kendi 
yaratma sıfatına başkalarının ortaklığını kabul etmez. Bu halde o fiil, 
Allah'ın kudretiyle meydana gelmiş olur. Kulun hâdis (sonradan yara­
tılmış) kudreti de onda potansiyel olarak etki etmiş, meydana gelen o 
fiilin sevap ve günah diye nitelenmesine vesile olmuş olur ki buna da 
"kesb" denir.

İnsanlardaki hâdis kudretin böyle bir etkiye uygun olması ilâhî de­
lillerin tamamlanması hikmetine bağlıdır. Artık hiç kimse kendi fiille­
rinden dolayı yüce Rabb'ine karşı itiraz etme yetkisine sahip değildir.

İşte Cenâb-ı Hak kullarının seçimine kalmış fiillerini daima onla­
rın seçim ve iradelerine uygun yarattığı -mesela hayrı isteyenler hak­
kında hayrı, şerri seçenler hakkında şerri yarattığı- için söz konusu fiil­
ler kullara nispet edilir ve herkesin fiillerinde kendi iradesi esas olmuş 
olur. Bundan dolayı küfür ve günahı tercih edip seçenler kendi irade 
ve kudretlerini kötüye kullanmış olur, irade ve ilâhî kudretin o şekilde 
taalluk etmesine sebep olacaklarmdan daha sonra maruz kalacakları 
zarardan dolayı kadere bahane bulmaya hakları yoktur.

KULLARIN FİİLLERİ HAKKINDA KADERİYYE'NİN İNANCI

Kaderiyye mensupları, Cenâb-ı Hakk'ı kötülükleri yaratmaktan 
tenzih etmek için insanlara bir çeşit yaratma sıfatı isnat etmiş, Allah'ı 
tenzih etmeye çalışırken Allah'ın birliğine ortak koşmaya varacak bir 
hataya düşmüşlerdir.

Onlar şöyle söyler: Allah Teâlâ zorunlu fiillerin yaratıcısıdır, ihti­
yarî fiillerin yaratıcısı değildir. Herkes kendi ihtiyarî fiillerini yaratır,



meydana getirir ve bu hususta kazâ ve kadere tâbi olmaz. Eğer böyle 
olmasaydı mükellefiyetin ortadan kalkması gerekirdi. Aksi takdirde 
cebir olması gerekirdi ve insanlar mecburi olarak yaptıkları şeylerden 
dolayı sorumlu tutulmuş olurlardı. Bu durum ise İlâhî adalete zıttır. Şu 
da var ki emir ile irade birdir. Mademki Cenâb-ı Hak küfür ile kötülü­
ğü emretmez. O halde bu gibi kötü fiilleri de irade etmez.

Kaderiyye'nin bu düşüncesi tamamen bir aşırılıktır. Kulları yaratı­
cı vasfına yükseltmek nasıl câiz olabilir? Cenâb-ı Hak kulların fiillerini 
kendi irade ve tercihlerine göre irade ve var etmektedir. Dolayısıyla 
bu durumda niçin cebir söz konusu olsun? Emir ile irade ise bir ve 
ötekinin olmasını gerektirici değildir. Birçok kez bir şey emredildiği 
halde o şeyin vücuda gelmesi arzu edilmez. Nitekim bazan bir zat hiz­
metçisinin itaatsizliğini başkalarına göstermek için ona yapmayacağı 
bir şeyi emreder ve kendisi de emretmesine rağmen kalben o şeyin 
yapılmamasını ister.

"Oysaki sizi ve yonttuğunuz şeyleri Allah yarattı" (Sâffât 37/96) gibi bir­
çok âyet-i kerime varken insanların kendi fiillerinin yaratıcısı olduğu­
na nasıl inanabiliriz? İnsanlar kendi fiillerinin ayrıntılarını bilemezler. 
Mesela beş saniyelik bir mesafe içerisinde ayaklarının kaç defa hareket 
etmiş olduklarını idrak etmekten bile gafildir. Hiç böyle bir gafletle 
yaratıcılık bir arada olur mu? Bununla birlikte bu düşüncelerinden do­
layı Kaderiyye tekfir edilemez. Çünkü onlar kulu her yönden yaratıcı 
olarak kabul etmiyor sadece, "Kul kendi fiilini Cenâb-ı Allah'ın ona 
verdiği araç ve vasıtalar sayesinde yaratır ve var eder" derler.

Üzülerek ifade etmem gerekir ki bir zamandan beri bazı yazarlar 
tarafından yaratma fiili insanlara isnat edilmektedir. Bu gibi tabirler

Allah'tan başka bir yaratıcı var mı?" (Fâtır35/3);



konuşma âdabına, dindarlığa zıt olduğundan kullanılmamalıdır. Hat­
ta Kaderiyye'nin öncüleri bile yaratma kelimesini doğrudan doğruya 
insanlara isnat etmekten çekinmişlerdir.

KULLARIN FİİLLERİ HAKKINDAKİ CEBRİYYE'NİN 
GÖRÜŞÜ

Cebriyye mezhebi sadece kazâ ve kaderi dikkate alarak tamamen 
cebrî görüşü savunmuş, yüce Allah'ı acizlik ihtimalinden tenzih etme­
ye çalışırken farkında olmaksızın Allah Teâlâ'ya bir çeşit zulüm şaibe­
si isnat etmiştir. Bunlara göre kulların bütün fiillerinin yaratıcısı şanı 
yüce olan Allah'tır. Kulun hiçbir fiilinde irade ve tercih hakkı yoktur. 
İnsanların hareketleri diğer canlıların hareketleri gibidir. Kulların ter­
cih etme imkânının olması onların yaratıcı olmasım gerektirir. Halbuki 
yaratıcılık yalnız yüce Allah'a mahsustur.

Ayrıca Cenâb-ı Hakk'm ezelî ilmi, kullarm fiillerinden önce mev­
cuttur. Artık bu fiillerin ortaya çıkması zaruridir. Aksi takdirde ezelî 
olan İlâhî bilginin değişmesi gerekir ki tevhide inanan hiç kimse bunu 
söylemez.

Cebriyye mezhebinin bu görüşleri tefrite kaçmaktan ibarettir. İn­
sanların birtakım ihtiyarî fiillere sahip oldukları nasıl inkâr edilebilir? 
Özellikle tercih hakkına sahip olmak neden yaratıcılık vasfını gerek­
tirsin? Yaratan ancak Allah Teâlâ'dır. Kul ise kâsibdir, yani eylemi ya­
pandır. İnsan kendisine verilmiş olan araç ve sebepleri arzu ettiği bir 
eylemin ortaya çıkması için sarfeder. Her şeyi hikmetle yaratan Allah 
da o fiili kulun arzusu yönünde yaratır.

Ezelî olan İlâhî bilgi ise kulun irade ve seçme hürriyetine asla mani 
değildir. Çünkü Allah'ın ilmi bilinen şeylere tâbidir.141 Yani Cenâb-ı 
Hak olacak olan şeyleri olacağından dolayı bilir, yoksa bildiği için o 
şeyler meydana gelmez. Mesela astroloji ilmine sahip olan bir kişi önü­
müzdeki falanca günün şu dakikasında güneş tutulması olacak diye 
önceden bilip haber verir fakat bu kişinin bu şekilde bu bilgiye sahip

141 Nâşir: Aslı Allah'ın ilmi mâluma tâbidir.



olması güneş tutulmasını gerektirmez. Aksine o tarihte güneş tutul­
masının meydana gelecek olması o kişinin bunu bilmesine sebep olur.

Bundan dolayı ilâhî bilginin bizden meydana gelecek fiillerle iliş­
kisi, bu fiillerin kendi tercihlerimizle meydana gelmesi itibariyledir. 
Yoksa bu fiillerin meydana gelmesi ilâhî bilgiden dolayı değildir.

Bununla birlikte Allah Teâlâ'ran ilim ve iradesi kendi zâtî fiilleriy­
le de ilişkilidir. Halbuki yüce Allah kendi iradesiyle mutlak fâildir.142 
Eğer Allah'ın olayları bilmesi tercih etmeye engel olsaydı Cenâb-ı Hak 
zorunlu olarak143 mutlak yapan olması gerekirdi. Oysa bu görüşü Ceb- 
riyye bile söylememektedir.

Şu husus da düşünülmelidir ki eğer insanların tercih hakkı ve 
kudreti olmasaydı, kendilerinin yaptığı fiillerden dolayı asla sorumlu 
tutulmamaları gerekirdi.

Halbuki,

“Onların yaptıklarına karşılık olarak" (Secde 32/17) âyet-i kerimesi bu so­
rumluluğun var olduğuna tanıktır.

Gerçek şu ki bazı Kur'an nasları, insanların küllî bir kudret ve mut­
lak bir iradeden mahrum olduklarını, bütün yaratılmışların üstünde 
ezelî bir iradenin, muazzam bir ilâhî kudretin var olduğunu ifade et­
mektedir. Fakat bu naslarm hiçbiri insanların cüz'î bir iradeden, sınırlı 
bir kudretten mahrum olduğuna delalet etmez. Bu tür şer'î naslar, in­
sanların acizliklerini ifade ederek, kendilerini kibir ve gurura düşmek­
ten korumaları hikmetini barındırmaktadır.

Özetle Cebriyye mezhebinin bu husustaki inancı o kadar zayıftır ki 
günümüzde böyle bir mutlak cebrîliğe inanan İslâm mezhebi kalmamış­
tır. Zaten küçük bir gruptan ibaret olan Cebriyye mezhebi Ehl-i sünnet 
ve'l-cemâat'in ikna edici ve haklı delilleri karşısında varlığım koruya-

142 Nâşir: Fâil bil-ihtiyar.
143 Fâil bil-icâb.



mayıp hicrî dördüncü asrın başlarında yok olmuştur. Batılılar aşırı ce- 
birci olan bu düşünce grubu için "fatalizm" kavramını kullanırlar.

88. Tabiat Kanunları

Kâinatta hüküm süren birtakım fıtrî kanunlar ve tabii kuvvetler, 
olaylar dizisinin basit sebeplerinden ibarettir. Bunların hiçbiri hakiki 
etken değildir. Bunların hepsi kadîm olan yüce yaratıcının kazâ ve ka­
derine tâbi olarak ve Allah'ın ezelî iradesi sebebiyle devam eden ve 
insanların irade ve tercihlerine engel olmayan şeylerdir. Bütün kâinat 
olaylarını ve özellikle beşerî fiilleri bir kısım maddi, tabii ve sonsuz illet 
ve sebeplerin zorunlu neticeleri olarak kabul edenlerin bu konulardaki 
görüşleri, hem semavî dinlerin ulvî hükümleriyle, hem de beşeriyetin 
vicdanî kanaat ve tecrübeleriyle reddedilmiş ve ilmen çürütülmüştür.

Özetle illet ve sebepler silsilesinin sonsuz bir şekilde devam edeceği 
kesin delillere göre imkânsızdır. Bununla birlikte illet ve sebepler silsile­
si, sonsuz surette devam etse bile -bu silsilenin gerek her halkası ve ge­
rek bütünü sonradan yaratılmış ve mümkün olduğundan- vâcibül-vü- 
cûd olan ilk fâile ve bir yüce yaratıcıya zorunlu olarak muhtaçtır.144

144 İllet ve sebepler silsilesi ve bütün olaylar imkân dahilinde olduğundan zaruri olarak bir 
vâcibü'l-vücûda (zatıyla var olan) dayanır ve onda son bulur. Çünkü mümkün olan her 
şey ne yaratılmasında ne de var olmasmda bağımsız değildir. Mümkün olan bir şeyin 
varlığı ve yokluğu eşittir. Vâcibül-vücûd olan bir tercih sahibi ve etken bulunmasay- 
dı mümkün olan şeyler meydana gelemezdi. Yoksa tercih edici bulunmadan bir tercih 
gerekli olurdu. Bir şey (kendi kendine) meydana gelmeyince, zaruri olarak başkasını 
meydana getiremez. Zira bir şey meydana getirmek varlık sahibi olmaktan bir fer'dir ve 
var olmaktan sonra gelir. Bundan dolayı mümkün olanların zorunlu bir varlığa dayanıp 
muhtaç olmaları hakikat, sonsuz bir teselsül ise bâtıldır.

Şöyle de denilebilir ki: Eğer bir vâcibül-vücûd bulunmasaydı geçmişte mümkinattan 
hiçbir şeyin bulunmaması gerekirdi. Çünkü o takdirde mümkinatm varlığını yokluğu­
na tercih edecek bir tercih ediciye ihtiyaç vardı. Aynı şekilde gelecekte de mümkinattan 
bir şey olmaması gerekirdi. Zira gelecekte olacak olanı var edecek bir varlık bulunma­
mış olurdu. Halbuki mümkinat silsilesi vardır. Öyle ise bir vâcibül-vücûd da vardır ve 
bu silsile O'nda son bulur.



AÇIKLAMA

Biz bu tabiat âleminde bir kısım yasaların var olduğunu görmek­
teyiz. Kâinattaki bütün işler bir ahenk ve düzen içerisinde cereyan 
ediyor. Aynı sebepler daima aynı olayları meydana getiriyor. Varlık 
alanına çıkan her şey; elektrik, ışık, hareket gibi bir kısım kuvvetlere 
tabii olarak boyun eğiyor. O halde kâinat sistemi bir kısım kuvvetle­
re karşı aciz midir? Her şey mecburi ve zorunlu olarak mı meydana 
geliyor? Canlı ve cansız varlıkların hiçbiri hürriyet ve tercih hakkına 
sahip değil midir? İşte akla gelen bu sorular farklı fikir ve düşüncelerin 
ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Güzel bir din terbiyesiyle zihinlerini 
aydmlatamamış birçok kimse bu konularda şaşırıp kalmış, kendilerini 
dalâlet ve ateizme düşmekten kurtaramamışlardır.

Biz kâinatta birtakım yasaların ve kuvvetlerin varlığını, kâinatın 
bir kısım sebep ve sonuçlarla varlığını devam ettirdiğini kabul ederiz. 
Mesela, suyla birçok şey büyüyor, güneşin yaydığı sıcaklık ve ışıkla bit­
kiler olgunlaşıyor, çiçekler açılıyor ve hava hareketlerinin değişmesiy­
le hayatı idame ettirmek mümkün oluyor. İşte bunlar birer hakikattir. 
Fakat şuna da inanırız ki kâinata bu özellik ve kuvvetleri veren sadece 
alîm, hakîm ve kudret sahibi olan yüce yaratıcıdır. Sırf ilim ve hikmeti­
nin kemal bir neticesi olarak bunları meydana getirmiş ve bunları olay­
lar zincirinin devam etmesi için birer basit sebep olarak yaratmıştır.

İCÂBİYYE/MADDECİ CEBRİYYE MEZHEBİ
(DETERMİNİZM)

Öyle görülüyor ki Batılılar'm "determinizm" dedikleri ekolün 
mensupları bu hakikati göremiyor. Bunlar bütün bu kanunları ve kuv­
vetleri hakiki birer etken kabul ediyorlar. Bunlara göre kazâ ve kader 
bu âlemde hükümran olan tabii kanunlardan başka bir şey değildir. 
Her hadise tabiatın değişmez olan kanunlarına tabidir. Her fiil önce­
den ve geçmişte olan şeylerin zaruri bir neticesidir. Bütün canlı ve can­
sız mahlûkat tabii kanunların mutlak hegemonyasmdadır. Hiçbirinde 
ne hürriyet ne de iktidar vardır. İnsanların kendilerini tercih eden ve 
irade sahibi olarak zannetmeleri bir hayalden ibarettir.



İşte düşünceleriyle bu sıradan sebeplerin ötesine nüfûz edemeyen 
basiretsiz insanlar, âdemoğlunun hürriyet ve iradeden mahrumiyetini 
şu delillerle ispata çalışmaktadırlar.

1. Mademki bütün olaylar tabii yasaların varlığına dayandığına 
göre insanların ihtiyarî fiillerini gerçekleştirmesi düşünülemez. Zira 
ihtiyarî fiillerden her biri bu kanunları değiştiren hayret verici bir şey 
olur. Halbuki tabii kanunlar değişmezdir.

2. İnsanlardan ortaya çıkan her fiil bir sebepler silsilesinin zaruri 
neticesidir. Her insan bilerek veya bilmeyerek birçok etkinin tesiri al­
tında bulunur. Artık bu durumla beraber insanın hürriyete, seçebilme 
imkânına sahip olduğu nasıl söylenebilir?

3. Bir insan düşünün ki bir fiili yapmakla terketmek arasmda tered­
düt ediyorsa şüphesiz ki bu tereddüt diğerine muhalif birtakım zaruri 
sebeplerin doğal neticesidir. Sonra bu sebeplerden hangisi galip gelir­
se insan ona tâbi olarak onun yol gösterdiği tarafı kabule mecbur olur. 
Demek ki insan o galip sebebin etkisi altında aciz bulunur. Dolayısıyla 
bu şekilde yaratılmış birinde nasıl hürriyet ve seçme gücü bulunabilir?

4. İnsan en fazla arzuladığı ve özlediği şeye teveccüh gösterir. Hal­
buki istek ve arzular zorunlu bir iştir. O halde böyle bir emri gerektiren 
şey tabii olarak zorunlu olarak bilenen bir fiilden ibaret olur.

5. İnsanlardan aynı zaman zarfında ortaya çıkan birtakım hare­
ket ve eylemler daima aynı sayıda olmaktadır. Mesela her yıl nikâh, 
boşanma, intihar, ölüm kazaları gibi bir kısım olayların yaklaşık sabit 
bir sayıda olduğunu istatistik veriler göstermektedir. O halde beşerî 
fiillerin umumi ve dâimî yasalara tâbi olduğu ortaya çıkyor ki bu du­
rumun insan hürriyeti ve seçme kabiliyetinin olabileceği düşüncesiyle 
bağdaştırılamaz.

MADDECİ CEBRİYYE (DETERMİNİZM) MEZHEBİNİ RET

Maddeci deterministlerin şu sayılan delillerinden hiçbiri beşeriye­
tin hürriyet ve iradeden yoksun olduğunu ispat edecek kuvvete sahip



değildir. Bu delillere karşı gayet ikna edici cevaplar verilmiştir. Biz 
bunların bir kısmını genel olarak ifade ediyoruz.

1. İhtiyarî fiillerin var olması neden tabii yasaları ihlal etsin? İh­
tiyarî fiiller de bu yasalar gibi insanlık âlemin fıtrî bir gerekliliğidir. 
Evet... Tabii kanunlar daima aynı olayları meydana getiriyor. Fakat bu 
kanunlar üzerinde diğer bir illetin mesela cüz'î iradenin dahil olma­
sıyla başka bir hadisenin meydana gelmesi akla uzak değildir. Böyle 
birtakım farklı farklı illetlerin araya girmesi üzerine bazı yeni eserlerin 
meydana gelmesinde ne mahzur vardır? Zaten tabii kanunların değiş­
mez olduğu da kesin kabul görmüş değildir (65. maddeye bakınız).

2. Farzedelim ki insanların bütün fiilleri, birtakım illet zincirleri­
nin zorunlu birer neticesidir. O halde insanların irade ve seçme kabili­
yetleri de bu illetler zincirinin tamamlayıcısıdır. Eğer insanların irade 
ve ihtiyarları zaruri olarak dahil olmayacak olsaydı illetler zinciri ta­
mamlanmayacağından sevap fiilleri de meydana gelemezdi. İnsanlar 
ise sahip oldukları irade ve kudret sayesinde nefislerim birçok tabii 
etkenden koruyarak güç sahibi olurlar ki bunun inkârı imkânsızdır.

3. Bazı farklı sebeplerin varlığı bir fiili yapıp yapmama hususunda 
insanı tereddüde düşürebilir. Ancak bu sebeplerden hangisinin daha 
kuvvetli olduğunu biz ne ile anlayabiliriz? Fîakikatte sonuca götüren 
sebebin kesin bir sebep olduğunu bize bildirecek hiçbir araç yoktur. 
İhtimal ki bir insanı başka başka istikametlere yöneltmek isteyen farklı 
iki sebepten biri o insanın cüz'î iradesi ile kuvvet bularak o sayede 
fiilin ortaya çıkmasına sebep olmaktadır. Bundan dolayı bu gibi sebep­
leri hakiki bir sebep olarak kabul ederek beşer iradesini inkâra kalkış­
mak doğru olamaz.

4. İnsanlardaki şevk ve arzunun zaruri olması fiilin meydana gel­
mesini zorunlu kılmaz. İnsan daima arzuladığı şeyi irade etmez, bazan 
arzuladığı şeyin tersine tercihte bulunur. Şevk ve arzu, cüz'î iradenin 
basit sebeplerinden ibarettir. Bunların mahiyetleri başka başkadır. 
Şevk ve arzu bize nispetle zaruri bir durum olabilir. Cüz'î irade ise 
böyle değildir. Bundan dolayı zevk ve arzunun zorunlu olmasından 
dolayı ne fiilin ne de cüz'î iradenin zorunlu olması gerekir.



5. İstatistikî bilgi zandan ibaret olduğundan dolayı hiçbir şeyi ke­
sin olarak ispat edemez. İstatistikî bilginin birçok eksik yönleri vardır. 
İstatistiklere bağlı olarak çıkarılan sonuçlara tamamıyla itimat oluna­
maz. İstatistik iktisatçılara hizmet edebilir ancak psikoloji ve sosyolo­
jide hüküm koyamaz.

İNSANLARIN SEÇME HÜRRİYETİNDEN YOKSUN
OLDUĞUNU DÜŞÜNMEK DOĞRU DEĞİLDİR

Acaba insanları birtakım varlıklar gibi hürriyet ve seçme kabili­
yetinden yoksun kabul etmek nasıl düşünülebilir? Sürekli müşahede 
edip durduğumuz şu varlıkları bir düşünelim. Şüphe yok ki cansız 
varlıklarda irade ve hürriyet namına bir şey mevcut değildir. Alemleri 
yaratan Allah cansız varlıkları tabii yasalara tamamen uyacak şekilde 
yaratmıştır ki bunlar hakkında mutlak bir cebir vardır. Bunlar hakkm- 
daki yaratma durumu hiçbir cüz'î iradenin varlığına bağlı değildir.

Bitkiler kısmında ise başka bir durum görülmektedir. Bunlar bü­
yüyor, mesela çiçekler güneşin ilk doğuşuna karşı hoş bir şekilde açı­
lırken yine güneşin yakıcı hararetine karşı duramayarak kendisini top­
layıp duruyor.

Hayvanlara gelince, bunlarda bir çeşit irade ve tercih müşahede 
olunuyor. Her biri hayatını idameye hizmet eden gıdayı elde ediyor ve 
gerektiğinde hayatını müdafaaya çalışıyor.

İnsanlarda ise iş tamamen başkalaşıyor. Bunlarda sorumluluğu 
gerektirecek irade ve kudretin var olduğu tamamen ortaya çıkıyor. 
Bir olgunluk timsali olan insan akıl ve zekâsı sayesinde fıtrî kuvvetleri 
kendi hayatî menfaatleri yolunda kullanmaya güç yetiriyor, en kuv­
vetli hayvanları bile kendi hizmetine ve hegemonyasına alıyor. Geliş­
mek için gerekli olan şeyleri yaparak birçok keşfi başarıyor. Aynı şekil­
de mükerrem bir varlık olan insan ulûhiyyet fikrine sahiptir. Bazı İlâhî 
hükümlerle fiil ve davranışlarından dolayı sorumlu tutulmuştur. Bu 
şekilde yaratılmış olan bir varlığı irade ve tercih etme hürriyetinden 
nasıl yoksun kabul edebiliriz?



Eğer insanlarda irade ve hürriyet olmasaydı insanlık âleminde ne 
sorumluluktan ne de ahlâkî faziletlerden bir eser var olabilirdi. Her­
hangi bir fikir ne ahlâkî ne de ahlâkî olmayan şeklinde değerlendiri­
lebilirdi. Nitekim cansız varlıkların hareketleri böyle bir nitelikle ta­
nımlanamaz. Öyleyse birtakım kişileri yaptıkları cinayetlerden dolayı 
mazur görerek haklarında kanunî takipte bulunmamak gerekmez mi?

Özetle insanların hürriyet sahibi oldukları hem şer'î olarak hem de 
aklen sabittir. Milyonlarca insan kendisinin irade ve seçme kabiliyeti­
ne sahip olduğuna vicdanen inanmış ve buna kendisi şahitlik etmek­
tedir. Binaenaleyh insanları seçme hürriyetinden yoksun olarak kabul 
etmek asla doğru değildir.

İSLÂM'DAKİ CEBRÎ DÜŞÜNCE ile MADDECİ 
DETERMİNİZM ARASINDAKİ FARK

Maddeci determinizm düşüncesi çok hatalıdır. Cebriyye mezhe­
biyle aralarında ciddi bir fark vardır. Şöyle ki cebrî düşünce insan­
lardan hürriyet ve iradeyi kaldırarak bütün irade ve kudreti kâina­
tın yaratıcısı şanı yüce olan Allah'a izafe edip bütün hadiseleri sade­
ce Cenâb-ı Hakk'm birer hikmet eseri olarak kabul ediyor. Maddeci 
deterministlerin çoğunluğu ise sadece tabiatı, tabiattaki kanunları ve 
kuvvetleri dikkate alıyor, bunların üzerinde büyük bir kudret sahi­
binin, gerçek bir yaratıcının varlığım ihmal ediyor ve kazâ ile kaderi 
tabiatın değişmez yasa ve kanunlarından ibaret görüyor. Bu bakış açı­
sının neticesinde, kâinatı yaratan ve yasalarını koyan yüce Allah'ı hiç 
dikkate almıyor.

Halbuki gerçekte kazâ ve kader tabiattaki kanun ve ilkelerden iba­
ret değildir. Bunun aksine kâinatı yoktan var eden yüce Allah'ın kâi­
nata yerleştirdiği tabiat kanun ve ilkeleri ve de bu kanunlar sebebiyle 
silsile halinde olayların ortaya çıkmasının takdir edilmesidir.

Özetle tabiattaki bütün sebepler ve sonuçlar Cenâb-ı Hakk'm ira­
de ve kudretiyle vücuda geldiğinden dolayı bunlardan hiçbiri Allah'ın 
kazâ ve kaderinin dışında değildir.



89. Kazâ ve Kader İnancı Hakkındaki Yanlış Değerlendirmeler

Kazâ ve kadere iman etmek farz olmakla beraber bunlara sığın­
mak câiz değildir. Yani insanların eylemleri, vâki olmasının ne önce­
sinde ne de sonrasında kazâ ve kadere isnat edilebilir.

Mesela, bir kimsenin "kader böyledir" diyerek bir kötülüğe yö­
nelmesi veya bir kötülüğü işledikten sonra "kader böyleymiş" demesi 
özür olarak kabul edilemez.

Kazâ ve kadere itimat ederek sebeplere sarılmayı bırakmak ve se­
beplere sarılmayı tevekküle aykırı görmek câiz değildir. Zira Cenâb-ı 
Hak hadiseleri birtakım sebeplere bağlamıştır. Kâinat düzeni İlâhî ya­
salarla145 devam ettiğinden bu yasalara uymak gerekir.

AÇIKLAMA

Müslümanlar kazâ ve kadere iman etmekle mükelleftirler. Fakat 
müslümanlar hiçbir zaman kazâ ve kadere sığınarak kendi sorumlu­
luklarından kaçamazlar.

Mesela bir müslüman, "Takdir-i İlâhî böyledir" diyerek bir kö­
tülüğe yönelmesi veya bir kötülüğü işledikten sonra, "Ne yapayım, 
takdir-i ezelî böyleymiş" demesi özür olarak kabul edilemez. Çünkü 
takdir-i İlâhînin ne şekilde olduğu, kötülüğün vuku bulduğu ana ka­
dar bizim tarafımızdan bilinmemektedir. Biz kendi ihtiyarî fiillerimizi, 
öncesini keşfedemediğimiz ezelî bir takdire isnat edemeyiz. Belki tak- 
dir-i İlâhînin bu şekilde ortaya çıkmasına kendi seçimlerimizle sebep 
olduğumuzdan dolayı sorumlu oluruz.

KAZÂ ve KADERE GÜVENEREK SEBEPLERE
SARILMAKTAN VAZGEÇİLEMEZ

Müslümanların kazâ ve kadere güvenerek sebeplere sarılmayı 
terketmesi câiz değildir. Çünkü Cenâb-ı Hak bütün sebeplerin yara­
tıcısıdır. Her şeyi bir sebebe bağlamıştır. Mesela, hayatın devamlılığı 
için yiyecek ve içecekleri yaratmıştır. Öncelikle bu sebepleri, ardından

145 Nâşir: Âdât-ı ilâhiyye.



da sonuçlarını meydana getirmek sünnettullah146 gereğidir. Biz insan­
lar daima ilâhî yasaların işleyişini dikkate alarak gerek geçimimizi te­
min etmek için, gerekse de ilerleme ve yükselmemiz için gerekli olan 
sebeplere sarılırız. Yoksa "kader ne ise ortaya çıkar veya ben Allah'a 
tevekkül ediyorum" diyerek sebeplere sarılmayı terkedemeyiz. Böyle 
bir hareket İslâm'ın ruhuna ve hikmete aykırıdır.

SEBEPLERE SARILMAK TEVEKKÜLE MANİ DEĞİLDİR

Gerçekte biz her hususta takdir-i İlâhîye razıyız. Yüce Allah'a te­
vekkülümüz tamdır ve O'na güveniriz. Bu anlayış bizim kulluk göre­
vimiz olduğu gibi en güzel haslettir. Biz bu şekilde hem vicdanımı­
zın rahat olmasını sağlarız hem de zihnimizi ve ruhumuzu en saf bir 
inançla süslemiş oluruz. Bizim bu şekilde sebeplere sarılmamız Allah'a 
olan tevekkül ve güvenimize engel değildir. Zira,

"Kararını verdiğin zaman artık Allah'a dayanıp güven"  (Âl-i imrân 3/159) 

âyet-i çelilesi bizi bu şekilde düşünmeye sevketmektedir.

Evet, biz öncelikle sebeplere sarılır, sonra da Allah'a tevekkül ede­
riz. Mesela çiftçiysek önce tarlamızı sürer, tohumu toprağa atar, ge­
rekiyorsa toprağı sular, ayrık otlarını da koparırız. Bunlar mahsulün 
ortaya çıkması için birer sebeptir. Bizim elimizden gelen de ancak bu- 
dur. Bu arada toprağa ektiğimiz tohumun yeşermesi, doğal âfetlerden 
korunmasını Rabbimiz'e havale eder, hayatımızın devamı için gerekli 
olan tahıl ürünlerinin yetişmesini bir ilâhî lutuf olarak Allah'tan bekle­
riz. İşte tevekkülümüz de bu şekilde ortaya çıkar.

Cenâb-ı Hakk'a tevekkül ederek devesini bir yere bağlamadan Resû- 
lullah'm huzuruna gelen kişiye Peygamber Efendimiz [sallallahu aleyhi ve- 

sellem], "Çık, deveni bağla sonra tevekkül et”U7 diye uyarıda bulunmuştur.

146 Nâşir: "Allah'ın koyduğu kanun, tertip ettiği düzen" anlamına gelen bir Kur'an kavra­
mıdır (bk. Nisâ 4/25-26; Ahzâb 33/37-38).

147 Tirmizî, Kıyâme, 60.



GAYRİ MÜSLİMLERİN MÜSLÜMANLARIN KAZÂ ve
KADER HAKKINDAKİ İNANÇLARINI YANLIŞ ANLAMASI

İslâm dininin kazâ ve kader ile sebeplere sarılma hakkında telkin 
ettiği nezih inanç bu şekildedir. Ne yazık ki dinimizin bu ulvî haki­
katlerine vâkıf olmayan bazı Batılılar, kendi çevrelerinde maddeci 
determinizmin ne kadar yaygın olduğunu görmezden gelerek, müs- 
lümanlarm kabul ettikleri kazâ ve kader inancını mutlak cebrî bir gö­
rüş olarak anlamışlardır. Bu Batılılar'a göre müslümanlar kendilerini 
tamamen seçme hürriyetinden mahrum zanneder. Onlara göre hiçbir 
müslüman ne tedbir alır ne sebeplere sarılır ne de tabii yeteneklerinden 
istifade etmeyi akima getirir. Bütün müslümanlar ömürlerini tevekkü­
le sığınarak tembellik ve miskinlik içerisinde geçirirler. Bundan dolayı 
da her türlü gelişmeden ve huzurlu bir hayattan mahrum kalırlar.

Bu müslümanlar hakkında ne kadar yanlış bir kanaattir!... Ne ka­
dar büyük bir ön yargıdır!...

Daha önce de açıkladığımız üzere bugün İslâm dünyasında cebrî 
düşünceye sahip bir mezhep mevcut değildir. Kazâ ve kadere inan­
mak, yüce Allah'a tevekkül etmek ve güvenmek hiçbir zaman müslü- 
manlarm ilerlemesine engel ve dünyevî işlerden geri kalmasına neden 
olmamıştır. İslâmiyet'in yükselme devirlerinde yaşayanların üstün va­
sıfları dünya tarihinin en parlak sayfalarını süslemektedir. Bu kişiler, 
o yoldaki nezih inanç ve itimatları sayesinde pek kısa bir zaman zar­
fında dünyanın doğusunu ve batısını hâkimiyeti altına almış, en güçlü 
kavimlerin asırlarca başaramadıklarını bir asır içinde gerçekleştirmeye 
muvaffak olmuştu. Onların Allah'a olan güven ve tevekkülleri kendi­
lerini asla tembellik ve miskinliğe sevketmemiş, bilakis bu sayede en 
parlak ahlâkî olgunluğa erişmişlerdi. Yine bu sayede müslümanlar son 
zamanlarda uğradıkları birçok musibete ve talihsiz durumlara karşı 
metanetlerini kaybetmemişlerdir.

Acaba hangi millettir ki bir yüce yaratıcının varlığına inansın da 
onun kazâ ve kaderine inanmasın? Acaba hangi insandır ki kadîm olan 
bir mâbudun aciz bir kulu olduğunu itiraf etsin de O'nun yüce zatına 
tevekkül edip güvenmesin? Ona yakışan tevekkülünün mutlak bir cebrî



düşünceye varmaması, sebeplere sarılmayı tevekküle engel görmeme­
si, bütün müslümanlar gibi saf bir inanca sahip olarak hem kazâ ve ka­
dere iman edip hem de sebeplere sarılmayı bir görev kabul etmesidir.

Bugün îslâm âleminde var olan gerileme ise başka etkenlerin ve 
sebeplerin olumsuz sonucudur. Kazâ ve kaderi yanlış anlayanlara, 
Hakk'a tevekkül etmeyi yanlış açıklayanlara yazıklar olsun!...

90. Allah'ın Fiillerinde Hikmet

Cenâb-ı Hakk'm bütün ilâhî fiilleri birtakım hikmetleri ve masla­
hatları içerir. Allah'ın yarattıkları arasında boş yere yaratılmış bir şey 
mevcut değildir. Hayır ve şer sûretinde ortaya çıkan her şey Hak'tan­
dır. Bütün her şey Allah Teâlâ'nm kazâ ve kaderine uygun olarak hik­
met ve maslahatlar barındırır. Çünkü Cenâb-ı Hak ilim ve hikmetle 
muttasıf, yaratmasında eşi benzeri olmayandır.

AÇIKLAMA

Allah Teâlâ alîm ve hakîm bir yaratıcı olduğundan dolayı elbette 
bütün fiilleri birçok hikmet ve maslahat içerir.

Hikmet ve maslahat denilen şeyler, âlemin düzeni ve yaratılmış­
ların yararıyla ilgili olan işler demektir. Şüphe yok ki Allah'ın fiilleri 
hikmet ve maslahata göredir. Şunu ifade etmeliyiz ki bazı ilâhî fiiller­
deki hikmet ve maslahatları tam olarak farkedemediğimizden bunları 
hakkıyla anlayamayız.

Muazzam sanatı karşısında akılların hayrete düştüğü Allah'ı bütün nok­
san sıfatlardan tenzih ve teşbih ederimi

Sonsuz kudreti ile idrakleri aciz bırakan Allah'ı bütün noksan sıfatlardan 
tenzih ve teşbih ederim!



HAYIR ve ŞER HAKKINDA MÜTALAALAR

İnsanlık için anlaşılması zor olan şeylerden biri de "hayır ve şer" 
konusudur. Bu önemli mesele öteden beri insanların zihnini meşgul 
etmiştir. Kâinatta hayır (iyilik) mevcut olduğu gibi şer (kötülük) de 
mevcuttur. Hayır denilen şeylerin yaratıcısı şüphesiz ki feyiz ve bol­
luk sahibi olan Allah'tır. Peki, şer denilen şeyleri yaratan kimdir? Aca­
ba şerri yaratmak merhametlilerin en merhametlisi olan yüce Allah'a 
yakışır mı? İşte bu sorular farklı dinî mezheplerin ve felsefî ekollerin 
ortaya çıkmasına sebep olmuştur.

Birçok kimse Cenâb-ı Hak "şerrin yaratıcısı değildir" diyerek ten­
zihe çalışırken şirk çukuruna düşmüş, yine birçok kimse de bundan 
dolayı ulûhiyyeti inkâr edecek kadar ahmakça tavırlara sahip olmuş­
tur. Bununla beraber aksine akl-ı selim sahibi kimseler hayır ve şer 
şeklinde tecelli eden her şeyin Allah'tan olduğu, her ikisini de yarata­
nın tek olan yüce Allah olduğu konusunda asla tereddüt etmez. Eğer 
âlemde ortaya çıkan bir kısım şerlerin musibetlerin yaratıcısı Allah 
Teâlâ'dan başkası olsaydı Cenâb-ı Allah'ın yaratması sınırlanmış ve bu 
kötülükler kendi iradesine aykırı olarak vuku bulacağından onun rab 
oluşunda -hâşâ- acizlik söz konusu olurdu. Halbuki yüce yaratıcı bu 
gibi noksanlıklardan münezzehtir.

Bununla beraber şerrin Hak'tan olması, şerrin hak olmasını gerek­
tirmez. Cenâb-ı Hakk'm şerre rızası yoktur. Kötülük yapmak meşru 
olarak kabul edilemez.

Allah Teâlâ, hikmet sahibi ve gaybı bilendir. Şerri yaratması nice 
hikmetlere dayandığından onu yaratması asla kötü değildir. Fakat 
olayların âkıbetini anlamaktan gafil olan biz insanlar için kötü olarak 
tanımlanan eylemleri yapmak bizim sorumluluğumuzdadır.

Cenâb-ı Hak, şerri bir hikmete binaen yaratmıştır. Fakat bundan 
korunmak için insanlara doğuştan bir kabiliyet ve ruhî hassasiyet ih­
san etmiştir. Bir insan sahip olduğu bu kuvvet ve kabiliyetler sayesin­
de kendisini kötülüklerden engellemezse şüphesiz ki sorumlu olur.



İçinde bulunduğumuz insanlık âlemi bir imtihan yeridir. İnsan bu 
dünyada olgun davranışları ve hatalarma göre öteki âlemde ya ebedi­
yen saadete kavuşacak ya da ebedî bir cezaya uğrayacaktır. Bundan 
dolayı bu imtihan dünyasında kötülük namına hiçbir şeyin olmaması 
yaratılış gayesiyle bağdaşmaz.

Şu da inkâr edilemez ki bize kötü görünen şeyler canlılar âlemine 
mahsus gibidir. Mesela beşeriyet âleminde düzeni ihlal eden birtakım 
durumlarla karşılaşılıyor. Zavallı insanlık!... İnsanlık birçok faciaya, 
kederlere maruz kalıyor. Birçok ihtiyaç temini ile pençeleşirken daima 
hayatta kalma mücadelesi veriyor. Fakat cansız varlıklarda ise şerrin 
var olduğunu söylemek pek doğru değildir. Cansız varlıklardaki mü­
kemmel ahenk ve intizamı hiçbir şey ihlal etmemektedir.

Birtakım sapkın kimselere göre âlemde birtakım zarar veren, fay­
dasız şeyler ve birçok feci hadiseler meydana gelmektedir. Bunların 
hiçbirinde bir hikmet görülmemektedir. Dolayısıyla oluş ve bozuluşun 
bulunduğu bu âlem yüce bir yaratıcının eseri değildir.

İnsanların her şeyi, her hadisenin bütününü, hikmetini tamamıy­
la idrak etme kabiliyetlerinin olduğunu düşünmek çok yanlış ve gafil 
bir inançtır. Kâinatta tezahür eden milyonlarca hikmetin, maslahatın, 
nadide güzelliklerin varlığını görmeyip de eksiklik olarak gördükleri 
bazı şeylerin mevcudiyetini yaratıcıyı inkâr etmeye delil olarak alma­
ları onlar için çok acınacak bir haldir. Eskiden faydasız olduğu zan­
nedilen birtakım maddelerin daha sonra bilimin ilerlemesi sayesinde 
ne kadar büyük faydaları ve özellikleri olduğu keşfedilmemiş midir? 
Acaba gördüğümüz noksanlıkların arka planında ulvî bir hedef yok 
mudur? Niçin meselenin bu tarafını değerlendirmiyoruz? Bu beşerî 
dünyanın olgunlaşması ancak şu gördüğümüz şekilde hayır ve şerrin 
bir arada olması durumudur. Bazı zehirli maddelerin hekimlerin ça­
lışmalarıyla faydalı ilaçlar haline getirildiği gibi şer sûretinde görülen 
bazı olaylar diğer bazı olaylarla birleşince ne kadar da topluma hizmet 
eden faydalı neticeler ortaya çıkmaktadır. Bununla beraber eşyanın 
mahiyeti zıtlarımn görülmesiyle keşfedilebilir. Birtakım hastalıkların, 
kederlerin var olması sıhhat ve sağlığın kıymetini anlatır. Musibetler



ve sıkıntıların varlığı da insanların parlak fikirler üretmesine ve başarı­
lı olup yüksek mevkiler elde etmesine vesile olmaktadır. İnsanlar kar­
şılaştığı bela ve musibetlerden korunup sulh ve selâmete erişmek için 
yüce yaratıcıya sığmıyor ve böylece ümitle korku arasında bulunuyor. 
Bu suretle de rubûbiyyet ve ulûhiyyetin eserleri tezahür etmiş oluyor.

Birçok şey de vardır ki biz bunların sırrını ve İlâhî yönünü aklımız­
la kavrayamadığından dolayı şer olarak telakki ederiz. Halbuki bun­
ların neticesinde nice gizli hikmetler ve büyük faydalar tezahür edip 
Allah'ın büyüklüğüne delil olur.

Ayrıca hoşumuza gitmeyen, şer olarak görünen birtakım şeylerin 
ilk sebebini niçin hiç düşünmüyoruz? Birçok ferdî ve toplumsal sorun 
vardır ki insanlar bunlara bilmeden sebep olmuşlardır. Sonuçta kendi 
istek ve irademizi kötü kullanıp kâinattaki İlâhî yasalara aykırı hareket 
ederek ve kendi ellerimizle hazırladığımız kötülüklerden dolayı yüce 
yaratıcıya nasıl dil uzatabiliriz?

1 ? j ** O X" 8̂ k t fl / © j 9 0̂*' Ol î j
I ö\j İ V  ^ 1 1 ^ -1  j l

"Eğer iyilik ederseniz kendinize etmiş, kötülük ederseniz de yine kendini­
ze etmiş olursunuz" (İsrâ 17/7).

91. Rızık Meselesi

Her canlının rızkını takdir edip ihsan eden Allah Teâlâ'dır. Çünkü 
O'ndan başka rızık veren yoktur. Nitekim yüce Kur'an'da şöyle buy- 
rulmuştur:

"Şüphesiz ki rızık veren, güç ve kuvvet sahibi olan ancak Allah'tır" (Zâ- 

riyât 51/58).

Helâl rızık olduğu gibi haram da rızıktır. Fakat Cenâb-ı Hakk'm ha­
rama rızası yoktur. Her ferdin rızkı ezelde takdir edilmiş olduğundan 
kimsenin rızkı artmaz, eksilmez ve kimse başkasının rızkını yiyemez.



AÇIKLAMA

Hayat sahibi her varlığın rızkı, yiyip içme ve çeşitli şekillerde ni­
metlerden istifade etmesi için Allah tarafından kendilerine verilen ve 
bahşedilen şeylerdir. Bundan dolayı rızık, helali de haramı da kapsar. 
Ancak Hak Teâlâ harama razı olmadığından bunun sorumluluğu sa­
hibine aittir.

Mu'tezile haramın rızık olmadığı görüşündedir. Onlara göre rızık 
canlıların faydalanmasında şer'î olarak yasaklanmayan şeylerdir. Ha­
ram ise böyle değildir. Eğer haram rızık olarak kabul edilirse bunun 
kötü bir davranış olarak görülmemesi ve sahibine sorumluluk yükle­
memesi gerekir.

Buna cevabımız şudur: Cenâb-ı Hakk'm bir kulunu haram bir şey­
den rızıklandırması, o kişinin kendi tercihleriyle sebeplere sarılmış ol­
masının neticesidir. Bu itibarla Allah'ın haram bir rızkı yaratmasmdan 
dolayı onun fiilleri hakkında -hâşâ- bir kötülük tasavvur edilemez. Bi­
lakis kişi kendi irade ve kudretini gayri meşru bir yolda kullanarak 
yaptığı günah ve kabahati neticesinde elde ettiği haram bir rızık sebe­
biyle sorumlu ve azabı hak etmiş olur.

Ayrıca yaşadığı süre zarfında geçimini tamamen haramla sağla­
mış kişiler bulunabilir ki eğer haramı rızık olarak kabul etmeyeceksek 
bu kişilerin Allah tarafından rızıklandırılmamış olduğunu iddia etmiş 
oluruz. Fakat bu yorum şu âyet-i kerimeye aykırıdır:

"Yeryüzünde yürüyen her canlının rızkı, yalnızca Allah'ın üzerinedir" 
(Hûd 11/6).

92. Ecel ve Mahiyeti

Her canlının hayatı ve ölümü ölümsüz olan şanı yüce Allah'ın ya­
ratması ve takdir etmesiyledir. Hiç kimse takdir edilmiş olan vakitten



evvel hayat sahibi olamaz ve hiç kimse eceli gelmedikçe de hayat ni­
metinden mahrum kalamaz. Bir kimsenin eceli geldiğindeyse bir sani­
ye daha yaşayamaz. Nitekim Kur'ân-ı Kerîm'de şöyle buyrulmuştur:

"Allah, eceli geldiğinde hiç kimsenin ölümünü ertelemez" {Münâfikûn 63/11). 

AÇIKLAMA

Dirilten ve öldüren ancak ezelî bir yaratıcı olan Allah'tır. Yarattıkla­
rının bir kısmına hayat vermiş ve özellikle insanları imtihan etmek için 
hayat nimetini bahşetmiştir. Nitekim şu âyet-i kerime bunu ifade eder:

“O ki hanginizin daha güzel davranacağını sınamak için ölümü ve hayatı 
yaratmıştır" (Mülk 67/2).

Şahsî ömrün sona ermesi için ecel denilen belirlenmiş bir vakit ol­
duğu gibi fertlerden oluşan toplum hayatı için de Allah katında bilinen 
bir son söz konusudur. Her ümmet ve cemaat ne kadar yaşarsa yaşasın 
şu âyet-i kerimenin ifadesi ile bir gün yok olacaktır:

i
9 ' <* JL
j £ l  Ül JSÜ

“Her ümmetin bir eceli vardır" (Yunus 10/49).

ECELİN MAHİYETİ ve MAKTULÜN ECELİYLE VEFATI

Ecel, her hayat sahibinin yaşamının son bulması için Allah 
Teâlâ'mn takdir buyurduğu belirlenmiş vakittir. Herkesin bir eceli var­
dır. Ölüm sebepleri farklı olsa da ecel için değişme ve farklılaşma söz 
konusu değildir. Bundan dolayı maktul de Allah katında belirlenmiş 
olan eceliyle vefat eder. Öldürme fiilinin ardından Allah'ın ölümü ya­



ratması O'nun doğal yasasının gereğidir. Cenâb-ı Hak katilin maktu­
lü öldüreceği zamanı ezelden bildiği için, maktulün ecelini bu minval 
üzere takdir etmiştir. Yoksa daha fazla ömrü olan maktulün hayatını 
katil kısaltmamıştır.

Mu'tezile'ye göre ise maktul eceliyle vefat etmemiş, bilakis katilin 
öldürmesiyle ecelinden önce vefat etmiştir. Eğer öldürülmeseydi daha 
da yaşayacaktı. Bundan dolayı katil kınanır ve cezayı hak eder.

Halbuki ecelin birden çok olmasını gerektiren bu görüş doğru de­
ğildir.

'zhsryt UL5* <0)1 OiU Vl j l  jj-fcjLÜ

"Hiç kimse yok ki ölümü Allah'ın iznine bağlı olmasın" (Âl-i imrân 3/145) 

benzeri birçok kesin naslar bu inanca aykırıdır. Katilin sorumluluğu 
takdir-i İlâhînin ne şekilde olduğunu bilmeden yasaklanmış olan öl­
dürme eylemine girişmesi sebebiyle kötülüğe alet ve kazâ-i İlâhînin bu 
şekilde ortaya çıkmasına sebep olmasıdır.

ÖMRÜN ARTMASI ve EKSİLMESİ

Ömür için artma ve eksilme söz konusu değildir.

"Sadaka ömrü uzatır" u8 gibi hadis-i şerifler bazı ibadet ve taatin öm­
rün artmasına vesile olduğunu beyan etmiş ve bu şekilde hayırlı amel­
lere teşvik edici olmuştur. Çünkü kulların yapacakları ibadet ve taatler 
Allah tarafından ezelde mâlum olduğu için bunların güzel amelleri ve­
silesiyle, Allah tarafından ömürleri ziyade olarak takdir edilmiştir. Yok­
sa önceden takdir edilmiş olan yaşam süreleri sonradan yapılacak olan 
ibadet ve taat sebebiyle yeniden bir artış değildir. Bununla birlikte ba­
zılarına göre ömrün artmasından maksat dertsiz ve kedersiz neşeli bir 
ömür sürdürmekten ibarettir. Gerçekte güzel amellere muvaffak olan 
kişilerin gönül huzuru ve kalbî itminana nail oldukları inkâr edilemez.

148 Bursevî, Rûhuî-Beyân, 4/517; bk. Taberânî, el-Mu'cemüî-Kebîr, nr. 31.



"Ömrün bereketi amelin güzelliğindedir."

TABİİ ÖLÜM ve İHTİRAMÎ ÖLÜM

Kadîm tabiat filozoflarına göre ölüm iki kısımdır. Doğal rutubet 
ve hararetin yok olmasıyla vuku bulan ölüm tabii ölümdür. İhtiramî149 
ölüm ise helâk edici bir etken sebebiyle vaktinden önce gelen ölüm 
demektir. Tabiatçı filozoflar tabii ölüme kadar olan hayat süresini "ta­
bii ömür" kavramıyla ifade eder ve insanların tabii ömürlerinin 120 
yıldan ibaret olduğunu iddia ederler. Gerçekte de insanların çoğunun 
ömürleri bu süreyi aşmamaktadır. İlâhî irade böyle tecelli etmektedir. 
Fakat tabiatçıların bu konudaki kıyasları tam olmadığı gibi şartlarını 
da kapsayıcı değildir. Ayrıca belirtilen bu süreden daha çok yaşayan 
insanlara da rastlanmaktadır.

Eğer hayat sahibi olan insanlar uzun bir ömür yaşayabiliyorsa 
bundan daha çok da yaşayabilirler ki bu da mümkündür. O halde ha­
yatın devam etmesine ancak bazı arızalar engel olabilir. Bu arızalar ise 
zaruri değildir. Bunların vuku bulmaması mümkündür.

Aslında ömür, haddizâtmda tabii değildir. Bir ömrün tabii ola­
rak 120 sene değil, bir dakika bile devamı mümkün değildir. Belki de 
ömür sadece bir Allah vergisidir ve Cenâb-ı Hakk'm dilediği zamana 
kadar devam eder.

Bundan dolayı Hz. Nuh gibi bazı kişilerin çok uzun seneler yaşa­
mış olduklarını akla aykırı görmeye veya bu seneleri aylara ve mev­
simlere yorumlaya gerek yoktur.150

149 Nâşir: Eceli kazâ olarak da isimlendirilmektedir.
150 Hz. Nuh'un kavmi arasında 950 sene bulunduğu âyetle sabittir. "Andolsurı ki biz Nuh'u 

kendi kavmine gönderdik de o bin yıldan elli yıl eksik bir süre onların arasında kaldı" (Ankebût 
29/14). Şüphesiz ki Kur'ân-ı Mübîn Peygamber zamanındaki insanlara hitap ediyor ve 
onların anlayacakları bir şekilde nâzil oluyordu. Bundan dolayı o dönemde yaşayan 
insanlarca bir yılın on iki aydan ibaret olduğu mâlum olduğundan âyette geçen senele-



Zaten kadîm dönemlerde yaşayan insanların fıtrî olarak bir özel­
likleri vardı. Nitekim eski insanlar ile günümüz insanları arasında fik­
rî, zihnî ve bedenî vb. açılardan büyük farklar olduğu bugün iddia 
edilmektedir.

Günümüz doktorlarından biri diyor ki: "Eski insanların çok uzun 
yaşadıkları bugün kabul edilmektedir. O vakit yerkürenin erken döne­
mi olduğu için saf bir havası olduğundan canlıların uzun ömürlü ol­
ması ve neşv ü nemâ bulması mümkün olmuştur. Rusya'da 10.000 sene 
önce yaşadığı zannedilen 'mamut' adındaki fillerin fosilleri bugünkü 
fillerden dört kat daha büyük cüsseye sahip oldukları tahminine sebep 
oluyor. O devirlere ait bitkilerin ve özellikle çınar ağaçlarının da fev­
kalâde büyük olduğu anlaşılıyor."

rin de bu anlamda olması en tabii bir durumdur. Meğerki eski dönemlere ait senelerin 
aylardan veya mevsimlerden ibaret olduğu kesin ve bu bakış açısı Asr-ı saâdet'teki in­
sanlar tarafından da biliniyor olsun. Nitekim Muhyiddin İbnül-Arabî hazretlerine nis­
pet edilen bir tefsir kitabında, "Allah onu öldürüp yüz sene bıraktı" (Bakara 2/259) âyet-i 
kerimesini tefsir ederken eski insanların uzun ömre sahip olabilmeleri ifade edilmekle 
o dönemdeki senelerin aylardan veya mevsimlerden ibaret olabilmesi ihtimali de ileri 
sürülmüştür. En doğrusunu bilen Allah'tır.



ALTINCI BÖLÜM

AHİRET GÜNÜ

93. Ahiret Gününe İman

Ahiret gününe iman etmek farzdır. Ahiret günü, haşir vaktinden 
başlayan sonsuz bir zamandır. Kıyamet, sûrun üflenmesi, bedenlerin haş- 
redilmesi, kitaplarm verilmesi, mîzan, sorgu/sual, havz-ı kevser, şefaat, 
cennet ve cehennem ahiret gününün içerisinde bulunan hususlardandır.

Ahiret ile ahiret günü içerisinde bulunan konular haddizâtmda 
mümkün olan hususlardan olup yüce peygamberlerin kesin şekilde 
meydana gelmiş haberleriyle sabittir. Bundan dolayı her mümin için 
bunları bilip tasdik etmek gerekliliktir.

AÇIKLAMA

İnanılması zorunlu olan dinî konularımızdan biri de ahirete iman 
etmektir.

t. Ahiret günü: Bu kâinatın yok olmasından sonra yeniden birta­
kım âlemlerin varlık sahasına geleceği ve bütün ölülerin tekrar beden- 
lenerek hayat bulacağı günden itibaren başlayan sonsuz bir zamandan 
ibarettir.



2. Kıyamet: Bütün yaratılmışların hayatiyetini kaybedeceği ve bu 
kâinatın Allah katında takdir edilmiş olan ömrü sona erip tamamıyla 
yok olacağı güne denildiği gibi bütün ölülerin tekrar dirilip yaşama 
imkânına kavuşacakları güne de denir. Bu büyük bir kıyamettir.

Her insanın ölümü ise kendi hakkında bir küçük kıyamet demek­
tir. Nitekim bir hadis-i nebevide,

0 s / l  ^  o S
O*oU «LâJ Oto

“Ölen kişinin kıyameti kopmuştur"151 buyrulmuştur.

3. Sûr üflenmesi: Hz. İsrâfil'in [aleyhisselâm] "sûr" denilen ve ma­
hiyeti Cenâb-ı Hak tarafından bilinen bir şeye üflemesinden ibarettir. 
Sûr üflenmesi hadisesi iki defa gerçekleşecektir.

Sûrun birinci üflenmesi: Hz. İsrâfil'in ilk defa sûra üflemesidir ki 
bunun üzerine pek şiddetli bir şekilde meydana gelecek olan bir se­
sin etkisiyle yerde ve gökte bulunanlar -içlerinden bazıları hariç olmak 
üzere- hayatını kaybedeceklerdir.

"Sûra üflenince, Allah’ın diledikleri müstesna olmak üzere göklerde ve yer­
de ne varsa hepsi ölecektir" (Zümer 39/68) âyet-i kerimesi bunu anlatmaktadır.

Sûrun ikinci kez üflenmesi: Hz. İsrafil'in ilk üflemeden bir hayli 
süre sonra ikinci defa sûra üflemesidir ki bunun üzerine bütün ölüle­
rin ruhları yeniden teşekkül eden cesetlerine girerek hepsi yattıkları 
yerlerden kalkacaklardır.

"Sonra ona bir kez daha üflenince, bir de ne göresin, onlar ayağa kalkmış 
bakıyorlar!" (Zümer 39/68) âyet-i kerimesi de bunu ifade etmektedir.

151 Aclûnî, Keşfüî-Hafâ, nr. 2618; Sehâvî, Makâsıdüî-Hasene, nr. 1181.



Sûrun üflenmesinden maksadın, ruhların bedenlere iade edilmesi 
anlamına geldiğine veya temsilî ifadeler olduğuna dair sözler zâhire 
ters olduğundan dikkate değer değildir.

4. Bedenlerin dirilmesi: Mahlûkatm ahiret gününde yeniden 
meydana gelecek olan bedenlerine ruhlarının tekrar girmesinden ve 
bu şekilde "arasat meydanı" denilen geniş, düz, herhangi bir bina 
izinin olmadığı bir mahalde toplanmalarından ibarettir. Bu hadiseye 
ba's, neş'e-i uhra da denilir. Nitekim Kur'ân-ı Kerîm'de,

"Sonra da şüphesiz, sizler kıyamet gününde tekrar diriltileceksiniz" 
(Mü'minûn 23/16) buyrulmuştur.

5. Kitapların verilmesi: Dünyadayken herkesin yaptığı güzel ve çir­
kin amellere dair hafaza denilen meleklerin tuttukları amel defterinin 
sahibine verilmesidir. Amel defteri ahiret gününde müminlere sağ taraf­
larından, kâfirlere de sol ve arka taraflarından verilecek ve her birine,

"Kitabını oku!" (isrâ 17/14) hitabı yöneltilecektir.

Amel defteri denilen bu kitapların dünyadaki kitaplara benzeme­
yeceği mâlumdur. Bunların hakikatini Allah Teâlâ bilir.

6. Mîzan: Mahşer gününde herkesin amellerinin miktarını bildi­
ren bir şeydir ki bununla her şahıs kendi sevap ve günahının miktarını 
öğrenecektir.

"O gün tartı haktır" (A'râf 7/8) âyet-i kerimesi bunu anlatmaktadır. 
İlâhî adaletin tecellisine vesile olan bu mîzanın mahiyetini de i lm - i  

İlâhîye havale ederiz.



7. Sorgu/sual: Ahiret gününde mekândan münezzeh olan Allah 
Teâlâ'mn dilediği hususları kullarına sorması demektir. Bu büyük 
mahkemede bütün yaratılmış varlıklar amellerinden dolayı hesaba 
çekilerek Cenâb-ı Hakk'm mutlak adaleti tam olarak tecelli edecektir.

"Onları tutuklayın, çünkü onlar sorguya çekilecekler" (Sâffât 37/24) âyet-i 
kerimesi bu sorguyu anlatmaktadır.

8. Havz-ı kevser: Mahşer gününde Allah Teâlâ tarafından Hz. Mu- 
hammed'e [sallallahu aleyhi vesellem] ihsan edilecek olan gayet geniş bir 
havuzdur ki müminler bunun sütten beyaz, miskten daha güzel olan 
suyundan içerek kendilerine arız olan şiddetli harareti dindirebilecek- 
lerdir. Birçok müfessir,

"Biz sana kevseri verdik" (Kevser ıos/i) âyet-i kerimesindeki "kevser"i 
işte bu kevser havuzu ile tefsir etmişlerdir.

9. Şefaat: Ahiret gününde mümin olan günahkârların affedilmele­
ri ve bağışlanmaları ve ibadet ve taat ehlinin daha büyük mertebelere 
ulaşmaları için yüce peygamberler ile ümmetin büyüklerinin İlâhî hu­
zurda istirhamda bulunmalarıdır. Nitekim Peygamber Efendimiz,

"Şefaatim ümmetimden büyük günah işleyenler içindir"152 buyurmuştur.

Mahşer gününde bütün yaratılmışlara arız olacak olan olağanüstü 
ıstırap ve heyecan anında onların yargılanmaları ve hesaplarının bir 
an evvel görülmesi için şefaatte bulunacak olan zat, yalnız son pey­
gamber olan Hz. Muhammed'dir [sallallahu aleyhi vesellem]. Buna "şefâat-i 
uzmâ" denir. Peygamber Efendimiz'in bu şekilde nail olduğu çok yüce 
ayrıcalığa da "makâm-ı mahmûd" ismi verilir.

152 Ebû Davud, Sünnet, 23; Tirmizî, Kıyâme, 11; İbn Mâce, Zühd, 37.



10. Sırat: Cehennem üzerine kurulmuş olan herkesin üzerinden 
geçeceği son derece ince ve keskin bir köprüdür. Cennete gidebilmek 
için ondan başka yol yoktur. Bunun üzerinden ümmetin büyükleri, 
göz kamaştıran bir yıldırım gibi geçer gider. Diğer müminler de salih 
amelleriyle uyumlu bir sürat ve ağırlıkla geçerler. Kâfir ve inkârcılarla 
bağışlanmaya mazhar olamayan müminlerin isyankârları ise bu köp­
rüden geçmeyi başaramayıp cehenneme düşerler.

"Onlara cehennemin yolunu gösterin " (Sâffât 37/23) âyet-i kerimesi sıra­
tın varlığına delildir.

Biz sıratın hakikatini Allah'ın ilmine havale ederiz. Bazı âlimlere 
göre sıratın kıldan ince kılıçtan keskin olduğuna dair rivayetler, bu 
köprünün üzerinden geçmenin çok güç olmasından kinayedir.

11. Cennet: Akla hayale gelmeyen ve dünya nimetleriyle asla kı­
yaslanamayacak olan bedenî ve ruhanî birçok nimet ve lezzeti barındı­
ran ve sekiz tabakaya ayrılan bir sevap yurdudur.

12. Cehennem: Bütün kâfirlerle bazı günahkâr müminlerin azap 
görmeleri için yedi dereceye ayrılarak yaratılmış bir azap yurdudur 
(97. maddeye bakınız).

94. Berzah Âlemi, Kabir Hayatı, Kıyamet Alametleri

Ahiret günü ve onun unsurları hak olduğu gibi ahiret gününden 
önceki berzah âlemi, kabir ahvali, kıyamet alametleri de haktır. Sahih 
şer'î naslarla sabit olan bu gibi mümkün durumların İlâhî kudret ile 
meydana gelebileceğinden asla şüphe edilemez.

"O, her şeye kadirdir" (Mülk 67/1).



AÇIKLAMA

Berzah âlemi: Dünya ile ahiret arasında bir âlemdir. Yaratılmışla­
rın haşred ilecekleri, yani tekrar dirilecekleri, yattıkları yerden kalka­
cakları zamana kadar devam eder. Bu müddet esnasında yaratılmışla­
rın ruhları berzah âleminde kendilerine ayrılan yerlerde kalırlar.

Kabir ahvali: Kabirde meydana gelecek sorgudan ve ölünün kab­
rinde ameline göre nimet veya azap görmesinden ve diğer hususlar­
dan ibarettir.

Ölen bir kimse gerek bir mezara defnedilsin gerek denizlerin dibi 
bulunmaz çukurlarına atılsın ve gerek hayvanlar tarafından yenilsin 
mutlaka Rabb'inden, peygamberinden, dininden sorguya çekilecektir. 
Bu soruları sormakla Münker ve Nekir adındaki melekler görevlidir. 
Ancak yüce peygamberler ve çocuklar bu sorgudan muaftır.

Her ölü kabirde ya nimet ya da azap görecektir. Kabir, iman eden­
ler ve salih amel işleyenler için âdeta cennet bahçelerinden bir bahçe­
ye; kâfir ve dalâlet ehli için ise cehennem çukurlarından bir çukura 
dönecektir.153

Cenâb-ı Hakk'm ölünün bedeninde lezzet ve elemi idrak edebile­
ceği bir çeşit hayat yaratması ve ölünün de bu şekilde nimet veya azap 
görmesi imkân dahilindedir. Bu durum ruhun bedene iadesini, ölünün 
kabrinde hareket ve ıstırabını ve kendisinde azap ve sevabın izlerinin 
görülmesini gerektirmez. Yine ölü kabre girince ruhu bedenine veya 
bedenin uzuvlarından birine kısmen taalluk veya sirayet eder de ölü 
bu şekilde bir çeşit hayata kavuşarak kendisine yöneltilen soruyu anla­
ması, lezzet ve elemi idrak etme kabiliyetine sahip olması câizdir. Fakat 
ruhun bu taalluk ve sirayeti ölünün tamamen harekette bulunmasını 
gerektirmez. Farzedelim ki ölüye soru sorulduğu bir anda kabri açıla­
cak olsa kendisinde asla bir hareket ve etkilenme (teessür) görülemez. 
Berzah âleminin hallerini dünya âleminin halleriyle tamamen kıyas­
lamak doğru değildir. Biz kabir hallerinin meydana geleceğine inan­
makla beraber keyfiyetini ilm-i İlâhîye havale ederiz. Ancak bu halleri

153 j l^ J L i t  j j J -  İ ' j i J -  j \  J l  T irm izî, K ıyâm e, 26.



temsil metoduyla biraz izah edebiliriz. Şöyle ki yanımızda iki kişinin 
uyumakta olduğunu farzedelim, bunlar derin bir uykuya dalmış, ken­
dilerinde hiçbir kıpırdama gözükmemekte. Şimdi bunlardan biri çok 
tatlı bir rüya görüyor, güya en sevdiği arkadaşlarıyla beraber ruha en 
ferahlık veren bir bahçedeymiş. Bahçeyi süsleyen çiçeklerin güzel ko­
kularından istifade ediyor. Çeşitli ağaçların meyvelerinden kopararak 
tatlı tatlı yiyor. Kendisini çok rahatlamış, çok mutlu bir halde buluyor. 
Bilakis diğeri pek sıkıntılı bir rüya görüyor. Âdeta birtakım canilerle 
beraber nefesi boğazına düğümlenmiş bir halde hapsedilmiş, hapisha­
nenin her duvarından üzerine akrepler, yılanlar yağıyor. Artık bedenî 
ve ruhî olarak düştüğü sıkıntının sınırı yok. Halbuki biz bunların ikisi­
nin de bir sükûnet uykusuna dalmış âtıl bir halde görüyoruz. Bunların 
ne rahatlığını ne de elem ve ıstırabını kavrayabiliyoruz.

Şimdi bir kere de bu iki kişinin gördüğü rüyaların çok uzun sürdü­
ğünü farzedelim. Acaba bunların uyku halinde duydukları rahatlama 
ve sıkıntının uyanıklık halindeki rahatlama ve sıkıntıdan ne farkı var­
dır. Demek ki görünür sebeplerle meydana gelen zevk ve rahatlık veya 
elem ve sıkıntı manevi sebeplerle de ortaya çıkabiliyormuş.

İşte bunun gibi bir ölü de kabrinde ya rahatlamaya ya da sıkıntıya 
maruz kalır. İçerisinde bulunduğu kabir kendi hakkında ya taze çiçek 
bahçesi veya bir musibet çukuru haline gelir. Artık onların âlemi başka 
bir âlemdir. Dünyada yaşayanlar o âlemin hallerine bakışlarıyla nüfuz 
edemezler.

KIYAMET ALAMETLERİ

Kıyametin kopmasından önce bazı hadiseler meydana gelerek 
kıyametin yaklaştığına delalet edecektir. Bu alametler "eşrâtü's-sâa" 
adıyla da anılarak küçük alametler ve büyük alametler diye iki kısma 
ayrılır. İslâmî ilimlerin yok olmaya yüz tutması, cehaletin yaygınlaş­
ması, sarhoşluk veren şeylerin alenen tüketimi, ahlâksızlığın yaygın­
laşması küçük alametlerden sayılmaktadır.



Nitekim Resûl-i Ekrem Efendimiz,

1%JI Jl £4%jfİ*J I gy.ö\ lic-lİJI J -

“İlmin kalkması, cehaletin artması, içki içmenin artması, zinanın yaygın­
laşması kıyamet alametler indendir "154 buyurmuştur.

Aşağıdakiler de büyük alametlerdendir.

1. Duhânın yani dumanın ortaya çıkması. Kırk gün devam edip 
mümine isabet ettiğinde onu nezleye tutulmuş bir hale getirecek ve 
kâfire isabet ettiğinde onu sarhoş gibi yapacak.

2. Rablik iddiasında bulunacak ve istidraç olmak üzere birtakım ola­
ğanüstülükler gösterecek olan deccâl adında bir şahsın ortaya çıkması.

3. İnsanlarla konuşacak gayet acayip bir dabbenin yerden çıkması.

4. Güneşin geçici olarak batıdan doğması.

5. Hz. İsa'nın [aleyhisselâm] gökten inmesi ve bir müddet daha diri 
olarak Hz. Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] şeriatına göre yaşaması.

6. Ye'cûc ve Me'cûc adındaki iki kabilenin yeryüzüne yayılarak fe­
sat çıkarmaya çalışmaları.

7. Üç hasef yani yer batmasının meydana gelmesi. Bu olay bir kez 
doğuda, bir kez batıda, biri de Arap yarımadasında gerçekleşecek.

8. Yemen'den dehşete düşüren bir ateşin zuhuru.

İşte bu büyük alametlerin ortaya çıkmasının ardından sûra birinci 
defa üflenecektir.

KIYAMET ALAMETLERİNİN GERÇEKLEŞMESİNİN 
İMKÂNI

Bu saydığımız alametlerden her biri haddizâtmda mümkün ve naklî 
delillerle sabit olduğundan bunların vukuunu akla aykırı görmeye im­
kân yoktur. Böyle bir hareket, muhakeme noksanlığından, İlâhî kudreti 
anlamamaktan kaynaklanır. Bunları sırasıyla bir kere düşünelim:

154 Buhârî, İlim, 21; Müslim, İlim, 5.



1. Şüphe yok ki duhânın (duman) zuhuru mümkündür. Ara sıra 
hava tabakasının sisler, dumanlar içinde kaldığı; karanlık ve kasvete 
düşürücü bir renk aldığı görülmüyor mu? Artık havanın bir müddet 
duman içinde kalması, insanlar üzerinde muhtelif etkiler yapması Al­
lah'ın kudreti açısından neden mümkün olmasın?

2. Deccâlin zuhuru da mümkündür. Dünya tarihi nice bozguncu, 
kan dökücü, tuhaflık gösteren savaşçıların, hilekârlarm, rablik iddi­
asında bulunan firavunların insanlığın başına bela olmuş olduğunu 
kaydetmiyor mu? Artık deccâl isminde lânetli bir şahsın zuhuruyla 
rablik iddiasında bulunması ve birtakım olağanüstülükler göstererek 
âlemi ifsada çalışması, bir süre sonra da bu olağanüstülükleri göster­
mekten aciz kalarak yok olup gitmesi neden akla aykırı olsun?

3. Dâbbetül-arzm çıkması da câizdir. Azamet ve kudretine yarattı­
ğı varlıklar içinde milyonlarca şahit bulunan Cenâb-ı Hak şüphe yok 
ki insanlar ile konuşabilecek bir hayvanı da geçmişten beri süregelen 
âdetine aykırı bir şekilde meydana getirmeye kadirdir. İnsanları akıl 
ve konuşma ile seçkin bir varlık olarak yaratan mutlak kudret diğer 
bir mahlûkunu da bir hikmetinden dolayı bu gibi özelliklere mazhar 
edebilir. Bunda tereddüt edecek bir yön yoktur.

4. Güneşin batıdan doğması da imkân dahilindedir. Gök cisimle­
rinin hareketleri kendilerinden kaynaklanmadığından zorunlu olarak 
kadir ve kayyûm olan yüce yaratıcı Allah Teâlâ'nm kudret ve iradesine 
dayanmaktadır. O halde İlâhî kudret her gezegenin devam eden ha­
reketini tersine çevirebilir. Artık müşahedemize göre doğudan doğan 
güneşin İlâhî kudret ile bir süre için geçerli âdetine zıt bir şekilde batı­
dan doğması akla aykırı değildir.

5. Hz. İsa'nın nüzûlü de imkân dairesinin dışında değildir. Hayat 
veren ve öldüren Allah Teâlâ'dır. Bir kulunu dilediği kadar yaşatır ve 
dilediği yüce makamlara yükseltebilir. Bundan dolayı Hz. Mesih'in de 
apaçık olan İlâhî kudret ile semaya yükseltilmesi ve çok uzun bir zaman 
diri olup ahir zamanda tekrar yeryüzüne nüzûlü ve son peygamber 
olan Hz. Muhammed'in şeriatı ile amel etmesi akla aykırı görülemez.



6. Ye'cûc ve Me'cûc'ün zuhuru da imkân dahilindedir.

Kur'ân-ı Kerim'de beyan edildiği155 üzere Hz. Zülkarneyn156 seya­
hati esnasında iki dağ arası (beyne's-seddeyn) denilen bir yere ulaştı­
ğında orada bir kavme rastlamıştı. Bu kavim, Zülkarneyn'e müracaat 
edip Ye'cûc ve Me'cûc ismindeki iki kabilenin kendi arazilerine teca­
vüz ettiğinden şikâyet etmiş, aralarındaki güzergâhın kapatılmasını 
istirham etmişlerdi. Hz. Zülkarneyn de orada demirden bir set inşa 
ettirdi. Artık o iki kabile bu şeddi yıkmaya, aşmaya güç yetiremediler.

Bu set, İlâhî vaadin gelip çatmasıyla yok olup dümdüz olacaktır. 
Bu şeddin kuzey kutup dairesinde iki dağ arasındaki bir geçitte inşa 
edilmiş olduğu zannediliyor.

Kadîm Türkistan'da Azerbaycan'da iki dağ arasında harap olmuş 
bir set vardır ki bugün bunun izleri görülmektedir. Bu şeddin bu­
lunduğu bölgeye Demirkapı denilmektedir. Bunun arkasında Akuk 
ve Makuk isminde bir kavim bulunmuştur. Bu set, Nûşirevân'a veya 
İsfendiyar'a nispet ediliyor. Muhtemelen Zülkarneyn'in yaptırmış ol­

155 Nâşir: Kur'ân-ı Kerîm'de Kehf sûresinin 83. âyetinden itibaren hakkında bilgi veri­
len Kur'an kıssalarındandır. Anlaşıldığı kadarıyla müşriklerin ve yahudilerin kimliği 
hakkmda soru sormaları üzerine ilgili âyetler nâzil olmuştur. Beyzâvî'ye göre Zülkar­
neyn'in Büyük İskender olduğunda şüphe yoksa da peygamber olup olmadığı ihtilaflı­
dır. Yine salih bir mümin olduğu ve dünya hâkimiyetine nail olduğu veya İran ve Roma 
hükümdarı olduğundan veyahut da kahramanlık nişanesi olarak tacında iki boynuz 
bulunduğundan kendisine Zülkarneyn denildiği belirtilmekteyse de bu görüş bazı mü- 
fessirlerce fazla kabul görmemiştir.

156 Zülkarneyn, bazı muteber tarihçilerin ifadelerine göre Yemen'de yönetim sürmüş olan 
eski Yemen hükümdarlarından biridir. İsmi Sa'b b. Hâris'tir. Başında iki bölük saçları 
bulunduğu veya doğu ve batıya seyahat ettiği yahut zamanmda iki asır (kam) bittiği 
için kendisine Zülkarneyn (iki asrın sahibi) denilmiştir. Bazıları Zülkarneyn ile İsken­
der'in aynı kişi olduğunu iddia etmişlerse de bu asla doğru değildir. Zülkarneyn, İs­
kender'den bir rivayete göre 1958 sene daha öncedir. Büyük bir zat olduğu Kur'an'ın 
beyanlarından anlaşılmaktadır. İskender ise Yunan hükümdarlarından putperest bir 
şahıstır. Kendisine memleketi itibariyle Yunanlı İskender denildiği gibi nesebi dikkate 
almarak Rum İskender de denilir.

Yemen hükümdarları arasmda Hint'e karşı savaşan, Azerbaycan taraflarını fetheden, 
Afrika'ya geçerek orada şehirler inşa eden, kabileler iskân eden hükümdarlar gelmiştir. 
Hz. Zülkarneyn'in bunlardan biri olması akla uzak değildir. Kendisi kadîm krallardan 
olduğu için tarihî durumları meçhul kalmış olabilir.



duğu set bundan ibarettir. Ancak zamanın geçmesiyle asıl yaptırıcısı 
unutularak başkasına nispet edilmiştir. Bu ihtimal, Abdullah b. Abbas 
hazretlerinden rivayet edilmektedir.

Doğuda da birtakım muazzam setler inşa edilmiş olduğu bilin­
mektedir. Özellikle Çin kıtasındaki 250 saatlik uzunlukta bulunan Çin 
Şeddi meşhurdur.

Aynı şekilde 183 tarihinde Hazar kavmi157 Kafdağı'ndan çıkıp 
Bâbülebvâb'm öteki tarafına hücum ederek İslâm beldelerine büyük 
bir zarar vermişlerdi. Hârûnürreşid onların üzerine iki ordu şevketmiş 
ve açtıkları geçidi set çekerek kapattırmıştır.

Bundan dolayı Zülkarneyn hazretlerinin de böyle bir set inşa ettir­
miş olmasını akla aykırı görmeye imkân yoktur. Bu şeddin ilâhî vaa­
din gelip çatmasıyla yok olacağı ise,

"Fakat Rabbim'irı vaadi gelince, O, bunu yerle bir eder" (Kehf 18/98) âyet-i 
kerimesiyle sabittir. Büyük müfessirlerin bir kısmı bu vaadi kıyame­
tin yaklaşması yahut Ye'cûc ve Me'cûc'ün yeryüzüne yayılacağı zaman 
şeklinde tefsir etmişlerdir. Bununla beraber bu vaadin takdir edilmiş 
başka bir zaman olabileceği ihtimalini de dikkate almışlar. Çünkü bu 
şeddin kıyamete veya başka belli bir zamana kadar kalacağına dair açık 
bir Kur'an âyeti yoktur. İhtimal ki beyan edilen bu ilâhî vaat gelip çatmış 
ve bu set çok önceden yok olup gitmiştir. Kıyamet yaklaştığmda da bu 
yok olup gitmiş şeddin arkasında bulunan ve Kur'ân-ı Mübîn'de Ye'cûc 
ve Me'cûc ismiyle anılan iki kabile medenî dünyaya akm edeceklerdir. 
Bunda akla aykırı ne var? Zaten vaktiyle de birtakım vahşi, kan dökücü 
kabilelerin birer coşmuş tufan gibi her tarafa dağılarak imar edilmiş 
yeryüzünün kökünü kazıyıp yok ettiklerine tarih şahit olmamış mıdır? 
Artık bu gibi olayların tekerrür etmeyeceği nasıl iddia edilebilir?

157 Naşir: Moğollar kastedilmekte.



7. Hasefin yani yer batması olayının gerçekleşmesi de mümkün­
dür. Bunu açıklamaya aslında ihtiyaç bile yoktur. Yerkürenin farklı 
taraflarında sürekli birçok değişim meydana gelmiyor mu? Bazı kara 
parçaları denizlere, bazı denizler de kara parçalarına dönüşmüyor 
mu? Artık kıyamete yakın yeryüzünün üç noktasında birer yer batma­
sının meydana gelmesi nasıl akla aykırı görülebilir?

8. Yemen tarafından bir ateşin ortaya çıkması da mümkün durum­
lardandır? Dünyanın farklı semtlerinde vakit vakit birtakım volkanla­
rın püskürmesiyle etrafa ateşler saçtığı mâlumdur. Artık ahir zamanda 
Yemen tarafından dünyayı yakan bir ateşin zuhur etmesini inkâr etme­
ye mahal yoktur.

Netice itibariyle bu alametler akıl açısından mümkün olmakla be­
raber haklarında birçok hadis-i şerif de nakledilmiştir. Bu hadislerin 
ortak muhtevası mütevâtir derecesine ulaşmaktadır.

Bundan dolayı bu konudaki naslarm zâhirini terkedip de bu ala­
metleri kendi görüşüne uygun bir şekilde tevile, mesela güneşin ba­
tıdan doğuşunu "genel ahvalin tersine dönmesinden kinayedir" de­
meye lüzum yoktur. Ancak bu alametlere dair bazı ayrıntılar vardır ki 
bunlar sadece rivayet kabilinden kabul edilir ve haber-i ahad yoluyla 
vârid olduğundan inanç konularında itibar edilmezler.

95. Büyük Kıyamet

Büyük kıyametin vuku bulacağı bütün semavî dinler tarafından 
haber verildiği gibi modern bilim de bunu itiraf etmektedir. Şöyle ki: 
Bütün mahlûkat hayattan mahrum kalacak, göklerin ve yerlerin düze­
ni bozularak son bulacak ve sonrasmda yeni âlemler meydana gele­
cektir. Nitekim Kur'ân-ı Kerîm'de,

"Kıyamet günü mutlaka gelecektir, bunda hiç şüphe yoktur" (Mü'min 

40/59) buyrulmuştur. Ancak kıyametin ne zaman vuku bulacağını yüce 
yaratıcıdan başkası bilemez.



AÇIKLAMA

Kadîm filozoflar gökkubbe ve yıldızlar âleminde bozulma ve dü­
zelmenin158 söz konusu olmadığını söylüyorlardı. Bundan dolayı da 
kâinat manzumesinin yok olmaya mahkûm olmasını kabul etmiyor­
lardı. Halbuki bugün bütün bilim adamları ve filozoflar canlı ve cansız 
bütün varlıkları kapsayıcı bir kıyametin geleceği kanaatindedirler.

KIYAMETİN MEYDANA GELİŞ ŞEKLİ HAKKINDAKİ
BİLİMSEL TEORİLER

Filozoflar kıyametin nasıl gerçekleşeceğine dair birçok görüş ve 
ihtimaller ortaya koyuyor ve özetle şöyle söylüyorlar:

"Bu âlemde her şeyin değişim ve dönüşüm geçirdiği duyularla ve 
tecrübeyle sabittir. Bütün canlılar kesin bir surette yok olmaktadır. Bu 
gidişle bir gün gelecek ne yeryüzünde ne de diğer âlemlerde hiçbir 
varlıktan eser kalmayacak ve bu şekilde canlıların hepsini ve bütün 
yaratılmışları kuşatan genel bir kıyamet gerçekleşecektir.

Aynı şekilde astronomi araştırmaları neticesinde anlaşılıyor ki uzay­
da birçok parlak kütleler, âlemler ebedî olarak yok oluyor. Âdeta beşerî 
âlemde var olan farklı hayat safhaları semavî cisimlerde de işliyor; mil­
yonlarca parlak yıldızlar uzayda varlık sahasına çıkıyor, büyüyor, tekâ­
mül evrelerini geçiriyor, ihtiyarlıyor, daha sonra letâfetini, şaşaasını kay­
bederek sönüp gidiyor. Bu gidişle de bir gün gelecek ki bütün cansız 
varlıklar zeval bularak bütün evrenin kıyameti meydana gelecektir."

Bilim adamları bu sözleri söyledikten sonra diyorlar ki: "Acaba bi­
zim âlemimize ait kıyamet ne şekilde meydana gelecektir? Canlı ve 
cansız varlıkların yok olmasını sağlayacak sebepler ve etkenler ne gibi 
şeylerdir? Muhtemelen güneş sistemini oluşturan gezegenlerden her 
biri vaktiyle güneşten ayrılmış bir ışık kaynağıydı. Sonra yavaş yavaş 
sönerek ışığını kaybetmiş, ancak güneşten aldığı ışık sayesinde üzerin­
de canlılık meydana gelmiştir. Fakat bir gün gelecek güneş de enerji­

158 Nâşir: Metnin aslında hark ve iltiyâm şeklinde geçiyor.



sini, canlılara hayat kaynağı olan sıcaklığını kaybedip sönecektir. İşte 
bu halin meydana gelmesi sebebiyle güneşin etrafında dönen gezegen­
lerden hiçbirinin üzerinde hayat emarelerinden bir şey kalmayacak ve 
bütün canlıların kıyameti meydana gelmiş olacaktır.

Gezegenlerden her biri kendi üzerindeki suları, havayı, oksijeni 
ve diğer şeyleri ortadan kaldırıp yok ederek bu şekilde üzerinde ya­
şayan mahlûkatm hayatına son verecek olması da mümkündür. Nite­
kim aydaki suların, havanın ay tarafından bu şekilde yutulduğu zan­
nedilmektedir. Şüphe yok ki bizim içinde bulunduğumuz gezegen de 
devamlı soğuduğundan yer kabuğu kalınlaşmakta, yer kabuğu kalın­
laştığı için de üzerindeki sular yerin derinliklerine inerek yavaş yavaş 
azalmaktadır. Aynı şekilde oksijen gibi havayı oluşturan ve canlıların 
hizmetinde olan maddeler de yer kabuğu tarafından kesin bir şekilde 
emilmektedir. Bu durumun devamı ise gelecekte yeryüzünde yaşayan 
canlıların hayatına son verecektir.

Ayrıca muhtemel ki bütün kâinatı istila eden büyük bir fırtına­
nın, dev bir gücün evrene yayılmasıyla bütün kâinat tekrar zerrelere 
ayrılacak veya cisimler arasındaki dengeyi sağlayan yerçekimi kanu­
nunun kaybolmasıyla kâinatın düzeni bozulacak, cisimler birbirleriy- 
le çarpışıp parçalanacak ve bu şekilde de cansız varlıkların kıyameti 
meydana gelecektir. Özellikle bir kuyruklu yıldızın dünyaya çarpacak 
olması yeryüzünde kıyametin kopmasına yeterlidir. İşte bütün âlem­
ler bu gibi sebepler yüzünden acı bir sonla karşılaşacaklardır. Fakat 
bu kıyametlerin meydana gelmesi, iz kalmayacak bir şekilde âlemleri 
tamamen yok etmeyecektir. Belki sonsuz fezada başka âlemler, başka 
ışık saçan kütleler meydana gelecek, kâinatın genişliği yine olanca ay­
dınlığı ve olanca azametiyle parlayıp duracaktır."

KIYAMETE DAİR KUR'AN'IN BAZI BEYANLARI

Şimdi bir kere de Furkan-ı Hakîm'in kıyamet hakkmdaki bazı 
âyet-i kerimelerini hatırlayalım. Bilimin henüz şöyle böyle tahmin ede­
bildiği birtakım hakikatleri Kur'ân-ı Mübîn'in ne kadar mükemmel bir



açıklama ile ne kadar veciz bir üslup ile ortaya koyduğunu düşünelim 
de Kur'an'ın yüceliğine hayran olalım:

"O'nun zatından başka her şey yok olacaktır'' (Kasas 28/88) âyet-i kerime­
sine göre yüce yaratıcıdan başka her şey son bulacaktır. Birbirleriyle 
daima hayat mücadelesinde bulunan, şu koskoca dünyayı aralarında 
taksim edemeyen gaflet içerisindeki ihtiraslı insanlar elbette bir gün 
varlık sahasından yok olacak, her taraftan,

"Bugiin hükümranlık kimindir?"(M ü'm in40/16) yüce hitabı tecelli ede­
cektir.

Fakat insanlığın başına gelecek olan bu felaketler bütün mahlûka- 
ta da arız olacaktır.

İnce ince ışıklarıyla ufukları aydınlatan güneş,

"Güneş katlanıp dürüldüğünde" (Tekvîr 81/1) yüce âyetin delaletiyle 
ışıktan mahrum kalacak; parlak parlak tuluatıyla gecelerimizi aydın­
latan ay,

"Ay tutulduğu, ayla güneş bir araya getirildiği zaman” (Kıyâme 75/8-9) 

âyet-i kerimesi gereğince ebedî bir tutulmaya uğrayarak güneş ile bir­
leşecektir.

Gök kubbede pırıl pırıl parlayan o gönlü okşayan yıldızlar, o ateş 
kütleleri,



"Yıldızlar (kararıp) döküldüğünde" (Tekvîr 81/2) İlâhî beyanı gereğince 
dolu taneleri gibi her tarafa saçılacak, yeryüzündeki çeşitli renklerde 
kimyevî maddeleri barındıran dağlar,

jt^ Jl

"Dağlar (sallanıp) yürütüldüğünde" (Tekvîr 81/3),

© I IS' j l ^ J  I d P j

“Dağlar da atılmış renkli güne döner" (Kâria ıoı/5) âyetleri gereğince 
harekete geçecek, tıpkı rüzgâra tutulmuş rengârenk yün parçaları gibi 
havada uçuşacaktır.

Atmosferi işgal eden bulutlar,
<j*

"Gebe develer salıverildiğinde" (Tekvîr 81/4) nazm-ı cehlinden anlaşıldı­
ğına göre âtıl bir hale gelecek, artık bunların bereketli damlalarından 
yeryüzü mahrum kalacaktır. Yerküreyi kaplamış olan denizlere gelince,

"Denizler kaynatıldığında" (Tekvîr 81/6) bunlar da âyet-i kerimeye göre 
uçsuz bucaksız sularım kaybedecektir. Bununla birlikte kâinatın böyle 
elim bir âkıbete uğrayacağı zamanı ancak Allah Teâlâ bilir. Bunun ne 
kadar zaman sonra meydana geleceği asla kestirilemez. Nitekim,

% y ı Çağ ı v  jj lu dı js i jp

"Resûliim! Sana kıyametin ne zaman meydana geleceğini soruyorlar; 
sen onlara de ki: O'nıın meydana geleceği zamanı bilmek Allah'a mahsustur.



Onun vaktini O'ndan başkası açıklayamaz"159 (A'râf 7/187) mealindeki âyet-i 
kerimesi bu hakikati beyan eder.

Fakat kıyamet darbesine uğrayan kâinatın, bir daha var olmayacak 
ve tamamen yok olup gideceğini mi zannediyorsunuz? Hayır, hayır!... 
Kendi zatını,

@  öU ^  ̂  $  js*

"O her an yaratma halindedir" (Rahmân 55/29) nazm-ı kerimiyle nitele­
yen yüce yaratıcının nice mükemmel âlemleri meydana getirecek ya­
ratma sıfatı her zaman tecelli edecektir. Nitekim,

oi^ijıs ı #  ysî\ jl;i
“O gün yer, başka bir yere, gökler de başka göklere dönüştürülür'' (İbra­

him 14/48) âyet-i kerimesi de gösteriyor ki kıyamet gününde insanlığın 
varlığının zerrelerini sinesinde saklayan zemin, bu hazin durak ve şu 
azamet timsali gökler ya şekil ve sûret itibariyle değişip dönüşecek ya 
da bunların yerine başka âlemler kaim olacaktır.

İşte Kur'an'm hikmetli açıklamaları; kıyamete dair bu gibi daha 
pek çok gerçekten insanlığı haberdar etmektedir ki insan bu Kur'arıî 
mucizeleri düşündükçe:

"Kur'an'da bütün bilgiler mevcuttur fakat / İnsanların anlama yetileri 
bunları anlama noktasında yetersizdir” demekten kendini alamıyor.

96. Haşir

Her insan vefat ettikten sonra zerrelere dönüşecek, cesedi ahiret 
gününde muazzam ilâhî kudretle yeniden teşekkül edecek ve her fer­

159 A'râf 7/187. Aynı mealdeki âyetler için bk. Nâziât 79/42-43; Ahzâb 33/63; Şûrâ 42/17; 
Lokman 31/34; Tâhâ 20/15.



din ruhu kendi cesedine tekrar taalluk ederek bu şekilde cismanî ve ru­
hanî olmak üzere umumi haşir meydana gelecektir. Nitekim Kur'ân-ı 
Mübîn'de,

"Sonra da şüphesiz, sizler kıyamet gününde tekrar diriltileceksiniz" 
(Mü'minûn 23/16) buyrulmuştur.

AÇIKLAMA

Mâlum olduğu üzere bütün mahlûkat yok olacaktır. Son bulmak 
ya cisimlerin bir bütün olarak yok olmasından veya cisimleri oluşturan 
parçaların ayrılması ve karışmasından ibarettir. Hangi şekilde olursa 
olsun yaratılmışlar yok olduktan sonra İlâhî kudretle tekrar var olacak 
ve bu şekilde son diriliş meydana gelecektir.

Bir kere şüphe yok ki ilâhî kudret açısından ma'dûmun iadesi 
câizdir. Çünkü bir şey ma'dûm olduktan sonra tekrar vücuda gelmesi 
mümkündür. Eğer imkânsız olsaydı ilkinde de vücuda gelmezdi. Za­
tın gereği olan şey zaman itibariyle değişmez. Bir zaman için varlığı 
mümkün olan bir şey başka bir zamanda imkânsız olamaz.

Şu da kabul edilmiştir ki her hususta iade, yoktan yaratmadan ve 
ilk yaratmadan daha kolaydır. Zira bir şey başlangıçta vücuda gelince 
vücut ile vasıflanma yetisine sahip olur. Daha sonra varlıkla vasıflan­
mayı daha hızlı bir şekilde kabule uygun hale gelir.

"O, başlangıçta yaratmayı yapan, sonra onu tekrarlayacak olandır. Bu, 
O'na göre (ilk yaratmadan) daha kolaydır" (Rûm 30/27) âyet-i kerimesi de 
bunu söyler.

Nitekim,



Bununla birlikte bu fark bizim hâdis kudretimiz açısından böyle- 
dir. Yoksa kadîm kudret sıfatı açısından ilk yaratılış ile yeniden yaratılış 
denktir. Aralarında kolaylık itibariyle bir uygunsuzluk düşünülemez.

İkinci olarak yine şüphe edilmez ki farklı parçaların toplanarak 
önceki şekil ve sûretini kazanması da mümkündür. Kâinatta hiçbir 
şeyin büsbütün yok olmadığı ancak şekil ve sûretinin dönüştüğü, en 
nihayet ya zerrelere ayrılarak veya gaz haline ve başka şeylere dönüş­
tüğü bilimin temel kabullerindendir. O halde zerrelere dönüşecek olan 
yaratılmış bedenlerin ahiret gününde yeniden toplanarak eski sûretini 
kazanması ve böylece yeniden teşekkül edilen bedenlere kendi ruh­
larının kavuşmasıyla bir ahiret hayatının meydana gelebilmesi ilâhî 
kudret açısından neden câiz olmasın?

Bir kimyager önce kemiyet ve keyfiyetini bildiği muhtelif kimyevî 
maddeleri birbirine karıştırarak bir karışım meydana getirir. Sonra bu 
karışımı incelemeye başlayarak bunu oluşturan maddeleri birbirinden 
tamamen ayırabilir. Bir kimyagerin bu güce sahip olduğu inkâr edile­
mez. Öyleyse bu âlem kimya hanesini varlık sahasına getiren bütün 
küllileri ve cüzleri bilen, kâinatı yoktan var eden yüce yaratıcı her şe­
yin vücudunun parçalarını diğerinin bedeninin parçalarından ayıra­
rak bu dünyadaki şekil ve sûretine dönüştüremez mi? Allah Teâlâ'nm 
buna kadir olduğu nasıl inkâr edilebilir? Ulûhiyyet fikrinden haberdar 
olanlar için böyle bir inkâr mümkün müdür? Yüce yaratıcı olan,

i

"Biz öldüğümüz ve toprak olduğumuz zaman mı (dirileceğiz)? Bıı, alda 
uzak bir dönüştür" (Kâf 50/3) diyenlere karşı,

"Biz toprağın onlardan neleri eksilttiğini kesinlikle bilmekteyiz. Yanımız­
da o bilgileri koruyan bir kitap vardır" (Kâf 50/4),



"İlk yaratmada acizlik mi gösterdik? Hayır, onlar yeni bir yaratma husu­
sunda şüphe içindedirler" (Kâf 50/15) buyurmuyor mu?

CİSMANÎ HAŞRİ İNKÂR EDENLERİN DELİLİNİ İPTAL

Cismanî haşri inkâra cüret edenler derler ki: Bazı insanları hay­
vanlar parçalıyor, yiyor, o hayvanlarla başkaları gıdalanıyor, bu şekil­
de de bir insanın bir hayvamn vücudu, diğer hayat sahibi olan yaratıl­
mışların bedenlerinin parçalarını oluşturuyor. Artık bunların hangisi 
ahirette yeniden yaratılacak olsa diğerini yeniden yaratmaya imkân 
kalmaz, dolayısıyla cismanî haşir mümkün değildir.

Cevaben deriz ki: İnsanların vücudu iki kısımdan müteşekkildir. 
Bir kısmı asıl cüzdür ki her insanın ömrünün başlangıcından sonuna 
kadar devam eder, başkalarının asıl cüzüyle birleşmez, asla değişmez 
ve son bulmaz. Diğeri de zâit cüzlerdir ki yeme içme ile gelişir. Daima 
dönüşüme ve dağılmaya maruz kalır. Bu cüzün değişmesiyle insanın 
aslı değişmez. Bundan dolayı bir insan hayvanlar tarafından yenilse 
dahi onu yiyen hayvanın aslî cüzüyle birleşmez. Belki o hayvanın ge­
lişen bedeninde geçici bir zaman için yer etse de sonradan yine ondan 
ayrılır. İşte bu insandaki aslî cüzdür ki kıyamet gününde toplanacak 
ve birtakım ilave cüzler de eklenerek ruhun taallukuyla insan asıl hali 
üzere yeniden hayata mazhar olacaktır.

"Her insanın vücudunu toprak yiyecektir, ancak acbü'z-zeneb denilen 
kemik müstesna, insan bu kemikten yaratılmış olduğu gibi öldükten sonra da

Nitekim,



bundan terkip edilip hayat bulacaktır''160 mealindeki hadis-i şerifi bunu 
ifade eder.

İnsandaki zâit cüzler öneme sahip değildir. Bir insan yaşadıkça zâit 
cüzleri birçok değişikliğe uğrar; bundan beş on sene evvelki insan ile 
aynı insanın şimdiki vücudunu teşkil eden zâit cüzlerin farklılığından 
şüphe edilemez. Halbuki insan yine o insandır. On sene evvelki suçun­
dan dolayı tutuklanarak ceza verilebilir. Bunda adalete engel olan bir 
yön düşünülemez. Çünkü bu beden âdeta ruhun bir elbisesi mesabe­
sinde olup his ve şuurdan mahrumdur. Asıl cezayı çeken ve cezanın 
acısını hisseden ruhtur. Ruhsuz, hayatsız bir beden hiçbir şeyden etki­
lenmez. Bundan dolayı zâit cüzlerin aslî cüze katılmasıyla ahirette aza­
ba uğramasının adalete engel olacağı söz konusu dahi olamaz. Ayrıca 
aslî cüzle birleşen bu zâit cüzlerin yine aynı insanın dünya hayaünda 
dağılmış olan kendi zâit cüzlerinden ibaret olabilmesi de câizdir.

Özetle Cenâb-ı Hak mevcudu da ma'dûmu da önceki şekline iade 
etmeye kadirdir. Cismanî haşir hakkmdaki Kur'an âyetleri o kadar sa­
rih, o kadar kesindir ki şeriata inanan kimse için bunları tevile imkân 
yoktur. Fahreddin er-Râzî hazretlerinin dediği gibi Kur'ân-ı Kerîm'e 
iman ile cismanî haşri inkâr bir kalpte bulunamaz.

Yazıklar olsun ki aslî maddesi bir damla sudan ibaret olan gafil 
insan kendisinin nasıl bir şaheser gibi yaratılmış olduğunu unutur da 
zerrelere dönüşecek olan vücudunun tekrar yaratılabileceğini akla 
uzak görür de hiç muazzam İlâhî kudreti akima getirmez.

"Resûlüm o inkarcılara de ki: Bu çürümüş kemikleri başlangıçta kim ya- 
rattıysa yine o yaratır, hayat verir. Bunları başlangıçta yaratan, yaratmanın 
bütün ayrıntısını, nasıllığını bilir. O’nun ilim ve kudret dairesinin dışında 
hiçbir şey kalmaz"(Yâsîn36/79).

160 Müslim, Fiten, 28; Ebû Davud, Sünnet, 24; Nesâî, Cenâiz, 117.



97. Cennet ve Cehennem

Cennet ile cehennem hâlihazırda yaratılmış durumdadır. Mümin­
ler cennette bedenî ve ruhanî birçok nimete ebedî olarak ulaşacak, kâ­
firler de cehennemde bedenen ve ruhen ilelebet azaba uğrayacaklardır. 
Bunların böyle sürekli bir şekilde mükâfat ve cezaya uğramaları kendi­
lerinin kesin olarak kabul etmiş oldukları inançlarının neticesidir.

AÇIKLAMA

Cennet ile cehennemin şu anda mevcut olduğuna ve cennet ile ce­
hennem ehlinin bunlarda ebedî kalacağına,

"Orada ebedî olarak kalıcıdırlar" (Nisâ 4/57) bunlar gibi birçok Kur'an 
âyeti şahitlik etmektedir. Cennet ile cehennem son bulmayacağı gibi 
burada yaşayanlara da bir son gelmeyecektir. Bir mümin cennette son­
suza dek ilâhî nimetlere mazhar olacak, kâfir de cehennemde ebediyen 
cezaya uğrayacaktır. Çünkü bunlardan her birine kendi inancına göre 
muamele edilecektir. Bunlardan her birinin inancı âdeta kendi nefsin­
de yerleşik bir hal, dâimî bir meleke halini almıştır. Şöyle ki mesela 
Allah'ın vahdâniyyetini tasdik veya inkâr eden bir kimse binlerce sene 
yaşayacak olsa bu konudaki inancını muhafaza etme kararlılığında bu­
lunur. Bu inancı âdeta yok olması mümkün olmayan yerleşik bir du­
rum halindedir. Bundan dolayı bu inancı sebebiyle göreceği mükâfat 
veya ceza da son bulmaz.

Cennet müttakiler için hazırlanmıştır" (Âi-i imrân 3/133);

Cehennem kâfirler için hazırlanmıştır" (Bakara 2/24);



CENNET NİMETLERİ ile CEHENNEM AZABI DÜNYA
NİMETLERİ ve AZABIYLA KARŞILAŞTIRILAMAZ

Cennet nimetleri yalnız isim yönünden dünya nimetlerine benzer, 
yoksa mahiyetleri bambaşkadır. Hiç ebediyet ve saadet makamı olan 
cennetin nimetleriyle sıkıntılı ve fâni bir yer olan dünyanın nimetleri 
eşit olur mu? Ancak Kur'ân-ı Kerîm, birçok yüce hakikati daima in­
sanların anlayabileceği bir şekilde açıklar, Kur'an'm üslubu böyledir. 
İşte bundan dolayıdır ki Kur'ân-ı Kerîm'de ahiret nimetleri insanların 
bildikleri dünya nimetlerine benzetilerek anlatılmıştır. Yoksa cennet 
nimetleri gözlerin görmediği, kulakların işitmediği, akla ve hayale gel­
meyen şeylerdir. Bununla birlikte İslâm'a göre ahiret nimetlerinin en 
büyüğü rü'yetullah sonucu meydana gelecek olan manevi zevktir.

Bazı hıristiyan yazarlar Kur'ân-ı Kerîm'in cennette maddi nimetle­
rin varlığını haber vermesinden dolayı İslâm dinini tenkit etmek iste­
mişlerdir. Halbuki cennette maddi nimetler olduğunu kendi ellerinde­
ki İnciller de haber vermektedir. Örnek olarak Matta İncili'ne göre Hz. 
İsa yakalanacağı gece akşam yemeğini havârilerle yerken, "Arük ben 
şarabı bundan sonra ancak cennette içeceğim" demiştir. Yine bunun 
gibi Luka İncili'ne göre Hz. Mesîh havarilere hitaben, "Sizinle cennette 
bir sofra üzerinde yiyip içeceğim" demiştir.

Cehennem azabına gelince şüphe yok ki bu da dünya azabıyla mu­
kayese edilemez. Ceheneme düşenlerin karşılaşacakları bedenî ve ruhî 
azabın şiddet derecesini hatırlamak bile insanın tüylerini ürpertir.

Kâfir olarak bu dünyadan ayrılanlar ebediyen cehennem azabmda 
kalacaklar. Müminlerden âsi olanlar bir müddet kaldıktan sonra affe­
dilip cennete girecek ve bunların cehennemde görecekleri azap nispe­
ten hafif olacaktır.

CENNET ile CEHENNEMİN VARLIĞI DİNEN SABİT
OLDUĞU GİBİ BİLİMSEL OLARAK DA İNKÂR EDİLEMEZ

Kadîm filozoflar kâinatı pek sınırlı bir şekilde tasavvur ederler­
di. Bunlara göre yerküre âlemin merkeziydi. Bütün gökler yerküreyi



çepeçevre kuşatmış, bütün yıldızlar gök tabakalarında yerleşmiş idi. 
Bunların ardında başka âlemler mevcut değildi.

İşte kâinatı böyle tahayyül edenler için tabii olarak Kur'ân-ı Mü- 
bîn'in haber verdiği cennet ve cehennem için uygun bir mekân bulu­
namazdı. Bu kısa görüşlü filozofların her sözünü hakikat gibi telakki 
eden bazı dar fikirli kimseler de bu iki âlemin varlığını inkâr ederek 
işin içinden çıkıyorlardı. Halbuki astronomi ilminin gelişmesi kâinatın 
fevkalâde büyüklüğünü ortaya koydu. Şu sonsuz uzayı aydınlatan ve 
mesafelerin uzaklığından dolayı bizlere çok küçük görünen sayısız yıl­
dızlardan birçoğunun yerküreden milyonlarca defa daha büyük oldu­
ğunu âdeta matematiksel bir kesinlikle meydana çıkardı. Artık bugün 
kim cennet ile cehennem adında iki âlemin mevcut olmasını inkâr edip 
garip karşılayabilir?

Evet, öyle kimseler bulunabilir ki sadece ellerindeki astronomi 
araçlarıyla göremedikleri için bu gibi âlemleri inkâra kalkarlar. Fakat 
öncelikle insaf edilmeli, acaba bugün astronominin ilerlemesiyle be­
raber bu koskoca kâinatı oluşturan milyarlarca maddeden her birinin 
varlığını, mahiyetini, büyüklük derecesini tamamen keşfetmeyi başar­
mış mıdırlar? Bir şeyin görülememiş olması onun varlığının olmaması­
nı gerektirir mi? Acaba kudret sahibi yüce yaratıcının cennet ile cehen­
nemi şu sonsuz uzayın astronomi aletleriyle görülebilmesi mümkün 
olmayacak derecede uzak bir yerinde yaratmış olması mümkün değil 
midir? Allah Teâlâ'nm kudretinin, İlâhî yaratmanın büyüklük ve aza­
metinin farkında olanlar için bu gibi akim câiz gördüğü şeyleri inkâra 
kalkışmak mümkün müdür? Bununla beraber cennet ile cehennemin 
yerini belirleme hususunda kesin naslar mevcut olmadığından biz bu 
konuyu Allah'ın ilmine havale ederiz.

98. İnsanın Mahiyeti

İnsan bir beden ile ruhtan oluşmuş bir mahlûktur. Fakat insanın 
asıl hakikati, "ben" diye kendisinden tabir edilen ve daima aynılığını 
koruyan ruhtan, o rabbânî latifeden ibarettir. Daima değişim ve dönü­



şüme maruz bulunan beden ise ruhun bir aleti (idrak, irade, hassasiyet) 
gibi ruhun eserlerinin ortaya çıkış aracı olmaktan başka bir şey değildir.

Ruhun, o yüce cevherin mahiyetini tamamıyla idrak etmek beşeriyet 
için mümkün değildir. Biz ruhun varlığını ancak eserleriyle ve etkileriyle 
kavramaktayız. Ruhun mevcudiyeti, ebediyete yönelişi, İlmî, ahlâkî üst 
derecedeki birçok delille sabit olduğu gibi sem'î delillerle de sabittir.

AÇIKLAMA

İnsanların bir maddi beden ile ruhtan müteşekkil olduğu herkes­
çe kabul edilen bir durumdur. Ancak ruh, mahiyeti itibariyle bedenin 
dışında müstakil bir varlığa sahip midir? Ruhun mahiyeti idrak edile­
bilir mi? Ruh, ölümden sonra yok oluyor mu yoksa bâki olarak kalıyor 
mu, diye ihtilaf edilmiştir.

Bunlar birtakım önemli sorulardır ki öteden beri düşünürlerin zi­
hinlerini meşgul edip durmuştur.

RUHUN MEVCUDİYETİ ve BU HUSUTAKİ İSLÂM AKİDESİ

Biz müslümanlar ruhun varlığına inanırız. Dinî naslarımız ruhun 
varlığım ve bir İlâhî emirden ibaret olup vefat ettikten sonra başka bir 
âleme iltihak edeceğini haber veriyor. Ruhun varlığına gösterdiği çe­
şitli eserler ve etkilerden her biri pek açık bir şekilde şahitlik ediyor. Şu 
kadar ki ruhun mahiyeti, maddi olup olmaması meselesi inanç yönün­
den tâlî meselelerdendir. Zarüriyyât-ı diniyyeden biri değildir.

RUH HAKKINDA MADDECİLERİN DÜŞÜNCESİ ve BU
DÜŞÜNCENİN ELEŞTİRİSİ

Maddi ve duyularla kavranamayan her şeyi hiç düşünmeden inkâr 
edecek kadar zayıf bir fikre sahip olan maddeciler bedenden bağımsız 
bir ruhun varlığını kabul etmiyorlar. Bunlara göre ruh, hayat, bütün 
aklî yetenekler, sinirlerin hareketlerinden, beynin fiillerinden, bedenin



uzuvlarının güzel bir şekilde bir araya gelip verdiği neticelerden başka 
bir şey değildir. Bunlar diyorlar ki:

1. İnsan ile hayvanlar arasında bir fark yoktur. Bunlar birbirlerin­
den mahiyet itibariyle farklı değildir. Her ikisinde de ancak bedenî 
mizaç vardır. Şuur yönüyle birdirler. Aralarındaki fark yalnız derece 
itibariyledir. Artık insanda hayvandakinden yüce manevi bir ruhun 
varlığı iddia edilemez.

2. Fikir, ihsas, vicdan gibi bütün nefsî ameller beynin fiillerinden 
ibarettir. Beyin bulunmadıkça bunlar da bulunamaz. Düşüncenin ve 
diğer şeylerin varlığı beynin varlığına, güzel bir şekilde teşekkül etme­
sine bağlıdır. O halde ruh, beynin fiilinden başka bir şey değildir.

3. Maddi ve ölçülemeyen, gözle görülüp elle tutulamayan bir şey 
mevcut olamaz. Binaenaleyh maddi olmayan ve bedenden başka bir 
ruhun mevcudiyeti düşünülebilir değildir.

Şimdi maddecilerin bu iddialarını biraz inceleyelim:

Öncelikle insan ile hayvanlar arasında yalnız derece itibariyle de­
ğil mahiyet yönüyle de büyük bir fark bulunduğu ruh bilimcilerce de 
sabittir. İnsandaki şuur ve hisler ile hayvanlardaki şuur ve hisler nasıl 
denk olabilir?

İnsan akleder, tefekkür eder, düşünür ve istidlalde bulunur. Bir­
çok özelliklere sahiptir. Artık insan ruhu ile hayvan ruhu nasıl aynı 
mahiyette zannedilebilir? (70. maddenin açıklamasına bakınız).

İkinci olarak, beyin gibi bölünmez parçalardan müteşekkil olup 
daima değişen ve yenilenen bir şey, insanda devamlı tecelli eden bu 
kadar eşsiz özelliklerin, yüksek idrakin kaynağı nasıl olabilir? Beyin 
yalnız ruhun bir aracıdır. Beyin bulunmadıkça ruh tesirini ortaya ko­
yamaz. Bu açıdan beyin ne kadar mükemmel olursa ondaki özellikler 
de o oranda mükemmel olur. Nitekim müzisyen bir kişi müzik aletinin 
mükemmelliğine göre maharetim gösterir. Bir zat ne kadar güzel iyi 
bir hattat olursa olsun kırık bir kalemle yazacağı şeylerde o ince güzel­
liği göstermeye muvaffak olamaz.



İşte mükemmel olmayan bir beyindeki ruh da zorunlu olarak tesi­
rini hakkıyla ortaya koyamaz. Fakat bu durum ruh ile beynin bir olma­
sı sonucunu neden gerekli kılsın? Bu durum neticede beyin ile ruhun 
ilişkisini ispat eder, yoksa aynı şey olduğunu ispat etmez.

Üçüncü olarak, maddi olmayan şeylerin mevcut olmadığı nasıl id­
dia edilebilir? Maddeciler duyularımızın ve idraklerimizin arkasında 
başka şeylerin mevcut olmadığını hangi delile dayanarak ispat edebi­
lir? Fikir, vicdan ve his denilen şeylerin varlığını maddeciler de yok 
sayamaz, halbuki bunlar maddi değillerdir.

Özetle bizim telakki ettiğimiz şekilde bir ruhun varlığını maddeci­
lerin inkâr etmeleri insanlık âlemini hayvanlar derecesine düşürmek, 
insanları hayatın faziletlerinden mahrum bırakmak, insanları bir ümit­
sizlik ve hüsran içerisinde yaşatmak gibi basit gayelerden başka bir 
şeye matuf değildir.

RUHUN MÜSTAKİL OLARAK MEVCUDİYETİ HAKKINDA 
DÜŞÜNCELER

Bereket versin ki son zamanlarda maddeci felsefe büyük bir sar­
sıntıya uğramış, ruhçu felsefe galibiyet elde etmiştir. Vaktiyle ruhun 
varlığına inananları cehaletle, akılsızlıkla itham eden birçok filozof ve 
bilim adamı daha sonra yaptıkları inceleme, araştırma ve tecrübeler 
neticesinde fikirlerini değiştirmiş, bu hususta birçok kitap yayımlaya­
rak ruhun müstakil mevcudiyetini itirafa mecbur kalmışlardır. Hatta 
birtakım kimseler daha da ileri giderek ruhlar ile konuştuklarım, hatta 
ruhlarının fotoğrafını bile çektiklerini iddiaya cüret etmişlerdi.

Allah'a hamdolsun ki biz müslümanlar ruhun mevcudiyetini ispat 
için bu adamlar gibi spiritüalizm metoduna muhtaç değiliz. Ruh çağır­
manın bir hakikat olduğunu tasdik etmeyi gerekli görmüyoruz. Ancak 
şunu demek isteriz ki vaktiyle duyulardan başka bir şeye inanmak is­
temeyen birtakım kimseler daha sonra bu kadar ileri gitmiş, yaptıkları 
ruhî incelemeler neticesinde ruhların mevcudiyetini âdeta mahsusat- 
tan ve bedîhiyyattan saymışlardır.



RUHUN VARLIĞINI İSPATLAYAN BAZI DELİLLER

1. İnsan yalnız maddi bir bedenden, şu gördüğümüz organ ve âza- 
lardan ibaret değildir. Çünkü bunlar daima gelişir ve zayıflar, değişik­
liğe maruz kalır. Hatta bilim adamlarının açıklamalarına göre insan 
bedeni en fazla bir ay zarfında tamamıyla değişim geçirir. Halbuki 
insan şahsiyeti bu gibi noksanlıklardan korunmuştur. Bugün gördü­
ğümüz bir şahsın hakikati ne ise bundan otuz kırk sene sonra da odur. 
Velev ki bazı uzuvlarını bir kaza neticesinde kaybetsin. Bu durumda 
insanın değişmediğini göstermek için bu maddi bedenin dışında başka 
bir şeyin varlığı ortaya çıkıyor ki o da ruhtur.

2. Ruhun varlığına hafıza gücümüz, zihnî melekelerimiz şahittir. 
Beyin daima değişiyor ve yenileniyor. Halbuki ezberlediklerimiz, İlmî 
müktesebatımız değişmiyor. Eğer ruh mevcut olmasaydı beynimizin 
cüzlerinin parçalanmasıyla hafızamız yok olur, İlmî birikimimizi de­
vam ettirmemiz mümkün olmazdı.

3. Ruhun varlığına ahlâkî sorumluluğumuz delildir. Eğer ruh 
mevcut olmasaydı ahlâkî mesuliyet düşünülemezdi. Beden daima de­
ğişmekte olduğundan geçmişte cinayeti işlemiş olan şahsın vücudu 
sonradan tamamen değişmiş olacağından artık ona ceza tatbik edil­
mesi adalete engel olmuş olurdu. Halbuki o cinayeti işleyen şahıs dai­
ma aynı şahıs kabul edilerek sonradan hakkında tertip edilen cezanın 
adalete engel olduğunu hiç kimse söyleyemez. Bu hal ise şüphe yok ki 
değişim geçirmeyen bir ruhun varlığından kaynaklanmaktadır.

4. İnsandaki seçme özelliği ve şuur kendisinin maddi bir bedenden 
ibaret olmadığına şahittir. Zira beden âtıldır. Kendisi hareket etmeye mü­
sait değildir. His ve şuurdan mahrumdur. Oysa insanın hareket ve seçim 
kabiliyeti vardır. Kendi zatını ve diğer şeyleri hissedebilir. Artık şüphe 
yok ki bu gibi haller beden dışındaki bir ruhun etkisinden ibarettir.

5. İnsan bedeni cansız varlık konumundadır. Onun hareketlerini 
düzenleyen, faydalı şeyleri meydana getiren, akletmesini sağlayan dü­
zenleyici kuvvet vardır. Bu kuvvet ise şüphe yok ki bedenden başka­



dır. Cansız varlık mesabesinde bulunan bir beden ile böyle bir kuvvet 
aynı olamaz.

6. İnsanlarda ortaya çıkan birtakım fiil ve haller vardır ki bunlar 
beş duyu dışında kalıp sıradan hadiselerden ayrılmaktadır. Keşf, il­
ham, meydana gelişinden önce bir şeyi hissetmek, kalbe gelen fikir­
ler ve geleceğe ait haberler bu cümledendir. İnsanda bir ruhun varlığı 
tasdik edilmedikçe bu halleri açıklamaya imkân düşünülemez. Bunlar 
insanda şahsiyet sahibi bir ruhun varlığına delildir.

7. İnsanlar uyku halinde bazı şeyler görürler, daha sonradan o şey­
ler görüldüğü gibi veya ona yakın bir şekilde zuhur eder. Bu garip 
hadise ise insanda bedenden başka bir kuvvetin varlığına delildir.

8. İnsanlar bedenen zayıftırlar. Bu itibarla birçok hayat sahibi mahlû- 
kattan aşağı bir mertebede bulunurlar. Halbuki diğer taraftan büyük bir 
zekâya, fıtrî ve sanatsal kabiliyete sahiptirler. Meydana getirdikleri İlmî 
ve sanat eserleri kendilerinin ne büyük bir istidat ve irfana sahip olduk­
larını ispat eder. Artık şüphe yok ki bu hal kendilerinde var olan manevi 
bir kuvvetten, ruh denilen İlâhî bir latifeden kaynaklanmaktadır.

9. Tam sıhhatli bir insan farzediniz ki bir dakika önce canlı iken 
bir dakika sonra vefat ediyor. Şimdi şu bir dakika önceki insan ile bir 
dakika sonraki insan arasında vücut ağırlığı, organ oranı, beden yapısı 
ve diğer yönlerden ne fark vardır? Halbuki o insan bir dakika önce sağ 
iken bir dakika sonra ölmüştür. Demek ki insanda hayat kaynağı olan 
ve ruh denilen başka bir cevher, başka bir kuvvet vardır ki onun yok 
olmasıyla ölüm hâsıl oluyor.

10. Bütün insanlık kendi vücudunu oluşturan uzuvlarını zatî ger­
çekliğinden ayrı kabul eder. Kendisinin bir ruha sahip oluşuna fıtraten 
inanır. Bu hususa vicdanı da şahitlik eder. İnsanların bu konudaki ka­
naatleri apaçıktır. Artık bedenden başka bir ruhun varlığı nasıl inkâr 
edilebilir? Bu husustaki fıtrî kabullerin, vicdanî şehadetlerin hata ol­
duğunu kim ispat edebilir?

Bir kişi düşünün! Bu kişi, okulda sıralarm önünde ayaklarıyla do­
laşıyor, elleriyle bir kitap forması tutuyor, ağzıyla da o formadaki yazı­



ları size anlatıyor, aynı şekilde söylerken düşünüyor, her sözünü fikrî 
bir muhakeme neticesinde serdediyor. Demek ki bu zat kendi âzaları- 
nı, hislerini kullanıyor. O halde bu zat, kullandığı âza ve hislerinden 
başka bir şeydir. Çünkü bir şeyi kullanan kimse elbette kullandığı o şey 
ile bir değildir. Nitekim bir kâtip, kullandığı kalem ve kalemtıraştan 
farklı bir şeydir. Öyleyse alet mesabesinde bulunan şu duyu ve âzaları 
kullanan zat kimdir? Şüphe yok ki "ben" diye kendisinden bahsettiği­
miz ruhtan, insanın nefs-i nâtıkasmdan başka bir şey değildir.

Özetle, ruhun bedenden başka bir mevcudiyete sahip olduğuna,

E , i _
0  I I y j d u j  j \  j ^ - j \ 0  î L z L z j ı J J l i \  \ $ \  u

"Ey mutmain olmuş nefis! Sen O'ndan razı, O da senden razı olarak 
Rabb'ine dön" (Fecr 89/27-28) şeklindeki ilâhî beyanı da pek güzel delalet 
etmektedir. "Rabb'ine dön" hitabına muhatap olan "nefs-i mutmain" 
şüphe yok ki ölüme maruz olan maddi bedenden başka bir şeydir.

"Hak yolunda şehid olanlara ölü demeyiniz, bilakis onlar Rablerinin ka­
tında hayat sahibi olınp rızıklandınlırlar” (Âl-i îmrân 3/169) mealindeki âyet-i 
kerime de ruhun bedenden farklı olduğuna bir delildir.

RUHUN MAHİYETİ İDRAK EDİLEBİLİR Mİ?

"Ruhun mahiyeti nedir? İnsanlığın bunu idrak etmesi mümkün 
müdür?" sorusuna gelince, İslâm âlimlerinin bir kısmı (selefîler) diyor 
ki: Ruh ilâhî bir sırdır, bunun mahiyetini anlamak insanlık için imkân 
dahilinde değildir. Bugüne kadar âlimlerden, filozoflardan binlercesi 
gelip geçtiği halde hiçbiri ruhun mahiyetini keşfetmeyi başaramamış­
tır. Zaten psikoloji de yalnız ruhun işlerinden, nefsin kurallarından 
bahsediyor. Ruhun mahiyeti hakkında sessiz kalıyor. Ruhun mahiye­
tini idrak edememek onun olmadığını iddia etmeye gerekçe olamaz. 
Alemde birçok şey vardır ki biz bunları göremediğimiz halde varlıkla­
rını asla inkâr edemeyiz. Bugün elektriğin mahiyeti keşfedilememiştir. 
Halbuki onun varlığını inkâr edecek bir tek kişi yoktur.



Ruhun mahiyetini idrak etmenin mümkün olmadığını iddia eden 
bu şahıslar şu âyet-i kerimeyi delil olarak getiriyorlar:

@ }U s S İ l

"Sana ruh hakkında soru sorarlar. De ki: Ruh Rabbim'in emrindedir. 
Size ancak az bir bilgi verilmiştir" (isrâ 17/85).

Fakat İslâm âlimlerinin diğer bir kısmı (müteahhirîn) ruhun id­
rak edilmesinin mümkün olduğunu söyler. Bu kişilerin iddiasına göre 
ç j j Jl jp  "Sana ruh hakkında soru sorarlar" âyet-i kerimesi, ru­
hun bütünüyle idrak olunamayacağına delalet etmez. Bilakis insanla­
rın ruhun mahiyetini bir dereceye kadar anlamaya muvaffak olabile- 
çeklerine delalet eder. İşte 5Lİİ *i[l ĴuJI "Size ancak az bir
bilgi verilmiştir" İlâhî beyanı bunu ima etmektedir:

Böyle düşünen İslâm mütefekkirleri ruhun mahiyetini anlama hu­
susunda ihtilaf etmişlerdir. Bu ihtilaf başlıca üç şekle ayrılabilir.

1. Ruh; canlı, hareketli, nuranî, bedene muhalif latif bir cisimdir. 
Farklılaşmaktan, değişmekten, ayrılmaktan ve dönüşmekten uzakür. 
Gül suyunun güle sirayeti gibi bir sûrette ruh bedene sirayet eder. Ru­
hun bedene sirayetiyle hayat hâsıl olur. Ruhun bedenden sirayetinin 
kesilmesiyle ölüm meydana gelir. İmâmül-Haremeyn el-Cüveynî, Ibn 
Kayyim el-Cevziyye, İmam Şa'rânî gibi birçok meşhur İslâm âlimi bu 
kanaattedir.

2. İnsan ruhu soyut bir cevherdir. Maddi ve bölünmesi mümkün 
olmadı gibi mekâna da muhtaç değildir. Cesede hulûl etmez. Beden­
den kesin bir şekilde bağımsızdır. Hem kendini hem de yaraücısmı 
bilir. Ceset vasıtasıyla hisseder ve tecrübe eder. Gaybî meseleleri de 
vasıtasız idrak eder. Ruhun bedene taalluk etmesiyle hayat meydana 
gelir, bedenle ilişkisinin kesilmesiyle de ölüm gerçekleşir.

Biz ruhun bu ilişkisini bir elektrik hadisesiyle kısmen örneklendi- 
rebiliriz. Şöyle ki sürekli tramvayları görüyoruz. Bunlar özel bir kuv­
vetin etkisi olmaksızın hareket ediyor. Bazan da sebebi görülmeksizin



ansızın duruyor. Şüphe yok ki bu hadise görülmeyen elektrik akımının 
olup olmamasıyla alakalıdır. Görmediğimiz bir şimşek kuvveti o kos­
koca cisimleri en hızlı bir şekilde sevkediyor; bu kuvvetin kesilmesiyle 
o cisimler derhal bulundukları yerde sabit kalıyor. İşte bunun gibi ru­
hun taalluku da bedeni harekete geçiriyor. Bu taallukun ortadan kalk­
masıyla beden hareketten mahrum kalıyor. İmam Gazali, Râgıb el-İs- 
fahânî ve mutasavvıflardan birtakım âlimler de bu düşünceye sahiptir. 
Ruhun varlığına inanan filozofların çoğunluğu da bu kanaattedir.

3. İnsan ruhu manevi bir nurdur. İlâhî tecelliden hâsıl olmuş Rah- 
mân'm feyzinden doğmuştur. Ruhun yüce Allah'ın zatından feyzi, bir 
şeklin veya güneş ışığının aynaya çarpmasına benzetiliyor ki bu çarp­
madan dolayı güneşin kaynağından bir şey eksilmediği halde yansıma 
gerçekleşiyor. Mutasavvıflardan bir kısmı da bu kanaate sahiptir. İlim, 
Allah katindadır.

RUHUN EBEDÎLİĞİ HARKINDAKİ DÜŞÜNCELER

"İnsan ruhu fâni midir, bâki midir?" meselesine gelince şüphe yok 
ki ruh sonradan yaratılmış olduğundan haddizâtmda sonludur.161 An­
cak hikmetle yaratan yüce Allah insanın nefs-i nâtıkasım, yani ruhunu 
fenâ bulmaktan korumuştur. İnsan ölmekle ruhu yok olmaz. Şu kadar 
ki ruhların taalluk ettikleri cesetlerden ayrılmaları ve ceset vasıtasıyla 
gösterdikleri birtakım eserlerden mahrum kalmaları ruhlar hakkında 
bir nevi helâk demektir. Böylece ruhların ebedî olarak yaşamaları,

"O'nurı zatından başka her şey yok olacaktır" (Kasas 28/88) âyet-i celile- 
sine aykırı olmaz. Bununla birlikte ruhların âni bir yok oluşa maruz 
kalarak tekrar iade edilmesi de câizdir.

161 Ruhların cesetlerden iki bin sene önce yaratıldığını,

"Allah Teâlâ, ruhları cesetlerden iki bin sene önce yarattı" (Fahreddin er-Râzî, et-Tefsîrüî-Ke- 
bîr, 5/16) hadis-i şerifi söyler. Ruh, Eflatun'a göre kadîm, Aristo'ya göre hâdistir.



RUHUN EBEDÎLİĞİ ARZU ETTİĞİNİ İSPAT EDEN 
DELİLLER

1. Bilindiği üzere insan düşüncesi daima yüceliklere meyillidir. 
Her insan aklî melekelerinin ve manevi kuvvetlerinin yüksek bir ga­
yeye yönelik olduğuna inanır. Halbuki dünyada hayallerdeki bu gaye 
meydana gelmiyor. Aynı şekilde insanlar bu fâni kargaşa dünyasında 
daima ıstırap içinde, telaş içinde yaşıyorlar. Oysa beşer zehir gibi bir 
hayatın acılarını tatmak için yaratılmamıştır. Eğer insan böyle bir gaye 
için bu fâni dünyaya getirilmiş ise bu durumda hayvanlardan bile bed­
baht demektir. Çünkü hayvanlar mükellef olmadıkları için sorumlu 
değillerdir; akıl ve fikre sahip olmadıkları için de manevi etkilerden 
uzaktırlar. Zavallı insan ise böyle değildir. İnsanın diğer bir âlemde 
ebedî bir hayata kavuşacağı, o âlemde yüce bir gayenin meydana gele­
ceği şüphesizdir. Bunun aksi ise hikmet ve maslahata zıt olduğundan 
üzerinde düşünmeye bile değmez.

2. Bu sıkıntılı dünyada hiç kimse birikimiyle ilim ve faziletine uy­
gun bir mutluluk ve mükâfata nail olamıyor. Birçok faziletli ve din­
dar kişi, çalışmalarının neticesinden mahrum kalıyor, zulüm ve gadre 
uğruyor, hayatın zevklerinden nasiplenemiyor. Bunun aksine hain ve 
kötü amel sahibi pek çok kimse çok mutlu ve müreffeh bir halde yaşı­
yor. Bu gibi mâkûs durumlar ise Allah'ın ezelî inâyeti ve mutlak ada­
letiyle bağdaştırılamaz. Öyleyse insan hayatı yalnız bu fâni dünya ile 
sınırlandırılamaz. Bilakis insan ebedî bir âleme yöneliyor. O âlemde 
mesaisinin karşılığını elde edecektir.

3. Bedenlerden ayrılmış olan ruhların bazı tezahürleri tecrübeyle 
sabittir. Mesela bundan şu kadar zaman önce vefat eden bir zatın bize 
vuku bulacağını rüyadan haber verdiği şey daha sonra o şekilde ger­
çekleşiyor. Bu tür şeyler çok fazla meydana gelmiyor. Artık bu durum 
ruhların bekasından başka neye yorumlanabilir?

4. Birçok kişiye göre ruh basit bir cevherdir. Bir tek şahsiyete sa­
hiptir. Basit olan bir mahiyet ise yok olmaktan korunmuştur. Artık bu­
nun aksi sabit olmadıkça ruhun bekası akıl dışı kabul edilemez.



5. Bütün insanların fıtratı ebedî bir âlemin varlığına kanidir. İnsan­
lar yeni bir âlemde mükâfata nail olmak için dünya hayatında birçok 
hayırlı işler meydana getirirler. Bütün milletler, ölülerinin ruhlarının 
mutluluğu için dua eder, sadaka verirler. Artık bütün insanlığın bu 
husustaki kalbî düşüncesi, ahlâkî kanaatinin hatalı olduğu nasıl düşü­
nülebilir? Bu gibi yüce meselelerde vicdanın şahitliği fıtratın yönelişi­
nin kıymet ve ehemmiyeti inkâr edilemez.

6. İşte ruhun bekası hakkında bu gibi birçok İlmî, ahlâkî ve tabia- 
tüstü deliller mevcut olduğu gibi bir kısım sem'î deliller de vardır ki 
bu hususta asıl delil değerinde olan da bunlardır.

Bütün âlemleri kapsayan Allah'ın mutlak adaletinin insanlık hak­
kında kemaliyle tecelli etmesi için ebediyet âleminin varlığım bütün 
yüce peygamberler haber vermişlerdir.

Tüm insanlar Allah Teâlâ'nm kudretinin bir eseri olan o ebedî âle­
me döneceklerdir. Bu hususta İlâhî bir vaat vardır ki bunda asla aksi 
bir durum olmaz. Cenâb-ı Hak o âlemde iman ve itaat ehline yüce ada­
letiyle mükâfat verecektir. Küfür ve dalâlet sahipleriyse sadece kendi 
günah ve isyanları yüzünden çok acı bir azaba uğrayacaklardır.

Nitekim Kur'ân-ı Mübîn'de,

"Hepinizin dönüşü ancak O'nadır. Allah bıınu bir gerçek olarak vaat et­
miştir. Şüphesiz O, başlangıçta yaratmayı yapar, sonra iman edip salih amel­
ler işleyenleri adaletle mükâfatlandırmak için onu (yaratmayı) tekrar eder. 
Kâfirlere gelince, inkâr etmekte olduklarından dolayı, onlar için kaynar sudan 
bir içki ve elem dolu bir azap vardır" (Yunus ıo/4) buyrulmuştur.



Özetle, o ebediyet âleminde her şahıs dünyadaki amellerine göre 
mükâfat ve ceza görecektir. O yüce âlemde dindar ve faziletli insanlar, 
ebedî olarak mutluluğa kavuşacaktır. İnkârcılar ve ateistler de ebedî 
bir şekilde cezaya uğrayacaklardır. Bu mutluk ve cezanın devamlılığı 
ise şüphe yok ki yaşam kaynağı olan ruhun bekasının mümkün oluşu­
nu gerektirir.



SONUÇ

Kâinatın bazı eşsiz tabloları hakkındadır.

99. Kevnî Deliller

İnsanlığın her yönüyle bilgi sahibi olmasını hedefleyen İslâm di­
ninin içermiş olduğu üstün âyetlerden (naslar) bir kısmı kâinatın bazı 
eşsiz tablolarıyla ilgilidir. Özetle yedi kat göklerin varlığına, arş, kürsî 
ve levhin mevcudiyetine, gökyüzünün birçok nuranî, ışık saçan yıldız­
larla donatılmış olduğuna, şihâb162denilen gök olayına, gökler gibi yer­
lerin de birden fazla olduğuna, yeryüzünün oluşumuna, buradaki bir­
takım fıtrî yeteneklere, gök gürültüsü, şimşek, yıldırım, deprem gibi 
fiziksel olaylara, yeryüzüne lutuflar bahşeden yağmur damlalarına ve 
başka birçok konuya dair âyet ve hadisler vardır. Bütün bunlar, yüce 
Allah'ın varlığını ispat etme, kudret ve azametini gösterme ve böylece 
insanlığın düşüncesini irfan nuruyla aydınlatma gayesine yöneliktir. 
Nitekim Kur'ân-ı Kerîm'de konuyla ilgili şöyle buyrulmuştur:

X 's* ' ' * s ' ' '

"Yerlerin ve göklerin yaratılışında, gece ile gündüzün peş peşe gelişin­
de akıl sahipleri için ibretler vardır" (Âl-i imrân 3/190). Bu sebeple biz böyle

162 Şihâb, semadan yıldız kayıyor gibi görünen şuleye denir. Kur”an'da, Mülk sûresinde 
ifade edildiğine göre yıldızlar (şihâb) levh-i mahfûz demlen İlâhî bilgilerin yer aldığı 
kata çıkmak isteyen cin şeytanlarına atılan birtakım semavî engelleyicilerdir. Bunlarda 
mahiyet itibariyle hem yıldız hem taş hem de ateş anlamı saklıdır.



muazzam varlıkların sahip olduğu incelikleri, güzellikleri ve faydaları 
düşünerek dikkatli davranmakla sorumluyuz. Yoksa bunların belirle­
nerek şu mahiyette veya bu yapıda ve şekilde bulunduklarına iman 
etmekle mükellef değiliz. Bunlar dinin inanılması zorunlu olan konu­
lardan değildir. Ancak bu konulardaki âyet ve hadisleri zâhirî anlam­
larında kabul eder, aksine bir delil bulunmadıkça onları yorumlamak­
tan kaçınırız. Başarı Allah'tandır.

AÇIKLAMA

Semavî dinler, ilâhiyata, ibadetlere, ahlâka, toplumsal hadiselere, 
dünya ve ahirete yönelik işleri öğretmeyi ve düzenlemeyi hedefler. 
Yoksa âlemin nasıl yaratıldığına, âlemde geçerli olan birtakım kanun­
lara, pozitif bilimlere dair açıklama yapmayı hedeflemez. Bunlar se­
mavî dinlerin gayesinin dışındadır. Bununla birlikte semavî dinler sa­
dece beşeriyeti irşad ve ikaz etme amacı ve hikmetinden dolayı birçok 
varlık âlemine yönelik eserlerden bahsetmiştir. Özellikle İslâm dini, bu 
konularla ilgili bir hayli ileri derecede bilgiler vermiştir. İşte bir kısmı­
nı kısaca burada açıklıyoruz.

1. Semavat-Gökler

Kâinatın yaratıcısı Allah, yüce kudretini rakamlarla ifade etmek­
ten aciz olduğumuz şu fezada yedi katmandan ibaret olan semavat de­
nilen ve meleklerin durdukları yerler olan gök cisimlerini yaratmıştır. 
Şu âyet bunu dile getirmektedir:

i
t o o i/■ ^

"O Allah ki yedi kat gökleri tabaka tabaka yarattı" (Mülk 67/3).

Bundan dolayı biz göklerin varlığını tasdik ederiz. Fakat bunlar­
dan her birinin mahiyetini, sayısını ve niteliğini bilemediğimizden bu 
konuyu ilâhî ilme havale ederiz.



Kadîm filozoflardan birçoklarına göre ve özellikle Batlamyus'a163 
göre gökler, yerküreyi çepçevre kuşatmıştır, yıldızlar da bu gök taba­
kalarında yerleşmiştir. Sonra Copernicus'un (Kopernik)164 astronomi 
teorisine taraftar olanlar bu gök tabakalarım inkâr etmişlerdir. Bunlar, 
"Biz elimizdeki mükemmel gözlem aletleriyle uzay denilen boşlukta 
sadece yıldızları görüyoruz, bunlardan başka gök tabakalarını göre­
miyoruz. Bu sebeple göklerin varlığına inanamayız. Gök kubbesi ola­
rak gördüğümüz şey gerçekte mevcut değildir. Belki hayalî bir şeydir, 
rüzgâr akımının ışıkla birleşmesinden oluşmaktadır" demektedirler.

Şimdi bu düşüncelere güzelce dikkat edilirse anlaşılmaktadır ki 
bu teori taraftarları bizim iddia ettiğimiz göklerden bahsetmiyorlar, 
ancak yerküresini kuşattığı kabul edilen tabakaları ve başımızın üze­
rinde kubbe gibi mavi renkte görülen şeyin hakiki bir kubbe olduğunu 
inkâr ediyorlar. Gerçekte semavatm yerküreyi kabul edildiği şekilde 
kuşatmadığına, başımızın üzerinde kubbe gibi görülen şeyin semavî 
kitaplarda açıklanan semalardan ibaret olmadığına biz de inanabiliriz.

Zaten İslâm âlimlerinden bir kısmı semaların görünmediğine, yıl­
dızların semalarda sabit ve yerleşik olmayıp, semanın altında soyut 
boşlukta döndüğüne inanmışlardır. Fakat şu gördüğümüz mavi, ta­
hayyül edilen kubbenin ötesinde gözlem aletleriyle görülmesi müm­
kün olmayan ve dinî terminolojide "semavat" olarak isimlendirilen 
birtakım yüksek tabakaların varlığına gelince, bunu bilimsel olarak ne 
ispata ne inkâra imkân vardır.

Bilginin kaynaklarını sadece duyu ve tecrübeden ibaret görenler 
semaları göremedikleri için "gökler vardır" diyemezler. Fakat sadece 
duyu ve tecrübeleri içinde bulunmadığı için "semavat yoktur" da diye­
mezler. Çünkü bir şeyi görememek, keşfedememek onun yok olmasını 
gerektirmez. Bu herkesçe kabul edilmiş temel bir hükümdür. Muhte­
163 Naşir: Yaklaşık olarak 85 ve 165 yılları arasında yaşadığı tahmin edilmektedir. Daha 

ziyade astronomi alanındaki çalışmalarıyla tanınan bilim adamı yerküre merkezli âlem 
anlayışının babası kabul edilir.

164 Nâşir: Nicolaus Copernicus, 1473-1543 yılları arasında yaşamış Polonyalı bir bilim ada­
mıdır. Dünya yerine güneşin merkezde bulunduğu güneş merkezli evren modelini for- 
mülleştiren astronomdur.



melen uzayın sonsuz genişliği veya göklerin şeffaflığı yahut diğer zo­
runlu atmosferik sebepler göklerin görülmesine engel olmaktadır.

Birtakım bilimsel teorilere uygun düşsün diye semavatı, "yedi ge­
zegenler veya başka bir şey olarak yorumlamak doğru olmaz. Geç­
mişte Batlamyus'un felekler teorisine temel ve değişmez bir hakikat 
gözüyle bakılıyordu. Daha sonra bu teorinin yanlış olduğu ortaya çık­
tı; bunun yerine Copernicus'in evren teorisi geçti. Yarın da bu teorinin 
yanlış olmayacağı nereden bilinebilir? Bu gibi teoriler devamlı değişir, 
sürekli eleştiriye hedef olur. Şimdiye kadar buna benzer teorilere da­
yanarak uzay ile evrenin maddesinin sonsuz olduğu iddia edilmiyor 
muydu? Halbuki şimdi de Albert Einstein (1879-1955) ileriye sürdü­
ğü meşhur bir teoriye dayanarak uzayın, evrenin sınırlı olduğu orta­
ya konuluyor. Bu şekilde de astronomi büyük bir değişim arefesinde 
bulunuyor. Artık ikide bir değişen birtakım teorilere dayanarak âyet 
ve hadislerle sabit olan bir gerçeği yorumlamaya neden ihtiyaç duya­
lım? Bizim için bilginin kaynakları duyu ve tecrübelerden ibaret değil­
dir. Birer doğru haber veren kişiler olan peygamberlerin haberleri de 
bilginin kaynaklarmdandır. Bu sebeple bütün peygamberlerin haber 
verdikleri "semaları" (gökleri) inkâr etmeye veya birtakım teorilere 
uygun düşsün diye sübjektif bir tarzda yorumlamaya gerek yoktur.

2. Arş ve Kürsî

Semaların üstünde arş ve kürsî adıyla iki yüce âlem vardır. Kürsî, 
semalardan ve yeryüzünden geniştir. Arş da kürsîden geniştir. Yüce 
melekler arşın etrafında teşbih ve hamd ile meşguldür. Şu âyet bunu 
ifade etmektedir:

"Ve melekleri görürsün ki arşı etrafından kuşatmışlardır. Rab'lerine hamd 
ile teşbihte bulunurlar" (Zümer 39/75).



Kürsînin genişliğinin ölçüsü şu âyetle sabittir:

"O'nun kürsîsi yerleri ve gökleri kaplamıştır" (Bakara 2/255).

Arş ile kürsînin varlığı aklen mümkün, şer'an da sabittir. Bunun­
la birlikte bunların mahiyetine ve hakikatine dair kesin ayrıntılı bilgi 
yoktur. Bu bakımdan ilk dönem İslâm âlimleri (selef-i sâlihîn), arş ile 
kürsî hakkmdaki âyetleri müteşâbih saymışlardır.165 Daha sonra ge­
len âlimler de bunları çeşitli şekilde yorumlamışlardır. Bu sebeple biz 
bunların varlığına inanmakla beraber mahiyetlerinin nelerden ibaret 
olduğunu ilâhî ilme havale ederiz.

3. Levh ve Kalem

Levh ve kalem iki yüce varlıktır. Varlıkların mukadderatı bu ka­
lem ile levh üzerine yazılmıştır. Bu yazma tarzı elbette bizim bildiği­
miz şekilde değildir.

İlk yaratılan şeyin bu kalemden ibaret olduğuna dair bazı hadisler 
vardır.

"Allah'ın yarattığı ilk şey kalemdir. Allah O'na 'yaz' dedi; o da olmuş 've 
sonsuza kadar olacak olan her şeyi yazdı. "166

Levh terimine "kitâb-ı mübîn" ve "levh-i mahfûz" da denmek­
tedir. Kalem ile levhin nurdan ibaret olduğuna dair bazı rivayetler 
vardır, fakat bunlar tevâtür derecesine ulaşmamıştır. Bu açıdan konu 
hakkında âlimlerin birçok açıklaması bulunmaktadır. Biz bunların ha­
kikatini de Allah'ın ilmine havale ederiz.

165 Müteşâbih: Birden fazla anlam taşıyan ve bu sebeple anlaşılmasında güçlük bulunan 
lafız veya ifadeye denir.

166 Tirmizî, Tefsîrü'l-Kur'ân, 66.



4. Yıldızlar ve Gezegenler

Yüce Allah gökyüzünü milyonlarca parlak yıldızlarla nurlandır- 
mıştır. Özellikle güneşi ışık kaynağı, ayı da ışıklandırıcı olarak yarat­
mıştır. Şu âyet bunu ifade etmektedir:

"Güneşi ışıklı ve ayı nurlu yapan O'dur" (Yunus 10/5).

Diğer yıldızlar da gökyüzünü süsleyen, her gece birer yol göste­
rici lamba gibi parlayan sayısız nurlu cisimlerden ibarettir. Bunlardan 
her biri kendine ait bir yörüngede döner. Her biri çok büyük olmasına 
rağmen, sadece dünyaya uzaklığı dolayısıyla sadece parlak bir nokta 
gibi görünür.

Nitekim yeni astronomi âlimleri de diyor ki: Gök kubbesi sayısız 
ışıklı cisimlerin gezip dolaştığı yerdir. Güneşin kendisi ışık verir, ay 
ise kendiliğinden ışıklı değildir. Güneşten aldığı ışıkla ışık verir. Di­
ğer yıldızlar da iki kısımdır: Bir kısmı çok güzel parlaklığa sahiptir. 
Işıklarında bir çeşit titreme görülür ve kendileri hareketsiz bir şekilde 
göründükleri için "hareketsiz sabit yıldızlar" diye isimlendirilir. Di­
ğer kısmı ise bu sabit yıldızlardan ışık alan ve onların çekim güçlerine 
uyarak etraflarında dönen birçok yıldızdır ki bunlara da "seyyar" (ge­
zegen) adı verilir.

Her sabit yıldız kendine tâbi olan seyyar yıldızlarla bir âlem hük­
mündedir. Güneş sistemimiz de btı âlemlerden sadece birini oluştur­
maktadır. Bütün bu parlak semavî cisimler -İngiliz bilim adamlarından 
Newton'a göre- uzayda asılı bir şekilde bulunduğu, felekler denilen 
şeylerin birer cisimden ibaret olmayıp yıldızların dönüş yerlerinden, 
yani uzay içinde hareket ederken işgal ettikleri boşluktan ibaret oldu­
ğu fikrine varmışlardır. Fahreddin er-Râzî Tefsir'inde şöyle der:

"Niçin, yıldızlar başka bir cisimde çakılı, yerleştirilmiş olmaksızın 
kendi kendilerine hareket etmektedirler, denilmesin?"



Halbuki eski astronomi uzmanları sabit yıldızları bir semada, güneş 
ile diğer hareketli yıldızları başka semalarda yerleşmiş kabul ederlerdi.

Özetle, biz bu gökyüzünde bulunan cisimlerden her birini ilâhî 
kudretin nur saçan eserleri olarak kabul ederiz.

Kâinatı yaratan Allah şu mavi gök kubbesini kandiller gibi parlak 
bir şekilde görülen yıldızlarla süslemiş ve bu yıldızların bir kısmını 
gökyüzüne çıkmak isteyen şeytanları taşlamak ve engellemekle görev­
lendirmiştir. Şu âyet-i kerime bunu ifade etmektedir:

"Andolsıın ki yakın göğü kandillerle donattık, onlarla şeytanların taşlan­
masını sağladık ve şeytanlara çılgın alev azabını hazırladık” (Mülk 67/5).

"Fakat kulak hırsızlığı yapan olursa, parlak bir ateş onu kovalar" (Hicr 
15/18) âyeti de semaya çıkarak gökte bulunan varlıkların sözlerini çalma­
ya ve bu şekilde meleklerin sırlarını öğrenmeye çalışan birtakım gizli 
varlıkların parlak bir ışıkla (şihâb) engellendiğine işaret etmektedir.

Şihâb denilen ateş yığınıyla birtakım görülmeyen akıl sahibi cisim­
lerin engellenmesi ve yakılması, Allah'ın kudreti açısından asla uzak 
bir ihtimal değildir.

Zaten bugünkü astronomi bilimi de semavî cisimlerin yaşadığını 
ve hatta bunlarla dünyada bulunan insanlar arasmda gelecekte savaş­
ların çıkabileceğini mümkün görmüyor mu?

5. Şihâb

Nitekim,



Biz, astronomiyle uğraşan bilim adamlarının bu gibi sözleriyle 
iddiamızı desteklemeye muhtaç değiliz. Ancak şunu söylemek istiyo­
ruz ki bilim ilerledikçe Kur'an'm mucizeleri daha fazla belirginleşiyor. 
Furkân-i Hakîm olan Kur'an, yeryüzünde olduğu gibi gökyüzünde de 
hayat sahibi varlıkların bulunduğunu ve Cenâb-ı Hakk'ın dilediği za­
man bunları bir araya getirmeye kadir olduğunu bundan on dört asır 
önce haber vermiştir.

"Gökleri, yeri ve bunların içine yaydığı canlıları yaratması da O'nun 
âyetlerinden (birliğinin ve kudretinin işaretlerinden)dir. O, dilediği zaman 
onları toplamaya da kadirdir" (Şûrâ 42/29).

Bilimde ileri gitmiş olan bugünkü Avrupalılar geçmişte göklerin 
meskun olduğunu bilmek şöyle dursun, kendi sosyal çevrelerini bile 
bilmekten acizdiler.

İşte birtakım ateş saçan gök cisimleri ile bazı kötü ruhları taşlayıp 
kovduğunu haber veren Kur'an âyetlerinde fiziksel âlemle ilgili haki­
katler dile getirilmektedir. Belki bilimin gelecekteki ilerlemesi bu haki­
kati de olanca açıklığıyla ispat etmeyi başaracaktır.

Büyük müfessirlerin açıklamalarına göre kayan bazı gök cisimleri 
yıldızlardan ibaret değildir ve her kayan gök cismi mutlaka şeytanları 
taşlamak için kaymaktadır da denilemez. Belki kevkeb denilen yıldız­
lardan ayrılan ve yıldız şeklinde görülen şihâb denilen ışıklı gök cisim­
leri şeytanları taşlamakla görevlendirilmiştir. Kur'an'ın bu konudaki 
açıklamalarından maksat da budur.

Şu da mümkündür ki uzayda dönüp duran pek küçük birtakım 
yıldızlar vardır ve bunların bir kısmı ile şeytanlar taşlanarak engellen­
mektedir.

Büyük müfessirlerin şihâb hakkmdaki bu değerlendirmeleri, bi­
limsel teorilere uygun düşmektedir. Çünkü yeni astronomiye göre



de şihâb denilen yıldızlar, uzayda yüzen birtakım küçük cisimlerden 
ibarettir. Bunların zaman zaman yeryüzüne yaklaşmaları durumunda 
yerküresinin çekimine kapılarak hızlı hareket ettikleri için parçalana­
rak bilinmeyen bir bölgeye düşerler. Hele gökyüzünden düşen ve çoğu 
demir madenini içeren bir kısım küçük ve büyük taş parçaları vardır 
ki bunlara "gök taşı" denir. Eskiden bunların aydaki yanardağlardan 
atıldığı zannedilmekteydi. Bugün ise bunların kayan küçük yıldızlar­
dan ibaret olduğu düşünülmektedir.

6. Birden Çok Dünyanın Varlığı

Yüce Allah gökler gibi yerleri de birden çok yaratmıştır. Şu âyet 
bunu ifade etmektedir:

“Yedi göğü ve yerden de bir o kadarını yaratan Allah'tır" (Talâk 65/12).

Ancak birden çok dünyanın varlığı meselesinde ihtilaf vardır.

Bilindiği gibi bizim üzerinde bulunduğumuz dünya birçok katma­
nı içermekte, birbirine bitişik birtakım kıtalara ayrılmıştır. İşte bazıları­
na göre yeryüzü bir kısım katmanlara sahip veya birtakım kıtalara ay­
rılmış olması yüzünden gökler gibi birden çok olduğu kabul edilmiştir.

Diğer bazılarına göre de birbirinden ayrılmış yedi tane dünya var­
dır ki bunlar aynı hizadadır yahut da her iki gök katmanının arasında 
bir dünya (arz) bulunmaktadır.

Yeryüzünün bu şekilde birden çok olmasına bir engel yoktur. Mil­
yonlarca cismin dolaştığı yer olan şu sonsuz uzayda dünyayla aynı 
özellikte başka altı küre daha bulunabilir. Fakat bir kısım yıldızlar 
vardır ki bunlar devamlı ufkun altında bulundukları için asla ortaya 
çıkmazlar. Bunlara "devamlı gizli olanlar" denir. Muhtemelen bizim 
göremediğimiz söz konusu dünyalar bu türdendir.



Gökyüzünde daha ince ve hareketsiz cisimler, karanlık kütleler var­
dır ki bunlar asla görünmezler. Bundan dolayı mümkündür ki biz bu 
yerkürelerini birer yıldız olarak görüyoruz da bundan haberimiz yoktur.

Bizim dünyamız güneş etrafında dönen küçük bir yıldız olduğu 
gibi, diğer yerküreleri de başka sitemlere dahil birer yıldızdan ibaret 
olabilir. Kâinatın şu hayret edilecek genişliğini idrak edenler diğer ulvî 
cisimlerin yanında birer kum tanesi gibi kalan birkaç yerküresinin var­
lığını asla akıldan uzak tutmazlar.

7. Yeryüzünün Oluşumu ve Yaratılmasındaki İlâhî Bağışlar

Kur'an'm değerli açıklamalarına göre gökler ve yeryüzü bitişikken 
daha sonra ayrılmış, dünyanın yüzeyi tesviye edilerek insanoğlunun 
yaşayabileceği elverişli bir yer haline getirilmiştir.

"Yerin nasıl yayıldığına bir bakmazlar mı?" (Gâşiye 88/20).

Bu ve benzeri âyetler yeryüzünün düz ve yassı olduğunu göster­
mekteyse de bu, onun görünüşünün ve üzerinde ikamet edilmesinin 
mümkün olması anlamındadır. Yoksa bu durum onun küre şeklinde 
olmasına aykırı değildir. Zorunlu olarak oldukça geniş olan bir kü­
renin her tarafı âdeta düz bir şekilde görülür ve üzerinde oturulması 
mümkün olur.

Ay tutulması anında aym üzerinde, yerin gölgesinden ortaya çı­
kan karaltının bir daire şeklinde görülmesi; her sabah vadilerden önce 
dağ başlarının aydınlanması; güneşin dünyanın bir tarafında battığı 
halde diğer tarafında doğmaya başlaması, dünyanın yuvarlak olduğu­
nu gösterir.

İşte yeryüzünün oluşumu hakkında Kadı Beyzâvî, Fahreddin er- 
Râzî ve Ebüssuûd gibi meşhur müfessirlerin ifadeleri bu doğrultuda­
dır. Bilimin son keşifleri de bunu desteklemektedir. Bugün varlık bi­



limle uğraşan bilim adamlarının açıklamalarına göre, önceleri uzayda 
farklı yoğunluklarda bulunan çeşitli renklerde ışık saçan gök cisimleri 
var olmuş ve sonra bu cisimlerden birtakım parçalar ayrılarak onların 
etrafında dönmeye başlamıştır. Kısaca insanlığın güzel bir yaşam yeri 
olan dünya da güneşten ayrılmış bir küredir. Zamanın geçmesiyle kat­
manları oluşarak üzerinde bitkiler ve hayvanlar dönemleri başlamıştır.

Bize göre dünya ister küre şeklinde olsun isterse düz olsun her 
hâlükârda bir kudret eseri, bir hikmet örneğidir. Bu güzel yeryüzünün 
her tarafında birçok geniş yollar, uçsuz bucaksız denizler, geniş sah­
ralar, güzel ormanlar, değerli madenler, lezzetli su kaynakları vardır. 
Bundan başka birçok ilâhî ikram vardır ki bunlardan her biri bu dün­
yanın nasıl sanat eserlerine sahip olduğunu ispat etmeye yeter.

"Kesin olarak inananlar için yeryüzünde birçok alamet vardır" (Zâriyât51/20).

8. Gök Gürültüsü, Şimşek, Yıldırım

Gök gürültüsü, şimşek, yıldırım denilen bazı gökyüzü işaretleri 
birer eşsiz varlık olaylarıdır. Büyük bazı müfessirler şu âyetin tefsirin­
de gökyüzünde gerçekleşen bu olayları şöyle açıklıyorlar:

J» o **
I j  a?»- I I

"Yahut onların (münafıkların) durumu, gökten yoğun karanlıklar içinde 
gök gürültüsü ve şimşekle sağanak halinde boşanan yağmura tutulmuş kim­
selerin durumu gibidir. Ölüm korkusuyla, yıldırım seslerinden parmaklarını 
kulaklarına tıkarlar " (Bakara 2/19).

Ra'd: Rüzgârların, şiddetli akım ve baskısına maruz kalan bulut 
kütlelerinin birbiriyle çarpışıp parçalanmasından ortaya çıkan gürül­
tüdür.



Berk: Bulutlardan açığa çıkan parıltıdan, şiddetli bir parlamadan 
ibarettir.

Sâika: Bulutların birbiriyle çarpışması sonucunda açığa çıkan bir 
ışık yumağı olan alevden, kuvvetli bir ateş parçasından ibaret olup, 
çabuk sönmekle birlikte isabet ettiği şeyleri yakar ve mahveder.

Bu tanımlamalar, bu konudaki bilimsel açıklamalara anlam olarak 
uygundur. Zaten yeni astronomi bilginleri diyorlar ki: Bulutların bir- 
birleriyle çarpışmasıyla gerçekleşen yıldırım şiddetli bir şekilde havayı 
sarsar. Bu esnada bir gürültü duyulur ki buna gök gürültüsü (ra'd) 
denir.

Bulutların birbiriyle çarpışması sonucunda kendilerinde bulunan 
(+) ve (-) değerdeki elektriklerin birleşmesiyle parlak bir elektrik şela­
lesi açığa çıkar ki buna da şimşek (berk) denir.

Bulutların arasındaki elektrik gücü genişleyerek artınca bunlar­
dan kıvılcımlar, ateşler ortaya çıkar. Buna da yıldırım (sâika) denir.

Yüce Allah tarafmdan, Kur'an'da gök gürültüsünün teşbih ettiği 
şöyle beyan edilmektedir:

o s \ o

"O'nu, gök gürlemesi hamd ile teşbih ederler" (Rad 13/13).

Bu âyette geçen "ra'd"dan maksat ya bu isimdeki bir melektir ya 
da bildiğimiz gök gürültüsüdür. İkinci anlamda kabul edilirse ra'd'm 
Allah'ı teşbih etmesi, O'nun varlığına, kudret ve gücüne delalet etmesi 
demek olur.

Evet... Şüphesiz gök gürültüsü ve yıldırım gibi gök olayları, kâi­
natı yaratan Allah'ın varlığına, kudret ve azametine delalet ve şahitlik 
eder. İnsan bir defa şunu düşünmelidir; bulutlar çok sayıda su mo­
leküllerinden oluşmaktadır. Böyle olmakla birlikte kendilerinden şid­
detli bir ateş (enerji) açığa çıkıyor. En yakıcı bir madde kendisinin zıd­
dı olan söndürücü bir maddeden ortaya çıkıyor. Bir yaratma şaheseri



olan bu husus, o yüce yaratıcının üstün kudretine delalet etmez mi? 
Zaten kâinatta var olan hiçbir şey yoktur ki kendisine ait bir dille, ma­
nevi bir durumla yaratıcısını teşbih etmiş olmasın, O'nun birliğine işa­
ret etmiş olmasın; ne var ki gafil insanlar bu hakikati idrak edemezler.

9. Zelzele

Ara sıra dünyanın bazı bölgelerinde deprem meydana gelmekte­
dir. Öteden beri devam edegelen bu olay sonucunda birçok yer harap 
olmuş, çok sayıda yer değişiklikleri meydana gelmiş ve bu sebeple bir­
takım kavimler yok olup gitmiştir. Nitekim Hz. Salih'e [aleyhisselâm] tâbi 
olmayan Semûd kavmi ile Hz. Şuayb'm [aleyhisselâm] öğütlerini kabul 
etmeyen Medyen halkı güçlü bir depreme yakalanarak bulundukla­
rı yerlerde yerle bir olduklarını, oralarda hiç ikamet etmemiş gibi bir 
hale geldiklerini Kur'an ifade etmektedir.

"Bu yüzden onları bir sarsıntı tuttu ve oldukları yerde diz üstü çöküver­
diler" (A'râf 7/78).

Depremlerin ortaya çıkış sebeplerine gelince, biz bu konuda bilim 
adamlarının açıkladığı sebepleri inkâr etmeyi gerekli görmeyiz.

Zelzele (deprem), dünyanın içine doğru giden yağmur sularının 
merkezdeki sıcaklığın etkisiyle buharlaşmasından veya yerin derinlik­
lerinde bulunan bazı yanıcı maddelerin parlamasından meydana gele­
bileceği gibi, dünya kabuğunun derinliğindeki bazı tabakaların yerin­
den oynayıp parçalanmasından ya da yeryüzünün altındaki bazı doğal 
mağaraların ve boşlukların yıkılmasından dolayı gerçekleşebilir. Bun­
da inkâr edilebilecek bir durum yoktur. Bu gibi olayların bazı sebeplere 
bağlı olduğu şüphesizdir. Ancak İslâm'a göre bu sebeplerden hiçbiri 
bizzat etken değildir. Bu olayların meydana gelmesi için böyle birtakım 
görünür maddi sebepler olduğu gibi birtakım görünmeyen manevi se­
bepler de vardır. Sebepler zincirinin sadece bazı maddi sebeplerle sınır­
lı olduğunu iddia etmek kadar gafilce bir hareket tarzı olamaz.



10. Bulutlar-Yağmurlar

Bütün nimetleri bahşeden kudret sahibi yüce Allah gökten yağ­
dırdığı yağmurlarla yeryüzüne hayat armağan ediyor, canlıların hayat 
kaynağı olan hububatı, bitkileri meydana getiriyor. Kur'ân-ı Kerîm'de 
şöyle buyrulmuştur:

"Gökleri ve yeri yaratan, yukarıdan indirdiği su ile rızık olarak ürünler 
yetiştiren Allah'tır" (İbrahim 14/32).

Bazıları yağmurların gökyüzünden inmesini belirten Kur'an âyet­
lerini büyük meleklerin bulunduğu yer olan semadan ibaret kabul et­
mişlerdir. Fakat büyük müfessirlerin çoğu bu görüşte değildir.

Sema kelimesi Arapça'da "yükseklik" anlamındaki "sümüv" keli­
mesinden alınmış ortak bir terimdir. Meleklerin bulunduğu yer olan 
yüksek tabakalardan her birine sema denildiği gibi, bulutlara ve her 
şeyin üst kısmma, hatta odanın tavanına da denilir. Bu sebeple yağ­
murların gökyüzünden inmesi, bulutlardan veya üst taraftan inmesi 
demektir. Nitekim şu âyet de bunu ifade etmektedir:

"Suyu buluttan indirenler sizler misiniz yoksa onu biz mi indiririz?" 
(Vâkıa 56/69).

Özetle, bütün varlık âlemindeki olaylar gibi berrak berrak yağmur 
taneleri de Cenâb-ı Hakk'm birer parlak hikmet eseridir. Bizim vazife­
miz ise bu gibi sanat eserlerinin her zerresinde ortaya çıkan ilâhî kud­
retin yansımalarını düşünerek dikkatli olmaktan ibarettir.



KÂİNAT TABLOLARINI TEMAŞA

Vücud-i pâkirıi ispat için hallâk-ı zîşanın
Birinci şahidim bu levh-i zerrîn-i tabiattır.

Manası:

Yüce Allah'ın varlığını ispat etmek için
Birinci şahidim tabiatın alün tablolarıdır.

Şimdi kendimizi şu kâinatın en yüksek ve her tarafa bakan bir 
noktasında kabul ederek bu sayacağımız sanat eseri tabloları şöyle ha­
yalimizde bir seyredelim:

1. İşte baktığımız yerde kâinat olanca parlaklığıyla beliriveriyor. 
Ufuklar son derece hoş bir bahar sabahının aydınlığıyla güzelliklere 
gark olmuş; gök kubbeleri oldukça hoş, cezbedici bir renk almış, daha 
pek çok yüce âlem şu sonsuz fezaya ışık saçmaktadır.

2. Sanki kudret sahibi yüce yaratıcının azameti tecelli etmiş, kud­
ret kürsîsi âşikâr olmuş da basiret sahiplerine gayb âleminin büyük­
lüğünü gösteriyor. İbret almaya hazır olan uyanık kalplere binlerce 
hakikati ilham ediyor.

3. İnsan dikkatle baktıkça güya şu kâinatın üstünde çok ulvî, nur­
dan meydana gelmiş bir levha görünüyor. Bu levha üzerine yine nur­
dan yaratılmış, hikmet saçan bir kalem ile bütün hikmet sırları yazıl­
mış bulunuyor.

4. Allah'tan başka her şeyin son bulmaya mahkûm olduğunu an­
latmak için olmalıdır ki az sonra bu muazzam manzara değişiyor; al­
tından ışıklarıyla her tarafı yaldızlayan güneş yavaş yavaş batmaya 
başlıyor. Gitgide dağların tepelerindeki sönük ışıkları da kayboluyor. 
Gökyüzünün ve bütün varlıkların ruhları okşayan letâfeti sanki son 
buluyor. Fakat bu böyle kalmıyor, önümüzde kâinat kitabının başka 
bir sayfası açılıyor. Karşımızda gayet renkli bir şafak levhası tecelli 
ediyor. Artık gökyüzünün, o lacivert renkli kubbenin her tarafından



birçok altın gibi ışık saçan yıldızlar yüz gösteriyor. Kâinat sayfalarının 
altın yaldızlı bir sayfası konumunda bulunan gökyüzündeki o parlak 
yıldızlar, âdeta Kur'an âyetlerinin sonundaki altın noktalar gibi parıl 
parıl parlıyor. Biraz sonra doğmaya başlayan ay ise kendine mahsus 
bir ihtişam ile ufukları nur içinde bırakıyor.

5. Şu kadar ki şihâb denilen bazı ışık saçan ateşvari noktalar ara sıra 
uzayda birer doğrusal ve kavisli hatlar oluşturarak birer meçhul semte 
gidiyor. Sanki gecenin şu debdebesini, şu azametini gafil bir bakışla 
temaşa etmek isteyenlerin başlarına gökyüzünden ateşler yağıyor.

6. Bununla beraber geceye ait olan şu düzeni, sanat ahengini yeni 
bir sabah levhasının ortaya çıkışma kadar hiçbir şey bozamıyor. Sabah 
olduğunda ise artık güneşin, o büyük ışık saçan cismin parlamasının 
aksettiği yeryüzü başka bir renk ile süsleniyor, dünyanın her kıtası 
başka bir aydınlığa mazhar oluyor.

7. Dünyanın her tarafı rengârenk çiçeklerle, altın gibi yapraklar­
la bezenmiş, hoş bir cennet bahçesini andırıyor; yeşil ağaçlıklardan, 
güzel ormanlardan kuşların tatlı tatlı nağmeleri işitiliyor; birtakım ır­
makların ahenkli akışı ruhu okşuyor; yüksek yüksek kayalardan dö­
külen şeffaf şelalelerin gürültüsü kalplere derin bir genişlik kazandırı­
yor, denizlerin, o uçsuz bucaksız suların dalgaları güneşin parıltısıyla 
birleşerek çok nurlu birer levha meydana getiriyor.

8. Fakat ara sıra gökyüzünü korkunç bulutlar kaplıyor; bunlar ba- 
zan açılıyor, dağılıyor, birer güneş yansıması gibi birçok renkle süsle­
niyor. Bazan da oldukça yoğun ve dehşet verici bir hal alıyor. Bu esna­
da müthiş gürültüler işitiliyor; birçok ateşler, kıvılcımlar parıldıyor ve 
etrafa saçılıyor.

9. Bir taraftan da yeryüzünün dinginliğini bozacak, garip bir sar­
sıntı hissediliyor. Sanki bir hikmet eli, dünyaya verdiği bir sarsıntıyla 
gafil insanları dalmış oldukları gaflet uykusundan uyandırmak istiyor.

10. Bazan da gökyüzünün bazı noktalarını kaplayan çok latif bir 
buluttan yeryüzüne pırlanta elmas parçaları gibi berrak taneler serpili­



yor. Bu tanelerin düştüğü her yerden âdeta bir hayat ışığı parıldamaya 
başlıyor.

Fakat çok devam etmiyor, şu kâinattaki sanatkârane güzelliği, hoş 
ahengi bozar gibi görünen bütün arızalar yok oluyor. Yine gökyüzü 
açılarak önceki doğallığını kazanıyor, yine her taraf bir tazeliğe, bir 
nezahete gark olup duruyor.

İşte kendisini bu kadar nurlu, eşsiz manzaralar karşısında bulan 
bir insan, nasıl olur da kendinden geçerek,

"Ey Rabbimiz, sen bunları boş yere yaratmadın" (Âl-i imrân 3/191) diye­
rek secdeye kapanmaz. Kendisinde bir ibret alma eseri ortaya çıkarak 
kâinatın yaratıcısının varlığım, kudretini, büyüklüğünü ve hikmetini 
kabul etmeye mecbur olmaz?

Hâtemül-enbiyâ olan Peygamber Efendimiz, geceleri ibadet için 
kalktığında o lâhutî bakışlarını gökyüzüne çevirerek,

"Şüphe yok ki göklerin ve yerin yaratılışında ve gece ile gündüzün yer de­
ğiştirmesinde elbette tam akıl sahipleri için açıkça deliller vardır" (Âl-i imrân 3/190) 

âyetini okur. Bu âyet-i celileyi gafil bir şekilde okuyanlar hakkında da,

"Bu âyeti okuyup da anlamını düşünmeyenlere yazıklar olsun!"167 bu­
yururdu.

Allahım! Bizi layıkıyla tefekkür eden zihni açık kimselerden kıl. 
Hamd sadece sana mahsustur ey âlemlerin Rabb'i! Salât ve selâm hâte- 
mü'l-enbiyâ olan Peygamber Efendimiz'e ve bütün peygamberlere ve 
onların aileleri ve ashaplarının üzerine olsun.

167 Buhârî, Tefsîr, 17, Edeb, 118, Tevhîd, 27; İbn Hibbân, es-Sahîh, 2/386 (nr. 620).



Kelâm ilmi hakkmdaki bu risâlenin telifi, her şeyi çok iyi bilen 
ve her işini hikmetle yapan Allah'ın yardımıyla ve Ehl-i sünnet vel- 
cemâat'e hizmet etme şerifine nail olan, Dârü'l-hilâfeti'l-İslâmiyye'de 
Sahn-ı Semân Medresesi'nde kelâm dersleri vermekle görevli, seyyid- 
lerden ve edebî birçok eserin sahibi ve Mesnevî'nin üçüncü cildinin şâ- 
rihi Erzurumlu Ali b. Muhammed Sıtkı oğlu hacı hafız Ahmed Ham- 
di'nin oğlu Ömer Nasuhi Bilmen isimli bu aciz kul tarafından tamam­
landı. Allah onları ve diğer bütün müminleri hâtemü'l-enbiyâ olan Hz. 
Muhammed'in [sallallahu aleyhi vesellem] hürmetine affeylesin.

Yıl 1342/1923



BİBLİYOGRAFYA

Aclûnî, İsmail b. Muhammed, Keşfiiî-Hafâ, Beyrut 1988.

Adam, Baki, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, Ankara: Seba Yayın­
ları, 1997.

Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, Kahire, ts.

a.mlf., el-Müsned (nşr. Şuayb el-Arnaût), Beyrut 1995-2001.

Ali el-Müttakî, Kenzü'l-Ummâlfî Sünenü-Akvâl veî-Efâl (nşr. Bekrî 
Hayyânî - Saffet es-Sekkâ), Beyrut: Müessesetii'r-Risâle, 1981.

Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed b. Hüseyin, Şuabiiî-İmân (nşr. Abdülali 
Abdülhamid Hâmid), Riyad 2003.

Bezzâr, Ebû Bekir Ahmed b. Amr b. Abdülhâlik, el-Miisnedü'l-Ke- 
bîr (nşr. Mahfûzurrahman Zeynullah), Medine: Mektebetül-Ulûm 
ve'l-Hikem, 1424/2003.

Buhârî, Muhammed b. İsmail, el-Câmiu's-Sahîh (nşr. Mustafa Dîb 
el-Bûğâ), Beyrut 1987.

Ebû Davud, Süleymen b. Eş'as, Sünen (nşr. Muhammed Muhyid- 
din Abdülhamid), [baskı yeri ve tarihi yok], Dârü'l-Fikr.



Gazâlî, Ebû Hâmid Muhammed, îhyâü Ulûmi'd-Dîn, Beyrut: Dâ- 
rül-Ma'rife, ts.

Heysemî, Nûreddin Ali b. Ebû Bekir, Mecmau'z-Zevâid ve Men- 
baul-Fevâid, Beyrut: Dâriil-Fikr, 1992.

İbn Hacer el-Askalânî, Fethu'l-Bârİ Şerhu Sahîhiî-Buhâri, Beyrut: 
Dârül-Ma'rife, 1379.

ibn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, Sünen 
(nşr. Muhammed Fuad Abdülbâki), İstanbul, ts.

Kitâb-ı Mukaddes Eski ve Yeni Ahid, İstanbul: Kitâbü Mukaddes Şir­
keti, 1997.

Müslim, Ebü'l-Hüseyin İbn Haccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî, el-Câ- 
miu's-Sahîh (nşr. Muhammed Fuad Abdülbâki), Beyrut, ts.

Sarvan, Ahmet, "İmruülkays b. Hucr", DM, 22/237-238.

Süyûtî, Celâleddin, ed-Dürriiî-Mensûr, Beyrut: Dârü'l-Fikr, 1993.

Taberânî, Ebü'l-Kasım Süleyman b. Ahmed, el-Mu'cemii'l-Ev- 
sat (nşr. Târik b. Avzullah b. Muhammed - Abdülmuhsin b. İbrahim 
el-Hüseynî), Kahire 1415.

a.mlf., el-Mu'cemü's-Sagîr (nşr. Muhammed Şekûr), Beyrut: Mekte- 
betü'l-İslâmî, 1985.

Tirmizî, Muhammed b. İsa, el-Câmiu's-Sahîh (nşr. Ahmed Muham­
med Şâkir v.dğr.), Beyrut, ts.

Topaloğlu, Bekir-İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü, İstanbul 
2010 .

Tülücü, Süleyman, "Nâbiga ez-Zübyânî", DİA, 32/262-263.



İNDEKS

A

A. Miller 193 
Abbas (Hz.) 231, 274 
Abdullah b. Mübârek 48 
Abdullah b. Ömer 45 
Abdullah b. Said el-Küllâb 27 
Abdullah b. Sebe 35 
Abdullah b. Şübrüme 46 
Abdurrahman b. Avf 230,251, 257 
Âdem (Hz.) 8, 56, 58, 83, 194, 197, 198, 

199, 213, 278,279,280, 301 
âdet 52 ,182 ,183  
Adî b. Zeyd 122 
Afganistan 101 
Afrika 36, 61, 62, 254, 255, 338 
ahiret 17, 53, 68, 70, 77 ,106 ,107 ,109 ,110 , 

114, 122, 173, 178, 212, 250, 268, 271, 
274, 290, 329, 331, 333, 334, 345, 347,
351

Ahmed b. Hanbel 27, 46, 87, 97 ,100 ,165 ,
197, 217, 230, 231, 232,254, 263, 383 

Âişe (Hz.) 243, 260, 265, 266, 267, 268, 
271, 272 

akıl 24
akîde 19, 21, 32,105 
akl-ı selim 67,320 
aklî mucizeler 212 
Akliyyûn 40 
Albert Einstein 368

Ali (Hz.) 34, 35, 36, 37, 232, 253, 255, 256,
260, 261, 267 

Amerika 54, 59, 61, 62 
Âmidî 30, 31 
Amr b. Luhay 122 
Animizm 61 
arasat 331
araz 20 ,127 ,148 ,149  
Aristo 66, 90, 360 
Arius 240 
Ashâb-ı Kehf 294 
aslah 170,171 
Asurlular 94 
Asya 54, 59, 226 
aşere-i mübeşşere 251 
ateistler 363 
atom 297
AvrupalIlar 45, 88, 90, 372 
Avustralya 61, 62 
a'yân 126,127

B

Bahîrâ 214, 240 
basar 124,166,169 
Bâyezid 50 
bedîhî 116 
bedîhiyyât 21 
bekâ 19, 124,125,148 
Belh 101



berzah 10, 333, 334 
bid'at 27
Buhârî 44, 68,174, 215, 216, 217, 219, 231, 

232, 245, 255, 256, 258, 336, 381, 383, 
384 

burhan 21 

burhân-ı tatbik 126 

burhân-ı temânu' 155 
burhân-ı tevârüd 155

C-Ç

Câhiziyye 34
câiz 37, 79, 87, 88, 117, 119, 121, 128, 148,

154, 161, 169, 172, 173, 175, 195, 196,
198, 263, 264, 275, 297, 307, 316, 347,
352 

Carlayl 220 
cazibe 137,140
Cebriyye 32, 36, 37, 308, 309, 315 

cehennem 121, 173, 256, 329, 334, 350, 
351, 352 

Cehm b. Safvân 37 
Cemel 255, 256, 259, 260 
cennet 122, 243, 253, 254, 258, 329, 334,

350, 351, 352, 380 
Cermen 71 
cevâmiul-kelim 215 
cevher 20, 40 ,148 ,149 ,150 , 241, 357 

Charles Darwin 201 
Cin 301

Copernicus 367, 368 
Cübbâî 28 

Cübbâiyye 34 

Cüneyd-i Bağdadî 49 
Cüveynî 4,123, 359 
cüz-i lâ yetecezzâ 150 
cüz'iyyât 153 
Çin 59, 72, 339

D

dafia 137,140 
Davud (Hz.) 194, 235, 277 
Davud ez-Zâhirî 46 
Descartes 133, 206 
determinizm 311, 315 
Dihye el-Kelbî 190 
dinler tarihi 61 
doğru haber 24 
Draper 102,193

E

ebedî 17, 34, 35, 66, 67, 114,115,129, 145, 
147, 168, 206, 212, 250, 254, 258, 259,
261, 274, 282, 285, 286, 290, 321, 341, 
343, 350, 360, 361, 362, 363

Ebkârüî-Efkâr 26, 31
Ebû Bekir (Hz.) 252, 253, 256, 257, 258,

262, 263, 266, 267 
Ebû Huzeyfe 90
Ebû Sûfyân 220, 238, 272, 273
Ebû Ubeyde b. Cerrâh 251, 258
Ebû Yusuf 47
Ebû Zeyd ed-Debûsî 47, 48
Ebü'l-Hâris 50
Ebûl-H asan el-Eş'arî 28, 33
Ebü'l-Hüzeyl 27
Ebiil-U sr el-Pezdevî 47
Ebü's-Salt es-Semân 36
Ebüssuûd 243, 374
ecel 10 ,323 ,324
eczâ-i ferdiyye 40 ,137 ,138 , 144
Eflatun 90, 145, 298, 360
efsane 6, 93
ehl-i bid'at 28
Ehl-i kitap 214, 223, 233, 237, 238, 278 
Ehl-i sünnet 22, 25, 27 
Elhamra 102
emanet 71, 85 ,193,195, 246, 255, 291 
Enbiyâ 154,176, 234, 235, 245, 248



Endülüs 101,102 
ensar 251 

Epikür 70 

Ernest Hegel 207 
Ernest Renan 55, 271 
esbab-ilim 23 

esbâb-ı nüzûl 287 

esîr 6 6 ,135 ,136 ,142 ,144  
Eski Ahid 194,281 
Eş'arîler 121,146,164, 167 

Eş'ariyye 33, 34, 37 
eşrâtü's-sâa 335 

Eyyûb (Hz.) 196
ezelî 66, 79, 127, 128, 129, 135, 136, 139, 

140, 146, 149, 153, 156, 157, 158, 159, 

160, 162, 163, 167, 168, 169, 180, 305, 
308,309, 310, 316, 324,361

F

Fahreddin er-Râzî 4, 30, 48,144, 213, 349, 
360, 370,374 

Faraklit 235, 236 

Fars 70
Fâtıma (Hz.) 35, 264, 267 

fenâ 19 

Fenikeliler 64 

fetanet 193 

fıkh-ı ekber 25 

Fıkh-ı Ekber 27 

fırka-i nâciye 32
filozoflar 48, 55, 123, 177, 193, 298, 300, 

301, 305, 326, 341, 351

G

Gâliyye 34, 35
Gazâlî 29, 30, 48,123, 360, 384 
Gustave le Bon 102

H

haber-i âhâd 44 ,197  
haber-i mütevâtir 25 
haber-i sadık 23
Habeşistan 90, 92, 267, 268, 269, 272 
Haçlı savaşları 84 
hâdis 20
Hafsa (Hz.) 266, 268 
Hallâc 50 
Hamza (Hz.) 218 
Hanefî 29, 3 3 ,3 5 ,4 7 ,1 0 9  
Hâricîler 36, 38 
hârikulâde 62 ,117 ,170 , 221 
Haris 50, 269, 272, 274, 283, 338 
Hârizm 101 
Hârut 296 
Hasan-ı Basrî 34 
haşir 329,346, 348, 349 
hâtem-i nübüvvet 214 
hâtem ül-enbiya 214 
Hatîbü'r-Rey 30
Hatice (Hz.) 190, 229, 237, 265, 266, 267
Havâric 32, 36
havâss-ı selime 23
Havva (Hz.) 199
havz-ı kevser 329
hayalî 201, 367
hayat 59, 61, 71, 124, 130, 142, 156, 163, 

185, 199, 202, 203, 206, 228, 236, 241,
265, 266, 292, 297, 324, 326, 329, 334, 
341, 342, 343, 348, 349, 353, 357, 358, 
359,372, 378, 381 

Henri Milne Edwards 139 
Herschel 135
hıristiyanlar 61, 88, 233, 236, 249, 280, 281
Hıristiyanlık 64, 88, 92 ,166, 240, 249, 280
hızlân 187
hilafet 260, 275
Hindistan 101, 222
Hint 39, 59, 78, 338
Hisbârıiyye 41



hissî mucizeler 212 
hudûs 19
hudûs-i zâtî 126,128 
Hulefâ-yi Râşidîn 26 
hulûl 35,151 
hüsün 178,179

I

ıztırarî 171, 305 
i'câzül-Kur'ân 287 
Ibâzıyye 36 
ibdâ 125,130 
İbnAbbas 45 
İbn Kayyim 359 
İbnKüllâb 28 
İbn Mesud 45 
İbnRüşd 48 
İbnSînâ 48 
İbn Şihâb ez-Zührî 44 
ibn Teymiyye 39
İbrahim 27, 61, 77, 78, 79, 122, 185, 189, 

194,198, 247, 267, 278, 345, 378, 384 
İbrahim en-Nazzâm 27 
icmâlî 111,112 
İdris (Hz.) 278 
ihanet 187 
İhsâsiyye 40,141 
ihtiramî 326
ihtiyarî 34, 171, 271, 304, 305, 306, 308, 

312, 316 
İkâniyye 41 
İktitâfiyye 41 
İlâhiyyûn 40 
ilham 25
ilim 12,19, 20, 23, 24, 25, 26, 27, 30, 42, 43, 

47, 48, 50, 82, 83, 84, 89, 95, 98, 99,101, 
102, 116, 124, 131, 137, 139, 141, 145, 
153, 156, 157, 166, 168, 205, 207, 209, 
220, 226, 227, 239, 241, 249, 283, 287, 
303, 309, 311, 319, 349, 361 

illet 59 ,129 ,134 ,136 ,138 , 310, 313

illiyet 158 

ilm-i tevhid 25 
ilmü dirâyetil-hadîs 43 
ilmü rivâyeti'l-hadîs 43 
ilmü'n-nefs 207 
Mâlik 46, 50
İmam Muhammed 44, 45 
İmam Şa'rânî 359 
İmâmiyye 34, 35 

İmruülkays 283, 384 
İncil 233, 234, 235, 236, 237, 238, 239, 277, 

278, 280 
inşikâkul-kam er 221 

irade 124 ,125 ,129 ,130 ,141 ,144 ,155 ,156 , 

158, 166, 168, 303, 305, 306, 307, 308, 
310, 311, 313, 314, 315, 323, 326, 353 

İran 35, 71, 72, 226, 230, 254, 258, 338 

ircâ 36
irfan 95, 209, 365 
irhas 186
İsa (Hz.) 64, 65, 78, 79, 92, 93, 121, 176, 

185, 186, 195, 198, 235, 236, 237, 238, 
240, 241, 247, 249, 277, 280, 336, 337,

351, 384 
İsevîler 78 
İsmail (Hz.) 213 
ismet 193,194,195, 280 

İsnâaşeriyye 35

İsrâiloğulları 61, 70, 78, 94, 185, 248, 249, 
278

istidlal 7, 23, 24, 28 ,115 ,1 2 1 ,1 2 2 ,1 2 7  
istidrac 187 
istiva 164,165 
ittifâk-ı âmme 134

J

Jean-Jacques Rousseau 55 
John VVilliam Draper 102



K

Kâ'b b. Mâlik 214
kader 37, 290 ,303 ,304 ,311 ,315 , 316,317, 

318
Kaderiyye 34, 37, 306, 307, 308
Kadı Beyzâvî 30, 31, 374
kadîm 20,137, 300, 326, 338, 341, 351, 367
Kamer-i Mukanne 188
Karlayl 193,240
Karmatîler 29
kazâ 9 ,10 , 303, 304, 316, 318, 319 
kelâm 4, 5, 8 ,1 1 ,1 2 ,1 3 ,1 5 , 17 ,1 8 ,1 9 , 20, 

21, 22, 23, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 
40, 4 1 ,1 1 6 ,1 24 ,125 ,141 ,161 ,162 ,163 , 
166, 168, 169, 189, 213, 228, 285, 304, 
305, 382, 384 

kelâmullah 21 
Keldânîler 70, 94 
Kelîmullah 248 
keramet 186,187 
Kerrâmiyye 30, 37 
keşf 357
kıdem 19,124,125, 146,148,168 
kıraat-i aşere 42 
kıraat-i seb'a 42 
kıyam bizzât 124 
kıyas 24
kıyas m aa'l-fânk 59 
Kirvan 101
Kitâb-ı Mukaddes 194, 277, 278, 279, 384
kozmolojik 185,290, 297
kölelik 6, 86
Kubâd Şah 71
kubuh 178
kudret 24,37, 63 ,72 ,99 ,120 ,124 ,128 ,129 , 

130, 135, 141, 143, 144, 145, 152, 154,
155, 156, 160, 164, 165, 166, 167, 168, 
170, 181, 182, 185, 198, 203, 205, 224, 
244, 283, 290, 293, 295, 298, 305, 306, 
309, 311, 313, 315, 333, 337, 346, 347, 
349, 352,365,375, 376,378, 379

Kureyş 213, 229, 231, 253, 262, 274, 285
Kurtubî 39
Kus b. Sâide 122,237
kütüb-i münzele 277

L

lâhutî 191, 381 
Lamartine 55 
Letre 134

M

ma'dûm 155,169,346 
ma'lûl 126 ,129,158 
maddiyyûn 134 
Mahmud Esad Efendi 220 
Mâlikî 33 
marifetullah 119 

Mârika 36 
Martin Luther 241 
Mârut 296
materyalistler 137,138,142, 143, 203 
Mâtürîdî 29
Mâtürîdiyye 28, 33, 34,121
maûnet 187
Mâverâünnehir 28, 30
Mazdek 71
M e'cûc 336, 338,339
M e'm ûn 27, 28,162, 241
meâd 17,18, 52, 290
mebde 17,18, 52 ,134 ,136 ,138 , 290
Mecûsî 68
Mecûsîler 154, 250
Medînetüzzehrâ 102
Mekke-i Mükerreme 235, 242, 251, 285
melek 188, 190, 191, 295, 296, 297
Melek Tâvus 36
Melkâiyye 241
Mescid-i Aksâ 242, 243
Mesîh (Hz.) 236, 249, 280, 281, 337, 351
metafizik 132



M etâlibül-Âliye 30
Mısır 28, 31, 45, 61, 64, 70, 78, 101, 241, 

260
m i'rac 243, 244 
mîzan 329

Mu'tezile 22, 27, 28, 29, 30, 32, 34, 35, 37, 
162,174, 323, 325 

muâmelât 179
Muâviye 37, 243, 260, 261, 262, 263, 273, 

283
mucize 2 0 ,32 ,176 ,181 ,182 ,184 ,185 ,186 ,

187, 188, 211, 212, 215, 221, 222, 224, 
228, 229, 238, 263, 282, 283, 286, 294 

mucizeler 2 0 ,117 ,176 ,184 ,195 , 212 
Mugîre b. Şu'be 262 
Muhakkime-i Ûlâ 36 

muhalefettin lil-havâdis 124 
Muhammed (Hz.) 9, 11, 80, 84, 89, 92, 

108, 112, 113, 121, 198, 211, 212, 213, 
220, 228, 234, 238, 240, 241, 242, 245, 
250, 277, 281, 301, 332, 336, 337, 382 

Muhammed b. Ebû Leylâ 46 
M uhammedül-emîn 219 

Musa (Hz.) 70, 77, 78, 93, 174, 176, 185, 
190,235, 247, 248, 249, 277, 279 

mutasavvıf 49, 50 
Mücâhid b. Cebr 42
müessirin 24,129, 130, 137, 141, 142, 143, 

144
mükaşefe 123
mümkin 125, 128,129, 138, 146,147, 163, 

168,169

mümteni 116 ,119 ,168 ,170 ,175
Mürcie 32, 36
müslim 44
müstahîl 116
Müşebbihe 32, 35, 37
mütevâtir haber 25
Mütevekkil 162

N

Nâbiga 283, 384 
Nâkıs istikrâ 143 
Napolyon 45 
Nazar 7 ,115 ,116  
Necâşî 92, 232, 238, 272 
Neccâriyye 32, 37 
nefs-i nâtıka 24 
nesih 77, 79 
Nestûrâ 240 
Nestûriyye 241 
Nihâyetül-Ukûl 30 
Nizâmiye Medresesi 30 
Nizâmülmülk 29 
Nûşirevân 71, 338
nübüvvet 17, 59, 175, 176, 177, 181, 193, 

211,212,213,214,215,228,229,238,265

O-Ö

Osman (Hz.) 34 ,3 5 ,3 6 ,2 3 2 ,2 5 4 ,2 5 6 ,2 5 9 , 
260, 263, 268, 288 

Osvvald 141
Ömer (Hz.) 90, 113, 187, 253, 258, 263,

266, 267, 268

P

Pezdevî 47,109 
putperestlik 65

R

Râfizîler 29 
Râgıb el-İsfahânî 360 
Rahmetullah 39 
Rifâîler 184
risalet 17 ,176 ,177 ,181 ,195 ,212 , 228,229, 

238, 246 
Romalılar 70, 71, 94, 285 
ruh 55, 75, 180, 190, 199, 205, 236, 241, 

243, 298, 353, 354, 355, 356, 357, 359, 
360,361



Ruhâniyyûn 40 
ruhbanlar 83, 84 
ruhbanlık 86, 87 
rü'yetullah 173,174, 351

S-Ş

Sa'd b. Ebû Vakkâs 251, 257 
Sâbiî 64
Sâbiîler 154,250 
Safevî 35
Said b. Zeyd 251, 258
SaintAnselm  133
Salih (Hz.) 185, 377

salim duyu organları 24
Sâriye 187
Sebeiyye 35
selbî 125
Selefî 33
Selefiyye 33
Semerkant 101
semî' 124,160
Seneviler 154
Serahsî 109
Şevde (Hz.) 267
Seyyid Ahmed er-Rifâî 50
sezgi 24
sıdk 193
Sıffîn 36, 233,259, 260, 261 
sırat 333
sidretül-m üntehâ 243 
Sûfiyye 120 
Sûr 330 
sükûn 127,140 
Süleyman (Hz.) 279 

sünnet-i ilâhiyye 144 
Şâfiî 28, 31, 3 3 ,46 ,47 , 50 
Şah İsmail 35 
Şâtıbî 42 
şefaat 236, 329 
şehâdet-i umûmiye 134 
şer'î hüküm 45,107

şeriat 49,50, 77, 78 ,106 ,107 ,175 ,176 ,224 , 
225, 227, 239, 245, 247, 249, 283 

Şîa 32, 34, 36, 72,174 
şihâb 365, 371, 372, 373, 380 
Şît (Hz.) 278

T

tabiat kanunları 182,184 
tabii din 51, 55 
tafsîlî 111,112 
tahayyüz 174
Talha b. Ubeydullah 251, 255 
tareyân-i adem 127 
tarikat 50 
tasavvuf 4 ,49  
Tavâifül-mülûk 72 
Te'vilâtül-Kur'ân 29 
tebliğ 51, 56, 59, 60, 70, 77, 78, 79, 80, 81, 

87, 106, 107, 111, 112, 121, 175, 181, 
189, 192, 193, 195, 196, 212, 222, 238, 
240, 245, 268, 283 

Tehâfütüî-Felâsife 30
tekâmül 57, 58, 60 ,137,141, 200, 203,204, 

341

tekvin 124, 163, 164, 166, 167, 170, 303, 
306 

tenzihi 125 
teselsül 126, 129,146 
teslis 78, 83, 240, 241, 249 
tetebbuât-ı ric'iyye 57, 58, 59 
tevâtür 211, 212, 288, 369 
Tevrat 190, 233, 234, 235, 239, 249, 250, 

277, 278, 279, 280, 281, 383 
tezâyüf 126 
Thomas Reid 141 
totemizm 62

V

vâcibül-vücûd 125, 128,129,158, 310 
vâcip 116



vahdâniyyet 124,125,153 
vahiy 8, 25, 51, 53, 56, 58, 59, 60, 78,178,

188, 189, 190, 191, 193, 228, 242, 246, 
. 263 ,277 ,287  

vahy-i gayr-i metlüv 189 
vaîd 172
Varaka b. Nevfel 237
Vâsıl b. Atâ 27 ,34
vehim 24, 65 ,142 ,152 , 203, 280
Venüs 65
Vesenîler 154
vicdan 24
vücûd 124, 125, 128, 129, 132, 148, 149, 

152,153,158, 310

Y

Yakub 61, 70,196, 198, 241 
Ya'kûbiyye 241 
Ye'cûc 336, 338, 339 
Yehûda 279
Yeni Ahid 194, 278, 280, 281, 384 
Yezîd 262,384 
Yezîdiyye 36 
Yoşiya 279

Z

zarûrât-ı diniyye 112 
Zebur 235 
Zeyd b. Sâbit 45, 288 
Zeydiyye 34, 35 
Zeynelâbidin 35 
Zübeyr b. Avvâm 251, 256 
Zülkarneyn 294, 338, 339 
zünnar 113


	Parça 1
	Parça 2
	Parça 3

