POLITIKA

Ceviren
METE TUNCAY

kutuphaneci

®

REMZI KITABEV1
Ankara Caddesi, 93 — Istanbul



BUYUK FIKIR KITAPLARI DizZisi, 22
Birinci Bastm — Nisan 1975

REMZ1 KITABEVI Yayinlar

Dizg, baski, cilt, kapak ve kitap diizeni: ‘
Yiikselen Matbaacilik Limited Sirketi, Cagaloglu - Istanbul -






iCINDEKILER

Politikaya Girig . . . . . . . . 6
Kiap L . . . . . . ... 7T
Kirap 1L - 2 |
Kiap IIL. . . . . . . . . . 69
Kitap IV.. . . . . . . . . . 109
Kiwap V. B 91
Kiap VL. . . . . . . . . . 179
Kitap VIL. . . . . ... . . . 195
Kiap VIIL . . . . . . . . . 233






Politika'ya Giris
(Nikomakhos'a Ahldk’in Sonu)

Bizden o6ncekiler, yasa-yapma siirecini incele-
meden biraktiklan i¢in, belki bunu bizim aras-
tirmamiz iyi olur. Gergekten, felsefenin insan’
kendine konu alan béliimiinii tamamlamak y&-
niinden, biitiin politeia ya da anayasa sorunu-
nu ele almaliyiz. Bizden 6ncekiler bunun hak-
kinda birtakim iyi ya da oldukga iyi seyler soy-
lemis olduklarina gore, ilkin bunlan gdzden
gegirip degerlendirelim. Sonra, benim Anaya-
salar Toplamama bakarak, ne gibi etkilerin
devletleri ve ayr1 ayn anayasalan isler durum-
da tuttugunu, ayrica bazi devletlerin iyi yone-
tilmelerinin, bazilarininsa boyle olmamalarinin
nedenlerini gérmemiz gerekir. Bu konular in-
celendikten sonra, “En iyi anayasa tiirii han.
gisidir. her birinin diizeni ve yapisi nedir, her
biri hangi yasa ve ahlak kurallarina dayanir?”
gibi sorulann daha kapsayici bir gozle gorebi-
lecegiz, samyorum. Onun igin, tartiymamiza
baslayalim.



KITAP I

1

Kendi gozlemlerimiz, bize, her devletin iyi bir amagla kurulmus
bir topluluk oldugunu sdyler. “Iyi” diyorum, giinkii biitiin insanlar
eylemlerinde iyi saydiklar seyi elde etmeye calisirlar, gercekten.
Oyleyse, biitiin topluluklar su ya da bu iyi seyi amagladiklarina
gore, topluluklarin en istiinii ve hepsini kapsayam da, en yiiksek
iyi'yi ama¢ edinecektir. Bu, bizim Devlet dedigimiz topluluktur ve
o topluluk tiiriine de siyasal diyoruz. Devlet adamiyle devlet, kral-
la uyruklan, aile reisiyle ev halki, efendiyle koéleleri arasindaki
iliskilerin hep aym oldugunu sanmak yanlistir. Aralarinda yalniz-
ca biiyiikliik degil, nitelik fark: da vardir. Biiyiikliik ayra¢ degildir;
bir adamla birkag¢ kisi arasinda efendi-kdle iliskisi, daha ¢ogu ara-
sinda aile iliskisi, bundan daha ¢ogu arasinda da bir krallik ya da
siyasal topluluk iliskisi oldugunu séyleyemeyiz — sanki biiyiik bir
aileyle kiigiik bir sehir arasinda hi¢ bir ayrihik yokmus gibi. Oysa,
krallikla siyasal bir topluluk ya da bir yurttaslar toplulugu ara-
sinda bile bir nitelik fark: vardir; bir kimsenin otekilerin iistiinde
yOnetme giicii varsa, bu kralliktir da, ilgili bilimin ilkelerine gore,
yurttaglar sirayla hem yonetir hem y&netilirse bu siyasal topluluk
olur, demek dogru degildir. Sorunu, her zamanki ilkemizle, yani
¢oziimleme yontemi (analitik metot) uyarinca incelersek, bu apagik
ortaya cikacaktir. Oteki bilim dallarinda bilesik seyleri artik bo-
liinemeyecekleri kadar kiigiik pargalara ayiniyorduk; devleti ve dev-
letin kurucu &gelerini de aym bigimde inceleyelim; bunlarin bir-
birinden nasil aynildiklarint ve s6z konusu parcalar hakkinda ge-
cerli ilkeler ¢ikarip ¢ikaramayacagimizi o zaman daha iyi gorecegiz.

Aristoteles’in Platon’a saldirdigint bilmezsek, bu birinci boliimden
pek bir sey anlayamayiz; yukarda deginilen yanhgslart, Platon Devlet
Adum \PONTRLS) 280 yaprimba 1Semistir: 258 ¢ va.

Aristoteles, simdi de devletin gelismesini bir biyolog olarak ele
aliyor.

2

Saniyorum ki, 6teki konularda oldugu gibi bunda da seylerin ba-
sindan dogal gelisimine bakarsak, sorunu en iyi bigimde gdrmiis
olacagiz. lkin, 6teki esi olmadan etkinlikten yoksun kalacak seyler

7



POLITIKA

cift cift birlestirilmelidir. Ornegin, iireme icin erkekle disinin bir-
ligi zorunludur, ¢iinkii 6teki olmadan biri etkisiz kalir. Bu, diisii-
niilerek yapilmis bir se¢me degildir; doganin hayvanlara da bitki-
lere de verdigi, kendi benzerlerini ¢ogaltma isteginden ileri gelmek-
tedir. Yonetenle yonetilenin birlesmesi de, tipki bunun kadar ge-
reklidir; bunlarin bir araya gelmelerinden amag, ortak giivenlik-
lerinin korunmasidir. Ciinkii gereken seyleri zekasiyle 6nceden go-
rebilen bir kimse, dogaca yonetici ve efendidir, oysa beden giiciiy-
le bunlan yapabilen bir kimse dogaca koledir, yonetilenlerden bi-
ridir. Bundan o6tiirii, efendiyle koleyi birlestiren ortak bir gikar
vardir.

Erkegin kadindan iistiin bir zekds: oldugu kendiliginden belli say:il-
maktadtr, fakat bu boyledir diye kole ile kadin 6zdeslestirilemezler.

Doga, kadinla koéle arasinda bir ayrim gozetmistir. Kadin, ayr
ayr1 islere bakar ve comertlikle baska baska araglar saglar — her
ise yarayan Delphoi bigcag gibi degildir; bir arag, bir¢ok isleri gor-
mesi icin degil de, yalmz bir tek isi gormesi igin yapilmis olunca,
en iyi isler. Kadinla kélenin ayr1 ayri islevlerinde de durum boy-
ledir. Bazi Yunanlhi-olmayan (barbar) topluluklar bunu anlayamaz-
lar, kadinla koleyi birbirinden ayirmazlar. Ciinkii topluluklarinda
dogaca yonetecek ya da buyruk verecek bir bslim yoktur; onlarin
toplumu erkek ve kadin kélelerden olusmaktadir. Iste bundan dola-
yidir ki, ozanlar barbarla koleyi 6zdes sayarak, “Hellenlerin bar-
barlar1 yonetmesi uygundur” demislerdir.

Boylelikle, Aristoteles irklarin ve kisilerin dogadan iistiinliiklerine
ve asagiliklarina inanmaktadir.

Ilk aile, erkeklerin bu ikisiyle, yani kadinlar ve kélelerle bir-
lestirilmesinden meydana gelmisti; ozan Hesiodos, “Ilkin bir ev ve
bir kadin edin ve bir 6kiiz, sabana kosmak icin” derken haklidir.
(Okiiz, yoksul adamin kélesidir). Doga yasas1 uyarinca kurulan ve
giinbegiin siiriip giden bu birlik, ailedir; iiyelerine Kharondas: “Ek-
mek ortaklar”, Giritli Epimenides de: “Ahirdaslar” demistir. Bun-
dan sonraki asama, koydiir: Giinlitk gereksinmelerin 6tesinde bir
amacin karsilanmas: igin bircok evler birlesince koy meydana ge-
lir. Bu ilk birlik, genel olarak, ogullarin ve torunlarin evlerinin
eklenmesiyle, dogal bir siire¢ sonucunda olusur. Boyle bir koyiin
iiyelerine, kimileri “bir siitten emzirilenler” (homogalaktes) derler.
Bu yoldan kurulmus olunca, yonetimi de ister istemez krallik olu-
yordu; giiniimiizdeki baz1 uluslar gibi, sehir-devletleri de baslangig-
ta krallikla yonetilmekteydi. Her evi en yash iiyesi, Adeta bir kral

8



KITAP I - BOLUM 2

gibi yonetiyordu; biitiin evler toplulugu da, aralarindaki kan ilis-
kilerinden otiirii ayn1 bi¢imde yonetiliyordu. Homeros bu ataerkil
yonetimi, “Her adamin cocuklar1 ve kadinlan iistiinde yasa koy-
mak yetkisi vardir” diye anlatir. Homeros bu soziiyle koylerdeki
topluluklara degil, daginik ailelere deginmektedir, ciinkii eski za-
manlarda daginik yerlesmeler gerekti. Insanlar baslangigta kendi-
leri krallarin yonetimi altinda yasadiklar: i¢in —hala bircoklar oy-
le ya— tanrilarin da bir krallar1 oldugunu séylerlerdi. Insanlar, tan-
rilar1 insan biciminde tasarladiklan gibi, onlarin yasayislarinin da
kendi yasayislarina benzedigini sanirlar.

Son birlik, gesitli koylerden olusan sehir ya da devlettir (polis).
Bununla, hemen her bakimdan siireg¢ tamamlanmistir; kendi ken-
dine yeterlige erisilmis ve boylelikle, yasamin kendisini saglamak
icin baslamisken, simdi iyi yasami saglayabilecek bir duruma gel-
mistir. Bundan dolay, iginden ¢iktigi daha eski topluluklar nasil
dogalsa, sehir-devleti de Oylece yetkinlikle dogal bir topluluk bi-
¢imidir. Bu birlik, 6tekilerin amacidir ve bunun dogasinin kendisi
bir amactir; ¢iinkii, biz herhangi bir seyin yetkinlesme siirecinin
tamamlanmis iiriiniine o seyin dogasi deriz — insan, ev, aile, her
sey o olmayr (kendi dogasina erismeyi) amaclar. Bundan baska,
amag ve son (sonul neden) ancak en iyi olandir; kendi kendine ye-
terlik ise, hem amag¢ hem yetkinliktir.

Goriiyoruz ki, Aristoteles igin, herhangi bir seyin “‘doga’si, onun
ilk degil son durumudur. Bu sona yonelen biiyiime siirecine de “Do-
a’ denmektedir.

Bundan, devletin dogada varolan seyler smifina girdigi ve in-
sanin dogadan siyasal bir hayvan oldugu sonucu g¢ikar. Diipediiz
bahtsizhgindan degil de dogas1 geregi, sehri, devleti olmayan bir
kimse ya fazla iyidir ya fazla kotii, ya insanhgin altindadir ya iis-
tilnde — insanhgin altinda olmaya bir 6rnek, Homeros'un “saygi-
sizlik eder, soyuna, diizene, ocagina” diye kinadig1 savas diiskiinii
kisidir; boyle bir kimse dogasi geregi savasa diiskiin olur, tek ba-
sina kalmis bir dama tasi gibi hi¢ bir isbirligine girmez. Fakat 6nii-
miizdeki, yalmzca bir isbirligi yapip yapmama sorunu degildir;
ciinkii besbelli ki, insan arinin ya da topluluk icinde (siirit halin-
de) yasayan baska herhangi bir hayvanin olmadigi anlamda bir
siyasal hayvandir. Cogu kez dedigimiz gibi, doga hi¢ bir seyi bosu-
na yapmaz; insam siyasal bir hayvan yapmak amaciyle de, biitiin
hayvanlar arasinda yalniz ona dili, anlamh konusma yetisini ver-
mistir. Konusmak ses cikarmaktan olduk¢a ayn bir seydir; ses
cikarma vyetisi 6teki hayvanlarda da vardir, bununla duyduklar:
ac1 va da hazz1 anlatirlar; ¢iinkii ger¢ekten bazi hayvanlarin dogal

9



POLITIKA

giicleri, onlarin hem haz ve aci duymalarina, hem de bu duygu-
larin1 birbirlerine aktarmalarina elverislidir. Oysa dil, yararli ve
zararh olani, dogru ve yanlisi bildirmeye yarar. Ciinkii insanla ote-
ki hayvanlar arasindaki gercek ayrilik, yalmz insanlarnn iyi ile kotii’
yii, dogru ile yanhs’, hakli ile haksiz’i sezebilmeleridir. iste bir
aile ya-da sehri meydana getiren sey de, bu konularda ortak bir
goriisii paylasmaktir.

Aristoteles, besbelli, bize olgusal bir tarih anlatmuiyor, mantiksal bir
yapt kuruyor. Bu asagida daha da ¢ok agifa ¢ikacaktir.

Ustelik, sehir ya da devletin, aileden de, aramizdaki herhangi
bir bireyden de o6nceligi vardir. Ciinkii biitiin, par¢cadan once gel-
melidir. El ya da ayag tiim bedenden ayirin, artik el ya da ayak
olmaz (ancak, nasil tastan yontulmus bir el ya da ayaktan s6z ede-
biliyorsak, oylece adi1 kalir geriye). Boyle bir eylem sonucunda, onu
o yapan gii¢ ve islevi yitirmis olacag: igin, ortadan kalkacaktir. Do-
layisiyle, bunlar hakkinda ayni sozciikleri kullanabiliriz, ama ay-
n1 seylerin séziinii ediyoruz, diyemeyiz. Oyleyse, devletin hem do-
gal hem de bireyden 6nce oldugu apagiktir. Ciinkii, bir birey nasil
bir pargasi ayrildigi zaman tiimiiyle kendine yeterli olmazsa, o da
tipki 6teki pargalan gibi biitiin'le aym iliski i¢indedir. Devlet de-
digimiz birlige katilma yetenegi bulunmayan herhangi bir varlik,
ornegin sessiz bir hayvan ya da [esit agirlikta olmak iizere tam
karsit1] yetkinlikle kendi kendine yeten ve devlete hi¢ bir gerek-
sinmesi olmayan bir varlik (6rnegin, bir tanr1) — bunlar, devletin
birer parcasi degildir. Oyleyse, tiim insanlar arasinda onlar1 bu
ortakliga siiriikleyen dogal bir iggiidii vardir ve bir devleti kuran
ilk adam, ¢ok biiyiik yararlar sagladig1 icin 6viilmeye deger. Insan
nasil tam gelisme durumuna ulastigi zaman hayvanlarin en iyisiy-
se, yasa ve kurallardan ayrilinca da en kotiisii olur. Basedilmesi en
giic kotiiliik, silAhlh olamidir; insan hernekadar sildhlarimi elinde
tutarken anlayis ve erdeme yatkin olabilirse de, bunlara karsit
amaglarla sildhlarin1 kullanmasi ¢ok kolaydir. Bu yiizden, erdem-
siz insan varliklarin en vahsisi, en adalet bilmeyenidir, cinsel tut-
kunluklar1 ve oburlugu bakimindan da en kétiisiidiir. Oysa, adalet
devletin orta diregidir; c¢iinkii siyasal toplulugun temeli hak’tir ve
hak neyin adaletli olduguna karar vermenin ayracidir.

Aristoteles bundan sonra, Kitap I'in geri kalaminda oikonomia’yz
inceleyecektir. Eski Yunancada oikos “ev”, oikonomia da “ev yob-
netimi”’ anlamuna gelir; fakat Aristoteles yalnizca aile ekonomisini
degil, daha genis anlainda ekonomiyi de diisiinmektedir, evin oldugu

gibi devletin yonetimini de.

10



KITAP I - BOLUM 3
3

Sehri meydana getiren parcalarin neler oldugunu agiklamigtim,
aile bunlardan biri oldugu i¢in, aile ekonomisinden baslamak gere-
kir. Bu konu, tam bir ailenin parg¢alarina, yani dzgiir kisilerle ko-
lelere karsilik olacak bigimde alt boliimlere ayrilabilir; ¢6ziimleme
yontemimiz bir seyi en kii¢iik parcalarina ayirinca hepsini incele-
memizi ongormektedir. Bir ailenin en kiigiik parcalarina boliin-
mesi, ii¢ ¢ift ortaya ¢ikartir — efendi ile kole, koca ile kari, baba
ile cocuklar. Oyleyse, bu ii¢ iliskiden herbirinin ne oldugunu ve
nasil olmas:1 gerektigini kendimize sormaliyiz. Bunlann ilkini an-
latmak icin “despotluk” sozii kullanilir; 6teki ikisine daha kesin
adlan olmadig i¢in “kocalik” ve ‘“‘babalik” diyebiliriz. Bu {giinii
kabul edelim; fakat dordiincii bir 6genin daha oldugunu gériiyo-
ruz — bu o kadar 6nemlidir ki, bazilar1 onun (ev ydnetiminin)
tiimiinii kapladlglm one sirerler. “Para isleri” denilen seyden soz
ediyorum.

Evlilik (kocalik) ve babalik iliskilerinin tistiinde pek az durulacak-
tir (asagida, Boliim 12'de). Aristoteles bu kitapta daha cok &biir
* iki iliskiyi inceler; bunlar, gerek aile gerekse sehir iistiine kurdugu
ekonomi kurami icin zorunludur. Ayni zamanda birbirleriyle de
bagmtilart vardir; ¢iinkii yurttaslar icin yiiksek bir yasam diize-
yinin saglanmasi, bunlarim her ikisine birden dayanir. Kimilerinin
gercekten Ozgiir olabilmesi icin, Gtekilerin kole olmalart gerekir.
Uygar bir halkin kendi kiiltiir kalitinun siirdiirebilmesi icin, oteki
trklart somiirmesi ve onlart tiim insan haklarimdan yoksun birak-
mast gerekir. Aristoteles bundan baska bir ¢ikar yol goremiyordu.

Bu yolla hangi temel hizmetlerin yapildigini anlamak i¢in 6n-
ce efendi ile koleyi tartisalim. Cogu kez yapllan varsayimlardan
baslamak yerine, bu konuyu kavramanin daha iyi bir yolunu bu-
labiliriz, saniyorum. Ornegin, baz1 kimselere gore, efendilik etmek
belli bir gesit bilgiyi gerektirir ve bu bilgi, bir evi yonetmek ya
da bir devlet adami yahut bir kral olmak i¢in gerekenin aymdir
— basta da degindigim yanhs goriis! Baskalan ise, efendinin ko-
leyi yonetmesinin dogaya aykiri distiigiinii, bu ayrimin yalmzca
uylasimdan ileri geldigini, ¢iinkii (efendi ile kole arasinda) dogadan
bir ayrilik bulunmadigini ve bu yonetim tiiriiniin zora dayandigim
ve onun igin de haksiz bir sey oldugunu soylerler.

Mal (miilkiyet konusu) ve arag¢ olarak kéle.

11



POLITIKA
4

Miilk ailenin, miilk edinme de aile ekonomisinin bir parcasi-
dir; ¢iinkii belli bir diizeyde servet olmadan ne yasamin kendisi
ne de iyi yasam olabilir. Ote yandan herhangi belirli bir sanat
acisindan uygun araglarin varolmasi o isi yapmak igin zorunludur.
Araglar cansiz olabilecekleri gibi canli da olabilir; bir gemi kap-
tan1 cansiz bir diimen kullanir, ama gozciisii canli bir adamdir;
cunkii bir sanatta ¢alisan is¢i, o sanat agisindan, isin ara¢larindan
biridir. Bunun gibi, miilkiyet konusu olan herhangi bir sey, bir
kimsenin yasamasini olanakli kilan bir ara¢ sayilabilir; o kimse-
nin miilkiyeti (malvarligi) ise, koleleri de icinde olmak iizere, bu
gibi araglarin bir toplamidir; kole ise, baska herhangi bir usak
gibi canli bir yaratik oldugu igin, bir¢cok araglar degerinde bir
aragtir. Ciinkii, her aracimiz, Daidalos’un yaptigi heykeller ya da
ozanin ‘“kendiliklerinden tanrilarin toplantisina girerler” dedigi
Hephaistos'un tekerlekli sehpalan gibi, biz soyleyince ya da gerek-
tigini kendisi gorerek islerini yerine getirebilseydi — diyelim, do-
kuma tezgdhinin mekigi kendiliginden gidip gelse, lirin mizrabi
kendiliginden ¢alsaydi, o zaman ne yapimcilarin isciye gereksin-
mesi olurdu, ne de efendilerin koleye.

Olagan anlamuyle araglar, iiretim araglaridir; oysa miilkiyet ken-
di basina yararhidir. Demek istiyorum ki, rnegin bir mekik kendi
kullanimindan baska bir gey iiretir, ama bir yatak ya da bir el-
bise boyle degildir. Ustelik, iiretim ve eylem ayri nitelikte olduk-
lar1 ve her ikisi de arag¢ kullamilmasim gerektirdikleri igin, arag-
lan arasindaki ayrilik da ayni nitelikte olmalidir; araglar iiretime
uygundur, miilkiyet eyleme. Yasam ise iiretim degil, eylemdir; onun
i¢indir ki, miilkiyet konusu olarak kole, eyleme yarayan seyler-
den biridir. Bazen, miilkiyet konusu olan bir seye parca denir;
ciinkii parga yalnizca bir seyin parcasi degildir, biitiiniiyle ona
baghdir, miilkiyet konusu olan bir sey de béyledir. Dolayisiyle,
bir kole yalmzca efendisinin kolesi degildir, fakat biitiiniiyle efen-
disinin miilkiyeti altindadir da; oysa efendi, kolesinin efendisidir,
fakat ona bagl degildir. Bu gézlemler, kolenin dogasini ve islev-
lerini ortaya koymus olmah: Dogadan kendi kendisinin olmayan,
bir baskasina bagh olan bir kimse, dogadan kéledir; bir kimse
bir miilkiyet konusu olursa, yani ayr1 bir varhg olan ve yasama
amaglarina yararli bulunan bir arag olursa, (o zaman) bir baska-
sinin mali olur,

5

Fakat, acaba dogadan bu tanmima uyan bir kimse var mudir, bir
kimsenin bir baskasina kole olmasi iyi ve hakli bir sey midir,

12



KIiTAP I - BOLUM 5

her tirli kdleligi dogaya aykin saymalit miyiz? — Simdi incele-
memiz gereken sorular bunlar.

Bu sorulara karsihik vermekte, ne kuramsal tartismalar ne de
deneysel gozlemler bir giigliik ¢ikanyor. Birinin buyruk vermesi,
bir baskasinin ise s6z dinlemesi olgusuna ilkece karsi konamaz;
bu hem zorunlu hem de faydahidir. Gergekten, bazi seyler daha
dogduklarn anda boyle ayrnlmislardir: Bazilari yonetecekler, bazi-
lar1 da yonetileceklerdir. Bu yoneten-yonetilen iliskisinin bir¢ok
gesitleri vardir* ve bu iliskilere her yerde rastlanir. Siirekli ya da
kesintili ogelerden olusan ve sonugta ortak bir birligi olan her
seyde, yoneten-yonetilen iliskisi ortaya g¢ikar. Bu biitiin dogalar:
geregince, ozellikle canli yaratiklarda goriliir**; canhi yaratik ilk
once zihin ile bedenden olusur, bunlardan birincisi yoneten, ikin-
cisi yonetilendir. Dogal biiyiimeye bagl herhangi bir olguda bizim
hep doganin kendi bigimlerine bakmamiz ve gézlemlerimizi yozlas-
mis (bozuk) bi¢imlere dayandirmamamiz gerekir. Onun igin, bu
baglamda da zihince ve bedence iyi durumdadir, zihninin bedenini
yonettigi apacik goriilen bir insami diistinmeliyiz. Karsit duruma,
yani bedenin zihni yonetmesine ise, bu kendi iginde kotii ve doga-
ya aykirt bir sey oldugu i¢in, kotii insanlarda ya da kotii kosullar
icinde bulunan insanlarda rastlanir. Bununla birlikte, dedigim gi-
bi, yonetme ya da buyurma giiciiniin kullamilmasim, bir efendinin
mutlak olan ve mutlak-olmayan ya da anayasal yonetiminin her
ikisini birden, ilkin canh yaratiklarda goriiriiz. Zihnin beden iis-
tiindeki yonetimi (efendinin kdlesini yonetisi gibi) mutlaktir; zeka
ise tutkulan (devlet adamimin yurttaslarin1 ya da kralin uyruklari-
n1 yonetmesi gibi) anayasal olarak ve kralca yonetir. Biitiin bun-
larda, beden icin zihin tarafindan, dogalarimizin duygusal béliimii
icin de akla sahip olan boliimii, yani zeka tarafindan yonetilme-
nin hem dogal hem de uygun oldugu agiktir. Bunun tersinin ol-
masi, hatta ikisinin esitligi ise hepsi i¢in zararhidir. insanla 6teki
hayvanlar arasinda da boyle olur; ¢ilinkii evcil hayvanlar, dogadan,
vahsi hayvanlara oranla daha iyidir; onlar i¢in de insanlar tara-
findan yoneltilmek daha faydalidir; ¢iinkii bdylesi hi¢ olmazsa, gii-
venliklerini saglar. Yine, erkekle disi arasinda, 6nceki dogadan iis-
tiin, beriki asag1 ve uyruktur. Bu genel olarak tiim insanhk igin
de gecgerlidir. Bundan 6tiirii, diyebiliriz ki, iki insan toplulugu ara-

* Yonetmenin (egemenligin) niteligi, daha ¢ok uyruklarnin niteligine dayanmaktadir;
insani yonetme, hayvanlani yonetmeden daha yiiksektir; ¢iinkii daha iyi olanlarin yap-
ugt is ya da daha iyi olanlardan ¢ikan is, daha iistiin bir igtir; yoneten-ySnetilen ilis-
kisini de, bu iliskiye giren insanlar yaratir.

** Boylesi cansiz yerlerde de varolabilir; rnegin, miizikteki basuyum. Fakat bu nokta
konu diginda kahyor.

13



POLITIKA

sinda, zihinle beden ya da insanla hayvan arasindaki kadar genis
bir ayrilik olan her yerde, isleri bedenlerinin kullanimindan ibaret
kalan ve kendilerinden daha iyi birgey bekienemeyecek olanlar, ben-
ce, dogadan kéledir. Sozii edilen benzerlerinde oldugu gibi, onlar
icin de boylelikle yonetilmek ve uyruk olmak daha iyidir.

Oyleyse, “dogadan kole” bir baskasina bagh olabilen, dolay:-
siyle de bagh olan ve akil yiiriitme yetisinden anlayacak kadar pay
alan, ama ona sahip olacak kadar pay almayan bir kimsedir. Ote-
ki hayvanlar, sahiplerine akillarini isleterek degil, s6z dinleyerek
hizmet ederler. Kolelerin kullanilmasi da, evcil hayvanlarinkinden
hi¢ ayrilmaz; biz her ikisinden de bedensel gereksinmelerimizin
giderilmesinde yararlanminz. Bu durumda, doga ozgiir kisilerle ko-
lelerin bedenlerini ayr1 ayr1 yapmayi amacglamistir: Koleler, zo-
runlu kol isleri icin yeterince giiglii, ozgiir kisiler ise bu gesit is-
lere yarayamayacak bigimde, dimdik, ama bir devlet yurttasinin
yasamu i¢in, savasla baris arasinda boliinen bir yasam igin pek
uygun olarak yaratilmistir. Fakat doganin amaci boyle olabilirse
de, tersi sik sik goriilmektedir. Ozgiir kisilere yakisir bir bedeni
olan, ama zihni olmayan yahut zihni uygun olmakla birlikte be-
deni uymayan insanlar vardir. Suras: kesindir ki, bedensel gorii-
niimleri tanr1 heykellerinin insaniistii biiyiikliiklerindeki aym iis-
tiinliigii gbsteren insanlar olsaydi, insanhigin geri kalaminin onlarin
koleleri olmas1 gerekecegini hérkes kabul ederdi. Bedensel iistiin-
liik® bakimindan bu fark gozetme dogru olursa, zihin iistiinliigii
yoniinden béyle bir ayrim haydi haydi gecerli olur. Fakat zihnin
niteligini gérmek bedenin niteliini gormekten ¢ok daha zordur.
Oyleyse, apacik, dogadan bazilar1 6zgiir bazilariysa kéledir ve bun-
lar igin, kolelik etmek hem dogru hem de uygundur.

Aristoteles, koleligin dogalligim gercekten kanitlayamadiginn peka-
la farkinda olmali. Benzetme yoluyle getirdigi kanitlarin zayifligin-
dan baska, doganin insanlarla hayvanlar arasindaki ayrimi belirgin
ve gozle goriiniir kildigr halde, ozgiir kisilerle kéleler arasinda boy-
le yapmadigint teslim etmek zorunda kalnmustir. Aristoteles’in sa-
vundugu goriis, her toplumda agac kesecek ve su ¢ekecek birileri
olmak zorundadir, demeye geliyor; bu gibi isler, dogadan kol is-
leri icin en uygun yaratlmis kimselerce yapilmalidir — megerki,
Ibir Daidalos ya da bir Hephaistos elverisli bir otomat [makinel saj-
asin.

Bundan sonraki béliimde, Aristoteles, “Kuvvet, Haktir” goriisii-
ne sasilacak kadar yaklagmaktadir: Savas tutsaklarinmn kéle edilme-
lerine her tiirlii kars: ¢ikist, duygusalliktan baska bir sey deiil, diye
elinin tersiyle itiyor.

14



KiTAP I - BOLUM 6
6

Ote yandan, kars1 goriisii tutanlarin bir noktaya kadar hakl ol-
duklarim gormek giic degildir. “Kolelik” ve “kole” sozleri iki
ayr1 anlama gelir. Ben “dogal” kéleligin soziinii ediyordum, fakat
bir de yasalardan ya da uylasimlardan ileri gelen koélelik vardir.
Bu, savasta ele gegirilen biitiin ganimetlerin, yasal olarak, onlar
kazananin mahl sayilmasini 6ngoren bir uylasima dayanir. Bircok
hukukc¢ular gergekte, siddeti simirlamasi gereken yasaya aykir ol-
dugunu one siirerek, bu hakka kars: ¢ikarlar. Onlara gore, bir kim-
senin bir baskasinin siddet ve iistiin kuvveti karsisinda alt oldugu
i¢cin onun mal haline gelmesi savunulamaz. Daha baskalar1 bunda
bir sakinca gormezler; hukuk uzmanlar1 arasinda her iki goriisii
tutanlar vardir. Bu goris ayrilifi ve diisiince dalgalanmalari, “iis-
tiin” soziiniin anlamindan kaynak almaktadir. Hi¢ kuskusuz, buy-
ruk verme durumuna erisen ve bu nedenle de kuvveti en iyi bi-
cimde kullanabilen, bir bakima erdem ya da yetenektir; zafer kaza-
nan da, bir ¢esit erdemde iistiin oldugu i¢in zafer kazanmistir.
Onun igindir ki, kuvvetin kendisine 06zgii bir erdemden yoksun
bulunmadigr anlasiliyor; asil ¢atisma, hakkin ne demek oldugu
konusunda ¢ikar — bazilar, hak bu baglamda insan duygulandir
diyorlar, otekileriyse hakkin “daha kuvvetli olanin egemenligi” an-
lamina geldigini soyliiyorlar. Burada bir uzlastirma olanagi yok-
tur; goriislerden birine dayanan kamtlarin, karsit yan icin hic bir
- gegerligi ya da inandiricilik giicii olmaz ve bizi, “erdemde iistiin
olan yonetecek ve efendi [egemen] olacaktir” ilkemizi yadsimaya
gotiriir.

Bazilar (tutsakliktan) kole olmanin, salt yasal oldugu icin, i¢in-
de bir hakhihk 6gesi tasidigini One stirerler; fakat bunu her zaman
sOylemezler, ¢iinkii bir kez savas goriisiiniin adaletsiz olmasi pekala
miimkiindiir. Sonra, kole olmay1 hak etmeyen bir kimse icin kole
deyiminin kullanilmasi1 yerinde olmaz; yoksa, koleler ve kole co-
cuklar arasinda, tutsak diisiip satilan en soylu kisilere bile rast-
layabilirdik. Bu nedenle, boyle insanlara kole demez, bu deyimi
yalniz barbarlar i¢in kullanirlar. Fakat bodyle yapmakla, gercekte
uylasimla kole olani degil, bizim baslangic noktamiz olan dogadan
koleyi tamimlamaktadirlar; bizim yukarda soyledigimizin 6zii suy-
du ki, bazi kimseler her yerde koledir, baz1 kimseler ise hi¢ bir
yerde kole degildir.

Aym1 sey soylu dogmus olanlar icin de dogrudur: Soylular,
kendilerini yalnizca kendi halklar1 arasinda degil, her yerde yiik-
sek dogumlu saydiklar1 halde, Yunanhi-olmayanlarin soylulugunu
yalmzca barbar iilkelerinde gegerli sayarlar. Bununla, &zgiir-
liigiin ve soylulugun iki derecesi oldugunu kabul etmektedir-

15



POLITIKA

ler: Biri mutlak, oteki goreli*. Fakat bu gorelilik 6gesini isin igine
sokmakla, kéleyle 6zgiir kisi, soylu olanla olmayan arasindaki ay-
rimi iyilik (erdem) ve kotiilitk iistiine dayatmis oluyorlar. Ciinkii
insamn insandan, hayvanin hayvandan dogdugu gibi, iyinin de iyi-
den dogduguna inaniyorlar. Fakat, doga’nin amaci ¢ogu kez bu
olsa bile, bunu gergeklestirememektedir. Oyleyse, goriis ayriligina
hak verdiren bir temel bulundugu aciktir: Bir yandan, bazilarinin
dogadan kole, otekilerinse ozgiir oldugunu soyleyemeyiz; 6te yan-
dan bazi durumlarda —birinin kole, 6tekinin efendi olmasinin hem
uygun hem de adaletli oldugu durumlarda— bu ayrim gercekten
yapilir ve nasil yonetme ve yonetilmenin her durumda dogal ni-
teliklere dayanmasi gerekirse, efendi olmak da 6yledir. Ciinkii, eger
efendilik etme isi kotit yapilirsa, her iki yanin da ¢ikarina aykiri-
dir; ¢tinkii parca ile biitiiniin, ruhla bedenin cikarlar1 o6zdestir;
kole ise bir anlamda efendisinin bir parcasidir, onun bedeninin
canli, ama ayr bir parcasi gibidir. Yine bu nedenle, efendiyle kole
dogadan bu iliskiye uygun kilinmis olunca aralarinda karsilikli bir
sevgi duygusunun bulunmasi faydalidir. Fakat kélelik durumu zor
kullanilmasindan ve tartistigimiz, tutsaklarla ilgili uylasimdan ileri
gelince, taraflar dogadan bu iliskiye uygun kilinmis olmazlar.

7

Biitiin bunlardan agik¢a anlasilmaktadir ki, efendinin kolesi-
ni yonetmesiyle siyasal yonetim arasinda bir ayrilik vardir. Baz-
larinin sandig1 gibi, biitiin yonetim bicimleri bir degildir. Ozgiir
kisilerin yonetilmesi, dogadan, kolelerin yonetilmesinden ayridir;
bir ev halkimin yonetimi monarkhia’dir, ¢iinkii her evin bir tek
yoneticisi vardir; bir devletin yonetimi ise, 6zgiir ve esit insanlar
iistiinde bir yonetimdir. Bir kimseye ne bildiginden &tiirii degil,
diipediiz ne oldugundan otiirii efendi denir; koleler ve 6zgiir kisiler
de boyledir. Bu, efendilik bilgisi ya da kolelik bilgisi diye bir sey
olmaz, demek degildir. Ucret karsiiginda (kole) cocuklara evdeki
odevlerini ogreten Sirakuzali adamin yaptifi egitim, ikinci tiir bil-
giye bir ornek olabilir; boyle bir 6grenim, pekala ascilik ve oteki
ev hizmetlerini de kapsayacak bigimde genisletilebilir. Ciinkii bazi-
lar1 asagilik, bazilariysa daha saygideger, bircok ¢esitli isler var-
dir; atasoziiniin dedigi gibi, “kole koleden, efendi efendiden iis-
tiindiir”, yani her iki toplulugun iginde tiim tiyeler birbirine esit
degildir. Koélelik bilgisinden efendilik bilgisine donecek olursak, bu-
nun kolelerin nasil kullanilacagim bilmekten olustugunu soyleye-

* Theodektes’in bir oyununda, Helena’ya soyle dedirtilir: “Her iki yandan da Tann
soyundan gelen bana kole demeyi kim dogru bulabilir?”.

16



KITAP 1 - BOLUM 8

biliriz; ¢linkii bir kimse kole edinmekle degil, onlar1 kullanmakla
efendi olur. Fakat kole kullanma bilgisi, biiyiik bir 6nemi ya da
saygidegerligi olan bir bilgi tiirii degildir, ¢iinkii bu, koleleri —na-
sil yapilacagini zaten bilmeleri gereken— &devlerine yoneltmeyi bil-
mekten ibarettir. Dolayisiyle, durumlar elverisli olan efendiler, bu
gorevi iistlenecek bir bakici tutarak kendilerini devlet islerine ya
da felsefeye verirler. Kole edinme bilgisi ise bunlarin her ikisinden
de aynidir; bunun ger¢ek ve 6zgiir yolu, yagmacilik ve avcilikti.

Kole sahibi olmak, oteki miilkiyet tiirlerini edinmenin yani sira
incelenmelidir. Fakat Aristoteles i¢in, gecimin temeli ¢alisma degil,
miilkiyettir. Ne var ki, ev halkimin gerek simdi gerekse gelecekte
yeterince yiyecegi olmasin saglamak, ev yonetiminin bir par¢asidir;
onun i¢in, stk stk veni kaynaklar eklemek gerekir — béoylelikle pa-
ra kazanma sanati ortaya ¢ikar. Aristoteles, kazang i¢in ¢alismanin
ev yonetiminin bir pargasi olup olmadigina emin degildir, fakat
bunu kesinlikle ayri bir sey saymaktadir. Aristoteles’e gére, belli
bir noktada miilkiyet sahibi olmamin yurttashigin zorunlu bir ko-
sulu oldugunu hatirlarsak, bunun siyasal énemi acik¢a anlasilir.

8

Simdi de, kole, miilkiyetin bir parcasi olduguna gbére, yine her
zamanki ¢oziimleme yontemimizi izleyerek, genellikle miilkiyet edin-
meyi ve para kazanmay: inceleyelim. Sorulacak ilk soru su olabi-
lir: Para kazanmak ev yonetimiyle aym: sey midir, onun bir par-
c¢as1 mudir, ya da ona yardimci bir sey midir? Eger yardimci bir
seyse, bu, mekik yapmamin dokumacihiga ya da tun¢g dokmenin
heykelcilige yardimc1 bir sey olmasiyle bir midir? Ciinkii bu ikisi
ayn1 bi¢cimde yardimci olmazlar; biri araglarn saglar, 6tekiyse mal-
zemeyi — yani, bir iiriiniin kendisinden yapildigi seyi: Dokumaci
icin yiin, heykelci i¢in tung gibi. Ev yonetiminin para-kazanmayla
aym sey olmadigi besbellidir: Birinin 6devi (malzeme) saglamak,
otekininse kullanmaktir; ciinkii evde olani, evi yonetmeden baska
hangi etkenlik kullanacaktir? Fakat para kazanmak, ev ybnetme—
nin bir parcasi mudir, yoksa biisbiitiin ayr1 bir etkenlik ¢esidi mi-
dir? — Para kazananm isi, cevresine bakip, hangi kaynaklardan
para ve miilkiyet edinilebilecegini gormekse, bu, tartisilacak bir
sorundur.

Miilkiyet ve servet ¢ok genis kapsamli deyimlerdir; onun igin,
ciftcilikten hem iiriin edinmeyi hem de bu iiriinleri saklamay: an-

larsak, ¢iftgiligin miilkiyet-ybnetiminin bir pargas1 mi, yoksa ayr
tiirden bir sey mi oldugunu bir ilk soru diye ¢ne siirebiliriz. Fakat,

2 17



POLITIKA

yiyecek elde etmenin ayn ayri bircok bigimleri vardir; bu ise, gerek
hayvanlar gerek insanlar i¢in farkli bir¢ok yasam bicimleri demek-
tir: Yiyeceksiz yasam olmadig gibi, beslenme ayrihklan da farkl
yasam tiirleri meydana getirmistir. Ciinkii, baz1 hayvanlarin siirii
halinde, otekilerin daginik yasamalarina, kimilerinin etyiyici, kimi-
lerinin otyiyici olmalarina, daha baskalarininsa ne bulurlarsa ye-
melerine yol acan, hep beslenme-aliskanliklarindaki ayriliklardir.
Bu nedenledir ki, doga onlarin besinlerini bulmalarim1 kolaylastir-
mak ic¢in herbirine ayr1 ayr1 yasayis bicimleri vermistir. Yine, hay-
vanlarin hepsinin aym yiyecegi sevmeyip dogalarina gore baska bas-
ka begenileri olmasindan otiirii, etyiyici hayvanlarin olsun, otyiyici
hayvanlarin olsun ayri tiirlerinin yasayis bigimleri de kendi arala-
rinda birbirinden ayridir. Bunun gibi, insanlarin arasinda da bir-
cok yasayis cesitleri vardir: Once gocebeler (cobanlar) gelir, bunlar
en az c¢alisirlar, clinkii evcil hayvanlardan en az emek ve en ¢ok
rahatlikla yiyecek elde edilebilir, fakat hayvanlarin taze otlaklara
gotiiriilmeleri gerekince, bu insanlarin da, adeta gezici bir giftlik
isletir gibi, onlarla birlikte gitmeleri gerekir. Sonra avcilar, daha
dogrusu yakalayabildikleriyle gecinenlerin hepsi gelir: Bunlarin ba-
zilan diipediiz yagmalayicilardir, 6tekileri bir goliin, bir batakhgin,
bir nehrin ya da denizin balikli bir boliimiiniin yakininda yasama-
lar1 gereken balikgilardir; daha baskalari, kuslardan ve vahsi hay-
vanlardan gecinirler. Ugiincii ve en biiyiik simif topraktan ve top-
rakta yetistirilen iiriinlerden gecinir.

Ovleyse, gecim saglamanin belli bash yollari, yani ticaret ya
da degistokusa bagimh olmayip da kendi kendilerini siirdiiren tiir-
ler, bunlardir: Gogebelik, tarimcilik, yagmalayicilik, balikgilik, av-
cilik. Birgoklar: bunlarin bazilarimi birinin saglayamadiklarini ote-
kinden katip tamamlayarak birlestirmekle yeterince mutlu bir ya-
sam siirerler; ornegin, gogebeligin yagmalayicilikla, tarimin avci-
likla birlestirilmesi vb. Bu insanlar, diipediiz gereksinmelerinin on-
lar1 zorladig1 gibi yasarlar. Bu kendi kendine bakmaya yetecek bi-
¢imde yasama olanagini, doga besbelli ki, dogduklar1 anda olsun
tam geliskinlik c¢aglarinda olsun tiim yaratiklarina vermistir. Bazi
hayvanlar, liremelerinin en basinda, yavrularina bunlar1 kendi ken-
dilerine saglayabilecekleri ¢aga gelinceye kadar yetecek besin ve-
rirler; 6rnegin yavrularimi kurtguklar ya da yumurtalar olarak ya-
pan hayvanlar. Yavrularini canli olarak doguran hayvanlarinsa, ken-
dilerinde uzunca bir siire yeterli besin bulunur — yani, bizim siit
dedigimiz besin. Doga, tam biiyiidiikten sonra da onlara besinle-
rini saglar; ciinkii bir kez bitkilerin hayvanlar icin, ikinci olarak
da tiim oOteki hayvanlarin insanlar igin varolduguna inanmamiz
gerekir — evcil hayvanlar, insanin onlardan saglayabilecegi besinin
yani sira, kullanabilecegi gibi kullanmasi igin, vahsi hayvanlarin da

18



KITAP I - BOLUM 9

hepsi degilse bile ¢ogu, yiyecek olarak ise yarar ve baska bakim-
lardan kullanilir; kendilerinden giyecekler ve araglar yapilabilir.
Doganin amagsiz bir sey yaratmadlgma bosu bosuna bir sey yap-
madlgma inanmakta hakliysak, doga tiim seyleri 6zel olarak insan
i¢in yapmis olmalidir. Buna gére, —avciligin da bir pargasini mey-
dana getirdigi— savas sanatinin miilkiyet edinme yollarindan biri
olmasi doga’nin tasarisinin bir parcgasidir; bu sanatin, gerek vahsi
hayvanlara, gerekse dogadan yoneltilmek igin yaratilmis olduklar
halde boyun egmeyen insanlara karsi kullanilmasi gerekir; ¢iinkii
dogadan hakli olan savas tiirii budur.

Boylelikle, Aristoteles asagr halklardan kole yagmalamanin dogal
bir sey oldugunu kanitlamak icin yasam siirdiirme (gegim saglama)
gerekgesine basvuruyor.

Oyleyse, miilkiyet edinmenin bir tiirii olan gegim saglama, do-
gaya uygundur ve yonetim ekonomisinin bir parcasidir; buna go-
re, kaynaklar —yasamak igin faydali ya da zorunlu olmalarindan
otiirii biriktirilebilecek kaynaklar— ya basindan hazir bulunmal
ya da bu edinme sanati onlari saglamalidir. Ele aldigimiz o6rgiit
ev de olsa, devlet de olsa, bu dogrudur. Ben, ger¢ek anlamda zen-
ginligin, iste boyle miilkiyet kavramlarindan olustuguna inaniyo-
rum. Ciinkii iyi bir yasam i¢in yeterli mali bagimsizlig1 yaratacak
bu ¢esit miilkiyetin tutari, Solon’un diisiindiigii gibi, sinirsiz de-
gildir. Solon siirlerinden birinde: “Insanlarin zenginligine sinir kon-
mamistir” der. Fakat bir sinir vardir; zenginlik bir aragtir ve nasil
her sanatin araglarinin kullanimlarinin sinirlar: varsa, onun da oy-
ledir: Gerek biiyiikliik gerekse sayica kullamishliginin simirlart var-
dir. Servet bir ailenin ya da bir devletin yoénetiminde kullanilacak.
bir araglar toplamidir. Onun igindir ki, bir evin ya da bir sehrin
basinda bulunanlarin dogal 6édevi olan belli bir ¢esit miilkiyet edin-
me oldugu agiktir; bunun nigin boyle oldugu da agiktir.

Servet, kendisi bir amag olarak degil, ancak gecim saglamak igin
edinilmelidir. Aristoteles, yine para-kazanma (hrematistike) soziinii
kullanmaya bashyor, fakat bunun en ¢ok —dogru bulmadigi— st-
mirsiz zenginlikler ardinda kosulmasin: anlattifim belirtiyor; ama
bu sézii tutarli alarak hep aym anlanunda kullanmiyor. Bu kav-
ram, bir evin ya da devletin yonetimine degil, ticaret etkenligine
iliskindir.
9

Fakat, genellikle ve gayet hakli olarak para kazanma diye adlan-
.dirilan bir baska miilkiyet-edinme tiirii daha vardir; servetin ya

19



POLITIKA

da servet edinmenin simri olmadiginin diisiiniilmesi de, bundan
otiiriidiir. Bu, biraz once inceledigimiz edinme bi¢imine yakindan
benzedigi icin, bircoklar: ikisinin bir ve aym sey oldugunu sanir-
lar. Birbirlerinden besbelli ¢cok ayri olmamakla birlikte, ayni de-
gillerdir; biri dogaldir, oteki degildir. Bu oteki tiir insana dogal
olarak gelmez; insanin onu deneyle edinmesi gerekir. Tartismami-
za soyle baslayalim: Her esya ya da miilkiyet konusu iki ise ya-
rar; bu kullanimlarin ikisi de o seyin kendi kullanimlaridir, ama
benzer kullanimlar degildir; ¢linkii bunlann biri s6z konusu es-
yanin yerli yerinde kullanihisidir, 6teki degildir. Ornegin, bir ayak-
kabi1 ya ayaga giymeye yarar ya da bir baska seyle degistirmeye.
Her ikisi de, ayakkabimin kullanimlaridir; ¢linkii o ayakkabiy, bir
ayakkabi isteyen birine verip karsiliginda para ya da yiyecek alan
bir kimse bile, ayakkabiyr ayakkabi olarak kullanmaktadir, ama
ger¢ekten yerli yerinde kullanmamaktadir, ¢iinkii ayakkaby asil de-
gistokus amaciyle vapilmaz. Ayni sey, miilkiyet konusu olan o6teki
esyalar icin de dogrudur; degistokus siireci bunlardan herhangi
birine uygulanabilir ve bunun kayna@ ¢ogu kez dogadadir, c¢iinkii
bazi yerlerde bir sey bol bol bulunur da baska yerlerde yeterince
olmaz. Dolayisiyle, yalnizca taraflarin gereksinmelerini karsilaya-
cak kadar degistokus yapilmasi zorunludur (Belli ki, alma ve sat-
ma siireci ayridir ve mallar1 elde etmenin dogal bir yolu degil-
dir). Esya degistokusu, toplulugun ilk bicimi olan ailede yoktu;
ancak daha biiyiik bi¢imlerle birlikte ortaya cikti. Bir ailenin tiim
iiyeleri o evdeki her seyi paylasirlardi (O evdeki her seye ortak-
lasa sahiptiler). Fakat ayr1 ailelerin iiyeleri, 6teki evlerin esyalarin-
dan bir¢ogunu da paylasiyorlardi. Ayr1 ayr1 mallar i¢in duyulan
karsihkli gereksinme, bu degistokuslarin esas temeliydi; yabanci
halklardan bir¢cogu hala trampayr bu temele gore yaparlar. Ciin-
kit trampa bir simif malin faydali goriilen bir baskasiyla degistokus
edilmesidir; bugday karsihginda sarap alip verirler vb. Fakat so-
ziinil ettigimiz silireci bundan daha ileri gotiirmezler; bir trampa
olarak kalir.

Bu gesit degistokus, dogaya aykir1 degildir ve bir para kazan-
ma bic¢imi de degildir; bastaki amacinin —doganin kendi kendine
yeterlik dengesini yeniden kurma amacinin— disina ¢ikmaz. Yine
de, para-kazanma ondan dogmustur. Bu kolayca anlasilabilir; ciin-
kii gereksinmelerin baska yerlerden getirilmesi ve artik mallarin
bagka yerlere génderilmesi ulusal sinirlarin 6tesine yayilmaya bas-
layinca, uylasimsal bir degisim aracinin (paranin) bulunmas: ve kul-
lanilmasi zorunlu oldu. Dogal olarak gereksinme duydugumuz her
sey kolay tasinmaz; bu yiizden, degisim amaciyle insanlar demir,
glimiis ve benzerleri gibi, kendisi yasam siirme bakimindan fay-
dali olan ve kolaylikla kullanilabilen bir baska maddeyi birbirlerin-

20



KITAP I - BOLUM 9

den alip vermekte anlastilar. Baslangigta bunlarin tutari, biiyiikliik
ve agirliklariyle saptamiyordu; fakat giderek bu maden parcalar
damgalandi. Boylelikle —her keresinde— tartma ve Slgme geregin-
_den kurtulundu, g¢iinkii vurulan damga, degerinin tutarini gosteri-
_yordu. Para bir kez bulununca gelisme hizli oldu ve mallarin zorun-
Iu degistokusu olarak baslayan bu siireg: ticaret, yani para kazanma-
nin Oteki gesidi haline geldi. Onceleri, bu her halde pek basit bir
isti, fakat sonradan, insanlar daha ¢ok deney edinip de ticari a11$
verislerden en biiyiik kirlarin nerede ve nasil saglanabilecegini 6g-
renmeye baslayinca daha karmasiklasti. Para kazanmanin baslica
basili parayla ilgili oldugunun ve bununla ugrasanlarin, hangi kay-
naklardan bol para saglanabilecegini gorebilecek kimseler olmasi
gerektiginin disliniilmesi, bu nedenledir; g¢iinkii, herhangi bir cesit
servet elde etmenin yolu budur, derler. Gergekten, para kazanma-
nin ve ticaretin amaci boyle bir yigin meydana getirmek oldugu
icin, servet gogu kez bir para yiginindan ibaret sayilir.

Fakat, bazilart [kdgit para séz konusu olmadigr igin, elbette “kesil-
mis sikke” anlaminal basitmis parayr hi¢ de gercek servet saymaz-
lar; paramin degeri —icine ucuz madenler karistiridarak, “ragsis’”
edilerek— kolaylikla diisiiriilebilir.

Ote yandan, bazen, paramin da uylasima dayanan &6teki kulla-
nimlarin yam sira, dogadan kok almadi@ igin yapay bir igretilik
oldugu diisiiniilmektedir; ciinkii bir para sistemini kullananlar, onu_
degistirmeye karar verirlerse, basili paralarin degerl kalmaz ve
artik yasamin gereksinmelerini saglamaya yaramaz. O zaman, bol
parasi olan bir adamin yeterince yiyecek bulamadigi bircok du-
rumlar goriilecektir; Bollugu bile sizin agliktan 6lmenizi saglaya-
mayan servet, ne de giiliing bir zenginliktir ama! Bu, Midas hak-
kinda anlatilan Oykiiye benzer: Hani dualarimin uygunsuz aggoz-
liliigiinden otiirii, oniine konan her sey altina doniiyormus. Onun
igin, biz serveti ve para kazanmay1 ayr1 ayr tanimlamaya g¢algi-
yoruz; boyle yapmakta da hakliyiz, ¢iinkii bunlar ayn1 seylerdir:
Bir yanda, dogaya uygun olarak, ev yonetimine giren ve iiretken
olan gercek servet vardir; éte yanda da, dogada yeri bulunmayan,
ticarete giren ve tam anlamiyle mal iiretici olmayan para kazanma
(sanat1). Basili paranin hem alisveriste izlenen amag, hem de alis-
verisin araci oldugu bu para kazanma tiiriinde, elde edilecek zen-
ginliklerin sinir1 yoktur.

Aristoteles bunu araclarla amaclarin karistirilmast, ya da daha on-
ce soyledigi gibi, kullamlan araclarla yapilan is arasinda bir kari-
siklik diye goriir.

21



POLITIKA

Sagiltma (hekimlik) sanati, simirsiz bir saghk ortaya koymayi
erek edinir, 6teki biitiin sanatlar da kendi amaglarin1 herhangi bir
sinir koymadan, olabilecek en yiiksek olgiide elde etmeyi isterler;
oysa, amaca ulastiran araglar sonsuz degildir, amacin kendisi her
ornekte sinir1 saptar. Fakat bu para kazanma tiiriinde, amag hic bir
sinir koymaz, c¢iinkii servet ve para elde etmenin kendileri amag-
tir. Ote yandan, ev yonetimi para kazanmak olmadlgl icin, onun
bir simin1 vardir; ¢iinkii para kazanmak onun isi degildir, yalmzca
bir amaca yarayan bir aractir. Oyleyse, anlasilan her cesit servetin
bir sinir1 olmas: gerektigi halde, uygulamada bunun tam karsitim
goriiyoruz: Basili para olarak servet toplayanlar, yiginlarim sinir-
siz arttirtyor, birbirlerine bu kadar ¢ok benzedikleri i¢in bu tiirii
otekinden ayrimlamiyorlar. Ciinkii, her ikisi de miilkiyet edinmek-
le ve miilkiyet sahibi olmakla ilgili bulunmalarindan 6tiirii birbir-
lerine benzerler; fakat yontemleri ayridir; birinde amac salt arttir-
maktir, 6tekindeyse baska bir seydir. Bu yiizden, baz1 kimseler art-
tirmay1 ev ybnetiminin amaci sanirlar ve para istiflerinin smirsiz
olarak vyiikseltilmesi ya da ¢ogaltilmasi gerektigine inanmaktan bir
an bile geri durmazlar. Bazi kimselerin kafalarina bunu koyma-
larinin nedeni, iyi yasama degil, yalnizca yasama istekli olmalari-
dir; yasam istegi sinirsiz oldugu icin, ona yararhhi olam da simirsiz
olarak isterler. Daha baskalar1 da, iyi yasami amaclamakla birlik-
te, bedenin hazlarina yararli olanin ardindan kosarlar. Boylelikle,
bu da miilkiyet sahibi olmaya bagh goriindiigii i¢in, tiim etken-
likleri para kazanma iistiinde odaklasir ve para kazanmamn ikinci
tiirii de bundan ileri gelir. Ciinkii, zevk almamn asirihiktan olus-
tugu durumlarda, insanlar zevkli asirilig1 yaratan seyi ararlar. Eger
bunu para kazanmakla saglayamazlarsa, biitiin yetilerini bu ugur-
da kullanarak, onu baska yollardan elde etmeye calisirlar. Biitiin
yetilerimizi boyle kullanmak ise dogaya aykiridir: Ornegm cesaret
kendimize giivenlik vermek i¢indir, para kazanmak icin degil; as-
keri onderligin ya da hekimligin amaclari, zafer ve saghktir. Fa-
kat bu kimseler biitiin nitelikleri para kazanma niteliklerine cevi-
rirler, sanki bunlar amagrms da, baska her seyin bu amaca hizmet
etmesi gerekirmis gibi.

Boylelikle, para kazanmay1 zorunsuz bicimiyle de, zorunlu bi-
cimiyle de incelemis olduk: Zorunsuz bicimi nedir ve biz nigin
ger¢ekte bunu kullaminz; ev yonetimiyle ve bir bakima dogaya uy-
gun olarak gecimi saglamakla ilgili olmasindan otiirii ve simrh ve
sirsiz tiirleri bulundugu icin o6tekinden ayrilan zorunlu bigimi
nedir, bunlar1 hep gordiik.

Béliim 8'in baslarinda, para kazanmanin ev yonetimiyle aynm sey
olmadigini, ¢iinkii bir seyi kullananmin o seyi iiretenden ayrimlan-

22



KITAP I - BOLUM 10

mast gerektigini ogrenmistik. Sonra, zorunlu gereksinmeleri sagla-
makla ilgisi oldugu ve genel ticari etkenlige doniismedigi siirece,
ev yonetmesinin bir parcast sayilabilecegini dgrendik. Fakat simdi
Béliim 10'un basinda, para kazanmanin dogru tiiriine bile kuskuy-
la bakimaktadir: Doga isini yaparsa, miilkiyet edinmeye gerek kal-
maz. Fakat bu tutum, uzun boylu siirdiiriilmemekte ve bir uzlas-
maya varilmaktadrr.

10

Baslangigta ortaya atilan sorunun, ev ekonomisiyle ya da siyasal
ekonomiyle ugrasan birinci 6devi, para kazanmak ve sahip olunan
seylere (miilkiyete) yenilerini katmak mudir? sorusunun karsiligt
da boylelikle veriliyor. Degildir: Bunlar, onun kullanilmas: igin,
daha basindan elinde olmalidir. Ev yonetimi para kazanmak zo-
runda olmamalidir, nasil ki siyaset biliminin de insanlar1 yapmasi
gerekmez — onlar, doganin verdigi malzemedir, siyaset bilimi on-
lar1 alir ve kullanir. Bunun gibi, doganin topraktan ya da deniz-
den yahut baska yoldan yiyecek saglayacag beklenebilir. Ekono-
micinin (ev yoneticisinin) bu maddeleri dagitma 6devini yerine geti-
rebilmesi, ancak bunun bir sonucudur. Dokumacilik da, ayn: zaman--
da iyi ipligi kotiisiinden ayirma ve ayr1 ayr1 amaglar icin en elve-
risli tiirleri bilme sanati olmakla birlikte, yiinii iiretme sanati de-
gil, onu kullanma sanatidir. Yoksa, para kazanmay: yonetimin bir
parcasi sayarsak, hekimlik sanatinin da nigin onun bir pargas1 ol-
madig1 pekald sorulabilir. Degil mi ki, bir ailenin iiyelerinin canh
kalmalar1 ve giinliik gereksinmelerini karsilamalart kadar, saghkli
olmalar1 da gerekir. Buna verilecek cevap sudur: Saghg gézetmek,
bir noktaya kadar ev ya da devlet yoOneticisinin isidir, ama onun
otesinde hekimin isidir. Onun gibi, para ve miilkiyet konusunda
da, bunlar bir olgiiye kadar yoneticiyi ilgilendirir, ama onun Gte-
sinde yardimci sanata girerler. Fakat en iyisi, az 6nce soyledigim
gibi, servetin isin basinda dogaca saglanmis olmasidir. Ciinkii, diin-
yaya getirilen her canliya besin saglamak doga’min gorevidir, her
ornekte kendisinden yavru cikartilanin besleyici bir artigi vardir.
Bu nedenle, tahil yetistirmeye ve hayvancihga dayanan her tiirlii
para kazanma biciminin tiim insanlar i¢in dogaya uygun oldugu
sorununa variyoruz.

Oyleyse, para kazanma, dedigimiz gibi iki cesittir: Biri zorunlu
ve kabul edilecek niteliktedir, bunun yonetime iliskin oldugunu séy-
leyebiliriz; oteki, ticari olani, degistokusa dayanir ve buna hakh
olarak kinamayla bakilabilir, ¢iinkii dogadan degil, insanlarin bir-
birleriyle aligverislerinden ¢tkmaktadir. Faizcilikten de pek ¢ok nef-
ret edilir ve bu nefret tamamyle hakhdir; ciinkii faiz, paramn adi-

23



POLITIKA

na varoldugu seyin bir iiriinii degil, paranin kendisinden ¢ikan bir
kazangtir. Para bir degistokus araci olmasi igin diigiiniilmiigtiir, faiz
ise paranin kendisindeki bir artig1 gésterir. Faizden, bir tahul iiriinii
ya da hayvan yavrusuymus gibi kazang diye sz ediyoruz; ciinkii,
her canli benzerini dogurur, faiz de paradan dogan paradir. Dola-
yistyle, biitiin scrvet edinme yollar arasinda dogaya en aykir olani

budur.

Uygulamada insan cesitli yollardan ge¢imini saglayabilmektedir;
Aristoteles bunlarin dogal bashigi altinda toplananlarint onaylar,
otekileriyse boyle degildir. Aristoteles, uygulamayla kuramdan ¢ok
daha az ilgilenmekte ve siyasal egilimli okuyucularvun bu konu-
lardaki elkitaplarina basvurmalarint séylemektedir. Fakat, filozof
da uygulamaya yatkin bir insan olabilir, hatta para da kazanabilir.
Simdi, ticaret yoluyle para kazanmawin bile bir iilkenin zenginligi-
ne faydali bir ek olabilecegi ve doga’min kendisinin bircok durum-
larda, degistokus i¢in kullamilabilecek, baska yerlere gonderilimeye
elverisli bir artik sagladigr da teslim edilmektedir (Karsilastiriniz:
Kitap VI, Boliim 8, baslangig).

11

Para kazanma kavramini yeterince tartistifimiza gore, simdi de
onun uygulamasindan séz etmemiz gerekir. Bu gibi konularda ku-
ramsal kurgular basibos olur, uygulama ise kosullara ve gerek-
sinmelere siki sikiya baglanmistir. Para kazanmanin dogal tiiriiniin
baz1 karh dallarini ve bunlardan her birinin ne g¢esit bir uygulama
bolgesi istedigini siralayacagiz: (1) Hayvan yetistiriciligi, hangi tiir-
lerin karhh oldugu ve atlanin, sigirlanin, koyunlarin ve oteki hay-
vanlarin demek istiyorum, nereden ve nasil satin alinacag iistiine
deney ve bilgi; ayrica bunlardan hangisinin 6tekilere oranla en karh
oldugu ve hangi tiirlerin hangi yerlerde yetistigi —ciinkii bazilan
burada daha iyi olur, bazilann orada— bilinmelidir; (2) Bir toprak
siirme bilgisi, tahil ekilecek ve meyve bitkileri dikilecek tarlalar;
(3) Aricilik ve insana faydah kuslan (kiimes hayvanlarim) ve balik-
lar1 yetistirme bilgisi. Bunlar, ge¢im saglamanin en uygun (dogru)
yolunun ii¢ ana dalidir. Oteki yolun, degistokus ydnteminin ana
dali (1) ticarettir; bu da su alt bsliimlere ayrilir: (a) deniz ticareti,
(b) karadan tasima, (c) mallan satisa sunma. Biitiin bunlarda, yiik-
sek kdra mi, yoksa giivenlige mi (isin saglamhgina mi) bakildig-
na gore biiyiik ayriliklar vardir. Sonra, (2) —faizle— 6diing para
vermek ve (3) vasifh ya da vasifsiz isci olarak iicretle cahismak
gelir. Dogaya uygun olan ve olmayan bu iki ana para kazanma

24



KIiTAP T - BOLUM 11

kategorisinin arasinda bir iiciinciisiine yer verebiliriz, ¢ciinkii bun--
da hem dogadan hem de degistokustan 6geler bulunmaktadir: Top-
ragin iginden ¢ikarilan ya da toprakta yetisen, ekimi yapilmayan
ama faydali olan, ormanlardan kereste elde etmek ya da her ¢esidin--
den madencilik gibi ugrasilar1 sdylemek istiyorum. Bu ikincisi (ma-
dencilik) alt boliimlere ayrilabilir, ¢iinkii topraktan bu yolla glka-
rilan birgok tiriinler vardir.

Gecim saglama yollarindan ancak pek genel olarak soz ettim,
ama simdiki amacimiz i¢in bu kadan yeterlidir. Ciinkii, o ugra-
silara girecekler i¢in ayrintili olarak anlatilmalar1 yararli olurdu,
ama simdi bunlara fazla zaman harcamanin yeri degil*. Ustelik,
cesitli kimseler bu konularda kitaplar yazmislardir. Paros’lu Khares
ile Lemnos’lu Apollodoros’'un gerek tahil gerekse meyve tarim iis-
tiine elkitaplar1 vardir, baskalarinin da o6teki konularda. Bunlarla
ilgilenenler o yazarlarin yapitlarini inceleyebilirler. Fakat malzeme
dagimiktir ve bu para kazanma isinde basarili olan insanlarin iz--
ledikleri tiim yontemlerin derlenip toplanmas: dgiitlenmeye deger.
Boyle bir toplama, filozot Thales gibi servet edinmeye biiyiik énem:
verenler i¢in pek faydali olurdu. Thales, bir filozof olarak ustal-
gina yakistirilan, ama gercekte herkesin yapabilecegi parasal bir
oyundan yararlanmistir. Hikdye sdyledir: Insanlar, Thales’e felsefe-
nin kendisini yoksul bir adam olarak biraktig: i¢in faydasiz oldu--
gunu soyliiyorlarmis. Fakat o, yildizlar hakkindaki bilgisine daya-
narak o yil iyi bir zeytin iiriinii alinacagin1 kestirmis ve daha kis-
tan kiiciik bir sermaye toplayip onunla Miletos ve Khios’taki tiim
yag preslerine kaparo vererek hepsini kiralamak icin 6ncelik hakki
saglamis. Baska rakibi olmadig: igin de, bu ona pek ucuza gelmis.
Sonra, zeytin toplama zamaninda yag preslerine birden biiyiik bir
talep olunca, Thales bunlar1 caninin istedigi fiyata kiralamis. Boy-
lece bir siirti para kazanmis ve filozoflarin isterlerse kolay zengin
olacaklarimi, fakat yasamdaki amaglarinin buolmadigin1 ortaya
koymus. Thales’in kurnazlifini nasil kamtladigini gosteren hikaye-
si boyledir; ama dedigimiz gibi, bu ilke genel olarak uygulanabilir:
Ticarette para yapmanin yolu, elimizden gelirse, kendimize bir tekel
edinmektir. Bu nedenle, devletlerin de bazi durumlarda, paraya ih-
tiyaglar1 olunca ayni yontemi kullandiklarini goériiriiz. Kendilerine:
bir satis-tekeli alirlar. Sicilya’da da kendisine emanet edilen [ban-
ka gibi yatirilan] belli bir miktar parayla dokiimhanelerden g¢ikan
biitiin demiri satin alan bir adam varmus; sonra cesitli isletmeler--
den alicilar ¢ikip gelince tek satic1 o olmus ve fiyat:1 ¢ok fazla yiik-

* Yalniz sunu ekleyecegim: Talihe en az dayanan isler en ¢ok ustalik gerektirir; isgi-
lerin bedenlerini en ¢ok yipratanlar en k&ti islerdir; en gok viicutla yapilmak iste--
yenler en kolece olanlar, iyiligi en az gerekseyenleri de en agagiliklaridir.

25



POLITIKA

seltmeden elli talentini yiiz talent haline getirmis. Hiikiimdar
Dionysios bunu isitince, adam ¢agirip boyle isleri iilkenin ¢ikarla-
rina aykirt saydigini, onun i¢in Sirakuza'dan hemen gitmesi gerek-
tigini soylemis, ama parasim1 da yanmda gotiirmesine izin vermis.
Thales 6rnegiyle bu, ilkece aym seydir; her ikisi de kendilerine bir
tekel yaratmayi becermisler. Mallar, sunu ve istem (arz ve talep)
iistiine biitiin bu bilgiler devlet adamlan igin de faydalidir; giinkii,
bircok sehirler bir aileye oranla daha ¢ok parayva ve bu kaynaklara
gereksinme duyarlar. Onun i¢indir ki, bazen bir devletin islerini
yonetenlerin yalmiz bununla ugrastiklarimi goriiriiz.

Kisa bir Boliim 12, Boliim 3'iin basinda soylenenlere bir seyler ek-
lemektedir.

12

Ev yonetiminin, gormiis oldugumuz gibi, {i¢ pargas1 vardir; bunlar
iic yonetme tiiriine karsihktir: Biri, efendininki gibi despotik, bu-
nu zaten inceledik; ondan sonraki, babanin yénetimi; iiglinciisii
de, evlilik iliskisinden ¢ikan bir yonetme. Kadin ve ¢ocuklar iis-
tilndeki yOnetim, hepsi Ozgiir kisiler olmakla birlikte, baska ba-
kimlardan ayn1 ayr1 uygulanir; bir adamin karns: iistiindeki yone-
timi bir devlet adaminin yOnetimidir, siyasal bir yonetimdir; co-
cuklart iistiindeki yonetimi ise bir kralin yonetimidir, kralca bir
yonetimdir. Ciinkii erkek, yonetmeye disiden daha yeteneklidir, me-
gerki kosullar biisbiitiin dogaya aykir1 olsun; yashlar ve tam olgun
olanlar da, (yonetim icin) genglerden ve toylardan daha yetenek-
lidir. Hiikiimetin gercekten siyasal nitelik tasidig1 devletlerin ¢o-
gunda yonetenlerle yonetilenlerin rol degistirdikleri dogrudur; bu-
nun amaci, esitlik olmas: ve ayrim gozetilmemesidir; fakat birinin
yonetmek, Otekinin de yonetilmekte oldugu siirece, dis sayginhik-
ta, hitap bigimlerinde, kullanilan seref payelerinde bu ayriliklar: be-
lirtmek igin gii¢lii bir egilim vardir. (Bir kimse devlet gorevlisi
olunca saygiya hak kazanir — tipki Amasis’in ¢camasir legeninden
yaptig1 tann heykeli gibi). Erkekle kadin arasindaki iistiinliik-asa-
gilik iliskisiyse siireklidir. Cocuklar iistiindeki yonetim, kralca bir
egemenlige dayanir, ¢iinkii baba hem sevgiden hem de yastan &tiirii
yoneticidir ve bu krallik egemenliginin ilk 6rnegi olmustur. Onun
icin, Homeros'un Zeus’a “tanrilarin ve insanlarin babasi” deyisi hak-
lidir, ciinkii Zeus onlarin hepsinin kraliydi. Kralin uyruklarina kar-
s1 dogal bir iistiinliigii olmasi, ama onlarla bir soydan gelmesi ge-
fe(lj(ir ve iste, yashnin gengle, babanin ogulla iliskisi de tam bdy-
edir.

26



KITAP I - BOLUM 13

Boylelikle, soz konusu kisilerin arasindaki iliski, ahldk¢t olarak
Aristoteles icin ekonomiden daha onemlidir. Besbelli, herkesin ken-
dilerine diisen cesitli isleri yerine getirecek uygunlukta olmas: ge-
rekir ve bu uygunluk, ¢cok genel bir “erdem’” soziiyle anlatilir. Bu
yetenegi kapsamaktadir, fakat Aristoteles manevi erdemi, esit ol-
ciide, bir gorev icin uygun olmamn bir par¢ast saymaktadir ve
bunun kullanmilmas:, akil yiiriitme yetisini de gerektirir. Erdem is-
leve bagl oldugu ve kélenin efendisine hizmet etmekten baska bir
islevi bulunmadif icin, bir kolenin erdeminin efendisine bagl ol-
dugu soylenir. Yunanca arete, erdem’den baska, iyilik, iistiinliik,
yetkinlik, yetenek vb. anlamlarima da gelmektedir.

13

Oyleyse, ev yonetiminde insanlarin maddi miilkiyetten daha biiyiik
bir 6nem tasidiklar1 ve onlarin kendi niteliklerinin, servetlerini olus-
turan mallarin niteliklerinden, ozgiir insanlarin da koélelerden da-
ha ¢ok agir bastiklar1 agiktir. Koleler hakkinda sorulacak ilk soru,
ara¢ ve usak olarak degerlerin iistiine, kolelere ait olan, bunlar-
dan daha yiiksek bir baska nitelik ya da erdem var mudir? Kole-
lerde benlik-saygisi, cesaret, adalet ve bu tiirlii erdemler olabilir
mi, yoksa viicutlarinin hizmet etme niteliginden baska hi¢ bir sey-
leri bulunmaz m1?

Bu soruya iki yoldan da (yani, hem olumlu hem olumsuz)
karsilik verilebilir, fakat her ikisinin de bir giigliigii vardir. Ko-
lelerde bu erdemlerin oldugunu soylersek, o zaman ozgiir kisiler-
den nasil ayrilacaklar? Olmadigimi sdylersek, bu da kural disi ka-
Iir; ¢iinkii koleler de insandir ve onlarin da akil yetileri vardir..
Aym soru, kabaca, kadin ve gocuk igin de sorulabilir: Bunlarin
da erdemleri yok mudur? Bir kadinin benlik-saygis1 bulunmasi,.
cesur ve adaletli olmasi gerekmez mi? Bir ¢ocuk bazen yaramaz,
bazen uslu degil midir?

Biitiin bu sorular, daha genis bir sorunun —yonetenle yoneti-
lenin iliskilerinin ve 6zellikle, birinin erdeminin Stekinin erdemiyle-
aym olup olmadigimi arastirisimizin— pargalar1 sayilabilir. Ciinkii
diyelim ki, aymdir ve her ikisinden de aym yiiksek iistiinliik bek--
lenir, o zaman nigin biri hep tiimiiyle yoneten, 6teki de tiimiiyle
boyun egen olsun? (Burada azlik ¢okluk ayrimi —derece farki—
yetmez; yonetmekle boyun egmek arasindaki ayrilik, bir nitelik
farkidir; nicelik farki gegerli degildir). Ama 6te yandan, birinin
erdemleri olmasi, 6tekinin olmamasi1 da ne kadar sasirtici bir du-
rum! Ciinkii, yonetenin 6z-denetimi ve adaleti olmazsa, nasil iyi
yonetecek? Ya yonetilen erdemden yoksun olursa, nasil iyi yone-
tilecek? Ciinkii (ahlikga) gevsekse ve soz dinlemezse, odevlerini .

27



POLITIKA

-yapmayacaktir. Dolayisiyle, gerek yonetenin gerekse yonetilenin er-
.demden pay almalar1 gerektigi aciktir, fakat dogadan yonetilmek
icin yaratilmis bulunanlar arasinda da oldugu gibi, bunlardan her-
birinin erdeminde ayriliklar vardir.

Erdemi anmak, bizi dogruca ruhu incelemeye gotiiriir; ¢iinkii
erdemlerini birbirinden ayr1 saydigimiz dogal egemen ile dogal uy-
ruk burada bulunacaklardir. Ruhta, yonetenle yonetici arasindaki
.ayrilik, akillh olan boéliimle akillh olmayan béliim arasindadir. Onun
icindir ki, baska baglamlarda da dogal ayriliklar olacag besbel-
lidir. Genel olarak yOneten ve yoOnetilenlerin durumlar1 da bdyle-
dir; ayriliklar dogal olacaktir, fakat aym olmalar gerekmez. Ciin-
kii ozgiir kisinin kole, erkegin disi, adamin ogul iistiindeki yone-
timi (egemenligi) hep dogaldir, ama bunlar aym zamanda baska-
-dir da; ¢linkii, herbirinde ruhun boliimleri bulunmakla birlikte, dag-
Iimlar1 ayr1 aynidir. Ornegin, ruhun diisiinme yetisi kélede hi¢ yok-
tur, kadinda vardir ama islemez, ¢ocukta daha gelismemistir. Onun
i¢in, ahlak erdemleri bakimindan da ayni kosullarin gegerli oldu-
gunu kabul etmemiz gerekir; yani, hepsi onlardan pay alir, ama
paylar1 ayni olciide degildir, ancak herbirinin kendi isinin gerek-
tirdigi kadardir. Oyleyse, yonetende ahlak erdemi tam olarak bu-
lunmalidir; ¢iinkii onun 6devi basyapici olmaktir ve akil basyapi-
.cidir. Oteki iiyelerin de, herbiri icin uygun olan tutarda erdem-
leri olmalidir. Demek ki, sozii edilen simiflarin hepsinde ahlak er-
.demlerinin bulunmasi, besbelli gerekiyor. Ahlak erdemlerinde be-
lirli bir cesitlenme oldugu da agiktir: Bir erkekle bir kadinda ben-
lik-saygis1 ya da adalet yahut cesaret, Sokrates’in sandig gibi aym
degildir; biri yOneticinin cesaretidir, 6teki hizmet edenin cesareti
— oteki erdemler de boyledir.

Soruna ayrintili olarak bakarsak, bu daha acgikca anlasilacak-
tir. Ciinkii, genellemelerle konusanlar ve erdem igin, “ruhun iyi
durumda olmasidir” ya da “dogru davramstir” vb. diyenler, ken-
dilerini aldatirlar. Gorgias gibi ayr1 ayr1 erdemleri sayanlar, dyle
genel tanimlar arayanlardan daha iyidir. Ornegin, ozan Sophokles
“susma’’y1 “kadinin sanindandir” diye ayiriyor, ama erkek icin boy-
le degildir. Bu, isleve gore erdemi saptama yontemi, bizim de her
zaman izlememiz gereken bir yoldur. Cocugu alalim: Cocuk daha
olgunlasmamstir ve islevi biiviimektir; bu nedenle, onun erde-
minden mutlak olarak kendisininmis gibi soz edemeyiz; gocugun
-erdemi, ancak bilyiimesinin gelismesine ve egitici her kimse ona
gore soz konusu olabilir. Koleyle efendi de boyledir; bir kolenin
islevinin, asagilik Gdevleri yerine getirmek oldugunu goérmiistiik;
dolayisiyle, ondan beklenen erdem pek biiyiik olmayacak, gevsek
yasamasindan ya da diipediiz beceriksizliginden otiirii isini savsak-
lamamasini giivencelemesi yetecektir.

28



KiTAP I - BOLUM 13

Kole-is¢i i¢in bu dedigimiz dogruysa, o zaman ozgiir iscilere
de, onlari, ¢cogu kez calismalarimi bozan diizensiz yasamadan ali-
koyacak erdemin gerekip gerekmedigi dogal olarak sorulur. Bu so-
runun cevabr “Evet”’tir, fakat aradaki paralellik tam degildir; iki-
sinin de yaptigi is aym olabilir, fakat yasama bigimleri ayndir;
kole efendisinin yasamina katilir, isgi ise isvereninden uzakta yasar
ve kendisi kolelikten ne kadar pay aliyorsa, yaptig: is igin gere-
ken erdemden de aym olgiide pay alir; ciinkii asagihk islerde ca-
hisan bir isci, sinirh bir anlamda, bir kélelik durumundadir. Sonra
su fark da vardir ki, kole dogadan kole iken, aym sey bir ayak-
kabic1 ya da bir baska zanaatg icin sdylenemez. Bu nedenle, efen-
dinin kole i¢in uygun olan erdemin nedeni (kaynagl) olmasi ge-
rektigi aciktir. (Efendi olarak kolelerine islerini iyi 5apmalar1m
ogretebilecegini degil, manevi erdemi demek istiyorum, elbette).
Dolayisiyle, kolede hi¢ akil olmadigim ve efendinin buyruk ver-
mekten baska bir sey yapmasi gerekmedigini 6ne siirenler yanil-
maktadir; kolelere yol gostermek ve &giit vermek, gocuklara yol
gostermek ve 6giit vermekten bile daha yerinde olur.

Bu kitapta, ev halklar, genis olciide miilkiyet ve kéleler acisindan
incelenmistir; aile iliskilerine pek deginilmemistir ve konu burada
yine ertelenmektedir. Evlilik iliskilerinden ancak Kitap V1I, Boliim
16'da biraz soz edilecek.

Oyleyse, bu sorunlar iistiinde bu kadar durmak yeter. Koca
ile kadin, baba ile ¢ocuklar ve bunlarin herbirine 6zgii erdem ve
birbirleriyle iliskileri, bu baglamda neyin dogru olup olmadig,
iyiye nasil erisilecegi ve kotiiden nasil kaginilacagi — biitiin bu
gibi sorulari, anayasa bigimlerini incelerken ele almak gerekecek-
tir. Ciinkii biitiin bunlar aileye iliskin konulardir ve her aile dev-
letin bir pargasidir; par¢anin erdemini ise, biitiiniin erdemine gore
incelemelidir. Bu demektir ki, ¢ocuklarin ve kadinlarin da biitiin
devletin anayasasi goz oniinde tutularak egitilmesi gerekir — en
azindan, ¢ocuklarimin ve kadinlarinin iyiliginin devletin iyiligine bir
etkisi olacag1 soylenebilirse. Gercekten de boyle bir etki vardir;
ciinkii kadinlar ergin ozgiir bireylerin yarisimm meydana getirirler,
cocuklar da gelecegin yurttaslan olacaklar ve siyasal yagama kati-
lacaklardir.

Bu sorunlari incelemeyi sona erdirdigimize ve geri kalanim da
bir baska yerde tartismaya karar verdlglmlze gore, ev halklan
konusunu tamamlanmis sayacak ve yeni bir baslangic yapacagiz. 11k
ele alacagimiz konu, en iyi anayasa bigimi iistiinde goriislerini acik-
layanlar olsun.

29






KITAP I

L

Kitap I'in son ciimlesi, Kitap II'nin ana konusunu haber vermis.-
tir: Platon ve baskalarinca diisiiniilen Ideal Devletlerin incelenmesi.
Bu kitapta, ayrica, Aristoteles’in iyi saydigt bazi gercek devletlerin
de sozii edilmektedir. Siyasal kurucularin karsilastirmali olarak in-
celenmesi iistiine ilk deneme budur.

1

Simdi de, devlet dedigimiz birlik ya da ortaklik bi¢imini tartis-
maya ve —diledigimizi sececek durumda bulundugumuzu varsaya-
rak— boyle bir ortakh@in en iyi tiiriiniin hangisi oldugunu aras-
tirmaya girisecegiz. Fakat bunun i¢in, baz1 anayasalara, 6rnegin,
iyi yonetilmeleriyle {in salmis sehirlerde kullamlan ya da yazar-
larca tasarlanmis olan ve iyi goriinen anayasalara bakmamiz ge-
rekir. Amacimiz, bir dl¢iide, bunlarda neyin iyi ve faydah oldugu-
nu ve neyin boyle olmadigim gormek; fakat aym1 zamanda surasim
da acgiklamak isteriz ki, biz eger hep bunlarda bulduklarimizdan
ayr1 bir sey ariyorsak, bunu salt bilgiclik taslamak ya da akilh
goriitnmek i¢in yapmiyoruz; bu yéntemi, yalmzca, varolan devlet
anayasalarindan —yazilmis olanlarin da gercekte bulunanlarin da—
hi¢ biri tiimiiyle doyurucu olmadig icin sectik.

Boylelikle, Aristoteles, Platon’'un Devlet'indeki en zayif noktalara
saldirmakla ise baslayacag: icin oziir dilemektedir; Gzellikle, ege-
men swifin tiim iiyelerinin, yani yurttaslarin kadinlarda ve miil-
kiyette ortakligina ve Platon’'un dayanisma ve birlige asirt ilgi gos-
termesine catacaktir. (Boliim 2'de kendi Ahlak kitabina yaptigt gon-
derme, 1132 ve 1133’edir). [Asagida “paylasma” soziinii “ortaklasa
sahip olma” anlamina kullaniyorum. - Cev.].

Bir ortakhk bicimini tartistigirmza gore, dogal bir ¢ikis nok-
tas1 “paylasilan seyler ve onlan paylasan ortaklar”dir. Bir devlet-
te, tiim yurttaslar ya her seyi paylasirlar ya hi¢ bir seyi paylas-
mazlar, yahut bazi seyleri paylasirlar baz1 seyleri paylasmazlar. Hig
bir seyi paylasmamalar1 besbelli olanaksizdir; tek bir devletin tiim
iiyeleri, en azindan, o devletin arazisini paylasirlar. Oyleyse, soru
ikili oluyor: Bir devletin ger¢ekten iyi-yonetilmesi igin, tiim yurt-
taslarinin paylasilabilecek her seyi paylasmalari mi daha iyi, yok-
sa bunlardan bazilarim1 paylasip bazilarini paylasmamalari mi? Yurt-
taslar, Platon’'un Devlet'inde oldugu gibi, elbette cocuklarda, ka-

31



POLITIKA

dinlarda ve miilkiyette birbirleriyle ortaklasabilirler. Ciinkii o ya-
pitta Sokrates ¢ocuklara, kadinlara ve miilkiyete ortaklasa sahip
olmaldir, der. Onun igin, soruyoruz: Simdi yaptifimiz gibi yap-
mamiz mi daha iyidir, yoksa Devlet'te salik verilen uygulamayr mi
benimsemeliyiz?

2

Kadinlarn ortaklasa tutulmasi yolundaki 6neri birgok gii¢liikler do-
gurur; bu giigliiklerin bashcalari, su iigiidiir: (a) Sokrates’in biitiin
soylediklerinden, ni¢in bu gorenegin toplumsal diizenin bir parcasi
haline getirilmesi gerektigi acik¢a ortaya ¢ikmamaktadir; (b) O di-
yalogta devletin ugruna varoldugu sdylenen amaca varacak bir arag
diye bakilinca da, bu onerinin isleyebilme olanag: yoktur; (c) Bu-
nun nasil gerceklestirilebilecegi hi¢ bir yerde belirtilmemistir. Sok-
rates’in koydugu, “Devletin olabildigince birlik olmasi, en iyisidir”
kuralindan so6z ediyorum. Bu besbelli, dogru degildir. Gitgide da-
ha ¢ok birlik olan bir devlet, devlet olmaktan ¢ikacaktir. Bir dev-
lette sayilarin (gesitlerin) ¢oklugu dogaldir; ¢okluktan birlige dogru
gittikce devletligi azalir ve gitgide ailelesir, aileden de bireye do-
ner. Boyle diyorum, ¢linkii aile apacgik, devletten daha ¢ok birlik-
tir; birey de aileden. Dolayisiyle, boyle bir birlik saglama olanag:
olsa bile, ondan kac¢inmalidir; bu yol devleti yikar. Ciinkii, devlet
yalnizca insanlardan olusmaz, ayr1 ayri tiirde insanlardan mey-
dana gelir; hepsi birbirinin aymi1 olan insanlarla bir devlet yapa-
mazsiniz.

Bu baglamda, bir devletle bir baglasmanin (ittifakin) arasin-
daki fark: diistiniin; bir baglasmanin amaci, askeri yardim sagla-
maktir ve faydasi, herhangi bir bi¢imde tiirlerinin ayrimlanmis ol-
masina degil, bu yardimin tutarina dayanir; agirlik ne kadar biiyiik
olursa, ¢ekis de o kadar ¢oktur®*. Oysa, tek bir devletin olusmas:
icin iiyeler arasinda nitelik ayriliklar1t bulunmasi zorunludur. Daha
once, Ahlik adli yapitimda da soOyledigim gibi, bir sehri ayakta
tutan, ayr: ayri pargalar1 arasindaki yetkin dengedir. Ayr1 pargalar
arasindaki bu denge, 6zgiir ve esit yurttaslar arasinda bile zorun-
ludur; ¢iinkii hepsi birden aynt anda yonetimi ellerinde tutamazlar,
sirayla her defasinda bir yilligina yva da kararlastirilmis bir siire
i¢in yoOneticilik etmeleri gerekir. Bu, gercekten de herkesin yone-
tim basina gecmesini saglar — ayakkabicilarla marangozlarin hep
aym isle ugrasacaklarina birbirleriyle yerlerini degistirecek olma-

* Aym fark, bir polis’le (insanlarin Arkadia’da oldugu gibi, kdyler halinde dagilmis
olmayip bir federasyon iginde toplandiklari durumlarda bile) bir ethnos arasinda da
gozlemlenebilir.

32



KITAP 11 - BOLUM 3

lar1 gibi. Bu benzetmeye gore, siyasal ortakhifin basinda bulunan-
larin, boylesi olabilirse, yer degistirmeyip hep ayni1 adamlar olarak
kalmalan daha iyi olurdu. Fakat, herkesin dogadan esit oldugu
durumlarda buna olanak yoktur; clinkii o zaman herkesin —buy
isi ister iyi yapsin ister kotii— yonetme gorevinden pay almasi ke-
sin bir hak olur; bu ikili bir ilkenin gergek bir yansimasidir:
(1) esitler sirayla o6tekilere boyun egerler, ve (2) gorevin disinda
hepsi (birbirlerine) esittir. Bazilan yonetilirken otekiler yonetirler
ve bu siralagsmayla, sanki her keresinde farkli insanlar haline ge-
liyorlarmus gibi olur. Yonetenler arasinda da buna benzeyen bir
farklilagsma vardir, giinkii bazen bir islevi bazen bir baskasimi kul-
lanirlar. Biitiin bu benzesmeme gereginden acikca anlasilmaktadir
ki, devlet bazilarimin sandig1 anlamda dogal bir birlik degildir ve
toplumlar i¢in en yararhh oldugu sdylenen sey, gercekte onlarin
¢okmelerine yol agar; oysa bir sey icin gercekten iyi olan, onun
korunmasina yarar (yasamasin saglar). Bir devlette asir1 birligin
kotii bir sey oldugunu su da gostermektedir: Aile, bireyden daha
¢ok kendi kendine yeter, devlet de aileden; insanlarin kurduklar:
toplulugun kendi kendine yeterli oldugu ana erisilince, o zaman
bir sehir ya da devlet meydana gelmistir. Daha ¢ok kendi kendine
yeterlik, daha az kendi kendine yeterlige yeglenmek (tercih edil-
mek) gerektigi igin, daha az (6l¢iide) birlik de daha ¢oguna yeg-
lenmek gerekir.

3

Sonra, surasi da var ki, siyasal topluluk icinde birlik ilkesine ne
kadar biiyiik yer verirsek verelim, ortaklasa miilkiyetten yana ge-
tirilen kanitlar bu ilkeyi desteklemez. Sokrates, bir sehirde her-
kesin devlette tam bir birlik oldugunu kamitladigim soylemekte-
dir. Fakat bu boyle degildir; “herkes” sozii iki anlamda kullamili-
yor: “Ayr1 ayr1 herkes” ve “birlikte herkes”. ilk anlamda kulla-
nilmasi, Sokrates’in istedigini daha iyi saglayabilir; ¢iinkii her bir
adam her zaman ayni oglana “oglum”, aym kadina “karim” diye-
cek, sahip oldugu miilkiyetten ve kendi alanina giren baska sey-
lerden aym yolda s6z edecektir. Fakat kadinlar1 ve cocuklar1 or-
taklasa tutan insanlar, hi¢ de boyle konusmayacaklardir. Hepsi bir-
den boyle yapabilirler, ama ayrn ayr1 herbiri degil; sahip olunan
seyler i¢cin de aym olacaktir. Bu nedenle, “herkes” sozciigiiniin
kullanilmasi yanilticidir; “herkes” de, “her ikisi”, “tek(say1)”, “cift
(say1)” gibi daha baska bircok sozlerle birlikte, iki-anlamhhigindan
otiirii, akil yiiriitmede son derece tartisma gotiirecek sonucglara
yol agar. Dolayisiyle, “herkes”in aym seyi soyledigi bir durum hay-
ranhga deger olabilir, ama sozciigiin bir anlaminda bu olanaksiz

33



POLITIKA

bir durumdur, o6teki anlamindaysa dayanmisma duygusuna yararh
degildir.

Ortaklasa miilkiyetin bir sakincasi daha vardir: Sahiplerin sa-
yis1 cogaldik¢a miilkiyete sayg1 azalir. Insanlar, kendilerinin olan
seylere ortaklasa sahip olunan seylerden daha ¢ok 6zen gosterir-
ler; kamu miilkiyetini ancak kisisel olarak etkilendikleri (ondan
bir seyler bekledikleri) ¢lciide kollarlar. Oteki nedenler bir yana,
ona bir baskasimin bakmakta oldugunu diisiinmek, savsaklamala-
rna yol acar. Bu durum, ev hizmetlerinde goriilen bir seye olduk-
ca benzemektedir: Daha ¢ok sayida hizmet¢i, ¢ogu kez daha az
sayida hizmetgiden daha az is yapar. Bunu, ailelere ortaklasa sahip
olma 6nerisine uygulayarak diyebiliriz ki, herbir yurttasin bin tane
oglu vardir, ama bunlar bir adamin ogullar1 degildir, herhangi biri
esit Olgiide herhangi bir adamin ogludur. Sonug olarak, hi¢ kimse
onlarin herhangi biriyle pek o kadar ilgilenmeyecektir.

Ustelik, bir adam “benim” s6ziinii bir yurttasi bakimindan bu
yolda kullandig1 zaman, ancak biiyitk bir sayimin kiigiik bir kesimi
olarak konusmaktadir. “Benim oglum” ya da “X’in oglu”, “ivi gi-
diyor” yahut “iyi gitmiyor” derken, bin babadan (ya da yurttas-
larin sayis1 her ne ise ondan) herbirine deginmis olmaktadir, hatta
bu durumda bile bir 6lciidde kuskuludur, ¢iinkii herhangi bir be-
lirli yurttasin gercekte bir oglun, yasamis bir ¢ocugun babasi olup
olmadig: belli degildir. “Benim” soziinii bizim olagan kullamisimiz,
iki bin ya da on bin kisinin hepsinin de ayn1 sey i¢in béyle kullan-
masindan daha iyi degil midir? Olagan kullammda bir kimsenin
“oglum” dedigi aymi kisiye, bir baskas: “kardesim”, bir ii¢iinciisii
“amcamin oglu” der, ya da bir baska kan bagim yahut evlilikten
gelen (sihri) bir bag, dogrudan ya da dolaylh bir iliskiyi anlatan
bir s6zii kullanir (Daha da baska biri, onunla aym1 dernek ya da
kabileden oldugunu séyler). Bir kimsenin, dyle paylasilan bir oglu
olmasindansa, gercekten amcasinin oglu olan bir amca oglu bu-
lunmasi1 ¢ok daha iyidir. Sonra, insanlarin kendi kardeslerinin,
ogullarimin, babalarimin ya da analarinin kimler oldugu hakkin-
da tahminler yapmalarimin da 6niine gegilemez. Ana-babalarla co-
cuklar arasindaki benzesmeden otiirii, karsihkh olarak birbirlerini
tanimalar, ister istemez kamit sayilacaktir. Gezip gordiikleri yer-
ler iistiine yazilar yazanlarin anlattiklarina bakilirsa, gercekten de
boyle olmaktadir. Dediklerine gore, Yukan Libya'nin bazi1 halklar
arasinda kadinlar ortaklasaymis, fakat benzemeleri nedeniyle, ki-
min ¢ocuklarimin kimden oldugu her zaman bilinebilirmis. Hatta,
atlar ve sigirlar gibi baska hayvanlarin disilerinde de, bazilarinin
babalarina benzeyen yavrular dogurma bakimindan ilging bir do-
gal yetenekleri vardir — Pharsalos’un Diiriist Kisrag1 dedikleri hay-
vanin oldugu gibi.

34



KITAP I1 - BOLUM 4

Aristoteles, Platon’un ortak miilkiyet tasaristnin onun sandifi gibi
dayanismaya yararli olmayacagint one siirerek elestiriye baslanus-
ti. Oradan, kadinlar ve cocuklarda ortaklifa gecti; ciinkii bu da
sahip olma duygusunu sulandirarak davanisma duygusunu azalt-
maktadir. O sirada, 6teki kars: ¢ikma nedenlerini de siraliyor.

4

Boyle bir toplum diizeni kurmaya kalkisacaklarin kolay kolay o6nii-
ne gecemeyecekleri daha baska birtakim koétii sonuglar da sunlar-
dir: Saldin, bilerek bilmeyerek (kasith kasitsiz) adam oldiirme, kav-
ga-doviis ve kara ¢alma. Biitiin bunlar, babaya ya da anaya kars:
islenirse, yalmz yasaya aykir1 olmakla kalmayan, kutsalliga da ay-
kinn diisen suglardir; akrabalik iliskisi ne kadar yakin olursa,
boyle bir edimin kutsalhiga aykirih@ da o kadar artar. Fakat in-
sanlarin bu suclari, aralarinda herhangi bir iliski oldugunu bilme-
dikleri zaman, bilmeleri durumuna oranla daha sik islemleri ola-
sih@ vardir. Boyle suglar islenince de, iliskinin varhfm bilenler,
hi¢ degilse, din goreneklerinin gerektirdigi kefareti odeyebilirler;
bilmeyenler ise bunu yapamazlar. Sonra, Platon’'un ogullarin or-
taklasa olmasimi kabul ederken, yalmz birbirlerini sevenler arasin-
da cinsel iliskilerde bulunulmasimi yasaklayip, cinsel iliskilerin er-
kek kardesler ya da babayla ogul arasinda oldugu gibi —boyle
bir tutkunun kesinlikle yasaklanmasi gereken yerlerde— en uy-
gunsuz belirimlerine gz yummas: da esit oOlglide karsi ¢ikilacak
bir tutumdur. Salt ¢ok gii¢lii bir haz veriyor diye, baska hi¢ bir
sakincas1 olmadig halde, cinsel iliskiyi nicin yasaklamali da, bu-
nunla erkek kardesler ya da baba-ogul arasindaki iliskiyi ayirma-
mali? Yine, Devlet’te kadinlar ve cocuklar, ortakligi koruyucu ya
da egemen sinif igin 6rgiitlenmektedir. Oysa, bunun tarimci sinifa
uygulanmasi ¢ok daha yararhh olurdu. Ciinkii kadinlarla c¢ocukla-
rin ortaklasa tutuldugu yerde dostluk baglar1 daha zayiflar ve yo-
netilenler arasinda gii¢lii bir dostlugun bulunmamasi, devrim ¢i-
karmaya (ayaklanmaya) yonelmeyerek buyruklara boyun egmeleri
icin faydahdar.

Aristoteles, dostlugun devleti bir arada tutan bir bag oldufunu
kabul etmektedir; fakat Platon’un Solen’inde anlatiddigr gibi, mut-
lak birlige erismek isteyen tiirden dostlugun degil.

Demek ki, her sey hesaba katilinca, bu gibi yasalan yiiriirliige
koymanin sonuglari, iyi yasamanin amacglamasi gereken ve avrica
Devlet’te Sokrates'in de gocuklar ve kadinlar igin bu diizeni ge-
tirmekle ortaya cikacagim sandigi sonuglara, ister istemez, tam

35



POLITIKA

karsit olacaktir. Biz, sehirlerde dostluk duygularinin olmasini, on-
lar icin gercekten bir nimet sayiyoruz; dostluk, i¢ kavgalar1 on-
leyecek bir giivencedir. Sokrates de devlette birlige biiyiik deger
veriyor ve bunun, dostluk duygusunun iriinlerinden biri oldugu-
nu actkca soyliiyor. Platon’'un bir baska diyalogunda, sevgi iistiine
olanda, Aristophanes’in sevenler dostluklarinin sicakligiyle birbir-
lerine kaynamak ve iki yerine bir olmak isterler, dedigini okuyo-
ruz. Boyle olunca, her ikisi birden degilse, ya biri ya da oteki
yokolacaktir. Kadinlarin ve ¢ocuklarin ortaklasa oldugu bir dev-
lette ise, sevgi (dostluk) duygulan ister istemez pek 1hik olacaktir:
Baba “oglum” diyemecektir, ogul “baba” diyemeyecektir. Nasil ki,
azicik bir tath sarabi ¢ok miktarda suya katinca tadi anlasilmazsa,
onun gibi bu sevgi sozlerinin icerdigi dayanisma duygular1 da su-
landirila sulandirila hice iner; bu ¢esit bir sehirde babalarin ogul-
larin1 ya da ogullarin babalarin1 yahut kardeslerin birbirlerini dii-
siinmeleri icin hi¢c bir neden yoktur. Insanlara birbirlerini sev-
diren ve diisiindiiren, baska her seyden giiglii iki i¢giidii vardir:
“Bu benimdir” demek ve “ben, bunu seviyorum” demek. Platon’
un Devlet’ine gore kurulmus bir sehirde ise, bunlardan ne biri ne
de oteki soylenebilir.

Bir nokta daha — gift¢i ya da zanaatg1 simiflarindan koruyu-
cular sinifina ve karsit yonde yapilmasi ongoriilen ¢ocuk aktar-
masi1: Bu gibi aktarmalarin nasil olacag son derece karanliktir.
Dogan cocuklar: verenler ve gotiirenler, bunlarin hangi c¢ocuklar
oldugunu ve kimlere verildigini bileceklerdir. Bu gibi aktarmalar,
yukarda soziinii ettigimiz tehlikeleri ¢ogaltacaktir — saldir1, adam
Oldiirme, uygunsuz tutku; c¢iinkii iki asag1 siniftan birine aktarilan-
lar, koruyucu sinifinin iiyeleri icin artik kardes, ogul, baba, ana
sozlerini kullanmayacaklar; koruyucular sinifina yiikseltilenler de
yurttaslarin geri kalanina boyle demeyeceklerdir — oysa, boyle soz-
ler, kendi akrabalarina kars1 bu gibi suglar1 islememeleri icin hic
degilse onlar1 uyarirdi.

Kadinlarnin ve ¢ocuklarin ortakhig iistiine tartismamiz, bunun-
la sona eriyor.

Simdi de, miilkivet sahipligi ve miilkiyetin iiriinleri iistiinde hak
iddia edilmesi, once ¢ok genel olarak ve Platon’un Devlet'inden daha
genis bir baflamda tartisilmaktadir. Aristoteles, kdrlarin adaletli
dagitilmas: kosuluyle, iiretim araglarimin 6zel miilkiyet altinda ol-
masint savunur.

5

Miilkiyet sorunu, yukarda inceledigimiz konuyla iliskilidir. Bir dev-
let olabilecegi en iyi bicimde kurulacaksa, miilkiyeti en iyisi nasil

36



KIiTAP 11 - BOLUM 5§

diizenlemek gerekir? Miilkiyet ortaklasa olmali mi, olmamalh mi?
Bu sorunun karsiligi, ¢ocuklar ve kadinlar konusunda pekala ayn
olabilir. Verilebilecek bir karsilik soyledir: Evrensel uygulamada
oldugu gibi aileler ayr1 ayri tutulsa da, miilkiyetin hem sahiplik
hem de yararlanma (intifa) bakimindan ortaklasa olmasi daha iyi-
dir. Yahut sahiplikle yararlanma birbirinden aynlabilir; o zaman
ya topraga ayri ayri kisiler sahip olur, ama iiriinii herkesin kul-
lanmas: icin bir araya getirirler (nitekim bazi halklar boyle yap-
maktadir) ya da toprak ortaklasa olur ve birlikte islenir, ama iiriin
bireysel isteklere gore dagitilir. Bu, belli birtakim Yunanlhi-olmayan
halklar arasinda bulundugu sdylenen bir ortak miilkiyet bicimidir.
Bir de, daha 6nce dokunulan almasik vardir — yani, hem topraga
hem iiriinlerine ortaklasa sahip olunmasi. Topragin islenmesine
gelince — toprak, yurttas olmayan kimselerce islenirse, herhangi
bir ortak miilkiyet diizeni daha kolay yiiriir; c¢iinkii toprag (yurt-
taslarin) kendileri, kendi yararlan igin islerlerse, ortaklasa sahip-
lik konusunda daha ¢ok hosnutsuzluk olur. Ciinkii, yapilan isle
saglanan yarar esitse ne ali; ama degilse, fazla ¢calismadan ivi bir
gelir saglayanlarla daha c¢ok calistiklar1 halde fazladan bir yarar-
lan1 olmayanlar arasinda ister istemez hosnutsuzluk cikacaktir. Or-
taklasa yasam ve ortaklasa sahiplik, zaten en iyi zamanlarda bile
saglanmasi gii¢ sevlerdir, bir de iistiine iistliik béyle durumlar ol-
mas1 iki kat giiglestirir. Bu c¢esit sikintilar, birtakim insanlarin
yolculuk etmek amaciyle bir araya gelmelerinde de goriilmektedir.
Boyle (yol arkadash@ - gibi) ortakliklarin hi¢c yoktan ve Onemsiz
sorunlardan ¢ikan kavgalar sonucunda dagildifina sik sik tamk
olmadik mi? Evde de, en ¢ok kizdigimiz hizmetgiler, siirekli isleri
yapmalan i¢in tuttuklarimizdir.

Iste, miilkiyete ortaklasa sahip olmanin icinde tasidiga giigliik-
lerden bazilar1 bunlar. Ahlakca, saglam yasalara dayandirilirsa sim-
diki 6zel miilkiyet diizeni, ondan ¢ok daha iyidir. O zaman, gerek
ortaklasa gerek 6zel her iki diizenin de iyi vanlarnm kendisinde
birlestirir. Ciinkii, miilkiyet bir noktaya kadar ortaklasa tutulma-
hidir, ama genel ilke 6zel sahiplik olmaldir. Miilkiyete bakma so-
rumlulugu birgok bireylere dagitilirsa, bu karsilikli suglamalara yol
agmaz; tersine, herkes kendisininkiyle ugrasacag i¢in iiretin her
yandan artacaktir. Atasozii, “Arkadaslar arasinda her sey ortaktir”
der, fakat onlarin ortaklasa kullamlmalarimi saglayan, bireylerin
kisisel nitelikleridir. Siyasal bakimdan da, bdyle bir diizenleme hi¢
de olanaksiz degildir; taslak halinde de olsa, bazi iilkelerde, hem
de iyi yonetilenlerde vardir — ya uygulanmaktadir ya da uygu-
lanmak iizeredir. Kisaca, soyledir: Herkesin kendi miilkiyeti vardir,
o bunlarin bir béliimiinii kendi yakin ¢evresine (ev halkina) agar,
bir boliimiinii de bagkalaryle ortaklasa kullamir. Ornegin, Sparta’

37



POLITIKA

da insanlar birbirlerinin kélelerini, sanki kendilerininmis gibi kul-
lanirlar, atlarim ve kopeklerini de oyle; bir vere giderken acikir-
larsa, yollarindaki tarlalardan istediklerini alip yerler. Iste agikga
goriilityor ki, miilkiyetin 6zel ellerde kalmasi daha iyidir; fakat
biz onun ortaklasa kullanilmasim bir hak haline getirmeliyiz. Yurt-
taglara bu yatkinhgin kazandirilmasi, yasa koyucunun 6zel bir ode-
vidir. Ustelik, sahip olma duygusunun verdigi biiyiik bir haz var-
dir; her insan kendi kendisini sever — eminim ki, doga bunun
boyle olmasimi istemistir. Bencilligi hakli olarak kétiilerler, ama
bencillik yalmizca kendi kendini sevmek degil, kendi kendisine asi-
r1 diiskiin olmaktadir. Onun gibi, miilkiyet edinme konusunda asir1
acgozliilik de kétiilenir, ama hi¢ kuskusuz, herkes bir parca mal
olsun ister. Sonra su da var ki, arkadaslara, tamidiklara vermek,
yardim etmek, yabancilarin sikintilarimi hafifletmek ¢ok biiyiik bir
zevktir ve iste bunu da, ancak kendi mali-miilkii olan biri yapa-
bilir.

Ozel miilkiyeti kaldirmakla devlette en asir1 birligi saglamaya
¢alisanlar, bu yararlarin hepsini yok etmektedir. Dahasi, iki erde-
min uygulanmasimi da acik¢a bir yana atiyorlar — cinsel tutku-
da kendi kendini tutma (giinkii, 6zdenetim yoluyle bir baskasinin
karisindan uzak durmak erdemli bir seydir) ve 6zel (yani, kendi
malindan) comertlik. Ozel miilkiyetin kaldirilmasi, hi¢c kimsenin
genis goniillii olarak goriilememesi, eli agik bir davranista bulu-
namamasi demeye gelecektir; ¢iinkii el agikhigi, ancak para kul-
lanmakla gerc¢eklesir.

Birligin asiriligr denetimin asiriligs demektir; devlet harcamalarimi-
u ve cinsel iliskilerimizi denetlerse, bu alanlarin herhangi birinde
ahlik erdemi gosterme olanag: yoktur. Bundan hemen sonraki par-
cada Aristoteles, kamusal ve ozel miilkiyet ayrimiyle bireysel ézel
ve ortak miilkiyet ayrinunt birbirine karistiriyor. Sonra, yine asir
birlige yonelttigi elestirileri tekrarliyor.

Platon’'un bu bashik altindaki onerileri ilk bakista pekala ce-
kici ve insani goriilebilir; bunlarin yurttaslar toplulugunun biitiin
iiyeleri arasinda olaganiistii bir sevgi sicaklifa yaratacaklar sam-
labilir; ozellikle toplumda egemen kotiiliiklerin tiimiiyle ortak miil-
kiyetin olmamasindan ileri geldigini diisiinenler, bunlar1 dogru bu-
labilir. Egemen koétiiliikler derken, ¢ignenen sozlesmeler dolayisiy-
le yapilan karsilikli suglamalari, yalanci tamikliklar1 ve zengin mal
sahiplerine yaltaklanmalar1 soylemek istiyorum. Fakat bu seyler
ortaklasa miilkiyetin olmamasindan ileri gelmez, insan kisiligin-
deki kusurlardan kaynak alir. Gercekten, miilkiyetin kullanim ve
sahipligini paylasanlar arasinda, ayr1 ayn1 sahipler arasinda oldu-

38



KiTAP II - BOLUM 5

gundan daha ¢ok ¢atisma ¢iktigini goriiyoruz; oysa ortak miilkiyet
yiiziinden kavga edenlerin sayisi, 6zel sahiplerin kalabaligina oran-
la ¢ok kiigiiktiir.

Sonra, dogrusu, miilkiyet ortaklagsmasinin bizi kurtaracag ko-
tiiliikler sayildigi gibi, bunun bizi yoksun birakacagi yararlar da
sayilmali. Boyle bir dokiim, onerilen bigimde ger¢ekten yasanama-
yacagini gosterecektir. Sokrates’in diistiigii yanilginin nedeni, bir-
lik hakkinda yanlis bir onciilden hareket etmesidir; besbelli, ailede
oldugu gibi, devlette de bir miktar birlik olmasi gerekir, fakat bu
mutlak bir toptan birlik degildir. Oyle bir nokta gelir ki, birligin
artmasinin sonucunda devlet, devlet olmaktan biisbiitiin ¢cikmazsa,
kesinlikle ¢ok daha kotii bir sey olur — tipki miizikte uyumun
bir tek sese ya da ritmin tek bir vurusa indirgenmesi gibi. Yu-
karda soyledigimiz gibi, bir sehir ¢okluk olmali, ortak birligi igin
egitime dayanmalidir. Sehri iyi kilacagina inandigi bir egitim dii-
zeni getirmek isteyen Platon’un bu gibi yontemlerle iyi sonuclar
elde edebilecegini sanmasi pek tuhaftir. Bu, ters yoldan gitmektir;
miilkiyet iistiine kurallar koymak, kisiligin ve zekadnin egitilmesi-
nin ya da toplulugun yasalarinin ve goreneklerinin o amaci gergek-
lestirme yolunda kullanilmasinin yerini alamaz®*.

Unutulmamasi gereken bir nokta daha vardir; bu ortaklik dii-
zeni (komiinizm) kestedilmeden gecen upuzun donem; hi¢ kusku-
suz, bu diizen gergekten iyi bir sey olsaydi, daha once kesfedilirdi.
Olabilecek hemen biitiin orgiitlenme bi¢imleri simdiye kadar bu-
lunmustur; ne var ki, bunlarin hepsi toplanmamistir, aralarindan
bir¢ogu da hi¢ denenmedigi i¢cin ancak kuramsal olarak bilinmek-
tedir. Platoncu bir sehrin gergekten kurulusunu gorebilseydik, bir-
lik konusundaki sozlerimiz daha ¢ok aydinlanirdi: Boyle bir sehir,
va Sparta’da oldugu gibi ortak sofralarda yemek yiyen topluluk-
lara ya da Atina’da oldugu gibi dernek ve kabilelere béliinerek,
pargalart birbirinden ayrilmadik¢a kurulamazdi. Tek anlamli ye-
nilik, Platon’'un koruvucularimin tarimla ugrasmamalar1 olurdu ve
simdi Lakedaimonialilar, tam da bunu saglamaya c¢alhisiyorlar.

Niifusun ekonomi ve anavasa bakimlarindan ne durumda olacagin
Platon agik¢a tamimlamanustir; Aristoteles, bu diizenlemenin, anla-
stlabildigi kadariyle, birliksizlige yoneldigini séyliivor.

Fakat niifus ¢ogunlugu ne olacak? Devlet iiyeligine hangi ol-
ciide katilacaklar? Metinde elle tutulacak herhangi bir sey soy-
lenmedigi i¢in, buna cevap vermek pek gii¢. Besbelli, niifusun he-

* Ornegin, Sparta’da ve Girit'te, yasa koyucu, ortak yemekler gdrenegi aracilifityle
mallar iistiinde belli bir ortaklasma saglamistir; yoksa tersinden degil. -

39



POLITIKA

men tiimiinii onlar meydana getirecek, ama c¢ift¢ci simfinin miilki-
yet konusunda olsun, kadinlar ve cocuklar konusunda olsun sa-
hipliginin ortaklasa m1 6zel mi olacagr belirtilmemistir. Diyelim
ki, onlar da bu seylere ortaklasa sahip olacak olsunlar, o zaman
onlar1 Koruyucular'dan ayiracak olan nedir? Koruyucularin yone-
timine boyun egmekten ne kazanacaklar ya da bunu kabul etme-
leri icin ne cikarlari olacak? (Belki, Giritlilerin asag sinmiflara be-
den egitimi ve silah tasima haklarinin disinda biitiin ayricaliklar:
tanmima yontemine basvurulacaktir). Ote yandan, bunlar arasinda
ortaklik (komiinizm) olmadigini, baska her yerdeki gibi 6zel miil-
kiyet diizeni bulundugunu varsayarsak, devlete nasil katilacaklar?
Zorunlu sonug, bir devletin i¢inde iki devletin yer almasi, bun-
larin da bir odlciide birbirlerine karsit olmasi. Ciinkii, bir yana bir
isgal ordusu gibi Koruyuculart koyuyor, 6te yana da ciftgileri, za-
naatcilar1 ve geri kalan yurttaslari. Bu ancak, onun soéziinii ettigi
catismalara, davalasmalara ve biitiin 6teki kotiiliiklere yol acabilir.
Yine de Sokrates, iyi egitim sayesinde yonetim, ticaret ve benzeri
isler hakkinda bir siirii kural konulmasina gerek kalmayacaktir,
diyor; oysa egitimi Koruyuculara verivor. Sonra cift¢ilere iiriin-
lerinin sahibi olma hakkimi tamiyor, fakat kira ddemelerini istiyor;
ama bu durumda, biiyiik bir olasilikla heilotes’lerden, penestes’ler-
den (serfler), kolelerden ve bildigimiz oteki asag siniflardan daha
kavgaci ve hosnutsuz olacaklardir.

Zaten, bu gibi diizenlemelerin gerekliligi konusunda ve onlar-
la yakindan iliskili olan, anayasanin ‘tiirii, verilecek egitimin ve
konulacak yasalarin niteligi gibi sorunlar iistiinde herhangi bir
kesin karara varilmamistir. Bunlari anlamak kolay degildir; oysa
Koruyucularin ortakliginin (komiinizminin) siirdiiriiliip surdiiriile-
meyecegini bunlar etkileyecektir. Karilarin paylasilmasini, ama
miilkiyetin 6zel olmasini diisiiniiyorsa, erkekler tarlalarda calisir-
ken eve kim bakacak? Ya cift¢i sinifinda hem kadinlar, hem de
miilkiyet ortaklasa olacaksa? Hayvanlarla yapilan bir benzetmeye
dayanarak erkekle disinin aym isleri gérmeleri gerektigini one siir-
mek bostur: Erkekler ev isi vapmaz. Yoneticileri Sokrates’in dii-
siindiigii gibi atamak da tehlikelidir; o zaman hep ayni adamlar
olacaklar. Bu kesin bir hosnutsuzluk kaynagidir, ciinkii bircoklar
liyakatlarinin hakkini alamadiklarina inanacaklardir — hele o “do-
viisgii ve atilgan” denen smuftakiler. Sokrates’in ilkelerinin her
zaman ayni insanlarin egemen olmalarmi kag¢inilmaz kilacagi bes-
bellidir; ¢iinkii, soziinii ettigi, ruhtaki o tannisal ya da “altin” &ge-
nin ¢ikmasi degismez, her zaman aym insanlarda bulunur. Kendi
dedigine gore, bu yogrulma hemen dogumda olmaktadir: Kimile- -
rinde altinla, kimilerinde giimiisle, zanaatc1 ya da cift¢i olacaklarda
da tung¢ ve demirle. Sonra, koruyuculara mutlu olma hakk: tani-

40



KITAP 11 - BOLUM 6

madigim soylerken, yasa koyucunun o6devi biitiin sehri mutlu et-
mektir diyerek, bunu dogrulamaya c¢alisiyor. Oysa, biiyiik ¢ogun-
luk, hatta herkes ya da hi¢ degilse baz1 boliimler mutlu olmadik-
¢a biitiin mutlu olamaz. Bir c¢ift sayimn ¢ift olusu bir sehrin mut-
lulugundan pek baska bir seydir; iki tek say1 toplaminca bir cift
say1 eder, ama iki mutsuz kesim toplaninca mutlu bir sehir ol-
maz. Koruyucular mutlu degillerse, ya kimdir? Her halde, zanaat-
cilar ve asagilik islerde kullanilan halk toplulugu degil.

Iste, Platon’un Devlet'inde Sokrates’in anlattigi tiirden bir
devletin icinde tasidigar zorluklardan bazilari bunlar (daha da ni-
celeri var).

Aristoteles, Platon'un Yasalar'tnt cok 6zet olarak ele aliyor; onunla
Devlet arasindaki bircok onemli farklari gormezlikten geliyor ve
Yasalar'da Sokrates’in olmadigint unutuyor. Ote yandan, Platon'un
“ikinci en iyi” devletinin ekonomik acidan olamazhigint apagik go-
riiyor.

6

Platon'un Devlet’'ten daha sonra yazilmis olan Yasalarimin durumu
da, asag1 yukar1 ona benzemektedir; bundan o6tiirii, orada c¢izilen
anayasaya da bakmak dogru olur. Sokrates’in Deviet’'te yalmzca
birka¢c konuda kesin sonuc¢lara vardigini gormiistiik — kadin ve
c¢ocuklarda miilkiyete ortaklasa sahip olunmasi, devletin siniflar
halinde genel orgiitlenmesi (niifus iki boliime ayriliyordu: Bir cift-
ciler simifi, bir de savascilar sinifi; ayrica savasg¢ilardan, kararlan
veren ve sehri yoneten iiglincii bir grup c¢ikariyordu). Fakat, Sok-
rates’in saptamadan biraktig1 bir¢ok seyler vardir: Ciftcilerle za-
naatcilarin yonetimde hi¢ bir paylar1 olmayacak mi, yoksa belli
bir paylar1 mi1 olacak? Bunlar silah tasiyacaklar mi, tasimayacak-
lar mu; iilkelerini savunmakta otekilere katilacaklar m1? Kadinla-
rin savasmalar1 ve Koruyucularla aym 6grenimi gormeleri gerek-
tigine inandigim séylemistir; ama geri kalaninda, anlatimim —ozel-
likle koruyucularin egitimi iistiine— konu dis1 bir siirii ayrintilarla
doldurmustur. Yasalar'a gelince bunun biiyiik boliimiiniin gergek-
ten “yasalar” oldugunu, anayasa iistiinde ise pek az durdugunu
‘goriiyoruz. Sehirlerimiz icin Devlet’ten daha cok kabul edilebilecek
bir toplum tiirii kurmaya calisiyor, ama yavas yavas, giderek yine
eski anayasaya doéniiyor. Ciinkii, kadinlar1 ve miilkiyeti paylasma
disinda, iki toplumu hemen hemen ornege gore kuruyor — ayni
cesit egitim, asagihik islerden aym ozgiirliik, ortak yemekler icin
aym diizenlemeler, yalmzca Yasalar'da kadinlar da ortak sofralara
oturacaklar ve silah tasiyanlarin sayisi bin degil, bes bin olacak.

41



POLITIKA

Biitiin Sokrates diyaloglarim belli bir abartmacilik ve oyun-
severlik, bir yenilik arayisi1 ve arastirici bir kafa niteliklendirir;
fakat bunlarin her zaman dogru olmasi pek beklenemez. Ornegin,
su simdi sOylenen bes bin yurttas — herhangi bir iiretim isi yap-
mayan bu kadar ¢ok adamin (daha da biiyitk sayida olacak ka-
dinlar1 ve usaklar1 da cabasi) beslenmesi, bakilmasi i¢in Babylonia’
nin (Babil) topraklar1 ya da ugsuz bucaksiz bir baska iilke gerekir.
Kurgularimizda diledigimiz kosullar1 koyabiliriz, ama bunlar hig
degilse olanak sinirlan iginde kalmalidir. Ayrica bir yasamacinin
yasalar1 yaparken hem tilkeyi hem de niifusu géz 6niinde tutmasi
- gerektigi soyleniyor; oysa hi¢ kuskusuz, komsu iilkeleri de hesaba
katmalidir. Devlet cevresinden yalitilmis olarak yasamayacak, nor-
mal bir polis’in varhigimi siirdiirecekse, bu besbellidir; ¢iinkii o
zaman, yalmzca iste kullanmak icin degil, sinirlarinin 6tesindeki-
lere karsi kendini savunmak i¢in de ne kadar sildhi olmasi gere-
kiyorsa, o kadar sildh saglayacaktir. Ulus olarak da birey olarak
da komsularla bir alip verecegin olmasimin istenmedigi oteki du-
rumda bile, gizli diismanlara karsi —bu sehire saldirsalar da sal-
dirmasalar da— korkutucu gériinme geregi esit dlciide biiyiiktiir,

Sonra, her bir adamin sahip olacagi mal-miilk tutar: var: Pla-
ton’un oOnerilerinin biraz daha belirlenmek isteyip istemedigini gor-
mek icin, bu soruna bakmaliyiz. Bir kimsenin erdemli yasamasina
yetecek kadar mali-miilkii olmaly, diyor. Buna karsi iki kanit var-
dir: “Erdemli yasama” soziinii, “iyi bir yasam siirmek”le ayni an-
lama gelirmis gibi kullamyor, oysa beriki ¢ok daha genis bir de-
yim; ayrica, bir insanin erdemli yasayip da yoksul olmasi, pekala
olanaklidir. Bence, daha iyi bir tamim “erdemli ve eliacik” olurdu.
Bize her ikisi de gerekir; ayr1 ayri alindikta, biri ¢ok rahat bir
yasama gotiiriir, oteki ¢ok sikintii bir yasama. Servetin kullaml-
masina dogrudan dogruya iliskin olan nitelikler yalmz bunlardir;
bir kimsenin servetini nezaketle ya da cesaretle kullandigim soy-
leyemez, erdemli olarak kullamyoruz deriz — yani ilimhhkla ve
el agikligiyla. Onun igin, servetin kullanmilmasinda, bunlar baslhca
dogru tutumlardr. ‘

Ustelik, yurttaslarin sayisim kayitlamak igin herhangi bir sey
yapmayacaksak, bildigimiz sehirlerde odyle goriiniiyor diye, yalniz-
ca ¢ocuksuz evliliklerden otiirii, dogum-oram ne kadar yiiksek olur-
sa olsun, niifusun degismeyecegi inanciyle dogumlar1 basibos bi-
rakacaksak, milkiyeti esitlestirmenin hi¢ bir anlama yoktur. Pla-
ton'un devletinde dengenin ¢ok daha biiyiik bir 6zenle korunmast
gerekir. Simdiki durumda, sayilar1 ne kadar ¢ok olursa olsun, miil-
kiyetin biitiin ¢ocuklar arasinda boliistiiriilmesiyle, hi¢ kimse ger-
cekten yoksulluk icinde kalmamaktadir. Onerilen diizenlemede ise,
miilkiyet boliistiiriilmez oluyor ve ailede az kisi de bulunsa, ¢ok

42



KITAP 1I - BOLUM 6

kisi de bulunsa, (saptanan) kalit¢inin disinda hi¢ kimseye bir sey
diismiiyor. Hatta sahip olunacak servetin tutarindan ¢ok, belli bir
saymn iistiinde dogum olmamasim saglayarak, yapilacak g¢ocuk-
lann simirlarsak daha iyi ederiz. Bu saviyi1 saptamakta, bazi be-
beklerin 6lmesi ve baz ¢iftlerin ¢ocugunun olmamasi gibi rastlan-
tisal etkenler de g6z 6niine alinmalidir. Cogu devletlerde oldugu
iizere, dogumlarin sayisim simirlamadan birakmak, yurttaslar ara-
sinda ister istemez yoksulluk yaratir, yoksulluk ise hosnutsuzluga
ve suca yol acar. En eski yasa koyuculardan biri olan Korinthos’
lu Pheidon, baslangigcta hepsi baska baska biiyiikliik’lerde kalit al-
ms olsalar bile, evlerin sayis: ile yurttaslarin sayisi'nin esit tutul-
masi1 gerektigine inamiyordu. Yasalar’da ise bunun tersinedir*.

Sonra, bir kimsenin —tasinir ve tasinmaz— biitiin miilkiyeti-
nin (malvarliginin) bastakinin bes katina kadar ¢ogalmasina izin
verirken, nic¢in toprakl: (tasinmaz) miilkiyetin o noktaya kadar ar-
tabilecegi belli bir simir koymuyor? Bundan baska, bir evi ikiye
ayirmasinmi da diisiiniin; ben bunun uygulamada yararli olacagin-
dan siiphe ederim. Platon her adama iki ayr1 ev (yeri) verilme-
sinden yanaydi; fakat iki evde yasar ruhaftir.

Aristoteles, Platon’un Yasa-devletinin unayasal kusurlarint tartigir-
ken, en basta, belirli bir anayasa tiiriinii anlatmak icin politeia,
anayasa soziiniin kullanilmasina deginiyor — bunun “anayasal bir
anayasa’ demek gibi oldugunu éne siiriiyor. [Platon’un Devlet'inin
Yunanca asil adir da politeia’dir; politeia’yr karsilamak icin dilimiz-
de “anayasa’’ sézii var. Onunla karistirilmamast igin, Bati1 dillerinde-
ki cevirilerde Yasalar'in diizenini polity sézii ile karsilamak ddet
olmustur. Biz ise, buna “siyasal yonetim” diyecegiz. - Cev.] 1.0. dor-
diincii yiizyilda siyasal yonetim’in (politeia’nin) herhangi bir asirt-
liga yer birakmadig icin iyi bir sey oldugu genellikle kabul edili-
yordu. Bundan baska séziinii ettigimiz kavramla ilgili her sey tar-
tismaliydi; nitekim, Aristoteles de Kitap IV'te kendi orta-yolcu, or-
ta sinif siyasal yonetimini anlatir. Burada siyasal yonetim kavrami-
na karst ¢itkmamakta, yalmzca Yasalar'da tasarlandigr bicimiyle,
bunun Platon’un yapmak istedigi sey —ideal Devlet’ten sonra. ikinci
en iyi diizen— olmadigim éne siirmektedir.

Biitiin anayasal diizenin ne demokrasi ne de oligarsi olmasi
istenmektedir — amaclanan, ikisi arasinda, bazen “siyasal yone-

* Bu sorunlarmn en iyi nasil diizenlenecegi iistiine kendi gériisiimiizii daha sonra sdy-
leyecegiz. Burada, Yasalar'in bir eksiine daha deginelim: Ydneticilerin yonetilenler-
den ne ayrihif olacag belirtilmiyor. Yalniz, atkt ile ¢dzgii ayri yiinlerden yapilir, yo-
netenle yonetilenlerin iligkisi de dyle olmali, diyor.

43



POLITIKA

tim” dedikleri, orta bir diizendir; bunun iiyeleri (yurttaslar1), bii-
tiin silah tasiyanlardir. Eger o da, boyle sehirlerimizde baska her-
hangi bir tiire oranla bu gibi anavasalar daha ¢ok goriildiigii icin
anayasasini boyle bigimlendiriyorsa, dedigini belki kabul edebili-
riz. Ama bunun ideal anayasaya en ¢ok yaklasan, ondan hemen
sonra gelen ikinci en iyi anayasa oldugunu soylemek istiyorsa, ka-
bul edemeyiz. Ciinkii, bu durumda, Lakedaimonia anayasas1 ya da
daha aristokrat nitelikte bir baska anayasa yeglenebilir. Gergekten,
bazilar1 en iyi anayasanin biitiin tiirlerin bir karmas: oldugunu
soyler ve bu nedenle Lakedaimonia’ninkini overler. Bunlarin ba-
zilar;, Lakedaimonia yonetimi oligarsi, monarsi ve demokrasiden
olusur, derler: Kralligi monarsidir, yashlar kurulu (gerousia) oli-
garsidir, ama yine de halktan secilen ephor’larin yetkesiyle demok-
ratik olarak yonetilmektedir. Baskalari ise, ephor’larin erki bir ti-
ranhktir, demokratik ©6ge Spartali yurttaslarin ortaklasa yemek-
lerinde ve ortaklasa giinliik yasamlarindadir diyerek ayr1 bir kar-
silastirma yaparlar. Fakat, Platon’un Yasalar'inda en iyi anayasanin
demokrasi ile tiranliktan birlestirilmesi gerektigi belirtilmektedir;
oysa besbelli, bu ikisini ya hi¢ anayasa saymamak gerekir, ya da
anayasalarin en kotiileri. Onun i¢indir ki, herhangi bir karma ana-
yasaya c¢ok sayida ayr1 ayri 6gelerin katilmasini istemek daha dog-
rudur.

Bu 1s1k altinda inceleyince, Yasalar anayasasinin hi¢ bir mo-
narsik yani bulunmadigini, oligarsiye egilimli bir oligarsi-demokrasi
bilesimi oldugunu anlariz. Devlet gorevlilerinin atanma yontemi bu-
nu gosterir. Secilmis adaylar arasindan kur’ayla atanma yapilma-
sim1 demek istemivorum, c¢iinkii bu oligarside de demokraside de
ortaktir (yahut; bunun hem oligarsik hem demokratik bir yam
vardir). Fakat, Meclis iiyesi olma, devlet gorevlilerinin seciminde
oy verme ve bir yurttasa diisen baska odevleri yapma yiikiimliilii-
giiniin yalmiz ve yalniz zengin yurttaslara verilmesi — iste bu oli-
garsiktir. Devlet gorevlilerinin ¢ogunlugunun zenginlerden gelmesi-
ni ve en yiiksek makamlarin en yiiksek gelirlilerce doldurulmasini
saglama c¢abasi da oyle. Kurul iiyeleri icin Onerdigi segilme yon-
temi de oligarsik. Herkesin se¢ime katildigi dogrudur, ama once
en yiiksek miilkiyet kosullarimi tasiyan smiftan adaylar seciliyor,
sonra bir alttaki simiftan esit sayida aday; daha sonra ilgiincii si-
niftan, ama ticlincii ya da dordiincii simiftan segmek icin genel bir
zorunluluk yok; dordiincii siniftan se¢meye yalnmiz ilk iki simf mec-
bur. Biitiin bunlardan sonra, Kurul’a her siniftan esit sayida iiye
atanacak diyor. Ama sonug, en yiiksek miilkiyet sinifindan secen-
lerin daha ¢ok sayida ve daha c¢ok yukari-siniftan gelmeleri ola-
caktir, ¢linkii oy vermeleri zorunlu tutulmayan asag simflar oy-
larin1 kullanmayacaklar. Bu diisiinceler, bu anayasa tiiriiniin, kar-

44



KITAP 11 - BOLUM 7

ma tiiriin monarsiyle demokrasiden olusturulmamasi gerektigini
gosterir; daha sonra, bu tiirden bir anayasa iistiine kendi gorii-
siimiizii incelerken sdyleyeceklerimiz de bu sonucu pekistirecektir.
Zaten, segenler agisindan da, segilmis adaylar arasindan secim yap-
ma fikri tehlikelidir. Giinkii, belli bir sayida kisiler —bu sayinin
biiyiik olmasi da gerekmez— birbirlerine saglamca destek olmaya
karar verdiler mi, segimler her zaman onlarin istegine gore gider.
Platon’un Yasalar'inin anayasasi iistiine séyleyeceklerim bu kadar.

Esitlik¢i Phaleas iistiine, burada ogrendiklerimizden baska hi¢ bir
sey bilinmemekiedir.

7

Platon’'unkinden baska ideal “Devlet”’ler de vardir; bunlarin ya-
zarlar, bazen meslekten politikacilar ya da filozoflardir, bazen de-
gildir. Biitiin bunlar, insanlarin gergekten altinda yasadiklari, bu-
giin varolan anayasalara, Platon’un her iki Onerisinden de daha
¢ok yaklasan anayasa tasarilann gizerler; ¢iinkii ondan baska hig
kimse, ¢ocuklarin ve kadinlarin ortaklasa olmasi ya da kadinlarin
ortak sofralarda yemek yemesi gibi yenilikler getirmeyi diisiinme-
mistir bile. Bunlar, temel sorunlardan baslamay: yeglemislerdir;
bazilan i¢in, en Onemli sey servetin olabilecegi en iyi bigimde da-
gilmasidir; clinkii, derler, catismalar daima bu temel gereklilikler
yiziinden ¢rkar. Biitiin yurttaslarin miilkiyetinin esitlestirilmesini
ilk oneren Khalkedon’lu (Kadikdylii) Phaleas’in diisiindiigii buydu.
Phaleas, bunu en basta (yeni bir devlet kuruldugu zaman) yapma-
nin gii¢ olmadigina inamyordu; kurulmus ve isleyen devletlerde
saglanmasi daha gii¢ olmakla birlikte, yine de biitiin miilkiyetler
(malvarliklan) ¢abucak aym diizeye getirilebilirdi — yalnizca, zen-
ginlerin ceyiz vermeleri, ama almamalari, yoksullarinsa vermeme-
leri, ama almalar1 yeterdi. Platon Yasalar yazarken, belirli bir
noktaya kadar, miilkiyet-denetiminden &zgiir olunmak gerektigini,
ama daha 6nce soylendigi gibi, yurttaslardan hig¢ birine, ayrilan
en kiigiik miilkiyetin bes katindan daha fazlasina sahip olma hak-
kinin taminmamasim diisiinmiistiir. Bu ¢izgide yasalar yapanlar, go-
gu kez goézlerinden kacan bir noktayr hig unutmamahlar: Miilki-
yetin tutarim saptarlarken ¢ocuk sayisin1 da saptamalar1 gerekir;
¢iinkii gocuklarin sayisi miilkiyet paymna gére ¢ok fazla olursa,
yasay1 Oylece siirdiirme olanag bulunmayacaktir. Yok, ille de siir-
diiriirseniz, zengin olan birgoklar1 yoksullasacaktir; bu ise hig is-
tenmeyecek bir sonuctur, ¢iinkii bu gibi insanlarin devrime yo6-
nelmelerini zor ¢nlersiniz.

45



POLITIKA

Miilkiyet esitliginin devlet dedigimiz ortaklik iistiinde hayli
etkisi oldugunu bazilar1, goriiyoruz ki, ¢ok eskiden kavramislar-
dir: Solon’un yasalarinda bu bellidir; simirsiz toprak edinmeyi ya-
saklayan bazi sehirler vardir; sonra, baz1 yasalar, miilklerin satil-
masini engellemektedir, drnegin Lokroi’da bir miilk satisa c¢ikar-
tilmasin zorunlu kilan bir bahtsizhik oldugu kanitlanmadikca sa-
tilamaz. Eski toprak paylarinin olduklar gibi korunmasini gerek-
tiren yasalar da bulunmaktadir. Boyle bir yasanin kaldirilmasi,
Leukas anayasasim fazla demokratlastirmistir; ¢iinkii ondan son-
ra, devlet gorevlerine yalnizca uygun nitelik tasiyanlar1 atama ola-
nag kalmamistir. Bir devlette miilkiyet esitligi olabilir, ama o6yle
yiiksek bir diizey saptamir ki, asir1 litkks icinde yasanir, yahut oyle
asag bir diizey saptanir ki, ister istemez sikinti ¢ekilir. Onun igin,
bir yasamacinin miilkiyet paylarimi esitlestirmesinin yeterli olma-
dig1, asiriliklar arasinda ortalama bir tutar saptamayr amaglamasi
gerektigi apagiktir. Fakat herkes i¢in ilimli bir tutar saptansa bile,
bu da amaci karsilamaya yetmez; ciinkii miilkiyetten ¢ok insanla-
rin isteklerini (istihalarin) esitlestirmek gerekir, buysa ancak yasa-
lara uygun yeterli bir egitimle saglanabilir. Ama belki, Phaleas
kendisinin de tam bunu demek istedigini soylerdi; ciinkii devlet-
lerde miilkiyet esitligi gibi egitim esitliginin de olmas1 gerektigine
inamiyordu. Fakat, bu egitimin kesin niteligini sdylemek gerekir;
yalmz bir ve ayni olmali demek faydasizdir. “Bir ve aym egitim”,
kendilerine servet ya da iin yahut her ikisini birden saglamak
isteyen insanlar ortaya ¢ikaracak gesitten bir egitim olabilir, pekala.
I¢ boliinmeler servet esitsizligi kadar ayricalik esitsizliginden de
kaynak alir, ancak bu iki yanda karsit nedenlerle olur: Halk, ser-
vet esitsizligini goriince kizar, serefler esit paylastinilmis olursa
da yukarn siniflar — g¢linkii Homeros'un dedigi gibi, “iyi ile kotii
esit saygi goriir mii hig”.

Server esitsizligi, hirsizlift sona erdirmeyecektir.

Servet esitliginin, hic kimsenin sofuk ya da aglik yiiziinden
giyecek ya da yiyecek c¢almak zorunda kalmamasini saglamakla,
bu gibi suglar 6nlemek igin yeterli bir care olacagina inamlir. Fa-
kat insanlarin miilkiyete kars: isledikleri suglarin tek nedeni, ya-
samin zorunlu gereksinmelerini karsilamak degildir. Ayrica, ote-
den beri kiskandiklan seyleri de elde etmek isterler; tutkular: salt
gereklilikleri asarsa, doyumun yolunu sug¢ islemekte ararlar. Bu
da tek diirtii degildir; insanlar aci getirmeyen hazlarin tadim ¢i-
karmak da isterler. Boylece, ele alinmasi gereken ii¢c ayn tir in-
san ve ii¢ ayr1 sagiltma yolu vardir: Birinci tiire (yagamak igin
calanlara) thml bir ustalk bilgisi ve is bulma olanag:; ikinci tiire

46



KITAP II - BOLUM 7

Ozdenetim (bunlar, tutkularim dizginlemeyi 6grenmeli). Ugiinciiye
gelince, kendilerinin disinda bir seyi kiskanmadan haz duymanin
yolunu anyorlarsa, yalmzca felsefe, samyorum karsilik olabilecek-
tir; Oteki iki tiiriin tersine, bunlar tgiincii bir kimsenin yardimi-
m gereksemezler. Biiyiik suglara gelince, insanlar bunlari amag-
larinin asiriigy yiiziinden islerler, yoksa zorunlu gereksinmelerini
saglamak i¢in degil. Soguktan korunmak i¢in tiran olan bir kim-
seyi kim duymus ki? Ayni nedenle, yani sugun biiyiikliigiinden &tii-
ri, bir tirant oOldiirmek bir hirsizi oldiirmekten daha sereflidir.
Dolayisiyle, Phaleas’in anayasasinin ozelliklerinin yalnizea kiigiik
suglara karsi bir koruma getirecegi sonucuna varabiliriz.

Dig tehlikeleri karsilamak icin gerekecek fazla servetin nereden ge-
lecegi.

Bundan baska, Phaleas, komsu ve Gteki yabanci sehirlerle ilis-
kileri de goz oniinde tutmasi gerektigi halde, boyle yapmayarak,
daha ¢ok sehrinin i¢ diizeninin iyi islemesiyle ilgilenmistir. Bir ana-
yasa meydana getirirken savas giicii saglanmasina 6nem vermek
zorunludur, oysa Phaleas bu konuda hi¢ bir sey soylemiyor. Bir
ulusun serveti, giiciiniin bir parcasidir; ¢iinkii yalmzca i¢ gerek-
sinmeler icin degil, dis tehlikeleri de karsilamaya yetecek kadar
kaynaklar bulunmalidir. Bu nedenle miilkiyetinin toplama kendi-
sinden daha giiclii komsularint kiskanacaklar: ve sahiplerinin bir
istiliya piiskiirtemeyecekleri kadar biiyiik olmamalidir; 6te yan-
dan esit ya da benzer giigte bir diismana kars: savasmayt destek-
leyemeyecekleri kadar kiigiitk de olmamalidir. Phaleas elbette hig
bir smir koymamstir; fazla servetin ¢ok faydali oldugu da orta-
dadir. Fakat bir simir bulunmalidir ve bunu saptamanin belki en
“iyi yolu, toplam servet daha giiglii bir devletin ¢oklugunun ceki-
ciligine kapilarak bu sehirde karsi savasa girmeyi karli gorebile-
cegi kadar biiyiik olmamali, ancak servet ¢oklugunun cekiciligin-
den baska bir nedenle ¢ikacak bir savasta gerekebilecegi gibi ol-
mali, demek olurdu. Ornegin, Autophradates Atarneus’u kusatmaya
geldigi zaman, bu sehrin egemeni Euboulos ona sehri tiimiiyle al-
masinin ne kadar siirecegini sormus ve bu siirede bir savasin ken-
disine kaga malolacagini hesaplamasimi 6nermis. “Ciinkii” demis,
-“bundan ¢ok daha az bir para karsihiginda Atarneus’u birakmaya
hazirim”. Euboulos’un bu sézleri iizerine, Autophradates yeniden dii-
siinmiis ve (6nceki kararindan cayarak) kusatmayi kaldirmis.

Autophradates, Pers Imparatorlugunun Lydia ve Phrygia satrapty-
di; 1.0. 362 yilinda Anadolu’daki Yunan kolonilerinin birlesik or-
dularina yenilmistir. Atarneus, Mysia'da, Lesbos (Midilli) adasiin

47



POLITIKA

karsisindaki Anadolu topraklarinda bulunan bir sehirdi. Bu sehr:,
egemeni Euboulos 1.0. 346’da eski kolesi Hermias'a biraknus; Aris-
toteles de Platon'un Akademia’sindaki ogrencilik yillarindan tani-
digi Hermias'in konugu olarak bir siire Atarneus’ta yasamstir.

Dolayisiyle, i¢ bogusmalara kars: bir giivence olarak, servet
esitligi, hi¢ kuskusuz bir deger tasirsa da, bunun 6nemini abart-
mamaliyiz, ¢iinkii gercekten pek etkili degildir. Bir kere, yukar
siniflar arasinda hosnutsuzluk basgosterecek, (soylular) kendilerinin
esitlikten daha iyi bir seylere layik olduklarim diisiineceklerdir (Yu-
kar1 simif ayaklanmalarinin, komplolarinin bir¢ok 6rnekleri goriil-
miistiir). Ikincisi, insan dogasinin bir kusuru da, hi¢ bir zaman
goziiniin doymamasidir. Once, yalniz iki obolos'luk bir 6denekle ye-
tinirler, ama bir kere buna alistilar mi, daha ¢ogunu isterler ve
isteklerinin sonu gelmez. Ciinkii, isteklerin bir simir1 yoktur; in-
sanlarin ¢ogu yasamlarini doymak bilmeyen isteklerini doyurmaya
¢alismakla gegirirler. Onun igin, durulmus (istikrarli) bir toplum
saglamak bakimindan, miilkiyeti esitlestirmeye oranla daha iyi bir
yol, dogadan iistiin bir simifa giren kimselerin paylarina diisenden
daha ¢ofunu istememelerini giivencelemek, asag1 olanlarin ise boy-
le yapabilmelerine meydan vermemektir — bu da onlar1 ezmeden
zaylif durumda tutmakla olur.

Phaleas'in servet esitligi iistiine sodylediklerinin kendi icinde
yanlislar da vardir. Cilinkii, yalniz toprak sahipligini esitlestiriyor,
servetin koleler, sigir siiriileri, basili para ve genel olarak tasimr
miilkiyet denilen seylerden de olusabilecegini unutuyor. Biitiin bu
miilkiyet bicimlerinde esitligin gerceklestirilmesi ya da en azindan
ilimli bir simirin konmasi amacglanmalidir. Yahut (bdyle yapilma-
yacaksa) her seyi kendi akismma birakmalidir. Phaleas’in yasama
6nerilerinden anlasildifina gore, yurttas sayisi az bir sehir diizen-
liyer — biitlin is¢iler (zanaat¢ilar) kamu kolesi olacaklar, yurttas
topluluguna girmeyecekler. Oysa devletin koleleri olacaksa, bunlar
biitiin is¢ilerden degil, valmizca kamu hizmetlerinde c¢alistirilanlar-
dan olusmali. Epidamnos’ta boyle olmaktadir, bir zamanlar Dio-
phantos da Atina’da boyle yapmak istemisti. Phaleas’'in Devlet'i
listliine One siirdiigiimiiz bu goriisler, okuyucunun o diizende neyin
iyl neyin kotii oldugunu yargilamasimi saglayacaktir.

Ik sehir-plancisi.

8.

Euryphon'un oglu Hippodamos, Miletos'luydu. Edimsel olarak bir
anayasa diizeni kurmaya c¢alisanlar bir yana birakilirsa, En Iyi Dev-

48



KiTAP II - BOLUM 8

let iistiine ilk konusan odur. Sehirleri semtlere ayirmayt o bul-
mus ve Peiraieus’un (Pire) sokak planini yapmustir. Baska insanlar-
dan farklt olma tutkusu, onun gesitli bakimlardan garip bir ya-
sam siirmesine yol a¢mustir. Bir¢oklari, Hippbdamos'un uzun sag-
lar1 ve pahali takilariyle, fakat ayni zamanda ucuz, ama sicak tu-
tan, yaz-kis giyilen elbiseleriyle tuhafliklarim fazla ileri gotiirdiigi-
nii diisiinmiislerdir. Bundan baska, doga bilimi uzmant sayilmak-
tan hoslanirdi. Hippodamos, on bin niifuslu bir sehir tasarlamis-
t1; halk: iige boliiyordu: Usta isciler (zanaatgilar), tarimcilar, sildh
tastyip iilkeyi savunacak kisiler. Toprak da ii¢ boliime ayrilacakti:
Biri kutsal, biri kamusal, biri 6zel; tanrilara tapmanin giderleri
kutsal topraklarin iiriiniiyle karsilanacak, savunucular ortak, ta-
rimcilar ozel topraklardan beslenecekti. Yasalarin da herbiri bir
dava tiiriine karsihik olmak iizere yalniz ii¢ gesidi bulundugu gorii-
siindeydi — kisiye zarar verme, miilkiyete zarar verme, adam &l-
diirme. Ayrica, tek ve somut bir yargiay kurulmasim istiyordu;
kotii karara baglanmis goriinen biitiin davalar bu iist mahkemeye
gonderilecekti. Yargitay'in tyeleri, seckin yaslilar olacakti. Mah-
kemelerde, yalmizca lehte ya da aleyhte oy taslar1 kullanarak hii-
kiim verilmemeli, her iiyenin bir tableti olmaliydi: (Vardig1 yargn)
dogrudan dogruya mahkiimiyet karar1 ise cezanin ya da oOdetme-
nin tutarini bunun iistiine yazmali, beraat ise bos birakmalyda,
ne biri ne oOteki ise o zaman bu kanisini tablette belirtmeliydi.
Hippodamos simdiki diizenin, yargi¢lari ya su ya da bu yonde
karar vermeye zorlamakla, vicdani kamlarina goére oy kullanma
konusunda igtikleri andi c¢ignemelerine yol agabilecegi igin kotii
bir diizen oldugunu diisiinliyordu. Bundan sonraki Onerilerinin bi-
rincisi, iilkeleri i¢in yararli buluslar yapanlara seref ve odiiller ve-
rilmesi, ikincisi de savasta oOlenlerin cocuklarina devlet kesesinden
bakilmasiydi (Bu sonraki dedigini biisbiitiin yeni bir sey sanmis
olmali, oysa Atina’da ve baska yerlerde bugiin bile uygulanmakta-
dir). Sonra, biitiin hitkiimet girevlileri halkca secilmeli, segmenler
az 6nce amlan her ii¢ bolimden olusmaliydi. Segilen gorevlilerin
odevi, kamu islerine bakilmasini, yabancilarin ve yetimlerin ¢i1-
karlarinin kollanmasimi kapsayacakti.

Asapidaki elestirilerde, Aristoteles’in sildh sahibi olmayr tam: yurt-
tashik ve tam segilme ehliyeti icin zorunlu sayist ozellikle dikkate
deger. '

Hippodamos'un anayasasinin baslica ozellikleri ve iistiinde du-
rulmayi en ¢ok hak edenleri, iste bunlar. Benim ilk elestirim, yurt-
taslarin lige boliinmesi konusunda olacak. Ciinkii, isgiler, tarim-
«cllar ve sildh tasiyanlarin hepsi tam vyurttashk haklarint payla-

4 49



POLITIKA

siyorlar; oysa ¢iftcilerin silihi yoktur, isgilerin toprag: da yoktur,
sildhi da yoktur; bu, onlari silah sahibi olanlarin 4deta usagi ha-
line getirir. Bu durumda, devlet gorevlerini ve serefleri esit olarak
paylasmalar1 olanaksizdir. Ciinkii generallerin (komutanlarin), yurt-
taslar1 korumakla gorevli olanlarin ve denebilir ki, en yiiksek go-
revlerde bulunacak herkesin, sildah sahibi olanlar arasindan ¢ik-
mas1 mutlak bir zorunluluktur. Ote yandan, hepsinin tam vurt-
tashk haklar1 olmazsa, anayasadan hosnutluk duymalar: nasil bek-
lenir? Fakat, dedigim gibi, silah sahibi olanlarin 6biir kesimlerin
ikisinden de daha iistiin gii¢te olmalar1 gerekir, ama sayilar1 ¢ok
olmadikca bu kolay degildir. Sayilar1 ¢ok olursa da, geri kalan-
lara tam yurttashk haklari taminmasinin, onlarin da devlet gorev-
lerine segilebilmelerinin ne geregi olur? Sonra, ciftciler yalmz ken-
dilerini ve ailelerini besleyeceklerse, devlete ne faydalar1 vardir?
Isciler elbette zorunludur; her devlet onlara gereksinme duyar;
zaten, oteki iilkelerde oldugu gibi, zanaatlarindan elde ettikleri ka-
zanglarla kendi kendilerine geginebilirler. Ama giftciler — eger
silah sahibi olanlar1 besleyeceklerse, ancak o zaman devlette bir
paylart olmas1 akla yakin gelir. Fakat Hippodamos'un devletinde
boyle degildir; isledikleri toprak kendilerinin oluyor ve onu kendi
yararlarina isliyorlar. Savagci simifi besleyecegi varsayilan ortak
ya da kamusal topraklara gelince — ya onlar1 kim isleyecek? Bu
isi savascilar kendileri yapacaklarsa, onlarla tarimcilar arasinda
Hippodamos'un olmasim istedigi gibi bir fark kalmayacaktir. Sa-
vascilarin tarlalarini isleyecek kimseler, kendi yararlarina c¢alisan
giftcilerden farkli olacaksa, toplulugun dordiincii bir kesimi ola-
cak demektir — hi¢ bir seyde pavi bulunmayan, biitiiniin tiimiiy-
le disinda bir kesim yahut 6zel ve kamusal topraklar1 aym kim-
seler ekip biceceklerse, bunlarin her birinin iki evi birden —bir
kendisininkini, bir de bir savas¢iminkini— beslemesine yetecek ka-
dar iiriin olmayacaktir. Hem o zaman toprag bolmenin anlami
ne? Nigin genel olarak topraklardan dogruca, hem kendi gecim-
lerini ¢ikarip hem de savasgilarin gereksinmelerini karsilamasin-
lar? Burasi ¢ok karisiktir.

Hippodamos'un mahkemelerde verilen kararlara iliskin 6neri-
leri de, bunlardan daha iyi degildir. Gerekli kararin basit bir ‘evet’
ya da ‘hayir’ oldugu yerde bile, ¢esitli yargiglar ayrimlar yapsin,
nitelendirmelerde bulunsunlar istiyor. Fakat, bu yargici hakeme
cevirmektir. Besbelli, hakemliklerde ovle yapilir; birka¢ hakem
varsa, kararlarimi aralarinda tartisirlar. Fakat bir mahkemede bu
olanak yoktur, istenilir bir sey de degildir; cogu yasamacilar, yar-
giclarin birbirlerine damismalarini énlemeye ¢alismislardir. Sonra,
her yargicin (tazminat olarak) odetilecek tutari belirtmesini oner-
mesi de mutlaka karisikhklara yol acacaktir; ciinkii, bir yargicin

50



KITAP II - BOLUM 8

kanis1 belki o6detmenin yerinde olacagidir, ama davacinin istedi-
ginden daha az bir tutar1 uygun gorebilir. Tutalim ki, davaci yir-
mi mna istiyor ve bir yargic on mna olsun diyor, (ya da ter-
sine), bir baskasi bes, daha bir baskasi dort diyor (besbelli, bu
tiir ayrilmalar olacaktir): Bazilar, istenenin tamamini verecek, ba-
zilar1 hi¢ bir sey vermeyecek. O zaman, oylar nasil sayilacaktir?
Zaten, bir yargictan yalnizca lehte ya da aleyhte bir yargi verme-
sini istemekle, onu igtigi and1 ¢ignemeye zorlayan olmamaktadir;
yeter ki dava yalin bir bicimde ortava konsun ve o da kararim
diiriist¢e versin. Ciinkii davacinin istedigi 6dentiyi reddeden bir
yargig, onun hi¢c bir sey hak etmedigini sdylememektedir ki; de-
digi, yalmizca hakkinin yirmi mna olmadigidir. Igtigi andi ¢ig-
neyen, yalmzca, davacinin bunu hak etmedigine inandig1 halde, yir-
mi mna istegini kabul eden olur.

Yukardaki aciklamalardan anlasilabilecedi iizere, Aristoteles’in sa-
vundugu, eski Yunan yargilama siireci soyle islemektedir: Kalaba-
ik bir yargiclar (dikastes) kurulu vardir, bunlar bir cesit’ jiiriye
benzer; davac: iddialarint séyledikten ve davalimin savunmas: din-
lendikten sonra, yargiclar iki kere oy verirler — énce iddianin ge-
cerli olup olmadig: saptamr, gecerli oldugu kabul edilirse, sonra
da istenilen ceza ya da odentinin verilip verilemeyecegi. Hukuk
davas: - ceza davasi ayrimi olmayan bu ¢ok basit usulde, yargiclar
taraflarin istekleriyle baghdir, onlarin disinda karar alamazlar.
Aristoteles, bundan sonra Hippodamos'un yeni buluslara édiil ve-
rilmesi onerisine karsi ¢ikiyor. Aristoteles’in diisiindiigii teknolojik
bulgular degildir; ama bunlarin olabilecegini bilsevdi bile, her hal-
de yine kuskuyla bakardi — 19 ve 20'nci yiizyillar yeni buluslarin
biitiin politeia’y: nasil hzla degistirdigini gdstermistir; onun igin,
boyle seyler, herhangi bir yerlesmis rejim a¢isitndan her zaman
kusku uyandirict niteliktedir. Bu gibi bir konuyu ortaya atmak, po-
litikanin en onemli ve gii¢c sorularindan birini desmek demektir.
Anayasacilik ve gelenege baglihik, kevfi yonetime ve tiranliga karst
bir giivence oldugu siirece bunlara saygi gosterilmesi gerekir; Yu-
nanlilarin siyasal belleginin de bu tutucu tavrin ¢ok genellesmesi-
ne yardimi dokunmustur. Aristoteles gecmiste birtakim diizelrme-
ler yapildigint ve herhangi bir zamanda yeni diizeltmeler gereke-
bilecegini kabul etmektedir; fakat asirt dikkat gosterilmesini ve
cekingen davranilmaswu salik verir.

Devlet i¢cin yararh bir sey bulanlara 6diil verilmesi hakkinda-
ki Onerisine gelince: Boyle bir yasa géze ve ‘kulaga hos geliyor,
ama ¢ok sakincalidir. Bu, perde arkasinda dalaverelere yol acga-
cak, bazi1 durumlarda da anayasal yasayisi altiist edecektir. Boyle

51



POLITIKA

olunca, onu bir baska ve daha genis sorudan ayiramayiz: Sehirler
icin, daha iyi bir yol bulununca, geleneksel ve atalardan kalma
yasa ve goreneklerini degistirmeleri iyi bir sey midir, kotii bir
sey midir? Bu sorunun cevabi, biitiin boyle degisikliklerin kotii
olacag: ise, Hippodamos’un onerileri kolay kolay onaylanamaz. In-
sanlar, bu gibi 6neriler kamu yararinadir diye, pekald toplumu
ve yasalarm yikacak oOnerilerde bulunabilirler.

Bu soruna dokunmusken, hele degisimden yana bir tutum da
savunulabilecegine gore, biraz daha ayrintilarina gitmemiz gere-
kebilir. Baska boliimlere bakarsak degisimin faydalt oldugunu ke-
sinlikle soyleyebiliriz — tipta belli birtakim eski yontemlerden ca-
yilmasi, beden egitiminde ve genel olarak biitiin sanat ve meslek-
lerin ustalik ve yontemlerindeki gelismeler. Siyaseti de bunlardan
biri saydigimiza gore, orada da bazi diizelmeler bulacagimizi uma-
biliriz. Gergekten, olgulara bakar ve eski yasa ve goreneklerin ne
denli uygarliktan uzak, ne kaba-saba oldugunu gozlemlersek, bazi
gelismeler olmustur. Yunanlilar eskiden silahli gezer, gelinlerini
birbirlerinden satin alirlardi; bir zamanlar, hi¢c kuskusuz alisilmis
oldugu halde, bugiin bizi yalnizca giiliimseten, 6teki uygulamalar-
dan kalmis izler hila var; ornegin, Kyme'de adam 6ldiirme su-
cuna iliskin bir yasaya gore, davaci kendi akrabalarindan yeter
sayida tamik gosterebilirse, samgin suclulugu kabul edilir. Elbette,
genel olarak, amaclanan yalnizca geleneksel olan degil, iyi olan-
dir. Topraktan-dogan ya da biiyiik bir afetten kurtulan ilk atala-
rimizin diisiincelerine baglh kalmak sersemlik olurdu; her halde
onlarin bugiinkii olagan, pek zeki olmayan insanlaniyle bir dii-
zeyde olduklarii varsayabiliriz; zeka yoksunlugunun topraktan-do-
ganlarin Ozelliklerinden biri oldugu da séylenir. Biz daha ileri gi-
dip diyebiliriz ki, yazili hale gelmis gorenek ve yasalarin bile, en
iyisi degismez sayilmamalaridir. Oteki bilimlerle benzetme yapar-
sak, devletin biitiin 6rgiitlerini son ayrintisina kadar yaziya dok-
menin olanaksizhifim soylemek zorunda kaliriz, besbelli. Yalniz
genel ilke yazilmalidir, segilecek belirli adim 6zel duruma bagh-
dir. Biitiin bu diisiincelerden anlasiliyor ki, degisiklik yapilmasi-
m gerektiren durumlar ve degismeleri gereken yasalar vardir. Fa-
kat soruna bir baska agidan bakinca, en biiyiik bir dikkat gos-
terilmesi gerektigini soylemeliyiz. Belirli bir ornekte, kiiciik bir
diizeltmenin yararmi yasada kolayca degisiklikler yapmaya als-
manin tehlikesiyle tartmamiz gerekebilir; boyle bir ornekte, yasa
koyucularin ve yoneticilerin birka¢ yanhisim1 hosgérmemiz daha
dogru olur. Bir yurttasin, yasada degisiklik yapilmasindan sagla-
yacag fayda, yetkeye karsi gelmeye alismasindan dopacak zarara
degmez. Sonra, sznat ve mesleklerle benzetme yapmak da yan-
listir; bir meslek yontemini degistirmekle bir yasayr degistirmek

52



KITAP II - BOLUM 9

arasinda fark vardir. Gelistirilmis bir yontemi benimsemek her ba-
kimdan faydahdir; oysa yasanin kendisine boyun egilmesini sag-
lamak i¢in gérenegin giiciinden baska bir giicii yoktur, bunun et-
kinlesmesi ise uzun bir zaman ister. Dolayisiyle, yerlesmis yasa-
lardan yeni yasalara kolayca gecilmesi, yasamn giiciinii zayiflat-
mas1 demektir. Sonra, yasalarda degisiklik yapilmasina izin veri-
lecekse, hepsinin mi, yoksa yalmzca bazilarnmin m degistirebile-
cegine ve bunun her cesit anayasaya uygulamp uygulanmayacag-
na da karar vermek gerekecektir. Ve degisiklikleri kim onerebile-
cektir? Herkes mi, yoksa yalmzca belli kimseler mi? Bu, c¢ok sey
farkeder. Baska firsatlarda yeniden ele almak iizere simdilik bu
tartismaya son verelim.

Aristoteles, kuramcilarin (vani Platon, Phaleas ve Hippodamos'un)
onerilerini incelemeyi tamamladiktan sonra, simdi de o sitra uygu-
lanan yahut daha eskiden uygulanmis bulunan anayasalara donii-
yor: Lakedaimonia, Girit ve Kartaca anayasalarini, sonunda soyle-
digi gibi, bunlar hakli bir hayranlhik uvandirdiklar: icin se¢mistir.
Sparta yontemlerinde bircok kusurlar buluyor, fakat dérdiincii ki-
tapta, Lakedaimonia anayasasimn ayrt ayrt ilkeleri arasindaki den-
genin, kendi ‘‘sivasal yonetim’” modelini andirdigint belirtiyor.

Aristoteles’in burada anayasalar: degerlendirmek icin kullan-
digr élgiilerle ilgili olarak iki noktaya isaret edilmelidir, ¢iinkii
bunlar, onun genel yaklasinmum nitelendirir: Birincisi, en iyi ya da
ideal anayasa, belirli bir yer ve zamana en iyi uyacak tiirden pekdla
farkly olabilir; ikincisi, bir yurttas. yurttashga ldayik niteliklerini
gelistirecekse, asagilik sayilan islerde ¢alismamalidir. Fakat surasi
da teslim edilir ki, yurttaslar kendilerinin pis islerini yapmayacak-
larsa, o zaman onlarmn bu islerini yapacak bir ast sinif olmalidir
ve bu siuf devletin basina bir beld kaynag kesilecektir. Aristoteles’
in bu konuda soyleyecek daha ¢ok sézii olmamast sasirticidir: Bas-
kict yasalar disinda bir care diisiinemez.

9

Lakedaimonialilarin ve Giritlilerin anayasas1 hakkinda ve genel ola--
rak otekiler hakkinda da sorulmas: gereken iki soru vardir: Bi-
rincisi, mutlak en iyi olciitityle degerlendirilince, bu anayasanin
diizenlemeleri iyi midir, kétii mii? Ikincisi, icinde, istedigimiz anaya-
sanin ilkelerine ve 6ziine uymayan herhangi bir sey var mi? lyi yii-
riitiilen bir sehirde, bir ilk zorunlulugun yurttaslarin biitiin asagilik
islerle ugrasmaktan kurtarilmasi oldugu kabul edilmistir, fakat bw
kosulun nasil yerine getirilecegini séylemek kolay degildir.

53



POLITIKA

Ornegin, Thessalia'da penestes’ler (serfler) sik sik Thessalia’lila-
ra karsi ayaklanmislardi, tipk: heilotes’lerin Spartalilara saldirdik-
lar1 gibi — her zaman, efendilerinin basina gelebilecek bir feldketi
kollarlar. Fakat Giritliler arasinda simdive kadar boyle bir sey olma-
mustir. Belki su nedenle: (Girit'te) komsu sehirler birbirleriyle sa-
vasta olsalar bile, ayaklananlarla hi¢ bir zaman birlesmezler; boyle
yapmak islerine gelmez, cilinkii kendilerinin de aralarinda yasayan
bir ast sinif (koleleri) vardir. Ote yandan, Sparta’nmin komsular,
Argos’lular, Messenia'lilar, Arkadia’lilar hep ona diismandir. Bunun
gibi, Thessalia’lilara karsi, basindan ayaklanmalar cikmistir; ciinkii
komsulariyle, Akhaia’lilarla, Perrhaibia’lilarla ve Magnesia'lilarla sii-
rekli olarak savas durumundaydilar. Baska hi¢ bir beld kaynaf
olmasa bile, zorla boyunduruk altina alinmis bir kitleyle en iyi
bicimde birlikte yasamak ig¢in her zaman uyamk olmak gerekir;
¢ok basibos birakilirlarsa, benliklerini bulur ve efendileriyle esit
hak istemeye baslarlar; yok eger, kendilerine kotii davranilirsa,
kinayici ve ayaklanici olurlar. Onun icin, heilotes’leriyle kendilerini
boyle bir iliski i¢inde bulanlarin, sorunlarina heniiz bir ¢oziim
getirememis olduklarn apaciktir.

Sonra, Sparta kadinlarina taninan basibosluk, hem anayasa-
nin amaglarina erismesine hem de sehrin mutlulugu icin zararl-
dir. Ciinkii, tipki koca ve karidan herbirinin ailenin parcalar1 ol-
masi gibi, bir sehri de sayica asag yukan esit iki parcaya ayrilmis
sayabiliriz — biri erkekler, biri kadinlar. Bu nedenle, kadinlarin
durumunun iyi diizenlenmedigi biitiin anayasalarda, sehrin bir ya-
ris1 i¢cin uygun yasama yapilmamis demektir. Sparta’da olan da,
iste budur. Ciinkii, orada biitiin sehrin saglam karakterli olma-
sini isteyen yasa koyucu, besbelli erkeklerle ilgili olarak birtakim
cabalar gostermistir, fakat kadinlar konusunda basarisiz kalmis ve
savsaklayici olmustur. Ciinkii Sparta’da simrsiz yasar, her tiirlii
basiboslugu siirer ve her liiksii tadarlar. Boyle bir yasayisin ka-
¢milmaz bir sonucu, ozellikle erkeklerin, kadinlarin buyrugu al-
tina girdigi topluluklarda, zengin olmaya biiyilkk onem verilmesi-
dir; erkek homoseksiielliginin (escinselliginin) aciktan agifa onay-
landig1 Keltler ve oteki halklar disinda, biitiin asker ve savasci
topluluklar1 hep bu durumdadir. Gergekten, (mitolojide savas tan-
ris1) Ares ile Aphrodite’yi birlestiren efsanenin Adeta akla yakin
bir temeli vardir: Biitiin askerler, ister erkege ister kadina yonel-
mis olsun, cinsellige giiglii bir diiskiinliik duyarlar. Iste iistiinliik
giinlerinde bir¢ok seyleri kadinlarin yénettigj Sparta’min durumu.
Kadinlarin egemen olmasiyle, egemen olanlara kadinlarin egemen
olmasi arasinda ne fark var? Sonu¢ aymdir. Ciiretlilik giinliik ya-
sayista faydali bir nitelik degildir, yalmz savasta —o da belki—
ige yarar. Fakat bu konuda bile Spartali kadinlarin etkisi zararh

54



KITAP II - BOLUM 9

olmustur. Bu dedigim, Lakonia Thebai’lilerin istilasina ugradig za-
man ortaya c¢ikti: Kadinlar, baska devletlerin kadinlar1 gibi fay-
dali olacaklarina, diismandan fazla karisikliga sebep oldular. En
eski zamanlardan beri kadinlarin denetimsiz kalmasi1 Lakonia top-
lumunun bir 6zelligiydi, buna sasmamak gerekir; Spartali erkekler
Argos’lulara karsi ya da yine Arkadia’lilara ve Messenia'lilara kar-
s1 savasirlarken, askerlik hizmeti nedeniyle, zorunlu olarak top-
raklarindan uzak kaldiklar1 uzun siireler vardi. Rahat bir yasama
doniince, bircok erdemlere yol acan askerlik yasami onlarda so6z
dinleme aliskanlig1 yaratmis oldugu igin, vasa koyucu Lykourgos’a
hemen boyun egdiler. Ama kadinlar boyle yapmadi. Lykourgos’un
kadinlar da diizenlemelerinin altina sokmak istedigi, fakat di-
renisleriyle karsilasinca bundan caydigi séylenir. Oyleyse, olanla--
rin nedenleri iste bunlardir; onun icin, tartismakta oldugumuz ku-
surun nedenleri de, belli ki yine bunlar. Fakat, simdiki arastir--
mamizin amaci neyin dogru neyin yanlis oldugunu ortaya koy-
maktir, yoksa dvgii ya da yergi dagitmak degil. Daha 6nce soy-
lendigi gibi, Sparta’da kadinlarin konumu yanlistir; bu durum,
anayasanin ilkelerini ¢ignemekte ve bugiinkii para diiskiinliigiine
bir hayli katkida bulunmaktadir.

Bundan sonra, Sparta’daki miilkiyet esitsizligi elestirilebilir..
Ciinkii bazi1 Spartalilarin pek ¢ok mali-milkii oldugu halde, 6te--
kilerin gercekten pek az seyi vardir; toprak kiiciik bir sayinin
sahipligi altina girmistir. Bu da, kadinlarin konumu gibi, anaya-
sanin yapilmasindaki yanhsliklardan ileri gelmektedir. Ciinkii yasa
koyuculari, gayet yerinde olarak, o zamanki miilklerin alinip sa-
tilmasini onaylamadigi halde, topraginmi bagislama (hibe) ya da va-
siyet etme yoluyle bir baskasina aktarilabilmesinin yolunu ag¢ik
birakmistir ve bu da elbette ayn1 sonuca varr. Ustelik, biitiin top-
ragin beste ikisi gibi bir bélimiine kadinlar sahiptir; bunun cesit-
li nedenleri vardir, kiz kalitcilar (varisler) ¢oktur ve ceyizler bii-
yiiktiir. Oysa, ¢eyizler yasayla diizenlense daha iyi olurdu: Ya biis-
biitiin kaldirilmali ya da ¢ok kiigiik tutulmaliydi, hig degilse orta
biiyiikliikte olmaliydi. Kiz kahit¢ilara gelince, anayasanin simdiki
bicimine gore, bunlar herhangi bir kimseyle evlendirilebilir. Bir
adam, bu konuyu vasiyetinde belirtmeden oliirse, onun malvarl-
gina yonetici olarak atanan kisi, kizlar1 diledigine verir.

Erkek miilk sahiplerinin sayisindaki bu diisiis yiiziinden, iilke
1.500 siivari ve 50.000 agir (zirhli) piyade ¢ikarmaya yeterli oldugu
halde, tam yurttaslarin sayis1 binin altina diismiistiir. Gegmis bu
diizenlemelerin kotiiliigiinii gostermektedir; Sparta tek bir sava-
sin [Leuktra, 1.0. 371] etkisini bile kaldiramadi, erkek azligindan
¢oktii. Soylendigine gore, ilk krallarinin zamaninda, Spartallar
yurttasliklarini baskalariyle paylasirlarmis (yani, yabancilari da-

55



POLITIKA

-yurttashga alirlarmis); bundan dolayi, uzun siiren savaslara kar-
sin, o zaman adam kithg ¢ekmemisler. Yine denir ki, bir ara Sparta
yurttaslarinin (Spartiatai) sayisi on bini buluyormus. Bu soézler
ister dogru olsun, ister yanhs, bir devlette erkek yurttaslarin sa-
yisim korumak, miilkiyet tutarlarini diizlemekten (esitlestirmek-
ten) ¢ok daha iyidir. Fakat, ayn1 zamanda, Sparta’da ¢ocuk yap-
may1 tesvik eden bir yasa da vardir ve bu yasa, miilkiyet sahip-
liginde uygun bir dengeyi korumak i¢in uygulanacak bdéyle her-
hangi bir yontemi etkisiz birakir. Ciinkii, Sparta yurttaslarimn ola-
bildigi kalabahk olmalarini isteyen yasa koyucu, yurttaslar1 ¢ok
cocuk yapmaya tesvik etmektedir. Ornegin, ii¢ ogul babasi olan-
lar1 askerlik hizmetinden ve dért ogul babasi olanlar1 da her tiir-
It hizmetten bagisik tutan bir yasa vardir. Fakat ¢ok erkek ¢ocuk
dogar, toprak da ona gore dagitilirsa bircoklarinin ister istemez
yoksullasacaklar1 apagik ortadadir.

Lakedaimonia anayasasinin bir baska kusuru da, ephor’luk go-
revinde goze carpmaktadir. Ephor’luk, birgok 6nemli isleri bagim-
siz olarak denetler. Ephor’lugun bes iiyesi de biitiin halk arasin-
dan seciliyor ve bunun sonucunda, ¢ogucasi hi¢ de varlikli olma-
yan, yoksulluklar1 dolayisiyle riigvet almaya yatkin adamlar bu
gorevi ellerine gegiriyorlar*. Sirf ephor’larin erkinin asin ve dik-
tatorce olmasi yiiziinden, Sparta krallar1 bile kendilerine yaltak-
lanmak zorunda kalmislardir. Bu durum anayasay: daha da boz-
maktadir; aristokrasi sayilan yonetim bigimi gitgide demokrasiye
benzemistir. Kendi iginde ephor’luk kotii bir sey degildir; ana-
yasanin biitiinliigiinii saglar; halk da, kendisine bir erk gorevinden
pay verdigi i¢in onu sever. Dolayisiyle, ister yasa koyucu Lykour-
gos'un bulusu olsun, ister iyi bahtlihk sonucu, kosullara pek gii-
zel uymaktadir**. Ephor’larin biitiin yurttaslardan segilmesi zorun-
lu olmaya zorunludur, ama simdiki secme yontemi bana ¢ocukca
goriintiyor. Ephor’larin yarg: vetkileri de vardir ve 6nemli dava-
lara bakarlar; fakat bu gorevi herhangi bir kimse elde edebile-
cegine gore, diledikleri gibi hiikiim vermeye degil, ancak yazili
kural ve buyruklara gore karar almaya yetkili kilinsaydilar daha

* Bunun ge¢miste bircok ornekleri goriilmiistiir; giiniimiizde de Andros olayinda bir-
takim ephor’lar Oyle ¢ok riisvet yemislerdir ki, sehirleri biisbiitiin batmadiysa, bu
-onlarin sayesinde olmamistir (yani, devleti yikmak igin onlar ellerinden geleni yap-
muslardir).

** Sorun sudur ki, bir anayasanin siirekli olabilmesi igin toplulugun biitiin kesimle-
rince kabul edilmesi ve devaminin istenmesi gerekir. Sparta’da krallar, anayasa igin
bu duyguya sahiptirler, ciinkii anayasa, kendilerine sayg: gosterilmesini saglar ve fay-
dali olur; en iyi kimseler bu duyguya sahiptirler, ¢iinkii yashlar kuruluna (gerousia)
tye olma hakki, “en iyi” olmalarinin &diilii olarak onlara taminmistir; halk da bu
duyguya sahiptir, giinkii ephor’lar, onlarin aralarindan secilir.

56



KITAP 1I - BOLUM 9

iyi olurdu. Ephor’larin yasama bi¢imi de anayasamin amaclarina
uymamaktadir. Cok rahat bir yasam siiriiyorlar; oysa geri kalan
halk son derece sert bir disipline uymak zorunda — gergekten bu
disiplin kurallar1 o kadar sert ki, ayak uyduramadiklar i¢in giz-
lice yasay1 gigneyerek duyumsal agliklarim doyurmaya calisiycrlar.

Bundan sonraki parcada, baslica devlet gorevlilerinden ve kurul-
larindan kendileri ve davramslart hakkinda hesap sorulmasi yon-
temine dokunuluyor. Aristoteles’in siyasal tutkular: olanlardan onay-
lamayarak (hosnutsuzlukla) soz edisi ilgingtir.

Yashlar kurulunun, gerousia’min kullandigi yetke konusunda
da, kars: cikilacak noktalar vardir. Sanilabilir ki, bu kurulun iiye-
leri biitiin erkekce erdemlerde iyi yetistirilmis kimselerden olus-
tugu icin, devlet agisindan yararhdir. Fakat iiyelik oliinceye kadar
siirmektedir, oysa kala da viicut kadar yaslanir, onun igin 6nemli
konular1 karara baglama yetkilerinin devam etmesi kuskuya ¢ok
aciktir. Bir de, yasa koyucunun bile bunlarin iyi kimseler olduk-
larina giivenmedigi bir bicimde yetistirildiklerini goriince, durumun
tehlikeli oldugunu soyleyebiliriz. Bu kurul tiyelerinin, kamu isleri-
nin yiiriitiilmesinde riisvet ve kayiricihiga goz vumduklarini herkes
biliyor. Bu nedenle, eylemlerinin, simdi oldugu gibi, her tiirlii de-
netlemeden uzak tutulmamasi ‘daha iyi olurdu. Ephor’lar kuru-
lunun biitiin devletteki yetke sahiplerini denetleyecegi diisiiniilebi-
lir; fakat bu ephor’lugun eline ¢ok fazla yetki vermektir ve bizim
bir yetke sahibinin eylemlerinin hesabimi vermekten sorumlu ol-
mast derken, anladigimiz hi¢ de bu degildir. Gerousia segimlerine
gelince, bu segimlerde aday gosterme yontemi sersemcedir; iiye
olma serefine layik goriilen bir adamin, iiyelik serefini kendisi di-
lenmek durumunda birakilmasiy yanlistir. Bir devlet gorevi igin
uygun olan kimse, istese de istemese de, o gorev ona kabul etti-
rilmelidir. Fakat Sparta’da yasa koyucu, anavasa yapmaktaki bii-
tiin yaklasimi agisindan tipik bir bi¢imde, yurttaslarin tutkulu ol-
malarin1 saglamakla ise baslamakta ve sonra, onlarin tutkularini
gerousia’ya iiye segtirmenin bir araci olarak kullanmaktadir; ¢iin-
kii tutkulu olmayan bir kimse, kendisinin segilmesini istemek igin
ortaya ¢ikmaz. Oysa, gercek sudur ki, insanlarin tutkulan, yiik-
selmek ve para yapmak emelleri, dnceden hesapli adaletsizliklerin
en etkin nedenleri arasindadur.

En eski zamanlardan 1.0. 219 yilina kadar, Sparta’da daima bir-
likte hiikiim siiren kalitsal iki kral vardi. Erkeklerin yemeklerini
evde degil de, ortak bir sofrada yemeleri ordu yasayisimn bir 6zel-
ligidir; bu Sparta’da her zaman zorunlu kilinnustir.

57



POLITIKA

Sparta kralligina gelince, sehirlerin krallar1 olursa mi daha
iyidir, olmazsa m1? — $imdi onu séylemiyoruz, ama bugiinkii Spar-
tamin krallann gibi olacaksa, hi¢c olmamasi daha iyidir diyecegiz.
Bizce, her ornekte kral kendi kisisel yasami goz Oniinde tutula-
rak secilmeli. Oysa, Spartali yasa koyucunun kendisinin bile bi-
rinci sinif nitelikte iyi insanlar cikabilecegine inanmadig: bellidir.
Acikca, krallarin o olgiiye erisecegine giivenmemektedir. Bu du-
rum, Spartalilarin nigin krallarini 6nemli gorevlere yollarken yan-
larina kisisel diismanlarimi kattiklarimi ve nigin iki kral arasindaki
anlagsmazhig: saghikh bir belirti saydiklarimi agiklar. Lakedaimonia-
hlarin “phiditia” dedikleri ortak sofra sistemini ilk ¢ikaramin yap-
tig1 diizenlemeler de sakincahdir. Ortak yemekler, Girit'teki gibi,
devlet hesabina hazirlanmaliydi. Sparta’da ise herkesten para top-
lanmaktadir; bazilarn ¢ok yoksul olduklari ve bu agir gideri kar-
silamaya giicleri yetmedigi i¢in, alinan sonu¢ yasamacimn istedi-
ginin karsitidir. Ciinkii ortak yemegin demokratik bir kurum ol-
mas1 diisiiniilmiistiir, fakat Sparta’da uygulanan kurallarla bu de-
mokratikten baska her sey olmaktadir. Giicii yetmeyenlerin ortak
sofraya katilmalari kolay degildir, 6te yandan yurttashg belirle-
menin geleneksel yolu da budur — yemek parasimi veremeyen, di-
sarida birakilir.

Bazilari, deniz komutanlar1 (amiraller) hakkindaki yasaya da
karsi cikmuslardir. Bu elestiriler pek hakhdir, ¢iinkii s6z konusu
diizenleme bir¢ok ciddi c¢atismanmin kaynagi olmustur. Ciinkii, si-
lahli kuvvetlerin degismez komutanlari olan krallarin iistiinden
asarak, hemen neredeyse ayr1 bir krallik gibi bir deniz komutan- -
I1ig1 kurulmugtu. Sparta diizeninin, kurucusunun  ilkelerini gercek-
lestirmekten uzak kaldiga bir baska nokta da, Platon’un Yasalar’
inda elestirilir: Toplumlarinin biitiin kurulusu, erdemden yalniz
bir boliimiinii, askerlikte ustaligi saglamaya yoOnelmistir; ciinkii,
erkin elde edilmesinde bunun degerli oldugu diisiiniilmektedir. Bu
nedenle, Spartalilar savas boyunca gelismisler, fakat [zaferden son-
ra] bir istiinliige eristikleri anda gerilemeye baslamislardir; ¢iinkii
barista olmanin ne demeye geldigini anlamiyor ve savas egitimin-
den baska bir egitim tiirii bilmiyorlardi. Bir baska ve esit olcii-
de 6nemli yanhslar1 da sudur: Insanlarin erismeye calistiklar1 her
seye kotiiliikkten ¢ok, erdemle vanlabilecegine hakhi olarak inan-
makla birlikte; erismeye calistiklari seylerin, yanlis olarak, erdem-
den daha iistiin oldugunu samyorlar. Kamu maliyesi de, Sparta-
hlarin kotii yonettikleri bir baska seydir. Biiyiik savaslara giris-
mek zorunda kalirlar, fakat hazinede hi¢ bir zaman para yoktur.
Vergi 6demekte de pek savsaklayicidirlar; topragin biiyiik cogun-
lugu Spartali yurttaslarin kendi miilkiyeti altinda oldugu icin, bir-
birlerinin hazineye yaptiklar katkilar1 ¢ok siki arastirmazlar. Boy-

58



KITAP II - BOLUM 10

likle, Lykourgos'un tasarladigin mutlu kosullarin tam karsiti bir-
durum meydana gelmistir: Sonug¢ olarak dyle bir sehir yaratilms--
tir ki, parasi1 yoktur, ama kendilerine para yapmaya can atan in-
sanlarla doludur.

Iste, Lakedaimonia anayasasinin baslica kusurlar1 bunlar; bu
konu hakkinda bu kadar1 yetsin.

Miilkiyet diizeni, kalitim, kiz kalitcilar, erk ve kadinlarin etkisi —
Aristoteles, biitiin bu bakimlardan Sparta’da kisur bulmustur; fa-
kat kendi goriis agisindan Girit'in durumu daha kotii olmakla bir-
likte, Girit'i incelerken bunlara dokunmaz. Kafasinda, yasanin ¢ok-
tan, erkek miilkiyet sahibinin elini kuvvetlendirdigi Atina ile kar-
sithgr vardir. Girit'te bircok sehirler bulunmakla birlikte, ortak bir
anayasa kaliplar: oldugu anlasiliyor.

10

Girit'te goriilen anayasa tiirii, Lakedaimonia’ninkine ¢ok benzer;
bazi noktalarda, hi¢ kuskusuz, ondan daha kotii degildir, fakat
genel olarak daha eksiktir. Girit anayasasinin Lakedaimonialilarca
genis Olciidde Ornek alindigi sdylenir, bu dogru goriiliiyor (Genel-
likle, daha sonraki anayasa bicimleri eskilerden daha tam gelisti-
rilmis olur). Denildigine gore, Lykourgos, kral Kharillos'un vasili-
gini biraktiktan sonra yurt disina gitmis ve o keresinde zamaninin
¢ogunu Girit'i gezmekle gecirmis. Girit'i se¢mesinin nedeni, iki
halkin yakin olmasidir, ¢iinkii Lyktos’lular, Lakonia’dan gitme ko-
lonicilerdir; oraya gittikleri zaman yerlilerin altinda yasadig1 ana-
yasayl benimsemisler ve hild korumaktadirlar. Bugiin bile sehir-
leri gevreleyen kirsal alanlarda yasayanlar, bu yasalan ilk koyamn
Minos'un kendisi olduguna inanarak, onlar1 hi¢ degistirmeden uy-
gularlar. Girit adasi, hem ¢ok iyi bir yere konulmus hem de Hellen
diinyasina egemen olmak icin dogadan elverisli bir durumda go-
riinmektedir. Denizimizin karsisinda boylu boyunca uzamr, ¢epe-
¢evre kiyilarinda ¢ogucas1 Yunanhlar yasar. Bir ucu Peloponnesos’
tan uzak olmadig gibi, Asya'yva bakan ucunda da hemen Triopion
ve Rodos vardir. Bu, Minos'un bir deniz imparatorlugu kurma-
sin1 olanaklh kilmistir; adalarin bazilarim egemenligi altina almus,
bazilarina go¢menler (koloniciler) gondermistir; sonunda Sicilya’
ya bile saldirmistir — 6liimii orada, Kamikos yakinlarinda olmus-
tur.

Girit anayasasinin Lakonia’ninkine benzeyen bazi yanlar1 soy-
le: Girit'in serfleri (perioikoi denilen toprak koleleri) Lakedaimonia’
nin heilotes'lerine karsiliktir. Her ikisinde de ortak sofrada yemek.

59



POLITIKA

diizeni vardir — eskiden Spartalilar buna simdiki gibi “phiditia”
demezlerdi, Giritlilerle aym ad1 kullamirlardi: “Andria”. Bu, ortak
yemegin Girit kokenli oldugunu gosterir. Siyasal orgiitlenme de
oyledir; Giritlilerin “kosmos” denilen devlet gorevlileri, erkleri ba-
kimindan Sparta ephor’lariyle aymdir; fakat ephor’larin bes tane
olmasina karsilik, kosmioi on tanedir. Girit'te Kurul diye bir top-
lulugu olusturan yashilarin, isleri ve sayilan her iki iilkede aym-
dir. Krallik eskiden Girit'te de vardi, fakat sonradan kaldirdilar;
bugiin savasta onderligi kosmoi yapiyor. Biitiin halk, yurttaslar
meclisine iiyedir; fakat bu meclisin, yaslilar ve koswmoi tarafindan
alinan kararlar1 onaylamanin disinda bir yetkisi yoktur. Ortak ye-
mek, Giritliler arasinda Lakonia’dakinden ¢ok daha iyi diizenlen-
mistir. Sparta’da herkes adam basina belirtilen belli bir paray:
o6der; bunu vermeyen, daha 6nce soyledigimiz gibi, yurttaslik hak-
larinm yitirir. Girit'te ise bu vemekler daha ortakca bir temele otur-
tulmustur: Biitiin devlet gelirlerinden, yani kamu topraklarindan
elde edilen, hayvan ya da tahil, tarimsal iiriinlerle serflerin ode-
dikleri vergilerden, bir bolim tanrilar ve kamu hizmetleri icin bir
yana ayrilir, bir baska boliim de ortak yemekler icin. Boylelikle,
erkek, kadin ve cocuk, herkes kamu kesesinden beslenir. Giritli
yasa koyucu yemekte azla vetinmeyi yararli saymis ve ortak sof-
ralarda ekonomi saglamak icin bir¢cok vollar distinmistiir; erkek-
leri ve kadinlan birbirlerinden uzak tutarak ve erkekler arasinda
cinsel iliskileri getirerek, dogum oramm azaltmak icin de &yle yap-
mustir [bir¢ok yollar diisiinmiustiir]: Bunu akillica bir sey olup
olmadigin1 bir baska yerde tartisacagiz. Fakat, sonu¢ olarak or-
tak sofra diizenlemelerinin Giritliler arasinda Lakonialilardan daha
iyi diizenlendigi agiktir.

Ote yandan, Girit'teki kosmoi, ephor’lardan daha zararhh bir
bicimde isler; ephor’lugun baslica kusuru, bilesiminde ayrim (si-
nif ayrimi) gozetilmemesi bunlarda da vardir; fakat ephor’lugun
bashica iyi yani, anayasanin durulmasina (istikrarina) katkis1 ol-
masi, bunlarda yoktur. Ciinkii Sparta’da, ephor’lar herkesin ara-
sindan secildigi i¢in, halkin en giiglii gérevde bir pay1 vardir, bu
nedenle de anayasay:1 oldugu gibi koruma egilimindedir. Fakat Gi-
rit'te kosmoi’yu herkesten degil, yalmz belli ailelerden secerler*.
Halkin kosmos’luk gérevinde bir payr olmamasindan hosnutsuzluk
gostermemesine bakarak, bunu saglam bir anayasanin varligina ka-

* Yashlar Kurulu iiyeleri de, kosmos’luk makaminda bulunmus kimselerin arasindan
secilir. Bu kurul hakkinda da, Sparta vashilan istiine yaptigimiz elestiriler yapilabilir:
Dis bir denetim altinda bulunmamalart ve gorev siirelerinin 6miir boyu olmasi, ku-
rumun faydasimi asan ayricaliklardir; kararlarimi dogruca kurallara gore degil de,
-kendi diledikleri gibi alabilmeleriyse tehlikelidir.

60



KITAP II - BOLUM 10

mt saymamalidir. Ciinkii kosmos’luktan, ephor’luktan oldugu gibi
bir kazang¢ saglanmaz ve Girit bir ada oldugu igin, yabanci altin-
laniyle yiyicilige kapilma tehlikesinden daha uzaktir.

Go6z doyurucu olmayan gorevlilerin islerine son vermenin anayasal
bir yolu bulunmad:fi anlasiliyor — megerki kendiliklerinden ay-
risinlar.

Bu kurumun kusurlarim diizeltmek icin bas‘vurulan yontem-
ler, yabanci, keyfi ve anayasaya aykir niteliktedir. Kosmoi'nun ya
kendi aralarinda bazilarinin katilmasiyle ya da biisbiitiin disarida-
ki kimselerce diizenlenen bir fesat (komplo) sonucunda isbasindan
uzaklastirtimalar: stk stk olmaktadir. Gergekte, kosmoi'nun goérev
basindayken istifa etmeleri olanag: vardir; fakat gorev siiresi gibi
bir konunun yasayla diizenlenmesi ve bireylerin kisisel kararlari-
na birakilmamas: daha dogru olur; yazili kural dalgalanma egi-
limi gostermez. Fakat en kétiisii, hi¢ kosmoi olmamasidir ki, bu
da yasanin sonuglarindan (adaletten) kacmak isteyen giiglii kisile-
rin sik stk sagladiklar1 bir durumdur. Biitiin bunlar, Girit'te belli
birtakim anayasal diizenlemeler olmakla birlikte, gercekten anaya-
sa adina layik bir anayasa bulunmadigim oldukc¢a aciklikla gos-
teriyor; olan bir dynasteia’dir (hanedan yénetimi), yani siddete
dayanan bir diizen. Giglii kisiler, arkadaslarindan ve halktan ce-
teler kurmay: aligkanltk edinmislerdir, kendi aralarindaki kavga-
larda bunlart kullamir ve boylelikle, her tiirlii hiikiimetin etkisiz
birakilmasina yol agarlar. Bunun hi¢ kuskusuz, devletin yok edil-
mesinden ve bizim “siyasal birlik” dedigimiz seyin parcalanmasin-
dan asag kalir yeri yoktur. Devlete saldirmak isteyenler, aym za-
manda erki elinde tutanlar oldu mu, bu gergekten tehlikeli bir
durumdur, Neyse ki, yukarda belirttigimiz gibi, cografyas1 Girit’i
koruyor; uzakligi, Sparta’da yabancilarin simr dist edilmesi ka-
dar etkinlikle yabancilar1 disarida tutuyor. Lakedaimonia heilotes’
lerinin sik sik ayaklanmalarina karsihik, Giritli serflerin uslu uslu
yerinde oturmalart da yine bu nedenledir. Giritliler denizasir1 her-
hangi bir somiirge kurmazlar. Anayasal durumlarinin zayiflig1, boy-
lece gizli kaliyor. Fakat son zamanlarda oldugu gibi, bir dis savas
adaya erisince bu zayiflik ortaya ¢ikmaktadir. Girit anayasasi iis-
tiine de bu kadar.

Burada incelenen Yunan-distndan tek devletin, Kartaca’nin anaya-
sast iistiine pek az ayrinti verilmekte, onlar da karanhik kalmak-
tadir. Aristoteles bu anayasay: Sparta'mmnkiyle karsilastirir ve onun
icin —krallar, yaslhilar, generaller gibi— Yunan deyimleri kullana-
rak anlatabilecegini diigiiniir. Romalilar, en viiksek Kartaca yéne-

61



POLITIKA

ticilerini, (sufetes diye Latincelestirerek) yerli adlariyle annuslardur.
Aristoteles, (W. E. Heitland'in dedigi gibi) “Kartaca siyasetinde te-
mel giiciin, baska her seyden once para oldugu”nu pek iyi bilmek-
tedir; bu, onun goziinde aristokratik ilkenin gerektirdigi iistiinliik
ve yetenek élciilerinden ciddi bir sapma meydana getirir. Kartaca
yonetimi biciminin lehinde soylenebilecek olan, genellikle kabul
edilebilir sayilmas: ve islemeye devam etmesidir.

11

Kartacahlar da siyasal islerini yonetmek bakimindan g¢ok basarili
sayilmislardir — cogu devletlerden daha basarili. Baz1 noktalarda
Lakedaimonialilara yakindan benzerler; zaten bu ii¢ anayasa, Gi-
rit, Lakedaimonia ve Kartaca ansyasalari, birbirlerine birtakim
benzerlikler ve geri kalanlarindan bir¢ok ayriliklar gésterir. Kar-
taca kurumlarinin bir¢cogu iyidir; halkin kendisine ayrilan konum-
dan hosnut olmasi, ciddi bir i¢ catisma olmamasi ya da hemen hig
olmamasi ve bir diktatoriin baslarina efendi kesilmemesi, bir ana-
vasanin iyi kurulmus oldugunun bir belirtisidir. .

Derneklerinin ortak sofralar1 Sparta'min phiditia’s1 gibidir; yiiz -
dort kisilik kurullari ephor’luga karsiliktir, ama ondan daha iyi-
dir; tiyeleri ephor’lar gibi hi¢ bir ayrnim gézetmeden herkesin ara-
sindan degil, en iyi kimselerden (yukar1 simiftan) se¢ilir. Krallan
ve yaslilari, Sparta krallarina ve gerousia’sina karsiliktir; ne ¢ok
genis ve ¢cok dar bir temele gore segilirler; krallarn yalmz bir tek
aileden gelmez, ama rasgele her aileden de gelmez. Se¢im, yastan
¢ok degere dayanir. Bu dnemlidir; asagi diizeyden kisilerin 6nem-
li agirhgr olan islere bakacak yerlere atanmalari, Lakedaimonia
devletinde oldugunu goérdiigiimiiz iizere, bir siirii zarara vyol aca-
bilir. Kartaca devleti, ger¢ekten, yetkin bir kaliptan ayrildig1 nok-
talar dolayisiyle bigcimsel acidan elestirilebilir; fakat o bakimdan
(Kartaca’ya karsi) soylenebilecek sevlerin cofu, burada andigimiz
devletlerin her iiciine de yoneltilebilir. Bir aristokrasi kalibmna ya
da benim “siyasal yonetim” dedigim kaliba oranla, baz1 6zellikler
oligarsiye saptiklari, bazi 6zellikler de demokrasiye saptiklar1 icin
kars: ¢ikilacak nitelik tasirlar. Bu ikinciye (demokratik sapmaya)
bir 6érnek su olgudur: Kartaca’da krallarla yaslhilar belli birtakim
sorunlarin halka sunulmas: icin anlastiklari zaman béyle yapilir,
fakat anlasmadiklari zaman da vine béyle yapilir! Ustelik, kral-
larla yashlarin iistiinde anlastiklar1 bir sorun halka sunulunca, val-
nizca yiiksek kurullarin sorun hakkindaki kararlarini dinlemekte
kalmazlar. Bagimsiz varg:r vermek haklar1 da vardir; kendilerine
sunulan 6nerilere kars: cikmak ve karsit konusmalar yapmak ola-
nag1 herkese aciktir. Bu hak, Steki iki anayasada yoktur. Sonra,

62



KITAP I1I - BOLUM 11

oligarsik ozellikler gelir: Bir¢ok onemli konulari denetimleri al-
tinda tutan Besler Kurulu, yalmz kendi aralarindaki bosluklar:
kendileri doldurmaya (co-optation’a) degil, en yiiksek anayasal or-
gan olan Yiizler'i atamaya da yetkilidir. Ayrica, geri kalanlardan
daha uzun bir gorev siireleri vardir; daha kurul iiyesi olmadan
yetkelerini kullanmaya baslarlar ve iiyelikleri sona erdikten son-
ra da boyle yapmaya devam ederler. Ote yandan, iicret almamala-
rini, kur’ayla secilmemelerini ve daha boyle bir iki ozelligi aris-
tokratik nitelikte saymamamiz gerekir; ornegin, biitiin davalar1 bu
kurullar karara baglamaktadir, Sparta’da oldugu gibi, bazilarim
bir grup kisi, 6tekilerini bir baska grup kisi degil.

Kartaca anayasasinin, aristokratik olmaktan oligarsik olmaya
dogru en goze batan kayisi, Kartacalilarin genel zihniyetine pek
uygun diisen bir noktadir: Yoneticilerinin yalmzca en iyi degil,
fakat aym zamanda en zengin kimselerden secilmesi gerektigine
inanirlar. Bol bulama¢ yasamayan bir adamin iyi bir yonetici ola-
mayacagini ve Oyle olabilmek i¢in yeterince bos zaman bulamaya-
cagin ileri siirerler. Zenginlife gore secmenin oligarsik, liyakate
gore se¢menin aristokratik oldugu kabul edilirse, 0 zaman bu
iiglincii bir ilke sayilmalidir — Kartacalilara anayasal olarak zor-
lanan bir dl¢ii. Clinkii segim yaparken, ozellikle en yiiksek gorev-
lileri, krallar1 ve generalleri secerlerken ikisini birden, yani hem
liyakati, hem serveti gtz oniinde tutarlar. Fakat aristokrasiden
yapilan bu sapma, Kartacali yasa koyucunun bir yanlisindan bas-
ka bir sey diye goriilemez. Ciinkii, en iyi kimselerin en basindan
bos zamanlar1 olmasimi ve yalmz gorevdeyken degil, 6zel yurttas
olduklar1 zaman da gerek davramslarinda gerekse ugrasilarinda
uygunluk olgiilerinden herhangi bir bigimde ayrilmamalarimi sag-
lamak son derece onemlidir Devlet gorevlerinin yerine getirilmesi
amaciyle bos zaman bulmak i¢in her ne kadar servete bakmamiz
gerekirse de, Kartaca'da krallik ve generallik i¢cin yapildiga gibi,
en yiiksek gorevlerin kendilerinin para ile satilmasi pek kotii bir
seydir. Bu uygulamanin yasal oldugu ve goreneklestigi bir yerde,
servet liyakatten daha agir basar ve biitiin ulus para duskiinii olur.
En yiiksek yetkeyi ellerinde tutanlar, en ¢ok neve deger verirlerse,
o sey kagimilmaz bir bi¢imde geri kalanlarin da amaci haline ge-
lir — bunlann goriisleri, yalmzca bastakileri izlemektedir. Liya-
katin en ¢ok deger verilen sey olmadig1 bir yerde, saglam bir aris-
tokratik anayasa olanaksizdir. Makam elde etmek icin biiyiik para
harcayan kimselerin bir karsilik bekleyecekleri hic de akla aykir
degil. Yoksul, ama diiriist bir adam bile kazan¢ elde etmek iste-
yecegine gore, pek o kadar diiriist olmayan, iistelik elini cebine
atmis bulunan bir kimsenin de kazang elde etmek istemeyecegi
umulmaz. Onun i¢indir ki, bir goreve o gdrevin islerini en iyi

63



POLITIKA

yerine getirebilecek olanlarin atanmalar1 gerekir. Yasa koyucu bii-
tiin diiriist insanlan servet sahibi etmek diisiincesinden caymis ol-
sa bile, hi¢ degilse gorev basindakilere bos zaman saglamaldir.

Kartacalilarin pek begenmelerine karsin, ¢ogu insanlara sakin-
cali goriinecek bir baska ozellik de gorev coklugudur, aym adamin
birden ¢ok makamu elinde tutmasi. Elbette, bir isi bir kisi ya-
parsa en iyisi olur. Yasa koyucunun bunu saglamasi ve aym bir
adamin hem profesyonel bir miizik¢i hem de ayakkabic1 olmasi-
n1 istememesi gerekir. Hiikiimet islerinde de oyledir: Sehir buna
elverisli olacak kadar kiiciik degilse, gorevleri ayr1 ayr1 kimsele-
rin paylasmalar1, daha demokratik olacag gibi devlet adamligina
da daha ¢ok yakisir. Ciinkii, 6nce de soylemis oldugumuz iizere,
bu yoldan isler daha genis bir tabana yayilir ve bireysel her ddev
daha etken ve daha uygun olarak yerine getirilir. Bunun dogru-
lugu icin ordu ve donanmayi drnek gosterebiliriz; ¢iinkii her iki-
sinde de komut vermek ve komuta altina almak biitiin herkesi
kapsamaktadir.

Elbette, Kartaca’'da en zengin insanlar biitiin makamlar: ellerinde
tuttuklar: siirece, buna olanak yoktur. Oyleyse, Kartacalilar var-
hiklarint nasil siirdiirebiliyorlar? Bunun cevab: sudur: Genel ya-
sama diizeyi yiiksek tutulursa onlarin yaptiklar: gibi yapilabilir.

Fakat anayasalar: oligarsi oldugu halde, diipediiz zengin olma-
lar1 sayesinde bunun (kotii) sonuglarindan kurtuluyorlar. Zaman
zaman halkin bir kesimini disaridaki sehirlere (kolonilerine) gon-
deriyorlar. Bu yolla, sikint1 ¢ikmasimi onliiyor, toplumlarm istik-
rarli ve siirekli kiliyorlar. Fakat bu bir siyasetin sonucu degil,
bir baht isidir; oysa, biitiin hosnutsuzluklarin 6niinii almak, yasa-
macinin giittligii siyaset olmahdir. Simdiki haliyle, (Kartaca’da)
ciddi bir ayaklanma patlak verse ve uyruk halk kitlesi baskaldirsa,
yasalarda barns: geri getirecek bir yol yok.

Iste, hepsini de hakli bir saygidegerlik iddiasi olan, Lakedai-
monia, Girit ve Kartaca anayasalar: iistiine benim soyleyeceklerim
bu kadar.

Yasa koyucular, szellikle de Atinali Solon iistiine rasgele bazt goz-
lemler ve Solon'un yapitimin ¢ok farkl iki degerlendirilisi.

12

Siyasal anayasalar iistiine goriislerini belirtenler iki sinifa ayri-
lirlar. Birinci siif, yani kamu yasaminda yer almamis, biitiin

64



KITAP 1I - BOLUM 12

Omiirlerini 6zel yurttas olarak gecirmis kimseler hakkinda, bura-
daki amacimiza iliskin oldugu élgiide bazi seyler soylemis bulu-
nuyoruz. Ikinci smiftakiler ise, kendileri siyasette deney kazandik-
tan sonra, ya kendi sehirlerinde ya da yabanci sehirlerde yasa ko-
yucu olmuslardir. Bunlarin bazilar1 yalnizca yasa tasarilar1 hazir-
lamislardir, ama Lykourgos ve Solon gibi daha baskalar1 anayasalar
yapmis, hem yasalari koymus hem de toplumsal yapiy1 kurmus-
lardir. Lykourgos ve Sparta anayasasindan yukarda soz ettim; So-
lon’un anayasasimin degeri hakkinda ise goriis ayrihiklari vardir.
Onun iyi bir yasa kovucu oldugunu savunanlar, su nedenleri 6ne
siiriiyorlar: (1) mutlak ve su katilmamis oligarsiyi parcalamasi;
(2) halkin kolelestirilmesine son vermesi; (3) anayasayi ivice ka-
rarak geleneksel Atina demokrasisini kurmasi. Bunlara gore, So-
lon'un meydana getirdigi (karma) harmanda oligarsik bir oge var-
dir — Areios Pagos Kurulu, aristokratik bir 6ge vardir — gorevlile-
rin secimi, demokratik bir 6ge vardir — yarg: diizeni. Aslinda dyle
anlasihyor ki, Solon bunlarin ikisini, kurulla gorevlilerin se¢imini
Atina’da hazir bulmus, yalmzca kaldirmaktan geri durmustu. An-
cak, iiyeleri biitiin yurttaslar arasindan segilen yarg: diizenini ge-
tirmekle, Atina’da demokrasiyi kurmustur. Karsit goriisii tutan-
lar, iste tam bu noktada Solon’u hatali goriirler; kur’ayla atanan
jirili mahkemelere biitiin sorunlar iistiinde yetki vermekle, yapi-
tinin 6teki yarisinm1 da batirdigim soylerler. Bu mahkemeler giic
kazanmca hemen tipk: bir tirana vyaltaklaniyormuscasina, halki
hosnut edecek her seyi yapmaya basladilar ve boylece bugiinkii du-
rumuyle demokrasiyi meydana getirdiler. Ephialtes ve Perikles,
Areios Pagos Kurulu'nun yetkilerini azaltti, Perikles ayrica mahkeme
iyelerine iicret odenmesi kuralini koydu; bu yolla, birbiri ardin-
dan, her halk onderi anavasay:1 gitgide daha demokratlastirdi. Fa-
kat bana 6yle geliyor ki, biitiin bunlar Solon'un isteklerine uygun
olmaktan ¢ok, ortaya c¢ikan kosullarin sonucudur. Ornegin, Pers
savaslarinda Atina’nin deniz giicii biitiin Atina demos’'una davani-
yordu; bu, kendilerini pek begenmelerine yol agti, aralarindan en
asagilik olanlar1 onder segtiler, daha iyi kimseler karsit kalmisti.
Yoksa, Solon'un kendisi halka en az bir erk pay:r vermistir —go-
revlileri secmek ve onlardan hesap sormak hakki— bu da olmasa,
halkin kélelerden ya da diismanlardan farki olmazdi. Solon’un ana-
yasas1 devlet gorevlilerinin ileri gelenler ve varhikli kimseler ara-
sindan segilmesini dngoriiyordu, yani yalmiz en alt miilkiyet sinifi
disarida birakilmisti*.

Oteki yasa koyucular, Zephvria’daki Lokroi’hlar igin vyasalar

* Thetai denilen yoksullar. Ug yukari-simf Pentakosiomedimni (Biiyiik toprak sahip-
leri), Zeugitai (Ciftgiler) ve Hippeis (Atlilar) idi; gorevliler bunlardan segiliyordu.

5 65



POLITIKA

yapmus olan Zaleukos ve gerek kendi yurttaslari, gerekse Italya ve
Sicilya’daki Khalkidikelilerin kurdugu 6teki sehirler icin yasalar ya-
pan Katana’h Kharondas'tir*. Sonra, Thebai'liler icin yasalar ya-
pan Korinthos'lu Philolaos vardi. Philolaos, Bakkhiades ailesinden-
di. Olimpiyat sampiyonlarindan Diokles’in asig1 olmustu. Diokles,
annesi Alkyone’nin kendisine karsi cinsel bir tutku beslemesinden
tiksinerek Korinthos’tan Thebai've kacmisti. Philolaos da onun
yamna gelmis, iki dost omiirlerinin sonuna kadar burada yasa-
muslardi. Hala oralara yolu diisenlere birbirini géren iki mezar
gezdirilir; fakat bunlardan biri Korinthos topraklarindan goriile-
bilir; 6teki goriilmez. Aktarildifina gore, mezar yerlerini kendileri
se¢misler: Diokles, annesinin yasak tutkusunun amilarim tasiyan
Korinthos topraklar1 kendi vattifn yerden goriillmesin diye, Phi-
lolaos ise kendisininkinden goriilsiin diye. iste, bundan dolay1 The-
bai’de yerlesmisler. Philolaos, onlarin yasa koyucular1 olmus. Ha-
zirladigy tasarilar arasinda en cok kayda degerleri cocuk sahibi
olmaya iliskindir. Thebai'liler bu yasalara, “Evlat edinme yasalan”
derler. Bunlar toprak par¢alarimin sayisini1 sabit tutmak amacina
yonelen, Philolaos’a 6zgii bir diizenleme meydana getirmektedir.
Kharondas’a gelince, onun vyasalar1 hakkinda, yalanci tamkhga
iliskin olanlarin disinda, soylenecek 6zel bir sey yoktur; valan ye-
re ant i¢meyi cezalandirilacak bir su¢ sayan ilk oydu. Yasalan-
nin 6zenli ayrintilari, ¢agdas yasamacilardan bile daha pekindir.
Phaleos’un 6zelligi miilkiyeti esitlestirmesidir; Platon’un tasarilar
arasinda, miilkiyetin, kadinlarin ve c¢ocuklarin ortakhgi, erkekler
gibi kadinlarin da ortak sofralarda yemek yemeleri, ayrica ickili
toplantilara ayiklarin baskanlik etmesini 6éngoren sarhosluga kars:
yasasi, sonra askerlerin egitiminde bir eli yararh bir eli yararsiz
birakmamak igin her iki elleriyle silah kullanmay1 6grenmelerini
istemesi dikkati ¢ekiyor. Drakon'un da yasalan vard:; fakat bun-
lar varolan bir anayasaya yapilmis eklemelerdi. Cezalarimin sert-
liginden baska 6zellikle anilmaya degecek bir yanlar yoktu. Pittakos
da anayasa yapicis1 degil, yasa yapicisiydl; ona ozgii bir yasa, sar-
hoslar kabahat islerse, ayiklardan daha agir bir para cezas1 6de-
melerini 6ngoriir. Pittakos, bunun sarhosluk halini “hafifletici bir
sebep” saymaktan ¢ok daha uygun oldugunu diisiinmiistiir. Trak-
ya'daki Khalkidike yarimadasimin halkina da Rhegium’lu Andromas
yasa koyuculuk etmisti: Onun yasalar1 adam &ldiirme suglarina ve

* Bazilari, Onomakritos'un yasa yapiciikta ilk uzmanlasan kisi oldugunu, onun
Lokroi’da dogup Girit'te bakict (bilici-kdhin) olarak yetistigini ve orada bu sanati
yaptiginy, Giritli Thales’in Onomakritos’un arkadast oldugunu, Lykourgos’la Zaleukos’
un Thales’ten ders aldiklarini, Kharondas’in Zaleukos’u dinledigini soylerler. Fakat
biitiin bunlar, tarih sirasina uygun degildir.

66



KIiTAP II - BOLUM 12

kiz kalitailara iliskindir, fakat bunlar hakkinda soyleyecek bir sey
diistinemiyorum,. .

Gergekte varolan ya da tasarlanan anayasalar iistiine yaptigi-
miz arastirma i¢in bu kadan yetsin.

Son boliimde, Aristoteles’in uygulamacilart anlatirken 7'nci Boliim-
de kuramci olarak tanuitthfr Phaleas'tan ve onun esitlik¢iliginden
cagrisim yaparak, kuramc: oldugu, (Sirakuza’daki sonugsuz girisim-
leri disinda) uygulamayla ugrasmadig: halde yine Platon’dan da soz
etmesi ilging bir atlama. - Cev.

67






KITAP 111
. e

Uciincii Kitap, Aristoteles'in siyaset iistiine en iyi incelemelerinin
bircogunu ve kalict nitelikte bir¢ok goriislerini kapsamaktadir. Bu
kitabin biiyiik boliimii, Yunan siyasal diisiiniisiiniin éteden beri iis-
tiinde durdugu demokratik, oligarsik, monarsik anayasalara ayril-
mustir. Kitap zor bir par¢ayla baslar; ilk boliim siirekli bir anla-
tumdan cok, ders vermek icin hazirlanmis notlara benzemektedir.
Bir devletin anayasasm tartismaya girisecegini dogru diiriist soy-
lemeden, polis (devlet), polites (yurttas) ve politeia iistiine goz-
lemlerini siralar. Bu gézlemler arasmdaki baginti acik degildir, ama
soyle demek istivor olabilir: Politeia’y: tartismaya gecmeden once
polis’i tanimlamak gerekir; bunun tammu iistiinde anlasma yoktur,
fakar bir sehir yurttaslarindan olustuguna gore [“sehir” deyince,
“hemsehri’ soziinii kullanmaliyvdik; va da “yurttas’’t kullanacaksak
“yurt” dememiz daha uygun diiserdi. Fakat polis'i “yurt” (kokenin-
de bir Asya ¢adir1) diye diisiinmek gii¢c oluyor; “hemsehri’ de bu-
giinkii Tiirkcede “yurttas’tan ote anlamlar kazandi. - Cev.]l, yurt-
tast tamwmlayarak ise baslayabiliriz. Bu tammda da bir o kadar
tartismalr nokta vardir, fakat anayasayt incelemeye bir giris yap-
mak icin bunu denememiz gerekiyor, ¢iinkii anayasa devletle yurt-
taslart yoneten bir cesit iliskiler diizeninden baska bir sey degildir.

Boylelikle, Aristoteles, yurttasin tanmimint tartistyor. Yurttast
sehirden onceye almak bize tuhaf goriinebilir, fakat unutmamaliyiz
ki, bir kere, yalnizca “yurttas bir sehrin iiyesidir”’ demek, kendili-
ginden “bir sehrin iiyelifini ne meydana getirir?” sorusunu ortaya
koymaktadir — bu da simdi tartisilacak olan sorudur; ikincisi,
Aristoteles’in buradaki bakisi, ¢cogu yerlerde oldugu gibi, biyoloji
calismalarinn etkisi altindadir; yurttas: bir “tiir” olarak diisiinmek
ve tamtict ozelliklerini aramak egilimindedir.

Geri kalaninda, kitabin malzemesi biiyiik bir cesitlilik goster-
mektedir; sanki Aristoteles daha dnceki bir yapitinun pargalarmdan
yararlanarak bunlar: toplamus gibidir.

1

Simdi, Anayasa’y: gesitli tiir ve bicimleriyle incelerken, devlete bak-
makla ise baglamamiz ve onun bir tamimini yapmamiz gerekiyor.
Bu konuda genel bir anlasma yoktur; 6rnegin, isleyisi bakimindan,
bazilar1 (kamusal) eylemi yapan devlettir derler, bazilariysa eylemi
devlet degil, oligarsi ya da diktator ya da her neyse o yapar der-
ler. Besbelli ki, devlet adaminin ve vasamacinin etkenlikleri dev-

69



POLITIKA

leti yakindan ilgilendirmektedir. Anayasa, bir devlet icinde yasa-
yanlar1 orgiitlemenin bir yoludur. Parcalardan olusan herhangi bir
biitiin gibi, devlet de parcalara ayrilarak ¢oziimlenmelidir; biz On-
ce yurttasi incelemeliyiz, ¢linkii devlet, yurttaslarimin toplamidir.
Oyleyse yurttas kimdir? Ve bir kimseye yurttas demeyi dogru ki-
lan nedir? diye sormamiz gerekiyor. Burada da genel bir anlasma
yoktur, bir yurttasi neyin meydana getirdigi tstiinde anlasilma-
maktadir; ¢ogu kere, bir demokraside yurttas olan (bir kimse) bir
oligarside yurttas degildir*. Onerilen bir tamim soyle: ‘“Mahkeme-
ye gidebilen, dava acabilen ya da dava edilebilenler”. Fakat bu ¢ok
genistir; bir ticaret sozlesmesine (taraf olarak) giren herkes icin
mahkemeye gitme yolu acgiktir ya da yari yariya aciktir, ¢iinkii bir
iilkede oturan bir yabanci, kendisi adina hareket edecek birini ata-
mak zorunda tutulabilir, boylelikle devlete katilmas: eksik olur**.

Bence, yurttas: biitiin Otekilerden etkinlikle ayiran Yargi'ya
ve Yetke'ye katilmasi, yani yasal, siyasal ve yonetsel gorevler al-
masidir. Bazi gorevler siireleri bakimindan ayrilir, bazilarini aym
kimse her ne olursa olsun iki kere yapamaz, baskalarina aradan
belli bir siire ge¢medikge tist tiste iki kere gelinmez. Bir yargig-
lar kurulu ya da bir sehir meclisi iiyeligi gibi daha baskalarinda
ise hi¢ boyle bir sinirlama yoktur. Bu gibi kimselerin gercekten
“yonetmedikleri” ve dolayisiyle yetkeye katilmadiklar ileri siiriile-
bilir. Fakat erkleri vardir ve yetkeye katildiklarini yadsimak gii-
liing olur. Zaten bu bir sey farketmez; biitiin sorun, jiiri yargici
(dikastes) ile yasama kurulu iiyesi (ekklesiastes) icin her ikisini de
kapsayan ortak bir ad bulunmamasidir. Tanimlamak amaciyle, “be-
lirlenmemis yetke” dememizi 6neriyorum. Yurttaslari, iste buna ka-
tilanlar diye tanimliyoruz. Boéyle bir tamim, gercekte yurttas adi
verilenlerin hemen tiimiine uyar gibi gériiniiyor.

Ote yandan, devletin altboliimleri baska baska tiirlerden mey-
dana gelebilen ve birisinin birincil, 6tekinin ikincil vb. olabildigi,
biitiin bunlarda onlar1 ne iseler o kilan, ortaklasa hi¢ bir sey ya
da hemen hi¢ bir sey bulunmayan seylerden biri oldugunu unut-
mamaliyiz. Bundan 6tiirii, gesitli anayasa bicimlerinin birbirlerin-
den tiirce ayrildiklarini, bazilariin mantik¢a 6tekilerden once gel-

¥ Saniyorum ki, yélmzca bu ad: elde edenleri, yurttas yapilanlan bir yana birakabili-
riz. Yalmz bir yerde oturmak da yurttashgi getirmez; yabancilar ve kéleler yurttas
degillerdir, ama iilkede siirekli olarak yasayabilirler.

** Yeterli yasta olmayan oglan cocuklariyle gorevlerden emekliye ayrilmis yash kim-
selere bir anlamda yurttas denebilir, ama ancak bu sifatin bagina ya “kiiciik” (daha
erginlesmemis) ya da “kocamis” (yasi gegmis) yahut kolayca anlagilan bu gibi bir
baska s6z ekleyerek. Oysa, biz bdyle bir nitelenmesi olmayan mutlak yurttas: ari-
yoruz. Siirgiine gonderilen ya da haklarindan yoksun edilen kisilerle ilgili sorular,
gercekte herhangi bir giigliilk c¢ikarmaz.

70



KITAP III - BOLUM 2

diklerini goriiyoruz, ciinkii bozulmus ya da yoldan ¢ikmus olan-
lar, yanlissiz olanlardan sonra olmak gerekir*. Onun igindir ki,
yurttasin anlami da her Ornekte s6z konusu olan anayasaya gore
degisecektir. Bu nedenle, bizim yurttas tammmimiz, en iyi, bir ‘de-
mokrasiye uyar; 6teki anayasalara da uyabilir, ama zorunlu olarak
uymas! gerekmez. Ornegin, baz1 anayasalarda demos’a karsilik bir
Kurul, iiyeligi belirli bir Meclis yoktur, yalniz zaman zaman bir
toplant1 olur. Sonra, adaleti (biitiin) yurttaslar sirayla dagitmaya-
bilir, bu gorev bir kesime verilmistir. Ornegin, Sparta’da sozlesme-
lerden c¢ikan davalara ephor’lar bakar, aralarindan biri ya da ote-
ki; adam o©ldiirme davalarina, yashlar; 6teki davalara da hi¢c kus-
kusuz baska kurullar. Bunun gibi, Kartaca’da da biitiin davalan
resmi kurullar yargilar. Fakat, bizim yurttas tamimimizi birakma-
miz gerekmez; onu demokrasi-olmayan anayasalara da uyacak bi-
¢imde diizeltebiliriz. Yargicin ya da iiyenin “belirlenmemis yetke”
si yerine, yalnizca “resmen belirlenmis” deyiveririz. Ciinkii, yasal
ya da siyasal kararlar alma odevi, bunlarin hepsine ya da baz-
larina, tiimiiyle ya da kismen verilmistir. Biitiin bu sozlerden yurt-
tasin kim oldugu anlasilmistir: Bir kimse, goriisme (yasama) ya da
yargilama yetkesine katilmaya hak kazamir kazanmaz, onu bu dev-
letin yurttas1 sayariz; merkezi-kendinde bir varlik siirdiirebilecek
(kendi kendine yetebilecek) kadar ¢ok sayida bu gibi kimseler olun-
ca da, bunlara asag1 yukar: bir devlet diyebiliriz.

2

Giindelik amaglar igin, yurttas ¢ogu kere, hem babasi hem anasi
yurttas olan bir kimse diye tamimlanmaktadir; baskalar: daha ileri
giderek, iki, ii¢, hatta daha ¢ok kusakta yurttashk aramak isterler.
Yurttaslardan dogmus olma tamimi, kisa ve kolay bir belirleme
yontemi getirmekle birlikte, bazilar1 ii¢ ya da dort kusak geriye
gidilmesine kars: ¢ikar, bir biiyiik dedenin yurttashmin nasil be-
lirlenebilecegini sorarlar** Bunlara verilecek karsilik basittir: Bi-
zim tanimimiza gore, yonetime katilmislarsa, onlar da yurttastilar.
Ancak, yurttastan-gelme ayraci, elbette kolonicilere ya da ilk ku-
ruculara uygulanamaz. Fakat samiyorum ki, burada daha onemli
bir sorun vardir, anayasada bir degisiklik (bir devrim) yapildik-
tan sonra, yurttashgin belirlenmesi: Ornegin, Atina’da tiranlarin

* Yoldan ¢itkmus olmakla ne demek istedigimi daha sonra actklayacagim.

** Leontinoi’lu Gorgias yar1 saka yar ciddi soyle demis: Har¢ nasil harg-yapicilarinin
yaptifn seyse, Larissaios, yani Larissa yurtta;pm da Oylece “halk-yapicilari”nin yaptig
seydir — Larissa’da bagyOneticilere boyle denirdi, Larissaios ise aynt zamanda bir
gesit testiydi.

71



POLITIKA

kovulmasindan sonra, Kleisthenes'in bir¢ok yabancilar1 ve koleleri
kabilelere sokarak yurttas yapmasinda oldugu gibi. Burada soru-
lacak soru: “Bu kimseler, yurttas midir?” degil, hakli olarak m
haksiz olarak m1 yurttas vapildiklaridir®.

3

Bu soru, yukarda dokundugumuz daha genis sorudan ayrilamaz
— Ornegin, oligarsiden ya da tiranlhiktan demokrasiye bir degisim
oldugu zaman, devlet-eyleminin niteligi ve gegerliliginin siiregelisi.
Boyle bir degisiklikten sonra bagh bulunduklar1 sézlesmenin ge-
reklerini artik yerine getirmek zorunda olmadiklarini iddia eden-
ler vardir; bunlar, ¢iinkii derler, s6zlesmeyi devlet degil, tiran yap-
mustir. Oligarsi ve tiranhik gibi zora dayanan ve ortak yarara aldi-
ris etmeyen yonetim tiirlerinden birinde iistlenilmis daha baska
yiikiimliiliikler varsa, benzer bir bigimde bunlar1 da yadsirlar. Bun-
dan su sonu¢ ¢ikiyor ki, zora dayanan, bu tiirden bir demokrasi
varsa, onun eylemlerinin de, oligarsinin va da tiranhigin eylem-
leri gibi, devletin degil, demokrasinin eylemleri oldugunu sdyle-
memiz gerekir. Bu bana, daha baska bir sorunun bir par¢asi gibi
goriinityor — bir devletin halda aym1 devlet mi, yoksa bir baska
devlet mi oldugunu nasil bilecegiz? Bu soruyu, iilke ve niifusu
ayrag¢ olarak kullanmakla cevaplandirmaya calisabiliriz; fakat bu
karsilik bizi ¢ok uzaga gotiirmez, ¢iinkii lilkeyi de, niifusu da iki-
ye ayirmak, bir béliime halkin bir kesimini, oteki boliime de geri
kalanim1 koyarak, bunlara iki ayri devlet demek pekald olanakl-
dir. Ama belki bu ¢ok ciddi bir serun degildir: Bizim polis sozii-
nii hem devlet hem de devletin iilkesi anlaminda kullanmamizdan
ileri gelmektedir. Bir baska etken de biiyiikliiktiir: Aym1 yerde ya-
sayan bir niifus olunca, sehir ya da devletin bir’'ligini belirleyen si-
nir nedir? Surlar olamaz, ¢iinkii biitiin Peloponnesos’'un c¢evresi-
ne tek bir sur cekilebilirdi. Babylonia belki benzer bir 6rnektir;

bir sehirden ¢ok bir ulusu kapsayan herhangi bir baskasi da ola-
bilir**,

* Bazilar1 daha ileri gidip, bir kimse hakkiyle Syle olmadikga, gercekten (dogru ola-
rak) yurttas olabilir mi? diye de sorarlar, ¢iinkii haksiz ile yanlts aym anlama ge-
lir. Fakat birtakim kimseler yetkelerini haksiz ya da adaletsiz bir bigimde kullaninca,
onlarin —adaletsizce de olsa— yonetimlerini siirdiirdiiklerini sdyleriz; yurttas da o
tiir yetkeye katilmasiyle tanimlanms olduguna gore, bu adi kullanmanin uygunlugu-
nu yadsiyamayiz.

#** Denildigine goére, [1.0. 555’te Kyros (Keyhiisrev) tarafindan] Babil alinali iki giin
oldugu halde, sehrin bir béliimiiniin hild bundan haberi yokmus. Bu biiyiikliik, soru-
na ve niifusun sayis1 ve irk gesitlilig, ileride (Kitap VIl’de) yeniden donecegimiz
ornemli sorunlardir.

72



KITAP 111 - BOLUM 3

Fakat, ayn1 niifusun ayni iilkede yasamaya devam ettigini var-
saysak bile, ana sorun olan devletin siirekliligi konusu hala orta-
dadir. Bir bakima, irk siirekliligi olduk¢a devletin kimligi aym ka-
lir, diyebiliriz; c¢iinkii, iginden gegen su durmadandegistigi halde,
bir nehri nasil aym adla amyorsak, onun gibi bir kusak halkin 6l
mesine ve bir baskasinin dogmasina karsin, devletten de aym dev-
let diye s6z etmemiz gerekir. Ama bir bakima da, belirtilen ne-
denlerden otiirti niifustan ayni niifus diye soz etmekle birlikte,
devletin farkli oldugunu soylememiz gerektigi one siiriilebilir. Ciin-
kii devlet, yurttaslarin bir anayasa iginde birlesmeleri demek ol-
- duguna gore, yurttaslarin anayasasi degistigi ve ayn1 bir tiirden
oldugu zaman, devlet de degismis olur. Bunu bir koroya oranla-
yabiliriz — nasil ki bir koro da, bir keresinde bir trajedide oy-
nar, bir baska keresinde bir komedide ve hep aym kisilerden olus-
tugu halde farkl tiirden olur. Aymi ilke &teki bilestirmelere de
uygulanabilir; aym ses birimlerivle Dor makaminda da miizik
yapilabilir, Phryg makaminda da. Eger bu dogruysa, o zaman sii-
rekliligin ya da siirekli kimligin ayraci irktan ¢ok, anayasa olarak
gOriiniir. Bu, niifusu ister aym olsun ister farkli olsun, bir polis’
in advn degistirmeyi ya da degistirmemeyi tiimiiyle agik birakmak-
tadir (6yle de olur, boyle de).

Anayasanin bi¢imini siirekliligin ayraci yapan bu karar, yeni bir
hiikiimet biciminin eskisinin sozlesmelerden gelen her tiirlii' yii-
kimliiliigiiyle bagl olmadigr iddiasina temel olabilecektir. Fakat,
Aristoteles bu sonuca sigramak istemez, ¢iinkii sunu ekler:

Fakat, acaba bir anayasa degistigi zaman, borglan1 yerine ge-
tirme yiikiimii devam eder mi, etmez mi? — Bu baska bir sorundur.

Aristoteles, anayasava iliskin olarak vurttast ve devleti tartismus,
ama gercgekten tartismayr bitirmemistir. Yurttas: tammlamakta kar-
silastigr giicliik, biitiin anavasa tiirlerine de uvgulanabilecek nite-
liktedir. Aym giicliik simdi bir baska bi¢im altinda yeniden ortaya
ctkiyor; iyi yurttasin ne oldufunu ararken, burada da cevabin ge-
nis olgiide, yurttast olunan politeia’ya dayandigini gériiyor.

Burada kendimize, politeia’yr “anayasa” diye ¢evirmenin yeter-
sizligini ve Yunan'da “iyilik” ya da “erdem”in (arete) kisilikten ¢ok,
isleve iliskin olarak diisiiniildiigiinii (‘“neyim”i oldugu kadar, “ne
yapabilirim”i de kapsadigun) hatirlamanmuz dogru olabilir. Simdi
iyi insan, iyi yurttas ve ivi vonetici ya da gorevli iistiine gelecek
sozler, bu noktalar akilda tutulursa daha biiyiik bir aciklikla an-
lagilacakir.

73



POLITIKA
4

Simdi tartistigimiz konularla yakindan ilgili bir baska soru da, iyi
bir adamn iyiligiyle, ciddi ve odevine baglh bir yurttasin iyiligini
ayni iyilik saymamizin gerekip gerekmedigi. Bu baglamda, 6nce bir
yurttasin iyiliginin ne oldugu iistiine bir anlayis olusturmaliyiz.
Bir gemicinin tayfalardan (miirettebat’tan) biri oldugu gibi, bir
yurttas da topluluktan biridir; tayfalardan her birinin kendi islevi
ve ona uygun bir adi —kiirekg¢i, diimenci, gézcii vb.— olmasina
ve dolayisiyle o belirli iste bir iyiligi (ustaligi) bulunmasina kar-
sin, biitiin tayfalarda olmasi gereken bir iyilik tiirii, hepsinin pay
aldiklar1 bir -islev de vardir — yolculugun giivenli gegmesi; ¢iinkii
tayfalardan her birinin hedefi, bunu saglamaktir. Benzer bir bi-
¢imde, birbirlerinden ne kadar ayr1 olursa olsunlar, biitiin vurt-
taslarin hedefi de toplulugun, yani yurttas olarak o6gelerini olus-
turduklar1 anayasanin giivenligidir. Onun icindir ki, yurttasin iyi-
ligi anayasaya iliskin bir iyilik olmak gerekir; ve birden ¢ok ana-
yasa tiirii oldugu igin de, iyi yurttasin yalmzca bir tek yetkin iyi-
ligi olamaz. Ote yandan, biz iyi bir adam’in bir tek yetkin iyilik
agisindan iyi oldugunu séyleriz. Oyleyse, iyi bir adam iyi kilan
iyilige sahip olmadan da iyi ve ciddi bir yurttas olunabilecegi bes-
bellidir.

Simdi, soruna bir baska acidan yaklasin ve en iyi anayasanin
iyiligini diisiiniin, bir devletin tiimiiyle, iyi ve 6devlerine bagli adam-
lardan olusabilecegini varsayin; o zaman herkesin kendisine du-
sen (uygun) isi yapmasi1 ve iyi yapmasi gerekir ve bunu iyi yap-
mas1 da o isteki iyiligine (ustaligina) bagh olur. Fakat biitiin yurt-
taslarin birbirlerinin aym olmalarina olanak bulunmadigindan, o
zaman bile birbirinin ayni bir iyi insan ve yurttas iyiligi olamaz.
Ciinkii iyi yurttasin iyiligi herkesin erisebilecegi bir sey olmalidir;
devletin kendisi ancak boyle gercekten iyi olabilir. Fakat herkes
icin iyi insanin iyiligine sahip olmak olanaksizdir, megerki, biitiin
yurttaslarinin iyi adamlar olmalan iyi bir sehir icin zorunlu bir
kosul sayilsin.

Bir sehir de birbirine benzemeyen parcalardan olusur. Bir can-
h yaratifin (hayvanin) beden ve ruhtan, ruhun akil ve tutkudan,
bir ¢iftin koca ve karidan, bir isyerinin efendi ve kolelerden mey-
dana gelmesi gibi, bir sehir de biitiin bunlardan ve hepsi ayr1 ayri,
daha birgok seylerden olusur. Dolayisiyle, biitiin yurttaslarin iyi-
ligi bir olamaz — tipki bir dansc1 toplulugunda basoyuncuyla onu
izleyenlerin iyiliginin (ustaliginin) bir olamadig: gibi.

Bu noktada, insan su soruyu ortava atmak isteyebilir: “Oyleyse,
yurttasta bulunmast gereken nitelikler arasida manevi erdeme yer

74



KITAP III - BOLUM 4

yok mudur?”’ Gergcekten de, bundan sonra, béyle bir sorunun kar-
siligr gibi bir seyler gelir. Hi¢ kuskusuz. bir yoneticinin manevi er-
demi olmas: gerekmektedir; bircok pek yetkin anayasalarda da yurt-
taslar sirayla yoneticilik ederler. Dolayisiyle, en azindan bir yine-
tici adayr (gizil bir yonetici) oldugu ol¢iide, bir yurttastan manevi
erdemi olmas: beklenecektir. Fakat bu, normal olarak iyi bir adam-
la iyi bir yurttasin erdemlerinin 6zdes olmasi demek degildir.

Simdi, biitiin bunlarin genel olarak kesinlikle dogru olmalari-
na karsin, acaba belirli bir durumda aym iyiligin hem iyi yurttasa
hem de iyi adama ait olmasina (iki iyiligin birlesmesine) olanak
yok mudur? Bu soruya, bévle bir durum vardir diye karsilik ver-
memiz gerekir, ¢linkii iyi bir yoneticinin hem de bilge olacagina
kesin goziiyle bakariz; devlet isleriyle ugrasan bir kimse i¢in bil-
gelki zorunludur®. Fakat her ne kadar iyi yOneticinin ve iyi adamin
iyiligi birdir diyebilirsek de, yonetilen yurttas oldugu igin, mut-
lak olarak yurttasla adamin iyiliginin bir oldugunu soyleyemeyiz,
ancak belirli bir yurttasta boyle (iki iviligin birlesmis) olabilece-
gini soyleyebiliriz. Ciinkii besbelli, yoneticinin iyiligiyle yurttasin
iyiligi ayni degildir. Pherai’li Iason’un, iyi yapabildigi tek is ege-
menlik oldugu igin, egemen olmaktan cikinca karninin aciktigini
soylemesinin nedeni de, hi¢ kuskusuz buydu.

Ama, buyruk vermeyi bilmek kadar soz dinlemesini (itaat et-
meyi) bilmek de elbette iyi bir seydir ve sanirim, yurttasin iyiligi
iste tam budur diyebiliriz — yonetmeyi ve yonetilmeyi iyl bilmek.
Eger yoneticinin iyiliginin yonetmede iyi olmak, yurttasin iyiligi-
nin ise hem yonetmede hem s6z dinlemede iyi olmak oldugunu
soylersek, bu iki erdem aym diizeyde olamaz.

Bundan sonra, “Sundan anlasiliyor ki’ diye biten anlasilmaz iki
satir geliyor. Aristoteles’in “su” dedigi yerde anlattifi efendi-usak
tiirii yonetmedir; boyle bir iliskide “sirayla yonetmek ve vonetil-
mek” gibi bir sev hi¢ olmaz. - '

Despotca yonetme diye bir sey vardir. Boyle kosullarda vapi-
lan isler zorunludur, ama usakc¢adir; efendinin bu gibi bir isgiicii-
nii nasil kullanacagindan fazlasinit bilmesi gerekmez. Bunun ote-
sinde, usaklarin isini yapabilmek ve gercekten de yapmak, diipe-

* Bazilart bunun bir egitim sorunu oldugunu ve basindan itibaren yGneticiler igin
ayr1 bir egitim olmas: gerektigini soylerler. Ornegin, (1) kral gocuklarina binicilik ve
savas sanatiin Ogretilmesi ve (2) Euripides’in egemcn simifin egitimine iliskin ola-
rak sOyledigi sanilan bir s6zii: — “Egitimdc fantezi istemez, yalmzca ulusa ne gere-
kiyorsa o”.

75



POLITIKA

diiz usakhiktir. Bu, vasifli ya da vasifsiz her tiirlii kol emegi de
dahil, cesitli is tiirleri igin de dogrudur; zanaatgilar (is¢i simifi)
ancak asir1 demokrasilerde devlet gorevlerine katilma hakkin el-
de etmislerdir. Oyleyse, bir efendiye bagh olanlarin isi, —kendileri
isterlerse yapmalarinin disinda— iyi adamin ya da devlet adami-
nin yahut iyi yurttasin dgrenmesi gereken bir is degildir. Yoksa,
efendiyle usak arasindaki ayrim varolmaktan ¢ikar.

Ve elbette bévle bir sev diisiiniilemez. Simdiden konumuzla daha
yakindan ilgili bir yonetme tiiriine doniivoruz.

Fakat, dogustan ozgiir ve esit adamlar arasinda uygulanan bir
baska yonetim (egemenlik) tiirii vardir. Buna, “anayasal” ya da
“siyasal” yonetim diyoruz. Bir yoneticinin ilkin yonetilerek 6gren-
mesi gereken budur, tipk: silahh kuvvetlerin herhangi bir dalinda
bir kimsenin once kiiciik bir subay olarak komuta etmeyi Ogren-
mesi gibi. Bu saglam bir ilkedir; 6nce soz dinlemeyi 6grenmeden
iyi bir komutan olunamaz. Iyi yonetmekle iyi s6z dinlemenin ayni
sey oldugundan degil, yalnizca (sundan ki) iyi yurttasin hem yo-
netme hem yonetilme bilgi ve yetenegi olmasi gerekir. Bir yurt-
tasin iyiligiyle bizim demek istedigimiz budur — 6zgiirlerin 6zgiir-
ler tarafindan yonetilmesi.

Simdi iyi adama donecek olursak, aym ¢ift yonlitliigin gorii-
riiz; iyi adam yonetilmekte de vonetmekte de iyidir. Ve bu, bir
uyrukta iyi davranis ve adalet, yonetim alanindakiyle ayni1 olmasa
bile, yine dogrudur. Ciinkii besbellidir ki, 6zgiir olan, ama bir yo-
netim altinda bulunan iyi adamin iyiligi, érnegin adaleti, her za-
man bir ve ayni olmayacaktir; yonetmekte mi, yoksa yonetilmekte
mi olduguna gore degisik bicimler alacaktir, tipk: iyi davrams ve
cesaret Ol¢iilerinin erkeklerle kadinlar arasinda farklh oldugu gibi.
Yalnizca bir kadin kadar cesur olan bir erkek korkak sayilir, bir
kadin da gorgiili bir adamdan daha sessiz olmazsa geveze sayilir.
Erkeklerle kadinlarin evde birbirlerinden farklhi odevleri vardir:
Erkeginki kazanmaktir, kadininki tutmak. Fakat bir yonetici igin
tek Ozel nitelik ya da iyilik, zekadir; biitiin 6tekiler, bana oyle ge-
liyor ki, hem yoneticilerde hem uyruklarda bulunacak nitelikler-
dir. Uyruk olmak icin gerekli nitelik, zekd degil dogru bilgidir;
yoneticiyi fliit ¢alan birine benzetirsek, uyruk fliit yapan biri gi-
bidir.

Iyi adamun iyiligi ile iyi vurttasin iyiligi arasindaki ayriliklar
ve bu ayriliklarin nitelik ve kapsami, boylelikle anlasilmis oluyor.

Aristoteles, simdi de yurttashik konusuna déniiyor. Yazar, bazt dev-
letlerde banausoi'nin, vani iscilerin tam yurttashk haklart oldugu-

76



KITAP 1II - BOLUM 5

nu bilmektedir; fakat onca, bu smif, islerinin dogast geregi, bir
yurttas i¢in gerekli nitelik ve yeteneklere sahip olamaz. Oyleyse,
yeni bir tanim i1 yapmali? Aristoteles bunun gerekli oldugunu san-
miyor. Ona gore, yurttaslar belirli bir smiftir; siirekli olarak tica-
retle ugrasanlar va da kol giiciiyle ¢calisanlar bu snifa asla gzre-
mezler.

5

Geriye yurttasin tammiyle ilgili bir sorun kalmaktadir. Bir yurt-
tas, gercekten, “devlet yonetimine katilma yetenegi ve olanagi bu-
Iunan bir kimse” midir, yoksa iscileri de yurttas sayacak miyiz?
Eger sayarsak, yonetimden pay alamadiklar: halde, onlara da yurt-
tas adim verirsek, o zaman yurttasin iyiligi her yurttasin iyiligi
olmaktan ¢ikacaktir, ¢iinkii is¢i buna sahip degildir ve o da yurt-
tastir. Ote yandan, yurttas degilse nereye girecek? Yerlesmis bir
yabanci1 (metoikos) ya da gelip gegen bir gezgin degildir; onu
toplumun hangi katina koymamiz gerekiyor? Belki boyle bir akil
yiriitme, bizi ilk bakista sanilabilecegi kadar sagma sonuclara go-
tiirmemektedir. Ornegin, koleler de yukarda amilan katlardan her-
hangi birine girmezler, azatlilar da 6yle. Devletin varolmas: icin
bulunmas: gereken biitiin insanlara yurttas demeliyiz diye bir dii-
siinceyi bir an bile aklimizdan ge¢irmiyoruz. Cocuklar da ergin
adamlar kadar gereklidir, fakat yukarda séyledigimiz iizere, on-
lara ancak kosullu bir anlamda yurttas denebilir. Eski zamanlarda
belli birtakim iilkelerde, isci simif1 kolelerle ya da yabancilarla esit
saylllrdl cogu yerlerde durumlart genellikle hala béyledir. Fakat
en iyi devlet, isgiyi yurttas yapmaz. Isci, yurttas olacak olsa bile,
o zaman da yurttasin iyiligi dedigimiz sey herkese ya da yalmz
ozgiir kimselere yakistirilamaz, ancak gercekte her tiirlii asagilik
islerden kurtulmus bulunanlara 62gii olur®.

Biraz daha inceleme, bunlarin durumlarini gosterecek ve ger-
¢ek konumun agiklanmasina yetecektir: Ayr1 ayri anayasalar ol-
dugu gibi, ayrn ayr1 yurttas tiirleri de olmahdir — 6zellikle, yone-
tim va da egemenlik altinda yasayan yurttasin. Boylece, iscinin
ya da licretle ¢alistinlan bir kimsenin yurttas olmasi bir anaya-
sada gerekli, bir baskasinda ise olanaksiz sayilacaktir. Ornegin,
aristokratik denilen bir anayasada ya da ilerlemenin liyakat ve ye-
tenege dayandigi herhangi bir baskasinda, boyle bir seye olanak
yoktur; ciinkii bir is¢inin ya da iicretle tutulmus bir kimsenin ya-
samunt siirerken, biitiin gerek!i livakat ve yetenekleri edinmek tii-

* Bu isler, bir kimsenin kendi kolelerince ya da kamu hizmetindeki iscilerce yapr-
labilir.

77



POLITIKA

miiyle olanaksizdir. Oligarsilerde devlet gorevlerine atanmak igin
aranan yiiksek miilkiyet kosullar1 nedeniyle, bir isc¢inin yurttas ol-
mas1 olanagr bulunmaz; ama zanaatcilar i¢in bulunabilir, ctinkii
bunlarin bir¢ogu zengin olmaktadir.

“Yiiksek yiiriitiicii smuf” dedigimiz katta bile olsa, siirekli olarak
iicretli bir is gormenin, vurttashga ve devlet gorevlerine atanmaya
engel oldugu goriisii yalmzca Aristoteles’e 6zgii degildir. Fakat sa-
yilar korunmalidir.

Thebai’'de bir kimsenin ticaretten ayrildiktan sonra, bir dev-
let gorevine atanabilmesi i¢cin aradan on yil gegcmesi gerektigini
sOyleyen bir kural vardi. Bir¢ok anayasalarda, kural, yabancilar-
dan bile belli bir sayiy1 yurttashiga kabul etmektir; bazi demok-
rasilerde yabanci bir babayla yurttas bir ananin oglu yurttas olur,
bir¢oklarinda bu, evlilik dis1 ¢ocuklar igin de gegerlidir. Bu gibi
goreneklerin nedeni, cogucasi niifus azhipidir. Fakat, sahici vurt-
taslarin kithg: yiiziinden bu gibi kimselerin kabul edilmesiyle dev-
let gerekli sayiyr doldurunca, yavas vavas yeni yurttashga alma-
lar1 azaltir; Once koéle babanin ya da kole ananin ogullarim al-
mamaya baslar, sonra (vurttas babanin degil) yurttas ananin ogul-
larini; en sonunda da yurttashk hakkini yalmz her iki yandan da
yurttas olanlara tanir.

Biitiin bunlardan iki nokta acikca ortaya cikiyor: Birincisi, bir-
cok yurttas tiirleri vardir, fakat ikincisi, tam anlamiyle yurttas,
yonetim ayricaliklarinda payi olan bir kimsedir. Homeros'un “(top-
lumda) yeri olmayan bir yabanci gibi” séziinii hatirlanz. Ciinkii,
toplumdaki yeri ona bu ayricaliklardan bir pay verdirmeyen bir
kimsenin yabancidan kalir yeri yoktur*.

Simdi, iyi bir adami ve iyi bir yurttasi yapan iyiligin ayni
mi, farkli mi oldugu sorusuna karsilik, bir devlette bunlann iki-
sinin ayni, bir baskasinda ise farkhh olacagini gosterdik; aym ol-
duklar1 yerde de, buna her yurttas sahip olmaz, yalnizca “devlet
adami”, yani devlet islerinin yiiriitiilmesini ya yalniz basina ya
da baskalariyle birlikte denetimi altinda tutan, yahut denetimi al-
tinda tutmaya yetenekli clan bir kimse sahip olur.

Aristoteles simdi yurttashgy birakiyor ve Kitap IIl'iin basinda séz
verdigi gibi anayasalara déniiyor. Polites icin tek bir tanum arayi-
sinda gercekten basarili olamavus ve yurttaslarm, vurttashgmn icin-
de anlatinuni buldugu toplumlarin farklarina gore farkhilastikla-

* Bazen ne gibi bir uygulama yapildifn kamuya agiklanmuyor, boylelikle de halkin
bir kesimi kendi haklar ve toplumdaki yeri konusunda bilisiz tutuluyor.

78



KITAP III - BOLUM 6

rim teslim etmiek zorunda kalmustir. Simdi politeia hakkinda ben-
zer bir soru sormaktadir, fakat bunu cevaplandirmaya gerek yok-
tur, ciinkii anayasalarm ¢oklugu zaten kabul edilmistir. Fakat onem-
li olan, bunlarin aralarindaki farkin ne oldugunu bilmek ve boy-
lelikle bunlar: smiflamaktir. Ana ayra¢ politeuma’dir, yani yurt-
taslar toplulugunun tiimii. Genel olarak tutulan goriis budur; Or-
negin, bir oligarside “‘azinlik” biitiin yurttaslar toplulugudur. Ikin-
ci bir ayra¢ cui bono’dur, yani hiikiimet “kimin yararina” islemek-
tedir? Basa yapilan gondermenin yeri Kitap I, Boliim 3 oluyor.

6

Bu sorunlar1 ¢oziime bagladiktan sonra, bir sonrakine ge¢cmeli ve
tek bir anayasa mi, yoksa birden ¢ok anayasa mi kabul edecegi-
mizi sormaliyiz; eger birden c¢oksa, o zaman da, bunlarmn neler
oldugunu, sayillarmm ve aralarindaki ayriliklart sormamiz gerekir.
“Anayasa’dan biz cesitli yetkelerin ve ozellikle biitiin 6tekilerin
iistiinde olan egemen yetkenin orgiitlenisini anliyoruz. Yurttas top-
lulugu her verde egemendir; anayasa da politeuma’nin toplamidir.
Ornegin, demokratik anayasalarda en iistiin olan halk ya da demos’
tur, oligarsilerde ise azinhktir. Iste bir anayasayr 6tekinden bu
ayrrmaktadir — yurttas toplulugunun bilesimi; aym ayrac oteki-
lere de uygulanabilir.

Baslangicta, devletin hangi amacta varoldugunu, sehrin insan-
larint ve ortak bir toplumun iiyeleri olarak yasamlarint denetim
altinda tutan egemenlik ya da yetke tiirlerinin dogasini ve sayi-
stm belirtmeliyiz. Bu yapitin basinda, bir evin vonetilmesiyle des-
potca egemenlik arasinda bir ayrim yaptigimiz zaman, insamn do-
gadan siyasal bir hayvan oldugunu da séylemistik. Insanlarin bir-
birlerinin yardimim: aramaya gerek duymadiklar1 zaman bile, top-
lumda yasamak icin dogal bir istekleri vardir. Yine de, ortak ya-
rar onlann bir araya getiren bir etkendir, c¢iinkii hepsinin yarar
her birinin iyi yasamma katkida bulunur. fyi yasam ise, gercekten
devletin gerek topluca gerekse bireysel olarak bas amacidir: fa-
kat insanlar bu cesit birlikleri, yasamin kendisi i¢cin kurmakta ve
siirdiirmektedirler. Belki, sikintilarla asir1 derecede dolu olmadik-
¢a, salt yasamda bile bir deger 6gesi bulundugunu soyleyebiliriz.
Hic¢ kuskusuz, cogu insanlar sag kalma tutkulari nedeniyle bircok
acilar ¢cekmeye razidir; yasamin kendisinde belli bir mutluluk ve
canli olmanin iyi bir sey oldugu duygusunu bulurlar.

Fakat, yetkeye donecek olursak, bunun belirli cesitlerini ay-
rimlamak giic degildir — ben, genel konusmalarimda bu tanimla-
rn sik stk yaparim. Once, efendinin koéle iistiindeki yetkesi; bu yet-
ke, birincil olarak efendinin yararina ve ancak ikincil olarak ko-

79



POLITIKA

lenin yararina isler; aslini ararsamiz, dogasi kolelik olanin dogadan
efendisi olan kimseninkinin disinda (kendine &zgii) bir yarar yok-
tur. Fakat bu iliskiyi siirdiirmek efendinin yararmadir, onun igin
de kolenin sag ve calisabilir durumda olmasi gerekir. Sonra, bir
adamin karisi, cocuklar ve ev halki iistiindeki yetkesi vardir; bu
yonetim bi¢imine, “ev yonetimi” diyoruz. Bu, ya o yetkeye uyruk
olanlarin faydasi icin kullanilir ya da her iki yanin ortak faydasi
icin. Bir hekimin ya da bir atletin yetistiricisinin (antrendriiniin)
calismalar gibi, baska ustalik gerektiren etkenliklere benzetme yo-
luyle gordiigiimiiz gibi, boyle bir yonetim (yetke kullamisi) dogru
olarak ve kendi i¢inde uvruklarin faydasinadir, ancak dolayh (ya
da rastlantiya bagli) olarak kendi yararlarinadir®.

Uciincii olarak sivasal yetke gelir: Devlet, yurttaslar arasinda
esitlik ve benzerlik temeline dayandirilmis olunca, bu yurttaslar
kendilerinin sirayla yetkeyi kullanmak, devleti yonetmek (hiikii-
met etmek) haklari oldugunu iddia ederler®*. Oyleyse, ortak iyili-
gi amaglayan bu anayasalarin, mutlak adalete uygun olmakla dogru
olduklar1 agiktir; yalniz yoneticilerin iyiligini amaglayanlarsa yanlis’
tir. Onlarin hepsi dogru dlciitten (6rnekten) sapmalar’dir. Bunlar,
efendinin yararimin en iistiin énemi tasidigi, efendinin kole iistiin-
deki yonetimine benzerler. Fakat devlet, 6zgiir adamlarin bir bir-
ligidir.

7

Bu ayrimi yaptiktan sonra, simdi de kag¢ tiirlii anayasa bulundu-
gunu ve bunlarin neler oldugunu inceleyelim. “Dogru” dedigimiz,
herkesin iyiligini saglamay1 amaclayanlarla bashyoruz, ¢iinkii bir
kere bunlar tamimlaninca, bunlardan sapan tiirleri gormek kolay
olacaktir. Yukarda gordiigiimiiz gibi, ger¢ekte anayasa ile politeuma
ayni seydir; devletlerde yurttasglar toplulugu egemen erk olur. Ege-

* Elbette, bir yetistiricinin kendisinin de, arasira, yetistirdigi takima katilmasina bir
engel yoktur, nasil ki geminin diimenini tutan adeam da her zaman gemi miirette-
baztindan biridir. Yetistirici olsun, diimenci olsun, yon verdiklerinin iyiligini saglar-
lar, fakat kendileri de onlardan biri olunca, rastlantisal olarak aymi iyiligi kendileri
icin de elde ederler.

#** Bu ilke cok eskidir, ama eskiden dogal ve uygun bir bigimde uygulaniyordu; her-
kes kamu hizmetinde sirasi gelince yer almayi kendine &dev biliyor ve gdrev siiresi
boyunca, ayni sevi ileride kendisi i¢in yapacak olan ya da ge¢miste yapmus bulunan
baskalarinin yararlarim gozetiyordu. Fakat bugiinlerde kamu hizmet ve gérevlerin-
den saglanabilecek kazang cok daha biiyiiktiir, bu yiizden adamlar siralasmayla ye-
tinmek yerine, hep isbasinda kalmak istiyorlar. Hasta olsalard1 da, sagilmalari ken-
dilerine bir devlet gorevi bulmalarina bagh olsaydi, makam-avcihiklarinda bundan
pek daha gayretli olamazlard:.

80



KITAP III - BOLUM 8

menlik ya bir adamun, ya bir azlifin ya da bir ¢oklugun elinde bu-
lunacaktir. Bir Kisi, Azlik ya da Cokluk, ortak yarar saglama ama-
cim1 giiderek devleti yonettikleri zaman, bu anayasalar dogru ol-
mak gerekir; fakat yalmz bir kesimin —bu kesim ister Bir Kisi,
ister Azlik ya da Kitle olsun— ¢ikarim gozetirlerse, séz konusu
anayasa bir sapmadir. Ciinkii ya katilanlarin yurttas olmadiklarin
soylememiz ya da bunlarin ortak iyiligi paylasmalar1 gerekmekte-
dir. Dogru anayasalara genellikle verilen adlar sunlardir: '

(1) Ortak iyiligi amaclayan bir kisinin yonetimi - Krallik.

(2) Bir kisiden ¢ogunun, ama bir azligin yonetimi - Aristokrasi®.

(3) Biitiin toplulugun iyiligi i¢in yurttaslarin hepsinin uygula:
dig1 yonetim - Siyasal Yonetim**.

Bunlara karsiik olan sapmalar da sunlar: Kralliktan tiran-
lik, aristokrasiden oligarsi, siyasal yonetim ya da ¢oklugun ana-
yasal egemenliginden demokrasi. Ciinkii tiranhk tek yoneticinin
gikari i¢in tek’in yonetimidir, oligarsi varlikli adamlarin gikari igin,
demokrasi yoksullarin gikan igin. Ugiinden hig biri biitiin toplu-
lugun yararini amaglamaz.

Aristoteles’in incelemeleri, siyasal erkin dagiimunun politeia’nin ni-
teligini belirleyen tek sey olmadigint gosterecektir; servet dagiim
da esit Olgiide etkilidir.

8

Bununla birlikte, ¢esitli anavasalarin dogas:1 ustiinde biraz daha
ayrintili olarak durmamiz gereklidir. Burada, amaglar kesinlikle
uygulamaya doniik olan kimselerin gegistirebilecekleri bazi1 sorular
vardir; ama biz her konuya felsefe agisindan baktigimiz igin, bun-
lar1 savsaklayamawviz." Her birinin gergek dogasini ortaya kovma-
Liyiz.

Tiranlik, daha once soylenilmis oldugu gibi, devlet dedigimiz
siyasal birlik iistiinde despotga yiiriitillen monarsi bi¢imidir; ege-
men erk miilkiyet sahiplerinin ellerinde bulununca oligarsi olur;
birikmig bir serveti bulunmayanlarin, varliksizlarin ellerinde olun-

* Ya cn iyi adamlar yonettigi ya da devlet ve biitiin tyeleri i¢in en iyi olam amag-
ladig1 i¢in, bu adla anihr.

** Bu soz, anayasayla aynmidir (politeia). Fakat bu deyimi kullanmak akla yakin olur,
¢linkii bir kisinin ya da bir azligin olaganiistii yetenekli olabilmesine karsihk, genis
bir sayiin biitiin Gstlinliik bigimlerinde yiiksek bir olgiite (diizeye) erismesi giigtiir.
Boyle bir *anayasal anayasa’da yurttas ordusunun egemen topluluk olmasimin ve
yalmz silah ;anlarm iye sayilmasinin nadeni de budur.

6 81



POLITIKA

ca da demokrasi. Bu soru gruplarimn ilki, oligarsinin ve demok-
rasinin tanimlarina iliskindir: Tutalim ki, gogunluk varhkhdir ve
devlette egemen erki elinde bulundurmaktadir, o zaman bir de-
mokrasimiz var diyecegiz, ¢iinkii halk kitlesi egemendir. Bunun
gibi miilkiyeti bulunmayanlar bulunanlardan daha az sayida olur-
sa, ama daha giiclii olur ve hiikiimetin denetimini elinde tutarsa,
o zaman bu bir oligarsidir, c¢linkii azlik erk basindadir. Onun igin,
bizim anayasalan tanimlayisimizda yanlis bir yan var. gibi gori-
niiyor. Her iki ayract da isin igine katsak, birinde serveti sayi
azhgiyle, o6tekinde servetin yoklugunu biiyiik sayilarla birlestirsek
(yani, oligarsiyi zengin azhgin, demokrasiyi yoksul ¢oklugun yo-
netimi diye tamimlasak) bile, o zaman da yalnizca yeni bir giicliik
ortaya cikarmis oluyoruz. Ciinkii gercekte, siraladifimiz alti ana-
yvasadan baska anayasa tiirii yoksa, simdi sdylenen ikisine — bi-
rinde zenginlerin daha c¢ok sayida, 6tekinde zengin-olmayanlarin
daha az sayida oldugu ve her birinde de bu siniflarin yénetime ege-
men bulundugu anavyasalara ne ad verecegiz? Bu diisiince, gercek
ayracin miilkivet olmasi1 gerektigini, erk basinda bulunanlarin oli-
garsilerde azlik ya da demokrasilerde cokluk olmalarinin bir rast-
lant1 oldugunu gosteriyor gibidir. Her yerde zenginler azlik, yok-
sullar ¢okluk oldugu ic¢in 6yle olmaktadir, yalnizca. Dolayisiyle,
ayriligin temeli yanlis gosterilmistir; oligarsiyle demokrasiyi bir-
birinden ayiran, servetin varligi ya da yoklugudur. Esas nokta, si-
yasal erke sahip olmanin ekonomik erke ya da servete sahip ol-
maktan ileri geldigi yerde, kisilerin savisi1 ¢cok da olsa az da olsa,
bunun oligarsi; milkiyetsiz simif erke sahip olunca da bunun de-
mokrasi olmasidir. Fakat, dedigimiz gibi, gercekte berikiler az,
otekiler ¢oktur. Zenginler azliktir, ama herkes ozgiirliigii paylasir;
ve iste, politeia’dan pay almakta hak iddia etmelerinin dayanak-
lar1 bunlardir: Birinde miilkiyet, otekinde 6zgiirler katinda bulun-
mak.

Bir baska ayra¢c Adalet ya da Hak'tir. Besbelli ki, ahldk olgiilerin-
deki ayriliklar, toplumlart siniflandirmak ve birbirleriyle karsilas-
tirmak icin yetkin bir yol olabilir. Ne yazik ki, Aristoteles yeni
ayract boyle kullanmiyor. Bunu da siki sikiya eski simiflamasina
bagliyor ve adaleti dagitict adalet olarak daraltivor: Yani, herkese
adil paymmin verilmesi. Devletin kendisine gelen degerle orantils ola-
rak vararlanma hakk: tanumas: gerektigini kabul ediyor, ama de-
gerin parayla Olciilmesini ongéren oligarsi ilkesine karst cikiyor.
Buradan, devletin ahldki temelini ve onu Steki ortaklik bicimlerin-
den ayiramin ne oldugunu daha genel olarak ele almaya geciyor
(Nikomakhos’a Ahlak’a yaptig: gonderme, 1131 a 15'edir).

82



KITAP III - BOLUM 9
9

Once, oligarsi ve demokrasinin tamimlayic1 belirtileri nelerdir ve
ozellikle, Adalet’i oligarsi nasil goriir, demokrasi nasil goriir, bu
sorular1 incelemeliyiz. Ciinkii herkes su ya da bu cesit bir adaleti
amachyor; ama belli bir noktanin Otesine geg¢miyorlar ve ondan
s6z ederken, mutlak adaletin tiimiinii g6z oniinde bulundurmuyor-
lar. Ornegin, adalet esitlik diye goriiliivor ve oyledir de, ama her-
kes icin degil, yalnizca esit olanlar arasinda. Esitsizlik de adalet
diye goriiliiyor ve o da o6yledir, ama yine herkes igin degil, yal-
nizca esit olmayanlar arasinda. Neyin adalet olduguna karar ve-
rirken, bu “kimin icin”i goziimiiziin Oniinde tutmazsak, kotii yan-
lishklar yaparniz. Su nedenle ki, kendimiz hakkinda kararlar ve-
riyoruz ve insanlar kendi cikarlar1 s6z konusu olunca, genellikle
kotii yargiglardir. Boylelikle, adalet belli kimseler i¢in ve yine be-
lirli seylere iliskin olarak, adil olan demeye gelirken (bu ayrim
Ahlak adli yapitimda belirtilmistir), bu insanlar s6z konusu seyin
esitligi iistiinde anlasmakla birlikte, kimler i¢in oldugu konusun-
da anlasmazlipa diisiiyorlar; bunun bas nedeni de, soyledigimiz
gibi, kendi durumlarinda yargiya varmaya kalkmalar:1 ve onun igin
kotii yargichk etmeleri oluyor. Sonra su neden de var: Her iki
taraf da, yalmzca belli bir olciide hakli olduklari, simirli bir anlam-
da adalete dayandiklari igin, kendilerinin mutlak adaletten s6z
ettiklerini samiyorlar. Bundan 6tiirii, bir bakimdan, 6rnegin miil-
kiyet bakimindan birbirlerine esit olmayan insanlarin her bakim-
dan esit olmadiklarimi varsaymak yanhlistir; tipki insanlarin bir ba-
kimdan, 6rnegin 6zgiir olmalar1 bakimindan esit olduklar: igin her
bakimdan esit olduklarini varsaymamn yanlis oldugu gibi. Boyle
diisiinenler isin 6ziinii gézden kacirmaktadirlar: Insanlar en ba-
sinda bir araya gelir de, miilkiyet sahipligine dayanan bir birlik
kurarlarsa, o zaman o birlikten, devletten miilkiyet sahiplikleriyle
orantili olarak pay alirlar.

Oligarsi yanlilarimin devlete ve adalete iliskin gériislerinin te-
meli budur: bu goriisiin lehine olarak, hi¢ kuskusuz, yiiz mna
hk bir toplama bir mna koymus olanin, geriye kalan doksan do-
kuz mna’y:r bulanla esit pay almasimin adaletli- olmadig1 soyle-
nebilir ve bu ilke, baslangictaki viiz mna’lik sermaye icin de,
daha sonra saglanan karlar icin de esit olgiide gecerlidir. Fakat
devlet bir yatirnmdan fazla bir seydir; amaci, yalmizca yasamayi
olanakhh kilmak degil, yasanmaya deger bir yasami kurmaktir.
Yoksa, kélelerden ya da hayvanlardan da bir devlet kurulabilirdi;
oysa buna olanak yoktur, ¢iinkii koleler ve hayvanlar 6zgiir var-
liklar degildir ve mutluluktan pay alamazlar.

Devlet, bir karsilikli koruma sézlesmesinden ya da mal ve

83



POLITIKA

hizmetleri degistokus etmek icin yapilan bir anlasmadan da fazla
bir seydir; ciinkii dyle olsaydi, Etriiskler, Kartacalilar ve birbirle-
rine sozlesmeden kaynak olan yiikiimliiliiklerle baglt bulunan bii-
tiin otekiler tek bir devletin yurttaslar1 sayilmak gerekirdi. Elbet-
te, bunlarin arasinda ticaret anlasmalan, saldirmazlik sozlesme-
leri ve baglasmalarini tamimlayan yazili belgeler vardir. Fakat bu,
tek bir devlet ve tek bir yurttashiktan ¢ok farklidir: Ciinkii bir
kere, her birinin ayr1 hiikiimeti bulunmaktadir ve esit dlgiide uy-
ruk olduklari resmi bir makam (ortak bir iist) yoktur. Ikincisi,
bunlarin hi¢ biri 6tekinin yurttaslarinin nizeligine, hatta kendi dev-
letinin iiyeleriyle alisverislerinin disinda, davramislarimin diiriist
olup olmadigina karismaz. Oysa, biitiin yasal davranmisla ilgilenen-
lerin, yurttaslarin iyiligini ya da kotiiligiinii goz oniinde bulun-
durmalar: gereklidir. Dolavisiyle, yalnizca sozde degil, sahiden dev-
let adim1 tasimaya layik olacak bir devletin erdemle ilgilenmesi
gerektigi besbelli anlasilmaktadir. Yoksa devlet ortaklig:1 diipediiz
bir baglasma (ittifak) olur; olagan anlamdaki baglasmalardan yal-
nizca yeri ve kapsamiyle ayrilir; bu gibi kosullar altinda Yasa
basit bir sdzlesmeden ya da sofist Lykophron'un deyisiyle, “kar-
siiklt bir haklar giivencelemesi’nden ibaret kalir, yurttaslar1 iyi
ve adil yapacak giicii olmaz, oysa olmaldir.

Bunun bir devletin 6z niteligi oldugu, birtakim o6rnekler daha
gosterirsek anlasilacaktir. Tutun ki, Korinthos ile Megara’nin sur-
larimi birlestirerek iilkeleri birbirlerine eklediniz, bu onlarn tek
bir devlet haline getirmez; hatta, evlilik diisiiniilebilecek en yakin
baglardan biri oldugu halde, ikisi arasinda evlenme haklan tani-
saniz bile, yine olmaz. Onun gibi, birbirlerinden bir par¢a uzakta
yasayan, ama temaslarin1 kavbetmeyecek kadar yakinda olan on
bin kisi var diyelim: Marangoz, ciftci, derici ve gerekli biitiin za-
naatgilar hep aralarinda; iistelik, birbirlerivle is iliskilerinde eg-
riligi yasaklayan yasa ve diizenlemeleri de kabul ediyorlar; biitiin
bunlara karsin, aralarindaki birlik, alisveris ve savunmanin 6tesine
gegmedikge, bu yine .de bir devlet degildir. Peki ama niye? diye-
bilirsiniz. Neden, hi¢ kuskusuz, bunun gevsek orgiilii bir topluluk
olmas: degildir. Ciinkii, birbirlerine daha yakin yasasalard: da, ara-
larinda yalmzca anlattigim gibi iliskiler olsaydi, onun disinda her
biri kendi evini bir devlet gibi yonetseydi ve yalmz, saldirilara
karst baglasmayla birbirlerini karsihkh olarak destekleselerdi, o
zaman bile bu bir devlet olmazdi, hi¢ degilse kesin anlaminda bir
devlet olmazds; ¢iinkii ister birbirlerine yakin yasasinlar ister uzak,
birliklerinin dogasi aymdir.

Oyleyse, agiktir ki, devlet yalmzca, aym yerde yasayan ve iiye-
lerini kotiiliikten alikoyan, mal ve hizmetlerin degistokusunu sag-
layan bir topluluk diye tanimlanamaz. Besbelli, bir devlet olacaksa

84



KiTAP 111 - BOLUM 10

biitiin bunlar varolmalidir, fakat bunlarin topunun varhg: bile bir
devleti kendiliginden meydana getirmez. Devlet, herkesin, aileleri
ve akrabaliklar: icinde iyi yasamalarim, yani tam ve doyurucu bir
yasam slirmelerini olanakli kilabilmek icindir. Bu aile gruplar
ayr1 bir yerde yasamazlar ve aralarinda evlenemezlerse (birbirle-
rinden kiz alip veremezlerse), bu amaca erisilemez. Iste gercekten,
cesitli sehirlerde evlilikle akraba olmus kimselerden meydana ge-
len birlikler, kardeslikler, tanrilara kurban kesmek igin aile top-
lantilar1 ve Oteki toplumsal iliski tiirleri gormemiz hep bundandir.
Biitiin bu etkenlikler bir dostluk anlatimidir; ¢iinkii bize toplum
icinde yasamay1 vegleten, baskalarini sevmemiz oluyor ve bunla-
rin hepsi, devletin amaci olan iyi yasamin saglanmasina katkida
bulunuyorlar®; ve iyi yasam demek, bizce, mutlu ve soylu yasa-
maktir. Oyleyse, surasim teslim etmeliyiz ki, devlet dedigimiz si-
yasal birlik, yalnizca bir arada yasamak i¢in degil, soylu eylem-
lerde bulunabilmek i¢indir. Bu nedenle, soylu eylemlerde bulunan-
lar, siyasal birligin niteligine hizmet etmektedirler ve buna en ¢ok
hizmet edenler, 6zglir dogmusluk ve aile bakimindan onlara esit,
hatta iistiin olsalar bile, soylu evlemlerde bulunmak ve dolayisivle
polis’e iliskin olan 6z iyilik bakimindan onlardan asag: olanlardan
daha biiyiik bir pay hak ederler. Bunun gibi, servet¢e daha iistiin,
ama iyilik¢i daha asagi olanlardan da daha biiyiik bir pay:r hak
ederler.

Biitiin bunlar, ¢esitli anavasa tiirlerine iliskin olarak adalet’
ten soz edenlerin, bu terimi sinirli ve goreli bir anlamda kullan-
diklarini her zamankinden daha biiyiik bir agikhikla ortaya koy-
mustur.

Varilan bu sonucla, iistii ortiilii olarak 6'nct Boliim'iin basindaki
tartismaya baglanan gelecek béliim arasinda pek agik bir iliski yok-
tur.

10

Bir baska soru da sudur: “Devletin egemen erki kimin elinde ol-
mali?” Halkin mi1? Varlikli siiflarin mi? lyilerin mi? Iyilerin en
iistiinii olan bir tek kisinin mi? Tiran olan bir tek kisinin mi?
Bunlarin hepsine karsi soylenebilecek seyler vardir. Tutun ki, en
iistiin yetke halktadir, dedik; fakat halk say1 ¢okluguna dayana-
rak zenginlerin malim1 miilkiinii kendi arasinda paylasirsa, bu ada-

* Amag tam ve doyurucu bir yasam oldukca, soy (klin) ve kéylerin birliginden de
bic polis meydana getirilebilirdi.

85



POLITIKA

letsizlik degil midir? Bu islem, egemen erkin gecerli bir karariyle
yapilmistir, ama ona adaletsizligin dorugundan baska ne ad ve-
rebiliriz? Sonra, ¢cogunluk her seye el atarak azinligin malini miil-
kiinii paylasirsa, bu besbelli devletin yikilmasina vanir. Fakat, sa-
hibini yikan bir sey iyilik olamaz ve adalet devleti yikmaz. Do-
layisiyle, bu siirecin yasal olsa da adil olamayacag agiktir. Yok
adil ise, o zaman tiramin yaptifi eylemlerin de adil olmasi1 gere-
kir; tipki, kitlelerin kendi iradelerini zenginlere zorlamalar gibi,
tiranin iistiin erki de, zor kullanabilmesini olanakl kilar. Uciincii
olarak, azligin ve varhiklilarin egemen olmasi adilse ve eger onlar
da coklugu soyar ve mallarimi vagmalarlarsa, bu adaletli mi olur?
Adaletli olursa, o zaman onceki durum (yani, azligin ¢oklugu soy-
mas1) da adaletli olmak gerekir. Dordiincii secenek, iyilerin ege-
men olmasi ve en listiin yetkeyi ellerinde tutmasi da sakincasiz
degildir; ¢iinkii boyle olursa, geri kalan herkes anayasaya gore dev-
let gorevlerinden uzak tutulacag icin vonetim sereflerinden yok-
sun kalacaktir®. Besinci secenek, en iyi bir adamin egemen olmasi,
bundan daha iyi degildir; yoneticilerin sayisim1 ne kadar azaltir-
sak, yonetim sereflerinden yoksun kalanlar1 o kadar artirmis olu-
ruz. Sonra su da ileri siiriilebilir ki, insan zihninin olabilecek bii-
tiin diizensizlik ve etkilerine acik (maruz) bulunan bir tek kisiye
egemen yetkeyi vermek kotii bir seydir, egemen yetke yalmz ya-
sanin kendisine ayrilmalidir. Fakat, bu da tartistigimiz sorunlar
bakimindan hi¢ bir sev farketmez; yasanin kendisi oligarsiye ya
da demokrasiye egilimli olabilir, dolayisiyle tipkis1 tipkisina ayni
sonuglar ortaya ¢ikar. :

Bu kisa elestiriler, devlet gorevlerine atanabilecek ve egemen erki
paylasacak kisilerin sayisimin uygunsuz bir bicimde swirl tutul-
mamast ya da yukarda Boliim 6'min diliyle sévylersek, politeuma’
mn ¢ok kiigiik olmamas: gerektigini diisiindiirmektedir.

11

Egemenlikle ilgili 6teki noktalar1 bir baska yerde ele alacagiz; sim-
dilik bu sorunun en savunulabilir, hatta belki en dogru karsiligi,
en iyilerin azhk oldugu yerde, bir azliktansa ¢ogunluk egemen
olmalidir demek gibi gériiniiyor. Ciinkii, tek tek alininca aralarin-
dan hi¢ biri ivi adam olmavan ¢oklugun hep birlikte alindig1 za-
man —bireysel olarak degil, topluca— azliktan daha iyi olmasi

* Devlet gorevlerini seref (time) verici sayiyoruz; eger hep ayni kimseler bu gérev-
lerde bulunursa, Stekilerin serefli bir yeri olamaz.

86



KITAP 11T - BOLUM 11

miimkiindiir; nasil ki, herkesin katkida bulundugu bir soélen, tek
bir adamin kesesinden verilen sodlene oranla daha iyi olur. Her
birinin iyilik ve zekddan bir pay1 olan bir¢ok kisi bir araya geti-
rilince, bunlarin hepsi birden, bircok eli ve ayagi ve bir¢ok kafasi
olan ¢ok parcali tek bir adam gibi olur. Kisilik ve algilama giicleri
bakimindan da oyledir. Kamuoyunun (kalabaligin) miizik ve siir
hakkinda daha iyi bir yargic olmasi da bu nedenledir; bazilar
baz1 parcalari, bazilar1 otekileri yargilarlar (degerlendirirler), fakat
ortak hiikiimleri biitiin iisttinde bir karardir. Zaten, iyvi adamin
kitleden herhangi bir bireye iistiin olmasim saglayan da, eskiden
ayri ayr1 olanlarin tek bir yerde toplanmasidir. Giizel adamlar
cirkinlerden, resimler gercek nesnelerden farklidir, ¢linkii bunlar
onceden oraya buraya dagilms olanlar1 tek bir yerde birlestirir,
oysa ogelerden herhangi biri ayr1 ayr1 alininca bir adamin gdézii,
bir baskasinin bir baska yeri, resimdekinden daha giizel olabilir.
Fakat ¢oklugun iyi azhga bu iistiinliigiiniin her halkta ve her bii-
yviik ¢cogunlukta bulunaca@ hi¢ de kesin degildir; hatta bunun ara-
larinda asla olamayacag bazilari vardir; bu ilkeyi hayvanlara uy-
gulamanin ne sonug¢ verecegini bir diisiiniin — "baz1 adamlarin ise
vahsi hayvanlardan kalir yeri yoktur. Fakat belirli bir ornekte,
bu kalabaligin ortaklasa bilgeligi kuraminmi pekala kabul edebilir
ve uygulayabiliriz.

Bundan, zorunlu olarak biitiin egemenligin iiyeler arasinda esitlik
lizere paylastirilmast gerekligi sonucu ¢ikmaz. Fakat bir erk bo-
liistiirme tasarisit yapmaya kalkisinca da, ¢cok gegmeden gugluklere
ve kargasaliklara ugrariz.

Bu diisiinceler, egemenlik kimde olmali? sorusunu ve ona bagh
olan bir baska soruyu da cevaplandirabilmemizi olanakli kiliyor
— bu 6zgiir adamlar ¢ogunlugunun egemenligi hangi is alanlarinda
ve kimlerin iistiinde kullanilmalidir? Bu adamlarin 6zgiir olmak-
la birlikte, varliklari ve toplum icinde 6nemli bir yerleri olmadig:
icin, herhangi bir seyde tistiinliik ya da iyilik iddialar1 bulunmadi-
gin1 unutmamamiz gerekir. Bunlarin en yiiksek yonetim goérevlerin-
den pay almalarina izin vermek c¢ok tehlikelidir; asag: nitelikte
olmalar1 yiiziinden yanlislar yapacaklar, yargi giiciinden yoksun
bulunmalari, onlar1 yanilgilara siiriikleyecektir. Ote yandan, onlara
hi¢ bir 6dev vermemenin, toplumda bir yer tanimamamn da teh-
likesi vardir; ciinkii bir sehirde mali miilkii ve yodnetim gorevi
olmayan bir¢ok kisi olursa, bunlar ister istemez devletin icinde
diisman bir 6ge meydana getirirler. Fakat onlar en viiksek go-
revlerin disinda tutsak bile, genel goériismelere (yasamaya) ve yar-
gilama siirecine katllmalarmm yolu yine acik olacaktir.

87



POLITIKA

Solon ve daha baska yasa koyuculari, devletin igcinde boyle
bir diisman 6ge yaratilmamas: igin, halka yonetim goérevlilerini
secme ve gorev siirelerinin sonunda onlardan hesap sorma hak-
kim1 tanimis, ama kendilerinin bu gibi gorevlere gegmelerine izin
vermemistir. Bu, bizim hep birlikte hareket eden biitiin yurttaslar
toplulugunun gerekli anlayist oldugu, ama her birinin tek tek ka-
rar verecek nitelikte bulunmadigi yolundaki ilkemize uygundur.
Halk boylelikle, daha iyi tiirden yurttaslarla isbirligi ederek kendi
sehirlerine faydali olabilir, bir bakima, kaba besinlerin ariklanmis
besinlerle karistirilinca, biitiin yemegin hem daha besleyici olma-
s1 hem de daha ¢ogalmas: gibi.

Fakat, anayasal erklerin bu gibi bir dagitimi, karsimiza bir-
takim sorunlar ¢ikarir. Bir kere, bu gorevlilerin halka kendi dav-
ranislar1 konusunda hesap vermek zorunlulugu; tibbi bir isin dogru
yapilip yapilmadigina karar verebilecek olan kisi, boyle islerle
ugrasan aym tirden bir kisidir, hastay:r sagiltmaktan anlayan biri,
bir baska deyisle, hekimin kendisi. Bu, 6teki uzmanlik alanlar igin
de dogrudur. Bir doktorun, vaptiklarinin hesabimi doktorlar ‘ara-
sinda vermesi gerektigi gibi, oteki meslektekiler de kendi meslek-
taslar arasinda vermelidir. Hekim derken, yalmzca siradan hekimi
(pratisyeni) ve daha bilimsel nitelik tasiyan uzmam degil, bu sa-
natin egitimini gérmiis amatorii de anlhiyorum -— hemen biitun
mesleklerde boyleleri vardir. Biz, bu egitim gormiis amatorlerin
yargilarina tam meslek adami (profesyonel) olanlarinkilerle esit
onem veriyoruz. lkincisi, segme sorununda da, aym sey gegerli
olabilir. Dogru se¢me yapmak, hangi is s6z konusuysa, ancak o
is ustiine bilgisi olanlarin harcidir: Toprak 6l¢limiinde kadastrocu,
denizcilikte kaptan, vb. Evet, bazi islerde ve bazi ustalik alanla-
rinda oldukga bilgili olan amatorler bulursunuz, ama bunlar yine
de uzmanlardan daha bilgili degillerdir. Oyleyse, bu kamitlara ba-
kilirsa, halk kitlesine gorevlileri se¢me ya da onlardan hesap sorma
yetkisi verilmemelidir.

Ancak belki de, bunlar one siiriilebilecek yegine kamtlar ya
da hakli kanitlar degildir. Bir kere, az 6nce kullandigimiz, kitle-
nin ortak zekasi kamiti vardir — halk belli bir 6lciitiin altina diis-
medikce, bu kamit gegerligini korur. Her biri tek tek, uzmanlar-
dan daha koétii bir yargic olacaktir; fakat hep birlikte ¢alisinca
onlardan daha iyi olacaklar ya da en azindan, daha kétii olma-
yacaklardir. Ikinci olarak, yapicisinin en iyi ya da tek yargic ol-
madig1 birtakim isler vardir; yapim ustaligi olmayanlar bile, bu
gibi islerde ortaya konulan sonuc iistiine goriislerini belirtebilirler.
Hemen akla gelen bir érnek, ev yapimi; yapici, elbette bir ev iis-
tine yargl verebilir; fakat ondan daha iyi bir yargig, ister ev sa-
hibi olsun ister kiraci, evi kullanan olacaktir. Onun gibi, diimeni

88



KiTAP 111 - BOLUM 11

tutan diimenci de, diimenin iyiligini onu yapan marangozlardan
daha iyi yargilar; yemeklerin giizelligine de, onlar1 pisiren (asc1)
degil, yiyen karar verir. Sanirim lki, bu iki kanit, soruyu ¢6zmeye
yeter.

Bovylelikle, “yalniz uzmanlar” kamti ciiriitiiliiyor ve halkin ortak-
lasa elestiri yetenegi tutuluyor. QOvsa bu, Platon'un gretilerine ta-
manuyle karsittir, fakat bir itiraz daha ele alvup Atina’daki vygu-
lamaya dayanarak yadsindiktan sonra, ortaklasa vargi ogretisi ye-
niden savunuluvor.

Fakat, buna iliskin bir baska karsi-koyma vardir. Asag kim-
selerin biiyiik sorunlarda daha iyi insanlardan ¢ok denetimleri ol-
masi, yanhs (haksizlik) sayilmaktadir. Hi¢ kuskusuz, gorevlileri sec-
mek ve yaptiklarin1 goézden gecirmek ¢ok 6nemli sorunlardir. Fa-
kat, bu isleri halk kitlesi (topluca) yerine getirebilir ve zaten de-
digimiz gibi, baz1 anayasalarda bu yetki onlara verilmistir: Yurt-
taslar meclisinin boyle konularda tam denetimi vardir. Meclisin
ve ondan daha kii¢iik bir organ olan kurul’'un iiyelerinden birco-
gunun diisitk miilkivet diizeyinde ve hemen herhangi bir yasta ol-
masi, hi¢ bir sey farketmemekte, yalniz hazine gorevlileri, gene-
raller ve Oteki ¢ok yiiksek makamlar i¢in yiiksek miilkiyet kosulu
aranmaktadir.

Bu karsi-koyma, biraz 6énce kullandigimiz kanitlarin benzerle-
riyle cevaplandirilip, bizim savundugumuz goriisiin haklili1 belirti-
lebilir. Egemenligi elinde tutan, birey olarak jiiri iiyesi, kurul iiyesi
va da meclis liyesi degil, mahkeme, kurul ve halktir; o bireyler bun-
lardan her birinin yalmzca bir parcasidir. Dolayisiyle, halk (mec-
lisi), kurul ve mahkeme hep c¢okluktan alinip meydana getirildigi
icin, yurttas kitlesinin 6nemli sorunlarda denetimi olmasi1 gayet
dogrudur. Aranan miilkiyet kosuluna gelince, bunlarin hepsinin bir-
den sahip olduklar miilkiyetin toplami, en yiiksek gorevlerde bu-
lunanlarin topluca ya da bireysel olarak miilkiyetinden coktur.

Yasa ve miilkivet konusunun oOzetle toparlanisi.

Bu konular, boylelikle ¢oziilmiis sayilabilir; fakat biz, bas ta-
raftaki sorumuza donmeliyiz. Egemenlik iistiine yaptigimiz gézlem-
lerden ¢ikan en acik sonug, dogru olarak gercevelenmis yasalarin
ayrintilariyle yol gosteremeyecekleri cesitli sorunlarda da hiikiimet
gorevlilerinin teker teker ya da bir kurul halinde harekete geg-
mek icin egemenlik yetkileri bulundugudur; ciinkii her bir 6zel
noktay: kapsayan genel diizenlemeler (yasalar) yapmak hic bir za-
man kolay degildir. “Dogru olarak c¢ercevelenmis yasalar” dedik,

89



POLITIKA

ama bunlarin neler oldugunu heniiz bilmiyoruz; onun igin de, so-
ru tam olarak cevaplandirilmadan kaliyor. Fakat su kadarim séyle-
yebiliriz ki, anayasalar baska baska oldugu gibi, yasalarin da onlara
benzer bir bicimde iyi ya da kotii, adaletli ya da adaletsiz olmasi
gerekir; fakat suras1 da aciktir ki, anayasamn tiirii once gelir ve
yasalarin kalibin1 saptar; bu boyle olduguna gore, “dogru” ana-
yasa tiirlerine uygun olarak cercevelenen yasalar adaletli olacak-
tir, “sapmalar”dan birine uygun olarak cergevelenenlerse adaletsiz.

Bundan sonra gelen sozler, veni bir baslangic gibi goriinmektedir
(bize biraz da Ahlak'in acilisini hatirlatir), ama ¢ok gecmeden, Bo-
liim 9'a ve dagitict adalet konusuna baglanirlar. Her devlet —mut-
lak olarak degil, belirli kosullarda ve ilgili oldugu kimseler baki-
mmdan— neyin diiriist ve ddil oldugu hakkinda bir diisiincenin
anlatin olmak gerekir. Yunanca isos sozii, hem “diiriist” hem de
“esit” demektir, bu durum onceki gibi bir miktar giicliik yaratir;
Nikomakhos'a Ahlak'tn besinci kitabina yine bir gonderme yapilir
(v, 3).

Simdi bu baglamda adalet, siyasal erk, ayricalik ve toplum
icindeki yerlerin (statiilerin) diiriist dagitimast anlamina gelmek-
tedir. Bu tamimlama ¢abasi, “A, B'den daha iyiyse, yani A, B’ye iis-
tiinse, o zaman A'nin B’den daha biiyiik bir paya hakk: vardir” gibi
bir varsayimdan hareket etmektedir. Dolayisiyle, sorun, ne cesit
iistiinliiklerin gorev ve ayricalik acisimdan bir iddiaya hak kazan-
diracagima gelir. Aristoteles, ondan bekleyecegimiz iizere, iyi do-
gumu ve miilkiyet sahibi olmay: listesine ekler; ayrica adalet ve
cesaret gibi manevi nitelikleri de alir; egitim ve yiiksek bir kiiltiir
diizeyi de, amact iyi yasami saglamak olan bir devletin islemesin-
de yer alacak bir kimse icin bir liyakat belirtisi olacaktir. Insanlar
bu bakimlardan esit degildir; bu gercegi gormezlikten gelen ve
mutlak esitlik terimlerivle diisiinen bir devlet, yanls “sapma” tiir-
lerinden biri olmak gerekir (Sapma, daha once béyle tammlan-
mamusti; yanlis anayasa tiirleri toplulugun bir kesiminin ¢ikarla-
rimn biitiin Stekilere oncelik almasiyle oluyoriardi; dogru bir ana-
yasayr ayiran “herkesin iyiligi" ayracina ise yine bagh kalinmak-
tadir). Yukar: siniflar editim ve yetenek bakimindan her zaman
Za[ha iistiin olacaklardir, fakat sayi iistiinliigii de hesaba katila-

ilir.

12

Her cesit bilgi ve etkenlikte amaclanan erek, iyilik’tir. Bu, 6zellik-
le onlarin en yiiksegi, devletin ve yurttaslarin etkenlikleri icin

90



KITAP III - BOLUM 12

dogrudur. Devlette amaclanan iyilik adalettir, buysa biitiin top-
lulugun iyiligi icin olandir. Simdi. bir toplulukta adaletin berke-
sin iyiligi demek oldugu besbellidir. Akldk tistiine yapitimda agik-
ladigim adalet kuramiyle bunun arasinda bir tutarsizhik yoktur,
clinkii her ikisi de avn: ilkelere dayanir — adalet kisilere iliskin-
dir ve esitlik esitler icin esit olmak gerekir. Simdi bulmak istedi-
gimiz ise, esitlik ya da esitsizligin tiiriidiir (hangi tiirden olacagi-
dir); bu “esit” kavrami, ne gibi sorunlarda siyasal kurama iliskin
olmaktadir? .

Belki, bunun her soruna :liskin oldugu 6ne siiriilebilir ve her-
hangi bir tiirden iistiinliigli devlet gorevlerinin esitsiz —bundan
baska biitiin bakimlardan adamlarin esit ve benzer olduklar var-
sayllmakla birlikte— dagitimimi hakh kildiZ1 soylenebilir; ¢iinkii
kisiler arasinda herhangi bir genel fark, farklh adalet ve farkli hak
demektir. Fakat besbelli ki, bu kabul edilirse, boy-bosta, ten rengin-
de iistiinliigiin ya da baska herhangi bir iyi seyin siyasal haklarin
dagitilmasinda bir ayricalik saglamasina izin vermek zorunda kali-
riz. Buradaki yanhshk apacik degil mi? Oteki bilgi ve yetenek tiir-
leriyle bir karsilastirma yapmak, Oyle oldugunu hemen gdsterir.
Ciinkii, diyelim, fliit¢iiler esit ustalikta iseler, en iyi ¢algilar en
iyi dogumlulara vermeyiz, ¢iinkii bu onlarin daha iyi ¢almalarim
saglamaz. En iyi calgiy1 kullanma hakki, o ¢algiy1 en iyi ¢alanindir.

Bu simdi yeterince aydinlanmamissa bile, biz ilerledik¢e ay-
dinlanacaktir. Eger bir kimse fliit ¢almakta son derece tistiinse,
ama dogum ve giizellikce cok asagiysag (soylu-dofumun ve giizel-
ligin fliit ¢calmaktan daha biiyiik bir iyilik [erdem] oldugu ve bu
calgicinin geri kalanlara iistiinliifiine oranla da daha biiyiik ol-
dugu varsayilsa bile) o zaman bile, bence en iyi galgt en ivi ¢a-
lana verilmelidir. Ciinkii istiinliik, ancak c¢alisin (eylemin) niteli-
gine bir katkida bulunacaksa, konuya iliskin olur, oysa servetin
ve iyi dogumun hi¢ bdyle bir etkisi yoktur. Ustelik, o akil yiiriitme
yoluna gore, her iyi sey bir baskasivle (ortak bir birimleymis gibi)
olgiilebilir olmali. Ciinkii, siyasal adalette uzun boyluluga bir agir-
lik verilecekse, o zaman uzun boyluluk servetle ve 6zgiir dogumla
siirekli bir yans icinde olacaktir. Eger X boyca, Y'nin erdemce
oldugundan daha iistiindiir dersek, o zaman her seyi her seyle
Olciilebilir sayiyor olmaliyiz; ¢iinkii eger p’den biiyitkk bir miktar
varsa, p'ye esit bir baskasi da olmalidir. Fakat boyle dlgmeler bu-
rada olanaksizdir ve apaciktir ki, insanlarin devletle ilgili sorun-
larda, gorevlerin dagilimim tartisirken her onlerine cikan esitsiz-
lik tiiriinii —Ornegin, atletizm yarislarinda ne denli 6nemli olsa
da, ayagma c¢abukluk gibi &zellikleri— hasaba katmamalari, yalmz
iliskin olan, yani bir biitiin olarak devletin yapisina katkida bulu-
nan esitsizliklere bakmalar1 gayet haklhidir. Toplumda énemli olan

91



POLITIKA

ve dolayisiyle diisiiniilebilecek nitelikler soylu dogmusluk, &zgiir
dogmusluk ve miilkiyettir; ciinkii iiyelerin ozgiir olmalar:1 ve vergi
vermeleri gerekir — kolelerden bir sehir yapamayacagimz gibi, ip-
siz sapsizlardan (yoksullardan) da yapamazsiniz. Fakat bunlarin
yaninda, baska seyler de gerekir: Adalet ve askerce yigitlik erdem-
lerini soylemek istiyorum. Bunlar olmadan bir sehrin yasaminin
ve islerinin devam edebilmesi olanaksizdir; ozgiir niifus ve servet
olmadan bir sehir hi¢ olamaz, adalet ve yigitlik olmadan da iyi
yOnetilemez.

13

Insanlar, devletin dokusunu tartisirken, bu noktalarin bazilarini
ya da hepsini hakli olarak goz oOniine almislardir, fakat ben sura-
sin1 tekrarlamaliyim ki, iyl yasami saglamak bakimindan egitim,
erdem ve yetenek en yiiksek oneme hak kazamir. Belirli bir nok-
tada esit olanlarin her seyde esit olmalari ya da bir tek vonde
esitsiz olanlarin hepsinde esitsiz olmalarn gerekmedigi icin; bun-
dan, bodyle mutlak bir esitligin tiimiine birden agir bastigi ana-
yasalar bozuk bigcimler ya da sapmalar diye simiflandirilmalilar,
sonucu ¢ikar. Biitiin insanlarin iddialarinda bir gesit adalet (hak-
hlik) oldugu, fakat hepsinin mutlak bir haklar1 oldugunu iddia ede-
meyecekleri yukarda belirtilmisti.

Zenginler, toprakta daha biiyiik bir paylar1 bulundugunu, top-
ragin ise ortak (yani, devlet icinde ortak 6ge) oldugunu, iistelik
sozlerinde durma bakimindan kendilerine daha cok giivenilebilece-
gini ileri siirerler. Ozgiir dogumlularla iyi dogumlularin iddialar
birbirleriyle yakindan iliskilidir, her ikisi de doguma dayanir; (bu-
na gore) daha soylu olarak doganlar soylu olmayanlardan daha
tam yurttastirlar, iyi doguma her toplulukta saygi gosterilir, iyi
(soylu) insanlarin ¢ocuklarinin da iyi olmalar1 olasidir, ciinkii iyi
dogumlu olmak iyi bir soydan gelmek demektir. Bundan sonra ve
esit Olg¢iide hakl olarak, iistiinliik ya da erdemin hak iddialarim
anacagiz; adaletten, her zaman bir topluluk icin iyi bir nitelik
ve kendisinin yani sira 6teki erdemleri de getiren bir erdem diye
s6z ederiz. Sonra say:r giiciinii de bu listeye eklememiz gerekir;
sayillar1 goz oniinde tutarsak, daha giiclii, daha zengin ve daha
iyi olmak bakimindan ¢ogunlugun azinlhiktan daha gecerli bir id-
dias1 vardir.

Ovyleyse biitiin bu yénetimden pay alma iddialart nasil uzlastirt-
lacak? Bunlarin hi¢ birinde kismi ya da goreli bir gegerlikten fazla
bir hak goriinmiiyor.

92



KITAP III - BOLUM 13

Simdi, bu siniflardan iigiiniin de tek bir sehirde bulundugunu
varsayalim —yani, iyiler (erdemliler), zenginler, iyi dogumlular (soy-
lular) ve onlarin yaninda o6teki yurttaslar— hangi simfin devlet
gorevlerine gececegi ve yonetimi ele alacagi konusunda bir an-
lasmazlik olacak mudir, olmayacak midir? Pek dogaldir ki, daha
once inceledigimiz ti¢ anayasa tiiriinde herhangi bir sorun g¢ik-
maz; bunlan birbirlerinden ayiran tam budur; egemenligi oligar-
side zenginler kullamr, aristokraside iyiler vb. Fakat catisan hak
iddialarimin hepsi bir arada bulundugu zaman nasil bir karar ah-
nacagim kendi kendimize sormak zorundayiz. Ornegin, diyelim ki,
erdem ve yetenegi olanlarin sayisit ¢ok az; o zaman erk nasil da-
gitilacak (paylasilacak)? Azliklarini, yapilacak is yoniinden mi go-
recegiz — bunlardan sehri yonetmeye yetecek kadar adam olup
olmadigim m1 sormaliyiz? Yoksa, sayilar1 su kadar olmadikc¢a bun-
lardan bir sehir olusturamayiz dememiz mi gerekiyor? Bu, siirek-
li bir sorudur ve biitiin siyasal erk iddialarinda ortaya c¢ikar. Boy-
lelikle, hak iddialarim servete dayandiranlarin hi¢ de hakh bir id-
dialarn olmadigir anlasilmaktadir, hak iddialarim doguma dayandi-
ranlarin da; ¢iinkii eger bir kimse geri kalanlardan ¢ok daha zen-
ginse, bu ilkeye kesinlikle uyulmasi halinde, onun hepsinin iistiin-
de tek egemen olmasi, onun gibi ivi dogumda iistiin olanin da
hak iddialar1 o6zgiir dogmusluga dayananlarin hepsinin iistiinde
egemen olmasi gerekecektir. Anayasanin aristokrasi oldugu, iyili-
ge dayandigr bir yerde aym sev pekala olabilirdi; ¢tinkii eger bir
kimse yurttas toplulugu icindeki iyi adamlarin hepsinden daha
iyiyse, bu ilke uyarinca onlarin iistiinde yetkesi olmalidir. Yine,
tutun ki, azliktan daha gii¢lii oldugu icin ¢ogunlugun egemen ol-
mas1 gerekiyor ve tutun ki, bir tek kisi ya da birden c¢ok, ama
yine de ¢oktan daha azi, geri kalanlardan daha giicliidiir; o zaman
c¢ogunlugun degil, bunlarin egemen olmalar1 gerekir.

Biitiin bu diisiinceler, bu avraglardan hi¢ birinin dogru ola-
mayacagim gosteriyor gibidir; her biri birtakim insanlarin ken-
dilerinin egemen olmalan, geri kalanlarin ise onlara uyrukluk et-
meleri gerektigi iddiasina varmaktadir. Ciinkii besbelli ki, iddia-
lar ister servete dayansin, ister zenginlige, onlarin iddialarina kar-
s1 cogunlugun hakli olacagi bir yan da bulunacaktir. Bazi durum-
larda, ¢oklugun, tek tek degil de hep birlikte ele aliminca, azhik-
tan daha iyi ve daha zengin olmasi olanagi vardir. Bu kosullarin
bulundugu durumlarda, sik sik sorulan bir soruyu, gercekten, en
hakli yasalari yapmak isteyen bir yasa koyucu, cogunlugun iyi-
ligi icin mi, yoksa daha iyi insanlar i¢in mi yasa koymali? soru-
sunu cevaplandirmak hi¢ de zor degildir.

Ciinkii bu durumda ¢cogunluk ve daha iyiler avni insanlardir. Fa-

93.



POLITIKA

kat, Aristoteles hemen sunu ekler ki, dogru ilke biitiin toplulugun
iyiligidir.

“En hakli”dan “diiriist ve esit olarak hakh’yr anhyoruz; bu ise
biitiin devletin iyiligine ve yurttaglarin ortak yararina olan demek-
tir. Bir yurttas, genel olarak hem yonetmek ve hem de yonetilmek-
ten pay alir; bu, her anayasa tiiriinde 6zdes olmayacaktir, fakat
en iyi anayasada, boyle bir yurttas iyilige uygun diisecek bir ya-
sam1 amaglayarak hem yonetebilen hem yonetilebilen ve bunu se-
¢en bir kimsedir. .

Dogum, servet, erdem — bu degerlerden hi¢ biri erke sahip ol-
mak icin mutlak bir hak icermemekle birlikte, hi¢ kuskusuz, er-
dem, yani manevi ve fikri vetenek erkin kullanilmas: i¢in her za-
man gerekli olan bir niteliktir. Bu nitelik ¢ogunlukta bulunursa,
simdi soylendigi gibi, hi¢ bir giiclitk dogmaz, fakat ¢ok olaganiistii
yetenekleri olan bir adam ortaya ¢ikarsa [zuhur ederse] o normal
anayasanin disinda sayilmak gerekir. Ya siiriilecektir (ostrakismos,
Yunan devletlerinde ortak bir uygulamadir, fakat iyi bir adamin
harcanmast demektir) va da essiz degerinin ldy1gr olan iistiin du-
ruma gececektir. Yunanhlar icin, pek kalburiistii bir kimse hak-
kinda, “insanlar arasinda bir tanrt” demenin hi¢ bir yadirganacak
yant olmazd:.

Fakat son derece iistiin bir (ya da birka¢ kisi — ama kendileri
bir sehrin biitiiniinii olusturacak kadar c¢ok sayida degil) biitiin
geri kalanlarin iyilifi ve yetenegi onunkiyle (ya da onlarinkiyle)
karsilastirilamayacak kadar iistiin bir kimse varsa; boylelerini biz
devletin bir par¢asi sayamayiz, onu astigin1 kabul ederiz. Erdem
ve siyasal yetenek¢e o kadar iistiindiirler ki, onlar1 geri kalanlarla
yalnizca esit olmaya lavik gormek adaletsizlik olur. Boyle birinin
insanlar arasinda bir tanr1 sayilmasi akla yakindir. Amacim tar-
tismakta oldugumuz yasama kararlan, aciktir ki, bu gibi durum-
lara iliskin degildir; ¢linkii yasalar dogum ve vetenekce esit olan-
lar1 baglar; bu olaganiistii kisileri yonetebilecek yasa yoktur. On-
lar kendileri yasadir ve onlar1 baglamak igin yasa yapmaya kalk:-
sacak bir kimsenin ¢abalan bosa gider. Biiyiik adamlar, Antisthe-
nes'in masalinda kendilerivle esitlik iddia eden tavsanlara aslan-
larin soyledigini soyleyebilirler, pekala — “pencelerinizi ve disle-
rinizi gorelim bakalim”. Iste, onlar1 denetim altina sokmanmn bu
olanaksizhigidir ki, demokratik olarak 6rgiitlenmis sehirlerde ostra-
kismos uygulamasina bas vurulmasim gerektirmistir. Bunlar, esit-
lik ilkesine Oyle biiviik bir deger verirler ki, bu erki ister servet-
ten gelsin, ister halk¢a ¢ok tutulmasindan ya da siyasal etki ka-
zanmann baska yollarindan, erkini asin saydiklart herhangi bir

94



KITAP III - BOLUM 13

kimseyi belli bir siire i¢in sehirden uzaklastirir, siirgiine yollarlar*.
Tehlikeli bir rakibini ortadan kaldiran bir tiran diipediiz bu ilkeye
gore hareket etmektedir ve Periandros’un Thrasyboulos’'a verdigi
0giidii —"‘tepelerini bi¢"'— kinayanlar buisbiitiin hakli sayilmazlar**.
Bu yontem, yalmizca tiranlara yaramamaktadir, bunu kullananlar
yalnizca tiranlar degildir; oligarsiler ve demokrasiler de tipki boy-
le yaparlar. Ciinkii ostrakismos da, tepelerini kesmek ve ileri ge-
lenleri sehirden siirmekle aymi sonucu verir. Olas1 rakipleri giic-
siiz kilma yontemi ic siyasete ozgii de degildir; biiyitk ve giiglii
devletlerin oteki sehir ve uluslara karsi her zaman yaptiklar1 bu-
dur***, Gergekten, biitiin bu rakip erk sorunu yalnizca yoneticile-
rinin bu gibi yontemlere kendi kisisel ¢ikarlar1 i¢in bas vurduk-
lar1 bozulmus olanlar1 degil, her tiirlii hiikiimeti yakindan ilgilen-
dirir.

Boylelikle, Aristoteles olaganiistii kisileri bir yarardan cok bir so-
run gibi gbérmektedii. Normalden her avrilist hosnutsuzlukla kar-
stltyor ve bu onu, birtakim giiliing benzetmelere gétiiriiyor.

Aym sey (sivrileni hosgormeme), oteki sanat ve bilimlerde de
vardir. Ornegin, bir ressam bir avagi —ne denli gérkemli olursa
olsun— oransiz biiyiikliikte yaparak, onun canli bir yaratigi betim-
lemesinin bakisikligin1 (simetrisini) bozmasina izin vermez. Bir
gemi yapimcisi, diimeni ya da geminin herhangi bir baska parca-
si1 orantisiz yapmaz. Bir korobasi, sesi biitiin otekilerden daha
giizel ve daha gii¢lii bir sarkiciya korosunda yer vermez. Bu -he-
sapca, zor kullanarak rakiplerini ortadan kaldiran yoneticilerin uy-
ruklaniyle aralarinin iyi olmamasi i¢in hi¢ bir neden yoktur; ye-
ter ki bir yandan bu hareketi yaparken, bir yandan da yodnetim-
leri uyruklan icin faydali olsun. Oyleyse, asir1 zenginlik ya da
halk¢a tutulmak gibi besbelli oransiz durumlarda, ostrakismos’un
gerisindeki kuram siyasal adaletten biisbiitiin yoksun degildir (hak-
Ii oldugu yanlar vardir). Elbette, yasa koyucu toplumu daha ba-

* Mitolojiden bir 6rnek: Argo (gemisi) oteki yolculardan bu kadar biiyiitk bir kim-
seyi tagimaya yanasmadii icin, Argonautlar Herakles’i gemiye almayip geride bi-
rakmislar.

*#* Thrasyboulos’un ulagina Periandros hi¢ bir sey s6ylememis, yalniz bir tarladan ge-
cerken en uzun basaklart keserek biitiin bugdaylan bir diizeye getirmig. Ulak, bunun
anlamimi kavrayamamis; fakat Thrasyboulos’a aktarinca, o sivrilen adamlar yok et-
mesi gerektigini anlamis.

*** Ornekler: (1) Atinallar, yeterince giiglii olur olmaz, konfederasyon anlasmasini
cigneyerek Lesbos, Khios ve Samos’u boyunduruklar altina aldilar; (2) Pers krali da,
birgok kereler, ge¢misteki egemenlikleriyle gururlanan Medleri, Babyloniahlar ve
bagkalarin1 ezdi.

95



POLITIKA

sindan hi¢ bir zaman boyle keskin bir ¢areye gerek duymayacak
bicimde kurabilseydi, en iyisi o olurdu. Bu olmayinca, gerektigin-
de boyle bir yontemle isleri yoluna koymak zorundayiz*.

Anayasanin sapmali bi¢imlerinde, baska her sey gibi ostra-
kismos da yoneticilerin kisisel faydasi i¢in kullantlir ve bu, onun
ancak sinirli anlaminda adil kilar. Asin etki (niifus), yahut servet
ya da halk¢a tutulmak gibi durumlarda ostrakismos’a bas vurma-
nin hakli oldugunu teslim edebiliriz, fakat kisilik ve yetenek ba-
kimindan iistiin bir insan olunca ne yapacagiz? Hi¢ kimse boyle
bir adarm sehirden kovmali ya da siirmeli diyemez; ote yandan
onu yonetimimiz altina da sokamaviz, ¢linkii bu da Zeus'tan ege-
menligini insanlarla paylagsmasim istemek gibi olur. Bu nedenle,
tek ¢ikar yol dogayr akisina birakmaktir; o egemen olacaktir. biz
de sevine sevine ona boyun egecegiz. Iste, bu gibi insanlar sehir-
lerinde kraldir, stirekli olarak kral.

Yukarda Béliim 7'de alt: anayasa bigimi ayrunlannusti: Ucgii dog-
ru ya da normal, iicii- normalden sapma. O zamandan beri, dev-
lette adalet ve egemenlik iistiine yapilan tartismalar, anayasal te-
mel olarak azligin ya da ¢oklugun egemenligi goz oniinde tutulmak
iizere yiiriitiilmiistiir. Bu baglamda monarsi hi¢ anilmanmustir — bu
pek dogaldir, ciinkii hi¢ degilse monarsi mutlak bir egemenlik tii-
rii oldugu siirece, egemenlik va da siyasal erkin ddil dagihm gibi
sorularin onunla bir ilisigi bulunmaz. Fakat bir kere, biitiin mo-
narsiler mutlak degildir, cesitli monarsik erk dereceleri vardir;
ikincisi, mutlak monarsi, dogru tiirdense, bir tiranlik degilse onun
da yeri olmak gerekir.

Aristoteles, monarsinin dogru bicimlerini anlatmak icin “kral-
Lik” soziinii, yanlis bicimlerini anlatmak icin de “tiranhik” séziinii
kullaniyor. Tiramn kisiligi nasil olursa olsun, tiranlik yanhstir (ko-
tiidiir), bir kere bastaki neden dolavisiyle, yonetimi kendi faydasi-
na yaptigi igin; ikincisi, tiran yonetimini zorla ele gecirir, vasalara
dayanmaz; iigiinciisii, yonetimini kendisini istemeyen uyruklar iis-
tiinde siirdiiriir. Kralliklar dogrudur, ciinkii biitiin toplulugun va-
rartr amaglarlar, uyruklar: isteklidir ve erkleri gerek elde edili-
sinde gerek kullanilisinda yasaldir. Mutlak erk bile yasal olarak
edinilebilir, ya kalitgilikla ya secimle.

* Gergekte, boyle olmamis, ostrakismos'la isler yoluna konmamuistir; ¢iinkii bunu,
ulusal yasarmi korumak yerine, parti catismalarinda bir sildh olarak kullanmislardir.

96



KiTAP IIT - BOLUM 14
14

Simdi soylediklerimizden sonra, bir an i¢in yana donmek ve kral-
Iig1 incelemek iyi bir sey olabilir; ¢iinkii onu dogru ya da diiriist
hiikiimet bicimlerinden biri saviyoruz. Herhangi bir iilke ya da se-
hirde yasamun tyi diizenlenmesi i¢in, bir baska yonetim tiiriinden-
se kralligin daha vararhh olup olmadigini, ya da bazilan i¢in ya-
rarli, ama bazilar i¢in yararsiz midir, bunu arastirmamiz gereki-
yor. Fakat Oonce suna karar vermeliyiz: Yalmz bir tek c¢esit mi
kralhik vardir, yoksa birgcok c¢esit mi? Kralhgin bircok cesitleri
oldugunu ve yonetim bigiminin hepsinde aymi olmadigim gormek
kolaydir.

Anayasal krallipin en acgik 6rnegi, Lakedaimonia anayasasinda
goriilenidir. (Sparta krallarinin) erkleri simirhidir, fakat bir kral
ordunun basinda sefere c¢iktif1 zaman, savasa iliskin biitiin soru-
larda en iistiin yetkeyi tasir; dinsel islere bakma vyetkisi de iki
krala verilmistir. Boyle bir krallik siirekli ve bagimsiz bir ordu
komutanhgina benzer; sefer sirasinda. olmadikc¢a, hi¢c kimsevi 6l-
diirtmeye hakki yoktur*. Oyleyse krallik tiirlerinden biri budur —
omiir boyu ordu komutanlig;; babadan da kalabilir, segimle de
gelinebilir. Bunun yam swra belli birtakim Yunanli-olmayan kral-
liklarda goriilen, bir baska tek egemenlik tiirli vardir. Bunlarin
erki tiranlarinkine esit ve eksiksizdir, ama yasaya dayanir ve ba-
badan ogula gecer. Boyle olmakla birlikte, egemenlikleri efendi-
nin kole iistiindeki egemenligi gibidir; barbarlar dogal kisilikleri
geregi, Yunanlilardan (ve Asyahlar, Avrupalilardan) daha kole ruh-
lu olduklar i¢in, bu despotga yonetime gik demeden boyun eger-
ler. Onun icin, her ne kadar boyle yonetimlere bu nedenlerle ti-
ranlik denebilirse de, yasal olmalar ve kalitgilikla basa gelmeleri
kendilerine bir durulup oturmusluk (istikrar) saglar. Tiranhktan
surada da ayrimlanirlar ki, egemenin muhafizlar1 kral muhafizlan-
dir, tiran muhafizlan degildir — kral muhafizlar silah tasiyan yurt-
taslardan kurulur, tiran muhafizlarivsa parayla tutulan (kiralik)
yabanci askerler olur. Sonra, kral yasa uyarinca kendisini isteyen
uyruklar1 yonetir, tiransa istemeyen uyruklari; dolayisiyle birini
kendi yurttaslan1 korur, 6teki onlara karsi1 korunmak zorundadir.

Iste bunlar monarsinin iki tiiriidiir; eskiden Yunanlhlar ara-
sinda bulunan bir iigiinciisii daha vardir. Bu tiir egemenlige aisym-

* Bunu, Homeros'un eski zamanlarda bir komutanin savas alaninda ne gibi yetki-
leri oldugunu anlatmasiyle karstlastirin. Agamemnon, meclis toplantilarinda kendi-
sine satasilmasina katlanmak zorunda kalmistir; fakat bir sefer baglar baslamaz, Sliim
-kahm’a karar vermeye hakk: olur. Sézlerinden bu anlasthyor: “Doviisten kaytaran
birini buldum mu... lesi, kurtlara kuslara (kopeklere ve akbabalara) yem olur, giinkii
Sldiirme yetkisi benim eliindedir” [ilyada, 11, 391-393].

7 97



POLITIKA

neteia [Roma’daki anlamiyle diktatorliik] denir; bu bir cesit segil-
mis tiranlikti. Bu egemenlik tiirii, simdi degindigimiz barbar kral-
liklarindan yalmizca babadan ogula gecmeyisiyle ayrilir; ikisi de
esit olgiide yasaldir. Krallik gorevi bazen omiir boyu siirer, bazen
belirtilen bir siire boyunca ya da belli birtakim isler yapilincaya
kadar devam ederdi; 6rnegin, Mytilene (Midilli) halki, Antimenides
ve ozan Alkeus’un onderliginde geri gelmeye kalkan siirgiinlere
kars: Pittakos’'u se¢misti. Pittakos'un secildigini Alkeus'un sarkila-
rimin birinden bilivoruz: “Soysuz Pittakos’u, topluca yaltaklana-
rak, beceriksiz ve bahtsiz sehirlerine tiran diye atadilar”. Bu c¢e-
sit egemenler i¢in, vonetimleri bir efendininki ya da bir despo-
tunki oldugu olgiide, tirandilar diyebiliriz; istekli. uyruklar tara-
findan secildikleri olgiide de, kraldilar.

Kahramanlik caglarinda bulunan dordiincii bir krallik tiirii
vardi. Bu, hem babadan ogula kalirdi ve yasaldi, hem de uyrukla-
rin istegine dayanmirdi. Bu krallar, baris ve savas sanatlarinda bul-
gular yaparak ya da halk: birlestirerek yahut onlara toprak da-
gitarak, halkin iyilik-bagislayicilar1 (velinimetleri) olarak baslamis-
lardi. Boylelikle uyruklan tarafindan kabul edilen krallar oldular;
bir sonraki kusakta, kalitcilar1 babadan-kalma monarklar haline
geldi. Bunlar savasta onderlik eder ve rahiplere ayrilmamis kur-
ban islerine bakarlardi. Ayrica, davalar1 da goriirlerdi; bunlarin
bazilarim1 yeminli, bazilarimn yeminsiz olarak goriirlerdi, yemin
krallik sopasimi ya da 4sayir havaya kaldirmakla edilivordu. Eski
zamanlarda bu krallarin devletin biitiin —i¢ ve dis— isleri {istiin-
de denetimi vardy; fal:at sonradan bazi durumlarda birtakim 6dev-
lerini kendileri biraktilar, baska durumlarda da birtakim odevle-
rini halk ellerinden aldi. Her verde, hala bu adi (arkhon) tasivan
krallarin iistiinde kalan tek gorev, tanrilara kurbanlann sunmak-
tir; fakat gercekte, ancak ordularin ve sefer kuvvetlerinin onder-
ligini siirdiirdiikleri yerlerde. kral adin1 kullanmamiz yerinde olur.

Oyleyse, anayasal kralligin dort cesidi iste bunlardir: (1) kah-
ramanlik ¢aglarindaki monarsi; bu, halk tarafindan kabul ediliyor
ve agiklikla tanimlanmis belli birtakim 6dev ve ayricaliklara daya-
miyordu; kral yargicti, ordu komutaniydi ve dinsel baskandi;
(2) barbarlarin monarsisi; bu, yasal olarak ve babadan ogula gece-
rek elde edilir ve elde tutulur, fakat despotca kullamilir; (3) aisym-
neteia ya da se¢imli diktatorliik; ve (4) Lakedaimonia tiirii krallik;
bu, babadan ogula gegen, 6émiir boyu generallikten baska bir sey
degildir. Bu dort tiirii birbirlerinden ayiran ozellikler bunlardir.
Fakat bir besincisi de vardir ki, bu yollardan hic birivle simirlan-
mamistir; onda kral tek basina her seye egemendir: Ayri ayr her
ulus ya da devlet, —tipki bir ailenin yonetildigi gibi yonettigi—
kendi islerini denetlemekte nasil bagimsizsa, bu kral da oylece ba-

98



KIiTAP III - BOLUM 15

gimsizdir. Ciinkii bir ailenin yonetilmesi, adeta evde bir krallik
erkidir; iste benim Mutlak Krallik dedigim sey, bir devletin ya
da bir ulusun yahut uluslarmn biitiin yonetimidir.

Monarsinin ilk dort tiiriinden hepsi de bazi bakimlardan sinirliy-
di; besincisi stmirsizdir. Dolayistyle, gergekte yalnizea iki ana sinif
vardir. Karsilastirma yapmak i¢in, dort sinirlt monarsiden Lake-
daimonia’'minki aliniyor, ciinkii en cok siirly olant odur. Fakat tam
bu nedenle, Lakedaimonia kralligr tipik bir monarsi degildir; kral-
Lik erkinin stmirlandirilmasi, erkin bir olgiide dagilimint gerektirir,
bu baska herhangi bir hiikiimet sisteminde de olmaktadir. Dola-
yiswyle, bu baglamda yalniz mutlak monarsivi tartismak zorunlu-
lugu vardir. Fakat bu da hemen ortaya bir sorun ¢ikarir: Oligar-
side ya da demokraside erkin dagihinunt tartisirken, (Béliim 11'in
sonunda) yasalarmn olabilecek her yerde egemen olmalar: gerek-
tigi sonucuna varmusttk. Oysa simdi burada, kendi yasalarint ken-
disi yapan ve biiyiik iistiinlii3ii, ona bu hakk: veriyor gibi gorii-
nen bir monark diisiiniiyoruz. Bu gibi bir durumda ne yapilmast
gerektigi sorusu, kitabin sonundan once verilmiyor (bkz. Béliim 17
ve 18); simdi anlatilanlar ise, kisisel yetkeyle yasal yetkenin van
yana varolabilecegi herhangi bir devlet tiirii icin gegerlidir.

15

Oyleyse, gercekte incelenmesi gereken yalmzca iki krallik tiirii ol-
dugunu soyleyebiliriz — mutlak krallik ve Lakedaimonia krallhig.
Otekiler, cogucasi, bu iki ucun arasinda bir yerlerde bulunurlar;
birincisinden daha az erkleri vardir, ikincisinden daha cok. De-
mek ki, iki soru sormamiz gerekiyor: Birincisi, devletler icin, is-
ter dogumla ister se¢imle atanmis olsun, siirekli bir baskomutan
bulunmasi iyi bir sey midir, degil midir ve ikincisi, bir adamin
biitiin konularda tam erkli olmasi iyi bir sey midir, degil midir?
Andigimiz tiirden bir generallie iliskin olan ilk soru, anayasadan
¢ok yasalara baghdir, ciinkii herhangi bir anayasa diizeninde boy-
le bir gorev varolabilir. Bu nedenle, onu bir yana birakiyorum ve
otekinin {istiinde duruyorum, ciinkii ikincisi bir anayasa tiirii ola-
rak krallikla ilgilidir. Onun icin, bu tiirii inceleyelim ve orada
karsilastigimiz sorunlarn ¢ozmeyve c¢alisalim.

Eski ve temel bir soruvu sorarak ise baslamaliyiz: En Iyi Adam
tarafindan yonetilmek mi daha iyidir, En Iyvi Yasalar tarafindan
yonetilmek mi? Monarsik hiikiimetin iyi olduguna inananlara go-
re, yasalar yalnlzca genei ilkeleri koyarlar ve bu nedenle, cikacak
giinliik konularda ne yapilmasi gerektigini gésteremezler; 1$te onun
icin, diyorlar, ustalik (beceri) gerektiren herhangi bir isi hep ki-

99



POLITIKA

tabin ya da harfi harfine yasanin kilavuzluguyle yapmaya kalk-
mak sacmadir. Misir'da bile bir hekimin, hasta dort giinde iyi-
lesmezse, elindeki kitabin buyruklarindan ayrilmasina izin verilir
(daha ©nce boyle yaparsa, iistiine sorumluluk almis olur). Ayni
nedenle, harfi harfine bir yasa uyarinca ya da kitaba gore egemen-
lik etmek, en iyi yontem degildir, besbelli.

Ote yandan, yoneticilere kilavuzluk edecek bir genel ilke ol-
madan da olmaz; kisisel duygular1 olmadig: icin bu, onlara, do-
gasindan duygulu olana oranla daha iyi yol gostericilik yapar. Bir
insanin mutlaka duygulan1 vardir, yasanin ise yoktur. Buna karsi
denebilir ki, bireysel orneklerde (ayrintilarda) bir insan yasadan
daha saglam karar verir. Oyleyse, bir yasa koyucu —yani, egemenin
kendisi— olmas1 gerektigi agiktir; ama, durumu karsilayamadiklari-
nin disindaki biitiin 6rneklerde baglayici olacak yasalar da bulunma-
Iidir. Fakat bu gibi (karsilanmayan) orneklerde ne olacaktir? Ya-
sa ya hi¢ islemeyecekse ya da kotii olarak isleyecekse, (sorunu
¢ozmek iizere) harekete gecmek yetkisi bir tek en iyi adamda m
olmalhdir, yoksa biitiin yurttaslarda mi?

Bugiin birlikte hareket eden insanlar tarafindan yargilara va-
rilmakta, ogiitler verilmekte, kararlar alinmaktadir; biitiin bunlar
ayr1 ayri sorunlara ve bireysel durumlara iliskindir. $Simdi, herhan-
gi bir birey, baskalariyla karsilastirildigi zaman, onlardan asagi
olabilir. Fakat devlet bir¢ok adamlardan olusur ve bu ona, tipki
giderleri topluluk¢a karsilanan bir solenin tek bir kimsenin hazir-
layacag1 bir solenden daha iistiin olmasi gibi bir iistiinliik saglar.
Onun icindir ki, ¢okluk bir¢ok durumlarda, her kim olursa olsun
tek bir adamdan daha iyi bir yargigtir. Sonra, ¢okluk daha giic
bozulur yahut “kistirilir”. Nasil biiyiik bir miktarda su daha giic
kirlenirse, daha c¢ok sayida insan da bir azliktan daha giic bo-
zulur. Bir adamin, kot bir anindaysa ya da bir sey hakkinda
¢ok kuvvetli duygular1 varsa, yargisi ister istemez garpik olacak-
tir. Fakat oteki tiirlii (bir kitlenin s6z konusu olmasi halinde), hep-
sinin birden aynmi anda duvgularima kapilmalarim1 ve yargilarim
carpitmalarini ayarlamak hayli zordur.

Bunu kabul edersek, ilk is, coklugun da 6zgiir dogmus olma-
larini, ikinci olarak vasamin hiikiimlerinden, ancak vyasanin kendi-
siyle kapatilamayacak durumlarda ayrilmalarini giivencelemeliyiz.
Bu ikincisinin, bir kalabalik oldugu zaman, saglanmas: hi¢c de ko-
lay olmayabilir; ama eger iyiler, yani iyi insanlar ve iyi yurttaslar
gogunluktaysa, o zaman “hangisi daha giic bozulma (yoldan ¢ik-
ma) egilimindedir — tek bir egemen mi, yoksa hepsi de iyi olan
sayica genis topluluk mu?” sorusunun cevabi, ancak ‘“‘genis top-
luluk” olabilir. Ve eger, ¢oklugun hiziplere ayrilacagi, oysa bir
tek'in boyle olamayacag ileri siiriliirse, bunun karsiligi onlarin

100



KITAP IT1I - BOLUM 15

da “tek adam”dan asag kalmayan iyi ve ciddi insanlar olduklar-
dir. Oyleyse, hepsi iyi olan bu ¢ogunlugun egemenligine, en iyile-
rin egemenligi, gercek aristokrasi ve tek'in egemenligine de kral-
lik (ve dolayisiyle, kendi tiiriiniin iyisi) diyebilirsek, o zaman dev-
letler icin bir yonetim bicimi olarak, aristokrasi kralliga yegdir®.

Simdi, konudan bir avrilma geliyor. Aristoteles ilk anayasal gelis-
melerin nastl olmus olabilecegi iistiine kurgularda bulunmaktadrr.
Bir sonraki kitapta, farkli bir kurgu verecektir (IV, 13). Fakat,
Platon’da ve Aristoteles’te gordiigiimiiz ge¢mis hakkmdaki bu . ge-
nelleme ve kurgulari, tarihgiliklerinin degil, felsefe yapmalarimin bir
par¢ast saymak gerekir,

Nig¢in ilkin monarsik yonetimin basladigini, belki buradan ¢i-
karabiliriz: Yeterli sayida iistiin bir yetenek ve erdemi olan insan
bulmak, hele o giinlerde sehir niifuslar1 kii¢iik oldugu icin daha
da giictii. Iyi adamlarin bir 6zelligi fayda saglamaktir ve iste, yap-
tiklan iyilikler bilindigi igindir ki, iyi adamlar1 kral diye atadilar.
Sonra, daha ¢ok sayida esit dlciide iyi adam bulununca, insanlar
artik tek adamin egemenligine katlanmadilar, ortak bir sey ara-
dilar ve anayasayr kurdular. Fakat iyi adamlar iyi olarak kalma-
di; herkesin ortak miilkiyeti altinda olandan kendilerine bir kar
cikarmaya basladilar. Iste, oligarsilerin kokenini her halde buna
baglayabiliriz, ¢linkii oligarkin o6zelligi paraya diiskiinliigiidiir. Bun-
dan sonraki degisme, tiranliklara dontis oldu ve tiranliklardan da
demokrasiye. Sunun igin ki, her ne pahasina olursa olsun zen-
ginlesme miicadelesi zenginlerin sayisim1 azaltir, dolayisiyle kitle-
lerin erkini artirir, onlar da ayaklanir ve demokrasileri kurarlar.
Simdi sehirlerin biiyiikliigiinde genel bir artma oldugu igin, de-
mokratik bir anayasasi olmaktan kaginmak zordur, diyebiliriz.

Krallikla iliskili bazt sorunlar.

Devletler i¢in krallarca yonetilmenin en iyi olduguna inanan-
lar, daha baska birtakim sorular1 da diisiinmek zorundadir, 6rne-
gin kralin ogullarina iliskin sorulari. Onun soyundan gelenler de
kral olmali mi? Bunlardan bazilarinin ne ¢esit kisiler oldugunu
goziimiiziin Oniline getirince, kralligin babadan ogula ge¢mesinin
zararli bir sey oldugunu soévlemek durumunda kaliriz. Krala bu
kuraldan ayrilmak yetkisini taniyarak ilkeyi biraz degistirebilirsi-
niz. Fakat kralliin ne olursa olsun kendi gocuklarima birakmaya-

* [Egemenligi zorla ellerinde tutmak icin] silahlt kuvvetlerin olup olmamasi Snemli
degildir; asil olan tiirdes (homojen) bir iyi ¢ogunluk bulunmasidir.

101



POLITIKA

cagina inanmak zordur; bu, insan dogasindan ¢ok fazla sey bek-
lemek olur. Sonra su silahli kuvvet sorusu vardir; isteyen mo-
narkin, yonetimine karsi direnmeye kalkanlara kendi iradesini zor-
layabilecegi bir muhafiz giinii olacak midir? Olmayacaksa, yetke-
sini nasil etkin kilacaktir? Yetkesi, ancak yasaya uygun hareket
etmesine elverisli bulunsa ve yasaya aykir1 olarak kendi keyfine
gore hi¢ bir sey yapmayacak olsa bile, yine de yasalara uyulma-
sim1 saglamak icin yeterli giicii olmalidir. Yetkileri anayasayla si-
nirlanan tiirden bir krala iliskin oldugu odlgiide, bu soruyu ce-
vaplamak belki zor degildir. Silahli kuvveti olmalidir ve bu kuv-
vet bir kisiyi ya da birka¢ kisiyi altedecek kadar gii¢lii olmali,
ama biitiin halk: altedecek kadar gii¢lii olmamalidir. Eskiden, bir
kimse tiran va da aesymnetes atandig sirada kendisine muhafiz
verilirken bu ilke uygulamyordu; bunun gibi, Dionysios da muha-
fiz istedigi zaman, birisi Sirakuzalilara ancak bu amag i¢in gereken
sayida muhafiz vermelerini 6giitlemisti.

Aristoteles, Boliim 15'in basinda ortaya koydugu sorudan uzaklas-
mustir. Monarsiyle yasann iliskileri iistiine biitiin bu tartismalar,
mutlak degil, anayasal monarsinin g¢evresinde ge¢mistir — oysa
kendisi bu konuyu bir yana birakacagini séylemisti. Simdi yeniden
mutlak monarsiye doniiyor, boliimiin basinda soylediklerinin bazi-
larint tekrarliyvor, sonra yine yasamin yetkesiyle bireyin yetkesini
tartistyor. Aristoteles’in bu konular: arlatmak icin ayri ayri iki
notu varmis gibi gériinmektedir.

16

Simdi, her hareketini kendi keyfine gore yapan oteki kral tiiriinii,
ele alip incelemeliyiz. Ciinkii, “anayasal”’ denilen monarsi turii, yu-
karda da belirtildigi lizere ayr1 bir anayasa bi¢cimi degildir; stirek-
li generallikler bir demokraside, bir oligarside ya da herhangi bir
baska anayasada olabilir; biitiin i¢ yonetimin basina bir adamin
getirilmesi de goriilmedik sey degildir, Epidamnos’ta ve daha kii-
¢iik dl¢lide Opus’ta da boyle yapilmistir. Fakat biz simdi mutlak
kralliktan s6z ederken, kralin kendi irade ve keyfine gore her
sey listiinde egemen oldugu bir diizeni diistiniiyoruz.

Devlet birbirlerine esit kimselerden olustugu zaman, bir ada-
min biitiin yurttaslar iistiinde yetkesinin bulunmasini dogaya ay-
kir1 sayanlarin ayni dogal haklan ve (toplum iginde) yerleri ol-
mas1 gerekir; nasil, birbirlerinden ayr ve onun icin de esitsiz kim-
selerin, birbirleriyle ayn1 ve onun icin de esit yiyecek ya da giye-
cekleri olmasi saghga aykiriysa, bu serefler ve gorevler bakimin-

102



KIiTAP III - BOLUM 16

dan da dogrudur; ve tersi de dofrudur (esitsizlere esit pay veril-
mesi gibi, esitlere esitsiz pay verilmesi de). Bu yiizden, adalet hig
kimsenin yonetilmekten daha ¢ok yonetmemesini, herkesin (yonet-
me ve yonetilmede) siralasmasinmi gerektirir. Boylelikle yine yasa-
ya gelmis oluyoruz, ¢iinkii bu siralasmanin diizenlenmesi yasa’dir.
Onun icin, yasanin egemen olmasi, yurttaslardan herhangi birinin
egemen olmasina yegdir. Bu diisiiniis ¢izgisini izleyerek, sunu da
eklemeliyiz ki, baz1 kimselerin egemen olmalar1 gerektigi gosteri-
lebilse bile, bu kimseler yasanin koruyuculari ya da hizmetlileri
durumuna getirilmelidir. (Bu goriisii savunanlar) yiiksek devlet go-
revleri elbette bulunacaktir, derler, ama onlar1 yalniz bir adamin
elinde tutmasi dogru degildir, en azindan herkesin esit oldugu yer-
lerde. '

Sonra, “yasanin bir karar verme olanagindan yoksun goriin-
diigli konular vardir” yolunda her zamanki karsi ¢ikisa cevap ola
rak, bu gibi oOrneklerde bir insan da c¢o6ziim bulamaz, deniyor.
Yasanin insanlar1 Once egitmesi, sonra da boyle kararlastirilma-
mis konular1 adil yargi verme vyeteneklerinin yapabilecegi en iyi
bicimde ele alip coziime baglamakla yetkilendirmesi, iste bu gibi
durumlan karsilamak icindir. Ustelik, bu, denedikten sonra yeni
bir Onerinin o sira vyiiriirliikkte olan diizenlemelerden daha ivi ol-
dugu gosterilirse, diizeltmelerin yapilabilmesine de izin verir. Bu
nedenle, Yasa’nin egemen olmasini isteyen, baska hic bir seyin
degil, yalmiz Tanri'nin ve Zekd'nin egemen olmasim istiyor demek-
tir; bir insanin egemenligini isteyense, bir vahsi hayvam isin ici-
ne sokmaktadir; ciinkii insanlarin tutkulart bir vahsi hayvan gi-
bidir ve giiglii duygular yoneticileri ve insanlarin en iyilerini bile
yoldan c¢ikarir. Yasada, tutkulart olmavan zekay:r bulursunuz.

Yasanin egemenligine karsi kullanilan bir baska kanit da, tip
ya da pteki sanatlardan benzetme yoluyle, sagiltma sanatinin bir.
kitaba gore yapilmasimin kotii oldugunu, bunu uygulamay: bilen-
leri ¢agirmanin ¢ok daha iyi olacagini ileri siirmektedir. Fakat bu
benzetme yanlistir. Doktor arkadashik hatirt i¢in, aklivla vardig:
yargiya aykirt herhangi bir sey yapmaz; hastasmn sagiltir ve iic-
retini alir; fakat devlet gorevlerindeki kimseler, hoslanmalarina
ve hoslanmamalarina gére cogucasi her seyi yaparlar. Elbette, diis-
manlarinizin sizi haklamak icin doktorlara riisvet verdiginden kus-
kulaniyorsaniz, o zaman besbelli “kitaptan sagilma’y1 yeglersiniz.
Sonra, doktorlar hastalaninca kendilerine baksinlar diye baska
doktorlart cagirirlar, (atletizmde) vyetistiriciler kendileri calisirken
baska yetistiricilere uyarlar — bir kimsenin kendi ¢ikarlari ve ken-
di duygular1 s6z konusu olunca, dogru yargi vermesi olanaksizdir
da onun igin.

103



POLITIKA

Bu ciimleyle bundan sonra gelen ciimle arasindaki bagt anlamak
icin, Aristoteles’in hep orta-yolu arama ve biitiin erdemleri iki asir
u¢ arasinda bir ortalama diye gérme merakim hatirlamaliyiz. Ya-
sa, onceden taraf tutmaz, agirligin: su ya da bu yana koymaz ve
béylesi dogrudur. Bundan sonra, bagintisiz birtakim gozlemler si-
ralaniyor.

Oyleyse, hakli olan nedir? aray:isinin, ortalamay: aramak oldu-
gu aqiktir; ciinkii yasa ortalamadir.

Ahlak yasalar (gorenekler) yapilmis (pozitif) yasadan hem da-
ha baglayicidir, hem daha temel niteliktedir, dolayisiyle egemen ola-
rak, bir adam, yazili yasalardan (belki) daha az yamilabilir, ama
ahlak yasalarina oranla yanilmaya daha ¢ok agiktir.

Elbette, bir adam tek basina egemense, kolaylikla bakamaya-
cag birgok seyler olacaktir; onun igin altinda atanmis baska go-
revliler bulunmasi da gerekecektir; bunlarin egemenligi basladig
zaman yerlerinde olmalarniyle sonradan atanmalan hi¢ farketmez.
Ayrica (su da var ki), daha once soylendigi gibi, eger iyi bir ada-
min daha iyi oldugu i¢in egemenlik etmeye hakki olursa, iki iyi
adam bir adamdan daha iyidir. Nitekim, Homeros'ta: “Iki kisi bir-
lesmeli” denir, Agamemnon da: “Bunun gibi on danismanim ol-
saydi keske!” diye hayitlanr.

Bugiin, yasanin bir karara baglayamadig: sorunlar hakkinda
karar vermeye yetkili olan, drnegin yargiglar gibi, devlet gorevli-
leri bulunmaktadir. Fakat genellikle, yasanin kapsadigi konularda,
onun hiikiimlerinin kesin olmast gerektigi kabul edilir. Ama ya-
saya sokulabilecek seyler vardir, sokulamayacak seyler vardir; za-
ten giiclitk ¢ikaran ve “Hangisini yeglemeli, en iyi adamin egemen-
ligini mi, en iyi yasanin egemenligini mi?” diye o eski soruya yol
acan da bu olgudur. Yasalara sokulamayacak konular arasinda,
genellikle (meclislerde) goriisiilerek karara baglanan biitiin so-
runlar yer alir. Yasa egemenligini savunanlar bunu yadsimazlar;-
bu gibi kararlarin bir insana birakilmasinin gerekmedigini soyle-
mezler; dedikleri yalnizca, bunun bir tek kisi degil birgok kisi ol-
masidir. Egemen bir kisiden, yasaca egitilmisse, iyi kararlar ver-
mesi umulabilir; fakat béyle bir kimsenin yalmz bir ¢ift gozii ve
kulag, bir ¢ift ayag ve eli vardir; onun birgok cift organlar1 olan
bircok kimselerden daha iyi vargilara varmas:1 ve daha iyi hareket
etmesi beklenemez. Kendi zamanimizda gordiigiimiiz gibi, monar-
sik yoneticiler bunu bildikleri icin, kendilerine gtz ve kulak, el
ve ayak olsunlar diye bir siirit adam edinirler; bu adamlar onlarin
yonetimine dost olduklan igin, (yonetimlerini) bunlarla paylasir-
lar. Ama bu adamlar dost degillerse, kralin iradesine gore hare-
ket etmeyeceklerdir, oysa monarsinin temeli budur. Ote yandan,

104



KITAP 11T - BOLUM 17

hem krala hem de onun yénetimine dost iseler, bu kere monarsi
ortadan kalkar; ciinkii dost, esit ve benzer olmak gerekir. Onun
icin, eger kral bu adamlarin yénetimi paylasmalar1 gerektigini dii-
siiniiyorsa, bununla esit ve benzer kisilerin egemen olmalar gerek-
tigini agikliyor demektir; ve iste kralliga karsi cikanlarin iddiasi
budur.

Boylelikle, aleyhindeki itirazlardan bazilarmun belirtilmis oldugu
mutlak kralliga déniiyoruz.

17

Fakat bu itirazlar bazi orneklerde gecerli olmakla birlikte, belki
baskalarinda gegerli degildir. Ciinkd, hi¢ kuskusuz, seylerin dogal
diizeninde (1) bir efendi tarafindan yonetilmeyi gerektiren, (2) bir
kral tarafindan yonetilmeyi gerektiren ve (3) yurttaslarin anayasal
yonetiminin hem &dil, hem de uygun oldugu durumlar vardir*. Fa-
kat simdiye kadar soylenmis bulunanlardan agikc¢a anlasilmaktadir
ki, esit ve benzer olanlar arasinda tek bir adamin —ister yasalar-
la yonetsin, ister yasalar olmadan, kendisi yasa olarak— biitiin
otekiler iistiinde yetke sahibi olmasi ne adil ne de uygundur; hem
ister iyi adamlar iistiinde egemen olan iyi bir adam olsun, ister
iyi olmayanlar iistiinde iyi olmayan, hatta belirli birtakim kosul-
lar disinda, iyilikce en iistiin olsa bile durum degismez.

Simdi bu (istisnai) kosullarin neler oldugunu belirtmeliyim, za-
ten bunlar (Boliim 13’iin sonunda) bir dlciide sayilmislardi. Fakat
once, bu baglamda “krallik”, “aristokrasi” ve “yurttashk” ya da
bir siyasal yonetime 6zgii sozleriyle ne demek istendigini tanimla-
mam gerekiyor.

Bir halk, iistiin iyilikteki bir krallik ailesini devletin ©6nder-
leri diye dogal olarak kabul edecek tiirden bir halksa, o halka
Krallik Yonetimi uygundur. Bir halk, siyasal gorevler i¢in gerekli
yetenek ve erdeme sahip bulunmakla kendileri 6nder olan dzgiir
kimselerce vonetilebilirse, o halka Aristokratik Yonetim uygundur.
Yurttas-yonetimi igin ise, halkin biraz savas yetenegi olmali ve
mali bakimdan varlikhh olanlara, bir livakat temeline gore, devlet
gorevlerini dagitan bir yasa uyarinca, sirayla yonetebilmeli ve yo-
netilebilmelidir.

Bunun icindir ki, eger iyiligi geri kalan herkesinkini gececek
kadar, erdem ve yetenekge ileri biitiin bir aile ya da tek bir birey

* Tiranin y6netimi, doanin diizeninde yoktur; “sapmalar” dedigimiz anayasa tiir-
leri de yoktur, giinkii bunlar dogaya aykinidir.

105



POLITIKA

bulunabilirse, o zaman yukarda degindigim kosullar var demektir:
Bu ailenin krallik ailesi ve egemen olmasi ya da bu ileri gelen
adamin kral yapilmas: hakli ve adil olur. Ciinkii, daha 6nce soy-
lendigi iizere, bu durum, (devletlerini) ister aristokratik, ister oli-
garsik, ister demokratik yapiyor olsunlar, anayasalar1 kurmakta
hepsinin aradig1 adaletin gereklerini karsilamaktadir. Clinkii hepsi
de iddialarim ustiinliige dayatirlar, ancak her Ornekte s6z konusu
edilen iistiinliik avm degildir, yukarda [Boliim 8'de] belirtildigi
gibi, baska baskadir. Bir kimsenin her seyde birden iistiinliigii ¢ok
ileriyse, boyle bir adamin oldiiriilmesi, siiriilmesi, ostrakismos’a
ugratilmasi ya da sirasinda yonetilmesi yanlis olur. Ciinki, parca
dogal olarak biitiinden biiyiik olamayacag halde, anlattigim gibi
o ¢ok iistiin kisinin durumu iste tam boyledir. Bunun i¢in de,
boyle bir adama, sirayla degil, mutlak ve tam olarak boyun eg-
mekten ve onu egemen kabul etmekten baska yapilacak hig bir sey
yoktur.

Oyleyse, krallik, kralligin gesitli bicimleri, devletler icin iyi bir
sey olup olmadig1 ve hangi devletler i¢in, nasil (iyi bir sev) ol-
dugu — biitiin bu sorulara cevabimiz bunlar olsun.

Aristoteles’in gercekte mutlak krallik iistiine pek az sey soyledigi
dikkati cekmektedir; mutlak kralin ne cesit bir adam oldugunu da
belirtmemistir, hangi kosullar altinda mutlak¢iligin iyi bir sey ol-
dugunu da. Bunun, Biiyiik Iskender’i diisiinmesi yiiziinden olup
olmadigint kesinlikle bilemeyiz; fakat en azindan sunu soyleyebi-
liriz ki, monarsi icin gerekli bir nitelik olarak biiyiik fetihleri hic
anmamaktadir. Simdi, Kitap I1I'ii toparlayan ve Kitap VII'deki tar-
tismalart haber veren bir kuvruk parcas: geliyor.

18

Fakat, ii¢ dogru anayasa bulundufunu ve bunlardan en iyisinin,
zorunlu olarak, en iyi adamlar tarafindan yénetileni oldugunu soy-
ledigimize gore, (“en iyi” valmiz bir adam olabilir ya da biitiin
bir aile olabilir, vahut en ¢ok istenilir yasama ulasmak amaciy-
le, bazilar1 yonetmeye o6tekileri yonetilmeye yetenekli bir halk ola-
bilir), ayrica daha 6nceki boliimlerde [Boliim 4'te] en iyi devlette
iyi adamin iyiligiyle iyi yurttasinkinin 6zdes olmak zorunda bu-
lundugu da gosterildigine gore, bunlardan iyi bir adami ve ister
monarsik olarak yonetilsin, ister aristokratik olarak iyi bir devleti
meydana getirmek i¢in aymi yontemin ve ayni araclarin gerekli
oldugu sonucu apacik cikar. Béylelikle, iyi bir adami meydana ge-
tiren ayni egitim ve ayni gorenekler (ahliak), ayni zamanda bir

106



KITAP 11T - BOLUM 18

kimseyi bir yurttasin ve bir kralin ddevlerini yapabilecek duruma
da getirecektir. Bu sorunlar sonucglandinldigina gore, simdi en iyi
anayasadan s6z etmeye, onun ne gibi bir dogasi oldugunu ve nasil
gergeklestirilecegini anlatmaya g¢alisalim.

Burada verilen soz, Kitap VII ve VIII'de tutulmaktad:r. Bunun igin,
bir zamanlar yaymncilar o iki kitab: buraya alir, hatta numarala-
rime degistirirlerdi. Kitap IV, V ve VI'da, daha ¢ok, anayasalarin
mutlak olarak en ivisi iistiinde degil, gercekte goriilen en ise yara-
r1 lstiinde durulmaktadir. Buna, Kitap 111, Béliim 7'de oldugu gibi,
“siyasal yoénetim” adi veriliyor. Bu ii¢ kitap arasinda genel bir
tutarlilik vardir ve Kitap IV'iin ikinci boliimiinde, Aristoteles bir
cesit icindekiler listesi bile verir. Fakat ayrintilarda bircok degi-
siklikler olur.

107






KITAP 1V
—— e

Dérdiincii  kitap, Aristoteles’in  genellemelerinden biriyle bagslar
(Karsilastirimz: 111, 1); bu genellemenin konuya iliskin oldugu, or-
nekler verildikce anlasilacaknr. Politiké sanatina uygulandigi za-
man, bu goriis, siyasetin ne kadar genis bir alam: kapsadigmi or-
taya koymaktadir. Siyaset kuramcilari, uygulamayla pek ilgilenme-
mek ve yerel kosullar: gbz oniinde tutmamak egiliminde olurlar;
ve belirli durumlann 6tesinde, genel olarak (her yerde) islevebile-
cek bir anayasa yapiabilmelidir. Iste, Aristoteles, “siyasal yone-
tim” adim verdigi (111, 9) “aristokratik” demokrasiyi boyle bir

model sayryor.

1

Konusu, parca olmayip biitiin olan ve kendisi tiimiiyle bir simf
nesneye iliskin bulunan sanat ve bilimlerde, o nesneler smfina
" giren her seyi arastirmak, tek bir sanat ya da bilimin odevidir.
Ornegin, beden egitimi boyle bir sanatsa, inceledigi nesne de vii-
cutsa, onun odevi ne gibi seylerin hangi tiir viicutlara yaradigini
ve dolayisiyle, en iyi egitim tiirliniin hangisi oldugunu belirlemek-
tir; ciinkii en iyi olan, zorunlu olarak, dogustan en iyi gelen ve
sonradan en iyi bicimde gelisene iliskindir. En biiyiik sayiya en
uygun olacak tek egitim bi¢ciminin ne oldugunu aramak da jim-
nastigin isidir. Ayrica, bir kimsenin atletizm yarismalarn igin ge-
reken duruma (form ya da kondisyona) erismek yahut beceriyi
edinmek istegi voksa, daha az bir sey istiyorsa [burada metin ke-
sin degildir], o yetenek olciisiinii verebilmek de, Ogretmen ya da
yetistiricinin isidir. Aym kapsayici ilkenin hekimlikte, gemi yapi-
minda, kumascilikta ve biitiin 6teki meslek beceri bicimlerinde ge-
cerli oldugunu goriiyoruz. Bu, besbelli, 6devi en iyi anayasayi, en
iyi anayasa nedir ve herhangi bir dis engel ¢ikmasaydi da tam
diledigimiz gibi kurulabilseydi nasil bir sey olurdu? sorularmi tar-
tismak olan siyaset bilimi i¢in de dogrudur. Fakat bu, siyaset bi-
liminin yalmzca ilk 6devidir. Bir baska odevi, hangi anayasanin
hangi halka uygun oldugunu arastirmaktir. Ciinkii, en iyiye erismek
belki olanaksizdir; bundan 6tiirii, iyi yasa kovucu ve gergek siya-
setci, hem “mutlak olarak en iyi”yi, hem de “kosullara gére en iyi”
yi bilecektir. Bir iigiinciisii de, belli bir anda varolandan baslaya-
rak olur; verilen bir anayasayi, gerek 6zgiin durumuyle gerekse bir
kez basladiktan sonra, nasil en uzun 6miirlii olabilecegi acisindan
tartisabilmeyi sOylemek istiyorum; diisiindiigiim, biraz 6nce ani-

109



POLITIKA

lanlarin her ikisinden de daha uzak bir sehir — yani, ne gereksin-
melerinin bol bol karsilandig1 en iyi anayasasi olan, ne de kosul-
lara gore olabileceklerin en iyisi. Bilinmesi gereken bir doérdiincii
soru da vardir: Sehirlerin hepsine ya da hemen hepsine uygun
olacak anayasa hangisidir? Bu, uygulamayla ilgili bir sorundur ve
politeia konusunda goriislerini belirtenlerin ¢ogunlugu, baska ba-
kimlardan ne denli basarili olsalar, uygulama konusunda basarisiz-
liga ugruyorlar. Clinkii, yalmzca en iyiyi degil, olabilecegi de, ko-
layca ve her yerde bulunabilecegi de incelememiz gerekir.

Fakat bugiin, dogal olarak, dikkatlerini en yiiksek vyetkinlik
arayisinda odaklastiran bazi yazarlar vardir; bazilari da mutlak
olarak en iyi yerine genel bir tiiriin soziinii eder, ama varolan
anayasalara hi¢c bakmadan, yalnizca Lakedaimonia’ninkini ya da bir
baskasimi onaylamakla yetinirler. Oysa, gerekli olan halkin kabul
edecegi, sonra da sahip olduklar1 seylerden hareketle isletebile-
ceklerine inanacagi bir hiikiimet sistemi getirmektir. Ciinkii, var-
olan bir anayasayi (diizelterek) ayaklarinin iistiine dikmek, yep-
yeni bir anayasa yaratmaktan daha kolay degildir; nasil ki 6gre-
nilmis bir dersi akildan ¢ikarip atmak, onu ilk basta 6grenmekten
daha zor olur. Bu nedenle, bir siyaset uzmani, yukarda belirtilen-
lerden baska, simdi séyledigimiz gibi, varolan devletlere yardim
da edebilmelidir. Fakat kac ¢esit anayasa oldugunu bilmeden bu-
nu yapamaz. Bugiin baz1 kimselerin yalmzca iki ¢esit anayasa ol-
dugunu soylemeleri adet olmustur: Bir tek demokrasi, bir tek de
oligarsi. Fakat bu goriis dogru degildir, anayasalar arasinda bir-
cok ayriliklar oldugunu ve bunlar1 bir araya getirmenin bircok
yollar1 bulundugunu gézden kag¢irmaktadir.

Siyasal uzmanimizin bunlari ayirt edebilmesini saglayan ayni
anlayis giicii, onun hangi yasalarin en iyi oldugunu ve ¢esitli ana-
yasalara hangilerinin en iyi uydugunu kavramasm1 da olanakl ki-
lar. Ciinkii, yasalar1 anayasalara gore yapmak gerekir (nitekim oOy-
le yapilir), yoksa anayasalan yasalara gore degil. Ikisini soyle-
ayrimlayabiliriz: Anayasa, devletlerin erk gorevlerinin (makamla-
rimin) dagilimi, egemenligin ve her toplulugun gerceklestirmeyi
amagladigr hedefin belirlenmesi i¢in benimsedikleri diizenlenis bi-
¢imidir. Yasalar ise, yoneticilerin uyarinca hareket edecekleri ve
¢ignenmesini onleyecekleri kurallar1 gostermeleri bakimindan, ana-
yasa tamimlarindan ayrilirlar. Yasa yapmak icin, anayasalarin sayi-
sin1 ve birbirlerinden farklarimi bilmek gerektigi, bundan apagik
anlasilmaktadir; ayni yasalarin biitiin oligarsiler ve biitiin demok-
rasiler i¢in iyi olmasi olanaksizdir, ¢iinkii gerek oligarsinin ve ge-
rek demokrasinin her birinin birden ¢ok bicimi vardir.

Ideal olarak en iyi deviete en iyi bir ya da birden ¢cok adam ege-

110



KiTAP IV - BOLUM 2

men olacaktir — vyani, bu devlet va bir krallik va da bir aristokra-
sidir. “‘Siyasal yonetim” ideul diizeyde en iyi olan dedildir, fakat
genel kullamm igin (harcidlem olarak) en iyi olandir. “Siyasal yo-
netim”in kolaylikla kabul edilme olasilifi da yiiksektir, ¢iinkii vurt-
tas sayisimt hayli genis tutar; fakat vurttaslik, erdemli, yeterince
zekdst ve mali miilkii olan kimselerle swurlanarak, aristokratik

ilke de gozetilir.

2

Anayasalar iistiine ilk arastirmamizda, onlanr sovle ¢oziimlemistik:
Dogru anayasalar ii¢ taneydi -— krallik, aristokrasi ve siyasal yo-
netim; bunlardan sapmalar da ii¢ taneydi: Kralliktan tiranlik, aris-
tokrasiden oligarsi ve siyasal yonetimden demokrasi. Aristokrasi
ve krallik* yukarda tartisilmis, aralarindaki ayrim belirtilmisti;
kralligin hangi noktada benimsenecegini de belirlemistik. Onun
icindir ki, simdi geriye, hepsine ortak bir adla anilan siyasal yo-
netimi tartismak kaliyor [“siyasal yonetim” dive cevirdigimiz po-
liteia'nin genel olarak ‘“‘anayasa” anlamina geldigini soylemistik],
sonra da oteki iiglinii, oligarsi, demokrasi ve tiranligi. Bu iic sap-
madan hangisinin en kotii ve hangisinin ikinci en kétii olduguna
gelince, bu besbellidir; ¢iinkii birinci ve en yetkin olanindan ya-
pilan sapmanin en kotii olmasi gerekir. Krallik, eger liyik olma-
dig1 bir adi1 tasimivorsa, krallik gorevini yapanin biiyiik iistiinliigii
sayesinde varolmaktadir. Dolayisivle, tiranlik en kotiisii ve siyasal
yonetimden en uzak clamdir; oligarsi (en kétiiliik sirasinda) ikinci
gelir, ¢iinkii aristokrasi bu anayvasa tiirlinden ¢ok farkhidir; de-
mokrasiyse, sapmalarin en az karsi ¢ikilmas: gerekenidir. Oncelle-
rimden (seleflerimden) biri [Platon, Devlet Adamu, 303 a'da], bu
konularin iistiine gortisierini aciklamistir, fakat onun goriisii be-
nimkinden farklhidir. Onca, hepsinin iyi olduklari, oligarsi ve geri
kalanlarin da pekala isler durumda bulundugu zaman aralarinda
en kotiisit demokrasidir, fakat hepsi kotii olduklar1 zaman, en iyi-
leri demokrasidir. Benim goriisiimce ise, bu anayasalar tiimiiyle
kotii ve yanlistir; onun igindir ki, bir oligarsinin bir baskasindan
daha iyi oldugunu séylemek uygunsuz olur, ancak daha az kétii
denebilir.

Simdi Ozetlenen program, énce buradan Boliim 13'iin sonuna kadar

* En iyi anayasayr aragtirmak, bu iki sbzciigiin anlamlarini arastirmakla &zdestir;
¢linkii her iki anayasa bi¢imi de aymi amaca vonelmislerdir, yani varlikla bezenmis
(kendisine varliklilk bahsedilmis) erdeme dayanan bir yasama.

111



POLITIKA

stirecek kesimi haber vermekredir, orada vyine bir kesinti gelecek-
tir. Burada sayilan dordiincii ve begsinci konular, sirayla Kitap VI
ve V'in icinde incelenmektedir.

Fakat bu sorunu bir yana birakalim ve sunlan tartismaya gi-
riselim: (1) anayasalar arasindaki farklar — oligarsi ve demokra-
sinin birden ¢ok bi¢imi oldugunu veri sayiyoruz, (2) en iyiden son-
ra, en evrensel, en genel olarak kabul edilebilir anayasa hangisidir
ve gergekte (varolan anayasalardan) yapisi iyi kurulmus ve en iyi
adamlan toplamak ilkesine dayanan, fakat aymi zamanda devlet-
lerin ¢ogu i¢in uygun olan hangisidir — hangi anayasa bu tanimi
karsilar? (3) 6teki anayasalar arasinda hangileri kimlere uygundur;
ciinkii_her halde bazilar i¢in demokrasi gerekecektir, baskalar icin
oligarsi, (4) bu anayasalar1 kuran bir kimse, gerek demokrasinin
gerekse oligarsinin ¢esitli bi¢imlerinden her biri i¢in nasil c¢als-
maya girismelidir ve sonuncusu da (5) biitiin bu konular1 elimiz-
den geldigince iyi ve derli toplu olarak inceledikten sonra, anayasa-
larin yikilmasina yol agan ve onlan isler durumda tutan neden-
lerin —hem genel nedenlerin, hem de belirli 6rneklere iliskin olan-
larin— neler oldugu ve bunlar1 nelerin hazirladigi sorusunu da
cevaplandirmaya calismaliyiz.

Bu boliimde ve bundan sonraki boliimiin ilk parcasinda, daha énce
soylenenlerin bircok tekrarlamalar: yer almaktadir, ama ayriliklar
da goze ¢arpar; ornegin, burada anavasalar ii¢ verine ikiye, ya da
sapmalariyle birlikte alti yerine dérde béliiniiyor.

3

Anayasalarin’ ¢oklugunun nedeni, devletlerin pargalarimin (6geleri-
nin) c¢oklugudur. Bir kere, biitiin devletlerin birtakim ailelerden
olustugunu goézlemliyoruz; sonra halktan bazilarinin her zaman
zengin, bazilarinin yoksul, bazilarinin da orta halli olmalar1 ge-
rektigini; ayrica, zenginlerin silahlar1 vardir, yoksullarin yoktur.
Avam halkin ii¢ ugrasi simfina ayrildigin1 da gozlemliyoruz: Ta-
rim, ticaret ve kol giiciiyle ¢alisma. Servetlerine ve miilkiyetlerinin
genisligine gore, yukari simiflar arasinda da farklar vardir. Or-
negin, bir adamin ka¢ at1 oldugunu sorariz*. Servetten baska ayi-

* At beslemek, her zaman pahalt bir seydir, Eski zamanlarda siivarileri olan sehir-
ler zengin oligarsilerdi ve simir komsusu olduklari devletlere karsi savaslarinda at
kullanirlardi. Bunu Khalkis ve Eretria’da, Asya tarafinda da Maiandros iistiindeki
Magnesia’da (Menderes nehri boyundaki Manisa’da) ve oteki at yetistiren bolgelerde
goriiyoruz.

112



KITAP 1V - BOLUM 4

ric1 ozellikler de vardir — dogum, erdem ve devletin belli bash
pargalarini ¢oziimlerken aristokrasi boliimiinde degindigimiz bii-
tiin oteki ogeler. Bazen toplulugun biitiin bu kesimlerinin yurt-
tashkta pay:r olur, bazen c¢ogunlugun, bazen ondan daha azinin.
Boylelikle, parcalar1 bicimce birbirlerinden ayrildig gibi, bigimce
birbirlerinden ayrilan bir¢ok anavasalar olmasi gerektigi aciktir.
Anayasa, yetke gorevlerinin diizenlenmesidir; her yerde bu dagihm,
ya (yonetime) katilanlarin erk ve etki giiciine gore bir esitsizlik
temeli iistiinden yapilir ya da bir esitlik temeli iistiinden, yani var-
liksizlarla varlikhilarin esit sayilmasina gore. Bundan otiirii, par-
galar arasindaki ayriliklar goz oniinde tutularak, iistiin erkleri dii-
zenlemenin kac¢ tane volu varsa, o kadar anayasa bi¢cimi olmalidir.
Fakat bunlarin hepsi iki grupta toplanabilir. Nasil, riizgarlar ba-
zen kuzey ve giiney riizgarlarn diye siniflamp geri kalanlari bun-
lardan sapmalar savilivorsa, onun gibi anayasalar da iki tirliidiir
— demokratik ve oligarsik. Ciinkii aristokrasi bir gesit oligarsidir,
bizim siyasal yonetim dedigimiz de bir ¢esit demokrasi; tipki bati
riizgdrimin kuzeyle, dogu riizgarinin giineyle birlikte sayildig: gibi.
Bazi kimseler avni ikiligi miizikte de goriiyorlar; Dor ve Phryg diye
iki makam ortaya koyup biitiin bestelere bu adlardan ya birini ya
Otekini veriyorlar. Onun ic¢in, insanlar anayasalara da boyle bak-
maya alismislardir. Fakat, oligarsi ve demokrasi deyimlerini sap-
malara ayiran kendi simiflamamiz hem daha iyi hem daha dog-
rudur. Iyi kurulmus devletler ikidir (hatta belki yalmz birdir) ve
biitiin 6tekiler ya mutlak olarak en iyiden ya da uyumlu ve dengeli
bir karisimdan sapmalardir. Bu sapmalara, ¢ok siki ve baskici ise-
ler oligarsik, ¢ok gevsek ve basibos iseler demokratik adimi veri-
yoruz.

Oligarsiyi demokrasiden ayrimlayan tek ayra¢ sayr dedildir. Bunu,
Kitap 111, Boliim 8'e karsilastiriniz.

4

Demokrasi ve oligarsiyi ¢ok yahn ve mutlak terimlerle tanimlamak,
bugiin ahsilagelmis bir yanhshktir: Halk kitlesinin egemen oldu-
gu yerde demokrasi vardir, diyorlar (sanki cogunluk, oligarsilerde
ve her yerde egemen degilmis gibi), azligin egemen oldugu verde
de oligarsi. Tutun ki, (bir sehirde) biitiin niifus 1.300 kisi; bunla-
rin 1.000’i zengin, geri kalanlar da 6zgiir olduklar1 ve baska ba-
kimlardan kendilerine benzedikleri halde, 300 yoksula yonetimden
hi¢ bir pay vermiyorlar; hi¢c kimse bu 1.300 kisinin bir demokra-
side yasadigin1 séylevemez. Ya da vine, tutun ki yoksullar azliktir,

8 113



POLITIKA

ama kendilerinden daha kalabalik olan varliklilara boyun egdir-
misler; biitiin haklardan 6tekilere, vani zenginlere de bir pay veril-
medikce, bdyle bir anayasaya hi¢ kimse oligarsik diyemez. Oyley-
se, Ozgiir kimseler egemen olunca anayasa demokrasidir, zengin
kimseler egemen olunca oligarsidir dememiz daha dogru olur, ama
gercekte birinciler cokluk, ikinciler azliktir; gokluk o6zgiirdiir, az-
hik zengin. Devlet gorevlerinin, denildigine gore Ethiopia’da yapil-
dig1 gibi, boy ya da sevimli goriiniis uyarinca dagitildigini varsa-
yarsak, bu da bir oligarsi olurdu, ¢iinkii ¢ok uzun boylu ya da
cok sevimli adamlarin sayis1 azdir. Yine de o ayraglar (yani, oz-
giirliik ile zenginlik) bu anayasalar1 (demokrasi ile oligarsiyi) bir-
birlerinden ayirmaya yetmez. Her ikisi de birtakim pargalardan,
halk gruplarindan (simiflardan) mevdana gelirler; 6zgiirlerin kala-
balik olmadiklar, fakat 6zgiir olmavan c¢ogunluk iistiinde egemen-
lik kurduklar: bir anayasaya yine de oligarsi diyemeyiz; zengin-
lerin say1 cokluguna dayvanarak egemen olduklari bir anayasa da
demokrasi degildir. Bu ornekleri biisbiitiin hayali sanmamali; bi-
rincisi Apollonia’da ve Thera’da varolmustu; ¢iinkii bunlarin her
birinde 6zgiir halk geri kalanlardan ¢ok daha kiigiiktii ve devlet
gorevleri yalmzca atalan ilk kurulusa katilmis bulunan soylu ki-
silere ayrilmisti. Ikinciyse bir zamanlar Kolophon'da varolmustu
— burada Lydia savasindan 6nce ¢ogunluk biiyiik servet edinmis-
ti. Ozgiir olan ve varhikli olmayanlar, ¢ogunlugu olusturarak yo-
netimi ellerine alinca anayasanin bigimi demokrasidir; egemenlik
bir azlik meydana getiren zengin ve iyi dogumlularm ellerinde olun-
ca da oligarsi.

Havvanlarin ve (tiirlerin degismezligivle birlesen) parcalarimn ce-
sitliligi ile devletlerin ¢esitliligi arasinda bir karsilastirma.

Anayasalarin bir¢cok olduklar1 ve nicin bircok olduklan, béyle-
likle gosterilmis bulunuyor. Simdi o noktadan baslayalim [Boliim
3, baslangi¢] ve yukarda belirtilenden daha bile ¢ok olduklarin:
gosterelim, neler olduklarimi ve onlar1 nelerin varettigini soyleye-
lim. Her devletin tek bir varhik olmadigi, hepsinin bircok parca-
lardan meydana geldigi kabul edilmistir. Simdi, bizim sectigimiz
konu, anayasanin bicimleri degil de, hayvan yasammin bicimleri
olsaydi, 6nce su soruva cevap vermemiz gerekirdi: “Her hayvanin
vasamak icin neleri olmasi zorunludur?” Bu zorunlu o6geler ara-
sinda, duyum organlarini, besin alma ve 6ziimleme organlarini, va-
ni agiz ve -mideyi, ayrica havvanin hareket etmesini olanakli ki-
lan viicut parcalarini savardik. Inceiememiz gereken seylerir.t hepsi
bunlar olsaydi ve aralarinda farkli agz, mide, duyum organi ve
hareket gibi ayriliklar bulunsaydi, o zaman bunlarin cesitli vol-

114



KITAP 1V - BOLUM 4

larda birlesmeleri zorunlu olarak ayri ayn birtakim hayvan tiirle-
rini meydana getirecektir. Ciinkii, ayn: bir tiirden hayvanlarin fark-
Ii agiz ya da kulak bigimleri olmasina biyolojik olarak olanak
yoktur. Hepsini hesaba katinca, bunlarin olabilecek biitiin birles-
meleri, canli yaratik bicimlerini ortaya koyacak ve hayvan yasa-
minin ayri ayrl bigimlerinin savisi, zorunlu 6gelerin yan yana bile-
simlerinin sayisina esit olacaktir. Bunu yukarda andigimiz ana-
yasalara uygulavabiliriz; ¢iinkii sik sik soylendigi iizere, devletle-
rin de bir¢ok parcalar1 vardir. Bunlar, (1) yiyecek iiretimiyle ug-
rasan halk kitlesi, yani toprag siirenler (¢iftgiler), (2) banausoi
denilen simif, yani bir sehrin isleyebilmesi i¢in zorunlu ugrasilan
izleyenler*, (3) tiiccarlar, yani zamanlarini, toptan ve perakende
alisverisle geciren kesim, (4) kiralik is¢i kesimi, (5) sehri savasta
savunacak simftir. Halkin eger saldirganlarin merhametine kalma-
s1 istenmiyorsa, bu sonuncusu da otekiler kadar zorunludur (on-
suz olmaz). Ciinkii dogadan uyruk ya da kolece bir kuruma “dev-
let” adim vermek, olanaksiz sevlerden biridir; devlet kendi ken-
dini yonelten ve bagimsiz bir varliktir, kolede olmayan ise iste
tam bu niteliktir.

Bu son ciimle, Platon'un Devlet'ine (11, 369) yoneltilen bir elestiri-
dir; orada toplumsal érgiitlenmenin en yalin bicimi kuramca an-
latilirken, askerler topluma karilmamustir. Aristoteles simdi bu nok-
tayr gelistiriyor.

Onun igin, bu konunun Devlet’te ele alimisini, ben inandirici
olmaktan ¢ok, kurnazca buluvorum. Ciinkii, Sokrates bir sehrin
dort zorunlu 6geden olustugunu, bunlarin dokumaci, giftci, derici
ve yapmnci olduklarini sdyler; sonra bunlan yeterli bulmaz, ma-
den iscilerini, onlarsiz olunmayacak hayvan siiriilerine bakacak
kimseleri (¢obanlari), daha sonra da tiiccann ve diikkanciy1 ekler.
Bu ilk sehrin tamamidir ve besbelli, biitiin boyle orgiitlerin daha
yitksek bir amac icin degil, yalmiz varolmak icin kuruldugu ve
ayrica, deri iscilerini gerekseyisinin cift¢ileri gerekseyisiyle esit ol-
dugu varsayimina dayanmaktadir. (Platon) savasta savunuculuk ya-
pacak kisilere (askerlere), sehir toprak yayilimi icin komsulariyle
catisip savas patlayincaya kadar hig bir yer vermez. Sonra, elbette,
ilk dordiin (ya da kurucu 6ge sayisi her ne olacaksa onun) arasina,
adalet islerinde karar ve yargi verecek biri de girmelidir. Eger
ruh, canli bir yaratigin viicudundan bile 6nde gelen bir pargasi
sayllmak gerekiyorsa, o zaman sehirlerde de ruha karsilik olan

* Bunlar da, ayrica, mutlak olarak zorunlu isleri yapanlar ve daha yiiksek bir konfor
ya da kiiltiir diizeyine hizmet edenler diye ikiye ayrilir.

115



POLITIKA

(tekabiil eden) parcalan salt zorunluluklarn karsilayan ve (maddi)
islere yarayan ogelerden daha onemli saymaliyiz; bununla, savas-
cihk niteliklerini ve adalet dagitmaya iliskin her seyi, onlarin hep-
sinin iistiinde de somutlasmis siyasal bilgelik demek olan goriis
belirtme yetisini soylemek istiyorum. Bu niteliklerin ayr1 ayr ge-
sitli insanlarda ya da aymi kimselerde bulunmasi, gelistirmeye ca-
listigyim kamt bakimindan 6nemli degil; ¢linkii aynm1 adamlarin hem
silah tasidiklarim1 hem de toprag: siirdiiklerini gormek gayet ola-
gandir. Oyleyse, bunlarin her ikisi de devletin pargalar1 olacak-
larsa, askerlik ogesinin basindan beri devletin pargalarindan biri
oldugu agiktir.

Mallari-miilkleriyle hizmet edenler yedinci bir simiftir; bunla-
ra, varliklilar diyoruz. Sekizinci bir simf, devletin ¢alistirdig: ya
da yonetim gorevlerine iliskin olarak hizmet goren kimselerden
olusur. Yonetsel gorevlileri olmavan bir devlet olamaz; siirekli ola-
rak ya da siralasarak gorev yapmaya ve bu tiir hizmetlerde bu-
lunmaya yetenekli kimseler olmalidir. Geriye, biraz once so6ziinii
ettigimiz kisiler kaliyor; goriis belirtenler ve adaletle ilgili konu-
larda ¢atisma olunca karar verenler. Simdi eger biitiin bunlar se-
hirlerde bulunacak, ahlak ve adalet {izere hareket edecek iseler, seh-
rin islerinde yer alacak kimseler arasinda erdem’e sahip olanlarin
daha ¢ok olmalar1 gerekir. Biitiin 6teki yetenekler pekila hep bir-
likte aym kisilerde varolabilir; aym1 adamlar asker, ¢ift¢i, zanaat-
¢1 olabilir; yargiglar ve siyasal goriis belirtenler ayn olabilir. Biitiin
bu insanlar erdemden de pay aldiklarim iddia eder ve kendilerinin
¢ogu devlet gorevlerini yapabileceklerini sanirlar. Ama aym kim-
seler hem zengin, hem yoksul olamazlar ve iste bir devlette, bas
simif boliinmesinin varliklilar — miilksiizler diye olmasimin nedeni
budur. Ustelik, bir simifin ¢ogucasi sayica kiiciik, 6tekininse biiyiik
olmasi olgusundan otiirii, bu ikisi karsit simiflar olarak goriinmek-
tedir.

Bir iki sayfa énce soyleneni tekrarlavan asagidaki ilk ciimleden
ve daha sonraki tekrar ve tutarsizliklardan, Aristoteles’in biraktif
malzemenin dagilmis (diizensizlesmis) oldugu anlagiliyor.

Anayasalarin birgok olduklar1 ve nigin bir¢ok olduklan yukar-
da soylenmisti; simdi de gerek oligarsinin gerek demokrasinin bir-
den ¢ok bigimleri oldugunu gosterelim. Fakat bu da soylenilmis
olanlardan agik¢a anlasilmaktadir. Bir vanda avam halk, demos
vardir, 6te yanda yiiksek kimseler, ileri gelenler (esraf) dedikleri-
miz. Bunlarin her birinde gesitli tiirler ya da siniflar bulumyr. Or-
negin, halkin arasinda birtakimi tarimla ugrasir, bir baskas: el
sanatlariyle, bir li¢linciisii de pazaryerinde bulunur, alisveris ya-

116



KITAP IV - BOLUM 4

par. Daha baska birtakim denize acilir ve orada c¢esitli ugrasilar
tutar — savasirlar yahut ticaret yaparlar yahut yolcu tasirlar yahut
balik avlarlar*. Bunlara is¢i sinifin1 ve bos zaman bulamayacak ka-
dar mali-miilkii az olanlari, sonra her iki yandan da ozgiir yurt-
tas dogumlu olmayanlar: ve bunlara benzeyen daha baska kimseleri
de ekleyebiliriz. Yukar: smifin ya da ileri gelenlerin, ayiric1 ozel-
likleri servet, dogum, erdem, egitim ve benzerleridir.

Demokrasilerin ihmlidan asiriya simiflandirilmas: Aristoteles’in ka-
rar ile yasa arasinda [va da bicimsel anlamiyle kanun ile hukukun
ilkeleri arasinda, diyebiliriz] gozettigi ayrim Atina’da yoktu. Bura-
da, yazar bir olguyu belirtmekten ¢ok, onu onaylamadigini gis-
teriyor.

Demokrasinin birinci ve bu ad1 en ¢ok hak eden gesidi, esitlik
ilkesine dayananidir. Boylelerinde, yasa, yoksullarin zenginlere her-
hangi bir iistiinliigii olmamasmi ongoériir, siniflardan biri Gtekine
agir basmayacak (tek basina egemen olmayacak), ikisi de tam
aym agirlikta olacaktir. Ciinkii eger genellikle denildigi gibi, 6z
giirliikk ozellikle demokraside bulunmak gerekiyorsa ve esitlik de
oyleyse, bu kosul, herkes biitiin politeia’dan esit dlgiide pay alinca
en iyi bi¢gimde gerceklesir. Fakat halk daha kalabalik sinif oldugu
ve ¢ogunlugun karart gectigi icin, goriiniisteki esitsizlik bunun bir
demokrasi olmasim engellemez.

Demokrasiler, 1liml1 bir miilkiyet kosulu aranip aranmadigina
ve anayasanin kendisinin ne 6l¢iide yasaya bagh olduguna gore de
siniflandirilabilirler. Boylelikle bir siralama elde ederiz: (1) gorev-
lere getirilebilmek miilkiyetin olgiilmesine baglanmistir, bu 6l¢ii
diisiik tutulmustur, ama siirekli olarak gozetilir; gerekli miilkiyet
tutar1 olan secilebilir, fakat bunun altina inerse secilebilme hak--
kim da vyitirir; (2) dogum bakimindan bir engeli ¢ikmadikca, bii-
tiin yurttaslarin se¢ilme haklar1 vardir, ama yasalar her seyden
tistiindiir; (3) herkesin secilme hakki vardir, yalmz yurttas olma
kosulu aranir, ama yine yasalar her seyden listiindiir; (4) bir on--
ceki gibi, ama egemen olan vyasa degil, halktir. Bu, kararlarda
anlatimmm bulan halkin iradesi yasamin hiikmiine agir bastg za-
man olur. Bu durumu, halkin tuttugu siyasal onderler, yani dema-
goglar yaratir.

Devletler, yasa uyarinca demokrasiyle yonetildikleri zaman de-

* Birgok yerlerde niifusun genis kesimleri denizle ilgili islerde ¢alisir; Tarentum ve
Byzantium’da bahkcilar ¢oktur, Aigina ve Khios’ta ticaret gemicileri; Atina'da bir-
¢oklar: savas gemilerinde (trieres denilen kadirgalarda) tayfahik eder, Tenedos'ta da;
yolcu tasiyan teknelerde.

117



POLITIKA

magoglar yoktur, en iyi yurttaslar saglamca bastadir; oysa yasala-
rin egemen olmadigi yerde demagoglar basgosterir. Halk monark-
lasir, bircok kisilerden olusan tek bir yonetici gibi olur. Home-
ros’un kotii bir sey diye soziinii ederken, ne gibi bir ¢oklu-egemen-
ligi anlatmak istedigini bilmiyorum; ortaklasa mi, bireysel mi?
Fakat o ne olursa olsun, simdi tartistigimiz monarsik demos, ya-
salarin denetimi altinda bulunmadig: i¢in mutlak erke erismeyi
amaglar ve bir despot gibi olur, ancak kendisine yaltaklananlar
yiikseltir ve sereflendirir. Dolayisiyle. monarsiler arasinda tiranh-
gin yeri ne ise, béyle bir demokrasinin de demokrasiler arasindaki
yeri tam odur; genel niteligi tipki onun gibidir. Her ikisi de, daha
iyi simiftan yurttaslar tistiinde efendilik ederler ve birinin karar-
lar1 otekinin buyvruklaridir; tiramin dalkavuguna karsilik, halkin
demagogu vardir; bunlarnn ikisi de kendi alanlarinda etkili olur-
lar, dalkavuklar tiranlarin iistiinde, demagoglar bu tiirden halk
topluluklar: iistiinde. Demagoglarin boyle yapabilmeleri, her soru-
nu halk meclisine getirmeleriyle olmakta, meclisin kararlar1 ya-
zil1 yasalarin diistiine ¢ikabilmektedir. Bu durum onlarin kisisel
erkini bityiik Olciide artirir, ¢iinkii halk her seye egemenken, co-
gunluk arkalarindan geldigi i¢in onlar da halkin goriislerine (kamu-
oyu'na) egemendir. Ustelik, halk, yetkenin kendilerinde oldugu ge-
rekgesiyle, gorevlilerin yetkesine karsi ¢ikinca, demagoglar devlet
gorevlerini kaldirmak icin bunu firsat bilirler. Boyle bir demok-
rasinin hi¢ de bir anayasa olmadigini soylerseniz, bence yerden
goge hakli olursunuz. Yasalarin egemen olmadigi yerde, anayasa
yoktur. Yasa her seye egemen olmali ve devlet gorevlileri bireysel
orneklerde hiikiim vermeli (yasayr uygulamali), iste o zaman bir
anayasanin varligindan soz edebiliriz. Dolayisiyle, eger demokrasi
taninan anayasalardan biriyse, her sevin halkin karariyle yonetil-
digi boyle bir diizenin gergek bir demokrasi olmadigi apaciktir;
¢linkii hi¢ bir kararin evrensel gegerligi olamaz. Demokrasinin si-
niflandirilmasindan bu kadar s6z etmek yeter.

Simdi de, devrimler ve kars: devrimler iistiine bir notla birlikte, oli-
garsiler icin de paralel bir liste verilivor.

5

Oligarsinin dort tiirii vardir: (1) devlet gérevlerine atanabilmek bir
miilkiyet kosuluyle simirlandirilmistir; pek varlikli olmayanlar yo-
netimde yer almazlar, ama miilkiyet sahibi olanlara katilma yolu
agiktir; (2) ¢cok yiiksek bir miilkiyet kosulu aranir; bu sir oyle
yiiksektir ki, biitiin gorevler dolmaz, bos kalan yerleri gorevliler

118



KiTAP 1V - BOLUM 6

toplanip kendi aralarinda verdikleri kararlara gore (co-optation’la)
doldururlar*; (3) kalitsal, oglun babanin gérevine ge¢cmesi; (4) yine
kalitsal, ama egemen erkin yasada degil. gorevlilerin elinde ol-
masl1. Bu asir1 oligarsi tiiriiniin oligarsiler arasindaki yeri, tiranhgin
monarsiler arasindaki verine ve biraz dnce séziinii ettigimiz o asi-
r1 demokrasiye benzemektedir. Bu tiir oligarsiye bazen bir “erk
grubu” da denir (dynasteia = giiclii ailelerin egemenligi).

Oligarsi ve demokrasi tiirlerini siralayisimiz, boylelikle tamam-
laniyor; fakat seylerin uygulamada ¢ogu kez farkhh ¢iktigi unu-
tulmamali. Bir anayasanin kendi vasasina gére demokratik olma-
dig1, fakat isleyisinde goreneklerden ve yetistirilme big¢iminden
otiiri demokratik oldugu bir¢ok ornekler vardir; bunun gibi, ya-
sas1 uyarinca demokrasiye egilimli olan, ama gorenek ve yetisti-
rilme nedeniyle daha ¢ok oligarsiler gibi isleven baskalar1 da. Bu
durum, ¢ogu kez bir anayasa degisikligi getiren bir devrimden son-
ra goriiliir. Yurttaslar eski ahiskanhklarini hemen degistirmezler,
baslangicta karsi taraf iistiinde kazandiklari1 zaferin —-bunlar her
neyse— 1limhi kazanclariyle yetinirler. Sonug¢ olarak, devrimden 6n-
ceki yasalar gecerliligini siirdiiriir, ancak erk anayasada degisiklik
yapanlarin elinde olur.

Simdi, aym konu iistiine bir baska actdan notlar geliyor; bunlar
ver yer Boliim 13'ii haber vermektedir. Yasalara gore, bir anaya-
sanmn igleyisine tam olarak katilma vyeterliligi olanlarin, vyine de
yasal ya da yonetsel gorevleri iistlenmeve (paraca) gii¢leri yetme-
yebilir. Gorev sahiplerine, baska yerlerden saglanan devlet gelirle-
rinden bdenek verilmesi, astrt demokrasinin bir belirtisiydi.

6

Buraya kadar soylenenler, demokrasi ve oligarsinin c¢esitli bicim-
lerini godstermistir. Clinkii, biitiin halki olusturan niifus kesimle-
rini diisiinecek olursak, ya biitiin kesimlerin anayasada bir pay
vardir ya da bazilarinin vardir, bazilarinin yoktur. Orta halli bir
miilkiyet sahibi olmak cift¢iler sinifi agir basan kesim oldugu za-
man, anayasanin isleyisi yasalara gére olur; ¢iinkii ancak calistik-
lar1 siirece yasayacak kadar kazanc saglarlar, fakat kendileri go-
rev almak icin zaman ayiramazlar, béyle yasayr yol gosterici ilke
olarak kabul eder ve kendileri yalnmizca halk meclisinin zorunlu
toplantilarina giderler. Fakat niifusun geri kalaninin da, vasaya

* BOyle co-optation’la atananlar, (gerekli nitelikleri tasiyan) herkesin i¢inden alinur-
sa bu uygulama aristokratik, yalmzca dar bir gruptan alimirsa oligarsik sayilir.

119



POLITIKA

gore onlar1 yeterli kilacak kadar miilkiyet edinir edinmez, katil-
ma hakki dogar. Dolayisiyle, biitiin miilkiyet sahiplerinin yoéneti-
me katildiklarim1 ve bunun bir demokrasi oldugunu séylemek dog-
ru olur. Ciinkii, herkesin kat:lmadig: yerde, bu genel olarak bir
oligarsi belirtisidir. Fakat devlet gelirleriyle desteklenmedikce, ka-
mu 6devleri icin zaman ayirabilme olanagi yoktur. Iste Syleyse,
bu demokrasinin bir bi¢cimidir; ona boyle denmesinin nedenlerini
de gosterdik.

Demokrasinin, bundan sonraki ayrima gore, bir baska bigimi
doguma dayanir; ¢linkii miilkiyete ek olarak o6zgiir dogum da ola-
gan bir ayractir. Burada, devlet gorevleri dogumuna kimsenin bir
sey diyemeyecegi herkese agiktir, yani zaman ayirabilecek herkese.
Boyle bir demokraside vasalar egemendir, ¢linkii devletin {vurt-
taslara odenek diye dagitilacak) geliri yoktur. Yine, katilma 6zgiir
olan herkese aciktir, fakat belirtilmis bulunan nedenden o6tiirii ger-
cekte herkes yonetime katilmaz; onun i¢in burada da yasa, ister
istemez egemendir. Demokrasinin dordiincii ve asir1 bicimi, zaman
sirast bakimindan da en son gelisir. Bunun nedeni, sehirlerin bii-
ylimesinde yatmaktadir. Sehirler ilk basta olduklarindan, yalniz ¢cok
daha genislemekle kalmazlar, gelirleri de ¢ok daha artms olur.
Bu, biitiin yurttaslarin devlet yonetimine katilmalarini olanakh ki-
lar; kendilerinin mali miilkii olmayanlar, devletin yasal ve yonet-
sel islerinde yer alabilirler, ¢tinkli bunun icin onlara bir odenek
verilir. Bu, en ¢ok avam halki etkiler, ¢ilinkii onlarin herhangi bir
engelleri yoktur; oysa zenginler mallarina miilklerine bakmak zo-
rundadir, bu yiizden bircok kereler genel mecliste ya da mahkemede
bulunamazlar. Boylelikle, demokrasinin bu dérdiincii tiiriinde ege-
men olan yasalar degil, miilkiyetsiz sinif ¢ogunlugudur.

Demokrasinin dort tiirii iistiinde bu kadar durmamiz vyeter;
oligarsilerde de buna benzer bir siralanma goézlemlenebilir. Birin-
cisi, miilkiyet sahiplerinin biiyiik sayida olmalan, fakat miilkiyet-
leri toplaminin ¢ok olmamasi ve hi¢ kimsenin pek fazla mali miilkii
bulunmamasi durumudur. Yonetime katilmak her miilkiyet sahi-
bine agiktir ve boylelikle yurttas topluluguna iiye olanlarin sayi-
simmin biiyiikliigiinden &tiirii, zorunlu olarak yasalar iistiindiir, in-
sanlar degil. Ciinkii, bu tek kisinin egemenliginden en uzak olani-
dir ve yurttaslarin ne aldiris etmeyip hi¢ calismayacaklar1 kadar
¢ok mali miilkii vardir ne de devletin desteklemesine muhtac ola-
cak kadar az. Iste bu nedenle. devleti kendilerinin degil, yasalarin
yonetmesinin en iyi olacagini diisiinmek zorundadirlar. Bundan
sonra, miilkiyet sahiplerinin bir éncekinden daha az sayida ve miil-
kiyetlerinin daha biiyiik olmas1 durumunda, oligarsinir. ikinci tii-
rinii buluruz. Daha cok erkleri oldugu icin, konumlarin1 da daha
karh hale getirmek isterler. Onun icin, kendilerinin disindan yurt-

120



KITAP 1V - BOLUM 7

taslar topluluguna girisi, ancak kendi segtikleriyle sinirlarlar; fa--
kat henuiz yasa olmadan yonetmeye yetecek kadar. gii¢lii olmadik-
lan igin, bu yontemi yasama kararlariyle yasallastirirlar. Bu sinir-
layic1 siire¢ yogunlastirilirsa, sayilar1 azalir ve servetleri gogalir-
sa, oligarsinin iiglincii asamasina erisilmis olur. Bunda erk gorev-
lerini ellerinde tutarlar, ama ogullarin babalar1 oliince onlarin ye-
rini almalarmi O6ngoren bir yasa uyarinca boyle yaparlar. Servet
ve etkice geri kalan herkesin iistiine ¢iktiklar1 zaman, son asa-
maya erisilir; bu tiirlii erk grubu egemenligi (dynasteia) tek kisinin
egemenligine yakindir; devlete yasa degil, bu ailelerin iiyeleri ege-
mendir. Bu, oligarsinin dordiincii ve asin tiiriidiir, tipatip' demok-
rasinin asir1 bicimine benzer.

Kesin anlamuyle aristokrasi Kitap 11I'te incelenmisti, zaten bu bo-
liimde de oraya gonderme yapiliyor. Fakat aristokratik bir anayasa-
mn 6zii, en iyi adamlardan olusmas: oldugu icin, bu soz ¢ogu kez
gevsek bir anlainda, en ivi adamlar: se¢meye resmi olarak ya da
olmadan onem veren herhangi bir anayasa hakkinda da kullanil-
maktadir — hatta bu anayasa, servet ardinda kosmakla oligarsik
va da avam halka ilgisinden otiirii demokratik nitelikte olsa bile.
Bu gibi anayasalarda bir amag karisimu vardir; ama bunlar (o da
¢ofucast “aristokratik” diye nitelenen) “siyasal yonetim” gibi bi--
¢imce de karma anayasalar degildir. Boliim 8'e bakiniz.

7

Demokrasi ve oligarsiden baska iki anayasa daha vardir, bunlardan
biri —aristokrasi— genellikle dortliik listede sayilir (monarsi, oli-
garsi, demokrasi, aristokrasi). Oteki, bu listeye gore bir besincidir;
buna hepsi igin ortak olan bir ad verilmektedir, ¢iinkii politeia,
siyasal yonetim diyoruz®. Bu vapitta daha once inceledigimiz aris-
tokrasi, pek yerinde olarak “en iyilerin egemenligi” demektir; fa-
kat dogrusu, bu adi yalmz erdemce mutlak olarak en iyi olanlar-
dan olusana vermek gerekir, yoksa kolayca rasgele bir olgiite oranla
iyi olanlardan olusana degil. Ciinkii, ancak mutlak erdem olgiit
alimirsa [ya da yetkin devlette], iyi adam ve iyi yurttas bir ve
aym olabilir; oteki orneklerde iyi adamlar ancak kendi toplum
bigcimlerine oranla iyidir. Bévle olmakla birlikte, aristokrasi adi,
hem oligarsiden hem de bizim sivasal yonetim dedigimiz tiirden

* Bu, uygulamada ender bulunmas: yiiziinden, Platon gibi anayasalari siralamaya ga-
lisanlarin (anayasalarin tipolojisini yapanlarin) goéziinden kagmustir; listelerine yal--
mzca dort tir almglardir,

121



POLITIKA

ayr1 bir seyi belirtmek i¢in kullamlir, yani bu soz, gorevlilerin
servete degil, liyakate gore segildikleri bir anayasay: anlatir. Bu
anayasa oteki ikisinden ayrilir ve aristokratik diye amlr. Ciinkii
kendilerini dogrudan dogruva erdemin gelistirilmesine adamams
anayasalarda bile, iyi adamlar olarak taninan liyakatce sivrilmis
yurttaslar vardir. Dolayisiyle, Kartaca’da oldugu gibi anayasanin iig
amaci (servet, erdem ve halkin varari) bulunan verlere de aristok-
rasi adi verilebilir, iki amac¢ (erdem ve halkin yarar) ve ikisinin,
yani demokrasiyle erdemin bir karisimimnin oldugu Sparta’ya da.
Oyleyse, hakli olarak bu adi tasiyan ve en iyileri olan aristokrasi-
den baska, siyasal yonetim dedigimiz sey, azligin egemenligine egi-
lim gosterdigi zaman ortaya ¢ikan bu ikinci ve iiciincii (aristokrasi)
tiirleri de vardir.

“Siyasal yonetim” icin Kitap U, Boliim 6’'nin son ayrinuna bakiniz.

8

Daha, siyasal yonetim dedigimiz seyi (ve ayrica da tiranlig1) tartis-
mamiz gerekiyor. Onu burada ele almamizin nedeni, bir sapma
bi¢cimi olmamasidir, nasil ki yukarda andifimiz aristokrasiler de
sapma degildi. Kesin gerg¢egi sovlemek gerekirse, bunlarin hepsi
en yetkin anayasadan saparak ayrilmislardir, onun i¢in sapmalar
arasinda savilirlar; bu ikinci aristokrasiler ise daha once soziinii
ettiimiz anlamda sapmalardir. Tiranlifin amlmasim ise en sona
birakmak dogru olur, ¢iinkii Stekilere oranla bu gercekte bir ana-
yasa degildir, oysa biz biitiin arastirmamizi anayasa iistiine yapi-
yoruz. Siradaki bu yerinin nedenini bovylelikle acikladiktan sonra,
simdi de siyasal yonetimi tartismaya gegiyorum; oligarsi ve demok-
rasi tanimlandidina gore, sivasal yonetimin anlam ve islevi de or-
taya ¢ikmaktadir, ciinkii bir kelimeyle soylemek gerekirse, siyasal
yonetim oligarsiyle demokrasinin bir karisimidir.

Aristoteles, burada bir ¢cikmaz icinde goriinmektedir. “Siyasal yo-
netim” adini, —bunlar ivilikle bir arada olduklar: siirece, yani ger-
cekten aristokratik olduklar: siirece— icinde bircok oligarsik &ge-
ler, egitim ve iyi dogum bulunan bir karisim icin kullanmak isti-
yor, ama bir yandan da bdyle anavasalara aristokrasi denmesini
onaylanuyor, ciinkii (Béliim 13) eskiden bunlara demokrasi den-
misti. Ayni zamanda, “en iyilerin egemenligi”’yle bir arada bulunan
iyi niteliklerin bazilarinin bu anayasalarda da oldugunu belirtmeye
calistyor.

122



KIiTAP 1V - BOLUM 8

Boyle karisimlardan daha ¢ok demokrasiye yaklasanlara genel
olarak “‘siyasal yonetimler” denir, oligarsiye yaklasanlara ise, ““aris-
tokrasiler” — ciinkii, egitim ve iyi dogum daha ¢ok varhklilarda
bulunur. Ustelik, 6yle goriiniiyor ki, varliklilarda kotiiliikk yapma-
ya egilimli kisilerin ugrunda sug isledikleri seyler de vardir, onun
icin bunlara yukari-simif, iyi egitim gormiisler (aydinlar), “ileri ge-
lenler” denir. Aristokrasinin en yiiksek yerleri yurttaslarin en iyi-
lerine dagitmay1 amagladigi gibi, oligarsilerin de biitiintiyle egitil-
mis siniflardan olustugu soylenir. Fakat, bence bir sey kesinlikle
olanaksizdir: En iyilerin degil, en kotiilerin denetledigi bir dev-
letin iyi ve yasaya uygun olarak yonetilmesi ve onun gibi, iyi ya-
salar1 olmayan bir devlete de en iyilerin egemen olmasi. Yasalarin
iyi oldugu, ama onlara uyulmadig: yerde iyi ve yasal bir yonetim
olamaz. Boylelikle, Iyi Diizen'in iki 6gesi vardir — konulmus olan
yasalara uyulmasi ve uyulan yasalarin iyi olmas: (kotii yasalara da
pekala uyulabilir). Ya kosullara gore bulunabilecek en iyi yasalara
ya da mutlak olarak en iyi olan yasalara uymak gerekir.

Devlet gorevlerinin ve ayricahklarin, onlar1 alacak kimselerin
iistiinlitk ve erdemine gore olmasi, aristokrasiye 6zgii bir nitelik-
tir. Aristokrasinin yol gosterici ilkesi erdemdir; oligarsininkinin
servet, demokrasininkinin ozgiirliik olmas1 gibi*. Cogu sehirlerde
siyasal yOnetimin anayasal bicimi, gercekte oldugundan daha aris-
tokratik hale getirilir. Bir oligarsi ve demokrasi karmasinin amaci,
yalmzca hem zenginlerin hem yoksullarin g¢ikarlarimi, hem serveti
hem bireysel ozgiirliigii kollamaktir. Fakat oligarsik nitelik kolay-
ca aristokratik nitelik yerine geger, ciinkii hemen her yerde var-
likh olanlarla iyi egitim gérmiis yukan-simif esboydadir (birdir). Fa-
kat bir anayasada esit haklar iddia etmek icin ti¢ nedene dayanil-
digindan —"Ben 6zgiir bir adamim”, “Ben mal miilk sahibi bir
adamim” ve “Benim kisiligim ve yetenegim var’'**— acikca belli-
dir ki, “siyasal yonetim” deyimi ikili karisim (zengin ve yoksul)
i¢in, aristokrasi deyimi ise ii¢li karisim (zengin, ozgiir ve “erdem”li
adamlar) icin kullamilmak gerekir. Ancak bu yalmzca ikinci dii-
zeyden bir aristokrasidir, gercek ve birinci degil.

Boylelikle, monarsi, demokrasi ve oligarsinin disinda baska
anayasalar da bulundugunu ve bunlarin neler oldugunu gosterdim.
Bir aristokrasinin otekinden ve siyasal yonetimin aristokrasiden
nasil ayrildigi da ortadadir; am bu ikisi birbirine ¢ok yakindir.

* Cogunluk-iklesi ayirici bir nitelik degildir; her ticiinde de vardir. Oligarsilerde de,
aristokrasilerde de, demokrasilerde de anayasaya katilanlarin g¢ogunlugunca ne ka-
rarlastirihirsa baglayict olur.

*# Dordiincii bir dayanak, yani soylu dogmus olmak, gergekte bu ii¢ nedenin son
ikisinden, miilkiyet ve erdemden ¢ikmaktadir. Ciinkii soylu dogum, bir kimsenin ata-
larina kadar giden servet arti erdemdir.

123



POLITIKA

Oligarsiyle demokrasiyi karistirarak bir siyasal yonetim kurarken
ya (1) her birinden birer tane ilgili 6zellik alir ve bunlar bagdasir-
sa her ikisini birden benimseriz, ya (2) her ikisinden de olduklar:
gibi almaz, bir uzlastirma yapariz, yahut (3) her birinden yarimsar
aliriz.

9

Simdi de, yukarda soylediklerimizin 1s1ginda, siyasal yénetim dedi-
gimiz seyin demokrasi ve oligarsiyle nasil bir iliski i¢inde oldugu-
nu ve bunu varedebilmek igin neler vapilmasi gerektigini tartis-
maliy1z. Demokrasi ve oligarsinin karakteristik 6zellikleri ayni an-
da ortaya ¢ikacaktir; ¢iinkii once bunlarin arasindaki farklar1 kav-
ramamiz, sonra da adeta her birinden bir parca alarak onlan iig¢
yoldan birine gore birlestirmemiz gerekmektedir. Birincisi, ikisin-
den karakteristik birer yasama pargasi almaktir. Ornegin, oligar-
silerde mahkemelerdeki yargiclik gorevlerine gelmeyen zenginler
icin bir para cezasi koyarlar, daha az zenginlere ise goreve geli-
yorlar diye bir 6denek vermezler; demokrasilerde zenginlere gore-
ve-gelmeme nedeniyle para cezast koymazlar, daha az zenginlere
ise hizmetlerine karsilik bir 6denek verirler. Bunlarin bir birlesimi,
her ikisiyle de bagdasir ve aralarinda bir orta durum olurdu; do-
layisiyle de, bizim siyasal yonetimi ikisinin bir karisimi olarak
diistinmemize uygun diiserdi. Bu, iki rejimi birlestirmenin bir yo-
ludur. Ikinci bir yol, iki kurallar dizisi arasinda ortalama bir sey
almaktir. Ornegin, demokrasilerde ulusal meclis iiyeligi icin miil-
kiyet kosulu yoktur (ya da ¢ok kiigiiktiir), oligarsilerde ise aranan
miilkiyet diizeyi yliksektir. Burada, iki durum birbiriyle bagdas-
maz, fakat aralarinda bir orta diizey saptanabilir. Uglincii yontem,
iki duzenley1$ dizisinden, bir bolimii oligarsik sistemden, otekini
demokratik sistemden almaktir. Ornegin, gorevlerin doldurulmasi:
Bunu kur’ayla yapmak demokratik sayilir, se¢meyle yapmak oligar-
sik; bir miilkiyet kosulu aranmasi oligarsiktir; aranmamas: de-
mokratik. Oyleyse, her birinden bir parca alin, gorevlilerin oligar-
sik bir se¢meyle belirlenmesi ve demokratik olarak miilkiyet ko-
sulu aranmamasi; sonug, hem siyasal yonetime benzer, hem de
aristokratik olur.

Yontem iistiinde bu kadari yetmeli; karistmin niteligine ge-
lince, sonug olarak ortaya ¢ikan anayasaya, demokrasi de oligarsi
de denilebilirse, birlesme iyidir. Onun séziinii eden bir kimsede
bu ikili izlenimi yaratan, hi¢c kuskusuz karisimin vetkir olusudur.
Ortalama bir durum aym izlenimi yaratir; asirihiklarin (kutupla-
rin) her ikisi de onda kendilerini gostermektedir. Lakedaimonia-
hlarin anayasasi bu ikili izlenimi verir. Birgoklari, birtakim de-

124



KITAP IV - BOLUM 10

mokratik ozellikleri oldugu icin onda bir demokrasi gérmeye kal-
karlar: Zenginlerin ¢ocuklarinin da, uyarinca, yoksullarin ¢ocukla-
riyle aym1 bigimle yetistirildigi ve yoksullarin ¢ocuklarina da veri-
lebilecek bir 6grenim gordiigii egitim sistemi; gencligin bundan
sonraki asamasinda ve ergin olduktan sonra da Oylece, zenginle
yoksul arasinda dis goriiniis bakimindan hi¢ bir ayrnilik yoktur;
ortak sofralarda beslenme bakimindan ayni diizenlemeler yapilmis-
tir ve zenginler herhangi bir yoksulun kendisine alabilecegi elbi-
seleri giyerler. Ustelik, su da vardir ki, yashlar kurulunun iiyele-
rini halk seger ve ephor’luga halktan adamlar segilebilir — bu iki-
si, devletin en o6nemli organlaridir. Daha baskalanysa, oligarsik
ozellikleri oldugu igin ona bir oligarsi derler: Devlet gérevlileri
secimle isbasina getirildikleri i¢in kur’aya hi¢ basvurulmaz; azhgin
oliim cezasina ya da slirgiine hiikmetme yetkisi ve daha boyle
bir¢ok yetkileri vardir. Oligarsi ile demokrasinin gercekten ivi-ya-
pilmis bir birlesimi, hem her ikisine benzemelidir, hem de hi¢ bi-
rine. Bundan baska, kendi kendisine davanmalidir (yani, kendi ola-
naklaniyle kendisine bakabilmelidir), yoksa dis gii¢lere degil. Onun
devamim isteyenlerin sayis1 dista, igtekilerden daha ¢ok olursa
boyle yapmiyor demektir (koétii bir anayasada da bu gibi bir du-
rum pekala ortaya ¢ikabilir), ancak toplulugun hig bir kesimi bas-
ka bir anayasa olmasini istemedigi zaman [devlet kendi kendisine
dayanmaktadir]. Boylelikle, siyasal yonetimin ve onun gibi, aris-
tokrasiler denilen tiirlerin nasil kurulmalari gerektigine deginmis

olduk.

Bundan sonra gelen, Gteki monarsi tiirlerivle iliskili olarak tiran-
higin incelendigi kisa boliimde, Aristoteles, bizi onceki tartismala-
ra gonderir (Kitap 111, Béliim 14). Teknik anlanuyle bir tiramn
egemenligi olan sevin mutlaka yasasiz olmast gerekmez ve kral-
Likla arasiida acik birtakim benzerlikler vardir. Onun icin tiran-
hiktan da soz edilmesi yanhs degildir.

10

Tiranlik iistiine de bir seyler soylemeyi iistlendik — soylenecek ¢ok
sey oldugundan degil, arastirmamizda o da yerini alsin diye; ¢iin-
kii anayasalar listesinde ona bile bir cesit bir yer verdik. Bu ya-
pitin daha oOnceki bir boliimiinde kralligi tanimladik ve bu deyi-
min en olagan anlamiyle devletler igin iyi bir sey midir, degil mi-
dir onu tartistik ve kimlerin —nasil ve hangi kaynaktan— kral
olarak atanmalari gerektigini de. Krallig1 incelerken, ayrica, tiran-
Ligin iki bi¢imini tamimladik, ¢iinkii hem bir tiranin kullandig1 erk

125



POLITIKA

titrii krallarin kullandigiyle nerede var o6zdestir, hem de her iki
egemenlik bi¢imi yasaya uygun olabilir®. Fakat tiranhgn bu iki
tiirii birbirinden farklidir; birinde, kralhiga daha yakin olaninda,
yuriitillen egemenlik hem yasaya uygundur, hem de uyruklarin is-
tegine dayanir, otekiyse daha “tiranca”dir, tiranlarin keyfine gore
despotlukla yiiriititlen bir egemenliktir. Tiranhgin ti¢lincii bir tii-
rit vardir; bu, en asiris1 ve mutlak kralligin tam karsiligidir. He-
sap vermek zorunda olmayan, hepsi kendisine esit va da kendi-
sinden iistiin uyruklar tistiinde egemenligini stirdiiren ve yénetimi,
onlarin ¢ikarlarini degil, kendi ¢ikarlarim gbzeten bir (tek basina)
egemene ancak tiran denebilir, egemenligi de bu iigiincii tiirden
bir tiranhiktir. Ozgiir bir adam boyle bir hiikiimete isteyerek boyun
egmez. Iste, tiranhgin tiirleri ve dayanaklar bunlardir.

On birinci béliimde Aristoreles siyasal ybonetime déniiyor ve onu
cesitli gerekgelerle savunuyor. Burada kullandigt kanitlama, kendisi-
nin en iyi bilinen felsefe ilkelerinden birine, erdemin iki asirilik ara-
sinda bir ortalama oldugu goriisiine dayanmaktadir. Bu ahldki il-
ke, simdi gelistirilen bir anayasal orta yol Ogretisine —c¢ok inan-
dirict olarak degilse bile, kolavlikla— uvar; fakat mutlak krallikla
bagdastirilmas: zordur. Orta tiirden anayasalar son derece ender-
dir — ciinkii Yunan'da siyasal cekismeler ¢ok siddetliydi; Aristoteles
Yunan tarihinde hir tek ornek bildigini soylemektedir, kastettigi
her halde Solon’unkidir.

1

Devletlerin ve insanlarin ¢ogunlugu i¢in en iyi anayasa ve en iyi
yasam nedir? (Bu sorulara karsilhik ararken) erdem olciitleri sira-
dan insanlarinkini asmayan, biiyiik bir dogal yetenek ya da genis
bir 6zel servet gerektirecek bir egitim aramayan, iilkiisel diizeyde
yetkin bir anayasa ardinda kosmayan, fakat bir kere miimkiin ol-
dugu kadar ¢ok sayida kimsenin katilabilecegi bir yasam vyolu,
sonra da sehirlerin ¢ogunun ulasabilecekleri bir anayasa isteven
insanlar1 diisiiniiyoruz. Biraz O6nce tartistigimiz aristokrasiler bu
kosullar1 karsilamaz; aristokratik bir anayasa, siyasal yonetim de-
digimiz seye iyice yaklasmadikca cogu sehirlerin erisebilecegi bir
diizen degildir (Her ikisinin de aristokratik ilkelere baglanmalari,

* Ornegin, belli birtakim Yunanl-olmayanlar (barbarlar) arasinda mutlak (despotik)
erki olan bazi (tek basina) egemenler bu makama secimle gelmislerdir; ¢ok eskiden
Yunanhlar arasinda da aisymneteia, secimli tiranlar denilen bu tiirlii (tek basina) ege-
menler vard: [Kitap 111, Béliim 14].

126



KiTAP IV - BOLUM 11

bir tek ad kullanmamiza izin veriyor). Biitiin bu noktalar hakkin-
da varilacak yargi, tek bir temel ilkeler dizisine dayanmaktadir.
Ahldk yapitimizda Erdem’in bir Ortalama ve mutlu yasamin &zgiir
ve engelsiz ve erdeme uygun bir yasam oldugunu sdyledigimiz za-
man, bunda hakl idiysek, en ivi yasam da orta yol olmali — ku-
tuplar arasinda, her iki uctakilerin de erismelerine agik bir orta-
lama. Ayni ilke, sehirlerin ve devletlerin ivilik ya da kétiiliiklerine
de uygulanabilir olmak gerekir. Ciinkii bir sehrin anayasasi, ger-
cekte yasama bigimidir.

Biitiin devletlerde toplulugun ii¢ kesimi vardir — ¢ok zengin-
ler, cok yoksullar ve orta halliler (aradakiler). Ilimlilik ve orta
bir durumun en iyi sey oldugu iistiinde anlasildifina gore, mal-miilk
sahipliginde de hepsinden iyisinin ortalama bir derece olacag: agik-
tir. Bu durum akla en uygunudur; akla uygun olmak ise, asir1 6l
ciide zengin, giizel, kuvvetli ve iyi-dogumlu (soylu) olanlarla bun-
larin karsitlari, asin1 olciide yoksul, zavif ve ezik olanlara tam da
giic gelen seydir. Ilk gruptakiler biiyiik ¢aph siddet suglan isler-
ler, ikincidekilerse kiiciik seylerde serserilik ve kotiiliik yaparlar.
Bir siifin giinahlan taskinhiktan ileri gelmektedir, 6tekinin diizen-
bazliktan. Buna bir de, orta kesimin liyeleri arasinda devlet go-
revlerine gecmek icin can atmanin en asagi dlizeyde olusu gibi,
cekingenligin de en az oldugu gergegini ekleyin; bunlarin her ikisi
devletler icin zararhdir. iki asirnligin daha baska sakincalar1 da
vardir. Basari, kuvvet, zenginlik ve benzerlerini olusturan her sey-
de asir1 bir bolluga sahip olanlar devlet gorevlerine atanmak is-
temedikleri gibi boyle islerden de anlamazlar; bu, onlarda cocuk-
luklarindan beri yerlesmistir; okuldayken bile, iistiin olduklarinin
oylesine bilincindedirler ki, kendilerine séyleneni yapmayi asla 6g-
renmemislerdir. Ote yandan bu nitelikleri cok eksik olanlar da,
fazlasiyle boynu biikiiktiirler. Buyruk veremezler, ancak bir rejime
kolece boyun egmeyi bilirler; 6tekilerse hi¢ bir rejime boyun eg-
mezler ve ancak bir efendi-kéle iliskisi icinde buyruk verirler. Bu-
nun sonucu, Ozgiir insanlardan degil, kolelerden ve efendilerden
olusan bir devlet olur — berikiler kiskanchktan kivranir, otekiler
onlan asagilayip durur. Oysa, bir devlette paylasilan bir ortakhk
anlayisindan ya da dostluktan bunun kadar uzak diisecek bir sey
yoktur. Paylasmak dostlugun bir isaretidir, insan hoslanmadig kim-
selerle bir yolculugu bile paylasmaz (yol arkadashgi bile yapmak
istemez). Devlet, alabildigince, benzer ve esit insanlardan olusmayi
amaclar — bu kosul ise, baslica orta simifta bulunur. Dolavisiy-
le, en iyi yonetimin de, bilesiminin dogal bir bilesim oldugunu
soyledigimiz bu tiir sehirlerde bulunacag: kesindir. Orta simf ay-
n1 zamanda en istikrarhh 6gedir, degisikligi en az isteyenidir. Yok-
sullar gibi baskalarinin malin1 miilkiinii kiskanmaz, baskalar1 da

127



POLITIKA

—yoksullarin zenginlerinkini kiskandigi gibi— onlarin malhn miil-
kiinii kiskanmaz. Bu nedenle, orta simifin iiyeleri daha tehlikesiz
yasamlar siirerler; ne kendileri baskalarina kars:1 diizenler kurar,
ne de baskalar1 onlara karsi. Phokylides’in dilegi haklidir: “Or-
tada olanlarin bir¢cok yararlari vardir; ben toplumun iste orasinda
olmak isterim”.

Oyleyse, su iki sey apaciktir ki, orta simf aracihigiyle isleyen
siyasal ortaklik en iyisidir ve orta simifin genis oldugu, miimkiin-
se oteki iki sinifin toplamindan, hi¢ degilse bunlarin (her) birin-
den daha giiglii bulundugu sehirlerin iyi yonetilme olasihi@ ¢ok
yiiksektir. Ciinkii agirhigim iki yandan birine katmasi, dengesini de-
gistirir ve karsidakilerin asir1 gitmelerine engel olur. Bu nedenle,
devlet yasaminda yer alanlarin iimli, ama yeterli bir tutarda mal
miilkii olmasi sevindirici bir durumdur; ¢iinkii halkin bir boliimiiniin
pek ¢ok mal miilkii bulunmasi, otekilerinse hi¢ bir seyi olmamasi
halinde, sonug¢ ya asir1 demokrasi ya katiksiz oligarsi ya da bu iki-
sinin asiriliklarindan ¢ikan bir tiranhktir. Tiranhk c¢ogu kez, tas-
kin bir demokrasiden ya da bir oligarsiden dogar, ama orta simf
anayasalarindan ya da onlara pek yaklasanlardan dogmasi ¢ok da-
ha enderdir. Daha sonra, anayasalardaki degisiklikleri incelerken
bunun nedeninin iistiinde duracagiz.

Orta tiirden anayasanin ustiinligilinii, (hizipler aras1) i¢ catis-
malardan yalnizca onun uzak kalisi da belli eder. Orta 6genin ge-
nis oldugu yerlerde, yurttasglar arasinda en az hizip ve karsi-hizipler
¢ikar. Aymi nedenle, biiyiik devletler boliinme tehlikesine daha az
aciktir; ortalant kuvvetlidir de ondan. Kiiciik devletlerde biitiin
yurttas toplulugunu, hi¢ bir orta (sinif) birakmadan, hepsi ya zen-
gin ya yoksul olmak iizere ikiye bolmek kolaydir. Demokrasiler
de, orta siniflar1 sayesinde, bu bakimdan oligarsilere oranla daha
giivenli ve daha siireklidirler; orta simif, demokrasilerde her za-
man oligarsilerdekinden daha kalabalik ve siyasetce daha 6nem-
lidir. Ciinkii, bir orta sinifin destegi olmadan miilksiiz simf salt
sayisal agirligina dayanarak basa gegince isler kotii gider ve cok
gecmeden hiisrana ugrarlar.

Soyledigimizin dogruluguna bir kanit, en iyi yasa koyucularin
orta simf yurttaglardan ¢ikmis olmasidir — Srnegin, orta durumu
siirlerinden anlasilan Solon, Sparta’da kral olmayan Lykourgos,
Kharondas ve geri kalanlarin da g¢ogu. Olgular, ayrica, nicin cogu
devletlerin ya demokratik va oligarsik oldugunu da gosteriyor, ciin-
kii cogu 6rneklerde orta sinif kiigiik oldugu icin iki asir1 ugtan, miil-
kiyet sahipleriyle halktan hangisi basta bulunsa orta kesime aldiris
etmez ve devleti kendi diledigi gibi yonetir, sonug da, ya demokrasi
ya oligarsi olur. Sonra su da var: Halkla zengin simif arasinda
siirekli gatisma ve i¢ savas ¢ikmasi yiiziinden, ikisinden hangisi

128



KITAP 1V - BOLUM 12

egemenligi ele gecirmeyi basarirsa basarsin, asla adil ve herkes
icin kabul edilebilir nitelikte bir anayasa (diizeni) kurmaz. Siyasal
tistiinliigii bir zafer odiilii sayarak, duruma (kazananin kim oldu-
guna) gore, ya demokratik ya da oligarsik bir rejim kurar. Biiyiik
sehirler de, 6teki Yunan devletleri iistiinliikk sagladiklar1 zaman,
kendi vatanlarinda hangi anayasa varsa ona gore bunlarda da de-
mokrasiler ya da oligarsiler kurdurmuslar, yalmz kendi c¢ikarlan-
na bakmis ve bu sehirlerin ¢ikarlarimi hic umursamamislardir. Iste
bu nedenlerden otiirii, gercekten “orta’” bir anayasa herhangi bir
verde ender olarak goriilmiis ya da hi¢ goriilmemistir. Art arda
yurttaslarinin rizasiyle bu tiirden bir toplum diizeni kurmay1 ba-
sarmistir. Bugiin de hangi sehre gitseniz, hi¢ kimsenin adaletli bir
uzlasmay1 bile istemedigini goriirsiiniiz; hepsinin amaci1 basa geg-
mektir, bunu basaramayinca da yenikligi kabul ederler.

Hangi anayasanin ¢ogunluk i¢in en iyi oldufu ve onu en iyi
saymanmin nedenleri, yukarda soylenenlerden anlasilacaktir. Biitiin
geri kalanlara, varoldugunu soyledigimiz c¢esitli oligarsi ve demok-
rasi tiirlerine gelince, onlar1 su daha iyidir, bu daha kétiidiir diye
bir iistiinlitk sirasina sokmak zor olmaz; ciinkii simdi en iyiye
karar verdikten sonra, ona yakinlik daha iyi olmayi, orta-siyasal
yonetimden uzaklik Olgiisii ise daha kotii olmayi gosterir; elbette,
megerki, ayr1 bir 6lciit benimsensin, ¢linkii daha yeg olan, daha
¢ok isimize gelen ugruna pekila gézden cikarilabilir.

12

Simdi, hangi anayasanin hangi devletler, hangi tiir bir toplum,
hangi tiir bir halk i¢in yararli oldugu sorusu iistiindeki tartisma-
da soylenenleri izlemek cok uygundur. Once, evrensel olarak hep-
sine uygulanabilecek bir ilkeyi kavramaliyiz: Niifusun anayasanin
devam etmesini isteyen boliimiiniin, istemeyen boliimiinden daha
biiyiik olmasi zorunludur. Her devlet, va nitel ya da nicel olarak
Olgiilebilir; ozgiirliik, zenginlik, egitim ve iyi-dogum gibi nitelik-
lerle, yahut nicelikle, yani say1 ¢okluguyle demek istiyorum. Bir
devleti olusturan pargalara bakin; nitelik birinde, nicelik 6tekinde
bulunabilir. Soylu olmayanlar soylulardan, yoksullar da zenginler-
den sayica daha biiyiik olabilir; fakat nicel iistiinliik nitel asagilig
bastirmaya yetmez. Bunlar1 birbirleriyle karsilastirmak (tartmak)
gerekir. Yoksullarin sayisinin, herhangi bir nitel a¢ig1 bastirma-
ya yetecek kadar genis oldugu bir yerde demokrasi dogaldir; de-
mokrasinin ne tiirden olacagi da, her &rnekte sayisal iistiinliigii
olan halkin ne tiirden olacagina dayanacaktir. Ornegin, toprag is-
leyenler cogunluktaysa, demokrasinin en iist bi¢cimi meydana ge-

129



POLITIKA

lecektir; asag isleri yapan ve iicret alanlar agir basarsa, o zaman
en alttaki bicimi; arada da ortadaki. Ote yandan, zengin ve 6nemli
kisilerin nicel asagiliklarimi bastiran daha biiyiik bir nitel iistiin-
liikleri varsa, oligarsi meydana gelir; yine onun tiirii de, oligar-
siyi olusturanlarin nitel iistiinliikk derecesine bagli olacaktir. Fa-
kat her zaman, bir yasa koyucunun niifusun orta kesimini saglam-
ca anayasaya baglama g¢abasinda olmasi gerekir. Oligarsik nitelikte
yasalar yapiyorsa, hep orta smmfi géz oniinde tutmali; demokratik
ise, yine bu yasalar1 orta simif icin ¢ekici kilmali. Orta sinifin
sayis1 iki asirinin toplamindan, hatta yalmiz birinden daha ¢oksa,
anayasanin siirekli olma olasi\lig1 yiiksektir. Zenginlerle yoksulla-
rin onlara (orta durumdakilere) kars: birlesmeleri tehlikesi yoktur;
ciinkii hi¢ biri otekine hizmet etmek istemeyecektir, bir uzlasma
anyorlarsa da, zaten ellerinde olan orta sinif siyasal y6netiminden
daha iyisini bulamayacaklardir. Birbirlerine giivenmemeleri, yone-
timde siralasmalarini olanaksiz kilacaktir. Fakat her durumda ta-
raflar araciya giivenirler, ortadaki ise aracidir. Bir anayasa ne
kadar iyi karilmis olursa, o kadar uzun Omiirlii olur. Zenginlere
gereginden biiyiik bir agirhk tanimakla kalmayip, iistelik halk: da
aldatmak, bircoklarinin, hatta aristokratik bir anayasa yapmak is-
teyenlerin bile diistiikleri bir yanlistir. Uzun vadede, yanhs (yani-
lilan) bir iyilikten gergek bir katiilitk cikar; ¢iinkii zenginlerin erke
sarilislari, topluma, halktaki erk tutkusundan daha ¢ok yararh olur.

Bir devlette, ¢cogunlugu, anayasanin devammin kendi ¢ikarlart igin
yararli olduguna inandirmak gerektigi, yukarda iki kere soylenmis-
tir. Simdi bu amacgla kullanilan daha dolayli birtakim yollar anil-
maktadir. Oligarsi, bes sekilde, halka karst ¢ikilmas: daha az ge-
rekli bir sey gibi gosterilebilir, hatta bunlar onun durumunu bile
pekistirebilir. Demokrasilerin oligarklardan kurtulmalar: ise da-
ha az kolaydir ve bu soru, ikisini thml bir siyasal yonetim i¢inde
karistirmakla ilgili olan daha genel bir soruyla birlesir. Fakat bu-
rada Aristoteles’in politeia séziinii, genel olarak anayasa anlamina
mi kullandigr, yoksa bununla kendi orta smif siyasal yonetimini
mi anlatmak istedigi hi¢ de acik degildir.

13

Bir anayasaya daha ¢ekici bir goriiniis vermek i¢in kullanilabilecek
gesitli yollar vardir. Bir oligarsi, halka bes ¢izgiden yaklasir — Mec-
lis, devlet gorevleri (iktidar makamlar1), mahkemeler, silah tasima
ve beden egitimi kurumlar1. Boylelikle, ilkin, meclis iiyeligi herke-
se acik olabilir, yalnizca zenginlere devamsizhktan 6tiirii para ce-
zalan1 konabilir (ya da onlara, baskalarina konulandan ¢ok daha

130



KITAP IV - BOLUM 13

biiyiik para cezalar1 konabilir). Sonra, devlet gorevleri: Belli bir
miilkiyet kosulunun iistiinde olanlarin, kendilerine 6nerilen bir
gorevi masrafli diye reddetmelerine izin verilmez, fakat yoksul-
lara izin verilir. Ugiinciisii, mahkemeler: Zenginler goreve gelmez-
lerse para cezasina garptirilir, fakat yoksullar bagisik tutulur (ya-
hut Kharondas’in yasalarinda oldugu gibi, bunlara kiigiik para ce-
zalan verilir, berikilere ise biiyiik). Bazen, gerek Meclis gerekse
Jiiri iiyelikleri, adlarim kiitiige kaydettirmek isteyen herkese acil-
mistir; ama boylece kaydolduktan sonra meclise ya da mahkeme-
ye devam etmezlerse agir para cezalarina carptirilirlar. Amag, pa-
ra cezasi tehdidinin halki kendilerini kaydettirmekten caydirmasi-
dir; kaydolmayinca da ne mahkemeye devam edebilirler ne mec-
lise. Sildh tasima ve jimnastik yapma konularinda da, buna ben-
zer diizenlemelere basvurulur. Yoksullar sildh sahibi olmak zorun-
da degildir; zenginlerin ise silahi olmazsa kendilerinden para ce-
zas1 alimir. Gymnasion’lara (jimnastikhanelere ya da spor alanla-
rina) devam etmezlerse zenginlere ceza kesilir, yoksullara kesilmez.
Ceza verme olasilif1 zenginleri devama zorlar; yoksullar- ise ceza
korkusu olmadig: i¢cin kaytarirlar.

Bunlar, diizenlemelerin yapilmasinda yararlanilan oligarsik
araclardir; demokrasilerde bunlar karsit anlamda yapilir. Demok-
rasiler, meclise ve mahkemeye devam eden yoksullara para oder
ve devam etmeyen zenginlere para cezasi koymazlar. Iste, oligar-
siyle demokrasinin adil bir karmas: yapilmak isteniyorsa, her iki
yandan da Ogeler almak, hem para 6demenin hem de ceza koy-
manin olmas: bunun i¢in gereklidir. Boylelikle, herkesin bir pay
olur; yoksa isin sonucunda ortaya ¢ikan anayasa ya bir partinin
ya da otekinin elinde kalir. Ilke olarak, yurttaslik silah tasimaya
(paraca) giicii yetenlere ayrilmalidir. Bu, bir miilkiyet kosulu ara-
mak demeye gelir; oysa bdyle bir kural mutlak olarak ve kesin-
likle (bir kere saptand: mi, bir daha degismemek iizere) konula-
maz. Saptanacak tutar, yurttaslik haklar igin yeterli sayilacakla-
rin, yeterli sayilmayacaklardan daha ¢ok sayida olmasini giiven-
celemek i¢in mutlak olarak zorunlu bulunan diizeyden daha asag:
olmamak gerekir. Ciinkii yoksullar genel olarak, yiiksek devlet go-
revlerine atanma bakimindan yeterli sayilmamaya razidirlar; veter
ki, kendilerine kotii davranilmasin ve haklar: olan seyden yoksun
birakilmasinlar. Fakat bunu saglamak hi¢ de kolay degildir; si-
yasal erki ellerinde tutanlar her zaman insanca hareket etmezler.
Savas sirasinda, kendi olanaklart bulunmayan kimseler, karinlar:
doyurulmadik¢a askerlik etmek istemezler, ama karavana verilin-
ce doviismeye hazir olurlar. Bazi devletlerde yurttaslar toplulugu,
simdi silah tasiyanlar gibi, eskiden hoplitai (agir piyade) olarak as-
kerlik yapmis olanlar1 da kapsar; Malis’te durum béyleydi, ancak

131



POLITIKA

devlet gorevlerine atanacaklar, simdi sildh tasimakta olanlar ara-
sinda segilirdi. Yunanlilarda (kralliktan sonra) en eski anavasa,
gercekte savascilardan, en bagta da siivarilerden olusuyordu*, son-
ra sechirler bilyiiyiip pivade giiclenince, bunlarin da katilmasiyle
yurttaslarin sayis1 ¢ok daha artti. Bu nedenle, bizim simdi “siya-
sal yonetim” dedigimiz rejimlere, eskiden demokrasi derlerdi. Fa-
kat o eski zamanlarin siyasal yonetimleri, bize biiyiik bir dogal-
likla oligarsi ya da krallik olarak goriiniir; ¢iinkii niifuslarin
kiiciikliigiinden 6tiirii, bunlarin orta siniflar1 genis degildi; sayi-
lar1 ¢ok ya da iyi-orgiitlenmis olmayinca da, baskalarinin egemen-
ligine daha kolay riza gosteriyorlardi.

Boylelikle, anayasalarin nigin cesitli tiirleri oldugunu, nigin
genel olarak sayilanlardan daha baskalar1 da bulundugunu (de-
mokrasinin yalmz bir tiirii yoktur ve geri kalanlar1 da onun gibi),
ayrica aralarindaki ayriliklarin ve bunlarin nedenlerinin neler ol-
dugunu ve yine, genel olarak anayasalarin hangisinin en iyi oldu-
gunu ve otekilerden hangilerinin ne tiirlii halklara uydugunu séy-

lemis bulunuyoruz.

Yukardaki 6zet, Béliim 2’de verilen “icindekiler” listesinde yer alan
ilk iic maddeyi ancak kismen karsilamaktadir. Bu kitabin geri ka-
lam, baslica ayri ayri anayasalarda yonetimle ilgili siireclerin in-
celenmesine ayrilnustir. Bu konuya pek dogal olarak gegilmektedir.
ciinkii bunun uygulamaya yonelik bir degeri vardir ve Kitap IV
kuramla oldugu Ladar uygulamayla da ugrasma geregini belirte-
rek baslanustir. Yonetimin bicimi ne olursa olsun, iic geregi kar-
stlamasi gerekir: (1) ne yapilacagiun tartisiimas: ve kararlastiril-
mast, (2) kararlasiirilan siyaseti yiiriitecek her dereceden devlet
gorevlileri ve (3) bir yargt sistemi. Bu béliimde deginilen sorus-
turma (euthuna) hakkinda asagida Boliim 16’ya bakiniz.

14

Simdiki konumuzu, y6netimin nasil isledigini ele almak igin, yine
anayasalardan s6z etmemiz gerekiyor — hem hepsine birden uya-
cak genel bir agidan hem de her bir 6rnekte uygun bir ¢ikis nok-
tasindan hareket ederek ayri ayr. Biitiin anayasalarda ii¢ 6ge var-
dir ve ciddi bir yasa koyucunun, bunlarin her biri icin en ivi dii-
zenlemeyi aramasi gerekir. Bu 6gelerin birincisi, topluca goriisiip

* Ciinkii savaggr birlikleri olarak ilk &nce onlar orgiitlendiler ve bu durum, siiva-
rilere afir basan bir kuvvet sagladi, Eskilerin deney ve orgiitleri yoktu, oysa bun-
larsiz piyadenin faydasi olmaz; onun igin kuvvet siivarideydi.

132



KITAP IV - BOLUM 14

diisiinmedir [“mesveret”’], yani ulus capinda 6nem tasiyan her se-
yin tartisilmasi; ikincisi, yiiriitmedir, yani biitiin gorev ve yetke-
ler karmasasi, bunlarin sayilar1 ve nitelikleri, yetkilerinin simr-
lar1 ve secilme yontemleri; ii¢iinciisli, yarg1 diizenidir.

Goriisiip diisiinme ya da giidiilecek siyaseti kararlastirma oge-
sinin yetkileri, savas ve baris; baglasmalar yapma ve bozma; ya-
sama; oOliim, slirgiin ve (mallarina) el koyma cezalar1; gorevlilerin
secilmesi ve gorev siireleri boyunca davramislarim sorusturma ko-
nularim kapsar. Biitiin bunlar1 karara baglama hakki, (1) ya bii-
tiin yurttaslara verilmelidir, (2) ya hepsi bazilarina (6rnegin, bir
ya da birden cok resmi organa), (3) ya bazilar1 belli kimselere,
otekileri baskalarina, (4) ya da bazilan biitliin yurttaslara, oteki-
leri bazilarina, (5) ya da bazilan biitiin yurttaslara, otekileri baz-
larina. Biitiin yurttaslara biitiin konularda egemen erk verilmesi,
demokratik niteliktedir; demos’un amaci, her yerde iste bu tam
esitliktir. : :

“Hepsine hepsi” ilkesinin uygulanabilecegi cesitli yollar var-
dir: Birincisi, hepsi bu isleri yaparlar, ama (sirayla) kesim kesim
yaparlar*, ancak yasama ve anayasa konular i¢in ve gorevlilerin
bildirilerini dinlemek icin bir araya gelirler. Ikinci bir yéntem de,
hepsinin (herkesin) ortaklasa sorumlulugunu gerektirir, fakat yurt-
taslar ancak gorevlileri se¢mek, yasalar1 yapmak, savas ve barisa
karar vermek ve sorusturmalan siirdiirmek icin bir araya gelir-
ler; geri kalan isler, her biri i¢in 6zel olarak —ya kur’ayla ya se-
¢imle— atanan o6zel gorevlilerin uygun buldugu bicimde goriiliir.
Uglincii bir yontem, biitiin vurttaslarin gérev ve sorusturma ko-
nularinda, savas ve baglasmalar goriismek ve diisiinmek icgin top-
lanmalaridir, ama geri kalan islerde olabildigince o amaca gére
secilmis olan goérevliler her seve bakarlar; bu gibi gorevliler igin,
uzmanlik bilgisi zorunlu bir énkosuldur. Dordiincii yontemde. her
sey hakkinda goriisiip diisiinmek i¢in herkes bir araya gelir; ve
gorevliler hi¢ bir kesin karar vermezler, ancak gecici kararlar ve-
rirler. Cagdas bir asir1 demokrasi bu volda calisir ve bu yoéntem
bir erk grubunca yonetilen bir oligarsiye ve gercekte tiranlik olan
bir monarsiye karsiliktir.

Bu yontemlerin dordii de ilkece demokratiktir; ancak bazila-
rintn biitiin sorunlart karara bagladig: yerde ise, ilke oligarsiktir.
Bu ilke de tipkr obiirii gibi ¢esitli bi¢cimlerde uygulanabilir: Birin-
cisi, topluca goriisiip diisiinmelere katilmak icin yeterli sayilacak

* Miletosta Telekles’in anayasasinda oldugu gibi. Daha bagkalarinda da, sdyle bir
diizenleme vardir: Ancak belli bir anda gorev basinda bulunanlar kendi aralarinda
goriisiip disiinirler, fakat kabilelerden ve en kiigiik boliimlerden biitiin yurttaglar bu
siireg tamamlanincaya kadar sirayla gorev bagmna gelirler.

133



POLITIKA

kisilerin ¢ok yiiksek olmayan bir miilkiyet kosuluna gore secil-
meleri ve bu nedenle de hayli ¢ok sayida olmalari, (bu yurttasla-
rin) yasaya boyun egmeleri ve onun yasakladigini yapmaya l:alk-
mamalari, aramlan miilkiyet diizeyine erismenin katilma hakkini
kendiliginden vermesi — o zaman, bu gibi bir anayasa, bir oli-
garsi olmakla birlikte, 1limlilig1 nedeniyle “siyasal” adim hak eder.
Ondan sonra, biitiin bunlar topluca gériusiip diislinmelere katil-
maz da, ancak onceden secilen bir azlik katilirsa, bunlar onceki
diizende oldugu gibi, devleti yasaya uygun olarak yonetseler bile,
ona “‘oligarsik” demek gerekir. Sonra yine, goriisiip diisiinme yet-
kesini olusturanlar yeni iiyeleri kendileri segerlerse ve ayrica, ogul,
babanin yerine gecerse ve bunlarin yasalarin {istiinde vetkileri
olursa, bu diizenleme 6ziinde ve tam anlamiyle oligarsiktir. Niha-
yet, herkesin savas, baris ve sorusturmalar gibi belli birtakim ko-
nular iistiinde egemenligi olur ve geri kalam se¢imle atanmig go-
revlilere birakilirsa anavasa bir aristokrasidir. Yine, baz1 isler se-
cilmis kimselerin, otekileriyse kur’ayla atanmislarin denetimi al-
tinda bulunabilir ve bu ikinciler ya herkesin arasindan ya da
onceden secilen bir azligin icinden kur’ayla ayrilabilir, yahut seci-
lenler ve kur’ayla atananlar birlikte is gorebilirler. Bu 6zelliklerden
bazilar1 aristokrasiye, bazilar1 da siyasal yonetimin kendisine 6z-
glidiir.

Boylelikle, anayasalar agisindan topluca goriislip diisiinme 6ge-
sini ¢Oziimlemis olduk. Ve her anayasanin yiiriitiilmesi, ¢éziimleme-
mizde ayr1 bir noktaya karsilik gelir. Fakat tam anlamiyle bir de-
mokraside (halkin yasalardan bile iistiin oldugu bir demokraside
demek istiyorum) oligarsilerin yargi Ogesi icin kullandiklart bir
siireci, goriislip diistinme 6gesi icin kabul etmenin yararli oldugu
goriilecektir. Soylemeye c¢alistigim sey, oligarsilerin yargic olarak
istedikleri kimselerin gercekten mahkemeye gelmelerini saglamak
icin devamsizlif1 para cezasiyle cezalandirilmalari*. Bunu yurttas
-meclisi icin kabul etmek, dedigim gibi, yararli olacaktir; ciinkii
boylelikle, avam halk gibi yukar1 sinifin da devami giivencelene-
cek ve ikisi birlikte daha iyi goriisiip diisiineceklerdir. Goriisiip
diisiinme Ogesi iiyeliginin se¢gme va da kur'ayla belirlenmesi ve
kur’ayla belirlenecekse, o zaman niifusun biitiin kesimlerinden esit
sayida tiye alinmasi da iyi olacaktir; eger halk tabakasi polis’in
geri kalanlarindan sayica ¢ok iistiinse, devam etmeleri icin hepsi-
ne degil, yalmzca yukar:-sinif iiyelerinin sayisina esit bir sayiya
odenek vermek- dogru olur. Otekilere ya para vermemeli ya da
biisbiitiin disarida birakilmali.

Ote yandan, oligarsilerde ise, ya halktan fazla olarak birkac

* Demokratik yonetimler yoksullarin devamim saglamak igin onlara &denek verirler.

134



KITAP IV - BOLUM 15

liye almanin ya da sik sik yapildig gibi, bir kurul atayip (bunlara
bazen én-danismanlar [probouloi], yasa-bekgileri gibi adlar verilir).
yalniz, énce bunlarin elinden gegen islerle ugrasmanin uygun ol-
dugu goriilecektir. Bu yolla, denos anayasanin ilkelerini bir yana
birakacak gii¢te olmadan topluca goriisiip diisiinmelere katilacak-
ur; iistelik, kurulun ogiitleriyle 6zdes ya da en azindan onlarla
tutarh kararlar verecektir. Bir baska secenek, biitiin organa (mec-
lise) yalmz goriis belirtme yetkileri taniyarak, bu organ kendi iiye-
leri arasinda goriisiip diisiindiikten sonra sorunlar1 karara baglama
yetkilerini kurulun gorevlilerine ayirmaktir. Bunu yapabilmek igin,
siyasal yonetimlerde yapilanin tam karsitinin yapilmasi, bir konu-
da ret karan verdigi zaman halkin egemen kilinmasi (kararinin
kesin olmasi), bir baska karar verdiginde ise egemen sayilmamasi
zorunludur; ¢iinkii bu kere, onaylanmasi i¢in konu yeniden kurula
gonderilmelidir. Oysa, gercekten sivasal yonetim olan anayasalarda
tam tersine hareket ederler; kii¢iik orgamin mutlak bir veto yet-
kisi vardir, ama bu organ, baska herhangi bir anlamda kesin bir
karar almaya yetkili degildir; her tiirlii sorun biiyiik organa gon-
derilir. Iste, dyleyse, anayasadaki egemen &ge olan gériisiip diisii-
nerek karara baglama Ogesi iistiine sbylenmesi gerekenler bunlar-
dir.

Biitiin vyiiriitme gorevleri, egemenlik gerektiren yetke gorevleri de-
gildir: Fakat kesin sonuca varmayan birtakim sézlerden sonra, ta-
mim arayist, yalnizca akademik bir ilgi konusu diye bir yana bz-
rakilir.

15

Bundan sonra, yiiriitme 6gesinin de isleyisinde, gorevlilerinde ve
bunlarin goérevlerinde (makamlarinda) biiyiik bir gesitlilik bulun-
maktadir; sayilar ve yetkileri, gorev siireleri iistiine sorular ortaya
cikmaktadir (bazilarinda alt1 ay, bazilarinda daha bile az; ¢ogu
kere bir yil, ama daha uzun dénemler de olur). Gérev siiresi 6miir
boyu ya da ¢ok uzun bir dénem olmali mi1? Her ikisi de degilse, o
zaman, bir kimse yalniz bir déonem mi goérev yapmali, yoksa ikinci
bir donem de atanabilmeli mi? sorusu ortaya ¢ikar. Sonra yiiriitme
yetkelerinin kurulmasi isi vardir — bunlar kimlerden olusacak,
bunlari kim ve nasil atayacak? Biitiin bu konularda ne gibi ayn
ayrn1 yollarin bulundugunu belirleyebilmeli ve sonra da hangi ge-
sit gbrev ve gorevlilerin hangi anayasa tiirleri i¢in en uygun ol-
dugunu anlamaya calisarak bunlar1 uygulayabilmeliyiz.

Bir baska ve cevaplandirilmasi kolay olmayan soru da, “yetke

135



POLITIKA

gorevi’nin nasil tamimlanacagidir; hangi gesit gorevliler (egemen-
likle) yonetiyor sayilabilir? Siyasal dedigimiz birlik, yani devlet
bircok kimselerin gesitli islerin basina gegmelerini gerektirir; bun-
lar o kadar coktur ki, hepsine birden (egemenlikle) yonetici diye-
meyiz, ne kur’ayla atananlara ne de segilenlere. Ilk 6nce, rahipleri
diisiiniiyorum; bunlarin gorevi siyasal gorevlerden biisbiitiin ayri-
dir. Sonra ¢igirtkanlar ve koro yetistiricileri gelir; yurt disina gon-
derilen delegeler de se¢meyle atanmaktadir. Basina gegilecek isler-
den bazilar1 kendi iclerinde siyasal niteliktedir, ama baskalar1 daha
cok ekonomiktir. Siyasal olanlardan bazilar biitiin yurttaslar et-
kisi altina alabilir (6rnegin, yurttaslar askerliklerini yaparken, ge-
nerallik gorevinde bulunanlar) ya da yalnizca bir kesimi etkisi al-
tina alabilir (6rnegin, kadinlarin yahut ¢ocuklarin denetleyicileri).
Sik rastlanan bir ekonomik gorevli, besin-denetcisidir (o da bir¢ok
orneklerde secimle isbasina gelir). Sonra, kavnaklar elverisli olunca
kolelere yaptirilan asagilik isler vardir. Kabaca soylemek gerekir-
se, yetke gorevleri, belli konularda goriismeye ve karar almaya
ve buyruklar vermeye yetkilendirilmis gorevlerdir, diyebiliriz —
ozellikle bu sonuncusu; c¢iinkii buvruk vermek, yonetimin ve yet-
kenin oziidiir. Biitiin bunlar uygulamada pek bir sey farketmez;
deyimler iistiine c¢atismalar herhangi bir karara baglanmamistir.
Fakat bu, daha ileri felsefi icerikleri olan bir sorudur.

Simdi, daha ¢ok uyvgulamaya iliskin sorulara donerek, temel
gorevlerin —yani, devlet diye bir sey olacaksa onun varhig: igin
temel nitelik tasiyan gorevlerin— neler ve kac¢ tane olduklarini
soralim; sonra, hangi gorevlerin de temel olmamakla birlikte, iyi
bir anayasaya faydali olduklarini soralim. Bu gibi sorular1 her ana-
yasaya, ozellikle de kiiciik devletlere iliskin olarak tartismak ge-
reklidir. Ciinkii, biiyitk devletlerde ayr1 ayr1 6devleri ayr1 ayn go-
revlilere, bir adama bir tane olarak vermek hem olanakli hem
zorunludur®, oysa kiiciik devletlerde bircok gorevin birkac elde
toplanmasi gerekir**. Fakat bazen kiiciik sehirlerin de biiyiiklerle
ayni gorevleri ve yasalar1 olmak gerekir; ama (o zaman) kiiciik-
lerde aymi kimselerin sik sik hizmete kosulmalar1 gerekecek, ote-
kilerde ise bu gereklilik ancak uzun aralarla ortaya cikacaktir.
Bundan otiirii, gergekte, bir tek organa ayr1 ayn bir¢ok sorumlu-
luklarin verilmemesi igin hi¢ bir neden yoktur; uygulamada bunlar
ayr tutulabilir; insan giicii azliim karsilamak ic¢in de, kurullari

: !
* Olanaklidir, giinkii niifuslar1 ¢oktur; gérevler birgoklarna agik tutulur ve bir
adam aym gorevi iki kere almaz ya da uzun bir aradan sonra alir; zorunludur, ¢iin-
kit bir is birgoklarinin degil de bir tek gérevliye verilince o ise daha iyi bakilir.

** Niifusun azhgt yiiziinden. Birgoklarinin gérev basinda olmalan kolay degildir;
¢linkii onlardan sonra yerlerine kim gegecektir?

136



KITAP IV - BOLUM 15

birden ¢ok amaca hizmet ettirmek zorunlu olur. Bir kancaya ki-
zartma et de asilir, 1amba da. Onun i¢indir ki, biz eger herhangi
bir sehir icin ka¢ tane gorevin zorunlu ve ka¢ tanenin de zorunlu
-degil, ama yine orada olmasi faydali oldugunu soyleyebilirsek —
biitiin bunlar bilince, hangi gorevlerin tek bir gorev halinde bir-
lestirilmeye elverisli bulundugunu anlamak daha kolay olacaktir.

Gozden kacirilmamas: gereken bir baska noktay: da burada an-
mak uygun diiser: Hangi isler ayr1 ayn yerlerde farkli yetkeler
kurarak ele alinmali, hangileri ise giicli her yerde gegerli tek bir
vetkeye birakilmali? Kalabalik sehir-merkezlerinde diizeni korumak
gibi sorunlan diisiiniiyorum. Her yerde ayri1 bir pazaryeri denet-
cisi mi olmali, yoksa hepsi icin bir tek mi? Isler, isin tiiriine mi,
gorev basinda bulunan kisilere mi gore dagitilmali? Diizen sag-
lama o6devi bir tek adama mi verilmeli, kadinlar ve c¢ocuklar i¢in
ayr1 ayr1 kimselere mi? Anayasalara iliskin gorevleri diisiindiigi-
miiz zaman da, buna benzeyen sorular ortaya ¢ikar. Anayasa, go-
revde bir nitelik ayrihig1 yaratir ma? Dolavisivle, demokraside, oli-
garside, aristokraside ve monarside, elbette bunlar1 olusturan ki-
siler farklh —aristokrasilerde iyi egitilmisler, oligarsilerde zengin-
ler, demokrasilerde 6zgiir dogumlular— olmakla birlikte, aym go6-
revliler yasaca esit yeterlilikte midir? Yoksa gorevler arasindaki
farklar agisindan bazilar ger¢ekten farkli midir ve bazi yerlerde
ayn1 gorevler en iyi olur da, baz1 yerlerde ayr1 gorevler mi? Ciin-
kii burada gii¢lii, surada ise kii¢iik bir gorevin duruma en iyi uy-
mas1 olanakhdir.

Bununla birlikte, yalnizca belirli yerlere 6zgii olan ve her yer-
de bulunmayan gérevler de vardir™~Ornegin, “kurul-6ncesi danis-
manlar”’dan (probouloi) yukarda s6z etmistik. Bu, demokratik bir
kurum degildir, ama kurulun kendisi (Boule) 6yledir; c¢iinkii 6devi,
6nceden sorunlan elden gecirmek ve bir diizene koymak olan bu
gesit bir organ, demos’un isini yapabilmesi i¢cin gereklidir.

Bu kurul yalniz birkag¢ kisiden olusursa, biitiin devlet yapisi
oligarsiktir. Bir énceden diizene koyma topluluguysa ister istemez
az sayida iliyeden olusacaktir, onun icin de bu her zaman oligarsik
bir 6zelliktir. Hem danmismanlar toplulugunun hem kurulun oldu-
gu yerlerde, danmismanlarin kurulun olagan iiyelerinden daha bii-
yiik yetkisi vardir; ciinkii kurul iiyeligi demokratik bir gérevdir,
on-kurul liyeligi (proboulos’luk) ise oligarsik.

Kurulun erki karsi yonden de zayiflatilabilir; halkin her seye
el attif1 o demokrasilerde oldugu gibi. Halk Meclisi'nin iiyelerine
devamlarini saglamak igin iyi bir para édendigi zaman, boyle ol-
maya yatkindir, ¢iinkii bu durum onlara diizenli olarak toplanti-
lara gelmek ve her seyi kendileri karara baglamak olanagini verir.
Cocuklarin denetleyicisi, kadinlarin denetleyicisi ve bunlara benze-

137



POLITIKA

yen gorevliler demokratik degil, aristokratiktir; ¢iinkii asag1-simftan
kadinlarin cani isteyince sokaga cikmalarina kim engel olabilir ki?
Oligarsik de degildir, ¢iinkii oligarsik yoneticilerin karilar1 zengin
ve citkirildim olur.

Bu béliimiin geri kalaminda, Aristoteles ¢ok parlak ve acik goriin-
miiyor. Yazar yine her zamanki yontemini uygulamaktadir; ancak
burada, mekanik coziimlemeyi ve semalastirmay:, herhangi bir fay-
dasi1 olmayacak kadar ileri gotiirmektedir.

Bu sorunlar iistiinde simdilik bu kadar durmak yeter; bundan
sonra, baslangicindan tutarak, gorevlerin kurulmasinit anlatmaya
c¢alismaliyim. Gorevlerin kurulabilecegi ayr1 ayr: yollar, ii¢ ana gru-
ba béliinmektedir; bunlarin birlesme ve degismeleri, zorunlu ola-
rak, (olabilecek) biitiin yollar1 kapsayacaktir. Birincisi, atamalar:
kimin yaptigmm sorariz; ikincisi, kimlerin arasindan yapildiging;
liglinciisii de, nasil yapildigini. Bu sorularin her biri i¢in (birer ¢ift-
ten) li¢ ¢ift cevap secenegi vardir: Atamalar: ya biitiin yurttaslar
yapar ya da bazlari; atamalar ya biitiin yurttaslar arasindan ya-
pilir ya da ayrilmis bir smftan (yeterlik kosulu miilkiyet tutar:
olabilir, yahut iyi dogum, livakat, hatta biisbiitiin baska bir sey
olabilir)* ve yontem de ya kur’adir ya secme. Yine, bu ciftlerin
her biri soyle birlestirilebilir: Baz1 gorevlere bazilar1 atama yapar-
lar, Gtekilere hepsi; bazi gorevlere herkes arasindan atama yapilir,
otekilere bazilar1 arasindan; bazilar1 kur’ayla atamr, otekileri sec-
meyle. Bunlarin her biri i¢in dort ayri segenek vardir: Hepsine
herkesten se¢meyle, hepsine herkesten kur’ayla (ya bir anda hep-
sinden birden ya da kesim kesim — biitiin yurttaslara sira gelin-
ceye kadar kabile [phyle], mahalle [demos] yahut kardeslik der-
neklerine [phatria] vb. gore yahut her bir durumda herkesten)
ya da ikisi arasmda bir 6yle bir boyle olabilir. Atayanlar herkes
degil de, bazilar1 iseler, atamalar ya herkes arasindan se¢meyle,
ya herkes arasindan kur’ayla olabilir, yahut bir siniftan se¢meyle
ya da bir smiftan kur’ayla, yahut bir kesimi dyle bir kesimi boyle
olabilir — yani bir kesimi kur’ayla, bir kesimi se¢meyle demek
istivorum. Bu hesapga, iki birlesik bi¢imin iistiine on iki yontem
olmaktadir. Bunlardan, iki “hepsine herkesten” yontemi demokra-
tiktir — ya kur’ayla ya secmeyle ya da her ikisiyle birden (yani,
bazi gorevlere kur'ayla, bazi gérevlere secmeyle atama yapmak)
“hepsine herkesten”. Fakat atayanlarin herkes degil bazilar1 olma-
st, bunu ayni bir zamanda ve ya herkes arasinda ya bir smmftan,

* Ornegin, Megara’da yalnizea, halka karst doviismiis olan siirgiinden ddnmiis kim-
seler yeterli sayilirds.

138



KiTAP IV - BOLUM 16

ya kur'ayla ya segmeyle yahut her ikisiyle birden (yani, bazilarim
kur’ayla, bazilarim1 se¢meyle) yapmalar1 — iste bu “siyasal” nitelik-
tedir, siyasal yonetime o6zgiidiir. Bazilarim herkesin arasindan ya
kur’ayla, ya se¢cmeyle yahut her ikisiyle birden atamak da sivasal
niteliktedir, ama aristokratca siyasaldir; baz1 gorevlere herkesin
arasindan, otekilereyse yalnmiz bir simiftan atama yapmak daha ¢ok
oligarsiktir. Bir sinifin bir simiftan atama yapmasi iyiden iyiye oli-
garsiktir: Gerek bir sinifin bir smiftan kur’ayla atama yapmasi
(gercekte boyle bir sey olmamasimin 6nemi yoktur), gerek bir si-
nifin bir simiftan her iki yontemle atama yapmasi. Yalmzca bazi-
larinin herkesin arasindan se¢me yapmasi, sonra herkesin boyle-
likle secilmis olanlar arasindan segmesi ise aristokratiktir.

Iste, ayr1 ayr1 anayasalara iliskin olarak, gorevleri kurma yol-
larimin sayilarni, dogalan ve dagilimi boyledir. Hangi yolun hangi
gesit insanlar i¢in en iyi oldugu ve nasil isletilebilecegi, ancak hangi
gorevlerin bulunacag ve bunlarin yetke alanlarimin ne olacag ka-
rarina bagh olarak kararlastirilabilecektir. “Yetki alam” ile, gelir
denetimi ve giivenlik denetimi gibi seyleri sdylemek istiyorum; bir
stratégos’un, yani generalin yetkesine giren bu ikinci konu, mer-
kezi ticaret isleri ve sozlesmelerinden ¢ok farkhdir.

Bundan sonra, yarg: diizeni dzetle inceleniyor. Sekiz tiirlii anc da-
va tiiriinden her biri icin ayr1 bir mahkeme olacag: varsayilmak-
tadrr. Bunlardan ilk anilani, euthyna’'dir, vani isbasindan ayrilan
bir gorevlinin “temize ¢ikma [ibral karari” elde edebilmesi igin
yapilan bir sorusturma ya da inceleme ki, mutlaka o gorevli hak-
kinda bir dava agilmasina varmaz. Vasiyetler ve genel olarak miil-
kivete iliskin davalarin —gercekte ¢ok sik goriildiigiinii bildigimiz
halde— hi¢c amilmamas: gariptir. Fakat zaten biitiin bu boliim, bo-
liik porgiik bir dizi parca ve yerine getirilmeyen niyetlerden ibaret
kalmaktadtr.

16

Simdi ii¢ 6geden geriye, tartisilacak yalmzca yargi orgami kahyor.
Bunun cesitli bicimleri de, 6teki ikisiyle aym ilkelere gore ¢oziim-
lenebilir. Mahkemeleri birbirlerinden ayiran ii¢ temel vardir: Bun-
lar1 (1) mahkeme iiyelerini olusturan kimseler, (2) yetki alanlarina
giren konularin tiiriine ve (3) atanma bigimlerine gore simiflaya-
biliriz. Birincisi bakimindan sunu soranz: Uyeler herkes arasindan
mi, yoksa bir simiftan mi segilmektedir?; ikincisi bakimindan: Kag
tiirlii mahkeme vardir?; iiciinciisii bakimindan da: Atamalar kur’ay-
la midir, segmeyle mi? Bunlarnn ikincisinden, mahkeme tiirlerin-

139



POLITIKA

den bashiyorum. Sekiz c¢esit mahkeme vardir: (1) sorusturmalar,
(2) kamu yararma kars: islenen suglar, (3) anayasaya kars: islenen
suglar, (4) gorevlilerle baskalar1 arasinda, para cezasi koyma ko-
nusundan ¢ikan ¢atismalar, (5) belli bir biiyiikliikteki sozlesmeler-
den dogan ozel yiikiimliiliiklerle ilgili davalar, (6) adam o6ldiirme-
ler*, (7) yabancilar**, (8) bir drahma’dan bese ya da biraz daha
¢oguna kadar tutarlara iliskin kiiciik alisverislerden ¢ikan dava-
lar; ¢iinkii bunlar da genis bir mahkeme olmasa bile, yargisal bir
karar verilmesini gerektirir. Bu davalar hakkinda, ya da cinayet
davalar1 hakkinda, yahut yabancilara iliskin davalar hakkinda bas-
ka bir sey sOylemeyecegim; siyasal topluluga iliskin olanlarn iis-
tlinde duracagim; ciinkii eger bunlara dogru diiriist bakilmazsa,
ciddi ayriliklarin, hatta anayasalarda devrimci degisikliklerin bas-
gostermesi olasiligi vardir.

Smiflandirilan biitiin bu davalarda, herkes ister istemez ya
kur’ayla ya segmeyle, yahut bir kesimi 6yle bir kesimi boyle, ya da
baska bi¢imde atanmis olarak, 6zdes davalarin belirli tiirlerine,
kimi kur'ayla kimi secmeyle bakmak iizere, yargichk edecektir.
Boylece dort tiir olmaktadir; mahkeme jiiriliklerine atamalarin ge-
nel bir temel iistiinden degil, yalmzca bir kesimden yapildigi dort
tiir daha vardir. Ciinkii yine, biitiin konularda yargiclik edenler
yalmz bir kesimden segilebilir (ya da bir béliimii se¢meyle, bir bo-
liimii kur’ayla olabilir) yahut bazi konulara bakan mahkemeler hem
secilmis iiyelerden hem kur’ayla atanmis iiyelerden olusabilir. Oy-
leyse, tiirler iste bunlardir. Fakat yarg1 organina atamalarda da,
yontemlerin bir birlesmesi olabilir; bir mahkemenin bir bsliimii
herkesin arasindan, bir boliimii ise bir kesim ya da smiftan ata-
nabilir; ya da aymi bir mahkemenin iiyelerinin bazilarinin herkes
arasindan, 6tekilerin bazilarimin arasindan ve ya se¢gmeyle ya kur’ay-
la ya da ikisiyle atanmasinda oldugu gibi her ikisi birden. Simdi,
mahkemeleri kurmanin olabilecek yollarini belirtmis bulunuyoruz;
bunlar arasinda birincisi (hepsi herkesten) demokratiktir, ikincisi
(bazilar1 herkesten) oligarsiktir, iiciinciisii (bir boliimii herkesten,
bir boliimii bazilarindan) aristokratik ve siyasaldir.

* Bu yargilamalar (ister aym, ister ayrt yargiclar 6niinde olsun) dort gesittir: (1) bile
bile [kasten] o6ldiirme, (2) bilmeden [kasitsiz olarak] 6ldiirme, (3) sugun kabul edil-
mesi, fakat hakll olarak islendiginin One siiriilmesi, (4) cinayetten Otiirii siiriilen,
ama simdi geri gelen kimselere karsi dava agilmasi. Bunun iinlii bir &rnegi, Atina’
da Phreattoi’daki mahkemedir; fakat bu gibi mahkemeler her zaman enderdir ve
bunlara ancak biiyiik sehirlerde rastlanir.

** Bunlar da iki tiirliidiir: Biri yabancilarla yabancilar arasindaki g¢atismalar igin,
oteki yurttaglarla yabancilar arasindaki gatismalar igin.

140



KITAP V
—— e

Besinci kitap, Kitap IV'iin ikinci béliimiinde tartisilacag vaadedi-
len konulardan birini kapsamaktadir: Anayasalarin korunmast ve
dagilmas: ve bunlara yol agan nedenler. Dagilmaya kadar varma-
yan kiiciik degisikliklere de kisaca deginilmektedir; fakat Aris-
toteles’in daha c¢ok iistiinde durdugu, siddet yoluyle gerceklestiri-
len ve yeni bir anavasayla sonuclanan devrimlerdir. Yunan'da en
iyi bilinen ve en cok korkulan degisiklik tiirii buydu; her tiirlii
degisiklikten kacinmak ve durulma (istikrar) saglamak tutkusu
bundan ileri geliyordu: Hosnutsuzluk, durulganliga siirekli bir teh-
dit teskil eder — esitsizlik de, bir ¢esit adaletsizlik oldugu icin,
her zaman bir hosnutsuzluk nedenidir. “Adil” ve “esit”le esitligin
iki tiiriiniin tartisildigy Kitap 111, Boliim 12’ye bir gonderme ya-
pilmaktadir. Demokraside oligarsidekinden daha fazla esitlik oldu-
gu icin, o berikinden genellikle daha durulgandir. Bu kitapta bol
bol gecen Yunanca “stasis”’ sozciigii, tami tamna devrim degildir;
daha c¢ok, gerilim, bir siddet patlamasimin kaginilmaz olacag: ka-
dar biiyiiyiince ortaya ¢tkan bir durumdur. “Esitsizlik”ten genel-
likle “iistiinliik”iin anlasildigr goriilecektir.

1

Boylelikle, incelemeye s6z verdigimiz hemen biitiin sorunlar ele
almis bulunuyoruz; yalmz daha, anayasalardaki degisikliklerin ne-
denlerinin neler oldugunu, bunlarin niteligini ve sayisini, her ana-
yasay1 etkileyen yikic1 etkenleri ve anayasalarin genellikle hangi
tiirlerden hangi tiirlere doniistiiiinii tartismamiz gerekiyor. Onun
gibi, hangi etkenlerin gerek genel olarak gerekse ayri ayr1 her
tiirden anayasalarin korunmasina yaradigini ve yine, anayasa tiir-
lerinden her birinin en iyi hangi yollarla korunabilecegini incele-
meliyiz. g

Her devletin temel dayanagina —amaclanan adalet ve esitlik
tiiriine— deginerek soze baslamamiz gerekir. Daha Gnce sdylen-
digi gibi, biitiin iiyelerince adaleti ve orantili esitligi gerceklestirdigi
—yvanlis olmakla birlikte— samilan bircok anayasalar vardir. De-
mokrasi, herhangi bir bakimdan esit olan insanlarin, mutlak ola-
rak esit olduklan fikrine dayanir. Herkes aymi derecede 6zgiirdiir,
derler, 6yleyse herkes mutlak olarak esittir. Oligarsi de, bir ba-
kimdan esitsiz olanlarin, mutlak olarak esitsiz olduklar1 varsayi-
mina dayanir; servetge esitsiz olduklan icin kendilerini mutlak
olarak esitsiz sayarlar. Yine, demokratlar, herkes esit oldugu igin

141



POLITIKA

her seyde esit katilma olmasi gerektigini iddia ederler; oligarklar
ise, esitsiz olduklan icin kendilerinin daha biiyiik bir paylar1 ol-
mas1 gerektigini iddia ederler, ¢iinkii “daha ¢ok”, esitsiz bir du-
rumdur. Simdi biitiin bunlarda bir ¢esit adalet vardir, fakat bu-
nu mutlak adalet diye diisiinmek yanhstir. Iste bundan dolay: bir
devletin iyeleri, her 6rnekte temel ilkeye gore o devlete katilma-
larini artik diizenlememeye baslayinca, kendilerini devrim c¢ikma-
smna elverisli bir durumda bulurlar. Liyakatce herkesten ileri olan-
larin ayaklanmaya en ¢ok haklar vardir, fakat en az onlar ayak-
lanir; “mutlak esitsiz” sozii dogru olarak valniz bu gibi kimseler
igin kullanilabilir. Sonra, dogustan iistiin bulunduklar1 igin ken-
dilerinin (baskalariyla) yalmzca esit sayilmayacak kadar iyi olduk-
larin1 iddia edenler vardir; ¢iinkii atalarindan hem iistiinlik hem
de servete kalitqilik (tevariis) edenler, soylu-dogmus sayilirlar. Ge-
nel olarak sOylendikte, devrimlerin kokenleri, ¢ciktiklar1 kaynaklar
bunlardir.

Bundan 6tiirii, yer alabilecek degisiklikler iki tiirlii olur: Biri,
bir anayasanin tiimiiyle bir baskasina donmesini gerektirir, ote-
kiyse varolan bir anayasada yalmzca birtakim degisiklikler yapil-
masini. ' Ilkine 6rnekler, demokrasiden oligarsiye, oligarsiden de-
mokrasiye, bunlardan siyasal yOnetime ve aristokrasiye ve tersine
gecislerdir. Oteki durumda, degisiklik arayanlar, oligarsi olsun mo-
narsi olsun varolan anayasanin siiriip gitmesini, fakat kendi elle-
rinde islemesini isterler. Yahut bu bir derece sorunu olabilir; bir
oligarsinin daha genis ya da daha dar bir tabana dayandirilmasi
istenebilir, bir demokrasinin daha ¢ok ya da daha az demokratik
bir durum almasi ve 6teki anayasalarda da buna benzer bir bicim-
de ya bir gevseme yahut bir sertlesme olmasi. Anayasanin yalnizca
bir bolumiinii etkileyen degisiklikler de vardir — belirli bir go-
revin konulmasi ya da kaldirilmasi gibi; ornegin, sdylendigine gore,
Lysandros Lakedaimonia kralligini, kral Pausanias da ephor’lugu
kaldirmak istemistir. Epidamnos’ta da anayasanin bir parcas: de-
gistirilmisti: Kabile onderlerinin (phylarkhos’larin) yerine bir kurul
getirdiler — bu oligarsik bir degisiklik oldu; fakat orada kural ha-
la, yeni bir gorevli segilirken, isbasindaki gorevlilerin yurttaslar
meclisi toplantisinda hazir bulunmasidir. Tek arkhon’u olusu da,
bu anayasanin yine oligarsik bir 6zelligiydi.

Dedigim gibi, devletlerdeki i¢ savaslarin temeline genellikle
esitsizlik vardir; ¢iinkii insanlar hakli ve esit olana erisme ugrun-
daki miicadelelerinde béliiniirler*. 1ki gesit esitlik vardir: Biri sa-
yisal denklige dayanir, otekiyse degerce denklige. Biiyiikliik ya

* Esitsizler igin durumlanyle orantili bir karsihfin bulunmadigt devletlerden soz
ediyorum. Esitler dstiinde siirekli bir krallik her zaman esitsizlik demektir.

142



KITAP V - BOLUM 2

da nicelik bakimindan esit ve aymi olam anlatmak i¢in “sayisal
esit” diyorum, degerce esit olan i¢in de “orantili esit”. Ornegin,
sayisal olarak iigle iki arasindaki fark, ikiyle bir arasindaki fark-
la aymdir; onun i¢in, bu farklarin tutarlar1 sayisal olarak esittir.
Fakat dérdiin ikiyle iliskisi; ikinin birle iliskisine orantili olarak
esittir; iki doérdiin ne kadariysa, bir de ikinin tam o kadari, yani
yarisidir. Fakat insanlar, mutlak adaletin degere gore orantilh ada-
let oldugu iistiinde anlasmakla birlikte, once de séylendigi gibi,
deger iistiinde anlagsmazhga diisiiyorlar. Bir grup, insanlar herhan-
gi bir bakimdan esit iseler, onlarin her bakimdan esit olduklari-
na inaniyor; baskalarni da, bir bakimdan esit degil, {istiin iseler,
her konuda kendilerine ayricalik taninmasi gerektigini iddia edi-
yorlar. Iste bu nedenledir ki, kabaca sévlendikte, iki tiirlii anayasa
vardir: “Halkinki” ve “azlifinki” — demokrasi ve oligarsi. Soylu
dogumun ve erdemin bulundugu insanlarin sayisi ¢ok Kkiigiiktiir,
fakat oteki esitsizlik belirtileri daha genis bir sayida goriiliir; onun
i¢in, hi¢ bir yerde yiiz tane iyi dogumlu ve (erdemce) yiiksek
olgiitte adam bulamazsiniz, ama bir¢ok yerlerde bu sayida zengin
bulabilirsiniz.

Esitligin yalmz bir tiirden ya da otekinden olmasi kuralini
koymak, uygulamada olanlardan goriildiigii gibi, kotii bir seydir;
boyle bir temel {istiine kurulan hi¢ bir anayasa uzun Omiirlii ol-
maz. Bunun nedeni sudur ki, bir ilk ve temel yanlistan ise basla-
mak, sonunda feldkete diismemeyi olanaksiz kilmaktadir. Onun
icin, hem sayisal esitlikten hem orantili esitlikten yararlanmaliyiz.
Yine de, demokrasi oligarsiden daha istikrarli ve devrimce daha
az agiktir. Oligarsilerde ¢ikabilecek iki ayrilik vardir: Biri oligark-
larla halk arasinda, 6teki de oligarklarin kendi aralarinda. Ote yan-
dan, demokrasilerde ¢ikacak bir devrim oligarsiye yonelebilir; de-
mokrasinin i¢inde bir i¢ stasis diye bir sey hemen hi¢ olmaz. Ay-
rica (su da var ki), orta siniflarin olusturdugu bir anayasa, “azl-
ginki”’nden ¢ok “halkinki”ne yakindir ve biitiin bu gibi anayasa-
larin en gilivenilir olanidir.

Devrimin daha onceki nedenleri: Boliim 2-4.

2

Devrimlerin ve anayasay:i etkileyen degisikliklerin nereden ciktifi-
n1 incelerken, temel nedenlerden baslamamiz gerekir. Bunlar ii¢
gruptur ve ona gore simiflamalhyiz: Birincisi devrime yol acan ko-
sullar, ikincisi ainaglanan hedefler, iigiinciisii de yurttaslar arasin-
da siyasal karisikhiklarin ve siddetli catismalarin biitiin gesitli k-
kenleri. :

143



POLITIKA

Degisime yol acan kosullarin baglica ve genel nedeni, yukarda
soyledigimiz gibi esitsizliktir. Esitlide egilim gosterenler, daha yu-
kar1 olanlardan asag: bulunduklar: halde, kendilerinin onlarla esit
olduklarma inanirlarsa bir devrim baslatirlar. Esitsizligi ve iistiin-
liigii amaglayanlar da, esitsiz olduklar: halde kendilerine daha ¢ok
degil, esit ya da daha az pay verildigine inanirlarsa, dyle yapar-
lar*. Daha kiigiikler esit olmak, esitler ise daha biiyiik olmak i¢in
ayaklanirlar. Iste, devrim icin 6nyatkinlik yaratan nedenler bun-
lardir. Diirtiilere gelince, bunlarin kar, sayginhik ve karsitlan
oldugunu goriiyoruz; ¢iinkii insanlar, dostlar1 i¢in olsun kendileri
icin olsun, para kaybetmekten ve serefsizlige diismekten kurtul-
mak amaciyle devletlerini cogu kez devrime siiriiklerler. Uciincii
olarak, insanlarin anlat:lan yolda hareket ve anilan amaclar ug-
runda miicadele etmelerini gerektiren diizensizliklerin koken ve
nedenleri — bunlar belki yedi tanedir, ama sayilari1 yediden de
cok olabilir. Bunlarin ikisi, yukarda belirtildigi gibidir —kéar ve
sayginlik— ama bir baska yoldan. Biraz once soylendigi iizere,
bunlar: elde etmek icin insanlar birbirleriyle doviistiiklerinden de-
gil, baskalarinin —kimi hakli kimi haksiz olarak— daha biiyiitk
bir pay aldiklarini gordiiklerinden birbirlerine diiserler. Bu grup-
taki 6teki bes neden de zalimlik, korku, asin gii¢, baskalarini asagi
goren tutumlar, oransiz biiyiimedir. Bunlara, biraz ayri bir acg-
dan, kulis yapmay1 ve entrikayi, diipediiz aldirmazligi, farkedilmez
degisiklikleri ve benzemezligi de ekleyebiliriz.

3

Zalimligin ve kar saglama diirtiisiiniin ne gibi bir etkisi oldu-
gunu ve neden olarak nasil isledigini gostermek gerekmez bile.
Erk basindakiler zalim ve baskict olunca ve kendilerine kar sag-
lamaya bakinca, gerek birbirlerine gerekse yetkilerinin kaynagi olan
anayasaya kars1 harekete gecerler; asiri kar, bireylerin zararina
oldugu gibi, ulusun zararina da elde edilebilir. Sayginhigin 6nemi
de apacik ortadadir ve bunun nasil bir hosnutsuzluk kaynagi ola-
bilecegi de — baskalarina seref odiilleri verildigini ve kendilerinin
alcaldigini gorenler hemen devrim yanlis1 olurlar; seref ve seref-
sizlik de hak edilenin tersine dagitihinca, durum besbelli adalete
aykiridir; fakat hak edenlere uygun olunca adaletlidir. Bundan
sonra, asir1 gi¢ gelir: Bu, bir ya da birden ¢ok kimsenin elinde,
devlete ya da yurttas toplulugunun giiciine oranla cok biiyiik bir
erk toplandigi durumlarda goriiliir. Monarsi ya da bir erk grubu-

* Bu amacglar bazen hakli goriilebilir, bazen goriilmez.

144



KITAP V - BOLUM 3

nun egemenligi (aile oligarsisi), genellikle, bu kosullardan dogar*.
Korku ise, iki bicimde isler: Bir sug islemis kimseler, cezadan kork-
tuklar1 icin hiikiimeti devirmeye bakarlar; baskalarimin kendileri-
ne kotiiliik edeceginden korkanlar da, boylelikle bunun 6niine geg-
meyi umarlar — tipki, kendileri hakkinda acilan davalardan o6ti-
rii halka kars: fesat kuran Rodos’taki yukari-simfin yaptig1 gibi.

Baskalarim1 asagilayan tutumlar da, devrime ve i¢ savasa yol
agar. Oligarsilerde, anayasada hi¢ bir pay1 olmayanlar en kalabalik
smif olunca, bunlar kendilerini oligarklardan daha biyiik goriirler
ve onlara yukardan bakarlar. Bu tutum, zenginlerin diizensizlik
ve etkinsizligi horgordiiklerini belll ettikleri demokrasilerde de go-
riliirs*,

Toplulugun geri kalami karsisinda oransiz biiylimenin bir dew-
rimci degisiklige nasil neden olabilecegi, viicutlarimizla bir benzet-
me yaparak gosterilebilir. Viicut birgok pargalardan olusur ve bii-
tiin dengesinin korunabilmesi i¢in, her tiirlii biiyiime orantili ol-
malidir; yoksa viicut bir ise yaramaz — o6rnegin, bir karis uzunlu-
gunda bir viicuttan ii¢ kanishk ayaklar ¢ciksayd: ya da viicudun bir
parcasindaki kemik yahut doku bir baska hayvaninki gibi olsayds;
¢linkii, bilyiimenin niteligi de tutar (mcehgl) kadar 6nemlidir. Oy-
lece, bir devlet de, her biri farkedilmeden biiyiimeye baslavabile-
cek bircok parcalardan olusur. Ornegin, demokrasilerde ve sivasal
yonetimlerde varlikli olmayan yurttaglarin sayisi artmak egilimi
gosterir. Bazen oransiz bir artis, diipediiz bir olaylar zincirinden
ileri gelir. ©Ornegin, Tarentum’da o6nemli yurttaslardan bircogu
Iapygia'lilar tarafindan yenilmis ve oldiiriilmiislerdi; sonra Pers sa-
vaslarimin hemen ertesinde, siyasal yonetimin yerini bir demokrasi
aldi. Argos’ta da, Spartali Kleomenes’in “yedinci giin sinifi” deni-
len (yiiksek tabakadan) insanlari kesmesi sonucunda yoksul hal-
kin sayis1 artti; bu yiizden sehrin disinda —¢evrede— yasayanlarin
(perioikoi) bazilarm iglerine almak zorunda kaldilar. Atina’da sa-
vas kayiplarn yukari-sinifin sayisini azaltmis ve Sparta’yla savas
siiriip gittik¢e adlarinin yazili oldugu kiitiikk de durmadan kiigiil-
miistii. Boyle bir durum daha ender olmakla birlikte demokrasi-
lerde de ortaya cikabilir, ama degisiklik tam ters yonde olur. Ciin-

* Bazi yerlerde, Ornegin Argos'ta ve Atina'da ostrakismos’a bas vurulmasi agiri erk
toplanmasina son vermek i¢indir. Fakat ileriyi gériip bu gibi sivrilmis gii¢lii insanla-
rin yiikselmesini onlemek isleri elden kagirdiktan sonra care aramaktan ¢ok daha
1y1d1r

#* Thebai’de Oinophyta savagindan sonra isler o kadar kétii yonetilmisti ki, demok-
rasi devrildi; kendi kargasa ve anarsisi yiiziinden yikilan Megara’daki de &yle oldu;
Gelon'un tiranligindan 6nce Sirakuza’daki de ve kendisini sona erdiren ayaklanma-
dan 6nce Rodos’taki halk hiikiimeti de.

10 145



POLITIKA

kii zenginlerin sayis1 artinca ya da servetleri biiyiiyiince, erkleri
de daha biiyiir ve bunun sonunda, oligarsi ya da erk-gruplari
(dynasteia ybnetimi) kurulur.

Bovlelikle, yeni neden tamamlanmaktadir. Bunlara, Aristoteles yu-
karda, en azindan dort neden daha eklenebilecedini soylemisti; ama
bunlar ayrt bir bicimde isledigi icin ayni paralelde degildir, iigii
siddete basvurmayan devrimlere yol agar.

Anayasada degisiklikler, siddete basvurmadan da yer alabilir.
Kulis ve entrika yapilmasi, uyusukluk ve farkedilemeyecek kadar
yavas degisim — boyle bir seyin olabilecegi ii¢ yol bunlardir. He-
raia’da se¢im yapma yerine kur'a c¢ekmeyi getirdiler; ciinkii en
basaril1 adaylarin en ¢ok kapi kapi gezerek propaganda yapanlar
oldugu anlasildi. Anayasaya karsi olanlarin bazen kilit gorevlere
gecebilme olanagini bulmalari da, uvamk durulmamasindandir.
Oreus’ta boyle bir sey oldu: Herakleodoros diye biri isbasina
(arkhon’luga) gecti ve oligarsi yerine bir siyasal yonetim ya da
demokrasi kurdu. Sonra, ¢ok yavas degisim vardir; bir {ilkenin
yasalarinda ve goéreneklerinde, kiiciik kiiciik degisikliklerin gzden
kagmasiyle, farkedilmeden bir hayli degisikligin yer aldigi sik sik
goriiliir. Ornegin, Ambrakia’da yurttashk igin kiiciik bir miilkivet
kosulu araniyordu; bu yavas vavas azaltild1 ve oyle diisiik bir dii-
zeye geldi ki, biisbiitiin kaldirilsa da olurdu.

Dérdiincii olarak, kiiciik ve daha ¢ok disla ilgili bir grup neden
vardzrr.

Sonra irk ya da ulus farki vardir; iki topluluk birlikte yasa-
may1 Ogreninceye degin, bu fark bir ayrilik kaynag: olarak kalir.
Cesitli insanlarin birlikte yasamayi Ogrenmeleri, uzun bir siirec
olabilir; ¢linkii bir devlet her tiirlii halkin bir araya toplanmasiy-
le yapilamayacagi gibi, istenen herhangi bir anda da yapilamaz.
Niifusta yabanci bir 6ge bulundugu zaman —ister bunlar kurulus-
ta elbirligi etmis, daha sonra bir araya gelmis olsunlar— i¢ ca-
tismalar son derece olagandir. Ornegin, Akhaia’lilar Sybaris’in ku-
rulusunda Troizen'lilerle birlesmislerdi, sonra daha kalabalikla-
sinca Troizen'lileri kovdular - (Sybaris’lilerin giinahinin kokeni
buydu). Thourioi’de de Sybaris’liler 6teki kurucularla kavga ettiler;
haksiz yere, bu iilkenin kendilerinin oldugunu 6ne siirdiiler ve
kendileri siirgiin edildiler. Bizans'ta (Byzantion) birtakim yeni ko-
loniciler yonetime kars: bir fesat hazirlamaya basladilar, fakat bu
hazirlik ortaya ¢ikarildi ve bir doviismeden sonra, onlar da mem-
leketten atildilar. Antissa halki Khios'tan siiriilenleri aralarina al-

146



KIiTAP V - BOLUM 4

diktan sonra, bunlarla doviistiller ve kovdular. Zagkle halki bazi
Samos’lulan iilkelerine kabul etti, fakat sonunda, kendileri yurtla-
rindan ayrilmak zorunda kaldilar. Karadeniz'deki Apollonia’nin hal-
ki1 sehre yeni go¢menler getirdi, ama onlarla kavga ettiler. Sirakuza’
da tiranlik doéneminden sonra, tiranin yabanci licretli askerlerini
yurttashga aldilar, sonra aralar agildi ve gerginlik doviisle sonug-
landi. Amphipolis’lilerin ¢ogu, lilkelerine kendilerinin getirdikleri
Khalkis'liler tarafindan suriildiler*.

Bazen i¢ catismalarin cografyayla ilgili nedenleri vardir; iilke-
nin konumu devletin birligi icin elverisli olmayabilir. Ornegin, Kla-
zomenai'de kitada yasayanlarla adada yasayanlar anlasamadilar;
Kolophon'lularla Notion'lular da ovle. Atina’da sehirde vasayan-
larla Peiraieus’ta oturanlar arasinda gerilim vardir; berikiler da-
ha ¢cok demokratik egilimlidir. Savasta, nehir ve o6teki suyolu ge-
¢islerinin ¢ok kiigiik olsalar bile, birliklerin nasil dagilmalarina yol
actigim biliyoruz. Siyasette de tipki 6yle goriiniiyor: Her ayrilik
bir boliinmeye varmaktadir. Elbette, bu cografya ayriliklar1 (bo-
liinme nedenlerinin) en 6nemlileri degildir. Bana kalirsa, 6nce iyi
adamlarla kotiiler arasindaki ayrilik gelir, sonra zenginle yoksul
arasindaki ayrilik ve tiirli derecelerde geri kalanlari.

Degisimin bazit baska nedenleri ya da vesileleri; devrime yol ag-
mast olast bazt olay ve durumlar.

4

Devrimler biiyiik sorunlarla iliskili olmakla birlikte, kiigiik neden-
lerden patlak verebilir. Isin icine ¢ok biiviik farklar karisir ve erk
merkezlerinde ortava ¢iktigi zaman, en kii¢iik anlasmazliklar bile
onem kazanir. Eskiden Sirakuza’'da bodyle olmustur. Anayasa, her
ikisi de egemen smfin iiyesi olan, iki gen¢ adamin arasinda bir
ask hikayesi yiiziinden cikan anlasmazhiin sonucu olarak degis-
tirilmisti. Bu genglerden biri yurt disindayken, 6teki onun oglan
-sevgilisini ayartmis. O da o¢ almak amaciyle 6tekinin karisimi ge-
lip kendisiyle birlikte yasamas:i i¢in kandirmis. Bunun {izerine,
yurttas toplulugunun biitiin iiyeleri ya birinden va o6tekinden yana
olmak zorunda kalmis ve iki kesime béliinmiisler. Onun igin bu
cesit seylere karsi daha basindan. uyanmik davranmak ve Onderle-

* Oligarsilerde ¢okluk, adil davramln{adlgl gerekgesiyle ayaklanir; daha once de-
digim gibi, esit olditklar1 halde kendilerine esit pay verilmemektedir. Demokrasiler-
de, ayaklananlar ileri gelenlerdir; ¢iinkii esitten daha ¢ok (iistiin) olduklar1 halde,
kendilerine yalmzca esit pay verilmektedir [Yanlis yere konulmus bir not].

147



POLITIKA

rin, isbasinda bulunanlarin kendi aralarindaki biitiin anlasmazlik-
lar1 hemen ¢6zmek gerekir. Baslangicta yanhis bir adim atmak,
oliimciil olur, fakat atasoziiniin dedigi gibi, bir ise iyi baslamak
yar1 yariya yapmaktir; onun icin baslangicta yapilan kiiciik bir
yanhis daha sonraki asamalarda yapilacak iki kat biiyiik bir yan-
Isa esdegerdir.

ileri gelen yurttaslar arasinda cikan catismalar, genellikle bii-
tiiln sehri etkiler. Nitekim, Pers savaslarindan sonra Hestiaia'da,
iki erkek kardes, babalarindan kalan mirasi paylasirken kavgaya
tutusunca boyle olmustur. Bunlardan biri yoksulmus; oteki kar-
des malin miilkiin tutarin1 agiklamayinca ve babasimin bulmus ol-
dugu hazineyi de saklayinca, demokratlar yoksul kardesi destek-
lemis. Cok mali miilkii olamysa zengin simf tutmus.

Delphoi’de bir evlilik sorunu yiiziinden akrabalar arasinda c¢1-
kan bir kavga, ardindan gelen siyasal catismalara yol acmistir.
Damat adayi, gelini almaya geldiginde bir ugursuzluk belirtisi gor-
diigii i¢in, onu almadan gitmis. Gelinin ailesi bunu kendilerine
hakaret saymislar ve gen¢ adam tanrilara kurban keserken, mallar:
arasina birtakim tapinak esyalar1 sokusturmuslar, sonra da kutsal
seyleri caldi diye oldiiriilmesini saglamislar. ‘

Mytilene’de de, sehrin basina gelen ve Pakhes’in sehirlerini
zaptettigi Atinalilarla savasa da yol acan bircok beldlarin kokeni,
kahtciliktan c¢ikan bir catismaydi: Timophanes adli bir zengin 6l-
miis ve ardinda evlenme ¢aginda iki kiz birakmis. Deksandros diye
bir adam bu kizlan iki ogluna almak istemis, fakat istegi redde-
dilmis ve elleri bos donmiis. Onun iizerine, kendisi Atina islerine
bakan yerel isgiider oldugu i¢in, Atina’y: harekete gecmeye kiskart-
mis. Phokis’te (Mnason'un babasi) Mnaseas’la (Onomarkhos’un ba-
basi) Euthykrates arasinda bir kalitcilik kavgas: ¢ikmis ve bu olay,
Kutsal Savas’taki Phokis’lilerin baslangici olmustur. Epidamnos’ta
da evlenme islerinden patlak veren anlasmazliklar bir anayasa de-
gisikligine yol agmistir. Yurttaslardan biri kizim1 bir delikanhyla
nisanlamis; damat adayinin babasi ise, bir yonetici-yargichik gore-
vine getirilince, bu yurttasa bir para cezasi kesmis; o da kendisine
kars: adalete aykiri bir islem yapildig1 inanciyle, anayasadan pay
almayanlarn ayaklandirmais.

Herhangi bir yonde —demokrasiye, oligarsiye ya da siyasal
yonetime doniisen— degisiklige yol acabilecek bir baska nedenler
dizisi, bir hiikiimet ya da hiikiimetin bir boliimii daha cok gii¢
kazaninca, yahut halk tarafindan daha c¢ok tutulmaya baslavinca
goriiliir. Ornegin, Atina’da Areios Pagos Meclisi, Pers savaslan sira-
sinda biiyiik bir sayginhiga ulasmisti: Anayasamin etkinligini onun
artirdigina inamhiyordu. Sonra, yine Atina’da demokrasi iki ne-
denle ¢ok kuvvetlenmisti: Birincisi, donanmada ¢ok sayida halkin

148



KITAP V - BOLUM 4

hizmet etmis ve Salamis zaferini saglamis olmasi; ikincisi de, boy--
lelikle erisilen Atina’nmn iistiinliigiiniin (hegemonyasinin) deniz-giicii--
ne dayanmasi. Argos’ta aristokratlar Mantineia’da Spartalilara kar-
s1 kazanilan zafer nedeniyle biiyiik bir sayginlik elde ettiler ve bun-
dan yararlanarak demokrasiyi ortadan kaldirmaya cahstilar. Ote
yandan, Sirakuza'da Atinalilara karsi savasta kazanilan zafer hal-
kin bir basarisiydi, onlar da anayasay: siyasal yonetimden demok-
rasiye ¢evirdiler. Khalkis’te halk, tiran Phoksos’u devirmek i¢in yu-
kari-simiflarla birlesti ve sonra erki hemen kendi eline gecirdi;
Ambrakia’da halk, tiran Periandros’u isbasindan kovmak i¢in is-
tilacilarla birlesti ve anayasayr kendi eline ald.

Akilda tutulmasi gereken 6nemli nokta sudur ki, erkin kulla-
nilmasindan sorumlu olanlar, ister bireyler ya da hiikiimet organ-
lar1, ister kabileler ya da biiyiik-kiiciik her ne ise o olsun, dev-
rime yol agan huzursuzlugu onlar yaratir. Bunu geri kalanlarin,
elde ettikleri erki kiskandiklar1 icin bir devrim baslatmalan du-
rumunda oldugu gibi, dolayli olarak yapabilirler, ama kendileri
artik baskalarina esit sayilmakla yetinmeyecek kadar iistiin olduk-
lar1 zaman dogrudan dogruya da yapabilirler.

Niifusun zengin smifla halk gibi karsit kesimleri denk olup
da, bir orta sinif bulunmayinca yahut ¢ok kii¢iik olunca, anaya-
sal degisiklikler yine goriilebilir. Ciinkii, niifusun bir kesimi —her-
hangisiyse— c¢ok iistiin oldugu zaman, oteki kendisinden besbelli
daha kuvvetli olaqlara kars1 ¢ikmay:r pek goéze alamaz. Bu neden-
ledir ki, iyilikte {istiin olanlar, hemen hi¢ bir zaman bir devrimi
baslatmazlar; cokluga karsi onlar azhiktir.

Iste, genel olarak biitiin anayasa tiirlerinde devrimin neden-
leri ve baslayislarn bu anlattiklarim gibidir. Yonteme gelince, sid-
det ve hilenin her ikisi de kullanilir; bazen basta siddete basvurul-
maz, ama sonradan ve zorunlu olarak isin i¢ine siddet girer. Hilenin
kullanilmasi da iki gesit olur. Birinde, devrimciler kandirmalarinda
basariya ulasirlar ve egemenlikleri once kolaylikla kabul edilir, fa-
kat sonradan, durumlarini koruyabilmek icin zor kullanirlar*. Ote-
kinde, isin basindan inandirma yontemi kullanilir ve bu ydntem
oyle siirdiiriiliir ki, egemenlikleri halkca isteye isteye kabul edilir.

Yukarda soylenenler, genel olarak herhangi bir devletteki her-
hangi bir anayasa degisikligine uygulanabilir; fakat biz her bir
anayasa tiiriinii ayr1 ayri ele alarak her birinde devrimlerin nasil
oldugunu da goérmeliyiz.

* Bunun bir Ornegi, Atinalilari, Sparta’ya karst yapilacak savas igin Pers kralinix
kendilerine para verecegini soyleyerek kandiran Dort Yiizler'in yonetiminde gorii-
lebilir. §6yledikleri dogru degildi, fakat onlar oligarsilerini devam ettirmeye galis-
ular [1.O. 411]). .

149



POLITIKA

Birbirlerinden farkli anayasalar nasil devrilir?

5

 Demokrasilerde devrimin en giiclii nedeni, halk onderlerinin (de-
magoglarin) ilkeden yoksun kisilikleridir. Bazen birer birer miilki-
yet sahiplerine karsi mahkemelerde kotii niyetli suglamalar yapar
ve onlarin giiglerini birlestirmelerine yol acarlar; ortaklasa korku,
can diismanlarina bile isbirligi ettirir. Bazen de yiginlar arasinda
onlara karsi kiskirticilik yaparlar. Bu dedigimin bircok &rnekleri
vardir. Kos’ta halk onderleri bozulunca, yukari-simiftan yurttaslarin
onlara kars: birlesmesivle demokrasi devrildi. Rodos’'ta da demok-
rat siyaset adamlar1 denizcilere (devlet kesesinden) para vermeye
basladiklar1 ve gemi komutanlarina (trierarkhos’lara) yaptiklar: har-
camalarn gerisin gerive odememeye kalkistiklar1 zaman o6yle oldu.
Bunlar da, bitip titkenmez davalardan usanarak aralarinda bir bir-
lik kurmak zorunda kaldilar ve demokrasiye son verdiler. Herakleia’
da da, koloninin kurulmasindan hemen sonra kendi onderleri yii-
zliinden demokrat parti alasag) edilmistir; bu 6nderler yukari-sinif
yurttaslara yaptiklar1 haksizliklarla, onlarin birbiri ardindan sehri
terketmelerine sebep olmuslardi; sonunda, siirgiinler kuvvet top-
ladilar, geri geldiler ve demokrasiyi yiktilar. Megara’daki demok-
rasi de buna benzer bir bicimde devrilmisti: Burada halk siyaset-
gileri halka dagitacak para bulabilmek i¢in yukari-simif yurttaslar-
dan bir¢ogunu siirerek mallarina el kovdular; bu, boylelikle siirii-
lenlerin sayis1 iyice artana dek devam etti, o zaman geri doniip
geldiler, halka kars: yaptiklari savasi kazandilar ve bir oligarsi
kurdular. Demokrasi doneminde Kyme’de de aymi sey olmus, Thrasy-
makhos bu yonetimi devirmisti; daha bdgka orneklerde de degi-
sikliklerin hep aym bi¢cimde meydana geldigini gorebilirsiniz.

Bazen, kalabaligin sevgisini kazanmak igin ileri gelen (yukarn
-sinif) yurttaslara haksizlik eder ve onlarin birlesmesine yol acar-
lar; kullandiklar1 baski yontemleri zorla bir varlik vergisi almak
ya da kamu hizmetleri igin gelirlerine bir vergi koymaktir; bir
baska yontem de, paralarrm kamu kesesine aktarmak amaciyle
zenginlere iftira ederek onlara karsi dava acmaktir.

Eski zamanlarda, halk énderi ile askerlik 6nderi aym kisi olun-
ca demokrasiden tiranliga dogru bir degisme meydana gelirdi; ger-
cekten, eski tiranlarin cogu demagog olarak baslamislardi. Giinii-
miizde bunun bodyle olmamasinin nedeni, eskiden halk onderlerinin
usta konusmacilardan degil, birliklere komutanhk etmis kimseler-
den cikmastydi; giinkii o zaman usta konusmacilar yoktu. Bugiin
soylevcilik sanatinin yayilmasi sonucunda, yetenekli konusmacilar
halk onderleri oluyorlar; fakat savasma konusundaki bilisizlikleri

150



KITAP V - BOLUM 6

yiiziinden, bunlar 6énemsiz bir iki ayrik disinda komutanhklara ata-
pamuyor. Ge¢miste tiranlifa bugiinkiinden daha sik rastlanmasinin
bir nedeni de, o zamanlar belirli birtakim insanlara biiyiik yetkili
gorevler teslim edilmesiydi; ornegin Miletos’ta tiranhk, baskanlik
(prytanis’lik) makamindan ¢ikmisti, ¢iinkii baskanin bir¢ok ve bii-
yitk erkleri vardi. Bir baska neden, o giinlerde sehirlerin daha
kiiciik olmasi ve halkin kirhik alanlara yayilmis olarak yasama-
siyd1; bu nedenle, onderleri savas¢i olmak isterlerse tiranligi ele
gecirmeyi amaglarlardi. Hepsi boyle yapabilirdi, ¢iinkii halkin gii-
venini saglamiglardi; bu giiven ise zenginlere karsi diismanliklarina
dayaniyordu. Ornegin, Atina'da Peisistratos ovali zengin toprak sa-
hiplerine karsi bir ayaklanmaya onderlik ederek tiran oldu. Me-
gara’da Theagenes, zenginlerin nehir boyundaki otlaklarda gezinen
sigir siiriilerini bularak onlar1 kesmisti; Dionysios da, Daphnaios’u
ve zenginleri agir bir dille sucladig: icin tiranlik gorevine layik go-
riillmiistii — Dionysios bir halk adamiyd: ve zenginlere diismanlig:
ona halkin giivenini kazandirmisti. Degisim, baska bir yonde de
olabilir: Yani, eski ya da atadan kalma demokrasinin ¢agdas ya
da asir1 demokrasiye doniismesi yolunda. Ciinkii gorevliler, miil-
kiyete dayanmayan bir secimle ve halkin se¢gmen olmasiyle segil-
digi zaman, secimi kazanmak isteyenler, demos’u ileriye ite ite,
halkin yasalar iistiinde bile egemen oldugu bir noktaya kadar ge-
tirirler. Bunu 6nlemenin ya da azaltmanin bir g¢aresi gorevlilerin
seciminde biitiin halki degil, kabileleri segmen yapmaktir.

Genel olarak soylendikte, demokrasiden uzaklasan degisikliklerin
nedenleri bunlardir. Simdi oligarsilerdeki degisikliklere bakacak
olursak, iki tiiriin en ¢ok goze battigimi goriiriiz: Bunlarin biri oli~
garsiye karsi ¢ikilmasindan ileri gelir, 6tekiyse oligarsinin icindeki
ayriliklardan. Bunun icin, oligarklar halki ezerlerse, her zaman
devrim c¢ikmasi olasiligi vardir; bu gibi kosullarda her kim olsa
halk Onderi roliinii yeterli bir bicimde oynayabilir. Hele kendisi
de oligarsiden geliyorsa, o zaman 6zel bir etkinlik kazanir — son-
radan Naksos’ta tiran olan Lygdamis gibi. Disaridan gelen karsit-
ligin bir oligarsinin devrilmesine yol acabilecegi cesitli yollar var-
dir. Bazen tehlike zenginlerden, yonetime katilmamis olan zengin-
lerden gelir. Ciinkii bazen erk basinda bulunanlarin sayisi ¢ok az
olabilir. Massalia’da, Istros’ta, Herakleia’da ve daha baska sehir-
lerde boyle oldugu bilinmektedir. Yonetime alinmamis olanlar,
once biiyiik ogullara, sonra da kiiciiklere birer pay verilinceve ka-
dar, kiskirticihk vyaptilar. Ciinkii bazi verlerde baba ile ogulun,
baz1 yerlerde de biiyiik ve kiiciik kardeslerin ayni anda gérev ba-

151



POLITIKA

tir; ornegin Knidos'taki ve Khios'taki oligarsiler. Bazen birtakim
kosullarin birlesmesi, gerek siyasal yonetim dedigimiz diizenlerde,
gerekse kurul iiyeliginin, mahkeme tiyeliginin ve &teki gorevlerin
yalnizca belli bir miilkiyet kosulunu karsilayanlar i¢in agik oldu-
gu oligarsilerde degisikliklere yol agar. Ciinkii bu miilkiyet ko-
sulu, ¢ogu kez, ilk saptandiginda o zamanki amacina pek uygun-
dur, yani bu kosula goére, oligarside azlik, siyasal yonetimde ise
biitiin orta-simif anayasaya katilir. Fakat bir baris donemi ya da
bir baska iyi-bahtlilik nedeniyle bolluk [ciimlenin geri kalanindan,
Aristoteles’in “enflasyon” demek istedigi anlasiliyor] basgosterir ve
aynmi miilkiyet tutarlan eskisinin bir¢ok katina ¢ikar ve boylelikle
herkes her yere secilmek igin yeterli olur — ya ¢abucak va da
degerlerin yavas yavas degistigi bir dénem boyunca. .
Iste, oligarsilerdeki degisiklik ve devrimlerin nedenleri bun-
lardir. Su genel gozlemi de ekleyebiliriz: Oligarsilerin olsun, demok-
rasilerin olsun, verlerini bazen karsitlar1 degil, kendileriyle vine
aym siniftan anayasalar alir. Ornegin, yasalarina bagh bir demok-
rasi ya da bir oligarsi, yasalar iistiinde yetkili bir demokrasi ya
da oligarsiye donebilir ya da degisme ters yonde olabilir.

Bundan sonra aristokrasilerdeki devrimler tartisilmaktadir, ama bi-
raz farklt bir bicimde — ciinkii aristokrasi sayilara degil, nitelige
(arete’ye) dayantr. Fakat besbelli ki, bu da bir oligarsi tiiriidiir, ciin-
kii iistiin nitelikler her zamun azliktir. Fakat Aristoteles’in en cok
hoslandigr “sivasal yonetim” de iistiin nitelikte olmaya dayandig
ve dolayisiyle bir cesit aristokrasi oldudu halde, aym zamanda oli-
garsiden daha demokratiktir. Bévylelikle, aristokrasi ve siyasal yo-
netim burada birlikte ele alinmaktadir — bu da bir olciide karisik-
lik yaratiyor. Bu béliimde anlatilan Thourioi'daki degisiklikler ka-
ranhiktir.

7

Aristokrasilerde devrimlerin bir nedeni, ancak birkag¢ kisinin dev-
let gorevlerine segilme yeterligi olmasidir. Yukarda isaret ettigi-
miz gibi, bu, oligarsiler i¢in de esit 6lciide dogrudur; ciinkii aris-
tokrasi bir gesit oligarsidir: Her ikisinde de egemenlik bir azlikla
sinirlidir, ancak sinirlamanin ilkesi aym degildir. Fakat sayilar ba-
kimindan, aristokrasi hi¢ kuskusuz, azhgin egemenligidir. Tam yurt-
taghk haklarinin béyle tekellestirilmesine su durumlarda karsi ¢i-
kilacag: kesindir: (1) halkin bir kesimi kendilerinin yéneticilere
esit olduklarina inandiklar1 zaman — rnegin, Sparta’da Partheniai
denilen (esit dogumlu, ama evlilik-dis1) kisiler hiikiimeti devirme-

154



KIiTAP V - BOLUM 7

ye kalkismuslar, fakat diizenleri ortaya c¢ikarilmis ve Sicilya’ya ko--
lonici olarak siiriilmiislerdi, orada da Tarentum’'u kurmuslard;
sonra (2) hi¢ bir yonden asag1 olmayan biiyiik adamlar, Lysandros’a
Sparta krallarinin yaptigi tizere kendilerinden daha yiiksek yer--
lerde bulunanlarca asagilandiklar1 zaman; yine (3) Agesilaus zama-
ninda Spartiatai’'ye karsi bir diizen hazirlayan Kinadon gibi, ce-
sur ve kuvvetli bir adam seref ve gorevden yoksun birakilinca;
ve (4) iiyelerin (yani, yurttashk hakki olanlarin) sahip olduklar
mal-miilk tutarlar1 arasinda biiyiik bir ayrihk oldugu zaman — bu
durum, ¢ogu kere savas zamaninda ortaya ¢ikar; Tyrtaios'un “Euno-
mia’ adli siirinden anlasilabilecegi gibi, Messemia savasinin sonu-
cunda Sparta’da bdyle olmus, bazilari1 savas yiiziinden ¢ok buna-
larak topragin yeniden dagitilmasim istemislerdi; ve (5) zaten giig-
lii olan bir adam daha da giiclenme egilimi gosterdigi zaman — ni-
tekim, Pers savasinda Lakedaimonia kuvvetlerine komuta eden
Pausanias’in ve Kartacali Hannon'un boyle olduklar sdylenir.

Fakat siyasal yonetimde de, aristokraside de ¢okiisiin bashca
nedeni, anayasanin kendi ilkelerinden sapilmasidir. Onun igin, si-
yasal yonetimde bu neden oligarsi ile demokrasinin dogru bir ka-
risiminn saglanamamasi, aristokraside de bunlarin erdemle, ama
ozellikle de demokrasi-oligarsi ciftinin kendi i¢inde iyi bir kansi-
minin yapilamamasidir. Ciinkii siyasal yonetim denilenler gibi, aris--
tokrasi denilen yonetimlerin de ¢ogu, bu ikisinin bir karisimini
yapmayl amagclarlar ve (siyasal yonetimlerle aristokrasilerin) ara-
larindaki farklar bu noktadadir, yani karisimin nasil yapildiginda.
Bazilarinin daha ¢ok, bazilarinin daha az siirekli olmasi, iyi bir-
karisim elde etmekte basari kazanip kazanamamaktan ileri gelir.
Daha ¢ok oligarsiye egilim gosterenlere aristokrasi, daha ¢ok de-
mokrasiye egilim gosterenlere ise siyasal yonetim denir; ve bu
durum, siyasal yonetimleri aristokrasilere oranla daha basarili ki-
lar. Bu, biiyiikliigiin (¢coklugun) bir gii¢ 6gesi olmasindandir; ¢ok
sayida kisinin esit paylar1 oldugu bir verde, daha ¢ok doyum var--
dir; fakat kendilerinde zenginligin tistiinliikleri olan ve iistelik ana-
yasaca ayricalikli bir konumda bulunanlar, erklerini kétiiye kullan-
mak ve servetlerini artirmak yonsemesinde olurlar.

Genel bir kural olarak, eger bir anayasa bir yonde gelisme
egilimini gbsterirse, o anayasa diizeni i¢inde erklerini ¢ogaltmak
isteyenler ayni yonde degisiklikler yapilmasini saglamaya bakacak-
lardir: Yani, siyasal yonetimin demokrasiye, aristokrasinin oligar-
siye doniismesini. Fakat bunun karsit1 da olabilir: Yoksullar baski
altinda ezilir ve devleti o yone ¢ekerlerse, aristokrasinin demok-
rasiye dogru kaymasi; sivasal yonetimin de, onu siirekli kilan ni-
telikleri, yani hak etmeye gore esitligi ve bireysel miilkiyet 6z-
giirliigiinii yitirirse, oligarsive dénmesi olanag1 vardir. Thourioi’de:

155



POLITIKA

boyle olmustu. Bir yandan, gorevlere atanmakta aranan miilkiyet
kosulu ¢ok yiiksek oldugu igin, bu indirilmis ve goérevlerin sayisi
cogaltilmisti. Ote yandansa, yukari-simflar yasaya aykin olarak bii-
tiin topraklar ellerine gegirmislerdi — anayasanin oligarsiklesme-
si, onlarin boyle yapabilmelerine elvermisti. Sonra, savas sirasinda
silah egitimi gormiis bulunan halk, kislalardaki askerlerden daha
cok kuvvetlendi. Bdylelikle, isin sonunda kendi paylarina diisen-
.den fazla miilkiyet edinenler bunlan geri vermek zorunda kaldilar.

Biitiin aristokratik anayasalarin bir azhigin denetiminde olma-
sinin - bir sonucu da, ileri gelen yurttaslarin daha biiyiik kar sag-
lamlanidir — o6rnegin, biiyiik topraklarin bir azhigin elinde toplana-
durdugu Sparta’da. Her ikisinde de (gerek siyasal yonetimde, ge-
rek aristokraside) ileri gelen yurttaslar diledikleri gibi hareket et-
mekte ve diledikleri gibi evlenmekte daha ¢ok ozgiirdiirler. Lokroi
_sehrinin yikimi bundan olmustu: Tiran Dionysios’la bir evlilik ilis-
kisi kurulmustu — oysa bovle bir sey, bir demokraside, hatta 6ge-
lerinin dogru karistirildigi bir aristokraside hig olmaz.

Aristokrasilerde degismeler genellikle farkedilmeden meydana
_gelir, ¢iinkii ¢oziilme yavas yavas olusan bir siiregtir. Yukarda, bu-
nun biitiin anayasalar igin gegerli bir genel ilke oldugunu soyle-
mistik, ¢iinkii en kiiciik bir sey bile degisikliklere yol acabilir. Or-
negin, yurttaslar anayasalarinin kii¢iik bir noktasimi savsaklarlar-
sa, gelecek keresinde baska ve daha onemli bir noktasimi huzur-
suzluk duymadan degistirecekler, en sonunda biitiin yapiy1 degis-
tirmis olacaklardir. Yine Thourioi buna 6rnektir. Orada 6nemli bir
-siyasal gorev olan generallik (strategos’luk), yasaya gore, aym bir
.adama ancak bes yillik bir aradan sonra verilebilirdi. Savasta ye-
tenekli olan ve siradan askerlerce pek tutulan birtakim gencler,
zamanin siyasetgilerini hige sayarak onlar1 kolayca bir yana ata-
bilecekleri inancindaydilar. Once, aym1 adamlarin siirekli olarak ge-
nerallik gorevinde kalabilmesini saglamak igin bu yasayr kaldir-
makla ise basladilar. Halkin kendilerini isteye isteye sececegini bi-
liyorlardi. Bu soruna bakmakla goérevli, Kurul iiyesi denilen kim-
seler, 6nce karsi ¢ikmak yonelimindeydiler, ama giderek onlar da
-Otekilere katildilar — bu yasay1 degistirmekle, anayasanin geri ka-
laninin dokunulmadan kalabilecegini samiyorlardi. Daha sonra, bas-
ka degisiklikler de 6nerilince, bunlar1 durdurmaya kalktilar, ama
.artik hi¢ bir seye giiglerinin yetmedigini gordiiler. Boylelikle, ana-
yasanin biitiin yapis1 degisti ve egemenlik, devrim siirecini baslat-
mis olan erk grubunun (dynasteia) eline gecti.

Anayasalar igeriden oldugu gibi disaridan da degistirilebilir;
-Ornegin, karsit tiirden ve uzak olmayan bir komsu anayasa varsa
ya da boyle bir anayasa uzaktaysa, onun ¢ok giiclii olmas1 duru-
.munda. Atinalilarin ve Spartalilarin tarihi bunun Srnekleriyle dolu-

156



KITAP V - BOLUM 8

dur; Atinahlar her verde oligarsileri, Spartalilar da halk hiikiimet-
lerini yikmslardir.

Anayasal degisiklik ve devrimlerin kaynaklan iistiine bu ka-
darn yeter.

Durulmann (istikrarin} nasil saglanacagt ve devrimci degisiklikler-
den nasil kaciilacag: (Boliim 8 ve 9). “Anayasal safsata’lara ilis-
kin gonderme, her halde Kitap 1V, Boliim 13'edir.

8

Simdiki konumuz, gerek genel olarak gerekse belirli durumlarda
anayasalarin korunmasi. Soylenecek ilk ve apagik sey su ki, eger
anayasalar1 yikan nedenleri dogru diiriist kavramssak (kavradik
saniyorum), o zaman onlar1 nelerin koruyacaginmi da biliyoruz de-
mektir. Ciinkii karsitlar karsitlar1 ¢ikarr, yikma ise korumanin
karsitidir.

Iyi bir karisimin saglandigi anayasalarda, o anayasanin yasala-
rina aykinn hi¢ bir sey yapilmamasi icin tedbirler almak, 6zellikle
onemsiz goriinen c¢ignemelere karsi tetikte olmak gerekir. Yasa-
dis1 tutum kendini belli etmeden iceriye sokulur; tipki sik sik tek-
rarlanan kiiciik- harcamalarin sonunda bir adamin servetini tiiket-
mesi gibi, yaptlan harcama farkedilmez, ¢iinkii paramin hepsi bir-
den harcanmamaktadir; zihni celen de zaten budur. Tipki “her biri
kiiciikse, hepsi de kiiciiktiir” diyen safsatali kamt gibi — oysa bu
dogru olabilir de olmayabilir de; biitiin kii¢iik olmadan kiiciik par-
calardan meydana gelebilir. Baslangigcta boyle bir yanhsa diismek-
ten sakinmaliyiz; onun gibi, kalabalhig1 aldatmak i¢in yapilan siya-
sal safsatalara da giivenmemiz gerekir (Anayasalara iliskin olarak
safsata soziiyle ne demek istedigimi yukarda a¢iklamistim).

Bundan sonra, bircok aristokrasilerin (oligarsilerin de) ana-
yasalar1 saglam oldugu icin degil, yonetim gorevlerinde bulunanlar,
yurttaslar toplulugunun iiyelerine olsun, bu toplulugun disinda ka-
lanlara olsun iyi davrandiklan icin varliklarim siirdiirdiiklerini goz-
lemleyebiliriz; yani isbasindakiler bunlara haksizhik yapmazlar, 6n-
derlerinin anayasaya katilmasina izin verirler, yiikselmek isteyen-
leri bastirmaz, onlar alcaltmaz ve coklugu kazanglarindan yoksun
birakmazlar; kendi aralarinda ve otekilerden anayasaya katilanlar
arasinda, birbirlerine demokrat¢ca davranirlar — vyani, esitlik iize-
re, ¢iinkii demokratlarin istegi biitiin yurttaslarin esitligidir ve esit-
ler arasinda esitlik taninmasi yalniz adil olmakla kalmaz, iistelik
yararhdir da. Onun igin, eger yurttaslarin sayis1 coksa, demokratik
ozellikleri iginde tasiyan bir sistem bulunmasinda biiyiik yarar var-

157



POLITIKA

dir — Ornegin, esit olmalarindan 6tiirii hepsine esit paylasma ola-
nag1 saglamak igin gorev siiresini yalnizca alti ayla sinirlamahdir;
esit oluslart onlar1 adeta bir demos gibi yapmaktadir ve bu ne-
denledir ki, yukarda isaret ettigimiz tizere, halk ©nderleri (dema-
goglar) ¢ogu kez onlarin arasindan ¢tkar. Sonra, bu oligarsilerin
ve aristokrasilerin erk-gruplarinin eline ge¢me olasihigr da daha az-
dir, ciinkii kisa bir gérev siiresi i¢cinde haksizliklar yapmak, uzun
bir gorev siiresi i¢inde oldugu kadar kolay degildir; uzun siire
basta kalinmasi, demokrasiler gibi oligarsilerde de tiranhigin orta-
ya ¢ikabilecegi anlamina gelmektedir; ¢iinkii her ikisinde de giiclii
adamlar tek baslarina egemen olmayi amaclarlar: Birinde halk on-
derleri, 6biiriinde erk-grubunun ileri gelenleri ya da isbasinda uzun
bir donem kalirlarsa en yiiksek gorevlerde bulunanlar.

Anayasalar, yalmz olast yikicilart kendilerinden uzak tutuldu-
gu zaman degil, bazen salt bunlar yakin oldugu i¢in de uzun siire
ayakta kalirlar; ¢iinkii onlarin korkusundan insanlar kendi anaya-
salarina dort elle sarilir. Dolayisiyle, anayasanin yararlarina vyii-
rekten bagli olanlar i¢in, anayasaya bir sey olacak diye korku ya-
ratmak bir édevdir — boylelikle, herkes uyanik olur ve anayasayi
kollamak amaciyle gece nobetcileri gibi tetik durur; onun i¢in, uzak
tehlikeler yakina getirilmelidir. Ayrica, ileri gelenlerin aralarinda-
ki yarismalar1 ve tutkularini énlemek icin yasama yoluyle tedbir
alinmasi ve bunlara kansmamis olanlarin da bu ¢atismalara gir-
mekten vaktinde ahkonmalari gerekir; olan bir kotiiligii, ilk asa-
malarinda herkes segemez, ancak gercek bir devlet adami farkede-
bilir.

Oligarsilerde ve siyasal yonetimlerde degisikligin yurttashk
i¢in aranan miilkiyet kosullarindan ileri gelebilecegini gbrmiistiik;
elden ele dolasan (tedaviildeki) para pek ¢ok arttigi halde, bun-
larin tutart aym kalinca degisiklikler olabilir. Bunun en ivi ca-
resi, paradaki artisin 1s18inda vergilendirilebilir serveti yeniden de-
gerlendirmek, boylelikle yeni toplami eskisine oranlamaktir. Bazi
sehirlerde bu is her yil, daha biiyiiklerinde ise iic ya da bes vilda
bir yapilir. Bulunan yeni degerin vurttashik kosullarinin goriiliir-
se, aranan Olciilerin artirllmast va da azaltilmasi yasa geregi ol-
malidir; deger yiikselmisse, yiikselmevle orantili olarak bunlar da
artirilir, diismiisse, diismeyle orantili olarak bunlar da azaltilir.
Oligarsilerde ve siyasal yénetimlerde durum béyle karsilanmaz ve
ayarlama yapilmazsa, deger diisiince, degisim siyasal yonetimden
oligarsiye, oligarsiden de erk-grubu egemenligine dogru olmak
egilimindedir; yiikselinceyse, sivasal yo6netim demokrasiye, oligarsi
de siyasal ybnetime ya da demokrasiye doniisecektir.

Bir anayasamin durulmasin (istikrarini), bireylerin davramslar: da

158



KITAP V - BOLUM 8

tehlikeye sokabilir — ¢ok tutkulu olanlarin ve para yapmak iste-
yenlerin davranislari. Aristoteles, kamiu hazinesinden iicret almakla
para ¢calmak arasindaki farki her halde biliyordur (Karsilastiriniz:
Kitap 1V, Boliim 6), ama burada ikisini karistirtr.

Herhangi bir tek kisinin erkini orantisiz biiyiitmemek, onu
uzun zaman araliklariyle yavas yavas viikseltmek ve birdenbire
cok ilerlemesine olanak vermemek, demokraside, oligarside ve her
anayasada ortak bir uygulama kurahdir; ¢linkii bdylesi onun igin
de kotiidir — basar1 sarhoslugunu herkes kaldirmaz. Yahut bu
olamazsa, hi¢ degilse, bir adama biitiin serefleri hep birden ver-
mekten, sonra da hep birden geri almaktan kaginmalidir; bu siireg
yavas yavas islemelidir. Hi¢ bir yurttasin serveti ya da aile iliski-
leri nedeniyle asir1 bir etkileme giiciine erisememesini saglamak
icin de, boyle gelismelerin yasalar yoluyle engellenmesine calisir-
lar; yahut bu yapilamazsa, bu gibi adamlarin (kamu islerinden)
el ¢ekmeleri ve iilkeden ¢ikip gitmeleri istenir. Fakat insanlar,
devrimci degisiklikleri 6zel yasayislarina iliskin nedenlerden 6tiirii
baslattiklar: igin, yasayislar1 toplulugun ¢ikarlarina uygun olmayan-
lar gozetim altinda tutacak bir yetke gorevi kurulmahdir; bu oli-
garsinin gikarlar1 i¢in de. demokrasinin ¢ikarlan igin de, geri ka-
lanlarin ¢ikarlar i¢in de esit Slgiide gecerlidir. Ayni nedenlerle,
toplulugun bir kesiminin olaganiistii zenginlesmesine kars1 korun-
mak gerekir. Bu tehlike, biitiin atama ve sorumluluklarin yalmz
bir kesime birakilmamasi, ayrn ve karsit kesimlere verilmesiyle 6n-
lenebilir (Egitim gormiis simifi avama, serveti de yoksullara karsit
olarak koyuyorum). Ya yoksullar1 zenginlere katmak ya da orta
halli olanlarin sayisimi g¢ogaltmak igin ¢aba gosterilmelidir; bu,
esitsizlikten kaynak olan doniisiimleri onler.

Devlet gorevlerinde bulunmamn bir kazan¢ kaynag olmama-
s saglayacak yasal ve oOzellikle mali diizenlemeler yapilmasi, her
¢esit anayasada en Onemli sevdir. Oligarsik olarak g¢ergevelenmis
anayasalarda bunu ozellikle kollamak gerekir. Ciinkii ¢ogunluk dev-
let gorevlerinin disinda tutulmayr pek umursamaz, hatta kendi is-
lerine bakacak zamam kaldig) i¢cin memnun olur, fakat gorevlile-
rin kamu parasimi i¢ ettiklerini diisiinmekten hoslanmaz. O za-
man kizginhiklann iki kath olur: Clinkii bu durumda hem gorev-
den hem de kazangtan yoksun kalmaktadirlar. Ustelik, tek bir dev-
lette demokrasiyle oligarsinin birlestirilmesi de, ancak bu ilkeye
uyulmasiyle olanak kazanmaktadir. O zaman, hem yukari-simf hem
de demos gergekten istediklerini elde edebilirler; ¢iinkii gorevlerin
herkese agik olmasi demokratik, yalmz yukari-sinifin onlan dol-

durmasi_aristokratiktir; deviet gorevi kazang saglamayinca ise, ola-
cak olan iste tam budur. Ciinkii hali vakti yerinde olmayanlar,

159



POLITIKA

para getirmeyince gorevlere secilmek istemez, kendi islerine bak-
may1 yeglerler; zenginlerin ise kamu parasindan desteklenmeleri
gerekmedigi icin, gorev kabul edebileceklerdir. Bunun sonucunda,
yoksullar tatmin olacaklardir, ¢iinkii zamanlarin1 kendi islerinde
harcadiklan i¢in durumlar diizelecektir; zenginler de tatmin ola-
caklardir, ¢linkii kendilerini avam yonetmeyecektir. Kamu parasi-
nin i¢ edilmesini onlemek igin, devlet miilkiyetindeki seylerin bir
ardila devri, biitiin yurttaslarin oniinde yapilmali, listeler ¢ikar-
lip bunlarin kopyalann kardeslik derneklerine, ortakhklara ve kabi-
lelere verilmelidir. Kazangsiz gorevlerin bos kalmamasim saglamak
icin de, bu gorevlere seref ve ayricaliklar baglayarak, iistiin hizmet-
lerde bulunanlar yoniinden ¢ekici kilinmalar gerekir.

Demokrasilerde zenginlere karsi diisiinceli davranmilmalidir; ye-
ni bastan miilkiyet dagilimi yvapmak amaciyle sermayelere vergi
konmamali, bazi sehirlerde farkedilmeden yapilageldigi gibi, yeni-
den gelir dagitimina da kalkisilmamalidir. Kendileri isteseler bile,
zenginlerin kamu yararina olmayan pahali hizmetleri iistlenmele-
rine —mesale yarislar1 diizenlenmesini, korolar egitilmesini ve
benzeri isler yapilmasini paraca desteklemelerine— izin verilme-
mesi daha dogru olur. Ote yandan, bir oligarsideyse, halleri va-
kitleri yerinde olmayanlara 6zel bir 6nem verilmeli, parali gorev-
lere onlar atanmali, zenginlerden birinin onlara kars: isledigi bir
haksizligin cezasi, zenginlerin kendi aralarinda islediklerine verilen-
den daha sert olmali, miras birakmada diledigini kalitca se¢me
hakki taminmamali, ancak akrabalar kalit¢ilik edebilmeli ve aym
bir kimseye birden ¢ok miras kalmasina izin verilmemelidir. Bu
yoldan, servet esitsizligi daha az olacak ve bir¢ok yoksul varlik-
hlarin arasina katilacaktir. Demokraside olsun, oligarside olsun,
anayasadan en az pay alanlara, yani demokraside zenginlere, oli-
garside yoksullara esitlik, hatta oncelik taninmasi, her zaman fay-
dalidir. Bu, erk gorevleri onlara verilmeli demek degildir; o go-
revler tiimilyle ya da en azindan genel olarak anayasal toplulugun
iiyeleri i¢in ayrilmalidir.

Erki elinde tutanlarin kisiligi ve yonetilenlerle iliskileri, durulma
(istikrar) saglanmasinda énemli etkenlerdir.

9

Hiikiimetin dizginlerini ellerinde tutacak kimseler icin ii¢ ilke var-
dir: Kurulu anayasaya bagllik, isini yapma yetenegi ve s6z konusu
yasam bigimine ozgii iyilik ve diiriistlitk tiirii (Her anayasada ah-
lak olciitleri bir degildir, onun icin dogruluk anlayisinda farklar
olmas1 da kaginilmaz bir seydir). Fakat, bir sorun karsimiza ¢iki-

160



KIiTAP V - BOLUM 9

yor: Biitiin bunlar aym bir kimsede bulunmayinca, se¢im nasil
yapilacak? Bir adamin askerlik becerisi varsa, ama asagihk bi-
riyse ve rejime kars1 da niyetleri iyi degilse, bir baskasi diiriist
ve yonetime bagh ise, aralarinda nasil bir se¢me yapmali? Bana
oyle geliyor ki, iki seye bakmamiz gerckir — biitiin insanlar ara-
sinda genel olan niteliklere ve daha ender olanlara. Askerlik be-
cerisi iyilikten daha ender oldugu i¢in, generallik de iyilikten daha
cok tecriibeye dayanir. Oteki insanlarin gozetimi ve mallarin ko-
runmasiyle ilgili bir gorevde ise, durum tersinedir; bu, ortalamanin
tistiinde bir diiriistliik gerektirir, fakat biitiin insanlarda bulun-
mayan bir bilgi gerektirmez. Bir baska soru da sofulabilir: Hem
baghhk hem yetenek tamamsa, erdeme ne gerek vardir? Bu ikisi,
kendi iclerinden, gereken her seyi saglamazlar mi1? Buna kars:
denilebilir ki, insanlarda bu iki nitelik bulunmakla birlikte, yine
de ahlakga yetersiz olabilirler; eger kendilerini bildikleri ve sev-
dikleri halde, kendileri icin en iyi olam, en dogru olani yapmakta
yetersiz kahyorlarsa, sirasinda, iilkeleri i¢in en iyi olam yapmakta
da yetersiz kalmayacaklar m1? Ozetle, bir sehrin yasalarinin her
bir ornekte anayasa icin yararh saydigimiz biitiin bu ilkeleri —
butiin bunlar anayasal giivencelerdir; sik sik anilan, o en 6nemli
ilke de bunlarin arasindadir — anayasamin devamim isteyenlerin
sayisimn istemeyenlerden daha ¢ok olmasimi saglamak.

Astrilik yanlilart ve doktriner kuramcilar durulmayr (istikrart) teh-
dit ederler.

Bunlann yam sira, gézden kagirilmamasi gereken bir sey var-
dir, oysa kuraldan sapan anayasalarda sik sik gozden kacinhir —
orta yol ilkesi. Goriiniiste demokratik olan bir¢ok seylerin yapil-
mast, bir demokrasinin yikilmasina yol acgabilir; oligarsilerde de
bunun aym olabilir. Bazi kimseler kendi iyilik goriislerinin tek
dogru goriis oldugu inanciyle, bunu asirihklara kadar iterler. Su-
rasin1 kavrayamazlar ki, kanca gibi ya da kalkik olmakla, yetkin
bicimden sapan bir burun yine de pekila bir burun olabilir ve
goze hos goriinebilir; ama bu siire¢ asinliga gotiiriiliirse, 6nce vii-
cudun bu pargasinda bulunmas: gereken orantiy: yitirir, en so-
nunda da, kancaligin ya da kalkikhigin itildigi asimhiktan otiird,
buruna benzer bir yeri kalmaz. Bu, viicudun &teki parcalar igin
dogru oldugu gibi, anayasalar icin de dogrudur. Gerek oligarsi
gerek demokrasi yetkinlik olciitiinden sapmakla birlikte, katlam-
labilecek kadar iyi olabilir; fakat bunlardan asinlastirilirsa, once
anayasa kotiilesir, sonra da anayasa olmaktan bile biisbiitiin cikar.
Onun i¢indir ki, yasa koyucular da uygulamadaki siyasetciler de,
demokrasiyi koruyan tedbirlerle yikan tedbirleri ayrimlamay1 6g-

11 161.



POLITIKA

renmelidirler; oligarsiyle ilgili tedbirleri de, oyle. Ciinkii oligarsi
olsun demokrasi olsun, hem zenginler hem de halk varolmadan,
varolamaz ve varolmaya devam edemezler. Miilkiyetin esitlestiril-
mesiyle bunlarin arasindaki ayrim ortadan kaldirilirsa, meydana
gelen anayasa, zorunlu olarak her ikisinden de farklidir; yani, asi-
rilifa gotiiriilen yasamayla anayasalar yikilmis olur. Bu yanlislar
demokraside de oligarside de yapilmaktadir. Demokrasilerde, hal-
kin yasalar {istiinde erki oldugu zaman, bu yanlisi1 halk onderleri
yapar: Zenginlere durmadan saldira saldira bir sehri iki sehir ha-
line getirirler. Oysa, istikrar saglamak i¢in, bunun tam karsit1 dav-
ranmalari, hep zenginlerden yanaymis gibi goriinmeleri gerekirdi.
Oligarsilerde de (egemen sinif) iiyeleri, hep halkin yamm tutuyor-
mus gibi goriinmeliler: Ictikleri ant, bugiin gercekte bazilarinin
ictigi andin tam tersi olmali — ‘““Halka diismanlik yapacagim ve
onlara kars1 elimden geleni ardima koymayacagim” diyorlar; oysa,
buradaki diisiince de, dil de yanhstir: “Halka hi¢ bir kétiiliik et-
meyecegim” diye ant i¢meliydiler.

Egitimin durulmaya (istikrara) yardumc: olabilmesi icin, saglanmak
istenilen toplum tiiriine gore yoneltilmesi gerekir. Aristoteles, bu
ofretinin yozlastirdmasindan yakinyor.

Fakat anayasal siirekliligin saglanmasina yaradiginin soéylendi-
gini isittigimiz giivencelerden (koruma tedbirlerinden) en onemlisi,
fakat bugilin en aldinis edilmeyeni egitimdir — yani, yurttaslarin
anayasaya uygun bir yolda yasamak icin egitilmeleri. Bireyler bir
politeia’'min ilkelerine gore —vani, toplumun yasalar1 demokratikse
demokratik olarak, oligarsikse oligarsik olarak yasamak iizere—
yetistirilmeyecek, ona uygun aliskanliklar edinmeyeceklerse, o po-
liteia’'nin iiyesi olan herkesin en faydali toplum kurallar iistiinde
anlasmalan bile ise yaramaz; ciinkii bir birey egitimsizlik yiiziin-
den yoldan gikabilecegi gibi, biitiin bir sehir de odyle olabilir. Simdi
bir anayasaya gore egitilmek derken, yalmzca, genglere oligarsik
-kafali ya da demokratik-kafali insanlarin yapmaktan hoslandig:
seylerin ogretilmesini sdéylemek istemiyorum; gordiikleri 6grenim,
onlarin bir oligarside oligark, bir demokraside demokrat olarak
yasamalarim olanakh kilmalidir. Ne yazik ki, gercekte, egemen si-
nifin ogullari rahatlik ve kolaylik icinde vyetistirilirken, yoksullarin
ogullar1 ise emekgi olarak yetistirildikleri ve sikintilara alhistirildik-
lar1 i¢in bir devrim cikarmaya hem daha istekli hem daha vete-
nekli olmaktadirlar. Demokrasilerde olan da, en c¢ok demokratik
-kafalilik sayilan seyler bakimindan yararlinin tam karsiti. Bunun
nedeni, 6zgiirliigiin dogru tanimlanamamasidir. Ciinkii demokra-
sinin bashca iki o6zelligi vardir — “cogunlugun egemenligi” ve “6z-

162



KITAP V - BOLUM 10

giirliik”. Demokrasilerde hak esitlikle 6zdes ve ¢ogunlugun neyin
esit oldugu iistiine karan da kesin ve gegerli sayilmaktadir; o6z-
giirliik de bir kimsenin diledigini yapmas: diye tamimlanir. Do-
layisiyle, boyle bir demokraside herkes keyfince, Euripides’in de-
digi gibi, o an cani ne istiyorsa ona gore yasar. Bu kotiidiir. Ana-
yasaya gore yasama zorunlulugu ozgiirlikkien yoksun birakilmak
sayilmali, buna 6zii korumanin bir geregi diye bakilmalidir.

Anayasalarda degisiklik ve bozulmanin nedenleri ve onlart
korumanin ve siirdiirmenin yollari, ¢ogucasi benim anlattiim gi-
bidir.

Aslinda, bunlar ancak oligarsi ve demokrasiye iliskin olarak ele
alinmustir. Onuncu ve on birinci boliimlerde ise monarsi —gerek
vasal krallik, gerekse vasa dist tiranlik— agisindan incelenecektir.
Entrika ve skandal, kotiiliik ve Aefret burada biiyiik bir rol oynar.

10

Simdi de, geriye, monarkhia’dan, yani tek kisinin egemenliginden
soz etmek, hem yikilmasinin nedenlerini hem de korunmasinin
yollarini anlatmak kaliyor. Gerek kralliklarda gerekse tiranliklar-
da oldugunu gordiigiimiiz sevler, yukarda oteki yonetimler hak-
kinda soylenilmis bulunanlara yakindan uyar; c¢iinkii kralligin te-
meli, aristokrasiyle birdir — iistiin yetkinlik; tiranlik da, asir1 oli-
garsiyle demokrasinin bir bilesimidir. Bu durum, tiranligt yone-
tilenler ic¢in en zararl ybnetim yapar; ¢linkii iki kotii tiirden mey-
dana gelmistir ve i¢inde, her ikisinin de sapmalarini ve yanlislarini
tasimaktadir. Kokenleri bakimindan, monarsinin bigimlerinden
her biri otekine karsit oldugu igin, krallikla tiranlik dogrudan
dogruya kendilerine ters olandan ¢ikarlar. Kralligin amaci, halkin
iyi insanlart desteklemesini saglamaktir; kraly, iyi insanlar, erdem-
ce ustunliigli ya da yigit¢ce davranigslar1 yahut ailesinin yiiksekligi
nedeniyle kral yapar. Tiran ise halktan, avam arasindan gtkar ve
biitiin cabalarini, halki ezmemeleri icin yukari-simiflara karsi yo-
neltir. Bunun boyle oldugu, olgulardan agik¢a anlasilmaktadir; ti-
ranlarin ¢ogucasi halk onderleri olarak, halk yukari-siniftan hos-
lanmadigt i¢in, halkin giivenini kazanarak ise basladiklarini soyle-
mek genellikle dogrudur*.

* Bir hayli biiyimiis olan sehirlerde tiranhklarin boyle ortaya ¢iktiklari besbellidir.
Fakat baska yollar da olmugtur: Ilk tiranhiklardan bazilari, atalardan kalma gelenek-
leri ¢igneyerek egemenliklerini daha c¢ok despotlastirmayr amaglayan kralliklardan
dogmustu; daha baskalari en yitksek gorevlers segilmislerdi (¢ok eski zamanlarda,

163



POLITIKA
Krallikla tiran!zgin bazi ayriliklar.

Krallik, isaret ettigimiz gibi, aristokrasiyle aym ilkeye dayanir;
livakat iistiine kurulmustur — ya bireysel erdem ya iyi (soylu) do-
gum ya istiin hizmet ya da is vapma yetenegiyle birlikte, biitiin
bunlarin iistiine. Ciinkii yalmz, sehirlere ya da uluslara 6nemli bir
hizmette bulunmus olanlar ya da boyle bir hizmette bulunma ye-
tenegi olanlar, kral iinvamyle sereflendirilmislerdir. Kodros gibi
bazilar1 halki savas sonucunda bovunduruk altina girmekten kur-
tarmus, Kyros (Keyhiisrev) gibi bazilar1 onlara o6zgiirliik vermis
ya da Lakedaimonia’lilarin, Molossos'lularin ve Makedonia’lilarin
krallar1 gibi topraklar kazanmis ve sehirler kurmustur.

Kral bir koruyucu olmayir amaglar — haksiz kayiplara kars:
miilkiyet sahiplerinin, baskiya kars1 halkin koruyucusu. Fakat bir
tiran, ¢ogu kereler sdylendigi gibi, kamunun ne istedigine bakmaz,
megerki kendi kisisel cikarina denk diissiin. Tiramin amaci kendi
zevkidir, kralin amac 6devidir. Onun igin, istiha ve tutkular bile
farkhidir: Tiran para toplar, kral seref. Kralin muhafizlar1 yurt-
taslardan olusur, tiraninkiler yabanci parali askerlerden.

Tiranlikta hem demokrasinin hem oligarsinin kétii yanlarinin
birlestigi apagiktir. Tiranlik oligarsiden iki sey alhr: (1) izlenecek
hedefin zenginlik oldugu anlayisi —servet, tiran i¢in besbelli zo-
runludur, ¢iinkii onsuz ne muhafiz besleyebilir ne de liiks bir ya-
sam siirebilir— ve (2) halka karsi giivensizlik; bu nedenle halka
silah vermez, asagi-siniflara kotii davranir ve onlar1 baskentte
oturtmaz. Bunlar, oligarsivle tiranlikta ortaktir. Tiranlik demokra-
siden de, yukari-siniflara diismanligim almistir; onlar1 acik va da
gizli yontemlerle ¢okertir ve rakip olarak karsisina cikabilecek ya
da yonetimin isleyisini engellevecek kimseler diye siirgiine yollar.
Onun i¢in, tiranin devrilmesini amaclayan komplolarin bu insanlarin
arasindan kaynak almasi dogaldir; bunlar ya kendileri egemen ol-
maya ya da hi¢ degilse, kole gibi boyun egmemeye azmederler. (Bu
baglamda) Periandros’'un Thrasyboulos’a verdigi, —her zaman, ileri
gelen yurttaslar ortadan kaldirmas: gerektigi anlamina— en uzun
saph basaklar1 kesme &giidiinii anmimsariz.

insanlar cesitli devlet ve din gorevlerine uzun siireler igin segilirlerdi). Tiranhk,
oligarsilerin bir adami secip onu en biiyiik erklerle donatmalariyle de meydana gel-
mistir. Biitiin bu durumlarda firsat hazirdi, tiran olmay: istemek yetiyordu; giinkii
etk ya krallik egemenliginde ya da yiiksek gorevdeydi. Ayn kokenlerden gikan ti-
ranliklara bazi &rnekler sunlardir: (1) kurulu bir krallktan — Argos’ta Pheidon ve
daha bagskalari; (2) yiiksek gorevlerden — Phalaris ve fonia tiranlari; (3) halk 6n-
derliginden — Leontinoi’de Panaitios, Korinthos’ta Kypselos, Atina’da Peisistratos, Si-
rakuza’da Dionysios ve daha baskalar.

164



KITAP vV - BOLUM 10

Insanlar, bir tiram ytkmak i¢in, ya onun kotii bir davramsina ug-
ramis olmalart, ya ondan korkmalart ya da onu kiiciitk gormeleri
ve kolay bir av saymalar: nedeniyle ayaklanirlar.

Monarsilerde de oteki anayasalafdakilerle ayn1 nedenlerin dev-
rimci degisikliklere yol actigi vukarda sdylenmis ya da en azindan
dokundurulmustur. Bir adaletsizlige ugramis olma duygusu, bir
egemenden korkulmasi ya da onun asag gériillmesi — bunlar, co-
gu kez, insanlarin monarsilere baskaldirmalarina yol acarlar; ug-
ranilan ko6t davrams, genellikle, mallara el konmas:1 ile siddet
gosterilmesidir. Diirtiiler aym oldugu gibi, amaglar da birdir. Bii-
yiik servet ve ayricalik, kral olsun tiran olsun, tek egemenin 6zel-
ligidir ve bunlan, biitiin insanlar kendileri icin isterler. Egemenlere
kars1 girisilen saldirilar ya kisiliklerine yoneltilir ya gorevlerine.
Insanlar kisisel olarak bir kotii davramisa ugramislarsa, saldirilar
tiramin canmina karsi olacaktir; ¢linkii bir tiranin zalimligi bir¢ok
bigimler alabilir ve bunlarin her biri 6fke ve kizginhik uyandirnr.
Ofkelenenlerse, yiiksek goreve goz dikmekten ¢ok, ¢ almaya ba-
karlar.

Kisisel kizginhktan kaynak alan devrimlerin bazi ornekleri
sunlardir: Peisistratos ogullarinin devrilmesi — bunlarin Har-
modios’'un kiz kardesine yaptiklar1 kotiiliik, biiyitk bir hiddet ya-
ratmist;; Harmodios’ta kiz kardesinden &tiirii, Aristogeiton’da da
Harmodios’tan otiirii. Ambrakia tirani1 Periandros’a saldirilmasina
da, oglan-sevgilisiyle icki icerken, ona halad kendisinden gebe kalip
kalmadigin1 sormas: yol agmisti. Pausanias’in Philippos’a (Filip’e)
saldirmasinin nedeni de Attalos’un adamlarimin ona iskence yap-
malarina Philippos’un izin vermesi olmustu. Derdas ¢ocukken ken-
disini igfal ettigini soyleyerek oOviindiigi i¢in, Kiiciik Amyntas’a
saldirmisti. Kibris krali Evagoras’ ise bir hadim, karisimi kralin
oglu kandirdig: icin oldiirmiistii. Egemenlere karsi girisilen bir¢ok
saldinlar, bir monarkin uyruklariyle uygunsuz cinsel iliskilerinin
yarattign kizginliktan cikmustir: Ornegin, Krataios’'un Arkhelaos’a
saldiris1 boyledir. Krataios zaten kralin kendisini zorladig: iliskiye
- oteden beri igerliyordu; ona karsi cephe almasi icin en kiigiik bir
bahane yetecekti; tistelik, kral iki kizindan birini kendisine vere-
cegini vaadettigi halde, soziinii tutmarmms, hi¢ birini vermemisti*.
Fakat aralarindaki soguklugun temelinde cinsel kokenli bir nefret
vardi. Arkhelaos’a kars:i girisilen saldiriya, benzer bir nedenle La-
rissa’ll Hellenokrates de katilmist:. Kral bu delikanlinin geng vii-

* Arkhelaos Sirrhas ‘r¢ Arrhabaios’la savasa tutusunca, biyitk kizint Elymeia krali-
na; kiigiik kizzni da —Kleopatra’dan olma oglu ile arasinda uyumsuzluk ¢ikmasim
onlemenin en iyi yolun bu oldugunu diisiinerek— oglu Amyntas’a vermisti.

165



POLITIKA

sinda bulunmasina izin verilmez. Massalia’da oligarsi, siyasal yo-
netim gibi bir seye dondii, ama Istros’ta demokrasiye ¢evrilmekle
sonuclandi, Herakleia'da ise oligarklarin sayisi alt1 yiize ¢ikarildi.
Knidos'ta da devrim, yukari-simif iiyelerinin kendi aralarinda ca-
tismalarindan ileri gelmisti; ciinkii hiikiimete katilanlarin sayisi
azd1 ve dedigimiz gibi, baba gorevliyse ogul olamyor, bir¢ok kar-
desten de ancak en biiyiigii goérev alabiliyordu. Bu durumda, halk
harekete gecerek kendisine yukari-siniflardan bir onder segti; ara-
larinda ¢ikan aynilik onlan zayiflattifi icin, halkin darbesi basa-
riya ulasti. Erythrai'de eski zamanlarda Basilides’lerin oligarsisi
altinda, bunlarin yetkin bir yonetim siirdiirmelerine karsin, halk
kendisini bir azinligin yonetmesinden hoslanmadig icin, anayasayi
degistirdi.

Devrimin oteki tiirli, dogrudan dogruya oligarsinin kendisinden
ve oligarsinin icindeki cekemezliklerden kaynak alir. Onderleri de-
magoglar gibidir; denagojinin iki tiirti vardir: Biri gercekten cok
ender olanak bulmakla birlikte azlhigin arasinda isler; oteki bir
oligarsinin iiyeleri halka demagogluk edince olur. Bunlardan ilki-
nin ornekleri, Atina’da Otuzlar Oligarsisi icinde Kharikles'le adam-
larinin demagoglugu ve yine tipki onun gibi, Dort Yiizler Oligar-
sisi'nde Phrynikhos’la ortaklarinin demagoglugudur. Ikincisine iyi
bir 6rnek de Larisa’dir; orada Yurttas-Koruyucular: denilen oli-
garklar halk tarafindan secildikleri icin, yiginlara demagogluk et-
mislerdir. Uyeleri gorevlere secilme yeterligi olanlarca secilmeyip,
gorevlerin kendilerinin yiiksek bir miilkiyet kosuluna ya da bir
siyasal birligin iiyesi olmaya bagimhh bulundugu ve se¢menlerin
hoplit'ler ya da demos oldugu herhangi bir oligarside boyle bir
egilim vardir; ornegin, Abydos’ta ve jiiri iiyelerinin biitiin yurttas-
lardan olusmadig yerlerde boyle olmustur*; ayrica, oligarsinin bii-
yiikliigii daha da simirlanmaya kalkisilinca, yine boyle olur; ciin-
kii disarida birakilanlar, haklar1 olan esitligi saglamak icin halk:
yardimlarina ¢agirmak zorunda kalirlar.

Sonra, iiyelerinin liiks i¢inde yasamalarindan otiirii yikilan oli-
garsiler vardir. Ciinkii bu tiirden kisiler yenilik yapmavya diiskiin-
liik gosterirler, ya kendileri tiran olmaya ya da bir baskasin tiran
olarak ortaya koymava calisirlar. Ornegin, Sirakuza’da Dionysios’u
tiran yapan Hipparinos’tu; Amphipolis’te de, Kleotimos adinda biri
Khalkis'li go¢menleri sehre getirmis ve geldikleri zaman onlar
varhiklilara kargt kiskirtmisti; Aigina’da Khares'le gériismeleri yii-
riiten kisi, parasi kalmadiga icin anavasayr degistirmeye kalkti.
Bazen bunlar paranin titkenmesini beklemeden degisiklikleri yap-

* Karadeniz’deki Herakleia’da [Eregli] oldugu gibi, davalara iligkin bir demagoji
pekild anayasada degisiklik yapilmasina yol agabilir.

152



KITAP V - BOLUM 6

maya ‘girigirler. Bazen de gizlice kamu paralarini i¢ eder ve sonra,.
ya bu hirsizliklarini gizlemek igin kendileri karisikhik ¢ikartirlar
ya da Karadeniz'deki Apollonia’da oldugu gibi, baskalar1 bu hir-
sizliga dikkati ¢ekmek amaciyle boyle yapar.

Kendi icinde tek bir kafada olan (iyi anlasan) bir oligarsiyi
iceriden yikmak kolay degildir; bunun iyi bir 6rnegi, birbirlerine:
nasil davranacaklarimi bildikleri i¢in, birka¢ kisinin ¢okluk iistiin-
de yetkelerini siirdiirdiigii Pharsalos’taki anayasadir. Fakat bir oli-
garsinin i¢inde bir baska oligarsi kurmaya kalkisilinca, bunun ar-
dindan yikilis gelir. Yurttaslarin toplami zaten azsa, bu azhifin
da tiimiine secilme yeterligi taminmadif zaman bdéyle olur. Ana-
yasanin oligarsik oldugu, fakat pek az kimsenin yonetici organa,
yani yashlar kuruluna katildiga Elis'te durum bdyleydi; ¢iinkii bas-
langicta varolan uyeler omiir boyu gorevde kaliyorlardi, savilan
da doksan olarak saptanmist:; iistelik Sparta’daki Yashilar Kuru-
lu'nda (gerontes) oldugu gibi, se¢gme yontemi erkbasindaki gruba.
yariyordu.

Oligarsilerden degismeler savasta da barista da olabilir. Sa-
vasta oligarsiler halka giivenmemeleri viiziinden {icretli asker tut-
mak zorundadirlar; buysa, onlarin devrilmesine yol acabilir; ciinkii:
birliklerinin komutanhgini verdikleri adam, Timophanes’'in Korin-
thos’ta yaptig1 gibi ¢ogu kez tiran olur ve eger bunlar birden ¢ok-
sa, kendileri bir egemen klik kurarlar. Bazen, sirf bu sonuglarin:
ortaya ¢ikaca@ korkusuyle, (oligarklar) savunmada halki kullan-
mak ve onlara anayasadan bir pay vermek zorunda kalirlar. Ba-
nista ise, (oligarklarla demos) birbirlerine giivenmemelerinden otii-
rii, iilkenin savunmasm iicretli askerlerle tarafsiz bir komutana
birakirlar; o da bazen her iki partiyi yumrugu altina alir; nitekim,
Aleuadai’nin egemenligi sirasinda Larisa’da Simos ve Abydos'ta der-
neklerden birine 6nderlik eden Iphiades bdyle yapmistir.

Devrimler, oligarklardan birtakimin bir baskasinca devrilmesi
sonucunda yahut davalardan ya da bir evlenmeye iliskin tutum-
lardan cikan catismalar dolavisiyle de olabilir. Evlenme sorunun-
dan kaynak alan baz1 catismalara yukarda deginmistim; bunlara
su ornek de eklenebilir: Eretria’daki Athilar Oligarsisi bir evlenme:
isine iliskin olarak haksizhga ugrayan Diagoras’'¢a devrilmisti. He-
rakleia ve Thebai'deki devrimler mahkeme kararlar dolayisiyle ¢ik-
mistir; Herakleia’daki mahkeme zina su¢lamasiyle, hakl olarak, fa-
kat boliinmeye yol acan bir bicimde Eurytion'u cezaya ¢arptirmis-
t1; Thebai'de de mahkeme Arkhias’t sug¢lu bulmustu ve diismanlan
onlardan 6¢ almay1 oylesine akillarina koymuslard: ki, adamlar
pazaryerinde bir direge baglandilar.

Bircok oligarsiler, asir1 despotluk etmeleri yiiziinden yikilmis-
lar, kendi iiyelerinden bunu onaylamayan bazilar onlar1 devirmis--

153



POLITIKA

cudunu da kendi cinsel tutkusunu doyurmak i¢in kullanmis, ama
sonradan, baslangigta vaadettigi halde iilkesine donmesine izin ver-
memisti. Hellenokrates, onun kendisini tutkun bir sevgi yiiziinden
degil, havai bir zalimlikten otiirii istedigi sonucunu cikarmisti.
Ainos’ta da Python ve Herakleides, babalarina yaptigi kotiiliik ne-
deniyle Kotys'i yok etmislerdi; (daha da 6nce) Adamas’in Kotys'e
baskaldirmasinin nedeni, cocuklugunda onun tarafindan hadim
edilmis olmasiydi. Ofkenin, cinsel uygunsuzluklara degil, (doviilme
gibi) maddi siddet hareketlerine ugramis olmaktan dogdugu bir-
cok durumlar da vardir; bunlara maruz kalanlar, gerek bir tiranin
cevresinden gerek bir kral ailesinden, kendilerine bu gibi davra-
nislar1 yapan kimseleri oldiirmiisler ya da oOldiirmeye kalkismis-
lardir. Ornegin, Mvtilene’de Penthilos'un ogullari, cetelere avrilip
ellerinde sopalar halki dovmeye girisince, Megakles arkadaslarinin
yardimiyle onlari bastirdi. Daha sonra, Penthilos'un kendisi de,
kanisinin koynundan c¢ekip c¢ikarttirdigi ve dovdiirttiigii Smerdes
tarafindan oldiiriildii. Sonra, Arkhelaos’a karsi Dekamnikhos’un ag-
tig1 ve elebasilik ettigi saldirn vardi. Demaknikhos'un 6fkesinin ne-
deni, Arkhelaos’un kendisini hirpalamasi i¢in ozan Euripides’e
teslim etmis olmasivdi — Euripides, nefesinin koktugunu séyleme-
sinden 6tiirii Demaknikhos’a kizgindi. Bu ¢esit nedenlerden kaynak
alan daha bircok fesat diizenleri ve suikastler vardir. Isin icinde
korku oldugu zaman da d&yle; ciinkii bu da anayasalarda olsun
bir tek kisinin egemenliginde olsun, ayaklanma nedenlerinden bi-
ridir. Ornegin, Artapanes kendisinden korktugu, aleyhine suglama-
lar yapilacagindan korktugu icin Kserkses'i (Serhas) oldiirdii —
Artapanes, Darius’'u (Dara) Kserkses'in buyruguyle asmus, fakat
sonradan onun sarhosken olup bitenleri hatirlamayacag icin hig
sesini ¢ikarmayacagindan korkmustu.

Uciinciisii, asagilama. Sardanapallos kadinlarla birlikte oturmus
yiin tararken goriildiigii icin asagilanmis ve kendisini bu durumda go-
renlerden biri tarafindan 6ldiiriilmiistii*. Dion’un gen¢ Dionysios’a sal-
dirmasi, onu kiigiik gormesindendi; tiranin ayik durdugu yoktu ve
yurttaslar da, Dion’'un ona karsi1 duydugu asagilamay: paylasiyorlardi.
Bazen bir monarkin arkadaslari bile, onu dylesine hice sayarlar ki, sal-
dirmaktan geri durmazlar. Monarkin onlara baghhgi kendisini umur-
samamalarina yol acar — ona aldins etmez olurlar ve hi¢ bir
seyin farkina varmayacagina giivenirler. Erki kendileri icin ele ge-
cirmeyi amaclayanlar da, bir noktaya kadar asagilama duygusuyle
hareket ederler; kendilerinin yeterince giiclii oldugunu diisiiniirler
ve karsilasabilecekleri tehlikeleri gozleri keser; tiranlara karsi ci-

*.En azindan, anlatilan hikdye bdyledir; bu sdylenti onun hakkinda dogru degilse
bile, her halde bir baskas: igin dogrudur.

166



KITAP V - BOLUM 10

kan ordu komutanlarimin yaptig: gibi, gii¢leri onlara saldiriy: hafife
aldirmaktadir. Buna bir 6rnek, Astyages’in hem erkini hem ya-
sayis bicimini kiiciimseyen Kyros’tur; Astyages’in erki kalmamuis,
yasami kendi i¢ine doniiklesmis, pisiriklasmisti. Trakya’lh Seuthes’
in buyrugunda generallik ettigi Amadokos’a saldirmasi da, tipki
bunun gibiydi. Bazilar1 efendilerine (tek bir nedenden otiirii degil)
bir nedenler karmasiyle saldirirlar; (nitekim) Mithridates, Ario-
barzanes’e hem onu asagihk gordiigii, hem de parasimi almak is-
tedigi i¢in saldirmist:.

Tiram asagilamanin esinledigi saldirilar, genellikle dogadan atil-
gan olan ve ayni zamanda, tiranin hizmetinde yiiksek askeri go-
revlere getirilmis bulunan kimselerce yapilir. Ciinkii, maddi kuv-
vetle birlesmis dogal cesaret, insana her seyi goze aldirir; daha
saldiriya girismeden 6nce, bu ¢ifte nedenle kolayca basari kazana-
caklarina giivenirler. Fakat insani diirten tutku oldu mu, isin i¢inde,
yukarda anilanlardan baska bir nedenler dizisi vardir. Bazilarinin
elde etmeyi umduklar: biiyiik kazang ve sereflerde gozii oldugu igin
tiranlara saldirdiklar1 gibi, her tutkulu adamm da kendisini teh-
likeye atmaya hazir oldugunu soylemek dogru degildir. Gergekte,
oncekilerin isaret edilen nedenle harekete ge¢cmelerine karsilik,
berikiler kendilerinin iinlii ve taninmis olmalarimi saglayacak bas-
ka herhangi bir duruma nasil bakarlarsa, bu soruna da oyle ba-
karlar; bir monarka, monarsisini elinden almak istedikleri icin
degil, kendilerine iin kazanmak amacivle saldirirlar. Boyle olmakla
birlikte, kafalarinda yalnizca bu diisiinceyle ise kalkanlarin sayisi
pek cok degildir; ayrica, girisim basarisizliga ugrarsa, kisisel gii-
venligini de umursamamasi gerekir. Bunlar, uyulmasi zor olmasina
karsin, Dion'un ilkesini gozden kag¢irmamalidir. Dion, basariyla
ilerleyebilirse, girisiminin o kadarini tamamlamis olmaktan ma-
nevi bir doyum bulacagini soyleyerek, Dionysios’a karsi yanina
yalmzca birka¢ adam almisti; dolayisiyle bu yonde bir iki adim
attiktan sonra oldiiriilse bile, soylu bir oliimle 6lmiis olacakti.

Her anayasa gibi tiranhk da, iceriden ya da disaridan yikila-
bilir. Disaridan — eger tiranhga karsit ve daha giiclii bir devlet
varsa. Temel karsithktan otiirii yikma istegi mutlaka olacaktir ve
istege glic de eklenince, insanlar her zaman harekete gecerler.
Hesiodos’un “bir zanaattan iki kisi hi¢ bir zaman anlasamaz” il-
kesi uyarinca, demokrasi tiranliga temelden karsittir, ¢iinkii de-
mokrasi, tiranhgin asinhigdir. Krallikla aristokrasi de tiranhga
temelden karsittir; bu nedenle, Lakedaimonialilar bir¢ok tiranlik-
lann yikmislar, Sirakuzalilar da iyi bir anayasalarinin oldugu do-
nemde 6yle yapmislardir. Iceriden — tiranmin saray: ile yakin ilis-
kisi olanlar arasinda bir pargalanma oldugu zaman. Ornegin, Gelon’
un tiranlig) ve daha yakinlarda da, Dionysios’'unki. Bu 6rneklerin

167



POLITIiKA

ilkinde, Hieron'un kardesi Thrasyboulos, Gelon'un oglunu etkisi al-
tina aldi ve onu sefih bir yasayisa siiriikledi. Amaci, (Gelon'dan
sonra) kendisinin basa gecmesini saglamakti. Bunun iistiine, aile
toplandi, yurttaslari kigkirtt1 ve tiranlk yonetimini degil, Thrasybu-
los’'u devirmek icin ¢alismaya koyuldu. Fakat onlar1 destekleyenler,
bu firsattan yararlanarak topundan birden kurtuldular. Oteki 6r-
nekte, Dion, evlilik voluyle hisimi oldugu Dionysios’a karsi bir
ayaklanmanin basina gecti ve halkin destegini sagladi; Dionysios’u
devirdi, ama sonradan kendisi de oldiiriildii.

Iceriden kaynak alan devrimieri anmasi, Aristoteles’i yeniden ki-
sisel diismanliklar konusuna gétiiriivor. Iyi bir monarside devrim
ctkmas: olasihgmmn iistiinde kisaca durmadan once, oligarsilerin
ve yanlis tiirden demokrasilerin de disaridan ya da iceriden vikila-
bilecegini, iceriden olunca nedenlerin orada da genellikle ahldki ve
psikolojik olduklaruu hatirlayarak bu konulart tiranlik bakimindan
ozetliyor. ‘

Bir tiranhga kars: girisilen saldirilarin baslica iki nedeni, nef-
ret ve asagilamadir. Tiranlardan zaten her zaman nefret edilir; fa-
kat devrilmeleri ¢cogu kez, nefret edildikleri gibi asag1 goriilmeye de
baslaninca olur. Bu, erki kendileri ele gegirenlerin genellikle ege-
menliklerini stirdiirmiis, fakat onu bir oncelden edinenlerin hemen
hepsinin ellerinden kagirmis olmalarindan da anlasilabilir. Sonra-
kiler yalmzca kendi keyifleri i¢in yasadiklarindan kisa bir siire icin-
de gozden diismiis ve kendilerine saldirmak isteyebilecek kimselere
bircok agiklar vermislerdir. Belki nefretin yamina 6fkeyi de kat-
mamz dogru olur, g¢inkii o da genis olgiide aymi tepkilere yol
acmaktadir. Fakat 6fke, cogu kez nefretten daha etkindir. Ofkeli
insanlar daha biiyiitk bir yogunlukla saldiriya gecerler; ciinkii bu
tutkunun —nefretin pekalad olabilecegi gibi— akil yiiriitme yetile-
riyle bir bagi yoktur*. Ofkede ac1 da vardir; bu, insamin aklim
kullanmasim zorlastirir: (Nefretle) diismanhk ise acih degildir.
Oyleyse, kisacasi, katisiksiz ve asirt oligarsilerle asir1 demokrasiler-
de isledigini gordiigiimiiz ayni nedenler, tiranhklarda da isler;
¢iinkii bu asir1 yonetim bigimleri, gercekte coklu ya da dagitilmis
(paylasilmis) tiranhklardir.

Kralliklar, (yonetimlerin) disaridan yikilmaya en az yatkin ola-
nidir; onun i¢in de uzun Smiirliidiir (davamkhdir). Cokiislerin co-
gu, iceriden yiikselen nedenlerden ileri gelir. Bu nedenler iki tiir-
liidiir: Biri, krallik yonetimine katilanlarin kendi aralarinda kavga

ipsanlara kotli davranilmasi, onlarin akillarindan gok tutkularina uymalarina yol
agmaktadir; Peisistratos ogullarinin ve daha birgoklarimin devrilmesi bundan olmustur.

168



KITAP V - BOLUM 11

etmeleri; oteki, krallarin yasal olarak yapmaya yetkili olduklarin-
dan daha ¢ok seyi denetlemekte hak iddia ederek, egemenliklerini
diktatérce siirdiirmeye kalkmalari. Fakat buglin artik pek krallik
kalmamistir; olanlar, daha ¢ok tiranliklar ya da tek kisilik des-
potizmler gibidir. Ciinkii, krallik, islerin biiyiik boliimii iistiinde
egemen olmanin vani sira, halkin istegine dayanan yonetimi de
ierir; [simdi ise] hepsi ayni diizeyde bulunan insanlarin sayisi
¢ok ve bunlarin hi¢ biri sivrilemiyor va da egemen olmak igin
gerekli yiiksek niteliklere erisemiyor. Insanlar, bu gibi siradan
kisilerin kendilerini y6netmesine kolayca razi olmazlar ve eger bun-
lardan biri zor ya da hileyle (tek basina) erki ele gegirirse, onunki
artik krallik degil, tiranlik olur. .

Bu siraladiklarimiza, bir ¢okiis nedeni daha eklemeliyiz; ka-
Iitsal kralliklara 6zgii bir ¢okiis nedeni. Erklerini kalit¢ilikla kaza-
nanlar, saygr gosterilmesi gii¢, degersiz kisiler olabilir; (bundan
otiiril) ellerindeki erkin tiran erki degil, kral erki olmasina karsin,
konumlarini kotiiye kullanabilirler. O zaman kralligin sonu gelmis
demektir; c¢ilinkii uyruklar istemez olunca, kral artik kral degildir;
fakat tiran, uyruklari onu istemese de yine tirandir.

Monarsiler, iste bu ve benzeri nedenlerle yikilirlar.

Bundan sonra, monarsilerde devrimi énlemenin vollarint inceler-
ken, Aristoteles tiranlik hakkinda rizaya dayandigr icin ondan ¢ok
daha istikrarly olan kralliga oranla daha ¢ok séyleyecek soz bulu-
yor. Tiranlik zora dayanir ve geleneksel olarak, zorla siirdiiriiliir.
Bir tiran i¢in, konumunu siirdiirmenin oteki volu, kralligin baz:
ozelliklerini uygulamaktr.

11

Monarsilerin korunmasina gelince, karsit nedenler hakkindaki ge-
nel ilke [Boliim 8’in basinda sdylendigi gibi, yikan nedenlerin kar-
sitlar1 yasatir] burada da gecerlidir; fakat kralliklar igin 6zel bir
ilke, erki kullanirken her zaman daha biiyiik bir i1limlilhiga yonel-
melerinin gerekmesidir. Erkin mutlak oldugu etkenlik alanlari ne
kadar az olursa, rejimin omrii de o kadar uzun olacaktir. (O za-
man) monarklarin kendileri daha az despotluk ederler; aliskanlik-
lar1 ve kisilikleri uyruklarina daha c¢ok benzer ve onun igin de
uyruklarinin kiskanghigini daha az uyandinir. Molossos kralliginin
uzun omriiniin sirr1 budur; Lakedaimonialilarinkine gelince, once
egemenligin basindan itibaren iki kral arasinda bolustiiriildiigiine,
sonra da Theopompos'un daha baska bir¢cok 1hmhhk tedbirinin
yam sira, ephor’luk gorevini kurduguna isaret edebiliriz. Krallik

169



POLITIKA

erkinin boylelikle daraltilmasi, uzun dénemde onu saglamlastirma
etkisini gostermistir. Bir anlamda, Theopompus bu erki azaltma-
mus, artirmisty; nitekim soylendigine gore, karis1 kralligi ogullarina
ba};asmdan kalan durumuna oranla daha kiiciilmiis olarak birak-
maktan utanmp utanmadigini sordugu zaman, ona demis ki: “Hig
de degil, benim ogullarima biraktigim kralbk cok daha dayanikli”.

Tiranliklarin uzun omiirli olmasini saglamak i¢in, birbirlerin-
den cok ayrt iki yontem ya da daba dogrusu yontem ilkesi vardir.
Once, cogu tiranlarin izledigi yonetim ilkesi oldugu icin, geleneksel
denebilecek olani ele aliyorum. Bunu uygulamanin birgok yolla-
rin1, Korinthos'lu Periandros’un baslattigi sdylenir, ama Pers hii-
kiimetinde de bircok paralellerini gorebiliriz. Tiranligi korumak
icin onerilen, “Tepeleri (sivrilenleri) kes ve bagimsiz gériisleri olan
adamlardan kurtul”, “Toplumsal, kiiltiirel ya da benzeri amaglarla
derneklerde toplanmalarina izin verme; bunlar, bir tiranin sakin-
mas1 gereken iki seyin, bagimsizlikla kendine glivenmenin serpilip
gelisecegi yerlerdir”, “Insanlarnn birlikte bilgi edindikleri okullara
ya da baska kurumlara izin verme ve genellikle birbirlerini iyi
tanimamalarini sagla, ciinkii bu aralarinda karsilikli giiven yaratir”
gibi eski ogiitler buraya girerler. Tiranlara verilen bir baska ge-
leneksel 6giit de, schirde yasayanlar1 her zaman gozlerinin 6niinde
tutmalarimi, halki sarayin kapisinda bir¢ok zaman harcamak zo-
runda birakmalarim1 soyler; o zaman ne yaptiklar1 gizlenemez ve
surekli olarak yiikiimliiliiklere boyun ege ege, bagimsiz diisiineme-
meye alisirlar. Perslerde ve 6teki yabanci monarsilerde bu cesitten
ve aym amaca yonelik baska kurallar da vardir. Onun gibi, bir
tiran uyruklarinin arasinda soylenen ve yapilan her seyden haberli
olmaya ¢alismalidir; Sirakuza'da, Dedikoducu Karilar (potagogides)
dedikleri tiirden ya da Hieron'un halk nerede bir araya gelse, ya
da toplansa oraya génderdigi Kulak Misafirleri gibi casuslar [“sa-
yin muhbir vatandas”lar1] olmah. Bu gibilerin korkusundan, in-
sanlarin daha az 6zgiirliikle konustuklari dogrudur, fakat agizla-
rim acarlarsa, séylediklerinin onlarin kulagina gitmesi olasiligi daha
cok olur.

Bir baska geleneksel yol, tirachga karsi cikabilecek kimseler
arasinda catismayr kiskirtmaktir; yalanlarla dostu dosta, sinifi si-
n.1an, paralar1 birbirlerine diisiirmektir. Kendilerini savunmak icin
silah alacak kadar paralar1 olmasin ve kendi giindelik islerinden
basalip da ayaklanmaya zaman bulamasinlar diye uyruklarimi yok-
sulluk icinde tutmasi da, tiranin cikarinadir. Uyruklarim siirekli
calisma ve yoksulluk icinde tutmak icin yaptinlan islere o6rnek
olarak Misir'in piramitlerini, Kypselides'lerin tanrilara sundugu sa-
Y181z kurbanlari, Peisistratos ogullarinin yaptirdiklar1 Olymposlu
Zeus tapinagini ve Samos’lu Polykrates zamaninda girisilen bayin-

170



KITAP V - BOLUM 11

dirlik etkenliklerini gosterebiliriz. Dionysios zamaninda Sirakuza’
da yapildig1 gibi, uyruklar vergilemeyle de yoksul tutulur — orada
bes yil icinde biitiin 6zel miilkiyetin degeri (vergi olarak) oden-
misti. Tiran savas agmaya da pek heveslidir; ¢iinkii bu uyruklarim
oyalar ve onlan siirekli olarak bir onder gereksinmesi ic¢inde tu-
tar. Dostlar bir kral i¢in bir koruma kaynagidir, ama bir tiran
icin degil; onlarin kendisine karsi otekilerden daha cok tehlikeli
olabileceklerini bildigi icin, onlara glivenmemek tiranin politika-
simn bir pargasidir.

Asir1 demokrasinin birtakim ozellikleri de tiramin durumunu
saglamlastirma acgisindan yararhdir — kadinlarin evde agir bas-
malar1 ve koleler iistiindeki denetimin gevsekligi. Tiranlar bu yol-
dan erkeklerin ne yapip ne ettiklerini dgrenmek isterler; c¢ilinkii
kadinlarla koleler tiranlara kars: diizen kurmazlar — onlar1 hos
tutunca, her zaman tiranliklarin ve demokrasilerin destekc¢isi olur-
lar. Demos da tek basina egemen olmayi sever. Dalkavuk konusu
da oyledir; onun icin tiran olsun halk olsun dalkavuga biiyiik
deger verir. Demokrasilerde halk onderi, ayaktakimimin dalkavugu-
dur; tiranin sarayinda ise dalkavugun odevi yaltaklanarak algal-
maktir. Bu nedenle, tiran, insanlarin daha asagihik olanlarindan
hoslanir, oniinde yerlere kapananlar: sever; bagimsiz ve dzgiir ruh-
lu bir kimse ise boyle seyler yapmaya yanasmaz. Degerli kisiler
dostluk ederler, dalkavukluk degil; ama o iinlii soziin dedigi gibi,
kotii adamlar kotii islere varar.

Tipik bir tiran, ciddi ve Ozgiirliige egilimli insanlardan hos-
lanmaz. Kendisini tek yetke sayar; biri kalkip kendi diisiindiikle-
rini Ozgiirce soylemeye hakki oldugunu iddia ederse, tirana iis-
tiinliigiinden ve mutlak efendi olmasindan bir seyler eksiltiyormus
gibi gelir. Dolayisiyle, diisiince sahibt olma o6zentilerinden tiranin
hoslanmayist korkuya dayanmaktadir; bu gibi kimseler onun erki-
nin gizil (potansiyel) yikicilaridir. Tiran, ayrica, yabancilart yanina
almaya ve kendi sehrinin iiyelerindense, onlarla birlikte vemek
yemege de meraklidir: Clinkii yurttaslan gizil diismanlaridir, Gte-
kilerinse ona etkin bir karsitliklar1 yoktur.

Biitlin bunlar, tiranhgin isaretleri ve onu siirdiirmenin yolla-
ridir; ama esit olciide kinanacak baskalari da vardir. Tiranhgin
uyruklarina iliskin olarak izledigi amaclara gore, hepsi ii¢ bashk
altinda toplanabilir: Tiran, uyruklarimin (a) bagimsiz kafalar ol-
masin, (b) birbirlerine giivenmemelerini ve (c) herhangi bir seyi
gerceklestirecek giicleri bulunmamasini ister. Bu ii¢ noktadan bi-
rincisinin anlam besbellidir; cihz kafalar bir direnis tasarlayamaz-
lar. lkincisi, insanlarin belli bir diizeyde benlik giivencine eris-
meden bir tiranhg yiktiklar hig goriilmemistir; dolayisiyle tiranlar,
livakatli insanlara, kendileri icin tehlikeli olabileceklerini diisiin-

171



POLITIKA

diiklerinden her zaman diismanhik giiderler; bu gibilerin yalmzca
tiranlik egemenligine karsi direnmeleri nedeniyle degil, aym za-
manda, gerek kendi aralarinda gerekse baskalarina kars1 suglama-
larda bulunmamalarindan 6tiirii. Ugiincii bashik altinda toplananlar
da acgiktir; hi¢ kimse giiciiniin vetmeyecegi bir seye kalkismaz;
onun icindir ki, hi¢ kimse yeterli giicii yoksa bir tiranlig1 yikmaya
kalkismaz. Oyleyse, bir tiranin uyruklarina karsi besledigi niyet-
leri altinda toplayabilecegimiz ti¢ bashik bunlardir ve onun biitiin
hareketleri ii¢ ilkeye baglanabilir: Uvruklarinin giiveni, giicii, ka-
fas1 olmamasin ister.

“Tiranhigt korumamn iki yolu birbirlerinden su noktada ayrilirlar:
Birincisinde tiramin uyruklarimin ona mutlaka diisman olduklart
varsayilir ve amac, uyruklarin kendisine karst bir fesat diizeni ku-
ramayacaklart kadar giigsiiz kilinmasidir... Oysa ikincisinde amag,
tiranin uyruklarimin ona kars: bir fesat diizeni kurmaya yatkin ol-
mamalarim saglamaktir” (W. L. Newman).

Tiranhklan siirdiirmenin geleneksel yontemi tistiinde bu kadar
durmamiz yeter; Steki yontem ise, gergekte karsit yonden islemek-
tedir. Bunu, kralligin bozulmasindan cikarivoruz. Nasil ki, bir kral-
g yikima gotiiren yollardan biri, egemenligini tiranlastirmaksa;
tersinden bir tiranh@ kralliga yaklastirmak da onu korur; fakat
bir seyi hep sakinmalidir — yoneticilik erkint; yalnizca istevenleri
degil, istemeyenleri de yonetmesini saglayan erki. Ciinkii bunu
elinden ¢ikarirsa, biitiin tiranhigr da elinden gider. Bu, tiranin stki
sikiya bagh kalmasi gereken bir temel ilkedir; geri kalaninda, kral
gibi davranabilir, daha dogrusu kurnazca kral rolii oynayan biri
gibi.

O bakimdan, bir kere genel iyiligi diisiinecektir; halkin kiz-
ginligim uyandiracak sekilde saga sola biiyiik ihsanlarda bulun-
mayacaktir: Tiranin metreslerine, yabancilara ve kendisine hizmet
eden zanaatkarlara bol bulamag dagittid1 armaganlar, halkin emek
ve ¢alismasinin tirinidiir. Bu baglamda, gelir ve giderlerinin bir
hesabini ¢ikaracaktir — gecmiste bazi tiranlar boyle yaparlardi.
Bu, onun sanki tiran degilmis de, bir miilkiyet yoneticisiymis gibi
goriinmesine yardim eder. Devletin biitiin kaynaklarina egemen ol-
dugu icin, para kithgindan g¢ekinmesi gerekmez. Hatta, bir egemen
yurt disma ¢ok gidiyorsa, biiyiik bir servet toplamasi ve yigma-
sindansa, hesaplarini yayinlamasi, gercekte kendisi icin daha gii-
venlidir. Boylelikle, onun mali islerine bakanlarin parayr kendi
ellerine gegirmeye kalkmalar: olasihigi azalir; tiranlar savasmak
i¢in iilkeden uzaklasinca, yurttaslarindan c¢ok, kendi mallarinin
miilklerinin giivenliginden endise ederler; vurttaslart onunla bir-

172



KITAP V - BOLUM 11

likte gelmekte, mali g¢orevlilerse geride kalmaktadir. Sonra, vergi
topladigi ya da hizmet istedigi zaman, bunlar iilkenin ekonomik
tyiligi icin, belirli bir durumdaki askerlik gereksinmeleri i¢in is-
tiyvormus gibi goriinmeli ve kendisini genel olarak, kendi kisisel
kaynaklarinin degil, ulusunkilerin koruyucusu ve isleyicisi gibi
gostermelidir.

Iliskilerinde, her zaman zalim degil, vakur davranmali, ken-
disini gormeye gelenlerde korku degil, saygr uyandiran tiirden bir
kimse oldugu izlenimini vermelidir. Bu kolay degildir; bir tiran
normal olarak tiksinme ve asagilama duygulari uyandirir. Onun
icin, oteki erdemleri géstermeyi beceremiyorsa, en azindan savasta
usta olmay:r amaglamali ve kendisine askeri bir iin saglamaya ca-
Iismalidir. Kendisinin olsun, adamlarinin olsun, erkek ya da disi
herhangi bir gencin 1rzina gectigi kesinlikle goriilmemeli; bu kural,
tiranin sarayindaki kadinlarin oteki kadinlara karsi davranislar:
icin i¢cin de esit Olglide dogrudur. Disilerin cinsel asiriliklari, bir-
cok kereler tiranliklarin devrilmesine yol acmistir. Davranislari,
kendisini yemege ve icmeye veren tipik tiranlarin davramslarina
benzememelidir. Bilivoruz ki, bazi tiranlar giine kafayr cekmekle
baslar ve iist liste giinlerce icki icerler; hatta sirf, baskalar1 ken-
dilerinin ne kadar mutlu ve bahtli oldugunu gérsiin diye boyle
yaparlar. Bu gibi sorunlarda ilimli gitmek en iyisidir, ya da hig
degilse, herkesin go6zii oniinde sarhos olmamalidir. Kolayhkla ku-
lagindan tutulup bir yana atilabilen adam, ayik degil, cakirkeyf
durumda olandir; uyanik degil, uyvusuk olandir. Bovlelikle, genel
olarak, yukarda bir tiran i¢in tipik diye saydigimiz seylerin kar-
sttlarint yapmali; sehrin yapiminda (insasinda) ve bezenmesinde,
tirandan ¢ok, islerin giivenilip kendisine birakildigi biri olmal.
Dinde her zaman baska herkesten daha ciddi (inangli) goriinmeli-
dir — ama, beyinsizin biri izlenimini verecek bicimde desil. In-
sanlar, dindar ve tanrilarin bilincinde (yiireginde Allah korkusu
olan bir adam) sandiklari egemenlerin kendilerini ezme olasiliginin
daha az olduguna inanirlar; tanrilarin onu tuttuguna inanirlarsa,
ona karst ayaklanma olasiliklar1 da az olur. Sonra, uvruklarindan
herhangi biri herhangi bir alanda ileri bir yetenek gosterirse, tiran
onu dyle onurlandirmali ki, adam bir 6zgiir insanlar toplulugunda
daha iyi davranmazlard: diye diisiinsiin. Bu gibi onurlari egemen
kendisi dagitmali, verilecek cezalari ise gorevlilere ve mahkeme-
lere birakmalidir. Fakat burada, biitiin monarsi tiirleri icin esit
olclide gegerli olan bir koruyucu ilke vardir — herhangi bir tek
kisiyi biiyiitmemek; gerekiyorsa, birden cok olsunlar, birbirlerini
denetlerler. Eger mutlaka bir tek kisivi sivriltmek gerekliyse, bu
kisi cok gozii kara (ciiretkar) kisilikli biri olmamali. Ciinkii boyle
bir kimse, eldeki is ne olursa olsun, her zaman saldiriya hazirdir.

173



POLITIKA

Ve onun erkini azaltmaya karar verilmisse, bu yavas yavas yapil-
mal1; biitiin yetkisini bir darbede kaldirmayin.

Tiran, diisiincesiz tutumlarin biitiin bicimlerinden ve o6zellikle
su ikisinden geri durmahdir — kisilere kotii davranmaktan ve geng-
lere sarkintibktan. Ozellikle, onurlarina diiskiin kimseler karsisin-
da bu kurala uyulmali; ¢linkii parasimi seven kimselerin, en ¢ok
miilkiyetlerine dokunan koti tutumlara canlari sikilmasina kars-
lik, onurlarina diiskiin ve saygideger kimseler; toplum igindeki yer-
lerine ve sereflerine saldirilmasina kizarlar. Bundan oturii, bir tiran
bu gibi adamlara ya hi¢ bir sey yapmamali ya da ceza verecekse,
bile isteye algaltir gibi degil de, babaca goriinmeli. Genglerle
iliskileri erke degil, sevgiye dayanmalidir; genel olarak, birinin
toplumdaki yerinde bir azalis, ona bagislanacak daha bityiik se-
reflerle denklestirilmeli. Bir tiranin canimi almaya kalkismalarinin
beklenebilecegi kisilerden en ¢ok kollanmasi ve korkulmas: gere-
kenleri, onun canmimi alabileceklerse, kendi canlarimi hi¢ umursa-
mayacak olanlardir. Onun igin, tiran bu gibi adamlara, kendilerinin
ya da ilgilendikleri kisilerin kotii kullanildiklarim diistinmelerine
firsat vermemeli. Ciinkii 6fkeyle harekete gecen Kkisiler kendilerini
esirgemezler. Herakleitos’'un bir keresinde dedigi gibi, “Ofke (bas-
edilmesi) gii¢ bir dismandir; (6ciinii) camiyle satin alir”.

Sehirler iki kesimden, mallar1 miilkleri olanlarla olmayanlar-
dan olustuguna gore, miimkiinse bunlarin her ikisi de, kendi gii-
venliklerini rejime bor¢lu olduklarina inandirilmali, dolayisiyle de
hi¢ birinin 6tekine haksizhk etmemesi gerektigine. Fakat bu iki-
sinden biri ya da oteki daha giiglii olaniysa, onun iiyeleri hiikii-
mete alinmalidir ki, boyle yapilmasini gerektirecek bir durum or-
taya cikarsa, tiran kolelere ozgiirliiklerini vermek ve yurttaslarin
silahlarini toplamak gibi tedbirlere basvurmak zorunda kalmasin.
Cinkii, siniflardan biri ya da 6teki merkezdeki erke katilirsa, bir
ayaklanmay: bastirmaya (rahatga) yeter.

Bu konularda daha ¢ok ayrintilara girmek gereksizdir; genel
maksat aciktir: Tiran, uyruklarinin goziinde bir tiran gibi degil
de, bir kral ve evin bir koruyucusu gibi; kendi kazancina bakan
biri gibi degil, baskalarinin islerini yapmasi icin kendisine giive-
nilmis biri, yasama iliskin olan her seyde asirilign degil 1hmhilg
amagclayan, ustelik ileri gelen yurttaslarla dostluk eden, ama aym
zamanda halkin da onderi olan bir kimse gibi goriinmeli. Boyle
hareket ederse, o zaman egemenligi yalnizca daha iyi ve daha
ozenilir olmakla kalmayacak, daha uzun 6miirlii de olacaktir; ege-
menliginden nefret edilmeyecek, korkulmayacak ve bu egemenlik,
aciz bir boynu biikiikliige indirilmis insanlar iistiinde degil, daha
lyi insanlar iistiinde kullanilacaktir; tiranmn iyilik konusundaki tu-

174



KITAP V - BOLUM 12

tumu da dogru ya da hi¢ degilse yari1 yariya dogru olacaktir —
kendisi de kotii degil, yar: kotii bir adam.

Bununla birlikte, uygulamada tiranliklar (ve oligarsiler) pek ender
tzun omiirlii olurlar. Aristoteles, uzun siire dayananlardan bazi ér-
nekler veriyor.

12

Yine de, oligarsi ve tiranlik baska herhangi bir anayasadan daha
kisa omiirliidiir. En uzun tiranlik, Orthagoras ile ogullarinin Sik-
yonia'daki yonetimiydi: Yiiz y1l siirmiistii. Bu monarklar uzun siire
basta kalmalarini, uyruklarina karsi ilimli davranmalarma ve bir-
¢ok konularda kendilerinin yasalara boyun egmelerine borgluydu-
lar. [Aym1 ad1 tasiyan Atinali devlet adami degil, Orthagoras aile-
sinden, Sikyon’lu] Kleisthenes yetenekli bir savasciydi, onun i¢in
hafife alinamazdi. Genellikle, bu tiranlar, iist tiste halki kollayan
(kayiran) davramslariyle, onlar1 kendilerine c¢ekiyorlardi. Hatta,
Kleisthenes i¢in derler ki, bir yarista kendisini birinci ilAn etmeyen
bir hakemin basina celenk koymus; bazlari, Sikyonia’'daki mey-
danda bulunan, oturmus adam heykelinin bu hakemin heykeli ol-
dugunu soylerler. [Atinali tiran] Peisistratos’un da, bir keresinde
Areios Pagos mahkemesinin huzuruna ¢agrildig: ve gitmeyi kabul et-
tigi anlatilir. Ikinci en uzun tiranlik, Korinthos’'ta Kypselides’'lerin,
yvetmis ii¢ buguk yil siiren yonetimiydi; Kypselos otuz, Periandros
kirk bucuk, Gorgos'un oglu Psammitikhos da iic yil hiikiim siir-
miislerdi. Bunlarin basarilarinin nedeni de aymdir. Kypselos bir
halk onderiydi ve biitiin egemenligi boyunca sildahli muhafizlarn
olmamustr. Periandros tipik bir tirana daha yakindi, ama o da
iyi bir savasgiydr. Uciinciisii, Atina’da Peisistratos’la ogullarimn ti-
ranhgidir. Bu, kesintisiz degildi; ¢linkii egemenligi sirasinda Peisis-
tratos iki kere siirgiine gonderilmisti. Boylelikle, otuz ii¢ yil icinde
on yedi yil tiranhk etti; ogullar1 da on sekiz yil hiikiim siirdiiler
— hepsi otuz bes yil eder. Geri kalanlardan, yalmz Sirakuza'da
Hieron'la Gelon'un tiranhklar1 anilmaya deger, fakat bunlarinki
de pek uzun degildir. Gelon yedi yil tiranhk etmis, sekizinci yil 6l-
miistiir, Hieron on yil; Thrasyboulos on birinci ayda kovulmustur.
Fakat, genellikle, tiranhklar uzun siirmemislerdir.

Sonugta, Aristoteles, anayasalarin birbirlerine déniismesinin hayali
bir bicimde anlatildigr Platon’un Devlet'ine deginir (Kitap 8 ve 9).
Platon’un amaci, Aristoteles’inkinden bambaskaydi. Onun yapmaya
calistift sey, en iyi aristokrasiden en kétii tiranhiga kadar giderek
bozulmamn psikolojik bir incelemesiydi; yoksa olgusal bir tarih

175



POLITIKA

ya da bir siyasal &giit degildi. Aristoteles bunun hi¢ farkinda go-
riinmez, hatta Platon’a Devlet'te olmayan bir anayasalar dongiisii
kurami yakistirmaya kalkar. Aristoteles, Platon’un anayasal degi-
siklikleri matematikle temellendirmesini gercekten anlamissa, bu-
nu iyice agiklamayist ¢ok yaziktir. Boliimiin sonlarma dogru asir
bzgiirliikten soz edilmesi, demokrasiyle ilgili birtakim sézlerin kay-
boldugunu gosteriyor.

Boylelikle, bu konularda gerek monarsiye gerekse anayasalara
iliskin olarak, bozulmalarinin nedenleri ve hangi yollarla koruna-
bilecekleri iistiine biitiin diyeceklerimi soylemis oldum. Ama daha,
Sokrates’in doyurucu bir bicimde olmamakla birlikte, anayasalar-
daki degismeleri anlattign Devlet’e deginmem gerekiyor. Ideal dii-
zeydeki en iyi anayasadan baslamaktadir, ama onda sezinledigi de-
gisiklik, yalnizca bu anayasaya 6zgii degildir; genel bir gézlemdir.
Ciinkii, degisikligin, hic bir seyin aymi kalmamasi, belirli bir do-
nem icinde degismesi olgusundan ileri geldigini ve bu donemles-
menin de, “icinde temel bir dérde li¢ oraninin bes sayisiyle car-
pilinca iki uyum ortaya koydugu” olgme birimlerinden kaynak al-
digin1 séylemektedir ki, istedigi, 6l¢gme biriminin diyagramda kiipii-
niin alindig1 durumlardir. Bu, doga'nin belirli bir anda, egitile-
meyecek kadar inat¢i olan, kotii insanlar yaratabilecegi anlamini
icerir. Kendi icinde, bu soze karsi denecek bir sey yoktur; besbelli,
egitilme yetenegi olmayan ve iyi insanlar haline getirilemeyecek
kimseler bulunabilir. Fakat bu, baska herhangi bir anayasadan ya
da herhangi bir zamandaki herhangi bir halktan cok, nigin en iyi
anayasay1 etkileyen, ona oOzgii degisiklik olsun? Sonra, her seyi
degistirdigini soyledigi o donem boyunca, baska baska zamanlarda
varolan seyler ayni zamanda mu degisiyorlar? Ornegin, bir sey do-
niim noktasindan bir giin once varolmussa, o da geri kalan her
seyle birlikte degisecek mi?

Ikinci elestirim de su: Su Bu anayasa ni¢in 6zellikle Lakedai-
monia’'ninkine (timokrasiye) donecek olsun? Biitiin anayasalarin
benzerlerinden ¢ok karsitlarina donmeleri daha olasidir. Ayni iti-
razi, anlattifi ondan sonraki degismeler —Lakonia tiiriinden oli-
garsiye, oligarsiden demokrasive, demokrasiden tiranhga gecisler—
icin de yapabiliriz. Oysa, ters yonde doniisiimler de vardir: de-
mokrasinin oligarsi haline gelmesi, tek kisinin yonetimine dénme-
sinden daha ¢ok olasidir. Ustelik, tiranhikta duruyor, bunun da
degisip degismeyecegini, degisecekse degisiklige hangi nedenin yol-
acacagint ve degismekle hangi anayasaya donecegini soylemiyor.
Soylemeyisinin sebebi, bunu bilmenin kolay olmamasidir; tiranhk
belirsiz bir yonetimdir, nasil degisecegi belli degildir. Sokrates’in
kuramina gore, tiranligin yeniden birinci ve en iyi yoénetim olan
ideal anayasaya doniismesi gerekirdi; o zaman bu siirec siirekli

176



KITAP V - BOLUM 12

ve dongiisel olurdu. Fakat tiranlik (Sikyon'da Myron’unkinden
Kleisthenes'inkine gecildigi gibi) tiranhga da donebilir, (Antileon’
un Khalkis’teki tiranhginin oldugu gibi) oligarsiye de donebilir,
(Sirakuza’da Gelon ailesinin tiranhgmin oldugu gibi) demokrasiye
de donebilir, (Lakedaimonia’da Kharilaos’unkinin oldugu ya da
Kartaca’'daki gibi) aristokrasive de donebilir. Degisimin oligarsiden
tiranliga dogru olmasi olanag da vardir; Sicilya'daki eski oligar-
silerin ¢ogu Oyle olmus, Leontinoi’de Panaitios’'un, Gela’da Klean-
dros’un, Rhegium’da Anaksilas'in tiranliklarina gecilmistir ve daha
bircok sehirlerde de onun gibi olmustur.

(Platon’un) su anlayisim da kabul ediyorum: Ona gore, oligar-
siye doniisme, asir1 olglide zengin olanlarin, herhangi bir mali
miilkii bulunmayanlarin kendileriyle esit haklara sahip olarak dev-
lete katilmalarim1 dogru bir sev saymamalarindan degil de, vone-
tim gorevlerinde bulunanlarin para diiskiinii olmalarindan ve para
yapmaktan hoslanmalarindan ileri gelirmis. Birgok oligarsilerde
para yapmak miimkiin degildir; bunu onlemek icin yasalar ¢ika-
rilmistir. Fakat demokrat Kartaca'da bol bol para kazanirlar, ana-
yasalarim1 da daha degistirmemislerdir. Oligarsik devletin iki dev-
let, bir zengin devleti, bir de yoksul devleti oldugunu sdylemesini
de kabul edemeyiz. Gergekte, onun soziinii ettigi oligarsinin, bu
bakimdan Lakonia yonetimiyle ya da icindeki herkesin esit olciide
miilkiyete sahip bulunmadig1 yahut esit ol¢iide iyi insanlar olma-
dig1 baska herhangi bir yonetimle farki yoktur. Yoksullarin sayisi
artarsa, herhangi bir kimsenin eskisinden daha yoksul olmasi ge-
rekmeden, insanlar oligarsiyi demokrasiye dondiirebilirler; zengin-
ler, halktan daha gii¢lii olunca da, berikilerin uyusukluguna kar-
stk onlar azimli davranirlarsa, demokrasi oligarsiye gevrilebilir.
Bu devrimlere yol acan bir¢ok nedenler oldugu halde, (Platon)
valnizca bir tanesini aniyor; o da oligarsideki adamlarin —sanki
baslangicta hepsi ya da ¢ogu zengin imisler gibi— Oolglisiiz vasa-
yislariyle agir borglara girmesi ve yoksullasmasi. Fakat bu dogru
degildir. Hi¢ siiphesiz, ileri gelen adamlardan bazilari biitiin ser-
vetlerini yitirince, genis kapsamli degisiklikler yapmak isterler, ama
daha kiiciiklerin serveti carcur olunca, bu dert edilecek bir sey
degildir. Ve boyle bir durumda devrim c¢ikarsa, bu devrimin baska
herhangi bir anayasa bi¢iminden cok, demokrasiye yonelmesi ge-
rekmez. Devrimci bir durumun yaratilmasinda 6nemli olan, varin
yogun harcanmasi degil, seref ve ayricaliklarin iyice paylasilip pay-
lasilmadig1 ve halka haksiz ya da kotii davranihip davranilmadigi-
dir. Bir kimsenin caninin her istedigini yapabilmesi, ona gore. 6z-
giirliigiin asirihigindan olmaktadir. Ayr1 ayni bircok oligarsiler ve
demokrasiler vardir, ama Sokrates bunlarin devrimlerinden sanki
her birinin bir tek tiirii varmis gibi séz ediyor.

12 » 177






KITAP VI

e

Altmmcr kitapta, dordiincii ve besinci kitaplarda yapilan tartisma-
lara sik sik deginilir. Bu kitap, demokrasilerin (Boliim 1-5) ve oli-
garsilerin (Boliim 6-7) en iyi nasil isletilebilecegi sorununun iistiinde
durmakta, fakat tamamlanmadan kesilmektedir.

Buraya kadar, gerek goriisiip tartisma gerekse yiiriitme ogeleri,
gorevlere atamalar, yasa sistemi ve hangi tiirlerin hangi anayasa-
lara uygun oldugu acisindan bir anayasadaki ayriliklarin sayisim
ve niteligini inceledik; ayrica, anayasalarin korunmast gibi yikil-
masini, bunlarin nedenlerini ve vesilelerini de tartistik. Fakat ger- .
cekte, tipki oteki yonetimler gibi demokrasinin de ayr1 ayr tiirleri
oldugu igin, o arastirmanin geri kalan ipuglarini ele almak ve
her bir 6rnekte hangi belirli anayasal yapinin uygun ve faydals
oldugunu gostermek yersiz ka¢mayabilir. Bundan baska, anilmis
bulunan biitiin yollarin olabilecek bilesimlerini de incelemeliyiz;
ciinkii iki yolun bilesimi her ikisinden de farkli bir sonug¢ verir:
Bir aristokrasi oligarsiklesebilir, siyasal bir yonetim demokratik-
lesebilir. Aynn ayr1 6zelliklerin bu bilesimleri simdiye kadar hig
arastirtlmamastir, oysa arastirilmalar: gerekir; yani soyle bilesimler
vardir; goriisiip tartisma organinin kurulusunda va da gorevlilerin
secilisinde oligarsik, yasa sisteminde ise aristokratik bir ilke ol-
masl; ya da yargilama ve goriisiip tartisma gorevlerinin oligarsik,
secim sisteminin ise aristokratik bir temele oturtulmasi; va da
anayasadaki biitiin 6gelerin hepsinin bir tiirden olmadig baska her-
hangi bir diizenleme. Yine, belirli bir tiirdeki bir sehir icin en
uygun demokrasi tiirlerinden ve hangi ¢esit halk i¢in hangi cesit
oligarsinin olacagindan ve oteki anayasa tiirlerinin kime yaraya-
cagindan daha once soz etmistik; ama hala soylenmesi gercken
bircok seyler var. Ayr1 ayr1 sehirler i¢cin anayasalardan hangilerinin
en iyi oldugunu gostermek yetmez; bunlarin ve daha baskalarinin
nasil isletilecegini de gostermelidir. Demokrasiden baslayarak, sim-
di kisaca bu ikinci soruyu incelevelim; yapacagimiz inceleme, aym
zamanda (demokrasinin) karsitina, yani bazilarmin oligarsi adim
verdikleri anayasaya da 1sik tutacaktir.

Bunu yapabilmek i¢in, halk egemenliginin biitiin 6zelliklerini,
demokrasi i¢in tipik sayilan her seyi ele almaliyiz. Ciinkii bunla-
rin bilesimlerinden demokrasinin bigimleri meydana gelecektir;

179



POLITIKA

bunlar herhangi bir demokrasiden daha ¢ok ve daha farklidir. Bir-
birlerinden farkl bir¢ok demokrasiler olmasinin iki nedeni vardir;
birincisi, daha once dedigimiz gibi, halklarin farklihigidir — biri
tarimc1 olabilir, bir baskas1 asag islerle ugrasiyor, daha bir bas-
kas: iicretle calismakta; bunlardan ilki ikincisine ya da iigiinciisii
her ikisine katilinca, her keresinde demokrasinin yalnizca niteligi
degil, tiirii de degisir. Oteki neden, simdi tartismakta oldugumuz-
dur. Demokrasiden ayrilamayacak olan ve bu anayasa bi¢imi i¢in
tipik sayilan biitiln bu o6zelliklerin hangilerinin alindigina gore,
bunlarin ayr ayr1 bilesimleriyle ayr1 ayr1 demokrasiler meydana
gelir. Demokrasilerin her birini ayrimlayabilmek, gerek bu ana-
yasalardan yeglenenin kurulmasi, gerekse eldekinin diizeltilmesi
icin faydahdir. Anayasalar1 kuranlar, temele herhangi bir ayrim
gozetmeden biitiin birlesmis o6zellikleri koymaya c¢ahisirlar; fakat
daha once anayasalarin ¢okiisiinii ve korunmasini tartisirken be-
lirttigimiz gibi, boyle yapmalar1 yanhstir. Simdi de, demokrasileri
kuranlarin ilkelerini, ahlak 6lgiitlerini ve amaglarini tartisalim.

Bu ii¢ sey, ayrt ayrt ele alinmamaktadir; zaten alinamazd:, ciinkii
ozgiirliik ve esitlik her iiciiniin de birer par¢asidir.

2

Demokratik anayasamin temeli ozgiirliiktiir. Insanlar, yalnizca bu
anayasada ozgiirliikten bir pay alinabilecegini anlatmak i¢in hep
boyle soylerler; her demokrasinin amaci 6zgiirliiktiir, derler. “Si-
rayla yonetmek ve yonetilmek’” dzglirltigiin bir ogesidir. Sonra, ada-
leti liyakate dayanan esitlik diye degil de, sayisal esitlik olarak
gbren demokratik anlayis vardir; neyin hakli oldugu konusunda
bu anlayis agir basinca halk egemen olur ve ¢ogunluk neye karar
verirse kesindir, adalet de odur. Ciinkii, yurttaslar arasinda esitlik
olmalidir, derler. Sonu¢ olarak, demokrasilerde yoksullarin elinde
miilkiyet sahiplerinden daha ¢ok egemen erk bulunur; ¢iinkii onlar
daha kalabaliktir ve (bu diizende) ¢ogunlugun dedigi olur. Ozgiir-
liigiin, biitiin demokratlarin kendi anayasalarimin tammnin bir
parcasi saydiklari bir yonii, iste budur. Bir baskasi, “diledigin gibi
yasa” ilkesidir. Ciinkii bu da 6zgiir bir insanin ayinci ozelligidir
— tipki karsitinin, yani diledigi gibi vasamamanin, kélenin ayirici
ozelligi olmas1 gibi. Demokrasinin ikinci tamimlayic1 belirtisi bu-
dur ve bundan, miimkiinse hi¢ kimse tarafindan “yonetilmemek”
ya da hig¢ degilse, ancak siralasmayla yonetilmek ilkesi ¢ikar. Bu,
esitlige dayanan ozgiirliigiin bir 6gesidir.

Bu temel ilkelerden ve o6zellikle (siralasarak) yonetme ve yo-

180



KITAP VI - BOLUM 2

netilme ilkesinden demokrasinin asagidaki ogeleri tiiremektedir:
(1) Secimler: Biitiin yurttaslarin biitiin devlet gorevlerine segilme
yeterliginin olmasi; (2) Yonetme: Her bireyi herkesin ve her bireyin
herkesi yonetmesi; (3) gorevlere atamalarin kur’ayla yapilmasi —
ya biitiin gorevlere ya da hi¢ degilse, deney yahut egitim gerek-
tirmeyenlere; (4) hi¢ bir kamu gérevi icin miilkiyet sahibi olma
kosulunun aranmamas: ya da ¢ok diisiik bir diizeyde aranmas;
(5) aym bir adamin ayn1 goreve (iist tiste) iki kere getirilmemesi
ya da bunun ¢ok ender olmasi — izin verilebilecek birkac ayrik,
dzellikle savas sanatina iliskin gorevlerdir; (6) biitiin makamlar
ya da miimkiin oldugu kadar ¢ok makam igin kisa gorev siireleri;
(7) iiyelerinin hepsi biitiin yurttaslar arasindan segilen ve biitiin ya
da cogu sorunlar iistiinde ve mutlaka, anayasaya, sorusturmalara,
bireyler arasindaki sozlesmelere iliskin davalar gibi en 6nemli ve
derinligine etkili olanlar iistiinde karar vermeye hakki olan jiirili
mahkemeler; (8) her seyde egemen yetkenin Ekklesia, yani Meclis
olmasi, kamu gorevlilerinin kiiciik isler disindaki hi¢ bir seyde
egemen erklerinin bulunmamas: yahut en 6nemli sorunlarin Kurul’a
birakilmasi*. Sonra (9) mecliste, mahkemelerde, devlet gorevlerin-
de herkese (ya da en azindan devlet gorevlerinde, mahkemelerde,
kurulda ve iiyelerin hep birlikte yemek yemelerinin zorunlu oldu-
gu egemen meclis ya da makamlarda ¢alisanlara) diizenli iicret
odenmesi. Sonra yine (10) iyi dogum, servet ve kiiltiiriin azhk
egemenliginin ayirt edici ozellikleri olmasi gibi, bunlarin karsitlan,
asa@ dogum, diisiik gelir ve bayag: zevk de halkin egemenligi i¢in
tipik sayilir. (11) Gorevlerin siirekli olmasini demokrasi pek tut-
maz; erken bir devrimden sonra herhangi bir siirekli makam kal-
mis olursa, erkinden yoksun birakildigin1 ve atamalarin 6nceden
secilmis adaylar arasinda kur’ayla yapildigim goriiriiz.

Iste, demokrasilerin genel karakteristikleri, nitelikleri bunlar-
dir. Ortaklasa riza geregince demokratik olan adalet fikrinden,
demos’un son derece demokratik demokrasisi ¢ikar; zenginlerle
yoksullarin yonetimi tamamiyle aym &lgiide etkiledikleri bir esit-
lik; hig¢ bir bireyin egemen erkinin olmadigi, fakat hepsinin birden
esit ve sayisal bir ilkeye gore bu erki kullandiklar1 bir demokrasi.
Boylelikle, anayasada esitlik ve ozgiirliik yaratabileceklerine inanir-
lar.

Bundan sonra gelen béliim, Aristoteles’in ne yapacagina ¢ok emin

* Yurttaglar bol bol iicret almadiklari siirece, Kurul biitiin organlarin en demokra-
tik olanidir; herkese bol bol iicret verilmesi, bu organin da erkini ortadan kaldirir;
¢iinkii demos yaptigi hizmetlere karsihk iyi para alirsa, bundan &nceki tartismalari-
mizda agiklandifi gibi, biitiin anlagmazliklar1 kendisi ¢dzmek igin israr eder.

181



POLITIKA

olmadan bir ara yazdigi bir seye benzemektedir. Kitap 111, Boliim
10’a bir gbénderme vardir. Kitap 111 ve V'te incelenen orantilt esit-
lik burada, gercekte kefenin miilkiyetten yana agir basmasimn den-
geyi nasi degistirebilecegini gostermeven kotii bir ornekle agik-
lanir.

3

Bundan sonraki sorun sudur: Esitligi nasil saglayacaklar? Bes yiiz
kisinin mali miilkii bin kisiye dagitilmali ve binin de bes viizle
ayni erki mi olmali? Yoksa bu yolda bir esitligi reddederek, dag-
lim1 eskisi gibi birakmali da, bes viizden ve binden aym sayida
kisiler olarak, se¢imlerin ve mahkemelerin denetlenmesini bunlara
mi1 vermeli? O zaman bu anayasa, adaletin demokratik anlayisina
gore en adil (anayasa) mi olacaktir? Daha dogrusu, adaletin gogun-
luk-anlayisina gore, demem gerekirdi; c¢ilinkii, demokrasiden yana
olanlar, hakkin ¢ogunlugun iistiinde anlastigi sey oldugunu soyler-
ler, oligarsiden yana olanlar ise, servet tutarim kullanilmast uygun
bir ayrag¢ sayarak, hak daha biiyiik miilkiyet toplamim temsil eden
kesimin {istiinde anlastif1 seydir, derler. Fakat bu gorislerin her
ikisi de, iclerinde bir dlglide esitsizlik ve adaletsizlik tasimaktadir.
Adalet, azhigin Ustiinde anlastigi sevdir gorisiinii alirsak, bu bir
tiranlhiktir; ¢iinkii bir adamin biitiin 6teki zenginlerden daha ¢ok
mali miilkii varsa, oligarsik ilkeye gore, egemenlik yalnizca onun
hakkidir. Adaleti sayisal ¢ogunlugun iistiinde anlastigi sey sayar-
sak, bu kere onlar adaletsiz davranacak, daha once soyledigimiz
gibi, zenginlerin ve daha az sayida olanlarin mallarma miilklerine
el koyacaklardir. Herkesin kabul edecegi bir esitlik tanimina eri-
sebilmek igin, ayr1 ayn adalet anlayislarini incelemekle ise basla-
maliyiz. Ornegin, vatandaslarin ¢ogunluguna hakh goriinen, gecerli
ve yetkeli olmalidir. Belki dyledir, ama evrensel olarak yahut her
durumda degil. Devlet, ¢ogucas: oldugu gibi, biri zengin bir yoksul
iki par¢adan meydana geldigi zaman, her iki boliime ya da her
birinin ¢ogunluguna iyi goriinenin gegerli oldugunu kabul ederiz.
Fakat eger birlesmezlerse, aradigimiz karsilik, daha yiiksek miil-
kiyet kosuluna uyanlar esas alinmak lizere, ¢ogunlugun iistiinde
anlastigi seydir. Ornegin, diyelim ki bir grupta on, 6tekinde yirmi
kisi var ve bir oneriyi zenginlerden alt1, yoksullardan bes kisi des-
tekliyor, zenginlerden geri kalan dort kisiyle yoksullardan geri ka-
lan on bes kisi de ona karsi gikiyor; bu gibi bir durumda, her iki
yandaki zengin ve yoksullarin miilkivetleri toplanarak, en ¢cok miil-
kiyeti olan yana bakilir — onun dedigi kesin ve gecerlidir. Eger
toplamlar esit ¢ikarsa, bunun mecliste va da mahkemede oy esit-
ligiyle karsilasilmasindan daha ciddi bir zorluk sayilmasi gerekmez;

182



KITAP VI - BOLUM 4

kur'ayla ya da uygun bulunan bir baska yontemle sorun c¢oziiliir.
Esitlik ve adalet konularinda gercege ulasmak ne denli gii¢ olsa
da, insanlar erisebilecekleri bir kazanctan vazgecmeleri gerektigine
inandirmaya c¢alisirken, onlarin anlasmalarini saglamaktan daha
kolaydir. Adaleti ve esitlii arayan, her zaman, zayif olandir; gii¢li
olan bunlara aldiris etmez.

Boliim 4, demokrasilerin dortlii bir suuflamasima deginmektedir.
Dérdiincii kitapta, biri Bolim 4'te, oteki Boliim 6'da boyle iki si-
niflama yapilmisti. Burada izlenen, tam olarak onlarin ikisi de de-
gildir; fakat Kitap 1V, Boliim 4'teki (birinin alt boliimlenmesiyle)
niifusun bes smufindan soz eden bir baska parcaya benzerlik gos-
termektedir. Aristoteles, aenis dl¢iide sehirde oturanlardan deégil de,
tasrada (schir disinda) oturanlardan olusan bir demos'u pek be-
genir; ciinkii boyle olursa demos’un iiveleri Meclis toplantilarina
katilarak demokratik haklarimi kullanamayacaklardir. Tarimsal bir
demokrasi, vurttaslik icin aranan toprak miilkiyeti kosulunu cok
diisiik bir diizeyde tutar, boylelikle yoksullar bile yurttas olabilir-
ler. Biiviik topraklar buna engeldir; iste onun i¢cin de asagidaki
stnrrlamalar salik veriliyor.

4

Demokrasinin dort tiriinden en ivisi, vapitimizin onceki boliimle-
rinde soylenmis oldugu iizere, sirada ilk gelendir. Bu, ayni1 zaman-
da (demokrasi tiirlerinin) en eskisidir de. Halkin tiirlerine goére
yapilan siniflamay1 soyliivorum. Tarimsal bir niifus en iyi demos’u
meydana getirir; onun icin halkin tarimla ya da hayvancilik ve
otlaklarla gecindigi her yerde gercekten bir demokrasi kurulabilir.
Ciinkii biiyiik bir servetleri olmadig: icin ¢calismaktan basalamaz ve
nadiren Meclis’e devam ederler; ote yandan, siirekli olarak tarla-
lartyle ugrastiklarindan vasamalart i¢in zorunlu seyleri de eksik
degildir. Bu nedenle, baskalarinin mallarini miilklerini kiskanmaz-
lar. Kamu gorevi vapmak biiyiik bir kazang kapist olmadig: siirece,
yonetim ve yurttashik islerindense, toprakta ¢ahsmak, onlara daha
biiyiik bir doyum saglar; cokluk kar etmekle kamunun saygisim
kazanmaktan daha fazla ilgilenir. Calismak ve ge¢imlerini ¢ikarmak
haklar1 yadsinmadik¢a va da mallar ellerinden alinmadikga, eski
giinlerde tiranliklara ve bugiin de oligarsilere katlanmalart olgu-
sunda bunun bir belirtisi goriilebilir. Bazilan siiratle zengin olmak-
tadir, otekiler de hic degilse yoksulluk icinde degildir. Ustelik,
secimlerde oy vermeye ve isbasindan ayrilan gorevlilere hesap sor-
maya yetkili olmalari, iclerinde siyasal tutku duyanlar varsa, on-

183



POLITIKA

lar1 da hosnut eder. Ciinkii, ¢coklugun kurulda goriisiip tartisma
yetkisinin olmadig: belirli demokrasilerde (segmenler, bunlarda,
Mantineia’daki gibi*, biitiin yurttaslar arasinda sirayla secilmekte-
dir), o zaman bile yeterince hosnutturlar.

Bundan 6tiirii, en onurlu yeri verdigimiz bu tarimsal demok-
rasi icin, biitiin yurttaslarin secimlerde oy kullanmalari, sorustur-
malarda bulunmalart ve mahkemede iiyelik yapmalari, fakat en
onemli gorevlere atanacak kimselerin —gorev ne kadar biiyiikse,
aranacak miilkiyet kosulu da o kadar yiiksek olmak lizere— belli
bir tutarda malr miilkii olanlar arasindan ayrilmasi ya da miilkiyet
kosulu yerine, goreve getirilme ayract olarak yetenege bakilmasi,
goreneksel oldugu gibi yararlidir da. Bu yoldan, iilkenin yonetil-
mesi kesinlikle iyi olacaktir; halkin istegine uygun olarak ve iyi-
lerin kiskangligini iistlerine ¢ekmeden en iyi kisiler yoneteceklerdir.
Ustelik, bu yonetim bicimi, kiiltiirlii ve sivrilmis insanlara da do-
yum saglayacaktir; kendilerinden asag: olanlar tarafindan yonetil-
meyecekler ve kendi yonetimleri de adil olacaktir, ciinkii baska-
larinin da onlardan hesap sormaya hakk: bulunacaktir. Bu kar-
silikli bagimlihik ve halkin herhangi bir kesiminin yalnizca kendi-
lerini hosnut etmesine izin verilmemesi iyi bir seydir. Bir kimsenin
caninin her istedigini yapmakta Gzgiir olmasi, hepimizin ve her
birimizin icinde varolan kotiiliik 6gesini denetim altinda tutmak
bakimindan hic bir seye yaramaz. Dolayisiyle, anayasalarda ilke-
lerin bu en degerlisine uyulmasini saglamak son derecede 6nem-
lidir — genis halk kitlelerine zarar vermeyen ve yanlistan armmis
olan, iyi adamlarin yonetimi.

Oyleyse, bunun demokrasilerin en iyisi oldugu agiktir ve ni-
¢in boyle oldugu da aciktir: Ciinkii halkin niteligine dayanmakta-
dir. Bundan sonra, bir halkin ne gibi yollarla tarimci bir halk
haline getirilebilecegi konusunu incelerken, eskilerin ¢ogu kez be-
nimsedikleri yasa ve goreneklerden bazilarinin son derece faydali
oldugunu goriiyoruz — ornegin, belli bir sinir1 asacak kadar ok
yva da belirli bolgelerde ve hiikiimet merkezinin oldugu verden
(Akropolis’ten) belirli bir uzaklikta toprak edinmenin mutlak ola-
rak yasaklanmasi. Eski zamanlarda, bircok sehirlerde de baslangig-
taki toprak pargalarinin baskalarina satilmamasi icin yasalar kon-
mustu. Oksylos’un yasasi dedikleri, bir kimsenin kendi miilkiyetin-
deki topragin belirli bir tutarinin 6tesindeki kesimini karsihik gos-
tererek [ipotekle] borglanmasini yasaklayan kurallar da buna ol-
duk¢a benzeven bir sonug¢ dogurmustur. Bugiiniin kosullarinda,
toprak sorunu, Aphytaia’lilarin yasasiyle dijzgiin bir durumda tutu-

* Bu diizenleme, Mantineia’da dedikleri gibi, hakli olarak demokratik bir diizenleme
saylir.

184



KITAP VI - BOLUM 4

labilir; s6z konusu yasa, kafamizdaki amag¢ i¢in ¢ok yararhdir.
Ciinkii, Aphytaia’hlar sayilarinin biiyiik, topraklariminsa kii¢iik ol-
masina karsin, hepsi de topragi islerler (iftcidir): Insanlari yurt-
tas kiitiipiine yazmak icin biitiin biitiin miilklere degil, bunlarin
oyle kiiciik pargalarina bakilir ki, yoksullar bile aranan miilkiyet
kosulunu karsilarlar. Tarimci bir niifustan sonra, en iyisi siirii
besleyerek gecimini saglayan ¢oban bir halktir. Cobanhgin iftgi-
lige benzeyen bir¢cok noktalari vardir; hatta savasta ise yarama
bakimindan bunlar iistiindiir: Doéviismeye hazir, bedence saglam ve
acikta yatmaya alisik olurlar.

Oteki demokrasi tiirlerini olusturan, biitiin 6teki halklarin bu
ikisinden pek ¢ok asagi olduklarini séyleyebiliriz. Yasamlan asa-
gidir, yaptiklar islerde iyilik niteligi yoktur; onlar yalmzca isgiler,
iicretle tutulan adamlar, insanligin en bayag ornekleridir. Hem bu
stmf halk, hep sehrin icinde ve pazaryerinde (agora’da) oldugu
icin, Meclis’e kolayca devam edebilir. Oysa tarimci bir niifus sehir
disina yayilmistir; ciftgiler toplantilarda sehirli ayaktakimi kadar
boy gostermez ve bu gibi toplantilara gereksinme duymazlar. Bir
iilkenin toprak dagilimina goére, tarim topraklar1 sehirden c¢ok
uzakta olunca, iyi bir demokrasi ya da siyasal yonetim kurmak
kolaydir; o zaman (tarimci) niifusun evleri tasrada bulunmak zo-
rundadir ve sehirli bir ayaktakimi olsa bile, sehir disinda yasa-
vanlar toplantiya gelmedikc¢e onlarin demokratik meclislerin dene-
timini ellerine gecirmelerine izin verilmemelidir. Demokrasinin ilk
ve en lyi tiirii ve nasil olusturulmas: gerektigi iistiinde bu kadar
durmamiz yeter. Soylediklerimiz, 6tekilerin bilesimine de 1s1k tu-
tacaktir; niifuslarinin asag olduklan olciide, onlar da asagi ola-
caklardir.

Herkesin her seyi esit olciide paylastigi en asir1 demokrasi,
her devletin kaldirabilecegi bir yonetim tiirii degildir; yasalar1 ve
ahlak olciitleriyle saglamca bir arada tutulmazsa uzun siire de da-
yanmaz (Bunun ve oteki anayasalarin ¢okme bigimleri hakkinda
daha once soylediklerime, burada pek bir sey eklemem gerekmi-
yor). Bu demokrasinin bilesimi ve halkin erkinin gii¢lendirilmesi
icin, 6nderler kendilerine miimkiin oldugu kadar ¢ok adam bagla-
mak ve gerek evlilik-disinda gerekse evlilik-iginde doganlarin ve
yalniz bir taraftan, anadan va da babadan yurttas soyundan gelen-
lerin hepsini yurttas yapmak yolunu tutmuslardir. Bu uygulama,
asir1 demokrasinin ayirici bir 6zelligidir. Halk onderleri, bu yoldan
hep kendilerini tutanlar ¢ogaltirlar, ama boyle yapmak dogru de-
gildir; niifusa yeni yurttaslarin eklenmesi, halk, yukar1 ve orta-si-
niflarin sayisin1 ancak asacak duruma gelinceye degin siirdiiriil-
meli ve o noktadan ileriye gidilmemelidir. Yoksa, anayasa bozul-
maya ve iilkenin ileri gelenleri. demokrasinin varligim ¢ekemeyecek

185



POLITIKA

kadar kizmaya baslarlar®. Asagi-siniflardan (devlet yonetimine) kii-
citk bir katistirma farkedilmez, fakat biiyiirse cok goze batar.
Kleisthenes'in Atina’daki demokrasiyi gliclendirmek istedigi zaman
aldig1 tedbirler ya da Kyrene'de demokrasiyi kuranlarin yaptiklar:
gibi, bu tiir demokrasiyi gelistirmek icin faydali olarak atilabilecek
baska adimlar vardir. Kabile ve kardeslik derneklerinin sayisinin
artirtlmasini, 6zel din kiiltlerinin ve rahipliklerin birka¢ kamusal
ya da ulusal kiilte indirilmesini ve genel olarak her sevin, miimkiin
oldugu kadar ¢ok toplumsal iliski olacak ve eski birlikler ¢dkecek
bicimde ayarlanmasint sdylemek istivorum. Bundan baska, tiran-
Iigin biitlin tipik o6zelliklerinde de demokrasiyi niteleyen vanlar
vardir — koélelerin denetimsiz birakilmasi (bu bir noktaya kadar
yararli olabilir), kadin ve ¢ocuklarin denetimsiz birakilmas: ve her-
kesin diledigi gibi yasamasina izin verilmesi. Bunlar bu tiir ana-
yasanin belkemigidir; ¢ogu kimseler disiplinsiz yasamay: yeglerler,
oylesini yetkeye uymaktan daha tatli bulurlar.

Bir anayasanmn istikrarimin nasil saglanabilecegi, istikrarsizlifa yol
acan seyleri gozlemlemek ve onlardan kacinmakla olur. Yukarda
(Kitap V, Boliim 11'de) bir tiranligi korumanin en iyi yolunun, onu
miimkiin oldugu kadar tiranhga az benzeven bir duruma getirmek
ollacagina deginilmisti. Burada, Béliim 5 ve 6'de, demokrasi ve oli-
garsi hakkinda da aym sey soyleniyor: Bir rejim i¢in tipik-olmayan
sey bir giic kaynagidir, doktrine fazla bagl kalmak ise rejimi ¢o-
kertebilir. Bu iki béliim, Aristoteles'in “katistksiz” bir anayasadansa
“karma” bir anayasayi, bazen “siyasal yonetim” dedigi anayasa tii-
riinii befenisini bir haska acidan ortava koyuyor. Bkz. Kitap 11,
Béliim 6’'min sonu, Kitap IV, Boliin 9 ve Kurt von Fritz'in The
Theory of the Mixed Constitution in Antiquity [Eskicagda Karma
Anayasa Kurami) adli kitab:1 (New York, 1954, s. 81-82).

5

Yasa koyucuyu ve belirli bir tiirden bir anayasa kurmaya calisan
herkesi bekleyen is, yalnizca, hatta baslica kurmak degil, isler du-
rumda siirdiirmektir (Hangi sistem olsa, bir iki giinliigiine isletile-
bilir). Onun igin, bir anayasanin siirekli giivenligini saglayan ve
onun yikilmasina yol acan etkenler hakkinda onceki tartismalari-
miza donmemiz gerekiyor. Bunlardan bir koruma teorisi kurma-
ya calisacagiz; yikict oldugunu gordiigiimiiz 6zelliklere kars: uyanik
olmali ve en ¢ok sayida koruyucu 6geleri kapsayan yazili ve ya-
z1s1z yasalar1 benimsemeliyiz. Biitiinii miimkiin oldugu kadar ¢ok

* Kyrene'de bu, gercekten bir ayaklanmanin nedeni olmustur.

186



KITAP VI - BOLUM 5

demokratik (ya da oligarsik) kilacak tedbirleri degil, yalnizca de-
mokrasiyi (ya da oligarsiyi) miimkiin oldugu kadar uzun siire ya-
satarak tedbirleri, iyi demokratik (ya da oligarsik) tedbirler say-
mamiz gerekir.

Halk onderleri, kitlelere yaranma cabalarinda mahkemeleri cok
kullaniyorlar; yasal kararlarla varliklilarin malina miilkiine el koya-
rak halkin kesesini sisiriyorlar. Oysa, anayasanin iyiligini goéniilden
isteyenler, bu girisimlere karsi direnmelidir; cezalardan ve el koy-
malardan elde edilen paralarin halkin kesesini ya da ulusal hazi-
neyi kabartmaya gidecek yerde, kutsal amacglarla kullanilmasim
ongoren bir yasa cikarilmali. Boyle yapilirsa, gelecekte kabahat
isleyecek kimseler daha az dikkatli olacak degildir, para cezalar
aynen kesilecektir; fakat halk kitleleri —bunun kendilerine bir
yarar saglamayacagini bilirlerse— yargilananlari mahkim etmeye
daha az hevesleneceklerdir. Ayrica, halk mahkemeleri oniinde go-
rillen davalarin sayisi en aza indirilmeli ve yersiz dava acmalar
sinirlandirilmalidir. Ciinkii, mahkemeye siiriikledikleri, kendi de-
mokrat yoldaslar1 degil, varlikli ve ileri gelen adamlardir. Bu ana-
yasa, herhangi bir baska anayasanin da yapmasi gerektigi gibi,
miimkiinse biitiin smiflardan yurttaslarin destegini saglamalidir.
En azindan, siyasal erki ellerinde tutanlar, (yurttaslarca) diisman
diye goriilmemeli.

Bu koyu demokrasilerde niifus biiyiiktiir ve halk iicret alma-
dikca, Meclis toplantilarina devam edilmesini saglamak giictiir. Bu
is icin gereken para devletin olagan gelirleriyle karsilanmadik¢a
da, yukari-siniflar arasinda hosnutsuzluk c¢ikar; ciinkii o zaman bu
paranin vergileme, el koyma ve uygunsuz bir bigimde mahkeme-
leri kullanma yollariyle toplanmasi gerekecektir — oysa, bunlarin
demokrasilerin yikilmalarina neden olduklarini yukarda gérmiistiik.
Onun igin, gerekli devlet gelirleri bulunmayinca Meclis’in toplan-
tilarinin  sayis1 azaltilmali, mahkemeler de, bir¢ok kisiden mey-
dana gelmekle birlikte, yalnizca birka¢ giin toplanmali. Bu du-
rumda, miilkiyet sahiplerinin kendilerine mahkemeye devam etme-
leri i¢in hi¢ bir para verilmiyor ve yalnizca miilksiiz sinifa iicret
6deniyor olsa bile, zenginler karsilamak zorunda olduklari gider-
lerden pek korkmazlar. Boyle olmasi, davalara daha iyi bakilma-
sina da yardim eder; ¢iinkii mahkemede kisa bir zaman gecir-
meye razi olan, ama islerinin basindan ayrilarak uzun siireler har-
camak istemeyen zenginler de hazir bulunurlar. Ote yandan, yeterli
geliriniz varsa da halk 6nderlerinin bugiin yaptigini siz yapmayin
— biitiin artig1 (ihtiya¢ fazlasini) bedava dagitmaya kalkmayin®.

* Halk bunu alinca, aynini yine ister. Bu gesit toplumsal yardim, atasdzlerindeki
dibi delik kova gibidir.

187



POLITIKA

Gercekten demokrat bir siyaset adaminin 6devi, halkin ¢ok yok-
sullasmamasini saglamaktir, ¢iinkii asirnn yoksulluk demokrasinin
yozlagmasina yol acar. Onun icin, genligi (refahi) siirekli kilacak
her tiirlii caba harcanmalidir. Boéylesi, yoksullar kadar zenginlerin
de yararina olduguna gore, devlet gelirlerinden ne alinabilirse, tek
bir yerde toplanmali ve ihtiyaci olanlara, miimkiinse bir parga top-
rak satin almalarina, degilse bir is tutmalarina ya da toprakta
calismalarina yetecek kadar dagitilmalidir. Herkes icin birden ya-
pilamazsa, dagitim o zaman sirayla kabilelere ya da bir baska bo-
liinmeye gore yapilmali. Bu arada, biitiin gereksiz kamu gorevle-
rinden kurtarilan zenginler de, seyrek yapilan zorunlu toplantilara
(yoksullarin devamimi saglamak icin) yetecek kadar para verecek-
lerdir. Kartacalilar islerini boyle yiiriiterek, demos’larimin hosnut-
lugunu kazandilar. Zaman zaman onlardan bazilarim ¢evredeki bol-
gelerde yasamaya gonderir ve mal-miilk sahibi olmalarimi saglar-
lar. Yukari-simiflar akillh ve sefkatli oldugu zaman, yoksullar grup-
lara ayirir ve onlara is bulmayi, yasamlarinda bir ¢ikis yapmala-
rina olanak vermeyi kendilerine gorev edinirler. Tarentum’da yapi-
lan sey de, pekadla oykiinmeye deger; orada ortak miilkiyet yok-
tur, ama miilkiyet kendileri hi¢ bir seye sahip olmayanlarla ortak-
lasa kullanilmaktadir. Bu, kitleleri hosnut tutar. Ayrica, biitiin
kamu gorevlerini de ikiye béliiyor ve bir yarisina atamalan se¢im-
le, dbiir yarisina kur’ayla yapiyorlar; kur’ayla atanma halkin go-
revlere katilmasina izin veriyor, oyla atanma ise gorevlerin daha
etkin bir bigimde yiirtitiilmesini sagliyor. Bu yontem ayni bir go-
reve de uygulanabilir; gorev ikiye boliiniir, boylelikle baz1 gorev-
liler kur’ayla atanir, bazilar1 segimle. Bir demokrasinin orgiitle-
nisi tistlinde bu kadar durmak vyeter.

6

Oligarsinin nasil diizenlenmesi gerektigi, yukarda belirtilen ilkeler-
den hayli acik olarak anlasilmaktadir Demokrasilerin listesinin iis-
tiinde, her biri karsit oldugu demokrasinin yanina gelmek iizere,
bir de oligarsiler listesi ¢ikaririz. (Oligarsilerin) ilki ve en iyisiyle
basliyoruz; bu, aym1 zamanda en iyi karilmis olanidir ve bizim
siyasal yonetim dedigimiz tiire ¢ok yakindir. Bunda farkli yeterlik
olgiileri konulmasi zorunludur; yani 6lciiler ikili olacak, kiiciik ama
temel nitelikteki gorevler i¢in daha diisiik, biiyiik gorevler iginse
¢ok daha yiiksek bir miilkiyet kosulu aranacaktir. Gerekli miilki-
yet diizeyine erisen herkesin anayasadan bir pay almaya hakki
vardir; bu yolla demos’tan yurttaslar topluluguna, anayasadan pay
almayanlarin sayisini gegmeye yetecek kadar iiye alinir. Fakat bu
yeni tyeler hep halkin iyi simflarindan ayrilmahdir. Oligarsinin

188



KITAP VI - BOLUM 7

bir sonraki tiirii i¢in de boyledir, yalniz onda oligarsik dizginler
biraz daha sikilmistir. Son olarak, asir1 demokrasiye karsilik olan
(oligarsi bi¢imi) vardir. Bu, oligarsilerin en sikicisi ve tiranhga en
¢ok benzeyenidir: Aym1 zamanda, en kotiisiidiir ve en kétiisii oldu-
gu icin de, vasamasi isteniyorsa, en biiyiik bir uyaniklikla kollan-
mas1 gerekenidir. Fakat, nasil viicutlarimiz saglikli ya da gemiler,
sahiplerinin denize agilmalarina elverisli olacak kadar iyi dengelen-
dirilmis durumda bulunduklar1 zaman, yikilmadan birtakim bela-
lan atlatabilirlerse (oysa, hastalikli viicutlar ya da kotii tayfali ve
dengesiz tekneler, en kiiciik nedenlerle bile ciddi olarak sarsilir),
devletlerin anayasalar1 da oyledir; en kotiileri en ¢ok dikkat ister.

O halde, genel olarak sdylendikte, demokrasiler i¢in genis bir
niifus bir giivencedir; ¢iinkii sayilarin agirhigi demokratik adalet
ilkesini kayirir ve bu, bireysel liyakate agirhik verme ilkesine kar-
sittir. Oysa bir oligarsi, ancak iyi bir diizen kurmakla kendi gii-
venligini saglamay1 umabilir.

Askeri kuvvet geregi de, buradan cikmaktadir; oligarsi ne denli
dar olursa, bu gereklilik o kadar biiyiik olur. Fakat, demokrasinin
niteligi yukarda niifusun tiiriine, cografya ve ekonomi kosullarina
baglandig gibi, simdi de bu etkenlerin askeri kuvvetleri belirle-
mekte onemli olduklar: gosterilecektir.

7

Niifus baslica dort kesimden olusur — ciftciler, asag: isler yapan-
lar, alisverisle ugrasanlar ve baskalarinca tutulanlar. Silahli kuv-
vetler de, onun gibi, dort kesimdir — siivari, zirhl1 piyade va da
hoplites’ler, hafif silahli piyade, deniz kuvvetleri. Bundan otiirti, iil-
kesi at yetistirmeye elverisli olan devletlerde, kosullar oligarsinin
saglamca siirdiiriilmesini miimkiin kilar. Ciinkii bu gibi iilkelerde
yasayanlarin giivenligi siivarinin giiciine dayanmaktadir, at yetis-
tirmek ise ancak biiyiik topraklar: olanlarin yapbilecegi bir seydir.
Oligarsinin bundan bir sonraki bi¢imi, lilkesi hoplites ¢ikarmaya el-
verisli olan yerlerde goriiliir; (¢iinkii) zirh (alabilmek), yoksullardan
¢ok varlikhilarin harcidir. Fakat hafif silahli piyade olmak ve do-
nanmada askerlik yapmak demokratiktir. Onun icindir ki, uygula-
mada, bunlar niifusun biiyiik bir oranim1 meydana getirdikleri za-
man, oligarklar bir ¢arpisma olunca kétii durumda kalmaktadirlar*.
Bunu onlemek igin, silahli kuvvet komutanlarinin yardimi saglan-

* ic savaslarda kitlelerin zenginlere agir basmalar, hafif piyadenin kullanilmasiyle
miimkiin olmaktadir; hareket serbestlikleri ve donanimlarinin hafifligi, siivarilere ve
agir silahlilara karst bunlara bir iistiinliik saghyor.

189



POLITIKA

mal1 ve onlara, siivarileri, hoplites'leri ve hafif silahli birlikleri tek
bir kuvvet icinde uygun bir karisimla birlestirtmelidir. Boylelikle,
halktan gelen bir hafif silahli adamlar toplulugunu silahlr kuvvet-
lerin icine almak, orduyu kendi icinde boler. Fakat zaten iki yas
grubu —vyaslilarla gengler— arasinda bir aynilik oldugu icin, oli-
garklarin ogullar kiiciik yastan hafif piyade ¢alismalariyle egitil-
meli, sonra oteki oglanlardan ayrilarak savas alaninda hizmet igin
hazir hale getirilmelidir.

Kitlelere yonetimden bir pay vermeye gelince, bu ii¢ tiirlii
yapilabilir: (1) daha once belirtildigi gibi, belli bir tutarda mal
miilkii olanlara, (2) Thebai'de oldugu iizere, asag1 ugrasilardan uzak-
ta bir siire gecirdikten sonra, (3) Massalia’daki gibi, yurttaslar top-
lulugunun iginden olsun disindan olsun, bunu en ¢ok hak eden-
leri secerek. Anayasanin tam iiyeleri olanlarca elde tutulmalan ge-
reken en yiiksek gorevler ise, angarya olarak yiiklenmeli ve bun-
lara atananlar, biitiin giderleri kendi ceplerinden karsilamahdir.
Boyle olmasi, kendilerine yonetimden pay verilmeyenleri yatisti-
racak ve yonetme ayricalify icin biiyiikk masraflara giren egemen
sinifa daha iyi bir goézle bakmalarini saglayacaktir. Goreve yeni
atananlarin, gorkemli kurban solenleri vermeleri ve kendi kese-
lerinden bir kamu binast yaptirmava baslamalar1 da uygun olur.
Amacg, halkin bu solenlere katildifa ve sehirlerinin anitlar ve gor-
kemli yapilarla donandigim1 gordiigii zaman, bu yonetim biciminin
devam etmesini istemesidir. Ustelik bunlar, ileri gelenlerin comert-
liginin anitlar1 olarak da kalacaklardir. Oysa bugiin, oligarsiyle ilis-
kili olanlar boyle comertlikler gostermiyorlar, tersini yapiyorlar;
¢iinkii aradiklar:1 san seref degil, kazangtir. Bu gibi oligarsilere, “kii-
¢iik demokrasiler” denmesi pek yerindedir.

Iste, gesitli demokrasi ve oligarsilerin orgiitlenmesi gerektigini
diisiindiigiimiiz yollar bunlar.

Bu kitaptaki baska bircok yerler gibi, Boliim 8 de yine Kitap IV te
islenen konulara déoniiyor. Orada Boliim 15 ve 16'da yonetim ve
yargir gorevleri iistiine anlatilan seylere birtakim ekler getiriliyor,
ama bunlar orneklendirilmiyor.

8

Soylediklerimizden sonra, hiikiimet gorevlerinin geregi gibi nasil
farklilagtirilabilecegi konusuna sira gelmektedir — hangi goérevler
vardir, bunlar ka¢ tanedir ve her biri hangi alanda isleyecektir?
Buna yukarilarda dokunmustuk. Zorunlu gérevler olmadan, hic bir
devlet olamaz; iyi diizeni ve iyi davranisi saglamaya iliskin gorev-

190



KITAP VI - BOLUM 8

leri olmadan da, iyi yonetilen bir devlet olamaz. Daha once belirt-
tigimiz gibi, kii¢lik bir devlette yonetim organlarimin kiiciik, biiyiik
bir devletteyse biiyiik olmasi gerekecektir. Onun igin, hangilerinin
tek bir gorevde birlestiriimesinin sakinca yaratmayacagini ve han-
gilerinin ayr tutulmas: gerektigini ihmal etmeyip incelemeliyiz.

Zorunlu gorevlerin basta gelenleri arasinda, pazaryerlerinin de-
netlenmesi vardir; alisverisin diiriist yapilmasinmi ve iyi bir diizenin
hiikiim siirmesini saglamak 6devinin verilecegi bir yetke (agorono-
mia). olmak gerekir. Clinkii diyebiliriz ki, bir devletin temel et-
kenliklerinden biri ¢esitli gereksinmelerine gére mal almak ve mal
satmaktir; bu, her halde insanlari bir toplum bi¢imi icinde bir
araya getiren amaca, yani ekonomik bagimsizliga erismenin en kestir-
me yoludur. Bununla yakindan iliskili olarak, sehirdeki kamusal ve
ozel yapilara ait isler vardir, amag diizenli bir planlamanin saglanma-
sidir: Yollarin ve yapilarin kurulmasi, bakimlarinin yapilmasi, ge-
rekiyorsa yeni bastan insasi, arsa sinirlarinin herhangi bir anlas-
mazhiga yer birakmayacak bi¢imde saptanmasi ve sehir-yonetimi
(astynomia) denilen seye iliskin 6teki islere bakilmasi. Bunun bir-
¢ok dallann vardir. Kalabalik sehirlerde bu dallar ayr1 ayr1 yone-
tilir — surlar, liman, su isleri ve benzerleri. Bunlar hep sehirle il-
gilidir. Sehir disinda da bu gibi islere bakan bazilarinin Tarimcilar
(agronomoi), bazilarininsa Ormancilar (hyloroi) dedigi bir baska
gorevliler takimi vardir. Boylelikle, simdiye kadar saydiklarimiz iic
gorev tiirii ediyor: Agoronomia, astynomia ve agronomia. Bundan
sonra, devletin (vergi vb.) gelirlerini toplayan, onlar1 saklayan ve
yonetimin ¢esitli dallarina dagitan gorev vardir; bu isi yapanlara
Toplayicilar ya da Saymanlar gibi adlar verilir. Besinci olarak, ya-
sal belgelerin, 6zel kisiler arasinda yapilan sozlesmelerin ve mah-
keme kararlarinin kayitlarimi tutan gorev gelmektedir; yarg: organ-
larinda yapilan biitiin suglamalarin ve devam eden durusmalarin
kiitiigii de burasi olmak gerekir. Bazen bu gorev de bdliimlere ay-
rilir, bazen tek bir makam hepsini kapsar. Bu islere bakanlara
Kutsal Siciller Gorevlisi (hieromnemon), Yazman (epistates), Ka-
yitgt (mnemon) ve daha bunun gibi baska adlar verilir.

Daha sonra, yine yasayla ilgili olarak, yiiriitme [icra] gorevli-
leri vardir. Bunlarin isi hem zorunlu hem de zordur. Mahkeme
kararlarimi yerine getirirler, devlete 6denmesi gerektigi resmen ilan
edilen paralar1 toplarlar ve mahpuslar1 gozetim altinda tutarlar. Bu
¢ok sevimsiz bir istir; herkes buna pek igerler. Onun icin, gérev-
lilere iyi para verilmedikge, ya hi¢c kimse bunu iistlenmek istemez
ya da ancak yasalara aldiris etmeden diledikleri gibi hareket et-
mekte Ozgiir birakilirlarsa, iistlerine alirlar. Yine de, bu gérev son
derece zorunludur: Hak ve adalet konularinda yargilar vermek,
eger bu kararlarin bir etkisi olmayacaksa hi¢ bir ise yaramaz. In-

191



POLITIKA

sanlar i¢in yargt kararlarinin olmadig bir toplumda yasamak nasil
olanaksizsa, bunlarin yerine getirilmedigi bir toplumda yasamak
da Oylece olanaksizdir. Onun igin bu isi tek bir yetkeye birak-
mamak, cesitli mahkemelerden ¢esitli kimselere vermek daha iyi
olur; 6denecek para cezalarim1 kamuya ilan etme isinin de bircok
kisiler arasinda dagitilmasina ¢alisilmahdir. Para cezalarimin top-
lanmasi da 6yle yapilmali: Gorevliler bu isi ancak bazi durumlarda
yapmalilar, oncellerinin zamaninda hiikmedilen para cezalarim ye-
ni gorevliler toplamali; kendileri gorevdeyken ise, bu cezalar1 on-
lara hitkkmedenden baska bir makam toplamali — pazaryeri gérev-
lilerinin kestigi para cezalarim sehrin yapilarina bakanlar, onlarin
kestigini de daha baskalari. Ciinkii paray: toplayanlara karsi ne
kadar az nefret duyulursa, cezalarin tam olarak édenme olasilig1
o kadar coktur. Aym1 kimselerin hem cezaya hitkmetmesi hem de
onu toplamasi iki kat nefret uyandirir; her seyi aymi kimseler ya-
parsa, herkesin diismani olurlar.

Mahpuslarin gozetimi (gardiyanhk) ile verilen cezalarin yerine
getirilmesi (infaz1 - cellatlik), Atina’da On Birler denilen adamlarin
gorevinde oldugu gibi, cogucast birlestirilmistir. Oysa burada da,
iki isi birbirinden ayirmak ve bunu yaptirmanin en iyi yolunu ara-
mak dogru olur. Ciinkii mahpuslarin gézetimi de, s6ziinii ettigimiz
is kadar onemlidir. Fakat ivi insanlar bundan o&zellikle kaginmaya
calisirlar; oysa, bu gorevi kotiilerin ellerine vermek tehlikelidir —
onlar, baskalarin1 gozetim altinda tutmaya yetenekli olmak sovle
dursun, kendileri gézetim altinda tutulmay: gerekserler. Bu neden-
le, mahpuslara bakilmas: gorevi, tek ve siirekli bir yetkeye birakil-
mamali, zorunlu askerlik sisteminin oldugu yerlerde, belirli bir yil
boyunca askerlik ve kisla hizmeti yapan geng¢ erkekler bu iste kul-
lamilmalidir. Yine bu is, ayr1 ayr1 gorevli takimlarina (sirayla) da
yaptirilabilir.

Yukarda sayilanlar, birinci (6nemde) ve en gerekli gorevler-
dir; devletin savunulmasmna iliskin olan ve savas zamanmnin ge-
rekleri goz oOniinde tutularak orgiitlenmis bulunan gorevler ise,
bunlara esit zorunlulukta olduklar1 gibi, daha yiiksek bir torensel
sayginlik tasirlar, daha biiyiik tecriibe ve giivenilirlik isterler. Sa-
vasta olsun barista olsun, surlarin ve kale kapilarinin bakim ve
korunmasiyle, yurttaslarin yoklamalarn ve askeri orgiitlenmeleriyle
gorevlendirilmis adamlar olmas: gerekir. Baz1 devletlerde bu sorun-
lara ayr1 ayr1 bircok makamlar bakar, baska devletlerde (bu gibi
makamlarin sayist) ¢ok daha azdir, en kiiciik devletlerde ise bir
tek makam hepsini kapsar. Bu gibi gorevlerde bulunanlara, bas-
komutan (strategos) ve savas-onderi (polemarkhos) gibi adlar ve-
rilir. Stivarinin, hafif silahli birliklerin, okcularin, denizcilerin ol-
dugu iilkelerde, bazen bunlarin ayr1 ayr1 baslart vardir — deniz

192



KITAP VI - BOLUM 8

komutam (nauarkhos), sitvari komutam (hipparkhos), piyade komu-
tam (taksiarkhos) ve daha kiicitk birliklere varincaya kadar, her
birinin daha kiiciik riitbeli subaylar — gemi komutam (zrierarkhos),
alay komutam (lokhagos), tabur komutam (phylarkhos) gibi. Fakat
bunlarin hepsi, savunma o6devini yapan tek bir simf olustururlar.

Simdi bu konuyu birakiyor ve su gozlemi yapiyoruz: Devlet
gorevlerinden hepsi degilse, bazilar1 biiyiik tutarlara varan kamu
miilkiyeti altindaki seyleri kullandiklan igin, bir baska makam da-
ha olmasi zorunludur — Hazine. Bu makam gider hesaplarini ele
alacak ve gozden gegirecektir, mali islerden baska hi¢ bir seye
bakmayacaktir. Bu gorevleri yapanlara, denet¢i ve muhasebeci gibi
cesitli adlar verilir. Andigimiz biitlin bu gorevlerin yan sira, bir
de yiiksek hiikiimet yetkisi vardir. Ilk ve son s6z bunundur; yahut
demos'un egemen oldugu yerlerde, halk meclisini (ekklesia) top-
lantiya ¢agiran ve baskanlik eden budur. Meclisi toplayan yetke,
zorunlu olarak egemen yetkedir. Sorunlar1 6nceden goriisiip tar-
tistig1 icin bu makama bazen On-kurul (probouloi) derler, ama de-
mokrasilerde genellikle yalmz Kurul (boule) denir.

Boylece, siyasal gorevler asag yukari siralanmis oluyor, fakat
daha din isleri de var. Din gorevlileri, rahiplerle kutsal miilklerin
bekcileridir; bunlarin 6devi, tapinaklarin bakimi ve hasara ugra-
mis olanlarin onarimidir ve tanrilara tapmaya iliskin daha baska
ne isler varsa, onlar1 gormek. Bazen, biitiin bunlara tek bir gorevli
bakabilir, 6rnegin kiiciik sehirlerde. Ama bazen de, rahiplikten ayn
tutulmus bircok gorevliler bulundugunu goriiriiz — kurban kesi-
ciler, tapinak bekgileri, kutsal gelir hazinelerinin koruyucular:. Bu-
na iliskin olarak, yasayla rahiplere birakilmayan bir de kamusal
kurban torenlerinde baskanlik etme gorevi vardir; bunlar biitiin
ulusun sunaginda yapildig1 icin biiyiik bir savinma tasiyan devlet
kiiltliniin torenleridir. Bu islere bakan gorevlilere (onder, kral, bas-
kan anlamina) arkhon, basileus, prvtanis denir.

Oyleyse, iste bunlar bir yonetimin siirdiirmesi en gerekli olan
hizmetlerdir. Ozetle, yeniden soyle sayabiliriz: Din, savunma, gelir
ve gider, ticaret, sehir ve limanlan, tasra (sehir-dis1), yargilama,
sozlesmelerin yazilmasi (tescili), hapishaneler ve hiikiimlerin yerine
getirilmesi (infaz1), hesaplarin gézden gecirilmesi, gorevlerde bulu-
nanlarin denetimi, son olarak da ulusal islerin tartisilmasi ve ka-
rara baglanmasi. Baz1 gorevler, yalmz, kiiltiir ve inceligin ortala-
may1 gectigi ve diizenli davranmaya biiyiik 6zen gosterildigi se-
hirlere 6zgiidiir. Ornegin, kadinlarin denetimi, cocuklarin denetimi,
yasalara uymanin saglanmasi, gymnasion'larin yonetimi; bunlara,
atletik ve dramatik (sevirlik) yarismalar ve daha baska kamusal
gosterileri de ekleyebiliriz. Bu gorevlerden bzilari, besbelli, hic de
demokratik degildir, 6rnegin kadinlarin ve cocuklarin denetimiyle

13 193



POLITIKA

ilgili olanlar: Ciinkii yoksullar, koleleri olmadig: i¢in kadinlarim
ve ¢ocuklarim1 usak diye kullanmak zorundadir. Bazilarinin egemen
erki dagitmakta temel olarak kullandiklan iic makamdan, yani ya-
salara uyulmasint saglama gorevlileri, 6n-kurul ve kurul'dan, yasa
gorevlileri aristokratik, on-kurul iiyeleri oligarsik, kurul da demok-
ratiktir. Asag yukar biitiin gorevleri ana cizgileriyle belirtmis ol-
duk. '

194



KITAP VII
——— e

Yedinci ve sekizinci kitaplar birbirlerine stki sikiya baghdirlar ve
kendilerinden énce gelen alti kitaptan biraz ayri dururlar. Bu son
iki kitap, Yunanl diisiiniirlerin pek sevdikleri bir konu iistiinde
tamamlanmawmus bir deneme meydana getirmektedir: “Siyasal yo-
netimin ideal bicimi nedir?” Konuya en iyi yasamin tartisimastyle
baslanir, ¢iinkii yurttaslart icin en iyi yasam tiiriinii saglamak, en
iyi anayasamn amact olmalidir. Bu ¢ok islenmis, fakat tiiketileme-
yecek bir konudur; Ahlak da Politika da bununla doludur, ayrica
Aristoteles’in herkes i¢in yazdipr denemeler ve (Lykeion'un disin-
da verdigi) halk konferanslart da — ozellikle, burada (ve Kitap
111, Béliim 6'da) degindigi “genel konusmalart” bunlardan biriyse.
Aristoteles bu kitaplarinda ideal ya da yetkin bir devletin kosul-
larin tammlamaya ¢alismakla birlikte, yine de bunun imkdn sir-
larvun icinde olmaswu istiyor (Béliim 4, bagslangic). Yontem ve yak-
lasimt Platon’un Devlet'indekinden ¢ok uzaktir ve Yasalar'dakine
¢cok daha benzemektedir. 11k iic boliim bir giris meydana getiriyor.

Boéliim 1'de, bir bireyin ya da bir sehrin mutlulugunu anlatmak
icin kullanilan sézlerin, bir baska dile aktarilmast olanaksizdir;
ciinkii buradaki akil yiiriitme, bulanikliklar bir yana, genis olgiide
sozel benzerliklere dayaniyor. “Aristoteles ... mutlulugun icindeki
bashica 6genin erdem oldugunu géstermeye ¢alistift zaman, Yunan
dilinin olagan kullanimu sayesinde isini yart yartya tamamlamis ol-
maktadir” (W. L. Newman, The Politics of Aristotle, 1892, cilt 111,

s. 310).
1

En lyi Devlet'i gercekten yeterli bir bicimde tartismak istiyorsak,
once en ¢ok istenilir yasamin ne olduguna karar vermemiz gere-
kir; c¢linkii eger bunu bilmezsek, aradifimiz en iyi anayasay1 da
bir tiirlii bulamayiz. Kendi kaynaklarina dayanarak, iyi diizenlen-
mis bir toplumda yasayanlarin, baslarina kotii rastlantilar gelme-
dikge, yasamlarini en iyi gegiren kimseler olduklar1 kabul edile-
bilir. Onun icin, her seyden once, biitiin insanlar ya da hemen
hemen herkes icin en ¢ok istenilen yasamin ne oldugu konusunda
bir anlasmaya varmali, sonra da hem Kkitle halinde hem de birey
olarak insanlar i¢in ayni tiir yasamin mi yoksa bir baskasinin mi
en iyi olduguna karar vermeliyiz.

En iyi yasain konusunda, —dis (genel) yazilarim gibi— baska
yerlerde bir¢ok seyler yazmistim; simdi onlardan yararlanacagim.

195



POLITIKA

Mutlu bir yasam i¢in hepsi de bir arada bulunmasi gereken ii¢
oge oldugu gercegine hi¢ kimse karsi ¢ikmaz: Bedensel varligimiz,
zihin ve ahlak niteliklerimiz ve bunlarin disinda kalan her sey. Biis-
biitiin cesaretten va da benlik denetiminden yahut diiriistliikten veya
zekadan yoksun olan, sinek viziltisindan korkan, yeme igme tut-
kusunu doyurmak igin hi¢ bir seyden geri durmayan, adi bir kar
icin en yakin dostlarimi mahveden, akh ya bir ¢cocugunki kadar az
ya da bir qilgminki gibi sapik olan bir adami hi¢ kimse mutlu
saymaz. Fakat bu li¢ sey iistiinde genel bir anlasma olmakla bir-
likte, bunlarin goreli onemleri, her birinin ne &lgiide bulunmas:
gerektigi ve otesine gegince asir1 olacaklari bir nokta bulunup bu-
lunmadigr hakkinda goriis ayriliklar1 c¢oktur. Insanlar belirli bir
olciide iyilik, yetenek ve kisilik sahibi olmanin yetecegini, fakat
servet, erk, miilk, iin ve benzerlerinin ardinda kosulmasina konul-
mus bir simir bulunmadigini sanirlar.

Bu gibi kimselere verecegimiz cevap ikili olacaktir. Birincisi,
yalnizca olgular1 gozlemleyerek bu konularda saglam bir sonuca
varmak kolaydir; insanlarin erdemleri kazanmalar1 ve siirdiirme-
leri dissal seyler (mal miilk) sayesinde olmaz, tersine olur (vani,
onlar1 erdem saglar); mutlu yasamak ise, mutluluk, ister haz duy-
maktan ibaret sayilsin, ister kisilik niteliklerinden, ister her iki-
sinden birden, gercekte kisilik ve zekaca geliskin, maddi seylere
(mala miilke) sahip olmak bakimindan ise ancak Olgiilii bir du-
rumda bulunan kimseler i¢in daha kolaydir, yani kendilerine ge-
rekenden fazla mallar1 olan, ama oteki nitelikleri eksik bulunan
kimseler icin oldugundan daha kolaydir. Tkincisi, bu soruna deney
agisindan oldugu gibi, kuram acisindan da bakilabilir ve ayni genel
goriiniis elde edilir. Dissal seylerin, her biri bir amaca yarayan
arag¢ gerecler gibi, bir smniri vardir; bir kimse onlarin gereginden
¢oguna sahip olabilir, bu durumun onlara sahip olanlar igin bir
yarar: yoktur, hatta zarar1 bile dokunabilir. Zihne ait seylerde ise,
hi¢ de dyle degildir; zihnin iyi niteliklerinden her biri gereklidir
ve onlardan ne kadar cok olursa, o kadar c¢ok vyararlidir (Ben,
bunlar hakkinda, daha genel olarak kullanilan “hayranhik uyan-
dirict” sifatimin yani sira, “yararli” da diyorum). Bundan o&tiirii,
genel olarak bir seyin herhangi bir baska durumuyle iliskisi icinde
herhangi bir seyin en iyi durumunun, o seylerin kendi aralarindaki
iliskilerle olgiildiigiinii soyleyecegiz. Dolayisiyle, zihin (gerek mut-
lak olarak, gerekse bize oranla) hem mala miilke hem de bedene
iistiin oldugu igin, zihnin en iyi durumu da, zorunlu olarak, ote-
kilerin her biri karsisinda onlarla orantili bir iistiinliik gostere-
cektir. Ayrica, bu nitelikler zihinlerimiz icin istenmek gerekir ve
biitiin dogru-akilli insanlar bunlar1 istemelidir; bu yeglemeyi ter-
sine gevirmek (yani, zihni, maddi seyler icin istemek) yanhs olurdu.

196



KIiTAP VII - BOLUM 2

Oyleyse, isin basindan su kabul edilsin: Her insan, manevi ve
zihni iyilikten pay aldigi ve bunlara dayanan hareketleri yaptiga
olciidde mutlu olur. Tanri'min kendisi bunun dogrulugunun bir ka-
nitidir. Tanr, dissal seylerden otiirti degil, kendi icinden ve kendi
dogas1 geregince oldugundan otiirii, kutsal ve mutludur. Ve aym
nedenle iyi bahtlihk mutluluktan baska bir sey olmak gerekir;
ciinkii zihnin disindaki seylerin edinilmesi, va olaylarin akisinin
ya da bahtin bir sonucudur, fakat hi¢ kimse bahtin ya da iyi rast-
lantilarin sonucu olarak diiriist yahut ahlakli olmaz. Ayni sey,
devlet icin de esit dlctide gegerlidir: En iyi olan ve en iyi hareket
eden sehir, mutlu sehirdir; iyi eylemlerde bulunmayanlarin mutlu
olmalan olanaksizdir. Oysa, erdem ve zekd olmadan bir kimsenin
ya da bir sehrin ivi eyleminden stz bile edilemez. Bir ulusun ce-
sareti ya da adaleti yahut bilgeligi, bunlardan pay almis oldugu
i¢in kendisine adil, bilge, zeki denilen bir bireyle tam aynm durum-
dadir ve onunla aym bi¢imde kendisini gosterir.

Bu sozler, konuya girmek i¢in her halde yeter; hi¢c bir sey
sOylemeden baslayamazdik, bu konuyla ilgili her seyi sdylemeye
kalkmamiz da olanaksizdir, ¢tinkii o isi bir baska yerde yapmamiz
gerekiyor. Simdilik, diislincelerimizi dayandiracagimiz temel su ol-
sun: Gerek bireyler gerekse sehirler i¢in en iyi yasam, erdemin
gerektirdigi eylemleri yapmava yetecek kadar maddi varlikla des-
teklenmis erdemi olan vasamdir. Bize kars: ¢ikacaklara gelince, bu
soylediklerimize inanmavan kimseler varsa, simdiki arastirmamiz-
da onlan atlamamz ve itirazlarim 1ler1de bir ara ele almamiz ge-
rekiyor.

Baslangi¢ta ortaya atilan, en cok istenilmeye deger vasam tiirii han-
gisidir? sorusu heniiz ayrintilariyle cevaplandirilmamistir; simdi
deginilen giris sozleri de daha birmemistir ve Béliim 3'iin sonuna
degin siirecektir. Fakat ikinci soru, yani sehirler ve bireyler i¢in
aynt yasamin mu istenilmeye defer oldugu, “evet” diye cevaplan-
dirilnustir. Mutlulugun erdemden ve dolavisiyle de iyi yasamdan
ayrilamayacagr gosterilniistir. Mutluluk, Ahlak’in Birinci Kitabinin
ana konusudur ve orada, “zihnin yetkin erdeme gore etkenligi”
olarak tammlanmistir (I, 13). Mutlu yasam, ugrasmalarla dolu, et-
kin bir yasam mudir, yoksa derin derin (istigrak icinde) diisiinmekle
gecen bir yasam mi? Bireyler icin degilse bile, devlet icin sinirsiz
bir erke sahip olunacak bir yasanu ovenler vardir.

2

Simdi, insan bireyivle sehir i¢cin mutluluk birdir mi diyecegiz, de-

197



POLITIKA

gildir mi, geriye bunu sormak kahyor. Bu sorunun cevabi yine
besbellidir: Bir oldugunu herkes kabul eder. Ciinkii, birey olarak
iyi yasamin servete dayandifim savunanlar, aym sekilde, biitiin
sehir zengin olursa, onu da mutlu sayarlar; bir tiramn yasamini
en yiiksek yasam diye gorenler, egemenligi altina aldig iilkelerin
en genis oldugu sehri en mutlu sehir diye diisiineceklerdir. Tek
bireyi erdemine gore begenen yahut begenmeyen bir kimse, daha
erdemli sehrin de daha mutlu sehir olduguna hiikmedecektir. Fa-
_ kat yine de, iistiinde durulmasi gereken su iki sorun vardir: (1) seh-
rin isleyisine tam olarak katilan bir yurttasin yasamini m se¢meli,
yoksa siyasal merkezle baglarini koparmis bir yerlesik yabancinin
(metoikos'un) yasamini mi? Ve (2) devlet islerine tam katilmay:
herkes icin istenilmeye deger saysak da, yalmzca ¢ogunluk igin
istenilmeye deger saysak da, hangi anayasanin en ¢ok istenilmeye
deger ve devlet islerinin hangi i¢ diizenlemesinin en iyi oldugunu
soyleyecegiz? Asil 6nemli soru budur: ilk soru bireysel bir se¢im
konusuydu, buysa siyasal kurama ve siyasal ilkelere iliskindir —
onun icin, simdi bunu arastiracagiz. Oteki, yalmizca rastlantisal
bir soruydu, buysa incelememizin 6ziidiir.

Apaciktir ki, kim olursa olsun, herkesin mutlu olarak vasa-
yabilecegi ve hareket edebilecegi bicimde diizenlenmis bulunan bir
anayasa, en iyi anayasadir; fakat etkin bir yurttasin yasaminin
biitiin baglanmalardan 6zgiir bir yasama (bazilarinin filozofluga
yakisan tek yasayis bicimi saydifi, derin diistincelere dalmis ola-
rak yasamaya) yeglenip yeglenmeyecegi, erdemli yasami istenilmeye
en deger yasam sayanlar arasinda bile tartisma konusudur. Gerek
eski zamanlarda, gerekse cagdas zamanlarda, erdeme ulasmak i¢in
¢irpinan insanlar, genellikle, bu iki yasam tiiriinii, yani siyasal
yasamla felsefi yasami (kendileri i¢in) yegine olanakli yasamlar
saymislardir. Ikisinden hangisinin dogru oldugu, ¢ok sey farketti-
rir; ¢linkii biz eger dogru kafali insanlarsak, bu iki amac¢tan han-
gisi daha iyiyse, kendimizi ona yoneltmemiz gerekir; ve bu gerek-
lilik, bizim i¢in bireyler olarak da bir yurttaslar toplulugu olarak
da esit dl¢iide gecerlidir. Bazilan, 6teki devletlere despotca egemen
olmanin en biiyiik adaletsizlise vardigina, fakat bunu devlet-adam-
Iigina yarasir bicimde yapmanin hi¢ bir adaletsizlik yaratmad:gina,
ancak egemen yoneticinin rahat ve huzurunu kacirdifina inamirlar.
Bazilariysa, bunu bir sakinca saymazlar; ¢iinkii onlara gore, etkin
bir devlet-adamhginin ugrasilarla dolu gecen yasami, insan igin
yakisik alacak tek yasamdir ve erdemlerin herhangi birinden kay-
nak alan erdemli etkenlikler bireysel 6zel yurttaslar gibi sehrin
islerine katilanlara da aciktir. Bir goriis budur, fakat tek mutlu
yasammn mutlak ve despotik bir egemenlik oldugunu soyleyecek
kadar ileri giden birtakim insanlar da vardir. Gergekten de bazi

198



KITAP VII - BOLUM 2

sehirlerde yasalarin ve anayasanin agtk¢a amacladigi, o sehrin kom-
su devletleri egemenligi altina almasidir.

Ulusal bir yasam yolu olarak saldirganlifin varligs bir gercektir,
ama salik verilecek bir sey degildir. Dis iligkilerin ille de diismanca

olmas: gerekmez.

Bundan o&tiirii, ¢ogu devletlerde yasalar genel olarak, saptan-
mis bir ilkeye dayanmamakla birlikte, yasalarin tek bir eregi ol-
dugunun soylenilebilecegi dl¢iide hepsi de egemenligi amaclarlar.
Ornegin, Sparta’da ve Girit'te egitim sistemi ve yasalarin ¢ogu sa-
vas icin biiyiik bir askeri kuvvet gelistirme amacina yonelmistir;
Yunan halklar1 disinda da, Iskitler, Persler, Trakyalilar ve Keltler
gibi, kendilerini zenginlestirebilecek kadar gii¢lii olan uluslar da
askeri kuvvete her zaman ¢ok onem vermislerdir. Baz1 yerlerde,
askeri cesareti tesvik etmek icin yapilmis yasalar vardir; Ornegin,
Kartaca’'da erkekler katildiklar: seferin sayisini gosteren kolbaglar:
(pazubentler) takarlar. Eskiden Makedonya’'da da bir adamin ilk
diisman: oldiiriinceye kadar boynunda bir yular tasimasim gerek-
tiren bir kural vardi; belirli bir Iskit soleninde de, elden ele do-
lastirilan tastan valmizca diisman 6ldiirmiis olanlarin igmesine izin
verilivordu. Cok savaskan bir irk olan Iberyalilarda da, savasci-
larinin mezarlarina oldiirdiikleri diisman sayis1 kadar demir ¢ubuk
sokarlar. Baska halklar arasinda, daha boéyle bircok vyasalar ve
gorenekler vardir. .

Ama hi¢ kuskusuz, bunu iyice disiinecek dikkatle inceleyecek
olursak, bir devlet adaminin gérevinin, rizalar1 olsun olmasin, bas-
kalarini nasil yonetebilecegini, onlara nasil egemen olabilecegini
diisiinmeye indirgenmesinin ne kadar akilsizca bir sey oldugunu
gorecegiz. Kend) icinde bile yasal olmayan bir sey, nasil olur da
devlet-adamhginin ya da yasa koyuculugunun bir pargast sayilabi-
lir? Her ne pahasina olursa olsun, yalniz adaletle degil, hakk: hige
sayarak da egemenlik yapmak, diipediiz yasalliga aykiridir ve salt
erki olmak, hakk: da olmak demek degildir. Oteki mesleklerin [bi-
lim ve sanatlarin] hic¢ biri, erk iistiinde boyle 1srar etmez; hastalari
ya da yolcular dedigine inandirmak ya da zorlamak, hekimin ya
da kaptanin isi degildir. Ne var ki, ¢ogu insanlar (despot¢a) ege-
menlikle devlet yonetimini ayni sey sayiyor gibidirler; bunlar birey
olarak kendileri i¢in adil ya da yararhh bulmadiklart bir seyi bas-
kalarina yapmaktan hi¢ ¢ekinmezler. Kendileri i¢in ve kendi arala-
rinda Adil bir yonetim isterler, fakat baskalarina karsi davranis-
larda neyin adil olduguna neyin olmadigina aldiris etmezler. Elbette,
biz doganin bazi canlilar1 onlara despotca davranilsin, bazilarin ise
despotga daviamilmasin diye yarattigina emin olabiliriz; eger Oy-

199



POLITIKA

leyse, biitiin yaratiklar iistiinde degil, yalmz kendilerine despotca
davranmilmas1 icin yaratilmis bulunanlar {istiinde despotga bir
egemenlik yiiriitmeye ¢alismamz gerekir. Nasil ki, yemek icin in-
sanlar1 avlayip kesmeyiz de, yalmzca avlanmaya elverisli, eti vene-
bilen vahsi hayvanlar1 (avlayip keseriz). Elbetie, tek bir sehir de,
—tabii, i¢ yonetiminin ivi yiiriitiilmesi kosuluyle— kendi basina
pekala mutlu olabilir. Bir sehir i¢in kendi iyi yasalarini uygulaya-
rak, yalitilmis bir durumda varolmak miimkiindiir; o zaman ana-
yasasinin isletilmesi, savas ya da diismanlar1 yenme amacina yo-
netilmis olmayacaktir, ¢iinkii bunlarin varolmadigi bastan kabul
edilmistir. Cikaracaginuz sonu¢ apaciktir: Savas i¢in alinan her
tedbiri; en iistiin bir amac olarak degil de, yalniz savunma gerek-
lerini karsilayan bir sey olarak ovgiive deger sayiyoruz. Ivi bir
yasa koyucunun odevi, sehri, klin1 ve baska biitiin insan birlik-
lerini incelemek ve onlarin ivi yasamdan ve erisebilecekleri mut-
luluktan pay almalarini nasil saglayacagina karar vermektir. Ta-
biatiyle, farkli yerlerde farkli kurallar olacaktir; komsu halklar
varsa, suna ya da buna kars: hangi tutumun benimsenmesi ve her
biriyle iliskilerde nasil bir vontem izlemenin uygun olacaginin sap-
tanmasi, yasama islevinin bir parcasini meydana getirecektir. Fa-
kat bu, “En iyi anayasa hangi amaci goz oniinde tutarak diizen-
lenmeli?”’ sorusunun, arastirmamizin daha sonraki bir asamasinda
ele alinmas1 dogru olaczak.

Aristoteles, Boliim 14'iin ikinci yarnisinda bu konuya donmek iizere,
simdi giris boliimlerinin genel temasm yeniden ele aliyor: lyi ya-
sam. “Onceki bir parca”va vapilan gonderme, Kitap I, Boliim 7’
yedir.

3

Simdi, erdemle gecirilen yasamin en ¢ok istenilmeye deger yasam
oldugu noktasinda birlesmelerine karsin, bunun nasil uygulanacag:
konusunda birbirlerinden ayrilan kimselerin gériislerini inceleme-
miz gerekiyor. Bazilari, 6zgiir bir adamin yasamimnin devlet adam-
Iig1 gorevleriyle bagdasmayacagini ve bu yasamun, biitiin yasamlar
arasinda en ¢ok istenilmeye deger yasam oldugunu diisiinerek ka-
musal sorumluluk tasiyan her yasami biitiin biitiin reddederler. Da-
ha baskalar ise, hi ¢bir sey yapmayan bir kimse iyi durumda ola-
mayacagl ve mutlulukla iyi durumda olmak aym sey oldugu igin,
etkin bir kamu yasaminin en iyi yasam oldugunu soylerler. Biz
bunlarin her ikisine de karsihk olarak, “Hem haklisimz hem de
haksiz” diyebiliriz. Hi¢ kuskusuz, 6zgiir bir adamin yasami, despot

200



KITAP VII - BOLUM 3

bir yoneticinin yasamindan daha ividir; bir koleye kole olarak
davranmakta, sunun ya da bunun yapilmasi i¢in buyvruklar vermek-
te erdemli ya da soylu bir sey yoktur. Fakat her buyruk verme
despotluk degildir; boyle oldugunu diisiinenler yanmihirlar. Ozgiir in-
sanlar iistiinde egemen olmakla koleler iistiinde egemen olmak ara-
sindaki fark, —oOnceki bir parcada veterince belirttigimiz— ozgiir-
liikle kolelik arasindaki dogal fark kadar biiyiiktiir. Fakat eylem-
sizligi eylemden daha degerli saymavi kabul edemeyiz. Ciinkii mut-
luluk, bir seyler yapmaktir, iyi ve bilge adamlarin eylemleri, cok
yetkin sonuglar ortaya kovmay: amaglar.

lyilik yapmak (ivi davranmak) icin smirsiz erkin, yalmzca iyilik,
vapmak (iyi davranmak) icin kullamilmas: ¢ok enderdir. Bu, an-
cak ahlak iistiinliigiiyle birlikte olmalidir.

Fakat bu kavramlari boyle tanimlarsak, belki biri “o halde,
mutlak egemenlik en iyisidir” diye bize karsi ¢ikar, ¢linkii mutlak
egemen en soylu eylemleri yapabilecek bir konumda bulunmakta-
dir; bundan 6tiirty, egemen bir konumda olan bir kimse, onu bir
baskasiyle paylasmamali, arkadashk, hatta ana-babalik yahut bir
baska sey adina ileri siiriilebilecek istemlere kulak asmadan ege-
menligi yalmz kendi elinde tutmalidir; ¢iinkii en ¢ok istenilmesi
gereken en iyi olandir ve hi¢ bir sey iyi durumda olmaktan daha
iyi olamaz. Belki bu goriiste dogru bir van vardir — ama, ancak
haydutluk edecek ve siddete basvuracak kimselerin bu en ¢ok is-
tenilmeye deger duruma. erisebileceklerini kabul edersek. Fakat
boyle bir varsayim yanhstir, ¢iinkii bu son derece olanaksizdir.
Yoldaslar1 karsisinda, kocanin karisi ya da babanin cocuklarn ya-
hut efendinin kolesi karsisindaki iistiinliigiinden daha ¢ok iistiin-
liigli olmayan bir kimsenin evlemleri nasil her zaman iyi olabilir?
Boylece, iyilik yolundan ayrilan bir kimse, hi¢ bir zaman eski
yanhslarim denklestirecek kadar iyi davramislarda bulunamavacak-
tir. Esitler icin, haklh ve adil olan, diirtistliik ve esitlik geregince
paylasmak ve siralasmaktir. Birbirlerine esit olanlara esitsizlik, yani
istiinliik vermek, denk kisilere denk-olmayan verler vermek — bun-
lar dogaya aykiridir ve dogava aykin bir sey, hi¢ bir zaman hakh
olamaz. Ancak bir kimse, erdemce ve en iyi hareketleri yapma ye-
tenegi bakimindan iistiin olunca, ona hizmet etmek ve onun ardin-
dan gitmek hakli olur. Fakat iyiligin kendi iginde yeterli olma-
digim hatirlamak gerekir; avrica, onu eyleme cevirme giicii de
olmahdir.

Eger biitiin bunlar dogruvsa ve mutluluk, iyi durumda (iyi
davramislarda) bulunmakla 6zdes sayilabilirse, o zaman etkin ya-
sam, hem biitiin bir topluluk olarak herhangi bir devlet i¢in, hem

201



POLITIKA

de bireyler i¢in en iyi yasamdir. Fakat bazilarimin sandig: gibi,
etkin yasamin her zaman bizim baska kisilerle aramizdaki bagin-
tilara iliskin ya da diisiincenin, ille de eylemin verebilecegi sonug-
lar iistiinde durdugu zaman etkin olmasi gerekmez. Tam tersine,
kendilerinden baska bir amaclari olmayan ve yalnizca diisiinmek
ve kurguda bulunmak i¢in yapilan diisiince ve kurgu — bunlar
daha etkindir, ciinkii kendileri amaclariyle birdir, amaglan da iyi
yapmis olmaktir ve onun igin, bunlar eylemdir. Hatta diisiince-
leriyle (bir yapi1) kuranlardan, gayet yerinde olarak, dis eylemlerin
de yaraticilan1 diye soz edilir. Bunlara devletlerden karsilik olan-
lara (tekabiil edenlere), yani otekilerden ayrilan ve boylelikle, dis
diinyadan yahtilmis durumda yasamayir segen sehirlere gelince,
bunda onlar1 eylemsiz bir yasam siirmeye zorlayacak bir sey yok-
tur. Etkenlik icte olabilir: Bir sehrin parcgalan, birbirleriyle ilis-
kilere giren cgesitli grup ve birliklerdir. Aymi sey, herhangi bir bi-
reysel kisi icin de dogrudur; bévle olmayaydi, Tanri’'nin kendisi
ve biitiin evren koétii bir duruma diiserdi, ¢iinkii onlarin dista et-
kenlikleri yoktur, kendi iclerinde ne varsa etkenlikleri oradadir.
Acik¢a goriiliiyor ki, zorunlu olarak, ayni yasam bireyler, devletler
ve biitiin insanlik i¢in en iyi yasam olmak gerekiyor.

Giris sozleri burada bitmektedir. Bundan sonra, geriye Ideal Dev-
let’i tartismak ve tanmimlamak kalacaktir. Aristoteles, baskalarinin
betimlemelerini elestirdiii Kitap II've deginerek soze baslar. Ora-
da Platon’un Yasalar't Devlet'i kadar sert bir bicimde ele alinma-
musti. Simdi burada, (Boliim 4-12'de) Aristoteles’in ¢izdigi ideal,
ayrintilarinda olmamakla birlikie, yontemi bakinundan Yasalar'a
benzemektedir. Once malzeme ve kosullar, niifus, biiviikliik, ko-
num, iklim anlatihr (Boliim 4-7); sonra da bu ideal devletin top-
lumsal, siyasal ve dinsel kurumlarn, &zellikle yurttashga, toprak
sahipligine ve simf boliinmesine iliskin olanlar: (Boliim 8-12). Da-
ha sonra, ideal sehrin kendisinin yapisi, plani. Biitiin bunlar. bir
olciide dis dgelerdir; politeia’mun iistiinde durulmasi, ancak Béliim
13’te baslamakta ve egitimle baslamaktadir; egitim, Kitap VII'nin
geri kalaninda ve Kitap VIII'den elimize ne gecmisse orada baslica
konudur. Giiniimiize kadar gelebilen bu béliimlerin hi¢ bir yerinde
Platon’un Yasalar'inda avrintilariyle yaptigi gibi bir anayasal cer-
ceve betimlemesi yoktur.

4

Bu sorunlara giris olarak séyleyeceklerimiz bittigine ve Steki ana-
yasalar1 da daha once tartismis bulundugumuza goére, simdi tar-

202



KIiTAP VII - BOLUM 4

tisacaklarimizin ilk boéliimii su soruyla ilgili olacak: “Tam istenil-
digi gibi kurulacak, onlar olmadan en iyi devlet olamayacag) biitiin
gerekli maddi donanima sahip bir devletin temel konutlar1 (daya-
naklar1) nelerdir?” Onun i¢in, her seyin nasil olmasini istiyorsak
oyle olacagini konutlayalim, ancak hi¢ bir seyin. olanak sinirlarinin
disina ¢ikmamasi gerektigini hatirlayahm. Ornegin, niifusu ve iil-
keyi diisiiniiyorum; bunlar temel malzemelerdendir. Bir dokumaci
ya da gemi yapimcisinin elinde sanatin1 uygulayabilmek icin zo-
runlu malzemesi olmalidir ve bu malzeme ne kadar bol olursa,
ustaliinin ortaya koyacag sonug¢ da o dlciide daha giizel olacaktir.
Onun gibi, bir devlet adamt ya da yasa koyucunun elinde de vyeterli
tutarlarda uygun malzeme bulunmalidir.

Bir devletin meydana gelmesi icin bulunmasi zorunlu olan ilk
oge, insanlardir: Onlarin hem sayilarim1 hem de ne tiirden olacak-
larim1 diisiinmemiz gerekiyor. Ikincisi, iilkedir; iilkenin de hem
kapsamini hem niteliklerini saptamaliyiz. Cogu kimseler, bir sehrin
mutlu olmas: i¢in bilyiikk olmasi gerektigini sanirlar. Bu dogru
olabilir; fakat bir sehrin biiyiikliiglinii ve kiicuikliigiinii nasil yar-
gilayacaklarint bilmezler. Biiviikliige o sehirde yasayan insanlarin
sayisina bakarak hitkmederler; oysa yalnizca sayiya degil, asil giice
ve etkinlige bakmalidir. Her sehrin yerine getirilecek bir islevi
vardir ve o islevi en iyi yapabilen sehir, en biiyiik sehirdir — nasil
ki, Hippokrates i¢in de, kendisinden daha iri bir adamdan, adam
olarak degil, hekim olarak ‘“daha biiviik bir adam” oldugunu soy-
leyebiliriz. Boyle olmakla birlikte, niifusun c¢oklugunu géz Sniinde
tutmamiz gerektigini kabul etsek bile, hi¢ bir ayrim gozetmeden
boyle yapmamaliyiz; devletlerde bircok koélelerin, yerlesmis ya da
gelip gecici bircok yabancilarin varoldugunu teslim etmeliyiz. Bi-
zim ilgilendigimiz, yalnizca, gercekten devletin bir par¢asini mey-
dana getiren niifus kesimleridir. Bunlarin biiyiik sayida olmasi,
biiyiik bir devletin bir belirtisidir; fakat bir siirii ayaktakiminin
yani sira, savas alanina ancak bir avug¢ yurttas-asker cikarabilen
bir sehir, olacak sey degil, asla biiyiik bir sehir sayilamaz. Biiyiik
bir sehirle kalabalik bir sehir aymi sey degildir. Ustelik, deneyler
gostermistir ki, fazla genis bir niifusun iyi ve yasalara uygun ola-
rak yoneiilmesi olanaksiz degilse bile, giictiir; en azindan ben,
niifusunun sayisini smirlamayan iyi kurulmus bir devlet bilmiyo-
rum. Bu, dilden bile bellidir. Ciinkii yasanin kendisi bir cesit dii-
zendir ve iyi yasalar altinda yasamak ivi diizen icinde yasamaktir.
Fakat (niifusta) asir1 genis bir sayi, diizenli olamaz; béyle bir sey
ancak biitiin evreni bir arada tutan tannsal giiciin harcidir, ev-
rende gercekten de biiyiiklitk ve kalabalig1 diizen ve giizellikle bir-
likte buluyoruz. Bundan 6tiirii, en giizeli, (niifusu) genis olmakla
birlikte, biraz once soyledigimiz sinirlamalara uyan bir sehirdir.

203



POLITIKA

Fakat nasil baska her sey —hayvanlar, bitkiler, ara¢ geregler vb.—
icin bir normal biiyiiklilk varsa, bir sehrin bilyiikliigii icin de
uygun bir ol¢ii olmalidir. Bu seylerin her biri dogru islevini an-
cak ne ¢ok biiyiik ne ¢ok kiigiik olursa yerine getirebilir; yoksa
gercek varlik nedeni ya biitiin biitiin kaybolur ya da ciddi olarak
sakatlanir. Ornegin, bir karis uzunlugunda bir gemi gercekten bir
gemi degildir, yarim kilometre (iki stadion) boyunda bir gemi de
gemi olmaktan cikar. Belirli bir boya gelince, adina gemi dene-
bilecek kadar uzun (ya da kisa) olabilir, ama yine de seyriisefer
[denizde yonetilmek] igin fazla kiiciik (ya da fazla biiyiik) olabilir.
Bir sehir de tipki ovledir; eger ¢ok az niifusu varsa, bir sehrin
yapmasi gerektigi gibi, kendi ihtivaclarim1 karsilayamaz; eger ¢ok
fazla niifusu varsa, biitiin temel gereksinmelerini karsilar besbelli,
ama bir sehir olarak degil, etnik bir vigin olarak. Herhangi bir
boyle bir biiyiikliige davanmasi zordur. Ciinkii, bu asir1 kalabalik
niifusun askeri komutani kim olacak? Sesi Stentor’'unki gibi [“Da-
vud'unki gibi” de divebiliriz - Cev.] giir ¢ikmadikga, kamusal ¢i-
girtkanlhiklarim (miinadiliklerini) kim yapacak? Bu nedenlerle, nii-
fusun, sehir devleti topluluklarinin gorenekleri uyarinca iyi yasam
siirebilmek i¢cin kendisine gereken her seyi saglayabilecek genis-
lige eristigi andan itibaren, bir sehrin varligindan s6z etmeye bas-
layabiliriz. Daha ileriye de gidilebilir; niifusu ondan daha biiyiik
olan bir sehir, daha genis bir sehirdir; ama once de dedigimiz
gibi, bu siire¢ simirsiz degildir. Bu biiviikliik sinirimin ne olmasi
gerektigi, olgularin incelenmesivle kolavca belirlenebilir. Bir sehrin
etkenlikleri, yoneticilerin ve yonetilenlerin etkenlikleridir, yoneti-
cinin islevleriyse karar ve yon vermcktir. Adalet sorunlarinda ve
devlet gorevlerini, adaylarin o zamana kadar yapmis olduklar is-
lere - gore dagitmak amacivle karar verebilmek igin, yurttaslarin
birbirlerini tanimalari ve ne tiir insanlar olduklarin1 bilmeleri ge-
rekir. Bu kosulun yerine gelmedigi durumlarda, secimler de mah-
keme kararlar1 da ister istemez vanlis olacaktir; bu sorunlarda
rasgele oy vermek dogru degildir, oysa niifusun asir1 oldugu yer-
lerde yapilan, besbelli ki budur. Bir baska sakinca yurttas-clma-
yanlar, yerlesik yabancilar (metoikos’lar) igin vurttashk haklarim
kullanmanin kolay hale gelmesidir; niifusun kalabalikligi bunlarin
farkedilmesini zorlastirir. Ovlevse, bir sehrin en ivi tanimina ulastik
bile: Sehrin niifusu, kendi kendine vyeterligin biitiin gereklerini
karsilayabilecek kadar genis olmali, ama kolaylikla denetleneme-
yecek kadar genis olmamalidir. Sehrin biiyiikliigii icin bizim ver-
digimiz tanim, iste bu olsun.

204



KIiTAP VII - BOLUM 5
5

Dikkatimizi iilkeye ¢evirdigimiz zaman da, durum asag: yukan bu-
na benzemektedir. Topragin niteligi acisindan, her kime sorulsa,
en ¢ok kendine yeterligi olan, yani hemen her seyin iiretimine
elverisli bulunan toprag segerdi. Ulkenin biiyiikliik ve kapsamina
gelince, bunlar yurttaslarin kol emegi harcamalar1 gerekmeden,
ozglir bir insanin yasamini, ama liikse varmayan bir yasayis siir-
melerini olanakli kilacak kadar olmalidir*. Ulkede bulunmasi ge-
reken genel arazi sekillerini soylemek gii¢c degildir; ancak savas
harekitlarini yonetmekte tecriibesi olanlarin goriisiinii almamiz
gereken bazi noktalar vardir; bu arazi sekilleri diisman bir kuv-
vetin istild etmesi zor, sehrin bir sefer kuvveti ¢ikarmasimin ise
kolay olacagi bir durumda bulunmalidir. Bundan baska, nasil
niifusun kolaylikla denetlenebilecek kadar olmasi gerektigini sGy-
ledik¢e, aym seyi tlke i¢in de sdyliiyoruz; bir bakista hepsi go-
riillebilecek bir iilkenin herhangi bir noktasina askeri yardim gon-
dermek kolaydir. Sonra sehrin konumu gelir: Eger sehri tam di-
lediZimiz yere kurmak elimizdeyse, hem deniz hem de kara ulasimi
bakimindan elverisli olmalidir. Bu, ti¢ ustunliik saglar: Birincisi
yukarda deginilen noktadir; her yonden harekat igin esit olciide
iyi bir konumda bulunacaktir; avrica, sehre getirilen yiyecek mad-
delerinin kolaylikla toplanabilecegi bir yer olacakur; (iigiinciisii de)
keresteye ve topragin iiretecegi oteki hammaddelere rahatga erise-
bilecektir.

Sahiplik ve miilkiyet konularvun tartisilacag: vaadi, elimizdeki bi-
cimiyle Politika’da verine getirilmemektedir; megerki, bu vaadin
Kitap I'e bir gonderme oldugu kabul edilsin.

Simdi, denize a¢ik bir konumda olmamn yararlart daha ayrin-
t:lv olarak tartisilivor — bu belki bir olciide, deniz limanlarint ve
donanmalari, dis ticareti ve dis yolculuklart durmadan yeren Pla-
ton'a bir cevaptir. Aristoteles bu béliimde once bazt olumlu iistiin-
liikleri sayar, sonra da sakwmcalarin karsilanabilecegi bazi yollar::
Ciinkii yurttashgmn, donanmaya kiirek¢i veren asag: smiflara da vya-
yilmasim, Atina icin o da Platon gibi feliketli bir siyaset diye gor-
mektedir.

* Bu tanimin iyi mi koti mii oldugu daha sonra, genel olarak miilkiyeti ve o&zel
ellerdeki kaynaklarin bollugunu, miilkiyetin sahipligiyle kullanilmasi arasindaki dog-
ru iligkilerin nasil oldugunu tartismamiza stra gelince, ayrintilariyle gérmemiz ge-
reken bir sorundur. Bu, bir¢ok noktalarda anlasmazliklara varan karmasik bir so-
rundur; ¢iinkii, insanlar asirihklara gitmek egiliminde olurlar: Kimi kendini liikse
kaptirtr, kimiyse cimrilige.

205



POLITIKA

yasami amaglayan bir insan toplulugudur ve eger bu alti seyden
herhangi biri eksik olursa, o toplulugun tiimiiyle kendi kendine
yeterli olmasi miimkiin olmayacaktir. Onun igin, bir sehir kuru-
lurken biitiin bu etkenliklere ver ayrilmasi gereklidir. Yiyecek sag-
lamak icin bircok tarim is¢isi olmalidir; ayrica, usta zanaatgilar
ve savascilar ve zenginler ve rahipler ve zenginler ve neyin hakli ve
uygun oldugunu ayiracak yargiglar.

Bundan sonraki -béliim, Aristoteles’in toplum iistiine en karakte-
ristik gozlemlerinden bazilartmi kapsamaktadir. Yonetici sumf bir
olmalidir; iiyelerinden her biri bu kavranun tammi geregince, ken-
dilerini yasal ve siyasal kararlar almaya, sildh tasimaya ve bir
efendi yasamu siirdiirmeye yetenekli kilacak kadar yeterli “erdem’e
sahip bulunan yurttas-topluluguyle ozdes olmalidir. Yunancada “yas
grubu” kavramum karsilayacak bir sozcitk bulunsaydi bu serim-
leme daha az karmasik olabilirdi; fakat Aristoteles yukari-sintfr iki-
ye bolmemek icin ozen gostermektedir; bu nedenle, aym kisiler,
siwrastyle asker, yargig, sivaset adami ve rahip olacaklardur.

“Mutlak olarak adil” ile devlete va da bir baska olgiite iliskin
olarak dadil ayrim icin karsilastirtniz: Kitap IV, Boliim 7 ve Kitap
V, Bdoliim 9un baslangict.

9

Siniflar1 siralamayi1 bdylelikle bitirdikten sonra, sirndi su sorunu
inceleyecegiz: Herkesin, durumun geregine gore, cift¢i, zanaatg,
kurul iiyesi ve yargic olmasiyle (bu olanaksiz bir sey degildir)
yurttaslarin hepsi mi biitiin bu etkenliklere katilmali, yoksa her
is icin ayr1 kimseler mi ayirmali? Yahut islerin bazilar1 zorunlu
olarak belli birtakim kimselere birakilmalidir da, 6tekiler herkese
agtlabilir mi? Her anayasa bigiminde durum aym degildir; ciinkii
daha once de soyledigimiz gibi, herkesin her seyi paylasmas: da,
bazilarinin bazilarimi paylasmasi da esit olgiide olanaklidir. Ana-
yasalarin arasindaki ayriliklari yaratan iste budur: Demokrasilerde
herkes her seyi paylasir, oligarsilerdeyse bunun tersi dogrudur.
Fakat, simdiki arastirmamiz en iyi, vani bir sehri en ¢ok mut-
lu edecek anayasaya yonelmis olduguna ve mutlulugun da erdem
olmadan varolamayacagim yukarda sdylemis bulundugumuza go-
re, anayasasi en iyi olan en iyi devlette, adillikleri herhangi bir
konutlanmis &lgiite oranla degil, mutlak olan adil insanlara sahip
bir devlette, yurttaslarin bir beden iscisinin ya da ticcarin yasa-
mini siirmemesi gerekir. Oyle bir yasam soylu degildir ve erdemli
olmaya elverissizdir. Yurttas olacak kimseler bir tarimci yasam

210



KIiTAP VII - BOLUM 9

da siirmemeli; ¢iinkii erdem ve yeteneklerini gelistirecek rahatlik-
lar1, yurttas etkenlikleri i¢in zamanlar1 olmali. Devletin yiireginde
ve ortasinda iki sey vardir: Savunma ve gerek giidiilecek siyaset,
gerekse adalet sorunlar ustiine goriisiip tartisma. Bunlarin ayn
ayr1 kimselere mi verilmesi, yoksa hepsinin birden aym bir top-
lulugun elinde mi birakilmas1 gerektigi sorulunca, verecegimiz
cevap bir olgiide biri, bir olglide Oteki olacaktir. Bu islerin ken-
dileri, en iyi bicimde yapilmalar1 i¢in yasamin donemine gore bir-
birlerinden ayrildiklari, birinin bilgelik, bir baskasinin gii¢ gerek-
tirdigi ol¢lide, ayr1 avri kimselere verilmelidir. Fakat iradelerini
zorla kabul ettirebilecek kadar gii¢lii olanlarin baskalar1 tarafin-
dan yonetilmeye katlanmalar1 giivencelenemevecegi igin, o 6lciide
de aym kimselere verilmeleri gerekir. Cuinkii sildhlara sahip olan
ve bunlar1 kullanabilen kisiler, anayasanin devam edip etmemesine
karar verebilecek durumdadirlar. Oyleyse su sonuca variyoruz: Ge-
rek askeri gerek sivil islevleriyle bu anayasa aynm bir sinifin eline
birakilmalidir, ama her ikisi birden aym anda (hemzaman olarak)
degil. Daha ¢ok, dogay: izlemeliyiz: Genglerin giicii, yaslilarin an-
layis1 vardir; dolayisiyle, islerin dagitiminin da bu temele gore
yapilmasi, hem hakli hem faydali olur — c¢iinkii islerin geregine
uygundur. Miilkiyet de bu simifa ait olmali; [zira] yurttaslarin bol
bol (ferah fahur) geginebilecek durumda bulunmalar1 zorunludur
ve bunlar yurttaslardir. Asag simf 6gesinin devlette pay1 yoktur,
ne de ortaya erdem koymayan herhangi bir baska sinifin. Bunun
dogrulugu, bastaki konutlarimizdan bellidir; mutluluk, erdemle bir-
likte olmak gerekir, bir sehre mutlu dedigimiz zaman da, valniz
bir parcasini degil, yurttaslarin tiimiine bakmaliyiz. Miilkiyetin
bunlara ait olmasi gerektigi de apagiktir; tarim iscileri, ya koleler
ya da sehrin dolaylarinda oturan barbarlardir.

Daha Once yaptigimiz listeden, geriye yalmiz rahipler sinifi
kaliyor. Bunlarin konumu aciktir: Tarim ya da ticaret islerinde
calisan bir kimse rahip yapilamaz, ¢linkii tannlara ancak vurt-
taslarin tapmasi dogru ve uygundur. Yurttaslar1 ve (kamusal) odev-
lerini askeri ve sivil diye ikiye boldiigiimiiz gibi, uzun hizmet yol-
larinda kendilerini harcamis olan yurttaslarin da hem emekli olup
dinlenmeleri, hem tanrilara hizmet etmeleri dogru ve uygundur.
Oyleyse, rahiplik gorevlerine bunlar atanmalidir.

Devletin temel gerekliliklerinin ve parcalarimin neler oldugunu
boylelikle belirtmis olduk. Tarim isc¢ilerinin, zanaatcilarin ve iic-
retli isgilerin bulunmasi zorunludur; fakat devletin pargalarina
gelince, bunlar askerlik ve goriisiip tartisma ogeleridir — bu 6dev-
ler ise, siirekli olarak ya da zaman icinde sirayla birbirlerinden
ayrilabilirler.

211



POLITIKA
6

Denizle baglantis1 bulunmak ve bunun devletlerin iyi yonetimi igin
bir yardim: mi, yoksa bir engel mi oldugu konusunda bir hayli
tartisitilmistir. Bazilari, sehri ayr1 davrams kurallarina gore yetismis
yabancilara agmanin iyi diizen igin zararli oldugunu ve iilkeyi fazla
kalabaliklastirdigim1 soylerler. Bunlara gore, deniz yolunun kulla-
nilmasi, ¢ok sayida tiiccarin sehre gelip gitmesine yol acar ve boy-
le bir durum, yurttaslarin iyi yasam igin tehlikelidir. Ama eger
bu kétii sonuglardan kaginilabilirse, sehrin ve iilkesinin denize
acik olmasi, ekonomi ve savunma amaglar: agisindan besbelli daha
iyidir. Basarili bir savunucu, diismana kars: direnis gosterebilmek
icin, hem denizden hem karadan yararlanabilecek bir konumda ol-
malidir; eger istildcilara her iki yoldan birden darbe indiremezse
bile, ikisini de kullanabilecek durumdaysa, birinden vurmasi da-
ha kolaydir. Ekonomik alanda da &yledir: Insanlar kendi iiretme-
dikleri seyleri disaridan getirmek (ithal etmek), fazla iirettikleri-
ni ise disariya gondermek (ihra¢ etmek) zorundadir. Ciinkii bir
sehir bir ticaret sehri olunca, baskalarimin ¢ikan igin degil, kendi
¢ikar: icin bdyle olmalidir. Bazilar, yanlarinda getirecekleri para
ugruna, sehirlerinin kapilarini her gelene pazar olarak agarlar;
fakat bu tiir kazan¢ saglamayi yasa-dis1 sayan bir sehirde, boyle
herkese agik bir pazar olmamak gerekir.

Yine, zamanimizda tersaneleri ve limanlar1 olan bir¢ok sehir-
ler ve iilkeler bulundugunu goériivoruz — bu tesisler sehirden ¢ok
uzak degildir, ama ig ige girecek kadar sehre yakin da degildir,
surlarin ve bu gibi baska savunma diizenlerinin koruyabilecegi uy-
gun yerlere kurulmuslardir. Onun igin, eger bu karsihklh iliski iyi’
sonuglar verirse, sehrin bunlardan yararlanacag besbellidir; yok
kotii sonuglar verirse, kurallar koyarak ve o bolgeye kimlerin gi-
rebilecegini, kimlerin giremeyecegini belirterek bunlara karsi ko-
runmak kolaydir. Sonra su deniz kuvvetleri sorunu var; bunlar-
dan belirli bir miktarinin olmasi apagik istenilmeye deger bir sey-
dir; ¢linkii bir devletin baskalarina giiciinii duyurmak ve yalmzca
kendi iginde degil, baz1 komsularina yardimlarda bulunmak ba-
kimindan da, karadan oldugu gibi denizden de yararlanabilmesi
¢ok Onemlidir. Gemilerin sayisi ve deniz kuvvetlerinin biiyiikliigii
ise, s6z konusu devletin i¢inde bulundugu kosullar ve siirdiigi
yasam bi¢iminin 1s1ginda belirlenmek durumundadir. Eger ileri
gelen bir devlet olarak biiviik bir rol oynayacaksa, bu devletin
boyle etkenliklerde bulunmasina elverecek kadar genis kara kuv-
vetleri gibi deniz kuvvetlerine de ihtivaci olacaktir. Cok sayida
denizcinin gemilere alinmas: niifusta bir artis olmasimi gerektirir,
ama sehirlerdeki iiye yurttaslarin sayisim1 da kabartmasi zorunlu

206



KITAP VII - BOLUM 7

degildir; bunlara sanki asker imisler gibi, devlette bir pay veril-
mesi icin hi¢ bir neden yoktur. Gemilerde tasinan askerler, piyade
kuvvetlerine bagh 6zgiir adamiardir; bunlann tayfalar iistiinde yet-
keleri ve onlara oncelikleri vardir. Fakat kiirekgilerin devlete iiye
olmalar gerekmez; bu.is igin gizil (potansiyel) bir insan giicii
kaynagi, sehrin gevresinde (dis yorelerinde) oturanlarin ve tarim
iscilerinin bol oldugu yerlerdir. Bunun orneklerini giiniimiizde de
gorebiliyoruz: Herakleia’da sehirleri ancak orta biiyiikliikte olmak-
la birlikte, bircok trieres’e yetecek kadar tayfa c¢ikmaktadir. Oy-
leyse, iilke, limanlar, sehirler, deniz ve deniz kuvvetleri iistiinde
bu kadar durmamuz yeter; simdi yurttasa ve niifusa geciyoruz.

Yedinci boliimde, Aristoteles, Hippokrates'in “Havalar, Sular ve
Yerler” kitabindan yararlanmaktadir — bu, iklimin insanlarin sag-
Lk ve kisilikleri iistiindeki etkilerini inceleyen bir kitaptir. Aris-
toteles’in gecerken soz arasinda andigi, biitiin diinyaya hiikmedecek
bir kuvvet olarak Hellas'in birlestirilmesi konusunu daha ¢ok isle-
meyisine haytflanabiliriz. Boliimiin geri kalani, Platon’un Devlet’
inin ikinci kitabma dokunmaktader.

7

Yurttaslarin sayistm sinirlamaktan yukarda soz ettik; simdi de on-
larin ne gibi dogal nitelikleri olmas1 gerektigini arastiracagiz. Once
en inlii Yunan devletlerine, sonra da biitiin diinyanin irksal bo-
liinmelerine bir goz atarsak bu sorunun cevab: hakkinda oldukga
dogru bir fikre ulasabiliriz. Soguk bodlgelerde yasayan irklar ve
Avrupa’dakiler cesaret ve tutkuyla doludurlar, fakat beceri ve beyin
-gii¢leri biraz kittir; bundan 6tiirii, genellikle bagimsiz kalabilme-
lerine karsin, siyasal birlikleri ve baskalarina egemen olma yete-
nekleri yoktur. Ote yandan, Asyali irklarin hem beyinleri hem de
becerileri vardir, ama cesaret ve iradeleri eksiktir; bu nedenle, hep
kolelestirilir ve uyruk olarak kalirlar. Cografyaca orta bir durumda
bulunan Hellen irki ise her ikisinden de bir olgiide pay almustir.
Dolayistyle, en iyi siyasal kurumlara sahip olarak 6zgiirliigiinii siir-
diiriiyor ve tek bir anayasa altinda birlesse, biitiin 6teki lilkelere
egemen olabilecek yetenekte. Fakat birtakimim 6tekiyle karsilas-
tirdigimiz zaman, aym farklarin Yunanlhlarin kendi aralarinda da
oldugunu gozlemliyoruz; bazilar1 dogadan tek yanhdir, bazilarinda
ise kafanin ve yiiregin nitelikleri birlesmistir [Yani, kimileri ya
akilli ya cesur, kimileri hem akilli hem cesurdur]. Insanlarin iste-
digimiz gibi, bir yasa koyucu tarafindan kolaylikla kaliplanabilecek
ve yiiksek bir iistiinliik diizeyine getirilebilecek tiirden olmalan

207



POLITIKA

icin, besbelli, bunlarin her ikisi de gereklidir. Baz1 kimselere ba-
kilirsa, devletin koruyucular1 tanidik yiizler goriince dostluk. ya-
bancilar yaklasinca ise diismanhk duymalidir. Dostluk duygusu
yiirekten, yani ruhlarmmizdaki sevme giiciinden dogar. Bunu sura-
dan anhyoruz ki, sevdigimiz kisilerin bizi ihmal etmesi, duygula-
rimiz1, tammmadigimiz kimselerin davranislarindan daha ¢ok sarsar.
Onun icindir ki, Arkhilokhos’'un dostlarindan yakinan, ama kendi
yiiregine yonelttigi su dizeleri gayet yerindedir: “Dostlarin ugruna
degil mi, hep kendine eziyet ettigin?”’ Buyurma giiciiniin ve dzgiir-
liik ruhunun kavnagi, her zaman iiste ¢tkan ve hi¢ boyun egmeyen
bu yetidedir. Fakat devletin koruyucularinin yabancilara kars: sert
olmalar1 gerektigi hakkinda soylenen soz, bence ¢ok yanhstir; hig
kimseye boyle davranilmas: gerekmez ve sertlik, kotiiliik yapan-
lardan baskasina karst bir zihin yiiceligi belirtisi degildir. Daha
cok, yukarda soyledigimiz gibi, bize haksizlik yaptiklarina inan-
digimiz dostlart goriince, i¢imizde uyanan kirginhk duygusu 6y-
ledir. Bu, anlasilabilir bir sevdir de; insanlar kendilerine iyilikle
davranilmasinin haklari oldugunu sandiklart zaman, bundan yok-
sun brrakilinca ve umduklan varan elden kacgirinca kirginlik du-
yarlar. Iste onun icindir ki, “Kardeslerin ¢atismasi korkung olur”
ve “asirt sevgi, asir1 nefrete doner” demislerdir. :

Devletin iiyeleri, (yurttaslarin) say:lari1 ve tiirleri iistiine soy-
leyeceklerimiz bu kadar; iilkenin biiyiikliigii ve tiirii iistiine soyle-
yeceklerimiz de. Bundan daha ¢ogunu soylememiz gerekmez, ¢linkii
kuramsal tartismalarda, olayin goziimiiziin Oniine getirilmis olma-
sindaki kadar ayrintilara dikkat etmemiz beklenemez.

Bu, verilerin gézlemlenmesi degil, kuramsal bir tartisma oldugu
icin; Aristoteles de konunun o béliimiinii bir yana birakiyor ve
ideal seylerin kendisini incelemeye girisiyor. Soze, simdi artik her-
kesin bildigi soyut genellemelerinden biriyle baslivor — bu arada,
bize Polis'in dogaya uygun bir sey oldugunu da hatirlatiyor. Aris-
toteles, bir organizmanmin bir parcasiyle (o organizma icin) onsuz
olunmaz oldugu halde (o organizmanin) gercekten bir parcast ol-
mast gerekmeyen bir seyi arasinda ayrim yapmaktadir. Ayrica, ya-
zarin burada, ekonomik kosullarin halkin kisilik ve yasam yolu
tistiindeki etkisini gérmezlikten geldigi de anlasilivor. -

8

Nasil, dogada varolan herhangi bir baska nesneye bakarken. on-
larsiz biitiiniin kendisi olamayacag zorunlu seylere (organik) “par-
calar” demiyorsak, onun gibi, bir sehrin varolusunun zorunlu ko-

208



KITAP VII - BOLUM 8

sullarin1 da o sehrin parcalar olarak siralamamalhyiz; tek bir belirli
tiirden olusan herhangi bir baska topluluk bigimine iliskin olarak
da, oyle: Katilma dereceleri ne olursa olsun, iiyelerinin tiimii igin
topluluk topluluktur, yani tek bir 6zdes biitiindiir. Belli bir tutar-
da yiyecek, bir iilke alam1 ve benzeri seyler, bunlar hep zorunludur,
fakat herhangi bir insan toplumu big¢imine 6zgiil karakterini veren
seyler degildir. Bir sey arag, bir baskasi da amag¢ oldugu zaman
aralarinda sundan baska bir iliski voktur: Biri etkenlik gosterir,
otekinin iistiinde etkenlik gosterilir [Yani, biri etkin, 6teki edilgin-
dir]. Herhangi bir gere¢ grubunu alin ve bu geregleri onlar1 kul-
lananlarla birlikte, vaptiklar: ise iliskin olarak diisiiniin; 6rnegin,
bir evle yapimcilarini. Evle o evi yapanlar arasinda isbirligi dene-
bilecek bir durum ya da sundan baska bir iliski yoktur: Yapim-
cimin gereglerini kullanmaktaki ustalifi evin yapilmasi1 bakimindan
bir aractir. Onun gibi, bir devletin de miilkiyeti olmas1 gerekir,
fakat bu miilkiyetin bir¢cok parcalar1 canli yaratiklar olmakla bir-
likte, miilkiyet devletin bir parcasi degildir. Biz bir sehirden ya
da devletten s6z ettigimiz zaman, bundan olabilecek en iyi yasama
ulasmay1 kendilerine erek ya da amag alan benzer kisilerin
bir toplulugunu anliyoruz. En iyi olan, mutluluktur; bu da, biitiin
iyi niteliklerin uygulanmasi ve olabilecek en genis oOl¢iide gergek-
lestirilmesi demektir. Yasam oOyle bir seydir ki, bazilar1 mutluluk-
tan (iyi) bir pay alirlar, bazilan ise ¢ok kiigiik bir pay alirlar ya da
hi¢c bir pay almazlar. Oyleyse, ayr1 ayn tiirde sehirler ve cesitli
anayasalar olmasinin bir nedeni besbelli budur. Ayr1 ayr1 insan
gruplar1 mutluluklarini ayr1 ayr1 vollar ve ayr1 ayn araglarla arar-
lar; onun igin, yasamlarinin va da anayasalarinin ayri ayr1 olma-
sinda sasilacak bir yan yoktur.

Onlar olmadan sehrin olamayacag seylerin neler (kag tane)
oldugunu da arastirmaliyiz (Devletin par¢alar: dedigimiz seyleri de
buraya katiyoruz; ¢iinkii onlarin varlig da zorunludur). Oyleyse,
gerekli biitiin seylerin ve eylemlerin bir sayimini yapalim, c¢iinkii
bu aradigimiz cevabi bize gosterecektir: (1) yiyecekler, (2) el sanat-
lar1 ve kullandiklar1 geregler, (3) sildhlar. Sildhlar1 buraya kati-
yoruz, ¢iinkii anavasaya iiye olanlarin kendi aralarinda bile sildh
tasimalar1 gerekir, hem iceride bir kalkisma olmasina hem de di-
saridan gelecek bir saldiriva karsi. (4) Servet — bu da, gerek savas
gerekse biitiin i¢ ihtiyaclar icin gereklidir. Sonra (5) din ihtiyaglan
(bu, birinci siraya konulabilirdi) ve (6) (hepsinden 6nemlisi) gii-
diilecek siyaset hakkinda olsun, ayr1 avr kisiler arasinda hakli’yi
ve haksiz’t saptamak bakimindan olsun, bir karar alma yéntemi.
Iste, zorunlu olan seyler bunlardir; diyebiliriz ki, her devletin
bunlara ihtiyaci1 vardir. Ciinkii bir devlet rasgele bir araya toplan-
mis bir yigin degildir; yine soylilyoruz, kendi kendine yeterli bir

14 _ 209



POLITIKA

Béliim 10'un ilk yarisi, bir ¢esit konudan ayrilma ya da daha ¢ok,
bir yaymmcimin ekledigi bir par¢a gibidir. Sonucunun gosterdigi
iizere, bu parca, eski ¢aglart incelemenin degerine ve insan tarihi
iistiine dongiisel bir goriise iliskin bir denemenin bir parcasidir.
Ideal devletle hic ilgili degildir, fakat toplumdaki siniflara ve ortak
sofra diizenine degindigi icin, siniflardan soz edilince ve ortak ye-
meklerin giderlerinin karsilanmast sorununun tartisilmasmdan on-
ce, buraya konulmustur. Fakat, bu par¢cay: Aristoteles’in yazmadi-
gnt diisiinmek icin de hi¢ bir neden yoktur.

“Italya” adinn, baslangicta, yalniz ¢izme bigcimindeki yarimada-
min en ucuna verildigi, bu par¢adan anlasiliyor.

10

Siniflara boliinmenin, ozellikle de savasgilarin tarimsal siniftan ay-
rilmasinin zorunlu oldugu, yeni bir bulus degildir; siyaset incele-
yicileri bunu uzun zamandir pekala bilivorlardi. Misir'da buna pek
benzeyen bir sey varhifimi siirdiirmektedir, Girit'te de. Misir icin
bu diizenle ilgili yasalar: Sesostris’in koydugu séylenir, Girit i¢in
de Minos’'un. Ortaklasa yemek kurumunun da pek eski oldugu
anlasiliyor; bu uygulama Girit’te Minos zamaninda baslatilmus, Ital-
ya'da ise ¢cok daha eskiden. Tarihgilerin bize soylediklerine gore,
o iilkede Oinotria krali olan Italos diye biri varmis, bundan
dolayi, Oinotria halki adlarini Italyan’a cevirmis, Avrupa’min (Ak-
deniz) kiyilarindaki Skylla korfeziyle Lames korfezi arasma ¢izi-
len bir ¢izginin giineyinde kalan topraklara Italya adi verilmis —
bu iki korfezin arasi yarmm giinliik voldur. Dediklerine gore, bu
Italos Oinotrialilar1 ¢oban bir halk olmaktan ciftcilige gecirmis
ve bir¢cok yeni gorenek ve yasalar koymus, ortak yemekler de bun-
larin arasindayms. Bugiin bile, ardillarindan bazlari, oteki gore-
neklerinden birtakimiyle birlikte (italos’un baslattig1)) bu uygula-
may1 da siirdiirmektedirler. Italya’nin Tyrrhenia denizine bakan
tarafinda, eski zamanlarda da bugiin de Ausones ad1 verilen Opikoi
halki vardi; Tapygia ve Ionia denizine bakan tarafinda ise, Siritis
denilen iilkede, irk¢a Oinotriahilardan olan Khoniahlar vardi. Iste,
ortak yemek oradan, sinif ayrim da Misir’dan ¢ikmistir; Sesostris’
in kralligi Minos'unkinden ¢ok daha eskilere gider.

Saniyorum ki, 6teki goreneklerin ¢aglar boyunca bir¢ok kere-
ler bulunmus, yitirilmis ve yeniden bulunmus oldugunu kesin
saymamiz gerekir. Bir kere, onsuz edemeyecegimiz seyler vardir
ve bu zorunlulugun kendisi, onlar1 bize &gretir. Ikincisi, bunlar
bir kez konulunca, daha ¢ok rahathk ve daha biiyiik bolluk sag-
lama yoniinde dogal bir siire¢ gelisir. Onun icin, aym siirecin
toplumsal ve siyasal kurumlar kurumlarda da yer aldigina, kesin

212



KITAP VII - BOLUM 10

bir olgu goziiyle bakmaliyiz. Biitiin bunlarin eski oldugunu Misir
tarihi gostermektedir; Misirhilarin en eski halk olduklar soylenir,
onlarin 6teden beri yasalar1 ve toplumsal ve siyasal bir orgiitleri
vardi. Dolayisiyle bizim de, eskiden bulunmus seylerden tam olarak
yararlanmamiz, bulunmamislariysa bulmaya ¢alismamiz gerekir.

Toprak sahipligi ve ortak sofra merkezlerinin giderlerinin karsilan-
masi. Aristoteles’in Syssitia’min deperini ve tartmda kéle kullaml-
maswm tartisacagr vaadedilmis oldugu halde, bildigimiz kadariyle
bu soz verine getirilmemektedir. Fakat ortak yemekler icin, ayrica
bkz. Kitap II, Béliim 10.

Topragin silah tasiyan ve anayasaya tam katilma hakki olan-
lara ait bulunmasi ve toprag: isleyenlerin nicin toprak sahiplerin-
den farkli kimseler olmasi gerektigini, ayrica istenilen iilkenin
dogasimi ve sinirlarimin genisligini yukarda belirtmistik. Simdi,
once, topragin islenme amaciyle dagitilmasindan, onu islevecek
olanlardan, bunlarin kimler ve ne tiirden kimseler olacagindan soz
etmeliyiz. Biz biitiin topragin ortak miilkiyet altinda olmasim sa--
vunanlara katilmiyoruz, fakat iiriinlerin paylasilmas: i¢in arkadas-
¢a bir diizenleme yapilmas: ve yurttaslardan hi¢ birinin gegimden
yoksun birakilmamas: gerektigine inaniyoruz. Ortaklasa yemeklere
gelince, iyi diizenlenmis bir toplumda bunun ¢ok faydali bir kurum
oldugu genellikle kabul edilmektedir; bizim de ni¢in bu goriiste
oldugumuzu daha ileride séyleyecegiz. Yalmz, ortaklasa yemek ku-
rumu nerede varsa, hali vakti yerinde olmayanlarin hem saptanms
olan pay1 6demeleri hem de ayni1 zamanda kendi evlerini gegindire-
durmalar: gii¢ olmakla birlikte, buna biitiin yurttaslar katilmahdir.
Biitiin topluluk¢a karsilanmak gereken bir sey de, tanrilara kamu-
sal tapmmma giderleridir. Onun i¢in, topragin biri kamu miilki-
yetinde, otekiyse bireylerin olacak iki boliime ayrilmasi zorunludur.
Bunlarin her biri de yine ikiye boliinmelidir. Kamu topragmin
bir boliimii tanrilara hizmetin giderleri, bir boliimii ise ortaklasa
yemekler igin ayrilacaktir. Ozel miilkiyet altindaki topraklarin da
bir boliimii simir bovunda, bir béliimii ise sehre yakin olmalidir;
boylelikle, her yurttas bunlarin her birinden birer toprak parca-
sina sahip bulunacaktir. Bu, valnizca adalet ve esitlige uygun ol-
makla kalmaz, ayn1 zamanda komsu devletlerle bir savas c¢ikarsa,
(yurttaslar arasinda) daha biiyiik bir birlik dogmasina da vyarar*.
Bu ikili diizenleme olmayinca, bazilar1 simir bovlarindaki catisma-

* Platon’'un Yasalarinda (Kitap V, steph. 745) onerdigi bu fikri, Aristoteles yu-
karda Kitap II, Bolim 6’mn ilk kesiminin sonunda, “bir kimsenin iki ayrt evi olur
mu?” diye elestirmisken, burada benimsiyor [Cevirenin notu].

213



POLITIKA

lar1 gereginden ¢ok azimsar, bazilariysa gereginden ¢ok 6nemserler;
bazilar1 bu kavgalar1 pek kolay sayarken, bazilar1 da oyle ciddiye
alirlar ki, bunlardan kaginabilmek icin onurlarini bile feda ederler.
Onun icin, baz1 iilkelerde bir komsuya karsi savasilmasi s6z ko-
nusu olunca, sinira yakin oturanlarin diiriistge bir goriis belirt-
melerini cikarlar1 engelleyecegi icin, bu tartismalara katilmalari
yasaklanmistir. Bundan 6tiirii, yukarda gosterilen nedenlerle, iil-
kenin dedigimiz gibi boliinmesi ¢ok onemlidir. Toprag: siirecek
olanlara gelince, bunlar miimkiinse koleler olmal (sehri diledigi-
miz gibi kurdugumuzu unutmayalim). Hepsi bir irktan olmamaly,
yiirekli kisiler de olmamali; bu, onlarin iyi iscilik yapmalarint ve
ayaklanma egilimine kapilmamalarini saglar. Koleler yerine, sehrin
dolaylarinda yerlesmis yabancilar da toprakta galistirilabilir; o za-
man, bu yabancilar simdi degindigimiz kolelerle ayni tiirden adam-
lar olmalidir. Bunlar, bireysel miilkiyet sahiplerinin topraklarinda
ozel olarak mi, yoksa ortak topraklarda kamusal olarak ma ¢a-
hstiklarina gore ikiye ayrilirlar. Kolelerin tarimda nasil kullanil-
mast gerektigini ve biitiin kolelerin, ileride bir giin 6diil olarak
ozgiirliiklerine kavusabilecekleri umudunu tagimalarinin nigin iyi
bir sey oldugunu daha sonra anlatmak niyetindeyim.

Simdi gelen boliim, Aristoteles’in sonradan yaptigr eklemelerle not-
larim: nasil genislettigine ivi bir Grnektir. Bunun sonucu olarak,
bir sehrin nerede kurulacagina karar verirken bakilacak dért nokta
—iyi hava, iyi su, yonetim kolavlifi ve savunma olanaklari— esit
ve sistemli olmayan bir bicimde ele alimiyor. Bir kez daha, Aris-
toteles’in Hippokrates'in “Havalar, Sular ve Yerler”inden yararlan-
digini gériiyoruz.

11

Bir sehrin hem denize hem igerilere kolayca erisebilecek ve kosul-
larin elverdigi olgiide de, iilkenin her yanindan esit 6lgiide kolay-
likla gelinebilecek bir konumda olmas: gerektigini daha dnce soy-
lemistik. Sehrin kurulacag: yer, bir yamag¢ olmalidir. Bu, bulmay:
umacagimiz bir seydir, fakat su dort noktayr da goz oniinde tut-
maliyiz. Birincisi ve en o6nemlisi, sehrin konumunun saghga el-
verisli olmasidir. Doguya bakan ve giindogusundan riizgar alan bir
yamag, saghkhdir, 6ylesi de havanin giizel ge¢mesini saglamakla
birlikte, kuzey riizgdrindan korunmus (dulda) bir yamagtan daha
iyidir. Sonra sehrin yeri, biitiin toplumsal (sivil) ve askeri etken-
liklere elverisli bulunmalidir. Savunma amaglar igin, bu konum,
sehri savunanlarin kolaylikla bir c¢ikis (hurug) hareketi yapabile-

214



KITAP VII - BOLUM 11

cekleri, ama saldiranlarin zor yaklasabilecekleri ve zor kusatabile-
cekleri gibi olmalidir. Su ve ozellikle kaynak suyu bol olmal ve
miimkiinse, savas sirasinda hemen denetim altina alinabilmelidir;
bu miimkiin degilse, yagmur sularim1 biiyiik ve ¢ok sayida tekne-
ler icinde toplamanin bir yolu bulunmalidir ki, savas savunuculan
uzaga gitmekten alikoyunca yeteri kadar sular1 olsun.

Halkin saghg distiniilmek gerektigi icin, bu is bir ol¢iide
sehrin en iyi yerde kurulmasina ve dogru yana bakmasina, bir 6l
clide de temiz su saglanmasina bagh oldugundan, buna da biiyiik
bir 6zen gosterilmelidir. Kurulus yerini ve su durumunu ozellikle
soyliilyorum, ¢iinkii hava ve su, en sik ve siirekli olarak kulland:-
gimiz seyler olduklari igin bedence saghgimzi en ¢ok etkilerler.
Dolayisiyle, biitiin halkin iyiligini gercekten isteyen bir devlette,
insanlarin icecekleri su baska amaglarla kullamlacak sudan ayrnl-
malidir, elbette megerki, sularimin hepsi ayni olan ve hepsi de igi-
lebilen bircok kaynaklar bulunsun.

Savunma konumlar1 konusunda, bir hiikiimet tiirdi i¢in en iyi
olanin bir baskas: icin o kadar ivi olmadigini hatirlamak gerekir.
Yiiksek bir merkezi kale (akropolis) oligarsiye ve monarsiye uy-
gundur, diiz bir ova da demokrasiye; bunlarin hig¢ biri bir aristok-
rasiye uymaz, o bir dizi ayr1 ayrn pekistirilmis yer (tahkimat) ol-
masim yegler. Ozel evlerin bulunacag alanlari saptamakta, Hippo-
damos’un ¢agdas yontemi, diizenlilik dstiinliigiine sahiptir; ayni
zamanda daha ¢ekici bir goriiniisii vardir ve bir tek sakincasinin
disinda, her bakimdan daha yararlidir. Savunma kolaylig1 agisin-
dan, evlerin eski yontemle diizensiz olarak kurulmasi daha iyiydi;
¢linkii yabanci parali askerlerin c¢ikip gitmeleri ve saldiricilarin
sehre girmeleri zor oluyordu. Onun icin her iki yontemi de kul-
lanmak gerekir ve bu pekald miimkiindiir: Yapilar1 sira sira degil
de, tiziim kiitiikleri dikerken yaptiklar1 gibi, (dérdi koselere, biri
ortaya) beserlik kiimeler halinde vyerlestirin ve biitiin sehri geo-
metrik bir diizenle kurmavin da, yalnizca belirli boliimlerinde 6yle
yapin. Bu, hem giivenlik hem de giizellik gereksinmelerini karsi-
layacaktir.

Surlara gelince, bazilarimin dedigi gibi, yigit olduklarim ileri
siiren sehirlerin surlara ihtiyac¢lar1 olmadigini soylemek tamamiyle
eskimistir; boyle Oviinen sehirlerin gercekte baslarina neler geldi-
gine bir bakmamz yeter. Hi¢ kuskusuz, saglam duvarlarin arkasin-
da giivenlik aramanin pek serefli bir yan1 yoktur — en azindan,
esit sayida yahut biraz ustiin bir diismana karsi. Fakat saldiran-
larin sayisal istiinliigiiniin, gerek ortalama adam gerekse seckin
bir azlik i¢in savunanlarin cesaretine (karsi koyamayacaklan ka-
dar) fazla geldigi durumlar olabilir ve olmaktadir da. Oyleyse, seh-
rimizi kurtaracak, zulliim ve baskinin asagilayiciliklarindan kacgina-

215



POLITIKA

caksak, surlarin saglayabilecegi en genis ol¢lide korumanin ayni
zamanda en iyi askeri tedbir oldugunu teslim etmeliyiz. Bunun
dogrulugu, kusatilmis bir sehre saldirmakta kullanilan ¢agdas atis
araclarinin (manciniklarin) gelistirilmesivle biisbiitiin ortaya cik-
maktadir. Sehirleri bile bile sursuz yapmak, kolay saldirilabilecek
bir yer se¢mek ve cevredeki (koruvucu) yiikseklikleri diizlemek
gibidir. Bu, evde oturanlar korkakhga alismasin diye, 6zel bir miil-
kii duvarlarla cevirmemeye benzer. Goézden kagirilmamas: gereken
bir baska sey de sudur: Sehirlerine sur yaptiranlar, o sehri ister-
lerse pekistirilmis, isterlerse pekistirilmemis bir sehir sayabilecek
durumdadirlar. Surlar1 olmayanlain ise, boyle bir secenegi voktur.
Bu dogruysa, o zaman yalniz sur yapmak degil, bu surlar1 hem
sehrin goriiniisii hem de bugiinlerde pek ¢ogalmis bulunan savunma
gereklerine uyacak bigimde bakimli tutmak bir 6dev olur. Saldiran
taraf her zaman kendisine {istiinliik saglayacak yontemler aradig:
gibi, savunanlar da bilimsel arastirmalarin yardimiyle, durmadan
yeni savunma vyollar1 bulmaya calismalidir. Diisman, bir saldiriy:
karsilamak i¢in gergekten iyi hazirlanmis olanlara saldirmaya kalk-
maz bile.

Yerlesme diizeninin daha ileri ayrintilar:. Ozgiir dogumlu baylara
ayrilmis olan agora (herhangi bir a¢ik hava toplant: yeri) Kseno-
phon’da da gecer (Kyrop., 1, 2, 3); orada agora’min baslica amact-
nin bu bavlart ticaret gibi asagilastirict bir uvgulamanmin tadini
almaktan alikoymak oldugu soylenmektedir. Pazaryerleri, sokaklar
ve tasra isleriyle gorevli kisilerin yerine getirecekleri odevler icin
bkz. Kitap VI, Boliim 8.

12

Yurttaslardan ¢ogunun birtakim vemek yeme merkezlerine dagitila-
cagimi ve ayrica surlarda da uygun araliklarla, her birinde nobet-
ciler bulunacak kaleler olmasi gerektigini gérmiistiik. Dolayisiyle,
yemek yeme merkezlerinden bazilarinin, bu nébet kaleleriyle ayni
yerlerde kurulmas: akla yakin gelivor. Geri kalanlar icin ise, tan-
rilarin hizmetine ayrilmis kurumlar ve hiikiimet makamlarinin bas-
lica yemek yeme merkezleri ayni bir verde orta bir konumda ol-
malidir, megerki kutsal yasa ya da Delphoi Apollon’'unun bir bil-
dirisi o kutsal yerin bir baska yerde kurulmasini buyursun. Iyi
yerlesmeye iliskin goriislerimize uygun bir cephesi olan, ayni za-
manda sehrin komsu boliimlerine oranla kolay savunulan bir yapi,
bizim kendisinden bekledigimiz amaca pek elverislidir. Bunun he-
men alt1, Thessalia’da Ozgiir Pazar denilen tiirden bir alan (agora)

216



KITAP VII - BOLUM 12

agilmasi igin iyi bir yer olur. Burada hi¢ bir sey alimip satilmaz
ve yetkililer tarafindan g¢agrilmadikca asagi-simflardan ya da tas-
ralilardan hic¢ kimse bu alana giremez. Eger yashlarnn gymnasion’
lar1 da buraya kurulursa, alanin onemi artar; ¢iinkii jimnastik
yapanlar yaslara gore ayrilmalidir — gencler bir yerde, yashlar bir
baska yerde; hiikiimet gorevlileri vashlarla birlikte olmal, ama
aym zamanda genglere de karismalidir, ¢iinkii yukarr-siniflara karst
gercek bir saygi duvgusu esinlemenin en iyi yolu, yetkenin dikkatli
‘goziinii genclerin iistiinden ayirmamasidir. Alim-satim islerinin ya-
pildig1 asil pazar, biishbiitiin ayr1 ve hem limandan gonderilecek
mallar hem de sehir disindan gelecek insanlar icin elverisli bir
yerde olmalidir.

Devleiteki vetkeler, diinya ve din isleri dive boliindiigiine gore,
rahiplerin de yemek yeme yerleri kutsal yapilara yakin olmahdir.
Kiiciik yonetim gorevlerine gelince —ornegin, stzlesmelerle, dava-
larla, mahkemeye cagirma (celp) isleriyle ve genel olarak bu gibi
seylerin diizenlenmesiyle (ayrica, pazaryerlerinin goézetim altinda
tutulmas1 ve “asrynomia’’vla) ilgili gorevler— bunlarin hepsi bir
pazarin ve genel bir toplanti verinin vakinina yerlestirilmelidir.
Bu, elbette, zorunlu ihtiyag maddelerinin ahsverisi i¢in ayrilmis
bulunan saticilar pazarimin alani olacaktir; andigimiz yukar: alan
ise, bos zamanlarin degerlendirilmesine ayrilmistir. Tasra bolge-
lerinde de, buna benzer bir diizenleme yapilmalidir; ¢iinkii ora-
larda da gorevlilerin, orman bakicilarinin ya da tarla bakicilarinin
yahut adlarina her ne deniyorsa iste onlarin, yemek yeme yerleri
ve koruma islerini yerine getirmelerine olanak verecek nobet ka-
leleri olmak gerekir; bunun gibi, tanrilarin ve kahramanlarin su-
naklar1 da biitiin ilkeye yayilmis olacaktir.

Fakat simdi biitiin bu seyleri ayrintilariyle saymak gercgekten
gerekli degildir. Nelerin gerektigini diisiinmek kolaydir; bunlar
saglamaksa baska bir seydir. Sozlerimiz isteklerimizin aynasidir,
fakat varilacak sonuc talihin elindedir. Onun igin, simdi artik bu
sorunlardan soz etmeyecegiz ve politeia’'va donecegiz.

Aristoteles, dedigi gibi, kendisi icin konunun besbelli en onemli olan
boliimiinii — politeia’yr ve bir baska dile aktarilamayan bu séziin
biitiin iceriklerini ele alir. Bu noktada bir politeia’nin esas itibaryle
bir halk toplulugu oldugunu hatirlamanuz gerekiyor. Sayilart ister
cok ister az olsun, “iyi"” insanlardan olusan saglam bir topluluk
vardir; bu insanlar, uyarinca yasadiklar: anayasadan ¢ikan ve onun
ongordiigii ahldki ve manevi, zihinsel ve sanata iliskin biitiin ol-
ciitleri kabul etmekle birlesirler. Ovleyse, bu élgiitlerin biitiin yurt-
taslarca ogrenilmesi gerekecektir; bir kimse polis’inin nomoi'sini
(yasalarini) bilmeli ve onlari cocuklugundan 6grenmeye baslamali-

217



POLITIKA

dir. Bu nedenle, herhangi bir anayasamin en énemli yani, Platon’un
diisiindiigii gibi, onun iiyesi olacak kimselerin egitimidir. Bu goriis,
Platon icin de Aristoteles icin de biitiin zamanlarda dogruydu, dzel-
likle ideal devleti ararken dogrudur, ¢iinkii o zaman ideal egitimi
de aramanuz gerekir. Boylelikle, Aristoteles’in Politika’sinin bizim
elimizde bulunan halivle, buradan Kitap VIII'in sonuna kadar olan
kesimi, tiimiiyle egitimi, egitimin amaglarint (Boliim 14'iin orta-
larina kadar) ve yontemlerini incelemektedir.

Fakat once mutluluk konusuna doéniiliir, ciinkii egitimin amact,
iyi ve mutlu yasamdir; Aristoteles’e gire, Platon bu noktayt bile
bile savsaklamistir (bkz. Yukarda Kitap 11, Béliim 5'in sonu). Aris-
toteles’in kendisinin mutlulugu tartistigt énceki yerlere gondermesi,
Nikomakhos’a Ahlak’in birinci kitabina, ozellikle Boliim 9 ve 10°
adzr.

13

Simdi de, anayasanin kendisini tartismali ve mutlu ve iyi yonetilen
bir sehrin ne ¢esit insanlardan olusmasi gerektigini kendi kendi-
mize sormaliyiz. Biitiin insanlarin iyiligi iki seye dayanir; bunlardan
biri hedefin, yani eylemlerin yonelecegi amacin dogru se¢ilmesidir,
otekiyse o amaca gétiirecek eylemlerin bulunmasidir. Bu ikisi, bir-
birlerine uyabilecekleri gibi, kolaylikla catisabilirler de. Bazen, 6r-
negin amag¢ iyi se¢ilmistir, fakat insanlar eylemde ona erismeyi
basaramazlar. Bazen de amaca yarayan her seyi basariyla yaparlar,
ne var ki amacin kendisi kotit se¢ilmistir. Yahut her ikisinde de
basarisizlia ugrar ve yamlirlar: Tipki zaman zaman hekimlikte ol-
dugu gibi — hani bazen doktorlar, ne beden icin hangi durumun
saglikli oldugunu dogru olarak kavrarlar, ne de kendi koyduklan
amac1 gergeklestirecek yollar1 bulurlar ya. Nerede mesleki beceri
ve bilgi isin i¢ine girerse, hem ama¢ hem de o amaca gétiiren arac-
lar tam bir denetim altina alinmahdir.

O halde, biitlin insanlarin mutluluk ve iyi yasam istedikleri,
fakat ancak bazilarinin bunu elde edebilecek bir durumda olduk-
lan, 6tekilerinse olmadiklar1 besbellidir. Bu, bahttan ya da dogal
yatkinhklarindan 6tiirii olabilir; her ikisinin de bir pay1 vardir;
iyi yasam her zaman birtakim maddi mallarin varligim gerektirir;
fakat dogal yatkinlik iyi olunca, bahtin bunlardan az bir miktar,
kotii olunca ise gok bir miktar saglamas1 gerekecektir. Gergekten,
yetkin olanaklarla baslayan bazilari, mutlulugun ardindan kosmak-
ta daha basindan basarisizliga diismiislerdir. Fakat bizim amacimiz
en iyi anayasayl bulmak olduguna ve bu, uyarinca bir sehrin en
iyi diizenlenecegi anayasa demeye geldigine, mutluluk olanaklarinin
en biiylik oldugu sehre de, en iyi diizenlenmis dedigimize gore;

218



KITAP VII - BOLUM 13

mutluluk anlayisimizi siirekli olarak aklimizda tutmamiz gerektigi
agiktir. Bunu Ahldk’ta tanimlamistik, o tamimi burada kullanabili-
rizz: Mutluluk etkenliktir, bitiin gii¢lerimizin ve iyiligimizin tam
olarak kullanilmasidir — kosullu olarak degil, mutlak olarak. Bu
baglamda “kosullu” soziiyle, o kosullarda zorunlu olan eylemleri,
“mutlak’la da ahlakli ya da soylu olanlan sdylemek istiyorum.
Ornegin, adalete iliskin eylemler, verilen zararlarin adil olarak 6de-
tilmesi ve Aadil cezalarin cektirilmesi adalet erdeminden kavnak
almaktadir; fakat bunlar zorunlu ya da kosulludur ve iglerinde
her ne iyilik varsa, zorunlulukla oradadir*. Fakat, sereflere ve yiik-
sek yasam olgiitlerine yonelen eylemler, mutlak olarak soylu ey-
lemlerdir. Ciinkii 6teki eylemler kotiiliigiin kaldirilmasindan ibaret-
tir, berikilerse oyle degildir; bunlar, tersine, somut iyimin yaratil-
masi1 ve ortaya konmasidir.

Iyi bir adam, saghk bozukluguna, yoksulluga ve oteki bahtsiz-

" liklara, soyluluga yarasir bir bigimde katlanacaktir, ama mutluluk
bunlarin karsitlarim gerektirir**. Onun igindir ki, insanlar mutlu-
lugun nedenlerinin zihinlerimizin iginde degil, distaki seylerde ol-
dugunu sanirlar. Oysa bu, parlak bir lir ¢alimsini ¢algicinin usta-
ligindan ¢ok, ¢alginin niteligine yakistirmaya benzer.

Soylenilenlerden, bazi seylerin basindan beri bulunmasi, bazi
seylerinse bir yasa koyucu tarafindan saglanmasi gerektigi acik¢a
anlasilmistir. Sehrimiz i¢in Baht’in bagislama giicline sahip oldugu
her seyde iyi bahthlik dileriz, yani ondan bekleyebilecegimiz her
seyde. Bir sehri iyi yapmak Baht’in elinde degildir; bu bir bilimsel
planlama ve bilingli politika sorunudur.

Ote yandan, bir sehrin iyi olmasi, o anayasay1 paylasan vurt-
taslarin iyi olmalarina dayanir ve bizim i¢in biitlin yurttaslar, ana-
yasay1 paylasir. Oyleyse. soru bir adamin nasil iyi olacagidir? El-
bette (yalmz teker teker yurttaslarin degil) hepsinin birden iyi ol-
malari olanag vardir ve bu daha ividir, ¢linkii hepsi her birini
zaten kapsar. Fakat gercekte insanlar ii¢ nedenden 6tiirii iyi ve
erdemli olurlar. Bunlar doga, aliskanlik ya da egitim ve akildir.
Once doga: Bir adam dogmalidir, baska bir sey olarak degil de,
bir adam olarak dogmalidir; kendisinde bir adam viicudu ve zihni
olmalidir. Belli birtakim niteliklerle dogmakta hi¢ bir yarar bu-
lunmayabilir, ¢linkii ahskanlik ve egitim bunlarda degisikliklere

* Devlet igin de birey i¢in de bu gibi eylemlerin zorunsuz olacaklan bir durum
gérmeyi yeglerdim.

** Bu tamim da, ahlikla ilgili yazilarimizda verilmistir — iyi bir adam, goziinde
mutlak olarak iyi.seylerin, kendi kisisel erdeminden &tiirii iyi oldugu tiirden bir
adamdir; besbelli ki, boyle bir kimsenin karsilasacagi olaylara karst tutumu da
mutlak olarak iyi ve soylu olmaldir.

219



POLITIKA

yol acar. Ikili bir olanag: icinde tasiyan bazi nitelikler de vardir;
daha sonra edinilen aliskanhiklar bunlar1 iyi yahut kotii yapar. Ya-
ratiklarin ¢ogunlugu yalnizca dogaya gbre yasar; bazilar bir 6l¢iide
aliskanliklara goére de yasar. Insan, iistelik akla goére de yasar,
akil yetisi yalmz onda vardir. Iyi bir insan meydana gelmesi icin
bunlarin iigiiniin de uyumlu olarak islemesi gereklidir. Akil, boy-
lesinin daha dogru bir yol olduguna inandiklar1 zaman, aliskanliga
ve dogaya aykir1 bir¢ok seyler yapmalarina sebep olur. Daha on-
ceki bir bdliimde, doganin insanlar1 bir yasa koyucunun elinde ko-
layca bicim alabilecek hale getirmek i¢in neler yapabilecegini anlat-
mustik. Bundan sonrasi, bir 6grenim sorunudur. Insanlar baz seyleri
egitilmekle, baz1 seyleri dinlemekle 6grenirler.

Siirekli kisisel egemenlik ilkesi kabul edilmis, bunun icin gerekli
kosullar meydana geliyor olsaydi, béyle bir durumda yurttaslarin
egitimi, yurttaslarin devlet gorevlerine sirayla ge¢melerini ongoren
bir anayasa altinda gerekenden cok baska olurdu. Aristoteles, Ideal
Devlet'i incelerken bu onceki devlet tiiriinii biisbiitiin reddetmez,
nasil ki Kitap III'te de reddetmemis, mutlak monarsik egemenligi
arastirmusty; yalnizea uvgulanamavacak bir sey diye bir yana bira-
kir. Boylelikle, burada sorun, bir kimsenin yurttaglik icin nasd egi-
tilecegi, sirast geldifinde gorevini yapmava ahlik¢a ve fikirce nasil
hazirlanacagi, sirast olmadigr zaman da nasil adam gibi hareket
etmeyi Ogrenecegi sorunudur. Bu, dovumsuz birakilmas: tehlikeli
olan esitlik istegini doyuracak, aynr zamanda liyakat ve yetenegin
de hakkwn: verecektir. Yukarda Béliim 9da oldugu gibi, yurttaslar
sintft ya da egemen sumf i¢inde yalnizca bir yas-grubu ayrimi is-
leyecektir.

14

Bir devleti meydana getiren her kisiler toplulugu yonetenlerle yo-
netilenlerden olustuguna gore, yonetenlerle yonetilenlerin ayr:1 ayr
kisiler mi, yoksa 6miir boyu aymi kisiler mi olmas: gerektigini
sormaliyiz; ¢iinkii ne tiirlii bir egitim gerektigi, bu soruya verilecek
cevaba baghi olacaktir. Eger bir grup kisi geri kalan herkesten,
tanrilar1 ve kahramanlari insanlardan iistiin saydigimiz kadar cok
tstiin olsaydi, biiyiik bir madde ve beden yetkinligi ve esit olciide
biiyiik bir zihin ve ruh tistiinliigliyle baslasalardi, o kadar ki yone-
ticilerin iistiinliigii s6z gotiirmez ve yonettikleri kimseler icin de
apacik bulunsaydi, o zaman avm kisilerin her zaman yonetmesi ve
Otekilerin de her zaman yénetilmesi saminm daha iyi olurdu. Fa-
kat bu kolay gerceklesebilecek bir kosul olmadigina, krallar da.

220



KITAP VII - BOLUM 14

yazar Skylaks'in Hindistan’da olduklarin1 séyledigi gibi, uyruklarin-
dan Gyle ¢ok iistiin olmadiklarina gére, bundan su sonug c¢ikar ki,
bir¢ok nedenlerden 6tiirii, birbirlerine benzer olan herkes yonetme
ve yonetilme ilisini siravla esitlik iizere paylasmalidir. Ciinkii esit-
lik, ayrim goézetmeden herkes i¢in aym sey demek degildir, benzer
olanlar i¢in aym sey demektir; adaletin geregi budur ve verlesik
bir anayasa adalete aykiri olursa uzun siire tutunamaz. Yoksa,
biitiin iilkede yonetilenler arasinda genis bir devrimci 6ge olur ve
giiglii bir egemen smf icin bile, bu gibi bir bilesime dayanmak
olanag bulunmaz.

Sonra, yoneticilerin yonetilenlerden iistiin olmalar1 gerektigi
de yadsinamaz. Onun i¢in, bu ayrimin nasil yapilacagini ve bunlara
hiikiimette nasil pay verilecegini diisiinmek, yasa koyucunun isi ol-
maktadir. Doganin kendisinin bize bir ayrim sagladigina daha 6nce
dokunmustuk: Dogum bakimindan biitiin iiyeleri bir olan simifi, do-
ga yashlar ve gengler diye ikiye bolmekte, birinciler yonetmeye, ikin-
cilerse yonetilmeye daha uygun olmaktadir. Hi¢ kimse, bu yash-
liga gbre buyurma yontemine gergekten karsi ¢ikmaz ya da ken-
disinin béyle bir ayrima uymak ig¢in fazla ivi oldugunu diisiinmez;
nasil olsa, bir kez gerekli yasa erisince, beklemekle kazandigim
elde edecegini bilir. Oyleyse. bir anlamda, “Aym1 kimseler hem
yvonetecek hem yonetilecekler” dememiz gerekmektedir, bir anlam-
da ise bunlar ayri ayr1 kimseler olmalidir dememiz. Egitimleri
de bir anlamda aym, bir baska anlamda fark!li olacaktir; clinkii
¢ogu kez denildigi gibi, iyi bir yonetici olacak kimsenin 6nce ken-
disi yonetilmelidir*. Fakat biz, vurttas, yonetici ve en iyi adam
i¢cin aym niteliklerin zorunlu olduguna ve avni adamin, dnce yo-
netilen sonra da yoneten olmasi gerektigine inandigimiza gore, in-
sanlarin iyi insanlar haline gelmesini saglamak, onlarin hangi yol-
larla boyle yapilabilecegini ve en iyi yasamin erek ya da amacinin
ne oldugunu diisiinmek, bir anayasa plancisinin esash bir odevi
oluvermektedir.

Onun i¢indir ki, vurttaslarin egitimi bir egemen swnif, daha dog-
rusu, iiveleri gerektiginde iilkeyi yonetmeye yetenekli bir sinif ye-
tistirmeyi amacglar. Aristoteles egitim siirecini anlatmasima, bu

* Yonetim, daha once sdylendigi gibi, yoneticinin iyiligi i¢in mi, yoksa yonetilenlerin
iyiligi icin mi yapildifina gore iki tiirliidiir; bunlarin ilki despotik yonetimdir, Ote-
kiyse oOzgiir insanlarin yonetilmesidir. Aym eylemler her iki yonetim tiiriinde de bu-
yurulabilir, fakat amaglar ayndir. Dolayisiyle, genel olarak kolece sayilan bircok
etkenligi, 6zgiir insanlar bile —yani, aralarindaki gencler— serefle yapabilirler. Ciin-
kii bir etkenligin soylu olup olmadig, isin kendisine bakarak degil, amaglarinin
ve kimin yararina girigildiginin 1s1ginda belirlenmek gerekir.

221



POLITIKA

kuranmun dayandigr psikolojiyi a¢iklayarak basliyor. Egitimde ruhun
yalmizea akil béliimii amac1 gosterecektir, ama oteki boliimler de
araclan saglamaya yardim edebilirler. Burada, “bos zaman” diye
cevirdigimiz sézciigiin dinlenme ya da eglenme anlamina gelmedi-
gini, ugrasmaya deger ve kendi i¢inde (fayda-gayesiz, “hasbi” ola-
rak) degerli bir sey iistiinde ¢alismayr anlattifint da unutmama-
liy1z.

Ruh, iki boliime ayrilir; birinin icinde akil vardir, otekinde
yoktur, ama o da aklin soziinii dinlemeye yeteneklidir. 1Iyi bir adama
iyi denmesinin nedeni olan erdemler bunlara girer, saniyoruz. Bi-
zim ruhu béyle ayinsimizi kabul edenler i¢in, “amia¢ kavraminin
boliimlerden hangisine girdigi?” sorusunu cevaplandirmak hic de
giic degildir. Ciinkii asag1 olan, her zaman, istiin olan igin bir
aractir; bunun béyle oldugu, insan becerisivle planlanmak gereken
islerde, doga alanindakinden daha az agik degildir ve bu ornekte
de iistiin olan akhn bulundugu béliimdiir. Biz hep uygeulamali
(pratik) akilla kuramsal (teorik) akl ayiririz; ruhun akilh bolii-
miinii buna gére ayirmaliyiz. Ayni seyi etkenliklere de yapacagiz;
hepsi ii¢ ¢esit olacak ve dogaca daha iyi olanlardan, yani akilli
iki boliimden kaynak alan etkenlikler, ti¢ cesit etkenlik arasinda
—hatta yalmzca iki ¢esitten— bir secme yapabilecek durumda bu-
lunan herkes icin yeg sayilmak gerekecektir. Clinkii her insan igin,
erisebilecegi en iyi sevin secilmesi gerekir.

Yine, biitiin yasam calismalla bos zamana, savasla barisa bo-
liinebilir; yapilan seylerden de bazilar1 ahlaki degeri olan eylemler
sinifina girerler, 6tekilerinse zorunlu olmalarina karsilik boyle bir
degerleri yoktur. Bunlarin secilmesinde, ruhun béliimlerinde oldu-
gu gibi etkenliklerde de aym ilkeve, daha kiicligiin daha buyiik
i¢in olmasina uyulmalidir; yani biz savasi baris icin segeriz; ¢a-
hismay1 bos zaman bulmak igin, asagilik ve faydali eylemleri soylu
eylemler igin. Iste ondan 6tiirii, devlet adaminin yasalar1 yaparken,
gerek ruhun boliimleri, gerekse onlardan kaynak alan etkenlikler
bakimindan biitiin bu seyleri géz oniinde tutmasi, daha iyi sevleri
ve izlenen amaclan daha da ok diisiinmesi gereklidir. Ayni bicim-
de, insanlarin yasamlarina ve ne yapmay: sectiklerine de bakma-
Iidir. Ciinkii bir kimse calisabilmeli ve savasabilmeli, ama daha
onemlisi zorunlu ve faydal seyleri, 6zellikle de kendi i¢c degeri olan
seyleri yapmak icin baris icinde yasayabilmeli, inceliklerle bezenmis
bos zamani olan bir yasam siirebilmelidir. Iste, ister ¢ocuklarin
egitiminde olsun ister daha ileri bir yasta onu gerekseyenlerin-
kinde, egitimin amaclamas1 gereken hedefler bunlardir.

Bu amacglar her zaman benimisenmemistir; Sparta egitimi, savasa

222



KITAP VII - BOLUM 14

baristan daha cok onem verdigi icin biiviik élciide hatalhidir. Sparta’
nin askerlige diiskiinliigii daha once de elestirilmisti (yukarda Ki-
tap II'de ve Platon’un Yasalar'inda). Elestiri, burada sistemi plan-
layan adam daha ¢ok 1srarla vurgulanarak yenileniyor. Yalniz, bu
adanmun Lykourgos oldugu séylenmiyor, bir baska ad da verilmiyor.
Sparta'min askeri iistiinliigii Aristoteles’ten once sona ermisti.

Boyle olmakla birlikte, Yunanhlarin' yonetimleri en iyi diye
tin kazanmis olanlar1 ve onlarin cesitli anayasalarimi yapan vasa
koyucularin, gercekte toplumlar1 olabilecek en iyi amacla kurma-
diklari, yasa ve egitimlerini biitiin erdemleri yaratma eregine yo-
neltmedikleri anlasiliyor; bunun yerine, bavag bir diisiiniisii iz-
leyerek, daha karli ve faydali goriinen niteliklerin ardina diismiis-
lerdir. Benzer bir bicimde, son zamanlardaki bazi yazarlar da aym
kaniy1 savunmuslardir: Bunlar, Lakedaimonialilarin rejimini onay-
ladiklarima belirtiyor ve her seyi savasa ve daha cok ulusal gii¢
elde etmeye gore diizene koydugu icin, onlarin yasa koyucularinin
amacladig1 hedefi oviiyorlar. Bu, akil yiiriitmeyle kolayca ciiriitii-
lebilecek ve zaten giliniimiizde olaylarla da ciiriitiilmiis bir goristiir.
Cogu insanlar —bunda basar1 kazanmak, onlara bol bol diinya
mallar1 sagladigindan— baskalarin egemen olmay: istedikleri icin,
yazar Thibron besbelli Lakoniali yasa koyucuya hayrandir, Sparta
anayasas1 hakkinda vazi1 yazan baskalar: da, tehlikeleri karsilamaya
hazirlanacak bicimde egitilmeleri sayesinde bircoklarin egemen
olduklarin1 belirtmektedirler. Fakat bugiin artik Sparta hegemon-
yas1 kalmayinca, mutlu ve varhklt bir ulus olmadiklar1 ve vyasa
koyucularimin yamlmis oldugu anlasilmistir. Kendi anayasalarinin
cercevesi icinde kalmaya gosterdikleri biitiin Ozene karsin, vasa
ve goreneklerini kullanmaktan onlar1 alikoyacak hi¢c kimse de ol-
madig1 halde, kendilerine 6zgii iyi yasam yolunu yitirmeleri olgu-
sunda giiliin¢ bir yan vardir.

Bu yazarlar, bir yasa koyucunun, aciktan a¢iga, efendi duru-
muna ge¢ilmesini onaylamasi gerektigini sanmakla da yanilmislar-
dir; ¢linkii 6zgiir insanlar iistiinde egemen olmak despot¢a egemen-
likten daha soylu ve erdeme daha uygundur. Bir devletin kendisini,
komsularina egemen olmak amaciyle giiclendirecek bi¢cimde egitmis
olmasi1 — bu, bir devlete mutlu demek yva da o devletin yasa ko-
yucularim1 6vmek icin hakli bir neden degildir. Boyle bir iddianin
tehlikeli sonuclari olabilir; bunun kabul edilmesi, giicii yeten her
yurttasin kendi sehrinde egemen olmak icin elinden gelen her seyi
yapmasim1 gerektirir — Lakedaimonialilar, Pausanias1 iste tam
boyle bir tutkusu olmakla suclamislardi, hem de kendi krallar
oldugu halde. Dolayisiyle, bu kuram va da ilkelerden hi¢ birinin
bir devlet adami igin yarar1 voktur: Ne iyi ne de dogrudurlar.

223



POLITIKA

Devletler igin en iyi olan aymi yol gosterici ilkeler, bireyler igin
de en iyidir; bir yasa koyucunun insanlarin zihinlerine yerlestir-
mesi gereken ilkeler, bunlardir. Askerlik egitimine gelince, bunu
diizenli olarak yapmanin amaci, kendilerine boyle davranilmamasi
gereken insanlar1 boyunduruk altina almak degildir. Ug amaci var-
dir: (1) kendimizi baskalarmin boyundurugu altina girmekten kur-
tarmak, (2) sehrimiz i¢cin bir onderlik konumu saglamak — ama
bu konumu hepsinin iistiinde hegemonya kurmak i¢in degil, bas-
kalarinin da yararina olarak kullanmak, (3) kendilerine kole diye
davranilmasi1 gereken kimseler iistiinde bir efendinin yonetimini
yiiriitmek. Yasa koyucu, daha ¢ok, gerek askerlik hazirliklarinda
gerekse genel yasamasinda baris ve kiiltiirlii bir yasam saglamay:
amag edinmelidir. Olgular da bunu desteklemektedir; ¢iinkii askeri
devletler, genel olarak, savastiklar: siirece ayakta kalirlar, ama bir
kez bir imparatorluk kurunca ¢okmeye baslarlar. Her zaman baris
icinde kalirlarsa, kullamlmayan c¢elik gibi keskinliklerini yitirirler;
su¢ onlar1 bos zamanlarini dogru olarak kullanma konusunda egit-
meyen yasa koyucularinindir.

Erdemler, saglayabilecekleri herhangi bir yarardan otiirii degil, ken-
di i¢lerinde istenilmeye deger seylerdir. Egitim de, Sparta’daki gibi
yalmizea cesareti degil, biitiin erdemleri gelistirmeyi amaglamalidir.
Boliimiin ortalarindaki metin bozukluklart viiziinden Aristoteles’in
sozleri ¢cok acgik goriinmiiyor. Egitimin ii¢c dgesinin sayildigi Boliim
13%iin sonuna da bir gonderme yapilmaktadir — dogumla gelen,
egitimle edinilen, akil yiiriitmeyle 6grenilen.

15

Insanlarin ister bireyler olarak ister bir devlet olarak hareket et-
sinler, amaglarinin ayn1 oldugu apacik bulunduguna, en iyi adamla
en iyi anayasanmin da ayni aymricr ozellikleri tasimasi gerektigine
gore, devlette bos zamanin islenmesine yol acacak erdemlerin bu-
Junmas: gerektigi kendiliginden ortaya c¢ikmaktadir; ¢iinkii, ¢ogu
kez denildigi gibi, savasin amaci baris, calismanin amaci bos za-
man saglamaktir. Bos zamanin kullanilmas: i¢in yararli erdem-
lerden bazilar1 bir bos zaman déneminde gelistirilebilir, bazilariysa
bir ¢alisma doneminde; giinkii bos zamanli bir etkenligin olanak
kazanabilmesi igin, ondan énce bir¢ok seylerin saglanmasi gerekir.
Bu nedenle, bir sehir kendi kendini sinirlamali, cesur ve dayanmikh
olmahidir*. Bize ¢alismak igin cesaret ve dayanmiklilik, islenecek bos

* Bunlar olmadan, koleler gibidir, giinki tehlikeye yigitce karsi koyamayanlar isti-
laciya kole olurlar ve atasdziiniin dedigi gibi, kolelerin bos zamam yoktur.

224



KITAP VII - BOLUM 15

zaman i¢in zihin yetenegi, her zaman, ama 6zellikle de banista ve
bos zamanlarda kendini tutma ve diiriistlitkk gereklidir. Ciinkii sa-
vas, insanlar1 zaten soz dinlemeye ve diiriist olmaya zorlar, ama
varhifin, barisin ve bos zamanin tadina varmak, siddete ve kendi-
lerini kapip koyvermelerine daha yatkindir. Onun i¢in, belirgin bir
bicimde basarili olan ve varhkhihgin hazlarina erismis bulunan
kimselerin, ozanlarin deyisiyle ‘“kutsanmislar adalan’nda yasar
gibi yasayan insanlarin ozellikle ¢ok saglam ahldkli olmalan ve
kendi kendilerini ¢ok simirlamalar1 gerekmektedir. Ciinkii ozellikle
bunlarin felsefeye, olgiiliiliige, haktamirlia ihtiyaclar1 vardir ve
yararlandiklar1 olanaklarin bolluguyle birlikte bu ihtiya¢ da art-
maktadir. Oyleyse, devletin de iyi ve mutlu bir devlet olacaksa,
bu erdemlere yeterince sahip bulunmasi gerektigi aciktir. Ciinkii,
iyi davranamamak bir asagilik isaretiyse, bir bos zaman déneminde
ozellikle Oyledir — ¢alisirken ya da askerlik hizmetindeyken iyi
goriinmek, ama bos zamanda ve barista koleden kalir yeri olma-
mak.

Bunun igindir ki, erdem egitiminde Lakedaimonia drnegi izlen-
memeli. Onlarla 6teki uluslar arasindaki ayrilik, en biiyiik iyilerin
neler oldugu konusundaki herhangi bir anlagsmazliktan degil, Spar-
talilarin géziinde bunlarin hepsini saglayacak bir erdem olmasindan
ileri gelmektedir. Spartalilar iyi seylere ve onlardan faydalanmaya,
erdemlerin gerceklestirilmesinden daha c¢ok -deger verirler, fakat
bizim savundugumuz goriisten erdemin kendisi i¢in uygulanmas:
gerektigi sonucu ¢ikmaktadir — simdi de bunun nasil ve hangi yol-
larla olacaginmi incelemeliyiz.

Yukarda ii¢ 68eyi ayrimlamistik: Doga, egitim ve akil. Hangi -
dogal kosullarin icinde dogmanin istenilir oldugunu belirlemekle
bunlardan ilkini gordiik bile; bundan sonra, egitimin akil yiiriitme
yoluyla mi, yoksa aliskanlhiklar edinmekle ilerlemesi gerektigini
sormaliyiz. Hi¢ kuskusuz, bunlar yetkin bir uyum iginde islemeli-
dir; cilinkii en iyi ilke hakkinda zihinsel bir yanhs yapmak da,
kendi aliskanliklar1 ve yetisme bigimi yiiziinden yoldan ¢ikmak da
esit Olglide olanaklidir.

Bir sey, isin basindan bellidir: Baska her seyde oldugu gibi
burada da, varolus herhangi bir baslangictan c¢ikar ve amaci da
baska bir seyin amaci olan bir baslangictan kaynak alir. Bizlerde,
insan olarak, bilyiimemizin egilim gosterdigi amaclar akil ve zihin-
dir. Dolayisiyle, varolusumuz gibi, aliskanhklarimizin diizenlenmesi
de bu amaclara yoneltilmelidir. Sonra, nasil ruh ve beden ikiyse,
onun gibi ruhun da iki bolim oldugu dikkatimizi ¢eker: Akil yii-
riiten ve akil yiirlitmeyen béliimler — bunlarin her birinin dogal
bir niteligi vardwr, oncekinin zihinsel, 6tekininse istihaya iliskin.
Tipkt beden ruhtan daha énce varoldugu gibi, akil yiiriitmeyen bo-

15 ' 225



POLITIKA

liimiin de dylece akla sahip olandan bir onceligi vardir. Bunu su
olgu kamtlar: Cocuklarda dogumdan itibaren istiha gibi, tutku ve
iradenin de bulunmasina karsilik, akil yiiriitme ve zeka biiyiidiikge
ortaya cikar. Onun igindir ki, viicudun bakimi zihnin bakimindan
once gelmelidir, sonra da istihali 6genin egitimi — ama her zaman
zeka icin; tipk: viicudun egitiminin ruhun adina olusu gibi.

Icinde dogmanin istenilecedi yasam, iklim, irk vb. genel kosullari
bu kitapta daha énce belirtilmisti. Simdi en basimdan ¢ocuk yetis-
tirme konusunu ele alinca, Aristoteles dogumun kendisi, evlilik,
ana-babalik ve iireme iistiine ogiitler veriyor. Eski Yunan'da bir
cocuk dogunca, biiyiitiilecegi mi yoksa olsiin diye bir yere mi ati-
lacag: babamn kararina baglydr. Bu uygulama, 1.0. dérdiincii yiiz-
yilda elestirilmeye baslanmis olmali; ¢iinkii boliimiin bu ayrumimnda
bazt metin giigliikleri olmakla birlikte, salt niifus ¢ok artmasin diye
saghkli bebeklerin éliime birakilmasimma karst c¢tkan bir goriis ol-
dugu actkca anlasiliyor.

16

Genclerin olabilecek en iyi beden gelismelerini saglamanin yolunu
ararken, yasa koyucunun 6devi ise en basindan baslamak olduguna
gore, yasa koyucu ilkin ana-babalarin evlenmesini diisiinmek duru-
mundadir: Ne ¢esit insanlar birbirleriyle evlenmeli ve evlilik ilis-
kisi ne zaman olmali? Bu sorunlar: diizenlerken, hem c¢iftlerin ken-
dilerine, hem de her bir 6rnekte uygun yaslara aym1 zamanda ge-
lebilmeleri i¢in yasam zamanlarina bakmasi gerekmektedir. Babanin
cocuk yapma yeteneginin bulundugu dénemle, ananin ¢ocuga kal-
ma donemi denk diismelidir. Birinin ¢ocugunun olabilecegi, 6teki-
ninse olamayacag: bir durum, karsilikli suglamalara ve ayrilmalara
yol acar. Bundan sonra, art arda cocuklarin diinyaya gelmesinin
ramanlanmasi bakimindan, babayla ¢ocuklar arasinda ¢ok biiyiik bir
yas araligi olmamalidir; ¢ocuklarin yashh ana-babalar icin yapabi-
lecekleri ¢ok az sey vardir, babalarimin da onlara pek az yardim
dokunur. Yaslar1 ¢ok yakin da olmamalidir, ¢iinkii bu iliskilerin
bozulmasina yol acar; hemen neredeyse cocukalariyle ayni yasta
olan babalar, onlardan geregi gibi sayg1 gérmezler ve yas yakinhig
ev islerinin yonetilmesinde catismalara yol acar. Ayrica, baslangic
noktamiza donerek sunu da belirtmeliyiz ki, ¢ocuklarin bedence
gelismelerinin devletin kurucusunun isteklerine goére olmasi sag-
lanmahdir

Bir noktaya yeterince 6zen gosterirsek, biitiin bu amaclar ger-
ceklestirilebilir ya da hemen hemen gerceklestirilebilir — kocayla

226



KITAP VII - BOLUM‘lé

kadimin birbirlerine gore hangi yasta olacaklari noktasina. Genel
olarak soylendikte, cocuk yapma yasimn iist sinir1 erkeklerde yet-
mis, kadinlarda elli olduguna gore, birlesmelerinin baslangic1 da,
yasamin bu iki asamasina uygun yasta erisebilecekleri gibi olma-
hdir. Cok geng yastaki bir ¢iftin birlesmesi, ¢cocuk yapma acisindan
iyi degildir. Hayvanlarda ¢ok erken birlesmelerin iiriinleri genel-
likle kusurludur, bu gibi yavrular ¢ogucas: disi ve ufak tefek olur;
aym sonu¢, insanlar igin de ister istemez gegerli olacaktir*. Cok
erken evliliklerin bir baska sakincasi da, pek geng¢ yastaki kadin-
larin daha ¢ok giicliik ¢cekmeleri ve daha ¢ok 6lmeleridir**. Babalan
onlan evlendirdigi zaman kizlarin ¢ok gen¢ olmamalar, evlilikte
sadakat gostermeleri icin daha uvgundur; pek erken bir vasta
cinsel iliskide bulunan kadinlarin hafifmesrep olmalar1 daha ¢ok
olasidir. Erkekler acisindan da tohum daha gelisme halindeyken
iliskide bulunurlarsa, bunun gelecekteki biiviimeye engel olacag
diisiiniiliir; c¢iinkii onun igin de belirli bir zaman simir1 vardir,
ondan sonra yerine yenisi gelmez olur. Oyleyse su sonuca varivoruz
ki, evlenme i¢in uygun yas, asag yukan, kizlar icin on sekiz, er-
kekler icin otuz vedi dolavlarindadir. O zaman, aralarindaki cinsel
iliski, her ikisinin de bedence tam olgunluk cazlarinda olacak ve .
her biri, kendisi i¢in cocuk yapma déneminin sonuna, uygun za-
manlarda erisecektir. Gebe kalma beklenen sirada olursa, art arda
dogumlar da, ilki ana-babanin tam olgunluk c¢aginda baslayacak ve
babamn yetmis yasina yaklasmasiyle, gerilemelerine dogru sona
erecektir.

Evlenmenin yasamin hangi zamaninda yer almasi gerektiginden
soz ettik, ama yilin cinsel iliski icin en uygun doénemlerinin daha
listiinde durmadik. Bununla birlikte, genel uvgulamadaki gibi kis
mevsiminin se¢ilmesi dogrudur. Ayrica, ¢ocuk yapmay: diisiinenler,
hekimlerin ve bilginlerin 6giitlerine de basvurmalidir; hekimler,
bedenin yasaminin elverisli donemleri, bilginler ise hava kosullari
iistline istenilen bilgileri verebilirler, nitekim giiney riizgarlarindan
¢ok kuzey riizgdrlarimin estigi bir siray1 6giitlityorlar. Ana-babanin
ne tiirlii bir beden durumunda bulunmasinin en yararh olacag
sorunu liistiine ayrintili bilgi edinmek isteyenler, bunu c¢ocuk ye-
tistirmeye dair elkitaplarinda aramali; bizim buradaki amacimiz
icin asagidaki ozet yeterlidir. Atletik bir yapida olmak, bir yurttas

* Nitekim, bunun bdyle oldugu yolunda birtakim kanittlar da vardir: Cok erken
evlenmelerin kural oldugu iilkelerde, g¢ocuklar kiigiik ve kusurlu olarak dogmak-
tadrr. ,

** Bazilarina gore, Troezen halkina bildirilen tanri-sdziiniin (“yeni toprag siirme™)
kokeni de bu sorundadir; anlami tahil tiretimiyle ilgili degildir, gen¢ kizlarin sik
sik evlendirilmesinin birgok Oliimlere yol agt:f1 olgusuna deginmektedir.

227



POLITIKA

icin ya da g¢ocuk yapmak bakimindan saghk icin en iyi durumda
bulunmanin gereklerine uygun degildir. Pek nanemolla olmak ve
stk1 calisamayacak durumda bulunmak da, esit 6lgiide istenilmeyen
bir seydir. Ikisinin arasinda bir durumda olmak gerekir; asir1 bir
emek harcamaya degil, ama siki ¢alismaya alismus, viicutga islek-
ligi bir atlet gibi tek bir yone degil, ozgiir-dogumlularin cesitli
etkenliklerine yonelmis olmalidir. Bu kurallar, hem erkekler hem
kadinlar icin gegerlidir. Ayrica, kadinlarin gebelikleri sirasinda be-
densel durumlarina iyi bakmalart da énemlidir. Tembel olmamalar:
ve az beslenmemeleri gerekir. Bir yasa koyucunun, “Ozellikle cocuk
dogumuyle ilgili’ tanrilara tapmmak igin gebe kadinlar tapinaga
gitmeli” diye bir kural ¢ikartarak, bunlarin her giin yiiriiyiis yap-
malarini saglamasi kolaydir. FFakat bedenlerinin tersine, kafalarini
pek calistirmamalidir. Zihin yorgunlugundan kacinmak dogru olur;
oyle anlasiliyor ki, bitkilerin gii¢lerini topraktan almalar: gibi, daha
dogmamis bebekler de iyiliklerini kendilerini tasiyan analarindan
aliyorlar.

Bir bebegin 6liime mi birakilacagi, yoksa biiyiitiiliip yetistiri-
lecegi mi konusunda karar vermeye gelince, sakat gocuklarin ya-
satilmamas: yasal olmalidir. Fakat, gorenekler salt niifusun azal-
tilmas:1 amactyle bebeklerin 6lmeye birakilmasint yasakladig: igin,.
¢ocuk yapmanin bir sinir1 olmalidir. Fakat bu diizenlemelere avkirt
bir ¢iftlesme yapilir da, kadin ¢ocuga kalirsa, o zaman cenin daha
can ve duyum edinmeden 6nce diisiiriilmesi saglanmalidir; burada
dogru ile yanlisin ayrimi, can ve duyumun olup olmamasina bag-
Iidir. Yukarda, erkek ve kadmin hangi yaslarda birlikte olmaya
baslayacaklarina karar verdigimiz gibi, bunun uygun olarak ne
kadar bir zaman siirebilecegine de karar vermeliyiz. Cok yaslilarin
cocuklari, tipki ¢ok genglerin ¢ocuklar: gibi zihin ve bedence yet-
kinlikten uzak olur, yaslilarinkiler iistelik zayiftir. Onun igin, zihin
gelismesinin en yiiksek noktasina bakmaliviz; bu nokta ¢ogu 6rnek-
lerde, yediser yillik yedi donemden s6z eden bazi ozanlarin belirt-
tikleri yastir, yani bir erkegin yasaminda ellinci y1l dolaylaridir.
Dolayisiyle, bu sinir1 dért bes yil gecen bir adam artik ¢ocuk yap-
mamast ve agik¢a babalik iddiasinda bulunmamali. Fakat sagliklar:
icin ya da bir baska boyle gecerli nedenden 6tiirii, gizlemeleri
gerekmeksizin cinsel iligki siirdiiriilebilir. Bir erkegin herhangi bir
cinsiyetten kimselerle evlilik-dist iliskilerde bulunmasi ivi degildir;
onun igin, bir kimsenin koca oldugu ya da karist tarafindan ken-
disine boyle denildigi siirece, miimkiinse hi¢ yapimamalt vahut
itiraf edilmemelidir. Bir adamin cocuk yapma déneminde bu gibi
bir harekette bulundugu ortaya cikarsa, kétii davramisina uygun.
bir asagilamayla cezalandirilmalidir.

228



KITAP VII - BOLUM 17

Newman (cilt 111, s. 478), “Aristoteles bu boliimde, daha 6nce Pla-
ton'un soylemedigi pek az sey soyler” demektedir. Gergekten, bu-
rada, baslica bir gonderme yapilan, Yasalar'in yedinci kitabindan
yararlamidmistir. Bes yasina kadarki egitimde bi¢imsel bir Ggretim
gerekmez; besle vedi yas arasinda goze seslenen yontemler kulla-
nilabilir. Esas donemler, bundan sonraki iki dénemdir: Yediyle on
dort ve on dortle yirmi bir yaslar arasi. Genel olarak genglerden,
ozellikle de yeni yetmelerden séz eden aradaki bir sapma, izlenen
diisiince sirasini kesiyor.

17

Dogumdan sonraki donem, ¢ocuga verilen besinin, bedenin gelis-
mesi iistiinde en ¢ok etkili oldugu zaman siiresi sayilmak gerekir.
Hem oteki hayvanlarin, hem de cocuklarmmi savas¢i olarak vetis-
tirmeyi amac¢ edinen uluslarin incelenmesinden anlasilmaktadir ki,
bebeklere bol bol siit verilmesi bedenleri icin ¢ok yararhdir, fakat
besinlerine sarap katilmasi onlar bozabilir. Bundan sonra, o cagda
yapabilecekleri biitiin beden hereketlerini yapmalar1 da iyidir. Baz
- halklar, bebeklerin heniiz yumusak olan bacaklarinin carpilmasin
-Onlemek icin, onlar1 diiz tutacak mekanik araglar1 hala kullam-
yorlar. Cocuklar1 daha bebekliklerinden soguga alistirmalidir: bu
aliskanlik ileride saglkli olmalarina ve savas etkenliklerine ¢ok
faydaludr. Bunun icin, Yunanh-olmayan bazi halklar arasinda veni
-dogmus bebekleri soguk nehir-suyuna daldirma (“celikleme”) go-
rene§i vardir; daha baskalari, drnegin Keltler de, onlarn ¢ok az
giydirirler. Cocuklar1 bu gibi sevlere alistirmanin olanakli oldugu
Olciide, alistirmaya ¢ok erken baslamalidir, fakat bu siire¢ yavas
olmalidir; gen¢ bedenin 1likhig1, soguga dayanma egitimi icin pek
uygundur. Cocuklarin bu ve benzeri vollarla yetistirilmesi, bebeklik-
ten baslatilmak gerekir.

Bundan sonraki asama, bes vasina kadar siirer. Bu dénem
boyunca, ¢ocuklara herhangi bir sev ogretmeye kalkmak va da
gelismelerini engelleyecek isler yaptirtmak dogru degildir. Ama
bir yandan da hareketsiz birakmamali, viicutlarim ¢alistirmaldir.
Bu olanagi ¢ocuklar bircok yollarla, ama en ¢ogu da oyunla bu-
lurlar. Baska her sey gibi, oyunlar1 da ozgiir kisilere yarasacak
tiirden, ne yorucu ne de diizenden yoksun olmalidir. Cocuk denet-
cileri denilen gorevliler, bu yastaki cocuklara ne gibi oykii ve
masallar anlatilacagimi kararlastirmava da 6zen gostermeliler; c¢iin-
kii simdi dinleyecekleri her sey ilerideki okul dénemleri icin bir
hazirhik sayilmak gerekir. Bu nedenle, ovunlar, genis ¢l¢giide, daha
sonra ciddi olarak yapacaklan seylerin bir 6ykiinmesinden va da
prova edilmesinden olusmalidir. Yasalar'da onerildigi gibi, kiigiik

229



POLITIKA

cocuklarin aglamalarimi ve cigerlerini genisletmelerini yasaklamaya
kalkmak yanlistir; aglamak, aslinda bedenin biiyiimesi i¢in faydali
bir akciger idmamdir. Oyun, hareket ve dinlenmeye ayrilan zamam
diizenlemekten baska, cocuklarin basinda olanlar, onlarin koélelerin
yaninda ¢ok az vakit gecirmelerini de ozellikle gézetmeliler. Bu
yastaki ve yedi yasina kadar olan cocuklar ister istemez evde ya-
sayacaklardir ve daha bu yasta bile, gozle ya da kulaktan “soy-
luluga aykiri” seyleri kapmaya egilimleri vardir.

Aristoteles, burada bir cesit parantez agarak, Platon’a pek benzeyen
bir bicimde, kiiciiklerden yakisiksiz séz ve goriintiileri wrak tutmak
gerektigini soyliiyor. 1k izlenimler cok onemlidir; oyuncu Theodoros
orneginin ana fikri de budur.

Genel olarak, yasa koyucunun baska biitiin kotiiliikler gibi,
her tiirlii hayasiz sozii de devletten kovmas: gerekir: Hafiflik ede-
rek séylenen ayip bir s6z, o ayip isin yapilmasi sonucunu verecektir.
Bunun icin hayasizliklar 6zellikle ¢ocuklardan uzak tutulmali, on-
larin bu tiirlii bir seyi isitmelerine ya da gormelerine izin verilme-
melidir. Herhangi bir gencin yasaklanmis seylerden birini yaptigi
ya da soyledigi goriiliirse ve bu gen¢ soylu dogumluysa, ama yasi
ortak sofraya oturmasina elverecek kadar biiyiik degilse kirbagla
cezalandinilmalidir, daha biiviik bir gengse 6zgiir-dogumlularin ay-
ricaliklarindan yoksun birakilmalidir, ¢iinkii bir kole gibi davran-
mustir. Her tiirlii hayasiz konusmaya izin vermedigimiz gibi, aym
gesitten resimlere bakmayi ve kitaplar1 karistirmay: da yasaklama-
liyiz. Onun igin, yasanin kendilerine ayip seyler yapma ayricaligim
tamdig1 tanrilarin sunaklarindan baska hi¢ bir yerde, yakisiksiz
eylemleri gosteren heykel ya da rseim, herhangi bir seyin bulun-
mamasini sa8lamak, yoneticilerin 6devi olmalidir. Yasa, ayrica,
belli bir yasa gelmis olan adamlarin, karilari, ¢ocuklar1 ve kendi
adlarina bu tanrilar oniinde egilmelerine, onlara saygilarin1 sun-
malarina da izin vermektedir. Fakat genglerin solenlerde uzamp
icki igmeye hak kazanacaklari yasa degin komedi temsillerini sey-
retmemeleri ve taglamali iambos’lan (6zel bir ol¢iiyle yazilmis siir)
dinlememeleri kurali konulmuk gerekir — o caga geldiklerinde,
egitimleri onlara bu gibi seyirlerin zararindan koruyacak kadar
bagisiklik kazandirmis olacaktir. Su séylediklerimiz, konuya yal-
nmzca dokunmalardir; daha sonra, bunu ayrintili olarak ele alma-
miz ve (gengler boyle oyunlara) gitmeliler mi, gitmemeliler mi? Gi-
deceklerse hangi kosullar altinda gitmeliler? sorularim bir karara
baglamamiz gerekmektedir. Burada, ancak simdilik bize yetecek
kadarim belirttik. Oyle sanmiyorum ki, tragedya oyuncusu Theodoros,
seyircilerin her zaman kulaklarina gelen ilk sese kapildiklarinx

230



KITAP VII - BOLUM 17

soyleyerek, kendisinden once sahneye hi¢ kimsenin —-hatta asagi
degerde bir oyuncunun bile— ¢ikmasina razi olmamakla, bu bag-
lamda ¢ok hakh bir gézlem yapmistir. Insanlarin birbirleriyle ilis-
kilerinde, gordiikleri ve isittikleri seylerde de, bu tiirlii bir tutumun
gecerli oldugunu samirim. Ilk bakista sevmek egilimini tasiriz. Onun
i¢indir ki, asagihik seyleri, ozellikle iclerinde igrenc¢ kétiiliikler olan
seyler genglerden uzak tutmaliyiz.

Aristoteles, yine yas-donemlerinin art arda gelmesine doniiyor ve
bir sonraki kitabin konusunu haber veriyor.

Besinci dogum giinleri gegince, ¢ocuklar 6grenmeleri istenen sey-
leri yalmzca gozlemle 6grenmeliler. Ondan sonraki egitim iki asa-
maya boliinebilir — yedinci yaslarindan ergenlige ve ergenlikten
yirmi bir yaslarinin tamamlanmasina kadar. Dolayisiyle, yasam
yediser yillik donemlere bélenler biisbtiin yamilmamaktadir; ger-
gekten, biz de doganmin yaptif1 bolmelere uymahyiz. Ciinkii her tiir-
lii egitim ve ogrenim doganin biraktifi bosluklarin doldurulmasim
amaclar. Ondan 6tiirii de, bizim su sorulan arastirmamiz gerekiyor:
Oglanlarin egitimi i¢in bir sistem koymali miy1z? Sonra, bu isi ka-
musal bir yetkeye mi vermeli, yoksa simdi sehirlerde genellikle
yapildig1 gibi 6zel ellere mi birakmaliyiz? Uglincii olarak, egitim
sisteminin nasil olacagim tartismaliyiz.

231






KITAP VIII
———————— R ———

Kitap VII'nin sonunda sorulan ii¢ sorudan ilkini cevaplandirmak
bile gerekmez. En ¢ok tartisma ve anlasmazliga yol actigim kabul
etmemiz gercken ikincinin de ¢abucak iistesinden gelinir. Yurttas-
larin cocuklarimin vetistirilmesi ve egitilmesi, kamuyu ilgilendiren
bir sorundur, ¢iinkii bunlar gelecegin yurttaslari, gelecedin egemen
sintfidir. Bir zanaatcwun nasil yetistirilmesi gerekirse, yurttas ol-
manin da oylece Sgrenilmesi gcerekir. Fakat yurttas adaymna ne 6g-
retmeli ve nasil ogretmeli — bu, genis dlgiide devletin tiiriine ve
ne cesit bir vasam istendigine, ozellikle Yunanlilarin (¢cogucast, “bos
zaman etkenlikleri” diye ¢evrilen bir sozciikle) schole dedigi zihin,
sanat ve diisiin vasanuna baglt olacaktir. Bundan 6tiirii, sekizinci
kitabin biiyiik bir boliimii miizik ve sarkiyla ilgilidir. Fakat kitabin
ne kadarimin kayboldugunu bilmiyoruz; kesin olan bir sey varsa,
o da on iigtincii viizyildaki ¢eviricisi Moerbeke'li William'in da fark-
ettigi gibi Politika'nin bu haliyle eksik goriindiigiidiir.

1

Bir yasa koyucunun birinci 6devinin genclerin egitimini diizenlemek
olduguna hi¢ kimse karsi ¢ikmaz. Bu yapilmayinca, her keresinde
anavasanin niteliginin zarar gorecegine siiphe yoktur. Egitim, her
bir ornekte yurttaslarin kapsami icinde yasadiklar belirli anaya-
sayla iliskilendirilmelidir; ¢iink bir anayasanin karakteri, onu 6zgiil
olarak kendisi kilan seydir. Basta, anavasay: kendi karakteri yap-
mustir, sonra da o siirdiirmektedir; bir demokrasiyi demokratik
karakteri, bir oligarsiyi ise oligarsik karakteri korur. Ve biitiin
durumlarda en iyi karakter, en iyi anayasay: ortaya koyar. Cesitli
beceri ve sanatlarin hepsi icin bir hazirhk egitimi ve c¢esitli islere
bir alisma siireci olmalidir; onun gibi, erdem etkenlikleri icin de
bir egitim yapilmasi gerektigi besbellidir. Fakat, biitiin sehrin valmz
bir tek amaci olduguna gore, bundan, egitimin herkes i¢in bir ve
ayni, egitimin gozetilmesinin de simdiki gibi 6zel bir is degil, bir
kamu sorunu olmasi gerektigi sonucu ¢ikar; oysa bugiin, avr1 ayn
her adam kendi ¢ocuklarimi yetistiriyor ve onlara ne dgrenmeleri
gerektigini diisiiniiyorsa, 6gretiyor. Biitiin topluluga iliskin her tiir-
lii konuda bunlar1 yapmanin oOgrenilmesi de, tiim toplulugun so-
runu sayilmak gerekir. Yurttaslardan herhangi birinin, yalmzca
kendi kendisinin oldugunu diisiinmesi dogru degildir; biitiin gos-
terilen 6zen ise, pek dogal olarak biitiine de 6zen gosterilmesi
demektir. Bu bakimdan Lakedaimonialilar 6vgiimiizii hak ederler;

233



POLITIKA

Sparta’da genclere olabilecek en biiyilkk 6nem verilmekte ve bu is.
biitiin ulus ¢apinda yapilmaktadir.

2

Oyleyse, egitim hakkinda yasalar konulmas: ve egitimin kendisinin
ulusal bir sorun sayilmasi gerektigi aciktir. Fakat, bu egitimin ne
gibi bir egitim olacag1 ve nasil yiiriitiilecegi sorusunu unutmama-
hyiz. Ciinkii, bugiinlerde egitimin uygulanmas iistiine karsit go-
riisler var. Genglerin, erdeme iliskin olarak olsun, en iyi yasama
iliskin olarak olsun neler ogrenmeleri gerektigi konusunda genel
bir anlasmaya varilamiyor; onlara verilecek egitimin, ruh karak-
terinden daha cok zekdya m yoneltilecegi de aydinlanmis degil.
Goziimiiziin 6niinde olan seyler, bu sorunu daha da karmasiklas-
tirmaktadir ve egitimin yasamda faydalh seylere mi, erdem igin
yararhh olan seylere mi, yoksa temel-olmayanlara mu yoneltilmesi
gerektigi de belli degildir (Biitiin bu cevaplar verilmistir). Gercekte,
neyin erdeme gotiirdiigii iistiinde de bir anlasma yoktur. Insanlarin
hepsi, aym1 erdemi en yiiksek sayrmiyor, bunun igin, pek dogal
olarak, o erdeme uvgun egitim hakkinda da goriis ayrihgina dii-
siiyorlar.

Sonra, faydali seylere gelince — besbelli ki, genglerin 6gren-
mesi gereken birtakim temel konular vardir, fakat biitiin faydals
seyleri 6grenmeleri gerekmez, ¢iinkii biz 6zglir bir adama yakisacak
ve yakismayacak seyler arasinda bir ayrim gozetiyoruz. Yurttaslar,
yalmzca, yapam asapgilastirmayan faydali ugraslara katilmaldir.
Ozgiir insanlarin ruhunu ya da zekasmni, erdemin istek ve etken-
likleri igin kullamssiz kilan her seyi asagilastirici etkenlikler ve
bayag: isler arasinda saymamiz gerekir. Onun i¢indir ki, viicudun
durumu iistiinde bozucu bir etkisi olan biitiin ugraslara ve para
karsiligi yapilan biitiin islere asagilastiricn diyoruz. Ciinkii bunlar,
zihni doldurur ve adi seylerin iistiine yiikselme olanag birakmaz.
Ozgiir kisilere yarasan konularin incelenmesinin bile, asilinca boyle
olmaktan ¢ikacag bir simir1 vardir. Bunlar iistiinde ¢ok fazla dur-
mak, biitiin ayrintilarina hakim olmava ¢alismak da, soziinii etti-
gimiz ayn: ruh asagilasmasina yol acabilir. Bu baglamda en 6nemli
bir ayrag, eyleme ya da incelemeye hangi amacla girisildigidir.
Ozgiir bir adamin bir seyi kendisi ya da arkadaslan icin va da
o seyin i¢ degerinden Otiirii yapmasi uygundur, fakat aym eylemi
baskalarinin hesabina yapan bir kimse, bazen para karsihiga ya da
kélece bir sey yapiyor sayilabilir.

Soylu bir bayn, yani bir yurttasin egitiminin bas amaci, onun zekd
ve sanat yetilerini sonuna kadar kullanabilmesini, bir “erdem’ ya

234



KITAP VIII - BOLUM 3

da “bos zaman” vasami siirmesini olanakli kilmaktir. Simdi gelen
boliim, Aristoteles’in schole soziiyle ne demek istedigini anlamak
icin en iyi kaynaklardan biridir. Asagida, “daha sonra bir ara” tar-
tismayt ilerletmek icin verdigi sozii yerine getirmisse, osyledikleri
kaybolmus olmali. Béliimiin sonu karisiktir. Aritmetigi katmayist
sastrtict goriiniiyor.

3

Egitimde bugiin diizenli olarak ¢grenilen konular, yukarda isaret
ettigimiz gibi, hem erdeme hem faydaya hizmet etmektedir. Co-
cuklara genel olarak baslica dort sey ogretiliyor: (1) okuma ve
yazma, (2) beden egitimi, (3) miizik ve (4) her zaman olmamakla
birlikte, resim ¢izme. Okumak, yazmak ve ¢izmek, giindelik ya-
samda bir¢ok yollardan faydalidir; jimnastik de, insanlar1 giiclii
ve goziipek yapmavi amacladigi i¢in. Fakat miizik, gercek bir so-
. rundur. Bugiin ¢ogu kimseler, miizikle verdigi haz icin ilgileniyorlar;
ama bazilar1 da, doganin kendisi, sik sik soylendigi iizere, insan-
larin yalnizca iyi ¢alismalarim degil, aym zamanda incelikli bir
bos zaman yasami siirmeye uygun olmalarini da amacladig icin,
miizik egitimde temel bir nitelik tasir diyorlar. Ve bu ikincisi, bir
kez daha tekrarlayalim, biitiin sorunun oziidiir. Her ikisinin de
gerekli oldugu dogru; ama eger calismamak calismaya yegse ve
calismanin eregi ovsa, uygun bos zaman etkenliklerinin neler ol-
dugunu kendi kendimize sormaliyiz.

Calismadiginuz zaman hakh olarak vapabilecegimiz bir¢ok seyler
vardir, fakat oniimiizdeki sorun bunlardan hangilerinin “schole’”
diye ayrilabilecegi. Belli ki, miizik bunlardan biridir.

Hi¢ kuskusuz, oyun degil; ¢iinkii 0 zaman, oyun yasayisimizin
eregi, yasamdaki amacimiz olur, oysa boyle bir sey diisiiniilemez.
Oyunun yararlar1 vardir, ama bu yararlar ¢alisma alamyle ilgilidir;
clinkii ¢ok calisanin dinlenmesi gerekir, calismanin gerginlik ve
zorlanmaktan ayrilmaz olusuna karsilik, oyunsa dinlenmenin bir
yoludur. Onun igin, sagiltici olmalar1 nedeniyle oyunlarin gerekli-
ligini kabul etmeliyiz, ama onlarn uygun zaman ve uygun kullanim-
lariyle sinirlamahiyiz; bu yolda viicudu ¢alistirmak, hem zihni din-
lendirir, hem de salt hosumuza gittigi icin, canlandiric1 olur. Fakat
burada soziinii ettigimiz bos zaman etkenligi olumlu bir sevdir,.
kendi icinde, galisma ve is yasaminmin olamayacag bir anlamda,
hos bir mutlu varclustur. Ciinkii ¢alisan bir kimse, o zamana degin
elde etmedigi bir amac icin ¢alismaktadir; mutluluk ise bir amacg-

235



POLITIKA

tir — mutlulugun, zahmetle degil, zevkle bir arada geldigini herkes
kabul eder. Evet, insanlar bu zevkin ne oldugunda anlasamiyorlar;
her adam, kendi kisiligine ve vatkinliklarina gore, en yiice diizey-
deki en yiiksek zevk tiiriinii secerek en soylu karakterin ne oldu-
guna karar veriyor. Bundan, bos zaman: degerlendirmeye hazir-
lanmanin bir hayli 6g8renim ve egitim’' gérmeyi gerektirdigi anla-
silmaktadir. Kendilerinin disindaki nedenlerle 6grenilen zorunlu
meslek bilgilerinden tarkli olarak, egitim siireglerinin ve incelenen
konularin kendi i¢ degerleri olmalidir. Ondan G&tiirii, gecmiste in-
sanlar muzigi egitim programinin bir parcast yapmislardir: Zo-
runlu oldugu igin degil, ¢iinkii miizik o kategoride yer almaz; okuma
yvazma bilgisinin bir ise va da vonetime, incelemeye ve bir¢ok vurt-
tashik etkenliklerine faydali olusu ya da bir ¢izim bilgisinin sanat-
cilarm yapitlarim daha iyi degerlendirmek bakimindan ise yarayisi
yahut jimnastigin saghk ve gii¢ kazandirist gibi faydal oldugu igin
de degil; ciunkii miizigin bunlarin hi¢ birini saglamadigim gorii-
yoruz. Geriye bir tek amac¢ kaliyor — bos zaman icin bir ugras
olmasi; aciktir ki, onu Ozgiir insanlara yakisan bir ugras savarak,
miizigi egitime sokmalarinin nedeni budur. Bundan dolayi, Home-
ros, “‘solene yalmz onu ¢agirmak’’tan s6z ediyor ve hemen ardindan,
“ezgileri herkesi biiyuileyen tanrisal ozani ¢agiranlar”i aniyor. Bir
baska yerde de, Odysseus’a, en iyi dinlenme sdyle olur, dedirtiyor:
Insanlar bir araya gelir, “sofada sira sira otururlar, hem viyip
icerek hem sarkiciyr dinleyerek”.

Oyleyse, anlasihiyor ki, faydali ya da zorunlu oldugu icin degil,
yiiksek ve ozgur kisilere yakisir nitelikte tasidigy icin ogullarimiza
vermemiz gereken bir egitim bicimi vardir. Bu egitimin bir mi,
bircok mu oldugunu, hangi konulart kapsadigimi ve nasil o6greti-
leceklerini ileride bir ara tartismaliyiz. Fakat simdiden de o yonde
biraz yol aldik; en azindan miizik, bu konularin arasinda olacak.
Koyduklar1 konulardan, eskilerin ne diisiindiigiinii goriiyoruz.

Miizik Grnegi bunu agikhiga kavusturuvor, ama bir o degil;
-genglerin 6grenmeleri gereken baska konular da var — divelim,
okuma vyazma; valmzca favdali oldugu igin degil, cogu kez daha
ileri konular 68renmek bakimindan arac¢ olacag: i¢in. Bunun gibi,
¢izim ve resim bilgisi de, salt 6zel alisverislerde yanlis yapmaktan
kagtnalim, yahut esva alip satarken aldanmayalim diye faydah de-
gildir, daha ¢ok, o6zellikle bize herhangi bir maddi nesnedeki giizel-
ligi gozlemlemeyi 6grettigi icin yararhidir. Fakat, durmadan: “Bu
neye varar?” diye sormak iistiin zihniyette ve 6zgiir dogumlu olan
‘insanlara yakismaz.

Aliskanlik-edindirme yoluvle egitimin, akil-yiiriitmeyle yapilan
Ogretimden Once gelmesi gerektigi besbelli oldugundan (nasil ki,
ruhtan 6nce bedenin egitimi gelir), cocuklarimizi jimnastige ve gii-

236



KITAP VIII - BOLUM 4

res calismaya gondermemiz gerektigi de agiktir; bunlarin ilki, vi-
cudun kendisini diizenler, 6tekiyse hareketlerini.

Beden egitiminde dogru ve yanhs olan.

4

Zamanmmizda genglerin yetismesine 6zen gostermekle en ¢ok iin
kazanan sehirler, ya ¢ocugun viicudunun hem goriiniistinii hem de
gelismesini bozma pahasina, onu bir atlet haline getirmeyi amacg-
Iiyorlar ya da bu yanhstan sakinmay: bilmis olan Spartalilar gibi,
boylesinin cesarete yararl olacag: izlenimiyle, onlara sert davrana-
rak yirticilastirtyorlar. Fakat, bir¢cok kereler isaret edildigi iizere,
egitim, yalniz bir nitelik yaratmaya ve onu otekilerden daha c¢ok
gelistirmeye yoneltilmemelidir. Zaten, amaglar1 cesaretse, onu bile
saglamayr basaramiyorlar. Ciinkii, gerek hayvanlar gerekse daha
az uygar halklar arasinda, cesaretin en yirticilarin bir ozelligi ol-
mdigin1 goriiyoruz, (hayvanlarda) cesaret daha ¢ok, yumusak, kedi
benzeri tiirlerde bulunmaktadir; kabileler arasinda da insanlan
parcalamaktan ve yemekten hoslanan birgoklar1 vardir — ornegin
Pontos Akhaia’lilar1, Heniokhoi'lar ve kimi daha iyi kimi daha kotii
olmak tizere baz1 kit’a kabileleri; bunlar baskinci olabilirler, ama
cesaretten nasip almamislardir. Ve Lakedaimonialilarin kendilerin-
den de biliyoruz ki, hi¢ durmadan talim yaptiklar1 siirece, bas-
kalarina iistiindiirler, fakat simdilerde savasta olsun, sporda olsun
otekilerden geri kaldilar. Ciinkii, eski iistiinliikleri gengleri 6zel bir
bigimde ¢alistirmalarindan ileri gelmivordu; yalnizca, onlar cal-
siyordu, rakipleri achismiyordu. Bundan 6tiirii, bas amag herhangi
bir hayvan niteligine degil, karakter soyluluguna erismek olmali.
Biz, kurdun ya da herhangi bir baska hayvanin, salt boylesi “dog-
rudur” diye tehlikeli bir miicadeleye tutusacag: diisiiniilemez; oysa
bu, yigit bir adamin yapacag bir seydir. Temel egitimlerine aldiris
etmeden, genglerini asir1 askeri talimlere siirenler, ¢iplak gercek
su ki, onlar1 yurttas yasaminin yalmz bir boliimii icin, hatta gos-
terdigimiz gibi, bunda bile baskalarindan daha az yararhh kilarak,
bayagilastiriyor, egitimden yoksun birakiyorlar. Spartalilar, eski-
den nasil olduklarina gore degil, bugiinkii durumlarina bakarak
yargilamaliyiz. Simdi egitim alaninda rakipleri var, o zaman yoktu.

Jimnastigin egitimde bir yeri oldugu kesindir ve bu yerin ne
olmasi gerektigi konusunda da genel bir anlasma vardir: Ereen-
lige kadar calismalar hafif ve kolay olmali, viicudun biiyiimesini
engeleyecek hi¢ bir sey vapilmamalidir, ne sert bir perhiz ne siirekli
bir zorlama; ¢iinkii bunlar, Olimpiyat Oyunlarinda aym kisilerin

237



POLITIKA

-genglerde de biiyiiklerde de basar1 kazanmalarimin pek ender olusu
gosteriyor ki kotii bir etki yaratabilir: Cocukken agir jimnastik
yapmalari, giiglerini yitirmelerine yol agiyor. Fakat ergin olduktan
sonra ii¢ yillarim1 baska seyler 6grenmekle gecirince, gelecek donem
siki1 beden calistirilmalarina ve zorunlu bir besin rejimine pekala
ayrilabilir. Zihnin ve bedenin asir1 olgiide ¢alistirilmas: hi¢ bir
zaman birlestirilmemeli; bunlarin her biri 6tekine karsit bir yonde
isler, beden calismasi zihnin, zihin c¢alismasi bedenin gelismesini
engeller.

Bedenin gereksinmelerinin diiz ve yalin olmasina karsihik, zihnin
gereksinmeleri hi¢ de dvle degildir; bundan otiirii, Aristoteles yine
miizige doniiyor. Uciincii boliimde, miizik 6grenmenin okuma yaz-
ma ogrenme gibi temel bir nitelikte olmadigr gosterilmisti, ama
bu ozgiir kisilere yarasan bir egitim konusuydu. Fakat ¢ocuklukta
miizigin ilk bilgilerini edinmek baskadir, biiviidiikten sonra da mii-
zik zevkini gelistirmek, anlamak, ¢almak baskadir. Miizik, eglen-
ceden fazla bir seydir; boyle olmakla birlikte, biiyiik nimetlerinden
biri de haz vermesidir. Fakat bu haz, vemek yeme hazzimin tersine,
bir olciide onceden egitim gerektirmektedir. Yunanl icin, bir ada-
mun miizikteki ya da givimdeki yahut herhangi bir seydeki begeni’
_sinin karakter’inin bir parcasi olusu dikkate deger.

5

Yukarda, miizik iistiine baz1 sorular1 tartistik, fakat simdi bu so-
runu yeniden ele almak ve daha ileri gotiirmek iyi olacak, c¢iinkii
soyleyeceklerimin ileride miizigin tartisilmas: ic¢in bir ipucu olus-
turabilecegini saniyorum. Bir kere, miizigin etkisinin ne oldugunu
da, hangi amagla onu 63rendigimizi de tanimlamak kolay degildir.
Miizik, uyku ¢ekmek ya da icki icmek gibi, eglenmemiz ve canlan-
mamiz i¢in midir? Pek sanmam, clinkii bu seyler, Euripides’in de-
digi gibi sikintilarimizi unutmamiza yardim etmekle ve hos olmakla
birlikte*, kendi iclerinde ¢cok onemli degillerdir. Acaba, tipk: jim-
nastigin belli bir tiirde bir viicut meydana getirmesi gibi, miizigi
de daha cok karakter iistiinde etki yapabilen ve boylelikle, dogru
bir elestirici degerlendirme aliskanlifina sahip insanlar mevdana
getirmeye yetenekli bir iyilik uyaricisi saymamiz gerekmez mi?
Uglincii olarak da, miizigin hi¢ kuskusuz akillica ve zevkge geliskin
bir bicimde vakit gecirmeye katkis1 vardir.

* Bazi kimselerin iigiinii, uykuyu, ickiyi ve miizigi aymi diizeye koymalarina ve
‘hepsini aym bigimde kullanmalarina yol agan, budur. Dans da bazen bunlara eklenir

238



KITAP VIII - BOLUM 5

Oyleyse, belli ki gengleri eglenceyi g6z 6niinde tutarak egitme-
yecegiz. Ogrenmek ciddi bir istir; cocuklar dgrenirken oyun oyna-
miyorlar. Bir ugras olarak miizik araciligiyle zekalarimin islenmesi
icin heniiz ¢ok gencler; (gelismesi) tamamlanmamis bedende yetkin
yasayls olamaz. Yine de, belki biri cikip, ¢ocuklukta ciddi ¢alisma-
nin amacl, tam ve ergin adam olunca eglenmeleridir, diyebilir.
Fakat eger bu boyleyse, kendilerinir miizik 6grenmelerine ne gerek
var? Nicin Pers ve Med krallarimin yaptiklar1 gibi yapmasinlar:
Baskalarina miizik caldirir ya da soyletir, onlar da dinler ve zevk
alirlar. Ciinkii, hi¢ kuskusuz, miizik yapmakta ve seslendirmekte
ustaliklarimi yetkinlestirmis olanlar, miizik 6grenmeye ancak an-
layarak dinlemelerine elverecek kadar zaman ayirmus olanlardan
daha iyi calar ya da soylerler. Eger buna karsi ¢ikip, kendimizin
de miizik yapmak i¢in siki ¢calismamiz gerekir dersek, o zaman iyi
yemek pisirmeyi de 6grenmemiz gerekir diyecek miyiz? Elbette
hayr. '

Miizigin karakteri gelistirme giicii olup olmadigini arastirirken,
yine ayni soru karsimiza ¢ikiyor. Nig¢in miizigi kendimiz 6grenelim
de, Lakedaimonialilarin yaptifin1 vapmayalim — baskalarini1 dinle-
yerek saglam bir yarg: giicii ve iyi bir begeni edinmeyelim? Onlar
miizigi 6grenmeden, iyi miizigi kétiisiinden dogru olarak ayirma
yetenegine eristiklerini iddia edivorlar. Aym kamt, miizigin soylu
baylar igin hos ve zevkge geliskin bir vakit gecirme araci olarak
kullanilmas1 gerekip gerekmedigini sormamiza da uygulanabilir.
Baskalarinin emeginin iiriinlerinden diipediiz yararlanmak varken,
nicin kendileri ¢almay1 6grenmek zorunda olsunlar? Bu baglamda,
tanrilar: nasil tasarladigimizi diisiinebiliriz; ozanlar, Zeus'u kendisi
calg1 ¢aliyor ya da sarki soyliiyor diye anlatmazlar. Gercekten,
profesyonel miizik¢ileri asagi-siniftan sayariz; ama bir adam da
kendi zevki i¢in ya da bir toplantida ¢ok igki icince ¢algi ¢alabilir
ve sarki soyleyebilir.

Belki, bu soru daha sonraya birakilmali; simdi arastiracagimiz
baslica konu, miizigi egitime katmali mi, katmamali mi1? Ve miizi-
gin ne yapabilecegi. Miizik, bir egitim midir, bir eglence midir,
vakit gegirecek bir sey midir? Her iiciine birden yoneldigini ve
hepsinden pay aldifimi soylemek dogru olur. Eglence dinlenmek
i¢indir, dinlenmek ise mutlaka zevkli olmahldir, ¢iinkii sik1 ¢alis-
makla ugradigimiz yorgunluklardan bir cesit sagiltmadir. Kafaca
geliskin bir yasamin vakit gegirme yollarina gelince, bunlarda,
herkesin kabul ettigi lizere, bir soyluluk 6gesi oldugu gibi bir haz
068esi de bulunmasi gerekir, ¢iinkii o yasama iliskin olan mutluluk
bunlardan olusur. Miizigin, ister salt calgi ile yapilsin, ister yam

239



POLITIKA

sira sarki da soylensin*, en hos ve en zevkle seylerden biri oldu-
gunu hepimiz kabul ederiz; Oyle ki, cocuklara ogretilmesi gerektigi
yalmzca bu olgudan ¢ikartilabilir. Ciinkii zevkli ve zararsiz olan
seyler, yalmzca izlenen amaca degil, yolda dinlenmeye de hakl
olarak girer. Fakat insanlarin ereklerine varmalar1 ve onu elle-
rinde tutmalan ender oldugu. oysa sik sik dinlendikleri ve o andaki
hazzindan baska bir sev diistinmeksizin kendilerini eglendirdikleri
icin, miizikten alinan zevkin, hi¢ siiphesiz, ¢cok faydasi vardir.

Ote yandan, insanlarin eglenceyi kendi iginde bir ama¢ haline
getirdikleri de bilinmektedir. Besbelli, bir kimsenin kendi sectigi
armnacin zevkli bir yam bulunur, fakat bu ¢ok 6zel tiirden bir zevk-
tir ve insanlar zevk ararken tiirleri birbirlerine karistirirlar. Ger-
cekten, aralarinda bir benzerlik vardir; amac, ona erisildikten sonra
olacak bir seylerin ugruna degil, her zaman yalmz kendisi igin
istenir; benzer bir bigimde bu dinlendirici-zevkler de gelecek igin
degil, o andaki yararlart ugruna aranmaktadir; bunlarin verdigi haz.
gecmisten kaynak alir — zahmet ve acinin sona ermis olmasindan.
Insanlarin nigin boyle zevkler aracilhigiyle mutluluga erismeye ca-
hstiklarimin, akla yakin bir agiklamas: bu gibi goriiniiyor. Fakat,
insanlarin miizikle ugrasmalarinin nedeni, hi¢ kuskusuz, bir bu
degildir; bas neden, anlasilan, dinlendirici olmasidir.

Miizikle ni¢in ugrasildigimin islemsel nedeni bu olabilir, ama bags-
lica degeri bu degildir.

Yine de, sunu sormaliyiz: Cogucasi durum béyle olmakla bir-
likte, acaba miizigin gercek dogas: dinlenme gereksinmesini doyur-
maktan daha yiiksek bir deger tasimiyor mu? Miizigin verdigi,
kendine 6zgii bir zevk elbette vardir; biitiin ¢aglar ve her turden
insanlar bunu begenir ve bundan hoslanirlar. Fakat biz herkesin
onda buldugu genel hazzi yalmizca paylagsmaktan fazlasinmi yapma-
liyiz; miizigin karakter ve zihin iistiinde herhangi bir etkisi olup
olmadigini arastirmamiz gerekiyor. Miizik yoluyle bizde soyle - soyle
bir yatkinlik meydana geldigini soyleyebilseydik, bu soruyu cevap-
landirabilirdik. Ve elbette, miizigin gercekten de bdyle bir etkisi
oldugu bircok orneklerden bellidir — hele Olympos’'un besteledigi
melodilerden. Bunlarin kisiligi etkiledigi, insanlar ¢ilgin gibi heye-
canlandirdigy —hem bir zihin hem de bir ahlak durumu olarak
taskin bir heyecan yarattigi— pek ivi bilinmektedir. Yine, seyirlik
icralar1 da dinlerken, biitiin insanlar, kullanilan melodi ve ritm-

* Ozan Mousaios, “Sarkt sdylemek, insanin en biiyiik sevincidir” diyor. Bundan otii-
rii, insanlarin kendilerini mutlu hissetmelerine yaradigi igin, eglentilerde ve vakit
gecirmek amaciyle diizenlenen toplantilarda sarki sOylenmesi pek uygun olmaktadir.

240



KIiTAP VIII - BOLUM 5

lerin de 6tesinde, icraya uygun bir bigimde etkilenirler. Miizik, haz
verici seyler simifina girdigi ve orada erdem, dogru zevk almak,
dogru seyleri begenip begenmemek oldugu icin, aciktir ki, dogru
yargidan ve iyi ahlak ve soylu evlemler karsisinda zevk almaktan
baska (miizik yoluyle) 6grenilecek daha énemli bir ders ya da edi-
nilecek bir aliskanhk voktur.

Ritm ve melodilerde gercege -—6fke ve yumusakhgin, ayrica
cesaret ve ilimlihigin ve bunlarin karsitlarinin, giderek biitiin ahlak
niteliklerinin gergekliklerine— yakin bir benzerlik vardir; dinle-
nilen miizigin bizde sahiden duygusal bir degisiklik yaratmasi, bu-
nun bir belirtisidir. Gergege benzeyen sevlerde haz (ya da aci)
duyma aliskanhg olmak, gercek karsisinda da aymi yatkinhg ol-
maya ¢ok yakindir. Sunu demek istiyorum ki, bir adam goériiniisi-
niin hosuna gitmesinden baska bir neden olmaksizin, bir kimsenin
heykeline bakmaktan haz duvuyorsa, o anda benzerini seyrettigi
seklin ashina bakmaktan da zorunlu olarak haz duyacaktir. Evet,
duyumlarla algilanan, dokunulan ya da tadilan nesnelerin manevi
niteliklere herhangi bir benzerlik gostermedikleri dogrudur*, fakat
miizikte ahlaki nitelikler vardir, isittigimiz melodiler bunlar1 temsil
eder. Boyle oldugu besbellidir; ciinkii bir kere, makamlar ya da
uyumlar arasindaki dogal ayrihk vardir — bunlar, dinleyenlerinde
farkh tepkiler yaratirlar, hepsi aym vonde etkilenmez. Ornegin,
insanlar Myksolydia denilen makam dinlevince, kederlenme ya da
dokunakli olma egilimine girerler, daha yumusak uyumlar ise
onlan gevsetir. Bu ikisinin ortasinda, dengeli bir duyguyu, saniyo-
rum, yalmz Dor makam varatir; oysa Phrvg makam insanlan
cok heyecanlandinir. Egitimin miizikle ilgili vam iistiine yamilan
birtakim pek yetkin ¢alismalar, bu sonuglan ortaya koymustur;
arastirmacilar uvgulamada denemeler vapmis ve vardiklar sonug-
lan onlara dayandirmislardir. Aymi sev, gesitli ritm tiirleri igin
de dogrudur; bazilarinin durultucu bir etkisi vardir, bazilarininsa
denge bozucu, bu ikincilerden bazilar1 bayag hareketlere yol agar,
bazilar1 soylu hareketlere.

Biitiin bunlardan, miizigin gergekten belli zihin halleri yaratma
giicii oldugu anlasihiyor; bu dogruysa, o zaman belli ki, egitime
uygulanmali, gengler miizik egitimi gormeli ve miizikle egitilmelidir.

* Belki, gozle goriinen nesnelerin manevi niteliklere bir benzerlikleri vardir; gorii-
niiglerin boyle bir etkisi olabilir, ama ¢ok kiigiik bir 6lgiide; hem bu gibi algilamalar
karsisinda herkes ayn: tepkiyi paylasmaz, Ustelik gordiugiimiiz sekil ve renkler kesin
bir anlamda karakter anlatimlari degildir, daha gok belirtilerdir ve giiglii bir duy-
gunun etkisi altinda kalindifn zaman, bu belirtiler viicutlannmizda goézle goriiniir.
Boyle olmakla birlikte, baktigim.zin ne oldugu da ¢ok sey farkettirir; gengler Pauson’
un resimlerini degil, Polygnotos’un ve gercekten ahlakli olan 6teki ressam ve hey-
kelcilerin yapitlarimt seyretmeli.

16 241



POLITIKA

Miizik ogretmek, ozellikle gengler i¢in uygundur; ciinkii genglik-
lerinden otiirii, kendilerine zevkli gelmeyen herhangi bir seve is-
teyerek katlanmazlar; miizikse dogas1 geregi zevk verici seylerden
biridir. Ayrica, bizimle miizigin uyum ve ritmleri arasinda belli
bir yakinhik vardir; bundan dolayi, bircok uzmanlar ruhun bir
uyum oldugunu, bazilar1 da ruhta uyum bulundugunu séylerler.

Bir kere daha konudan ayrilinir; bu konu Boliim 7'de yeniden ele
alinacakttr. Simdi tartisilan sorun sudur: Soylu bir bayin egiti-
minde, bir cesit el emegi olan, bir miizik ¢algisint ¢almanmin vyer
almasina ne olgiide izin verilebilir? Bunun ardindan, Yunanlilarin
baslica iiflemeli-a¢lgist olan aulos (fliit) iistiine bazt goriisler geliyor.

6

Simdi, daha once ortaya atthifimiz bir soruya dénmeliyiz — ken-
dileri sarki soylemeyi ve kendi ellerivle galgi ¢almay1 6grenmeleri
gerekir mi? Besbelli ki, miizife edimsel olarak katilmak, yarati-
lacak kisinin niteligi bakimindan cok sey farkeder; kendileri hig
bir zaman sarki soylememis ya da calg1 ¢almamis kimselerin, icra
edilen miizik hakkinda iyi yargiclik etmeleri olanaksizdir, en azin-
dan ¢ok zordur*. Biitiin bu sovlediklerimizden, miizik egitiminin
icray1 da kapsamasi gerektigi acik¢a anlasiliyor; ayr1 ayr yastakiler
i¢cin neyin uygun, neyin uygunsuz olduguna karar vermek va da
soylemeyi yahut calmayr 6grenmenin bayagi ve algaltici bir sey
oldugunu iddia edenlere cevap bulmak zor degildir. Bir kere, yu-
karda gormiis oldugumuz gibi, iyi bir elestirici olabilmek i¢in
edimsel olarak sdylemeyi ya da galmay:1 bilmek gerektigine gore,
kiigiikken kendileri bol bol ¢algi ¢almali ve sarki soylemeliler,
sonra biiyiiyiince birakirlar — o zaman, cocukluklarinda 6grenmis
olduklarn seyler sayesinde, miizikten dogru diiriist zevk almay1 ve
iyl yargi vermeyi bilirler. Bazilarinin ileri siirdiigii, miizik icrasi
soylu bir kimse i¢in alcaltici bir seydir itirazina gelince, devletin
en yiiksek gorevlerini yapabilsinler diye egitilmekte olan oglan
¢ocuklarinin ne ol¢iide miizige katilmalari, hangi melodi ve ritmleri
calip soylemeleri ve hangi calgilar1 6grenmeleri gerektigini diisii-
niirsek, bunu kolaylikla cevap verebiliriz; ¢iinkii saydigimiz nok-

* Aym zamanda, bir ¢algi Ofrenmek ¢ocuklara gerekli bir ugras da saglayacaktir.
Arkhytas’in ¢ingrragr ¢ocuklari oyalamak igin pek yararli bir bulustu; onlarin hep
uslu durmalant beklenemez, bu oyuncakla oynamaksa, ¢ocuklan evde bir seyler kirip
dokmekten alikoyar. Ama elbette, bu yalmz ¢ok kiigiikler igin uygundur; daha
biiyiik ¢ocuklarin ¢ingirag: egitimdir.

242



KITAP VIII - BOLUM 6

talar ¢ok sey farkeder. Bu noktalarn belirlemek, itiraza verilecek
karsihigi ortaya koyacaktir ve mutlaka bir cevap bulunmalhdir,
ciinkii belirli birtakim miizik tiirlerinin gercekten deginilen etkileri
yaratmasi pek olasidir.

Oyleyse, miizik 6grenmenin, daha sonraki etkenlikler tistiinde
herhangi bir ters etki yapmasina yva da -—genclikte uygulamali,
daha sonraki yillarda ise kuramsal olarak— yurttashk ya da as-
kerlik egitimi igin viicudu hntal veya yararsiz bir hale getirmesine
izin verilmemesi gerektigi agikuir. Ogrenci, profesyonel yarismalarda
gerekli ustahk diizevine erismek ya da yarismalara sizmaya bas-
layan, hatta egitimi de etkileven o costurucu miizik parcalarin
bellemek icin ¢abalamayacaktir. Bu tiirden olmasa bile, miizik ¢a-
lismalari, zaten, ancak 68rencinin valmz kolelere, cocuklara ve hatta
bazi hayvanlara gekici gelen yaygin miizigi degil, iyi melodi ve
ritmleri degerlendirebilecegi noktaya kadar siirdiiriilmelidir. Bu
diistincelerde, hangi mizik araclarinin kullanilacagi sorusunun
karsihigim da bulabilivoruz. Egitime tiflemeli ¢algilarin ya da kithara
ve benzerleri gibi bir profesyonel ustalifi gerektirenlerin sokulma-
sina izin vermemeli, 6grencilere onlar1 yalmiz iyi miizik dinleyicisi
yapacak ve genel olarak egitimlerine yararli olacak aclgilar kul-
landirmahyiz. Ustelik, iiflemeli calgilar ahlaka uygun araclar de-
gildir, daha ¢ok kigskirtici bir etki yaratirlar; onun igin, bunlarin
kullanilmasi, zihinsel bir etki yapmak degil, heyecan duygularini
doyurmak istendigi durumlarla sinirlanmalidir. Egitim yoniinden
sakincalarina sunu da ekleyebiliriz ki, iiflemeli calgilar calmak,
kisinin konusma yetisini kullanmasina da engel olur. Daha eskiden
izin verilmesine karsin, bizden oncekiler, bu nedenlerle yukari-simf
genglerinin iiflemeli ¢aleillar calmalarimi yasaklamakta hakhydilar.
Soyle ki: Bolluk arttikga, insanlarin daha ¢ok bos zamanlar oldu,
daha yiiksek kiiltiir ve toplum &lgiitlerine eristiler. Pers savasla-
rindan az 6nce ve daha ¢ok da sonra, bu savaslarda kazandiklar
basarimin kendilerine glivenmelerini artirmasiyle, her gesit Ggren-
meye heves gosterdiler, bilgilerin arasinda bir ayrim yapmadan hep-
sine sarildilar. Uflemeli calgilar egitime sokuldu ve Sparta’da koro
basinin kendisi, koroyu iiflemeli ¢algisiyle dansa kaldirmaya baslad;,
Atina dolaylarinda da iiflemeli ¢algilar Oylesine kok saldi ki, soy-
lularin bir¢ogu, belki de ¢ogunlugu bunlan 6grendi. Ekphantides’
in korosunu ¢alistiran Thrasippos’un tanrilara adadigi bir resim,
bunun kanitidir. Fakat daha sonra. deneyim sonucu iiflemeli ¢al-
gilar gozden diistii; insanlar yiiksek iyilik Olgiitlerini neyin gelis-
tirdigini, neyin gelistirmedigini daha iyi ayirt edebilir duruma
geldiler. Daha eski calgilardan bir¢cogunun da miizik egitiminin
araci olarak buna benzer sakincalari bulundugu anlasilmistir; o6r-
negin Lydia harpinin, ¢ok telli Iyra'nin, sekizgen, iiggen ve sambykai

243



POLITIKA

gibi yalmzca kulag: gidiklayanlarin ve biitiin el ustalig1 gerektiren-
lerin. Eskilerin iiflemeli calgilar hakkinda anlattiklar1 efsanenin de
anlamlt bir yan vardir — bunlar1 Athena icat etmis, sonra firlatip
atmis. Efsanenin dedigi gibi, tanrica onlar1 ¢almanin vyiizii cirkin-
lestirmesinden o6tiirii boyle yapmis olabilir. Ama ¢ok daha olasi bir
neden, iiflemeli ¢algilarn 6grenmenin zihnin egitilmesine hi¢ bir
katki yapmamasidir; her sey bir yana, Athena’nin parmaklarina
cabuk oldugu gibi, zeki de olduguna inanmiyor muyuz?

Oyleyse, profesyonel olgiilerle ve yarisma niteliginde calg1 cal-
may1 ve sarki soylemeyi o6grenmek egitim degildir, diyecegiz. Bu
anlamda calip sdyleyenler, kendi karakterlerini gelistirmek icin de-
gil, dinleyicilerine zevk vermek i¢in bdyle yapmaktadirlar, hem
de bayag: bir zevk. Onun igin, bunu soylu bir baya yakisacak bir
ugras saymiyoruz; bu daha ¢ok, parayla ¢alisan bir kimseye yakisir.
Yoneldigi amag —halki eglendirmek— asagilik bir sey oldugu igin,
sonuglar1 da ister istemez alcalticidir. Dinleyici adi bir adamdir,
miizigi de ona gore etkiler; o miizigi ¢alan ya da sdyleyen profes-
yoneller iistiinde bir etkisi vardir; onlardan bekledigi miizik ve
onu c¢ikarabilmek i¢in yapmak zorunda olduklann hareketler, vii-
cutlarina ve zihinlerine zarar verir.

Cesitli miizik tiirlerini dinlemenin insan iistiinde yarattigr etkilere
Béliim 5'te kisaca deginilmis, fakat bunlar ézel olarak egitim aci-
stndan ele alinmanust. Simdi bu yapilmakta, tivatroda miizik din-
lemekle ilgili birtakim goriisler de eklenmektedir. Poetika'ya yapilan
gonderme, yapitin elimizdeki halivle iinlii altinci béliimiine olamag,
ciinkii orada da “duygularin arindirilmast” bilinen bir sey sayilip
gecilmekte, tartisilmamaktadir. Dolayisiyle, bu gonderme, ne vazik
ki kaybolmus bulunan bir yaziva olmal:.

7

Biraz da, su uyumlar ve ritmler ve egitimle iliskileri sorununu
incelemeliyiz. Biitiin uyum ve ritmlerden yararlanacak miyiz, yoksa
aralarinda bir ayrim goézetecek miyiz? Sonra, aymi ayrim egitime
de iliskin olarak kullanilacak mi, yoksa bir iigiincii grup mu ayira-
cag1z? Besbelli, miizik, bildigimiz bi¢cimiyle melodi ve ritme boliin-
mektedir; bunlardan her birinin egitim iistiinde nasil bir etkisi
oldugunu ve iyi bir melodsi olan miizigi mi, yoksa iyi bir ritmi olan
miizigi mi daha yiiksek sayacagimizi diisiinmeyi atlamamahyiz. Bu
konularin, hem baz1 ¢agdas miizik¢iler, hem de yaklasimlar felsefi
olmakla birlikte, egitimle iliskili olarak miizik iistiine edimsel de-
neyimi de bulunan baska birtakim kimseler tarafindan gayet iyi

244



KITAP VIII - BOLUM 7

islendigine inaniyorum. Cesitli sorularinin ayrintili bir bicimde ele
alinmasini isteyenlerin onlara basvurmalarini salik veririm. Ben,
burada genel bir 6zet yapmak ve her zamanki tiplestirmeye degin-
mekle yetinecegim.

Baz1 egitimcilerin, melodileri ahlakli, etkin ve duygusal diye
siniflamalarim kabul ediyoruz ve bu sema i¢inde, orada bir uyumu,
burada bir baskasinm uygun sayiyoruz. Fakat, miizigin bir tek varar
degil, bir¢ok yararlar saglayacak bir bigimde kullamlmas: gerek-
tigini soyliiyoruz; érnegin, egitim ve arindirma (katharsis) amagla-
riyle*, zihinsel bir vakit gecirme yolu olarak, dinlenmek ve geril-
dikten sonra gevsemek i¢in. Bundan 6tiirii, biitiin uyumlardan
yararlanmamiz gerekmekle birlikte, bunlarin hepsini ayn1 bicimde
kullanacak degiliz; egitimde karakteri gelistirenleri almali, baska-
larinin ¢alisini ya da soyleyisini dinlerken ise, hem etkinlestirici
olanlardan hem de duygu-karistirici ya da costurucu olanlardan
faydalanmaliyiz. Bazi1 kimseleri kuvvetle etkileyen herhangi bir
duygu, hepsinde daha ¢ok ya da daha az élgiide vardir; 6rnegin,
acima ve korku, ama ozellikle de bu “coskunluk”. Cosku, baz1 kim-
seleri ¢ok kuvvetle etkileyen bir ¢esit heyecandir. Bu duygu, dinsel
miizikten kaynak alabilir; insanlarin kiskirtici melodileri dinler-
lerken, sanki aritici bir sagiltmadan ge¢cmisler gibi, Adeta ayakla-
rinin iistiine dikildikleri goriilmektedir. Acima, korku ya da &teki
duygular hissedenler de, bu duygunun kendilerine isledigi dlciide,
tipki oyle etkileniyor olmalilar. Hepsine, hos bir arinma ve rahat-
lama duygusu gelmektedir. Arindiran (katharsis yaratan) miizik,
aym yoldan, insanlara hi¢ de zararli olmayan bir yiicelme duygusu
verir. Oyleyse, seyirlik miizik yarismalariyle ilgilenenlerin 6zellikle
dikkat etmeleri gereken uyum ve melodiler, iste bunlardir.

Tiyatroda iki tiirlii dinleyici vardir: Biri iyi egitilmis soylu
baylardan olusur, otekiyse asagi ugraslari olan kimseler, parayla
calisan isciler ve benzerleri gibi avam takimindan. Bu ikinci sinifin
dinlenmesi i¢in de yarismalar ve gosteriler diizenlenmelidir. Fakat
bunlarin zihinleri ¢arpilmis, doga durumundan uzaklasmis oldugu
icin, uyumlarinda kuraldan sapmalar ve melodilerinin tonunda do-
gaya aykir1 abartmalar vardir. Her grup, kendi dogasina yakini
olandan zevk alir. Onun igin, tiyatro yéneticilerinin bu sinif din-
leyicilere ¢ekici gelen miizik tiirtinii kullanmalarina géz yumulmak
gerekir.

Egitim amaglan aglsmdan ise, dedigimiz gibi, ahlak degerleri-
ne uygun melodiler kullanmaliyiz; ayn1 sey uyumlar icin de dog-
rudur. Daha once soyledigimiz iizere, Dor makami bu kategori-

* Burada, katharsis soziinii, bagkaca bir niteleme yapmadan kullamyorum; Poetika
iistiine yapitimda bunu daha aynntili olarak inceleyecegim.

245




POLITIKA

dedir; fakat felsefe 6gretimiyle miuzik egitimini birlestiren vetke
sahiplerinin denetiminden gegerlerse oteki makamlar da kabul
etmemiz gerekir. Sokrates’in Devlet'te iiflemeli ¢algilarin kullaml-
masin1 biitiin biitlin yasaklarken, bir Phryg makamini ayirip
Dor makamina eklemis olmasi hayiflanilacak bir seydir. Oysa,
uyumlar arasinda Phryg makaminin etkisi, tipk: iiflemeli calgila-
rin biitiin miizik araclar1 arasindaki etkisi gibidir: Her ikisi de
insanlar1 kiskirtir ve duygular1 costururlar. Sarki sozii olarak ya-
zilan siirler bu dedigimizin dogrulugunu kanitlamaktadir; Dionysos-
cu ve benzeri siirlerin uyandirdigi duyvgular, miizik arag¢larindan
en ¢ok iiflemeli galgilara uyar ve bu gibi siirler, kendilerine yakisan
anlatimi Phryg makaminda bestelenmis melodilerde bulurlar.
Ornegin, dithyrambos tiirii siiri herkes Phrygiambos sayar. Bu
alanin uzmanlan, cgesitli ornekler gosteriyorlar; ozellikle, 6rnegin
Philoksenos efsanelerini Dor makaminda dithyrambos olarak yaz-
maya kalkmis, ama boyle yapamamistir; malzemesinin dogasi, onu,
kendine uyan Phrygia makamina zorlamistir. Fakat, Dor maka-
minin makamlarin en oturaklisi ve tasidigi ahlaki niteligin de er-
kekce bir nitelik oldugu iistiinde herkes anlasmaktadir. Ayrica, biz
her zaman asirilar arasinda orta-yol olan onayladigimiz ve bunun
amag edinilmesi gereken bir sey oldugunu sdyledigimiz igin, Dor
makaminin da 6teki uyumlara oranla boyle bir iistiinliigii bulundu-
guna gore, genglerin egitimi i¢in Dor melodilerinin 6tekilerden daha
uygun oldugu agiktir.

Siirekli olarak iki seyi goz Oniinde tutariz — ne yapilabilir ve
ne yapilmalidir; biitiin insan topluluklarimin hem olabilecek seyleri,
hem de uygun seyleri elde etmeye ¢alismalar gerekir. Fakat bunlar
ayr1 ayr1 yaslar i¢in baska baskadir; yashilik yiiziinden yipranmis
kimselere yiiksek tonlu sarkilar1 soylemek zor gelir, fakat doga
onlar i¢in algak tonda bir siirii olanak sunmaktadir. Bundan &tiirii,
yine, baz1 miizik uzmanlar1 biitiin yumusak uyumlara egitimde va-
rarsiz diye karsi ciktign igin Sokrates’i elestirirler; Sokrates o tiir
miizigin ickiyle aymi etkiyi yaptifim diisiinmiistiir — ickinin sar-
hos edici etkisini degil, uyusturucu etkisini (Sarhosluk daha cok
Dionysoscu bir ¢ilginlik yaratir). Onun ig¢in, daha ileriki yillar-
miza, yasamda nasilsa gelecek bir zamana bakarak, bu tiir uyum
ve melodileri elimizde tutmaliyiz. Ustelik, diizenliligi egitici etkist
olmakla birlestirme giiciinden 6tiirii ¢ocukluk c¢agina yakisan bu
tiirlii bir uyum varsa (Lydia makami boyle bir 6rnek gibi goriinii-
yor), egitimde aranacak ii¢ aynn ozellik oldugu agiktir — mutlu
orta, olanakli ve uygun.

246






	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 1
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 2
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 3
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 4
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 5
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 6
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 7
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 8
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 9
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 10
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 11
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 12
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 13
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 14
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 15
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 16
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 17
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 18
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 19
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 20
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 21
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 22
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 23
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 24
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 25
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 26
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 27
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 28
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 29
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 30
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 31
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 32
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 33
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 34
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 35
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 36
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 37
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 38
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 39
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 40
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 41
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 42
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 43
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 44
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 45
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 46
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 47
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 48
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 49
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 50
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 51
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 52
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 53
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 54
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 55
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 56
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 57
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 58
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 59
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 60
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 61
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 62
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 63
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 64
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 65
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 66
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 67
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 68
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 69
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 70
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 71
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 72
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 73
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 74
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 75
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 76
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 77
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 78
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 79
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 80
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 81
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 82
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 83
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 84
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 85
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 86
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 87
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 88
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 89
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 90
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 91
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 92
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 93
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 94
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 95
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 96
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 97
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 98
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 99
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 100
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 101
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 102
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 103
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 104
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 105
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 106
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 107
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 108
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 109
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 110
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 111
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 112
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 113
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 114
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 115
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 116
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 117
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 118
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 119
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 120
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 121
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 122
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 123
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 124
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 125
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 126
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 127
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 128
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 129
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 130
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 131
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 132
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 133
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 134
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 135
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 136
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 137
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 138
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 139
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 140
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 141
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 142
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 143
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 144
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 145
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 146
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 147
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 148
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 149
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 150
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 151
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 152
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 153
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 154
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 155
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 156
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 157
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 158
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 159
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 160
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 161
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 162
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 163
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 164
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 165
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 166
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 167
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 168
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 169
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 170
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 171
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 172
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 173
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 174
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 175
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 176
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 177
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 178
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 179
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 180
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 181
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 182
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 183
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 184
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 185
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 186
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 187
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 188
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 189
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 190
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 191
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 192
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 193
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 194
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 195
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 196
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 197
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 198
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 199
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 200
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 201
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 202
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 203
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 204
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 205
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 206
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 207
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 208
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 209
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 210
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 211
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 212
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 213
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 214
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 215
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 216
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 217
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 218
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 219
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 220
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 221
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 222
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 223
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 224
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 225
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 226
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 227
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 228
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 229
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 230
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 231
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 232
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 233
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 234
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 235
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 236
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 237
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 238
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 239
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 240
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 241
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 242
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 243
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 244
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 245
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 246
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 247

