
Aristoteles

POLİTİKA

Çeviren
METE TUNCAY

kütüphaneci

REMZİ KÎTABEVİ
Ankara Caddesi, 93 —  İstanbul



BÜYÜK FİKİR KİTAPLARI DİZİSİ, 22 
Birinci Basım —  Nisan 1975

REMZİ KİTABEVİ Yayınları

Dizgi, baskı, cilt, kapak ve kitap düzeni:
Yükselen Matbaacılık Limited Şirketi, Cağaloğlu - İstanbul





İ Ç İ N D E K İ L E R

Politikaya G ir iş ...................................... 6
Kitap I. ...........................................  7
Kitap II................................................. 31
Kitap III.......................................................... 69
Kitap IV........................................................ 109
Kitap V. ................................................. 141
Kitap VI. . ............................................179
Kitap VII. . . . . . . . . . 1 9 5
Kitap VIII................................ 233



i

j

ı



Politikaya  Giriş 
(Nikomakhos’a Ahlâk’in Sonu)

Bizden öncekiler, yasa-yapma sürecini incele­
meden bıraktıkları için, belki bunu bizim araş­
tırmamız iyi olur. Gerçekten, felsefenin İnsan’ı 
kendine konu alan bölümünü tamamlamak yö­
nünden, bütün politeia ya da anayasa sorunu­
nu ele almalıyız. Bizden öncekiler bunun hak­
kında birtakım iyi ya da oldukça iyi şeyler söy­
lemiş olduklarına göre, ilkin bunları gözden 
geçirip değerlendirelim. Sonra, benim Anaya­
salar Toplamama bakarak, ne gibi etkilerin 
devletleri ve ayrı ayrı anayasaları işler durum­
da tuttuğunu, ayrıca bazı devletlerin iyi yöne­
tilmelerinin, bazılarınınsa böyle olmamalarının 
nedenlerini görmemiz gerekir. Bu konular in­
celendikten sonra, “En iyi anayasa türü han­
gisidir. her birinin düzeni ve yapısı nedir, her 
biri hangi yasa ve ahlâk kurallarına dayanır?’’ 
gibi soruları daha kapsayıcı bir gözle görebi­
leceğiz, sanıyorum. Onun için, tartışmamıza 
başlayalım.



KİTAP I

1

Kendi gözlemlerimiz, bize, her devletin iyi b ir am açla kurulmuş 
b ir topluluk olduğunu söyler. “İyi" diyorum, çünkü bütün  insanlar 
eylemlerinde iyi saydıkları şeyi elde etmeye çalışırlar, gerçekten. 
Öyleyse, bütün topluluklar şu ya da bu  iyi şeyi am açladıklarına 
göre, toplulukların en üstünü ve hepsini kapsayanı da, en yüksek 
iyi’yi amaç edinecektir. Bu, bizim Devlet dediğimiz topluluktur ve 
o topluluk türüne de siyasal diyoruz. Devlet adamıyle devlet, kral­
la uyrukları, aile reisiyle ev halkı, efendiyle köleleri arasındaki
ilişkilerin hep aynı olduğunu sanm ak yanlıştır. Aralarında yalnız­
ca büyüklük değil, nitelik farkı da vardır. Büyüklük ayraç değildir;
b ir adam la birkaç kişi arasında efendi-köle ilişkisi, daha çoğu ara­
sında aile ilişkisi, bundan daha çoğu arasında da bir krallık ya da
siyasal topluluk ilişkisi olduğunu söyleyemeyiz — sanki büyük b ir
aileyle küçük b ir şehir arasında hiç b ir ayrılık yokmuş gibi. Oysa,
krallıkla siyasal b ir topluluk ya da b ir yurttaşlar topluluğu ara­
sında bile b ir nitelik farkı vardır; b ir kimsenin ötekilerin üstünde
yönetme gücü varsa, bu  krallık tır  da, ilgili bilim in ilkelerine göre,
yurttaşlar sırayla hem yönetir hem yönetilirse bu siyasal topluluk
olur, demek doğru değildir. Sorunu, her zamanki ilkemizle, yani
çözümleme yöntemi (analitik metot) uyarınca incelersek, bu apaçık
ortaya çıkacaktır. Öteki bilim  dallarında bileşik şeyleri artık  bö- 
lünemeyecekleri kadar küçük parçalara ayırıyorduk; devleti ve dev­
letin kurucu öğelerini de aynı biçimde inceleyelim; bunların b ir­
birinden nasıl ayrıldıklarını ve söz konusu parçalar hakkında ge­
çerli ilkeler çıkarıp çıkaramayacağımızı o zam an daha iyi göreceğiz.

Aristoteles’in Platona saldırdığını bilmezsek, bu birinci bölümden 
pek bir şey anlayamayız; yukarda değinilen yanlışları, Platon Devlet 
küfâim V^bntıVüs) üü'n yiıpîımhü 'ışıevnışiır: YSb c vâ.

Aristoteles, şimdi de devletin gelişmesini bir biyolog olarak ele 
alıyor.

2

Sanıyorum ki, öteki konularda olduğu gibi bunda da şeylerin ba­
şından doğal gelişimine bakarsak, sorunu en iyi biçimde görmüş 
olacağız, ilkin, öteki eşi olm adan etkinlikten yoksun kalacak şeyler

7



P O L İ T İ K A

çift çift birleştirilm elidir. Örneğin, ürem e için erkekle dişinin b ir­
liği zorunludur, çünkü öteki olmadan biri etkisiz kalır. Bu, düşü­
nülerek yapılmış b ir seçme değildir; doğanın hayvanlara da bitki- 
lere de verdiği, kendi benzerlerini çoğaltma isteğinden ileri gelmek­
led ir^  Yönetenle yönetilenin birleşmesi de, tıpkı bunun kadar ge­
reklidir; bunların b ir  araya gelmelerinden amaç, ortak  güvenlik­
lerinin korunm asıdır. Çünkü gereken şeyleri zekisiyle önceden gö­
rebilen bir kimse, doğaca yönetici ve efendidir, oysa beden gücüy­
le bunları yapabilen b ir kimse doğaca köledir, yönetilenlerden bi­
ridir. Bundan ötürü , efendiyle köleyi birleştiren ortak  b ir çıkar, 
vardır.

Erkeğin kadından üstün bir zekâsı olduğu kendiliğinden belli sayıl­
maktadır, fakat bu böyledir diye köle ile kadın özdeşleştir ilemezler.

Doğa, kadınla köle arasında b ir ayrım  gözetmiştir. Kadın, ayrı 
ayrı işlere bakar ve cömertlikle başka başka araçlar sağlar — her 
işe yarayan Delphoi bıçağı gibi değildir; b ir araç, birçok işleri gör­
m esi için değil de, yalnız b ir tek işi görmesi için yapılmış olunca, 
en iyi işler. Kadınla kölenin ayrı ayrı işlevlerinde de durum  böy­
ledir. Bazı Yunanlı-olmayan (barbar) topluluklar bunu anlayamaz­
lar, kadınla köleyi birbirinden ayırmazlar. Çünkü topluluklarında 
doğaca yönetecek ya da buyruk verecek b ir bölüm  yoktur; onların 
toplum u erkek ve kadın kölelerden oluşm aktadır, iş te  bundan dola­
yıdır ki, ozanlar barbarla köleyi özdeş sayarak, “Hellenlerin bar­
barları yönetmesi uygundur” dem işlerdir.

Böylelikle, Aristoteles ırkların ve kişilerin doğadan üstünlüklerine 
ve aşağılıklarına inanmaktadır.

İlk aile, erkeklerin bu ikisiyle, yani kadınlar ve kölelerle b ir­
leştirilmesinden meydana gelmişti; ozan Hesiodos, "ilk in  b ir ev ve 
bir kadın edin ve b ir öküz, sabana koşmak için” derken haklıdır. 
(Öküz, yoksul adam ın kölesidir). Doğa yasası uyarınca kurulan ve 
günbegün sürüp giden bu birlik, ailedir; üyelerine Kharondas: “Ek­
mek ortak ları”, Giritli Epimenides de: “A hırdaşlar” dem iştir. Bun­
dan sonraki aşam a, köydür: Günlük gereksinmelerin  ötesinde b ir 
amacın karşılanm ası için birçok evler b irleşince köy meydana ge­
lir. Bu ilk birlik, genel olarak, oğulların ve torunların  evlerinin 
eklenmesiyle, doğal b ir süreç sonucunda oluşur. Böyle b ir köyün 
üyelerine, kimileri "b ir sütten em zirilenler” (honıogalaktes) derler. 
Bu yoldan kurulm uş olunca, yönetim i de ister istemez krallık olm 
yordu; günümüzdeki bazı uluslar gibi, şehir-devletleri de başlangıç­
ta krallıkla yönetilmekteydi. H er evi en yaşlı üyesi, âdeta b ir k ral

8



KİTAP I • BÖLÜM 2

gibi yönetiyordu; bü tün  evler topluluğu da, ara larındaki kan iliş­
kilerinden ötürü  aynı biçimde yönetiliyordu. Homeros bu ataerkil 
yönetimi, “H er adam ın çocukları ve kadınları üstünde yasa kov­
m ak yetkisi vard ır” diye anlatır. Homeros bu sözüyle köylerdeki 
topluluklara değil, dağınık ailelere değinmektedir, çünkü eski za­
m anlarda dağınık yerleşm eler gerekti, insan lar başlangıçta kendi­
leri kralların yönetimi altında, yaşadıkları için —hâlâ birçokları öy­
le ya— tanrıların  da b ir kralları olduğunu söylerlerdi. İnsanlar, tan­
rıları insan biçiminde tasarladıkları gibi, onların yaşayışlarının da 
kendi yaşayışlarına benzediğini sanırlar.

Son b irlik, çeşitli köylerden oluşan şehir ya da devlettir (polis). 
Bununla, hemen her bakım dan süreç tam am lanm ıştır; kendi ken­
dine yeterliğe erişilmiş ve böylelikle, yaşam ın kendisini sağlamak 
için başlamışken, şimdi iyi yaşamı sağlayabilecek b ir durum a gel­
m iştir Bundan dolayı, içinden" çıktığı daha eski topluluklar nasıl 
doğalsa, şehir-devleti de öylece yetkinlikle doğal b ir  topluluk bi­
çim idir. Bu birlik, ötekilerin am acıdır ve tu n u n  doğasının kendisi 
b ir am açtır; çünkü, biz herhangi b ir şeyin yetkinleşme sürecinin 
tamamlanmış ürününe o şeyin doğası deriz — insan, ev, aile, her 
şey o olmayı (kendi doğasına erişmeyi) amaçlar. Bundan başka, 
am aç ve son (sonul neden) ancak en iyi olandır; kendi kendine ye- 
terlik ise, hem amaç hem yetkinliktir.

Görüyoruz ki, Aristoteles için, herhangi bir şeyin “doğa"sı, onun 
ilk değil son durumudur. Bu sona yönelen büyüme sürecine de “Do­
ğa” denmektedir.

Bundan, devletin doğada varolan şeyler sınıfına girdiği ve in­
sanın doğadan siyasal b ir hayvan olduğu sonucu çıkar. Düpedüz 
bahtsızlığından değil de doğası gereği, şehri, devleti olmayan bir 
kimse ya fazla iyidir ya fazla kötü, ya insanlığın altındadır ya üs­
tünde — insanlığın altında olmaya b ir örnek, Hom eros’un “saygı­
sızlık eder, soyuna, düzene, ocağına” diye kınadığı savaş düşkünü 
kişidir; böyle b ir kimse doğası gereği savaşa düşkün olur, tek ba­
şına kalmış b ir dam a taşı gibi hiç b ir işbirliğine girmez. Fakat önü­
müzdeki, yalnızca b ir işbirliği yapıp yapm am a sorunu değildir; 
çünkü besbelli ki, insan arının ya da topluluk içinde (sürü halin­
de) yaşayan başka herhangi b ir hayvanın olmadığı anlamda bir 
siyasal hayvandır. Çoğu kez dediğimiz gibi, doğa hiç b ir şeyi boşu­
na yapmaz; insanı siyasal b ir hayvan yapm ak amacıyle de, bütün 
hayvanlar arasında yalnız ona dili, anlamlı konuşm a yetisini ver­
m iştir. Konuşmak ses çıkarm aktan oldukça ayrı b ir şeydir; ses 
çıkarm a yetisi öteki hayvanlarda da vardır, bununla duydukları 
acı ya da hazzı anlatırlar; çünkü gerçekten bazı hayvanların doğal

9

*



P O L İ T İ K A

güçleri, onların hem haz ve acı duymalarına, hem de bu  duygu­
larını birbirlerine aktarm alarına elverişlidir. Oysa dil, yararlı ve 
zararlı olanı, doğru ve yanlışı bildirmeye yarar. Çünkü insanla öte­
ki hayvanlar arasındaki gerçek ayrılık, yalnız insanların iyi ile kötü’ 
yü, doğru ile yanlış’ı, haklı ile haksız’ı sezebilmeleridir. İşte b ir  
aile ya da şehri meydana getiren şey de, bu  konularda ortak  b ir 
görüşü paylaşm aktır.

Aristoteles, besbelli, bize olgusal bir tarih anlatmıyor, mantıksal bir 
yapı kuruyor. Bu aşağıda daha da çok açığa çıkacaktır.

■ Üstelik, şehir ya da devletin, aileden de, aram ızdaki herhangi 
bir b ireyden de önceliği vardır. Çünkü bütün, parçadan önce gel- 
melidir. El ya da ayağı tüm  bedenden ayırın, artık  el ya da ayak 
olmaz (ancak, nasıl taştan  yontulm uş b ir el ya da ayaktan söz ede- 
biliyorsak, öylece adı kalır geriye). Böyle b ir eylem sonucunda, onu 
o yapan güç ve işlevi yitirm iş olacağı için, ortadan kalkacaktır. Do- 
layısıyle, bunlar hakkında aynı sözcükleri kullanabiliriz, am a ay­
nı şeylerin sözünü ediyoruz, diyemeyiz. Öyleyse, devletin hem do-

_ğal hem jde bireyden önce olduğu apaçıktır^ Çünkü, b ir birey nasıl
bir parçası ayrıldığı zaman tüm üyle kendine yeterli olmazsa, o da
tıpkı öteki parçaları gibi bü tü n ’le aynı ilişki içindedir. Devlet de­
diğimiz birliğe katılm a yeteneği bulunm ayan herhangi b ir varlık,
örneğin sessiz b ir hayvan ya da [eşit ağırlıkta olmak üzere tam
karşıtı] yetkinlikle kendi kendine yeten ve devlete hiç b ir gerek­
sinmesi olmayan b ir varlık (örneğin, b ir tanrı) — bunlar, devletin
birer parçası değildir. Öyleyse, tüm insanlar arasında onları bu_
ortak lığa sürükleyen doğal b ir içgüdü vard ır ve b ir devleti kuran
ilk adam, çok büyük yararlar sağladığı için övülmeye değer, insan
nasıl tam  gelişme durum una ulaştığı zaman hayvanların en iyisiy­
se, yasa ve kurallardan ayrılınca da en kötüsü olur. Başedilmeşi en
güç kötülük, silâhlı olanıdır; insan hernekadar silâhlarını elinde
tu tarken  anlayış ve erdem e yatkın olabilirse de, bunlara karşıt
am açlarla silâhlarını kullanm ası çok kolaydır. Bu yüzden, erdem­
siz insan varlıkların en vahşisi. gn_adalet bilmeyenidir, cinsel tu t­
kunlukları ve oburluğu bakım ından da en kötüsüdür. Oysa, adalet
devletin orta direğidir; çünkü siyasal topluluğun temeli hak'tır  ve
hak neyin adaletli olduğuna k arar vermenin ayracıdır.

Aristoteles bundan sonra, Kitap l ’in geri kalanında oikonom ia’yı 
inceleyecektir. Eski Yunancada oikos “ev”, oikonomia da “ev yö­
netimi" anlamına gelir; fakat Aristoteles yalnızca aile ekonomisini 
değil, daha geniş anlamda ekonomiyi de düşünmektedir, evin olduğu 
gibi devletin yönetimini de.

10



KİTAP I • BÖLÜM 3

3

Şehri meydana getiren parçaların  neler olduğunu açıklamıştım, 
aile bunlardan biri olduğu için, aile ekonom isinden başlam ak gere­
kir. Bu konu, tam  b ir ailenin parçalarına, yani özgür kişilerle kö­
lelere karşılık olacak biçimde alt bölüm lere ayrılabilir; çözümleme 
yöntemimiz b ir şeyi en küçük parçalarına ayırınca hepsini incele­
memizi öngörmektedir. Bir ailenin en küçük parçalarına bölün­
mesi, üç çift ortaya çıkartır — efendi ile köle, koca ile karı, baba 
ile çocuklar. Öyleyse, bu  üç ilişkiden herbirinin ne olduğunu ve 
nasıl olması gerektiğini kendimize sormalıyız. Bunların ilkini an­
latm ak için "despotluk” sözü kullanılır; öteki ikisine daha kesin 
ad ları olmadığı için "kocalık” ve “babalık” diyebiliriz. Bu üçünü 
kabul edelim; fakat dördüncü b ir öğenin daha olduğunu görüyo­
ruz — bu o kadar önem lidir ki, bazıları onun (ev yönetiminin) 
tüm ünü kapladığını öne sürerler. “Para işleri” denilen şeyden söz 
ediyorum.

Evlilik (kocalık) ve babalık ilişkilerinin üstünde pek az durulacak­
tır (aşağıda, Bölüm 12’de): Aristoteles bu kitapta daha çok öbür 

• iki ilişkiyi inceler; bunlar, gerek aile gerekse şehir üstüne kurduğu
ekonomi kuramı için zorunludur. Aynı zamanda birbirleriyle de
bağıntıları vardır; çünkü yurttaşlar için yüksek bir yaşam düze­
yinin sağlanması, bunların her ikisine birden dayanır. Kimilerinin
gerçekten özgür olabilmesi için, ötekilerin köle olmaları gerekir.
Uygar bir halkın kendi kültür kalıtımını sürdürebilmesi için, öteki
ırkları sömürmesi ve onları tüm insan haklarından yoksun bırak­
ması gerekir. Aristoteles bundan başka bir çıkar yol göremiyordu.

Bu yolla hangi temel hizm etlerin yapıldığını anlam ak için ön­
ce efendi ile köleyi tartışalım . Çoğu kez yapılan varsayım lardan
başlam ak yerine, bu  konuyu kavram anın daha iyi b ir yolunu bu­
labiliriz, sanıyorum. Örneğin, bazı kimselere göre, efendilik etmek
belli b ir çeşit bilgiyi gerektirir ve bu bilgi, b ir evi yönetmek ya
da b ir devlet adam ı yahut b ir kral olm ak için gerekenin aynıdır
—  başta da değindiğim yanlış görüş! Başkaları ise, efendinin kö­
leyi yönetmesinin doğaya aykırı düştüğünü, bu ayrım ın yalnızca
uylaşımdan ileri geldiğini, çünkü (efendi ile köle arasında) doğadan
b ir ayrılık bulunm adığını ve bu yönetim  türünün zora dayandığını
ve onun için de haksız b ir şey olduğunu söylerler.

Mal (mülkiyet konusu) ve araç olarak köle.

11



P O L İ T İ K A

4

Mülk ailenin, mülk edinme de aile ekonomisinin b ir parçası­
dır; çünkü belli b ir düzeyde servet olm adan ne yaşamın kendisi 
ne de iyi yaşam olabilir. Öte yandan herhangi belirli b ir sanat 
açısından uygun araçların  varolm ası o işi yapm ak için zorunludur. 
Araçlar cansız olabilecekleri gibi canlı da olabilir; b ir gemi kap­
tanı cansız bir düm en kullanır, ama gözcüsü canlı b ir adam dır; 
çünkü b ir sanatta çalışan işçi, o sanat açısından, işin araçlarından 
biridir. Bunun gibi, mülkiyet konusu olan herhangi b ir şey, b ir 
kimsenin yaşam asını olanaklı^ kılan b ir araç sayılabilir; o kim se­
nin mülkiyeti (malvarlığı) ise, köleleri de içinde olmak üzere, bu , 
gibi araçların  b ir toplam ıdır; köle ise, başka herhangi b ir uşak 
gibi canlı b ir yaratık  olduğu için, birçok a raçlar değerinde b ir 
araçtır. Çünkü, her aracımız, Daidalos'un yaptığı heykeller ya da 
ozanın "kendiliklerinden tanrıların  toplantısına girerler” dediği 
Hephaistos'un tekerlekli sehpaları gibi, biz söyleyince ya da gerek­
tiğini kendisi görerek işlerini yerine getirebilseydi — diyelim, do­
kuma tezgâhının mekiği kendiliğinden gidip gelse, lirin mızrabı 
kendiliğinden çalsaydı, o zaman ne yapım cıların işçiye gereksin­
mesi olurdu, ne de efendilerin köleye.

Olağan anlam ıyle a raçlar, üretim  araçlarıd ır; oysa mülkiyet ken: 
di başına yararlıdır. Demek istiyorum  ki, örneğin b ir mekik kendi 
kullanımından başka b ir şey üretir, am a b ir yatak ya da b ir el­
bise böyle değildir. Üstelik, üretim  ve eylem ayrı nitelikte olduk­
ları ve her ikisi de araç kullanılmasını gerektirdikleri için, araç­
ları arasındaki ayrılık da aynı nitelikte olm alıdır; araçlar üretim e 
uygundur, m ülkiyet eyleme. Yaşam ise üretim  değil7eyİcmdir; onun 
içindir ki, mülkiyet konusu olarak köle, eyleme yarayan şeyler­
den biridir. Bazen, m ülkiyet konusu olan b ir şeye parça denir; 
çünkü parça yalnızca b ir şeyin parçası değildir, bütünüyle ona 
bağlıdır, m ülkiyet konusu olan b ir şey de böyledir. Dolayısıyle, 
bir köle yalnızca efendisinin^ kölesi değildir, fakat bütünüyle efen- 
disinin mülkiyeti altındadır  da; oysa efendi, kölesinin efendisidir, 
fakat ona bağlı değildir. Bu gözlemler, kölenin doğasını ve işlev­
lerini ortaya koymuş olmalı: Doğadan kendi kendisinin olmayan, 
bir başkasına bağlı olan b ir k imse, doğadan köledir; b ir kimse 
bir mülkiyet konusu olursa, yani ayrı b ir varlığı olan ve p aşam a 
amaçlarına yararlı bulunan b ir araç olursa, (o zaman) b ir başka­
sının malı olur.

5

Fakat, acaba doğadan bu tanım a uyan b ir kimse var m ıdır, b ir 
kimsenin b ir başkasına köle olması iyi ve haklı b ir şey m idir.

12



KİTAP I • BÖLÜM 5

her tü rlü  köleliği doğaya aykırı saymalı mıyız? — Şimdi incele­
memiz gereken sorular bunlar.

Bu sorulara karşılık vermekte, ne kuram sal tartışm alar ne de 
deneysel gözlemler b ir güçlük çıkarıyor. B irinin buyruk vermesi, 
b ir başkasının ise söz dinlemesi olgusuna ilkece karşı konamaz; 
bu  hem zorunlu hem de faydalıdır. Gerçekten, bazı şeyİer daha 
doğdukları anda böyle ayrılm ışlardır: Bazıları yönetecekler, bazı­
ları da yönetileceklerdir. Bu yöneten-yönetilen ilişkisinin birçok 
çeşitleri vardır* ve bu ilişkilere her yerde rastlanır. Sürekli ya da 
kesintili öğelerden oluşan ve sonuçta ortak  b ir birliği olan her 
şeyde, yöneten-yönetilen ilişkisi ortaya çıkar. Bu bütün  doğaları 
gereğince, özellikle canlı yaratık larda görülür**; canlı yaratık ilk 
önce zihin ile bedenden oluşur, bunlardan birincisi yöneten, İkin­
cisi yönetilendir. Doğal büyümeye bağlı herhangi b ir olguda bizim 
hep doğanın kendi biçimlerine bakm am ız ve gözlemlerimizi yozlaş­
mış (bozuk) biçimlere dayandırmam amız gerekir. Onun için, bu 
bağlam da da zihince ve bedence iyi durum dadır, zihninin bedenini 
yönettiği apaçık görülen b ir insanı düşünmeliyiz. K arşıt durum a, 
yani bedenin zihni yönetmesine ise, bu  kendi içinde kötü ve doğa­
ya aykırı b ir şey olduğu için, kötü insanlarda ya da kötü koşullar 
içinde bulunan insanlarda rastlanır. Bununla birlikte, dediğim gi­
bi, yönetme ya da buyurm a gücünün kullanılmasını, b ir efendinin 
m utlak olan ve mutlak-olmayan ya da anayasal yönetiminin her 
ikisini birden, ilkin canlı yaratık larda görürüz. Zihnin beden üs­
tündeki yönetimi (efendinin kölesini yönetişi gibi) m utlaktır; zekâ 
ise tu tkuları (devlet adam ının yurttaşların ı ya da kralın uyrukları­
nı yönetmesi gibi) anayasal olarak ve kralca yönetir. Bütün bun­
larda, beden için zihin tarafından, doğalarımızın duygusal bölüm ü 
için de akla sahip olan bölümü, yani zekâ tarafından yönetilme­
nin hem doğal hem de uygun olduğu açıktır. Bunun tersinin ol­
ması, ha tta  ikisinin eşitliği ise hepsi için zararlıdır, insanla öteki 
hayvanlar arasında da böyle olur; çünkü evcil hayvanlar, doğadan, 
vahşî hayvanlara oranla daha iyidir; onlar için de insanlar tara­
fından yöneltilmek daha faydalıdır; çünkü böylesi hiç olmazsa, gü­
venliklerini sağlar. Yine, erkekle dişi arasında, önceki doğadan ü s­
tün, beriki aşağı ve uyruktu r . Bu genel olarak tüm  insanlık için 
de geçerlidir. Bundan ötürü, diyebiliriz ki, iki insan topluluğu ara-

* Yönetmenin (egemenliğin) niteliği, daha çok uyrukların niteliğine dayanmaktadır;
insanı yönetme, hayvanları yönetmeden daha yüksektir; çünkü daha iyi olanların yap­
tığı iş ya da daha iyi olanlardan çıkan iş, daha üstün bir iştir; yöneten-yönetilen iliş­
kisini de, bu ilişkiye giren insanlar yaratır.

** Böylesi cansız yerlerde de varolabilir; örneğin, müzikteki başuyum. Fakat bu nokta 
konu dışında kalıyor.

13



P O L İ T İ K A

sında, zihinle beden ya da insanla hayvan arasındaki kadar geniş 
b ir ayrılık olan her yerde, jşleri bedenlerinin kullanımından ibaret 
kalan ve kendilerinden daha iyi birşey beklenemeyecek olanlar, ben­
ce, doğadan köledir. Sözü edilen benzerlerinde olduğu gibi, onlar 
İçin de böylelikle yönetilmek ve uyruk olmak daha iyidir.

Öyleyse, “doğadan köle’’ b ir başkasına bağİı olabilen, dolayı- 
sıyle de bağlı olan ve akıl yürütm e yetisinden anlayacak kadar pay 
alan, ama ona sahip olacak kadar pay a lmayan b ir kimsedir. Öte­
ki hayvanlar, sahiplerine akıllarını işleterek değil, söz dinleyerek 
hizmet ederler. Kölelerin kullanılması da, evcil hayvanlarınkinden 
hiç ayrılmaz; biz her ikisinden de bedensel gereksinmelerimizin 
giderilmesinde yararlanırız. Bu durum da, doğa özgür kişilerle kö­
lelerin bedenlerini ayrı ayrı yapmayı am açlamıştır: Köleler, zo­
runlu kol işleri için yeterince güçlü, özgür kişiler ise bu çeşit iş­
lere yarayamayacak biçimde, dimdik, am a b ir devlet yurttaşının 
yaşamı için, savaşla barış arasında bölünen b ir yaşam için pek 
uygun olarak yaratılm ıştır. Fakat doğanın amacı böyle olabilirse 
de, tersi sık sık görülmektedir. Özgür kişilere yakışır b ir bedeni 
olan, ama zihni olmayan yahut zihni uygun olmakla birlikte be­
deni uymayan insanlar vardır. Şurası kesindir ki, bedensel görü­
nüm leri tanrı heykellerinin insanüstü büyüklüklerindeki aynı üs­
tünlüğü gösteren insanlar olsaydı, insanlığın geri kalanının onların 
köleleri olması gerekeceğini herkes kabul ederdi. Bedensel üstün­
lük" bakım ından bu fark  gözetme doğru olursa, zihin üstünlüğü 
yönünden böyle b ir ayrım  haydi haydi geçerli olur. Fakat zihnin 
niteliğini görmek bedenin niteliğini görmekten çok daha zordur. 
Öyleyse, apaçık, doğadan bazıları özgür bazılarıysa köledir ve bun­
lar için, kölelik etmek hem doğru hem de uygundur.

Aristoteles, köleliğin doğallığım gerçekten kanıtlayamadığının pekâ­
lâ farkında olmalı. Benzetme yoluyle getirdiği kanıtların zayıflığın­
dan başka, doğanın insanlarla hayvanlar arasındaki ayrımı belirgin 
ve gözle görünür kıldığı halde, özgür kişilerle köleler arasında böy­
le yapmadığını teslim etmek zorunda kalmıştır. Aristoteles’in sa­
vunduğu görüş, her toplumda ağaç kesecek ve su çekecek birileri 
olmak zorundadır, demeye geliyor; bu gibi işler, doğadan kol iş­
leri için en uygun yaratılmış kimselerce yapılmalıdır — meğerki, 
bir Daidalos ya da bir Hephaistos elverişli bir otomat [makine] sağ­
lasın.

Bundan sonraki bölümde, Aristoteles, “Kuvvet, Haktır” görüşü­
ne şaşılacak kadar yaklaşmaktadır: Savaş tutsaklarının köle edilme­
lerine her türlü karşı çıkışı, duygusallıktan başka bir şey değil, diye 
elinin tersiyle itiyor.

14



KİTAP I • BÖLÜM 6

6

Öte yandan, karşı görüşü tu tanların  b ir noktaya kadar haklı ol­
duklarını görmek güç değildir. “Kölelik” ve “köle" sözleri iki 
ayrı anlam a gelir. Ben “doğal” köleliğin sözünü ediyordum, fakat 
b ir de yasalardan ya da uylaşım lardan ileri gelen kölelik vardır. 
Bu, savaşta ele geçirilen bütün ganimetlerin, yasal olarak, onları 
kazananın malı sayılmasını öngören b ir uylaşıma dayanır. Birçok 
hukukçular gerçekte, şiddeti sınırlaması gereken yasaya aykırı ol­
duğunu öne sürerek, bu hakka karşı çıkarlar. Onlara göre, b ir kim­
senin b ir başkasının şiddet ve üstün kuvveti karşısında alt olduğu 
için onun malı haline gelmesi savunulamaz. Daha başkaları bunda 
b ir sakınca görmezler; hukuk uzm anları arasında her iki görüşü 
tu tan lar vardır. Bu görüş ayrılığı ve düşünce dalgalanmaları, "üs­
tü n ” sözünün anlamından kaynak alm aktadır. Hiç kuşkusuz, buy­
ruk  verme durum una erişen ve bu nedenle de kuvveti en iyi bi- 
çimde kullanabilen, b ir bakım a erdem ya da yetenektir; zaFer lcaza- 
nan da, b ir çeşit erdemde üstün olduğu için zafer kazanmıştır. 
Önün içindir ki, kuvvetin kendisine özgü b ir erdemden yoksun 
bulunm adığı anlaşılıyor; asıl çatışma, hakkın ne demek olduğu 
konusunda çıkar — bazıları, hak bu bağlamda insan duygularıdır 
diyorlar, ötekileriyse hakkın “daha kuvvetli olanın egemenliği” an­
lam ına geldiğini söylüyorlar. Burada b ir uzlaştırm a olanağı yok­
tur; görüşlerden birine dayanan kanıtların, karşıt yan için hiç b ir  
geçerliği ya da inandırıcılık gücü olmaz ve bizi, "erdemde üstün 
olan yönetecek ve efendi [egemen] olacaktır" ilkemizi yadsımaya 
götürür.

Bazıları (tutsaklıktan) köle olmanın, salt yasal olduğu için, için­
de b ir haklılık öğesi taşıdığını öne sürerler; fakat bunu her zaman 
söylemezler, çünkü b ir kez savaş görüşünün adaletsiz olması pekâlâ 
m üm kündür. Sonra, köle olmayı hak etmeyen b ir kimse için köle 
deyiminin kullanılması yerinde olmaz; yoksa, köleler ve köle ço­
cukları arasında, tu tsak düşüp satılan en soylu kişilere bile rast­
layabilirdik. Bu nedenle, böyle insanlara köle demez, bu deyimi 
yalnız barbarlar için kullanırlar. Fakat böyle yapmakla, gerçekte 
uylaşımla köle olanı değil, bizim başlangıç noktamız olan doğadan 
köleyi tanım lam aktadırlar; bizim yukarda söylediğimizin özü şuy­
du ki, bazı kimseler her yerde köledir, bazı kimseler ise hiç b ir 
yerde köle değildir.

Aynı şey soylu doğmuş olanlar için de doğrudur: Soylular, 
kendilerini yalnızca kendi halkları arasında değil, her yerde yük­
sek doğumlu saydıkları halde, Yunanlı-olmayanların soyluluğunu 
yalnızca barbar ülkelerinde geçerli sayarlar. Bununla, özgür­
lüğün ve soyluluğun iki derecesi olduğunu kabul etmektedir-

15



P O L İ T İ K A

ler: B iri mutlak, öteki göreli*. Fakat bu görelilik öğesini işin içine 
sokmakla, köleyle özgür kişi, soylu olanla olmayan arasındaki ay­
rım ı iyilik (erdem) ve kötülük üstüne dayatmış oluyorlar. Çünkü 
insanın insandan, hayvanın hayvandan doğduğu gibi, iyinin de iyi­
den doğduğuna inanıyorlar. Fakat, doğa'nın amacı çoğu kez bu 
olsa bile, bunu gerçekleştirememektedir. Öyleyse, görüş ayrılığına 
hak verdiren b ir temel bulunduğu açıktır: Bir yandan, bazılarının 
doğadan köle, ötekilerinse özgür olduğunu söyleyemeyiz; öte yan­
dan bazı durum larda —birinin köle, ötekinin efendi olmasının hem 
uygun hem de adaletli olduğu durum larda— bu ayrım  gerçekten 
yapılır ve nasıl yönetme ve yönetilmenin her durum da doğal ni­
teliklere dayanması gerekirse, efendi olmak da öyledir. Çünkü, eğer 
efendilik etme işi kötü yapılırsa, her iki yanın da çıkarm a aykırı- 
dır; çünkü parça ile bütünün, ruhla bedenin çıkarları özdeştir; 
köle ise b ir anlamda efendisinin b ir parçasıdır, onun bedeninin 
canlı, am a ayrı b ir parçası gibidir. Yine bu nedenle, efendiyle köle 
doğadan bu ilişkiye uygun kılınmış olunca aralarında karşılıklı b ir 
sevgi duygusunun bulunm ası faydalıdır. Fakat kölelik durum u zor 
kullanılmasından ve tartıştığımız, tutsaklarla ilgili uylaşımdan ileri 
gelince, taraflar doğadan bu ilişkiye uygun kılınmış olmazlar.

7

Bütün bunlardan açıkça^ anlaşılm aktadır ki, efendinin kölesi- 
m yönetmesiyle siyasaf yönetim arasında b ir ayrihk vardır. Bazı­
la rın ın  sandığı gibi, bü tün  yönetim biçimleri b ir değildir. Özgür 
kişilerin yönetilmesi, doğadan, kölelerin yönetilmesinden ayrıdır; 
b ir ev halkının yönetimi monarkhia'dır, çünkü her evin b ir tek 
yöneticisi vardır; J ü r  devletin yönetimi ise, özgür ve eşit insanlar 
üstünde b ir yönetim dir. Bir kimseye ne bildiğinden ötürü  değil, 
düpedüz ne olduğundan ötürü  efendi denir; köleler ve özgür kişiler 
de böyledir. Bu, efendilik bilgisi ya da kölelik bilgisi diye b ir şey 
olmaz, demek değildir. Ücret karşılığında (köle) çocuklara evdeki 
ödevlerini öğreten Sirakuzalı adam ın yaptığı eğitim, ikinci tü r bil­
giye b ir örnek olabilir; böyle b ir öğrenim, pekâlâ aşçılık ve öteki 
ev hizmetlerini de kapsayacak biçimde genişletilebilir. Çünkü bazı­
ları aşağılık, bazılarıysa daha saygıdeğer, birçok çeşitli işler var­
dır; atasözünün dediği gibi, "köle köleden, efendi efendiden üs­
tün d ü r”, yani her iki topluluğun içinde tüm  üyeler birbirine eşit 
değildir. Kölelik bilgisinden efendilik bilgisine dönecek olursak, bu­
nun kölelerin nasıl kullanılacağını bilm ekten oluştuğunu söyleye-

* Theodektes’in bir oyununda, Helena’ya şöyle dedirtilir: “Her iki yandan da Tanrı
soyundan gelen bana köle demeyi kim doğru bulabilir?”.

16



KİTAP I • BÖLÜM 8

biliriz; çünkü b ir kimse köle edinmekle değil, onları kullanmakla 
efendi olur. Fakat köle kullanma bilgisi, büyük b ir önemi ya da 
saygıdeğerliği olan b ir bilgi tü rü  değildir, çünkü bu, köleleri —na­
sıl yapılacağını zaten bilmeleri gereken— ödevlerine yöneltmeyi bil­
mekten ibarettir. Dolayısıyle, durum ları elverişli olan efendiler, bu 
görevi üstlenecek b ir bakıcı tu tarak  kendilerini devlet işlerine ya 
da felsefeye verirler. Köle edinme bilgisi ise bunların her ikisinden 
de ayrıdır; bunun gerçek ve özgür yolu, yağmacılık ve avcılıktı.

Köle sahibi olmak, öteki mülkiyet türlerini edinmenin yanı sıra 
incelenmelidir. Fakat Aristoteles için, geçimin temeli çalışma değil, 
mülkiyettir. Ne var ki, ev halkının gerek şimdi gerekse gelecekte 
yeterince yiyeceği olmasını sağlamak, ev yönetiminin bir parçasıdır; 
onun için, sık sık yeni kaynaklar eklemek gerekir — böylelikle pa­
ra kazanma sanatı ortaya çıkar. Aristoteles, kazanç için çalışmanın 
ev yönetiminin bir parçası olup olmadığına emin değildir, fakat 
bunu kesinlikle ayrı bir şey saymaktadır. Aristoteles'e göre, belli 
bir noktada mülkiyet sahibi olmanın yurttaşlığın zorunlu bir ko­
şulu olduğunu hatırlarsak, bunun siyasal önemi açıkça anlaşılır.

8

Şim di de, köle, mülkiyetin b ir parçası olduğuna göre, yine her 
zamanki çözümleme yöntemimizi izleyerek, genellikle mülkiyet edin­
meyi ve para kazanmayı inceleyelim. Sorulacak ilk soru şu olabi­
lir: Para kazanmak ev yönetimiyle aynı şey midir, onun b ir par­
çası mıdır, ya da ona yardımcı b ir şey m idir? Eğer yardımcı b ir 
şeyse, bu, mekik yapmanın dokumacılığa ya da tunç dökmenin, 
heykelciliğe yardımcı b ir şey olmasıyle b ir m idir? Çünkü bu ikisi 
aynı biçimde yardımcı olmazlar; biri araçları sağlar, ötekiyse mal­
zemeyi — yani, b ir ürünün kendisinden yapıldığı şeyi: Dokumacı 
için yün, heykelci için tunç gibi. Ev yönetiminin para-kazanmayla 
aynı şey olmadığı besbellidir: Birinin ödevi (malzeme) sağlamak, 
ötekininse kullanm aktır; çünkü evde olanı, evi yönetmeden başka 
hangi etkenlik kullanacaktır? Fakat para kazanmak, ev yönetme­
nin b ir parçası mıdır, yoksa büsbütün ayrı b ir etkenlik çeşidi mi­
dir? — Para kazananın işi, çevresine bakıp, hangi kaynaklardan 
para ve mülkiyet edinilebileceğini görmekse, bu, tartışılacak bir 
sorundur.

Mülkiyet ve servet çok geniş kapsamlı deyimlerdir; onun için, 
çiftçilikten hem ürün edinmeyi hem de bu ürünleri saklamayı an­
larsak, çiftçiliğin mülkiyet-yönetiminin b ir parçası mı, yoksa ayrı 
türden bir şey mi olduğunu b ir ilk soru diye öne sürebiliriz. Fakat,

2 17



P O L İ T İ K A

yiyecek elde etmenin ayrı ayrı birçok biçimleri vardır; bu  ise, gerek 
hayvanlar gerek insanlar için farklı birçok yaşam biçimleri demek­
tir: Yiyeceksiz yaşam olmadığı gibi, beslenme ayrılıkları da farklı 
yaşam türleri meydana getirm iştir. Çünkü, bazı hayvanların sürü 
halinde, ötekilerin dağınık yaşamalarına, kimilerinin etyiyici, kimi­
lerinin otyiyici olm alarına, daha başkalarm ınsa ne bulurlarsa ye­
melerine yol açan, hep beslenme-alışkanlıklarındaki ayrılıklardır. 
Bu nedenledir ki, doğa onların besinlerini bulm alarını kolaylaştır­
m ak için herbirine ayrı ayrı yaşayış biçimleri verm iştir. Yine, hay­
vanların hepsinin aynı yiyeceği sevmeyip doğalarına göre başka baş­
ka beğenileri olm asından ötürü, etyiyici hayvanların olsun, otyiyici 
hayvanların olsun ayrı türlerinin yaşayış biçimleri de kendi arala­
rında birbirinden ayrıdır. Bunun gibi, insanların arasında da b ir­
çok yaşayış çeşitleri vardır: Önce göçebeler (çobanlar) gelir, bunlar 
en az çalışırlar, çünkü evcil hayvanlardan en az emek ve en çok 
rahatlıkla yiyecek elde edilebilir, fakat hayvanların taze otlaklara 
götürülmeleri gerekince, bu insanların da, âdeta gezici b ir çiftlik 
işletir gibi, onlarla birlikte gitmeleri gerekir. Sonra avcılar, daha 
doğrusu yakalayabildikleriyle geçinenlerin hepsi gelir: Bunların ba­
zıları düpedüz yağmalayıcılardır, ötekileri b ir gölün, b ir bataklığın, 
bir nehrin ya da denizin balıklı b ir bölüm ünün yakınında yaşama­
ları gereken balıkçılardır; daha başkaları, kuşlardan ve vahşî hay­
vanlardan geçinirler. Üçüncü ve en büyük sınıf topraktan ve top­
rak ta yetiştirilen ürünlerden geçinir.

Öyleyse, geçim sağlamanın belli başlı yolları, yani ticaret ya 
da değiştokuşa bağımlı olmayıp da kendi kendilerini sürdüren tür- 
ler, bunlardır: Göçebelik, tarımcılık, yağmalayıcılık, balıkçılık, av- 
cılık. B irçokları bunların bazılarını birinin sağlayamadıklarını öte­
kinden katıp tam am layarak birleştirm ekle yeterince m utlu b ir ya­
şam sürerler; örneğin, göçebeliğin yağmalayıcılıkla, tarım ın avcı­
lıkla birleştirilm esi vb. Bu insanlar, düpedüz gereksinmelerinin on­
ları zorladığı gibi yaşarlar. Bu kendi kendine bakm aya yetecek bi­
çimde yaşama olanağını, doğa besbelli ki, doğdukları anda olsun 
tam  gelişkinlik çağlarında olsun tüm  yaratıklarına vermiştir. Bazı 
hayvanlar, ürem elerinin en başında, yavrularına bunları kendi ken­
dilerine sağlayabilecekleri çağa gelinceye kadar yetecek besin ve­
rirler; örneğin yavrularını kurtçuklar ya da yum urtalar olarak ya­
pan hayvanlar. Yavrularını canlı olarak doğuran hayvanlarınsa, ken­
dilerinde uzunca b ir süre yeterli besin bulunur — yani, bizim süt 
dediğimiz besin. Doğa, tam  büyüdükten sonra da onlara besinle­
rini sağlar; çünkü b ir kez bitkilerin hayvanlar için, ikinci olarak 
da tüm  öteki hayvanların insanlar için varolduğuna inanmamız 
gerekir — evcil hayvanlar, insanın onlardan sağlayabileceği besinin 
yanı sıra, kullanabileceği gibi kullanması için, vahşî hayvanların da

18



KİTAP I • BÖLÜM 9

hepsi değilse bile çoğu, yiyecek olarak işe yarar ve başka bakım ­
lardan  kullanılır; kendilerinden giyecekler ve araçlar yapılabilir. 
Doğanın amaçsız b ir şey yaratmadığına, boşu boşuna b ir şey yap­
madığına inanm akta haklıysak! doğa tüm  şeyleri özel olarak insan 
için yapmış olmalıdır. Buna göre, —avcılığın da b ir parçasını mey­
dana getirdiği— savaş sanatının mülkiyet edinme yollarından biri 
olması doğa’nm  tasarısının b ir  parçasıdır; Bu sanatın, gerek vâhşf 
hayvanlara, gerekse doğadan yöneltilmek için yaratılm ış oldukları 
halde boyun eğmeyen insanlara karşı kullanılması gerekir; çünkü 
doğadan haklı olan savaş tü rü  budur.

Böylelikle, Aristoteles aşağı halklardan köle yağmalamanın doğal 
bir şey olduğunu kanıtlamak için yaşam sürdürme (geçim sağlama) 
gerekçesine başvuruyor.

Öyleyse, mülkiyet edinmenin b ir tü rü  olan geçim sağlama, do­
ğaya uygundur ve yönetim  ekonomisinin Bir parçasıdır; Buna gö- 
re, kaynaklar —yaşamak için faydalı ya da zorunlu olm alarından 
ö türü  biriktirilebilecek kaynaklar-— ya başından~Tîazır Bulunmalı 
ya da Bu edinme sanatı onları sağlamalıdır. Ele aldığımız örgüt 
■ev de olsa, devlet de olsa, bu doğrudur. Ben, gerçek anlamda zen- 
ginliğin, işte böyle mülkiyet kavram larından oluştuğuna inanıyo- 
rum . Çünkü iyi b ir yaşam için yeterli malî Bağımsızlığı yaratacak 
Bu çeşit mülkiyetin tu tarı, Solon’un düşündüğü gibi, sınırsız de­
ğildir. Solon şiirlerinden birinde: “İnsanların zenginliğine sınır kon­
m am ıştır” der. Fakat b ir sınır vardır; zenginlik b ir a raçtır ve nasıl 
her sanatın araçlarının kullanım larının sınırları varsa, onun da öy- 
ledir: Gerek büyüklük gerekse sayıca kullanışlılığının sınırları var­
dır. Servet b ir ailenin ya da b ir devletin yönetiminde kullanılacak, 
b ir araçlar toplamıdır. Onun içindir ki, b ir evin ya da b ir şehrin 
başında bulunanların doğal ödevi olan belli b ir çeşit mülkiyet edim 
me olduğu açıktır; bunun niçin böyle olduğu da açıktır.

Servet, kendisi bir amaç olarak değil, ancak geçim sağlamak için 
edinilmelidir. Aristoteles, yine para-kazanma (hrematistike) sözünü 
kullanmaya başlıyor, fakat bunun en çok — doğru bulmadığı— sı­
nırsız. zenginlikler ardında koşulmasını anlattığım belirtiyor; ama 
bu sözü tutarlı alarak hep aynı anlamında kullanmıyor. Bu kav­
ram, bir evin ya da devletin yönetimine değil, ticaret etkenliğine 
ilişkindir.

9
Fakat, genellikle ve gayet haklı olarak para kazanma diye adlan­
dırılan b ir başka mülkiyet-edinme tü rü  daha vardır; servetin ya

19



P O L İ T İ K A

da servet edinmenin sınırı olmadığının düşünülmesi de, bundan 
ötürüdür. Bu, biraz önce incelediğimiz edinme biçimine yakından 
benzediği için, birçokları ikisinin b ir ve aynı şey olduğunu sanır­
lar. Birbirlerinden besbelli çok ayrı olmamakla birlikte, aynı de­
ğillerdir; biri doğaldır, öteki değildir. Bu öteki tü r  insana doğal 
olarak gelmez; insanın onu deneyle edinmesi gerekir. Tartışm am ı­
za şöyle başlayalım: Her eşya ya da mülkiyet konusu iki işe ya- 
rar; bu kullanım ların ikisi de o şeyin kendi kullanım larıdır, ama 
benzer kullanım lar değildir; çünkü bunların biri söz konusu eş­
yanın yerli yerinde kullanılışıdır, öteki değildir. Örneğin, b ir ayak; 
kabı ya ayağa giymeye yarar ya da b ir başka şeyle değiştirmeye. 
Her ikisi de, ayakkabının kullanım larıdır; çünkü o ayakkabıyı, b ir 
ayakkabı isteyen birine verip karşılığında para ya da yiyecek alan 
b ir kimse bile, ayakkabıyı ayakkabı olarak kullanm aktadır, ama 
gerçekten yerli yerinde kullanm am aktadır, çünkü ayakkabı asıl de- 
ğiştokuş amacıyle yapılmaz. Aynı şey, mülkiyet konusu olan öteki 
eşyalar için de doğrudur; değiştokuş süreci bunlardan herhangi 
birine uygulanabilir ve bunun kaynağı çoğu kez doğadadır, çünkü., 
bazı yerlerde b ir şey bol bol bulunur da başka yerlerde yeterince 
olmaz. Dolayısıyle, yalnızca tarafların gereksinmelerini karşılaya­
cak kadar değiştokuş yapılması zorunludur (Belli ki, alma ve sat­
ma süreci ayrıdır ve m alları elde etmenin doğal b ir yolu değil­
dir). Eşya değiştokuşu, topluluğun ilk biçimi olan ailede yoktu; 
ancak daha büyük biçimlerle birlikte ortaya çıktı. Bir ailenin tüm  
üyeleri o evdeki her şeyi paylaşırlardı (O evdeki her şeye ortak­
laşa sahiptiler). Fakat ayrı ailelerin üyeleri, öteki evlerin eşyaların­
dan birçoğunu da paylaşıyorlardı. Ayrı ayrı m allar için duyulan 
karşılıklı gereksinme, bu değiştokuşlarm  esas temeliydi; yabancı 
halklardan birçoğu hâlâ tram payı bu temele göre yaparlar. Çün­
kü tram pa b ir sınıf malın faydalı görülen b ir başkasıyla değiştokuş 
edilmesidir; buğday karşılığında şarap alıp verirler vb. Fakat sö­
zünü ettiğimiz süreci bundan daha ileri götürmezler; b ir tram pa 
olarak kalır.

Bu çeşit değiştokuş, doğaya aykırı_ değildir ve b ir para kazan- 
m a biçimi de değildir; baştaki amacının —doğanın kendi kendine 
yeterlik dengesini yeniden kurm a amacının— dışına çıkmaz. Yine 
de, para-kazanma ondan doğmuştur. Bu kolayca anlaşılabilir; çün­
kü gereksinmelerin başka yerlerden getirilmesi ve artık  malların 
başka yerlere gönderilmesi ulusal sınırların ötesine yayılmaya baş­
layınca, uylaşımsal b ir değişim aracının (paranın) bulunm ası ve kul; 
lam lm ası zorunlu oldu. Doğal olarak gereksinme duyduğumuz her 
şey kolay taşınmaz; bu yüzden, değişim amacıyle insanlar demir, 

jg im üş ve benzerleri gibi, kendisi yaşam sürme bakım ından fay­
dalı olan ve kolaylıkla kullanılabilen  b ir başka maddeyi b irb irîerin-

20



KİTAP I • BÖLÜM 9

den alıp vermekte anlaştılar. Başlangıçta bunların tutarı, büyüklük 
ve ağırlıklarıyle saptanıyordu; fakat giderek bu maden parçaları 
damgalandı. Böylelikle —her keresinde— tartm a ve ölçme gereğin- 
den kur tul undu, çünkü vurulan damga, değerinin tu tarın ı gösteri­
yordu. Para b ir kez bulununca gelişme hızlı oldu ve m alların zorun­
lu değiştokuşu olarak başlayan bu süreç: ticaret, yani para kazanma­
nın öteki çeşidi haline geldi. Önceleri, bu her halde pek basit bir 
işti, fakat sonradan, insanlar daha çok deney edinip de ticarî alış­
verişlerden en büyük kârların nerede ve nasıl sağlanabileceğini öğ­
renmeye başlayınca daha karm aşıklaştı. Para kazanmanın başlıca 
basılı parayla ilgili olduğunun ve bununla uğraşanların, hangi kay­
naklardan bol para sağlanabileceğini görebilecek kimseler olması 
gerektiğinin düşünülmesi, bu nedenledir; çünkü, herhangi b ir çeşit 
servet elde etm enin yolu budur, derler. Gerçekten, para kazanma­
nın ve ticaretin amacı böyle b ir yığın meydana getirm ekjplduğu 
için, servet çoğu kez bir para yığınından ibaret sayılır.

Fakat, bazıları [kâğıt para söz konusu olmadığı için, elbette “kesil­
miş sikke” anlamına] basılmış parayı hiç de gerçek servet saymaz­
lar; paranın değeri — içine ucuz madenler karıştırılarak, “tağşiş”' 
edilerek— kolaylıkla düşürülebilir.

Öte yandan, bazen, paranın da uylaşıma dayanan öteki kulla­
nım ların yanı sıra, doğadan kök almadığı için yapay b ir iğretilik 
olduğu düşünülm ektedir; çünkü b ir para sistemini kullananlar, onu 
değiştirmeye karar verirlerse, basılı paraların  değeri kalmaz ve 
artık  yaşamın gereksinmelerini sağlamaya yaramaz. Ö zaman, bol 
parası olan b ir adam ın yeterince yiyecek bulamadığı birçok du­
rum lar görülecektir; Bolluğu bile sizin açlıktan ölmenizi sağlaya- - 
mayan servet, ne de gülünç b ir zenginliktir ama! Bu, Midas hak­
kında anlatılan öyküye benzer: Hani dualarının uygunsuz açgöz­
lülüğünden ötürü, önüne konan her şey altına dönüyormuş. Onun 
için, biz serveti ve para kazanmayı ayrı ayrı tanımlamaya çalışı­
yoruz; böyle yapm akta da haklıyız, çünkü bunlar ayrı şeylerdir: 
Bir yanda, doğaya uygun olarak, ev yönetimine giren ve üretken 
olan gerçek servet vardır; öte yanda da, doğada yeri bulunmayan, 
ticarete giren ve tam  anlamıyle mal üretici olmayan para kazanma 
(sanatı). Basılı paranın hem alışverişte izlenen amaç, hem de alış­
verişin aracı olduğu bu para kazanma türünde, elde edilecek zen­
ginliklerin sınırı yoktur.

Aristoteles bunu araçlarla amaçların karıştırılması, ya da daha ön­
ce söylediği gibi, kullanılan araçlarla yapılan iş arasında bir karı­
şıklık diye görür.

21



P O L İ T İ K A

Sağıltma (hekimlik) sanatı, s ın ırsa  b ir sağlık ortaya koymayı 
erek edinir, öteki bütün sanatlar da kendi am açlarını herhangi b ir . 
sınır koymadan, olabilecek en yüksek ölçüde elde etmeyi isterler; 
oysa, amaca ulaştıran araçlar sonsuz değildir, amacın kendisi her 
örnekte sınırı saptar. Fakat bu para kazanma türünde, amaç hiç b ir 
sınır koymaz, çünkü servet ve para elde etmenin kendileri amaç­
tır. Öle yandan, ev yönetimi para kazanmak olmadığı için, onun 
b ir sınırı vardır; çünkü para kazanmak onun işi değildir, yalnızca 
bir am aca yarayan b ir araçtır. Öyleyse, anlaşılan her çeşit servetin 
bir sınırı olması gerektiği halde, uygulamada bunun tam  karşıtını 
görüyoruz: Basılı para  olarak servet toplayanlar, yığınlarını sınır­
sız arttırıyor, birbirlerine bu kadar çok benzedikleri için bu türü  
ötekinden ayrımlamıyorlar. Çünkü, her ikisi de mülkiyet edinmek­
le ve mülkiyet sahibi olmakla ilgili bulunm alarından ötürü  birb ir­
lerine benzerler; fakat yöntemleri ayrıdır; birinde amaç salt a r ttır­
m aktır, ötekindeyse başka b ir şeydir. Bu yüzden, bazı kimseler a rt­
tırm ayı ev yönetiminin amacı sanırlar ve para istiflerinin sınırsız 
olarak yükseltilmesi ya da çoğaltılması gerektiğine inanm aktan b ir 
an bile geri durmazlar. Bazı kimselerin kafalarına bunu koyma­
larının nedeni, iyi yaşama değil, yalnızca yaşama istekli olm aları­
dır; yaşam isteği sınırsız olduğu için, ona yararlı olanı da sınırsız 
olarak isterler. Daha başkaları da, iyi yaşamı amaçlamakla birlik­
te, bedenin hazlarına yararlı olanın ardından koşarlar. Böylelikle, 
bu da mülkiyet sahibi olmaya bağlı göründüğü için, tüm  etken­
likleri para kazanma üstünde odaklaşır ve para kazanmanın ikinci 
tü rü  de bundan ileri gelir. Çünkü, zevk alm anın aşırılıktan oluş­
tuğu durum larda, insanlar zevkli aşırılığı yaratan şeyi ararlar. Eğer 
bunu para kazanmakla sağlayamazlarsa, bütün yetilerini bu uğur­
da kullanarak, onu başka yollardan elde etmeye çalışırlar. Bütün 
yetilerimizi böyle kullanm ak ise doğaya aykırıdır: Örneğin, cesaret 
kendimize güvenlik vermek içindir, para kazanmak için değil; as­
kerî önderliğin ya da hekimliğin amaçları, zafer ve sağlıktır. Fa­
kat bu kimseler bütün nitelikleri para  kazanma niteliklerine çevi­
rirler, sanki bunlar amaçmış da, başka her şeyin bu amaca hizmet 
etmesi gerekirmiş gibi.

Böylelikle, para  kazanmayı zorunsuz biçimiyle de, zorunlu bi­
çimiyle de incelemiş olduk: Zorunsuz biçimi nedir ve biz niçin 
gerçekte bunu kullanırız; ev yönetimiyle ve b ir bakım a doğaya uy­
gun olarak geçimi sağlamakla ilgili olmasından ötürü ve sınırlı ve 
sınırsız türleri bulunduğu için ötekinden ayrılan zorunlu biçimi 
nedir, bunları hep gördük.

Bölüm 8’in başlarında, para kazanmanın ev yönetimiyle aynı şey 
jolmadığını, çünkü bir şeyi kullananın o şeyi üretenden ayrımlan-

22



KİTAP I • BÖLÜM 10

ması gerektiğini öğrenmiştik. Sonra, zorunlu gereksinmeleri sağla­
makla ilgisi olduğu ve genel ticarî etkenliğe dönüşmediği sürece, 
ev yönetmesinin bir parçası sayılabileceğini öğrendik. Fakat şimdi 
Bölüm 10'un başında, para kazanmanın doğru türüne bile kuşkuy­
la bakılmaktadır: Doğa işini yaparsa, mülkiyet edinmeye gerek kal­
maz. Fakat bu tutum, uzun boylu sürdürülmemekte ve bir uzlaş­
maya varılmaktadır.

10

Başlangıçta ortaya atılan sorunun, ev ekonomisiyle ya da siyasal 
ekonomiyle uğraşan birinci ödevi, para kazanmak ve sahip olunan 
şeylere (mülkiyete) yenilerini katm ak m ıdır? sorusunun karşılığı 
da böylelikle veriliyor. Değildir: Bunlar, onun kullanılması için, 
daha başından elinde olmalıdır. Ev yönetimi para kazanmak zo­
runda olmamalıdır, nasıl ki siyaset biliminin de insanları yapması 
gerekmez — onlar, doğanın verdiği malzemedir, siyaset bilimi on: 
ları alır ve kullanır. Bunun gibi, doğanın topraktan ya da deniz­
den yahut başka yoldan yiyecek sağlayacağı beklenebilir. Ekono­
micinin (ev yöneticisinin) bu maddeleri dağıtma ödevini yerine geti­
rebilmesi, ancak bunun b ir sonucudur. Dokumacılık da, aynı zaman­
da iyi ipliği kötüsünden ayırma ve ayrı ayrı am açlar için en elve­
rişli türleri bilme sanatı olmakla birlikte, yünü üretm e sanatı de­
ğil, onu kullanm a sanatıdır. Yoksa, para kazanmayı yönetimin b ir 
parçası sayarsak, hekimlik sanatının da niçin onun b ir parçası ol­
madığı pekâlâ sorulabilir. Değil mi ki, b ir ailenin üyelerinin canlı 
kalm aları ve günlük gereksinmelerini karşılam aları kadar, sağlıklı 
olm aları da gerekir. Buna verilecek cevap şudur: Sağlığı gözetmek, 
b ir noktaya kadar ev ya da devlet yöneticisinin işidir, ama onun 
ötesinde hekimin işidir. Onun gibi, para ve mülkiyet konusunda 
da, bunlar b ir ölçüye kadar yöneticiyi ilgilendirir, ama onun öte­
sinde yardımcı sanata girerler. Fakat en iyisi, az önce söylediğim 
gibi, servetin işin başında doğaca sağlanmış olmasıdır. Çünkü, dün­
yaya getirilen her canlıya besin sağlamak doğa’nın görevidir, her 
örnekte kendisinden yavru çıkartılanın besleyici b ir artığı vardır. 
Bu nedenle, tahıl yetiştirmeye ve hayvancılığa dayanan her türlü 
para kazanma biçiminin tüm  insanlar için doğaya uygun olduğu 
sorununa varıyoruz.

Öyleyse, para  kazanma, dediğimiz gibi iki çeşittir: Biri zorunlu 
ye kabul edilecek niteliktedir, bunun yönetime ilişkin olduğunu söy­
leyebiliriz; öteki, ticarî olanı, değiştokuşa dayanır ve buna hakly 
olarak kınamayla bakılabilir, çünkü doğadan değil, insanların bir- 
birleriyle alışverişlerinden çıkm aktadır. Faizcilikten de pek çok nef­
re t edilir ve bu nefret tamamıyle haklıdır; çünkü faiz, naranın adı-

23



P O L İ T İ K A

na varolduğu şeyin b ir ürünü değil, paranın kendisinden çıkan b ir 
kazançtır P a ra p ir  değiştokuş aracı olması için düşünülm üştür, faiz 
ise paranın kendisindeki b ir artışı gösterir. Faizden, b ir tahıl ürünü
yâ da hayvan yavrusuymuş gibi kazanç diye söz ediyoruz; çünkü, 
her canlı benzerini doğurur, faiz de paradan doğan paradır. Dola­
yısıyla, bütün servet edinme yolları arasında doğaya en aykırı olanı 
budur.

Uygulamada insan çeşitli yollardan geçimini sağlayabilmektedir; 
Aristoteles bunların doğal başlığı altında toplananlarını onaylar, 
ötekileriyse böyle değildir. Aristoteles, uygulamayla kuramdan çok 
daha az ilgilenmekte ve siyasal eğilimli okuyucularının bu konu­
lardaki elkitaplarına başvurmalarını söylemektedir. Fakat, filozof 
da uygulamaya yatkın bir insan olabilir, hatta para da kazanabilir. 
Şimdi, ticaret yoluyle para kazanmanın bile bir ülkenin zenginliği­
ne faydalı bir ek olabileceği ve doğanın kendisinin birçok durum­
larda, değiştokuş için kullanılabilecek, başka yerlere gönderilmeye 
elverişli bir artık sağladığı da teslim edilmektedir (Karşılaştırınız: 
Kitap VI, Bölüm 8, başlangıç).

11

Para kazanma kavram ını yeterince tartıştığım ıza göre, şimdi de 
•onun uygulamasından söz etmemiz gerekir. Bu gibi konularda ku­
ram sal kurgular başıboş olur, uygulama ise koşullara ve gerek­
sinmelere sıkı sıkıya bağlanmıştır. Para kazanmanın doğal türünün
bazı kârlı dallarını ve bunlardan her birinin ne çeşit b ir uygulama
bölgesi istediğini sıralayacağız: (l) Hayvan yetiştiriciliği, hangi tü r­
lerin kârlı olduğu ve atların, sığırların, koyunlarm ve öteki hay­
vanların demek istiyorum, nereden ve nasıl satın alınacağı üstüne
deney ve bilgi; ayrıca bunlardan hangisinin ötekilere oranla en kârlı
olduğu ve hangi türlerin  hangi yerlerde yetiştiği —çünkü bazıları
burada daha iyi olur, bazıları orada— bilinmelidir; (2) Bir toprak
sürme bilgisi, tahıl ekilecek ve meyve bitkileri dikilecek tarlalar;
(3) Arıcılık ve insana faydalı kuşları (kümes hayvanlarını) ve balık­
ları yetiştirm e bilgisi. Bunlar, geçim sağlamanın en uygun (doğru)
yolunun üç ana dalıdır. Öteki yolun, değiştokuş yönteminin ana
dalı (1) ticarettir; bu da şu alt bölüm lere ayrılır: (a) deniz ticareti,
(b) karadan taşıma, (c) m alları satışa sunma. Bütün bunlarda, yük­
sek kâra mı, yoksa güvenliğe mi (işin sağlamlığına mı) bakıldığı­
na göre büyük ayrılıklar vardır. Sonra, (2) —faizle— ödünç para
vermek ve (3) vasıflı ya da vasıfsız işçi olarak ücretle çalışmak
gelir. Doğaya uygun olan ve olmayan bu iki ana para kazanma

24



KÎTAP I • BÖLÜM 11

kategorisinin arasında b ir üçüncüsüne yer verebiliriz, çünkü bun­
da hem doğadan hem de değiştokuştan öğeler bulunm aktadır: Top­
rağın içinden çıkarılan ya da toprakta yetişen, ekimi yapılmayan 
ama faydalı olan, orm anlardan kereste elde etmek ya da her çeşidin­
den madencilik gibi uğraşıları söylemek istiyorum. Bu İkincisi (ma­
dencilik) alt bölümlere ayrılabilir, çünkü topraktan bu yolla çıka­
rılan birçok ürünler vardır.

Geçim sağlama yollarından ancak pek genel olarak söz ettim , 
am a şimdiki amacımız için bu kadarı yeterlidir. Çünkü, o uğra­
şılara girecekler için ayrıntılı olarak anlatılm aları yararlı olurdu,, 
am a şimdi bunlara fazla zaman harcam anın yeri değil*. Üstelik, 
çeşitli kimseler bu konularda kitaplar yazmışlardır. Paros’lu Khares 
ile Lemnos’lu Apollodoros’un gerek tahıl gerekse meyve tarım ı üs­
tüne elkitapları vardır, başkalarının da öteki konularda. Bunlarla 
ilgilenenler o yazarların yapıtlarını inceleyebilirler. Fakat malzeme 
dağınıktır ve bu para kazanma işinde başarılı olan insanların iz­
ledikleri tüm  yöntemlerin derlenip toplanm ası öğütlenmeye değer. 
Böyle b ir toplama, filozof Thales gibi servet edinmeye büyük önem 
verenler için pek faydalı olurdu. Thales, b ir filozof olarak ustalı­
ğına yakıştırılan, ama gerçekte herkesin yapabileceği parasal b ir 
oyundan yararlanm ıştır. Hikâye şöyledir: İnsanlar, Thales’e felsefe­
nin kendisini yoksul b ir adam  olarak bıraktığı için faydasız oldu­
ğunu söylüyorlarmış. Fakat o, yıldızlar hakkındaki bilgisine daya­
narak o yıl iyi b ir zeytin ürünü alınacağını kestirm iş ve daha kış­
tan  küçük b ir sermaye toplayıp onunla Miletos ve Khios'taki tüm  
yağ preslerine kaparo vererek hepsini kiralam ak için öncelik hakkı 
sağlamış. Başka rakibi olmadığı için de, bu ona pek ucuza gelmiş. 
Sonra, zeytin toplam a zam anında yağ preslerine birden büyük b ir 
talep olunca, Thales bunları canının istediği fiyata kiralamış. Böy- 
lece b ir sürü para kazanmış ve filozofların isterlerse kolay zengin 
olacaklarını, fakat yaşamdaki am açlarının bu * olmadığını ortaya 
koymuş. Thales’in kurnazlığını nasıl kanıtladığını gösteren hikâye­
si böyledir; ama dediğimiz gibi, bu ilke genel olarak uygulanabilir: 
Ticarette para yapmanın yolu, elimizden gelirse, kendimize b ir tekel 
edinmektir. Bu nedenle, devletlerin de bazı durum larda, paraya ih­
tiyaçları olunca aynı yöntemi kullandıklarını görürüz. Kendilerine 
b ir satış-tekeli alırlar. Sicilya’da da kendisine em anet edilen [ban­
ka gibi yatırılan] belli b ir m iktar parayla dökümhanelerden çıkan 
bütün  demiri satın alan b ir adam  varmış; sonra çeşitli işletmeler­
den alıcılar çıkıp gelince tek satıcı o olmuş ve fiyatı çok fazla yük-

* Yalnız şunu ekleyeceğim: Talihe en az dayanan işler en çok ustalık gerektirir; işçi­
lerin bedenlerini en çok yıpratanlar en kötü işlerdir; en çok vücutla yapılmak iste­
yenler en kölece olanları, iyiliği en az gerekseyenleri de en aşağılıklarıdır.

25



P O L İ T İ K A

seltmeden elli talentini yüz talent haline getirmiş. Hüküm dar 
Dionysios bunu işitince, adam ı çağırıp böyle işleri ülkenin çıkarla­
rına aykırı saydığını, onun için Sirakuza'dan hemen gitmesi gerek­
tiğini söylemiş, ama parasını da yanında götürm esine izin vermiş.
Thales örneğiyle bu, ilkece aynı şeydir; her ikisi de kendilerine b ir 
tekel yaratm ayı becermişler. Mallar, sunu ve istem (arz ve talep) 
üstüne bütün bu bilgiler devlet adam ları için de faydalıdır; çünkü, 
birçok şehirler b ir aileye oranla daha çok paraya ve bu kaynaklara 
gereksinme duyarlar. Onun içindir ki, bazen b ir devletin işlerini 
yönetenlerin yalnız bununla uğraştıklarını görürüz.

Kısa bir Bölüm 12, Bölüm 3’ün başında söylenenlere bir şeyler ek­
lemektedir.

i
12

Ev yönetiminin, görmüş olduğumuz gibi, üç parçası vardır; bunlar 
üç yönetme türüne karşılıktır: Biri, efendininki gibi despotik, bu­
nu zaten inceledik; ondan sonraki, babanın yönetimi; üçüncüsü 
de, evlilik ilişkisinden çıkan b ir yönetme. Kadın ve çocuklar üs­
tündeki yönetim, hepsi özgür kişiler olmakla birlikte, başka ba­
kım lardan ayrı ayrı uygulanır; b ir adam ın karısı üstündeki yöne­
tim i b ir devlet adam ının yönetimidir, siyasal b ir yönetimdir; ço­
cukları üstündeki yönetimi ise b ir kralın yönetimidir, kralca b ir ;
yönetimdir. Çünkü erkek, yönetmeye dişiden daha yeteneklidir, me- ‘
ğerki koşullar büsbütün doğaya aykırı olsun; yaşlılar ve tam  olgun j
olanlar da, (yönetim için) gençlerden ve toylardan daha yetenek­
lidir. Hüküm etin gerçekten siyasal nitelik taşıdığı devletlerin ço­
ğunda yönetenlerle yönetilenlerin rol değiştirdikleri doğrudur; bu­
nun amacı, eşitlik olması ve ayrım gözetilmemesidir; fakat birinin 
yönetmek, ötekinin de yönetilmekte olduğu sürece, dış saygınlık­
ta, hitap biçimlerinde, kullanılan şeref payelerinde bu ayrılıkları be­
lirtm ek için güçlü b ir eğilim vardır. (Bir kimse devlet görevlisi 
olunca saygıya hak kazanır — tıpkı Amasis'in çam aşır leğeninden 
yaptığı tanrı heykeli gibi). Erkekle kadın arasındaki üstünlük-aşa- 
ğılık ilişkisiyse süreklidir. Çocuklar üstündeki yönetim, kralca b ir 
egemenliğe dayanır, çünkü baba hem sevgiden hem de yaştan ötürü 
yöneticidir ve bu krallık egemenliğinin ilk örneği olm uştur. Onun 
için, H om eros'un Zeus’a “tanrıların  ve insanların babası’’ deyişi hak­
lıdır, çünkü Zeus onların hepsinin kralıydı. Kralın uyruklarına kar­
şı doğal b ir üstünlüğü olması, ama onlarla b ir soydan gelmesi ge­
rek ir ve işte, yaşlının gençle, babanın oğulla ilişkisi de tam  böy- 
ledir.

1

26



KİTAP I • BÖLÜM 13

Böylelikle, söz konusu kişilerin arasındaki ilişki, ahlâkçı olarak 
Aristoteles için ekonomiden daha önemlidir. Besbelli, herkesin ken­
dilerine düşen çeşitli işleri yerine getirecek uygunlukta olması ge­
rekir ve bu uygunluk, çok genel bir "erdem" sözüyle anlatılır. Bu 
yeteneği kapsamaktadır, fakat Aristoteles manevî erdemi, eşit öl­
çüde, bir görev için uygun olmanın bir parçası saymaktadır ve 
bunun kullanılması, akıl yürütme yetisini de gerektirir. Erdem iş­
leve bağlı olduğu ve kölenin efendisine hizmet etmekten başka bir 
işlevi bulunmadığı için, bir kölenin erdeminin efendisine bağlı ol­
duğu söylenir. Yunanca arete, erdem’den başka, iyilik, üstünlük, 
yetkinlik, yetenek vb. anlamlarına da gelmektedir.

13

Öyleyse, ev yönetiminde insanların m addî m ülkiyetten daha büyük 
bir önem taşıdıkları ve onların kendi niteliklerinin, servetlerini oluş­
tu ran  m alların niteliklerinden, özgür insanların da kölelerden da­
ha çok ağır bastıkları açıktır. Köleler hakkında sorulacak ilk soru, 
araç ve uşak olarak değerlerin üstüne, kölelere ait olan, bunlar­
dan daha yüksek b ir başka nitelik ya da erdem var m ıdır? Köle­
lerde benlik-saygısı, cesaret, adalet ve bu türlü  erdem ler olabilir 
mi, yoksa vücutlarının hizmet etme niteliğinden başka hiç b ir şey­
leri bulunmaz mı?

Bu soruya iki yoldan da (yani, hem olumlu hem olumsuz) 
karşılık verilebilir, fakat her ikisinin de b ir güçlüğü vardır. Kö­
lelerde bu erdem lerin olduğunu söylersek, o zaman özgür kişiler­
den nasıl ayrılacaklar? Olmadığını söylersek, bu da kural dışı ka­
lır; çünkü köleler de insandır ve onların da akıl yetileri vardır. 
Aynı soru, kabaca, kadın ve çocuk için de sorulabilir: Bunların 
da erdem leri yok m udur? Bir kadının benlik-saygısı bulunması, 
cesur ve adaletli olması gerekmez mi? Bir çocuk bazen yaramaz, 
bazen uslu değil m idir?

Bütün bu sorular, daha geniş b ir sorunun —yönetenle yöneti­
lenin ilişkilerinin ve özellikle, birinin erdem inin ötekinin erdemiyle 
aynı olup olmadığını araştırışım ızın— parçaları sayılabilir. Çünkü 
diyelim ki, aynıdır ve her ikisinden de aynı yüksek üstünlük bek­
lenir, o zaman niçin b iri hep tümüyle yöneten, öteki de tümüyle 
boyun eğen olsun? (Burada azlık çokluk ayrımı —derece farkı— 
yetmez; yönetmekle boyun eğmek arasındaki ayrılık, b ir nitelik 
farkıdır; nicelik farkı geçerli değildir). Ama öte yandan, birinin 
erdem leri olması, ötekinin olmaması da ne kadar şaşırtıcı b ir du­
rum! Çünkü, yönetenin öz-denetimi ve adaleti olmazsa, nasıl iyi 
yönetecek? Ya yönetilen erdem den yoksun olursa, nasıl iyi yöne­
tilecek? Çünkü (ahlâkça) gevşekse ve söz dinlemezse, ödevlerini:



P O L İ T İ K A
*

yapmayacaktır. Dolayısıyle, gerek yönetenin gerekse yönetilenin er­
demden pay alm aları gerektiği açıktır, fakat doğadan yönetilmek 
için yaratılm ış bulunanlar arasında da olduğu gibi, bunlardan her- 
birinin erdeminde ayrılıklar vardır.

Erdem i anmak, bizi doğruca ruhu  incelemeye götürür; çünkü 
erdem lerini birbirinden ayrı saydığımız doğal egemen ile doğal uy­
ruk  burada bulunacaklardır. Ruhta, yönetenle yönetici arasındaki 
ayrılık, akıllı olan bölümle akıllı olmayan bölüm arasındadır. Onun 
içindir ki, başka bağlam larda da doğal ayrılıklar olacağı besbel­
lidir. Genel olarak yöneten ve yönetilenlerin durum ları da böyle- 
dir; ayrılıklar doğal olacaktır, fakat aynı olm aları gerekmez. Çün­
kü özgür kişinin köle, erkeğin dişi, adam ın oğul üstündeki yöne­
tim i (egemenliği) hep doğaldır, ama bunlar aynı zamanda başka­
d ır da; çünkü, herbirinde ruhun bölümleri bulunm akla birlikte, dağı­
lım ları ayrı ayrıdır. Örneğin, ruhun düşünme yetisi kölede hiç yok­
tur, kadında vardır amâ işlemez, çocukta daha gelişmemiştir. Onun 
için, ahlâk erdem leri bakım ından da aynı koşulların geçerli oldu­
ğunu kabul etmemiz gerekir; yani, hepsi onlardan pay alır, ama 
payları aynı ölçüde değildir, ancak herbirinin kendi işinin gerek­
tirdiği kadardır. Öyleyse, yönetende ahlâk erdemi tam  olarak bu­
lunm alıdır; çünkü onun ödevi başyapıcı olm aktır ve akıl başyapı- 
cıdır. Öteki üyelerin de, herbiri için uygun olan tu tarda erdem­
leri olmalıdır. Demek ki, sözü edilen sınıfların hepsinde ahlâk er­
demlerinin bulunması, besbelli gerekiyor. Ahlâk erdem lerinde be­
lirli b ir çeşitlenme olduğu da açıktır: Bir erkekle b ir kadında ben- 
lik-saygısı ya da adalet yahut cesaret, Sokrates’in sandığı gibi aynı 
değildir; biri yöneticinin cesaretidir, öteki hizmet edenin cesareti 
—  öteki erdem ler de böyledir.

Soruna ayrıntılı olarak bakarsak, bu daha açıkça anlaşılacak­
tır. Çünkü, genellemelerle konuşanlar ve erdem  için, “ruhun iyi 
durum da olm asıdır” ya da “doğru davranıştır” vb. diyenler, ken­
dilerini aldatırlar. Gorgias gibi ayrı ayrı erdem leri sayanlar, öyle 
genel tanım lar arayanlardan daha iyidir. Örneğin, ozan Sophokles 
"susm a"yı "kadının şanındandır” diye ayırıyor, am a erkek için böy­
le değildir. Bu, işleve göre erdemi saptam a yöntemi, bizim de her 
zaman izlememiz gereken b ir yoldur. Çocuğu alalım: Çocuk daha 
olgunlaşm am ıştır ve işlevi büyümektir; bu nedenle, onun erde­
minden m utlak olarak kendisininmiş gibi söz edemeyiz; çocuğun 
erdemi, ancak büyümesinin gelişmesine ve eğitici her kimse ona 
göre söz konusu olabilir. Köleyle efendi de böyledir; b ir kölenin 
işlevinin, aşağılık ödevleri yerine getirmek olduğunu görmüştük; 
dolayısıyle, ondan beklenen erdem pek büyük olmayacak, gevşek 
yaşam asından ya da düpedüz beceriksizliğinden ö türü  işini savsak­
lam am asını güvencelemesi yetecektir.

28



KİTAP I • BÖLÜM 13

Köle-işçi için bu dediğimiz doğruysa, o zaman özgür işçilere 
de, onları, çoğu kez çalışmalarını bozan düzensiz yaşamadan alı­
koyacak erdem in gerekip gerekmediği doğal olarak sorulur. Bu so­
runun cevabı "Evet”tir, fakat aradaki paralellik tam  değildir; iki­
sinin de yaptığı iş aynı olabilir, fakat yaşama biçimleri ayrıdır; 
köle efendisinin yaşamına katılır, işçi ise işvereninden uzakta yaşar 
ve kendisi kölelikten ne kadar pay alıyorsa, yaptığı iş için gere­
ken erdemden de aynı ölçüde pay alır; çünkü aşağılık işlerde ça­
lışan b ir işçi, sınırlı b ir anlamda, b ir kölelik durum undadır. Sonra 
şu fark da vardır ki, köle doğadan köle iken, aynı şey b ir ayak­
kabıcı ya da b ir başka zanaatçı için söylenemez. Bu nedenle, efen­
dinin köle için uygun olan erdem in nedeni (kaynağı) olması ge­
rektiği açıktır. (Efendi olarak kölelerine işlerini iyi yapm alarım  
öğretebileceğini değil, manevî erdemi demek istiyorum, elbette). 
Doİayısıyle, kölede hiç akıl olmadığını ve efendinin buyruk ver­
mekten başka b ir şey yapması gerekmediğini öne sürenler yanıl­
m aktadır; kölelere yol göstermek ve öğüt vermek, çocuklara yol 
göstermek ve öğüt vermekten bile daha yerinde olur.

Bu kitapta, ev halkları, geniş ölçüde mülkiyet ve köleler açısından 
incelenmiştir; aile ilişkilerine pek değinilmemiştir ve konu burada 
yine ertelenmektedir. Evlilik ilişkilerinden ancak Kitap VII, Bölüm  
16’da biraz söz edilecek.

Öyleyse, bu  sorunlar üstünde bu kadar durm ak yeter. Koca 
ilç kadın, baba ile çocuklar ve bunların herbirine özgü erdem ve 
birbirleriyle ilişkileri, bu bağlamda neyin doğru olup olmadığı, 
iyiye nasıl erişileceği ve kötüden nasıl kaçınılacağı — bütün bu 
gibi soruları, anayasa biçimlerini incelerken ele almak gerekecek­
tir. Çünkü bütün bunlar aileye ilişkin konulardır ve her aile dev­
letin b ir parçasıdır; parçanın erdem ini ise, bütünün erdemine göre 
incelemelidir. Bu dem ektir ki, çocukların ve kadınların da bütün 
devletin anayasası göz önünde tutularak eğitilmesi gerek ir,— en 
azından, çocuklarının ve kadınlarının iyiliğinin devletin iyiliğine b ir 
etkisi olacağı söylenebilirse. Gerçekten de böyle b ir etki vardır' 
çünkü kadınlar ergin özgür bireylerin yarısını meydana getirirler, 
çocuklar da geleceğin yurttaşları olacaklar ve siyasal yaşam a kapı­
lacaklardır,

Bu sorunları incelemeyi sona erdirdiğimize ve geri kalanını da 
b ir başka yerde tartışm aya karar verdiğimize göre, ev halkları 
konusunu tamamlanmış sayacak ve yeni b ir başlangıç yapacağız, tik  
ele alacağımız konu, en iyi anayasa biçimi üstünde görüşlerini açık­
layanlar olsun.

29





KİTAP II

Kitap I'in son cümlesi, Kitap I l ’nin ana konusunu haber vermiş­
tir: Platon Ve başkalarınca düşünülen İdeal Devletlerin incelenmesi. 
Bu kitapta, ayrıca, Aristoteles'in iyi saydığı bazı gerçek devletlerin 
de sözü edilmektedir. Siyasal kurucuların karşılaştırmalı olarak in­
celenmesi üstüne ilk deneme budur.

1

Şimdi de, devlet dediğimiz birlik  ya da ortaklık  biçimini ta rtış­
maya ve —dilediğimizi seçecek durum da bulunduğumuzu varsaya­
rak— böyle b ir ortaklığın en iyi türünün hangisi olduğunu araş­
tırm aya girişeceğiz. Fakat bunun için, bazı anayasalara, örneğin, 
iyi yönetilmeleriyle ün salmış şehirlerde kullanılan ya da yazar- 
larca tasarlanm ış olan ve iyi görünen anayasalara bakmamız ge­
rekir. Amacımız, b ir ölçüde, bunlarda neyin iyi ve faydalı olduğu­
nu ve neyin böyle olmadığını görmek; fakat aynı zamanda şurasını 
da açıklamak isteriz ki, biz eğer hep bunlarda bulduklarım ızdan 
ayrı b ir şey arıyorsak, bunu salt bilgiçlik taslam ak ya da akıllı 
görünmek için yapmıyoruz; bu yöntemi, yalnızca, varolan devlet 
anayasalarından —yazılmış olanların da gerçekte bulunanların da— 
hiç biri tümüyle doyurucu olmadığı için seçtik.

Böylelikle, Aristoteles, Platonun  Devlet 'indeki en zayıf noktalara 
saldırmakla işe başlayacağı için özür dilemektedir; özellikle, ege­
men sınıfın tüm üyelerinin, yani yurttaşların kadınlarda ve mül­
kiyette ortaklığına ve Platonun dayanışma ve birliğe aşırı ilgi gös­
termesine çatacaktır. (Bölüm 2'de kendi Ahlâk kitabına yaptığı gön­
derme, 1132 ve 1133’edir). [Aşağıda “paylaşma" sözünü “ortaklaşa 
sahip olma" anlamına kullanıyorum. - Çev.].

Bir ortaklık biçimini tartıştığım ıza göre, doğal b ir çıkış nok­
tası "paylaşılan şeyler ve onları paylaşan ortak lar’’dır. Bir devlet­
te, tüm  yurttaşlar ya her şeyi paylaşırlar ya hiç b ir şeyi paylaş­
mazlar, yahut bazı şeyleri paylaşırlar bazı şeyleri paylaşmazlar. Hiç 
b ir şeyi paylaşm amaları besbelli olanaksızdır; tek b ir devletin tüm  
üyeleri, en azından, o devletin arazisini paylaşırlar. Öyleyse, soru 
ikili oluyor: Bir devletin gerçekten iyi-yönetilmesi için, tüm  yurt­
taşlarının paylaşılabilecek her şeyi paylaşmaları mı daha iyi, yok­
sa bunlardan bazılarını paylaşıp bazılarını paylaşm amaları mı? Y urt­
taşlar, Platon’un Devlet’inde olduğu gibi, elbette çocuklarda, ka-

31



p o l i t i k a

dınlarda ve mülkiyette birbirleriyle ortaklaşabilirler. Çünkü o ya­
p ıtta  Sokrates çocuklara, kadınlara ve mülkiyete ortaklaşa sahip 
olmalıdır, der. Onun için, soruyoruz: Şimdi yaptığımız gibi yap­
mamız mı daha iyidir, yoksa Devlet’te salık verilen uygulamayı mı 
benimsemeliyiz ?

2

Kadınların ortaklaşa tutulm ası yolundaki öneri birçok güçlükler do­
ğurun  bu güçlüklerin başlıcaları, şu üçüdür: (a) Sokrates'in bütün 
söylediklerinden, niçin bu göreneğin toplumsal düzenin b ir parçası 
haline getirilmesi gerektiği açıkça ortaya çıkm am aktadır; (b) O di- 
yalogta devletin uğruna varolduğu söylenen amaca varacak b ir araç 
diye bakılınca da, bu  önerinin işleyebilme olanağı yoktur; (c) Bu­
nun nasıl gerçekleştirilebileceği hiç b ir yerde belirtilm em iştir. Sok- 
ra tes’in koyduğu, “Devletin olabildiğince birlik olması, en iyisidir” 
kuralından söz ediyorum. Bu besbelli, doğru değildir. Gitgide da­
ha çok birlik olan b ir devlet, devlet olm aktan çıkacaktır. Bir dev­
lette sayıların (çeşitlerin) çokluğu doğaldır; çokluktan birliğe doğru 
gittikçe devletliği azalır ve gitgide aileleşir, aileden de bireye dö­
ner. Böyle diyorum, çünkü aile apaçık, devletten daha çok birlik­
tir; birey de aileden. Dolayısıyle, böyle b ir birlik sağlama olanağı 
olsa bile, ondan kaçınmalıdır; bu yol devleti yıkar. Çünkü, devlet 
yalnızca insanlardan oluşmaz, ayrı ayrı türde insanlardan mey­
dana gelir; hepsi birbirinin aynı olan insanlarla b ir devlet yapa­
mazsınız.

Bu bağlamda, b ir devletle b ir bağlaşm anın (ittifakın) arasın­
daki farkı düşünün; b ir bağlaşmanın amacı, askerî yardım  sağla­
m aktır ve faydası, herhangi b ir biçimde türlerinin ayrımlanmış ol­
masına değil, bu yardım ın tu tarına dayanır; ağırlık ne kadar büyük 
olursa, çekiş de o kadar çoktur* *. Oysa, tek b ir devletin oluşması 
için üyeler arasında nitelik ayrılıkları bulunm ası zorunludur. Daha
önce, Ahlâk adlı yapıtım da da söylediğim gibi, b ir şehri ayakta 
tutan, ayrı ayrı parça lan  arasındaki yetkin dengedir. Ayrı parçalar 
arasındaki bu denge, özgür ve eşit yurttaşlar arasında bile zorun­
ludur; çünkü hepsi birden aynı anda yönetimi ellerinde tutam azlar, 
sırayla her defasında b ir yıllığına ya da kararlaştırılm ış b ir süre 
için yöneticilik etmeleri gerekir. Bu, gerçekten de herkesin yöne­
tim  başına geçmesini sağlar — ayakkabıcılarla marangozların hep 
aynı işle uğraşacaklarına birbirleriyle yerlerini değiştirecek olma-

* Aynı fark, bir polis’le (insanların Arkadia’da olduğu gibi, köyler halinde dağılmış
olmayıp bir federasyon içinde toplandıkları durumlarda bile) bir ethnos arasında da
gözlemlenebilir.

32



KİTAP II • BÖLÜM 3

la n  gibi. Bu benzetmeye göre, siyasal ortaklığın başında bulunan­
ların, böylesi olabilirse, yer değiştirmeyip hep aynı adam lar olarak 
kalm aları daha iyi olurdu. Fakat, herkesin doğadan eşit olduğu 
durum larda buna olanak yoktur; çünkü o zam an herkesin —bu 
ışı ister iyi yapsın ister kötü— yönetme görevinden pay alması ke- 
sin bir hak olur; bu ikili b ir ilkenin gerçek b ir yansım asıdır: 
(1) eşitler sırayla ötekilere boyun eğerler, ve (2) görevin dışında
hepsi (birb irlerine) eşittir. Bazıları yönetilirken ötekiler yönetirler"
ve bu sıralaşmayla, sanki her keresinde farklı insanlar haline ge- 
liyorlarmış gibi olur. Yönetenler arasında da buna benzeyen b ir
farklılaşm a vardır, çünkü bazen b ir işlevi bazen b ir başkasını kul­
lanırlar. Bütün bu benzeşmeme gereğinden açıkça anlaşılm aktadır
ki, devlet bazılarının sandığı anlam da doğal b ir birlik değildir ve
toplum lar için en yararlı olduğu söylenen şey, gerçekte onların
çökmelerine yol açar; oysa b ir şey için gerçekten iyi olan, onun
korunm asına yarar (yaşamasını sağlar). .Bir, devlette aşırı birliğin
kötü b ir şey olduğunu şu da gösterm ektedir: Aile, bireyden daha
çp k k e n d i kendine yeter, devlet de aileden; insanların kurdukları
topluluğun kendi kendine yeterli olduğu ana erişilince, o zaman
bir şehir ya da devlet meydana gelmiştir. Daha çok kendi kendine"
yeterlik, daha az kendi kendine yeterliğe yeğlenmek (tercih edil­
mek) gerektiği için, daha az (ölçüde) birlik de daha çoğuna yeğ­
lenmek gerekir.

3

Sonra, şurası da var ki, siyasal topluluk içinde birlik ilkesine ne 
kadar büyük yer verirsek verelim, ortaklaşa mülkiyetten yana ge­
tirilen kanıtlar bu ilkeyi desteklemez. Sokrates, b ir şehirde her­
kesin devlette tam  b ir birlik olduğunu kanıtladığını söylemekte­
dir. Fakat bu böyle değildir; “herkes” sözü iki anlam da kullanılı­
yor: “Ayrı ayrı herkes" ve “birlikte herkes”. îlk  anlam da kulla­
nılması, Sokrates’in istediğini daha iyi sağlayabilir; çünkü her b ir 
adam  her zaman aynı oğlana “oğlum”, aynı kadına “karım " diye­
cek, sahip olduğu mülkiyetten ve kendi alanına giren başka şey­
lerden aynı yolda söz edecektir. Fakat kadınları ve çocukları or­
taklaşa tu tan  insanlar, hiç de böyle konuşmayacaklardır. Hepsi b ir­
den böyle yapabilirler, am a ayrı ayrı herbiri değil; sahip olunan 
şeyler için de aynı olacaktır. Bu nedenle, “herkes” sözcüğünün 
kullanılması yanıltıcıdır; "herkes” de, “her ikisi”, “tek(sayı)”, “çift 
(sayı)” gibi daha başka birçok sözlerle birlikte, iki-anlamlılığından 
ötürü, akıl yürütm ede son derece tartışm a götürecek sonuçlara 
yol açar. Dolayısıyle, “herkes”in aynı şeyi söylediği b ir durum  hay­
ranlığa değer olabilir, am a sözcüğün b ir anlam ında bu olanaksız

33



bir durum dur, öteki anlamındaysa dayanışma duygusuna yararlı 
değildir.

O rtaklaşa mülkiyetin b ir sakıncası daha vardır: Sahiplerin sa- 
yısı "çoğaldıkça mülkiyete saygı azalır, in sanlar, kendilerinin olan 
şeylere ortaklaşa sahip olunan şeylerden daha çok özen gösterir- 
ler; kamu mülkiyetini ancak kişisel olarak  etkilendikleri (ondan 
b ir şeyler bekledikleri) ölçüde kollarlar. Öteki nedenler b ir yana, 
ona b ir başkasının bakm akta olduğunu düşünmek, savsaklamala­
rına yol açar. Bu durum , ev hizmetlerinde görülen b ir şeye olduk­
ça benzemektedir: Daha çok sayıda hizmetçi, çoğu kez daha az 
sayıda hizmetçiden daha az iş yapar. Bunu, ailelere ortaklaşa sahip 
olma önerisine uygulayarak diyebiliriz ki, herbir yurttaşın  bin tane 
oğlu vardır, ama bunlar b ir adam ın oğulları değildir, herhangi biri 
eşit ölçüde herhangi b ir adam ın oğludur. Sonuç olarak, hiç kimse 
onların herhangi biriyle pek o kadar ilgilenmeyecektir.

Üstelik, b ir adam  “benim ” sözünü b ir yurttaşı bakım ından bu 
yolda kullandığı zaman, ancak büyük b ir sayının küçük b ir kesimi 
o larak konuşm aktadır. “Benim oğlum” ya da "X 'in oğlu”, “ivi gi­
diyor” yahut “iyi gitm iyor” derken, bin babadan (ya da yurttaş­
ların  sayısı her ne ise ondan) herbirine değinmiş olm aktadır, hatta  
bu durum da bile b ir ölçüde kuşkuludur, çünkü herhangi b ir be­
lirli yurttaşın  gerçekte b ir oğlun, yaşamış b ir çocuğun babası olup 
olmadığı belli değildir. “Benim" sözünü bizim olağan kullanışımız, 
iki bin ya da on bin kişinin hepsinin de aynı şey için böyle kullan­
m asından daha iyi değil m idir? Olağan kullanım da b ir kimsenin 
“oğlum ” dediği aynı kişiye, b ir başkası "kardeşim ”, b ir üçüncüsü 
“amcamın oğlu” der, ya da b ir başka kan bağını yahut evlilikten 
gelen (sihri) b ir bağı, doğrudan ya da dolaylı b ir ilişkiyi anlatan 
b ir sözü kullanır (Daha da başka biri, onunla aynı dernek ya da 
kabileden olduğunu söyler). Bir kimsenin, öyle paylaşılan b ir oğlu 
olm asındansa, gerçekten amcasının oğlu olan b ir amca oğlu bu­
lunm ası çok daha iyidir. Sonra, insanların kendi kardeşlerinin, 
oğullarının, babalarının ya da analarının kim ler olduğu hakkın­
da tahm inler yapm alarının da önüne geçilemez. Ana-babalarla ço­
cuklar arasındaki benzeşmeden ötürü, karşılıklı olarak birbirlerini 
tanım aları, ister istemez kanıt sayılacaktır. Gezip gördükleri yer­
ler üstüne yazılar yazanların anlattıklarına bakılırsa, gerçekten de 
böyle olm aktadır. Dediklerine göre, Yukarı Libya'nın bazı halkları 
arasında kadınlar ortaklaşaymış, fakat benzemeleri nedeniyle, ki­
min çocuklarının kimden olduğu her zaman bilinebilirmiş. H atta, 
a tlar ve sığırlar gibi başka hayvanların dişilerinde de, bazılarının 
babalarına benzeyen yavrular doğurma bakım ından ilginç b ir do­
ğal yetenekleri vardır — Pharsalos’un Dürüst Kısrağı dedikleri hay­
vanın olduğu gibi.

P O L Î T Î K A

34



KİTAP II • BÖLÜM 4

Aristoteles, Platonun ortak mülkiyet tasarısının onun sandığı gibi 
dayanışmaya yararlı olmayacağını öne sürerek eleştiriye başlamış­
tı. Oradan, kadınlar ve çocuklarda ortaklığa geçti; çünkü bu da 
sahip olma duygusunu sulandırarak dayanışma duygusunu azalt­
maktadır. O sırada, öteki karşı çıkma nedenlerini de sıralıyor.

4

Böyle b ir toplum  düzeni kurm aya kalkışacakların kolay kolay önü­
ne geçemeyecekleri daha başka birtakım  kötü sonuçlar da şunlar­
dır: Saldırı, bilerek bilmeyerek (kasıtlı kasıtsız) adam  öldürme, kav- 
ga-dövüş ve kara çalma. Bütün bunlar, babaya ya da anaya karşı 
işlenirse, yalnız yasaya aykırı olmakla kalmayan, kutsallığa da ay­
kırı düşen suçlardır; akrabalık ilişkisi ne kadar yakın olursa, 
böyle b ir edimin kutsallığa aykırılığı da o kadar artar. Fakat in­
sanların bu suçları, aralarında herhangi b ir ilişki olduğunu bilme­
dikleri zaman, bilmeleri durum una oranla daha sık işlemleri ola­
sılığı vardır. Böyle suçlar işlenince de, ilişkinin varlığını bilenler, 
hiç değilse, din göreneklerinin gerektirdiği kefareti ödeyebilirler; 
bilmeyenler ise bunu yapamazlar. Sonra, Platon’un oğulların or­
taklaşa olmasını kabul ederken, yalnız birbirlerini sevenler arasın­
da cinsel ilişkilerde bulunulmasını yasaklayıp, cinsel ilişkilerin er­
kek kardeşler ya da babayla oğul arasında olduğu gibi —böyle 
b ir tutkunun kesinlikle yasaklanması gereken yerlerde— en uy­
gunsuz belirim lerine göz yumması da eşit ölçüde karşı çıkılacak 
b ir tutum dur. Salt çok güçlü b ir haz veriyor diye, başka hiç b ir 
sakıncası olmadığı halde, cinsel ilişkiyi niçin yasaklamak da, bu­
nunla erkek kardeşler ya da baba-oğul arasındaki ilişkiyi ayırm a­
mak? Yine, Devlet'te kadınlar ve çocuklar, ortaklığı koruyucu ya 
da egemen sınıf için örgütlenm ektedir. Oysa, bunun tarım cı sınıfa 
uygulanması çok daha yararlı olurdu. Çünkü kadınlarla çocukla­
rın ortaklaşa tutulduğu yerde dostluk bağları daha zayıflar ve yö­
netilenler arasında güçlü b ir dostluğun bulunmaması, devrim çı­
karmaya (ayaklanmaya) yönelmeyerek buyruklara boyun eğmeleri 
için faydalıdır.

Aristoteles, dostluğun devleti bir arada tutan bir bağ olduğunu 
kabul etmektedir; fakat Platon’un Şölen 'inde anlatıldığı gibi, m ut­
lak birliğe erişmek isteyen türden dostluğun değil.

Demek ki, her şey hesaba katılınca, bu gibi yasaları yürürlüğe 
koymanın sonuçlan, iyi yasamanın amaçlaması gereken ve ayrıca 
Devlet'te Sokrates’in de çocuklar ve kadınlar için bu düzeni ge­
tirm ekle ortaya çıkacağını sandığı sonuçlara, ister istemez, tam

35



P O L İ T İ K A

karşıt olacaktır. Biz, şehirlerde dostluk duygularının olmasını, on­
lar için gerçekten b ir nim et sayıyoruz; dostluk, iç kavgaları ön­
leyecek b ir güvencedir. Sokrates de devlette birliğe büyük değer 
veriyor ve bunun, dostluk duygusunun ürünlerinden biri olduğu­
nu açıkça söylüyor. Platon’un b ir başka diyalogunda, sevgi üstüne 
olanda, Aristophanes’in sevenler dostluklarının sıcaklığıyle b irb ir­
lerine kaynamak ve iki yerine b ir olmak isterler, dediğini okuyo­
ruz. Böyle olunca, her ikisi birden değilse, ya biri ya da öteki 
yokolacaktır. K adınların ve çocukların ortaklaşa olduğu b ir dev­
lette ise, sevgi (dostluk) duyguları ister istemez pek ılık olacaktır: 
Baba “oğlum” diyemecektir, oğul “baba” diyemeyecektir. Nasıl ki, 
azıcık b ir ta tlı şarabı çok m iktarda suya katınca tadı anlaşılmazsa, 
onun gibi bu sevgi sözlerinin içerdiği dayanışma duyguları da su- 
landırıla sulandırıla hiçe iner; bu çeşit b ir şehirde babaların oğul­
larını ya da oğulların babalarını yahut kardeşlerin birbirlerini dü­
şünm eleri için hiç b ir neden yoktur. İnsanlara birbirlerini sev­
diren ve düşündüren , başka her şeyden güçlüyki içgüdü vardır: 
“Bu benim dir” demek ve “ben, bunu seviyorum" demek. Pİaton’ 
un Devlet’ine göre kurulm uş b ir şehirde ise, bunlardan ne b iri ne 
de öteki söylenebilir.

Bir nokta daha — çiftçi ya da zanaatçı sınıflarından koruyu­
cular sınıfına ve karşıt yönde yapılması öngörülen çocuk ak tar­
ması: Bu gibi aktarm aların  nasıl olacağı son derece karanlıktır. 
Doğan çocukları verenler ve götürenler, bunların hangi çocuklar 
olduğunu ve kimlere verildiğini bileceklerdir. Bu gibi aktarm alar, 
yukarda sözünü ettiğimiz tehlikeleri çoğaltacaktır — saldırı, adam 
öldürm e, uygunsuz tutku; çünkü iki aşağı sınıftan birine aktarılan­
lar, koruyucu sınıfının üyeleri için artık  kardeş, oğul, baba, ana 
sözlerini kullanmayacaklar; koruyucular sınıfına yükseltilenler de 
yurttaşların  geri kalanına böyle demeyeceklerdir — oysa, böyle söz­
ler, kendi akrabalarına karşı bu gibi suçları işlememeleri için hiç 
değilse onları uyarırdı.

Kadınların ve çocukların ortaklığı üstüne tartışmam ız, bunun­
la sona eriyor.

Şimdi de, mülkiyet sahipliği ve mülkiyetin ürünleri üstünde hak 
iddia edilmesi, önce çok genel olarak ve Platonun  Devlet 'inden daha 
geniş bir bağlamda tartışılmaktadır. Aristoteles, kârların adaletli 
dağıtılması koşuluyle, üretim araçlarının özel mülkiyet altında ol­
masını savunur.

5

Mülkiyet sorunu, yukarda incelediğimiz konuyla ilişkilidir. Bir dev­
let olabileceği en iyi biçimde kurulacaksa, mülkiyeti en iyisi nasıl

36



KİTAP II • BÖLÜM 5

düzenlemek gerekir? Mülkiyet ortaklaşa olmalı mı, olmamalı mı? 
Bu sorunun karşılığı, çocuklar ve kadınlar konusunda pekâlâ ayrı 
olabilir. Verilebilecek b ir karşılık şöyledir: Evrensel uygulamada 
olduğu gibi aileler ayrı ayrı tutulsa da, mülkiyetin hem sahiplik" 
hem de yararlanm a (intifa) bakım ından ortaklaşa olması daha iyi­
dir. Yahut sahiplikle yararlanm a birbirinden ayrılabilir; o zaman" 
ya toprağa ayrı ayrı kişiler sahip olur, ama ürünü herkesin kul­
lanması için b ir araya getirirler (nitekim bazı halklar böyle yap­
m aktadır) ya da toprak ortaklaşa olur ve birlikte işlenir, ama ürün 
bireysel isteklere göre dağıtılır. Bu, belli birtakım  Yunanlı-olmayan 
halklar arasında bulunduğu söylenen b ir o rtak  mülkiyet biçimidir. 
Bir de, daha önce dokunulan almaşık vardır — yani, hem toprağa 
hem ürünlerine ortaklaşa sahip olunması. Toprağın işlenmesine 
gelince — toprak, yurttaş olmayan kimselerce işlenirse, herhangi 
b ir ortak  mülkiyet düzeni daha kolay yürür; çünkü toprağı (yurt­
taşların) kendileri, kendi yararları için işlerlerse, ortaklaşa sahip­
lik konusunda daha çok hoşnutsuzluk olur. Çünkü, yapılan işle 
sağlanan yarar eşitse ne âlâ; ama değilse, fazla çalışmadan iyi b ir 
gelir sağlayanlarla daha çok çalıştıkları halde fazladan b ir yarar­
ları olm ayanlar arasında ister istemez hoşnutsuzluk çıkacaktır. Or­
taklaşa yaşam ve ortaklaşa sahiplik, zaten en iyi zam anlarda bile 
sağlanması güç şeylerdir, b ir de üstüne üstlük böyle durum lar ol­
ması iki kat güçleştirir. Bu çeşit sıkıntılar, birtakım  insanların 
yolculuk etmek amacıyle b ir araya gelmelerinde de görülmektedir. 
Böyle (yol arkadaşlığı gibi) ortaklıkların hiç yoktan ve önemsiz 
sorunlardan çıkan kavgalar sonucunda dağıldığına sık sık tanık 
olmadık mı? Evde de, en çok kızdığımız hizmetçiler, sürekli işleri 
yapm aları için tuttuklarım ızdır.

işte , mülkiyete ortaklaşa sahip olmanın içinde taşıdığı güçlük­
lerden bazıları bunlar. Ahlâkça, sağlam yasalara dayandırılırsa şim­
diki özel mülkiyet düzeni, ondan çok daha iyidir. O zaman, gerek 
ortaklaşa gerek özel her iki düzenin de iyi yanlarını kendisince 
birleştirir. Çünkü, mülkiyet b ir noktaya kadar ortaklaşa tutulm a­
lıdır, ama genel ilke özel sahiplik olmalıdır: Mülkiyete bakm a so­
rumluluğu birçok bireylere dağıtılırsa, bu karşılıklı suçlam alara yol 
açmaz; tersine, herkes kendisininkiyle uğraşacağı için üretim  her 
yandan artacaktır. Atasözü, “Arkadaşlar arasında her şey o rtak tır” 
der, fakat onların ortaklaşa kullanılm alarını sağlayan, bireylerin 
kişisel nitelikleridir. Siyasal bakım dan da, böyle b ir düzenleme hiç 
de olanaksız değildir; taslak halinde de olsa, bazı ülkelerde, hem 
de iyi yönetilenlerde vardır — ya uygulanm aktadır ya da uygu­
lanmak üzeredir. Kısaca, şöyledir: Herkesin_ kend i_ rnü lk^  
o bunların bir bölümünü kendi yakın çevresine (ev halkına) açar,
b ir bölüm ünü de baskalanyle ortaklaşa kullanır. Örneğin, Sparta '

37



P O L İ T İ K A

da insanlar birbirlerinin kölelerini, sanki kendilerininmiş gibi kul­
lanırlar, atlarını ve köpeklerini de öyle; b ir yere giderken acıkır­
larsa, yollarındaki tarlalardan istediklerini alıp yerler. İşte açıkça 
görülüyor ki, mülkiyetin özel ellerde kalması daha iyidir; fakat 
biz onun ortaklaşa kullanılmasını b ir hak haline getirmeliyiz. Y urt­
taşlara bu yatkınlığın kazandırılması, yasa koyucunun özel bir öde­
vidir. Üstelik, sahip olma duygusunun verdiği büyük b ir haz var­
dır; her insan kendi kendisini sever — eminim ki, doğa bunun 
böyle olmasını istem iştir. Bencilliği haklı olarak kötülerler, ama 
bencillik yalnızca kendi kendini sevmek değil, kendi kendisine aşı­
rı düşkün olm aktadır. Onun gibi, mülkiyet edinme konusunda aşırı 
açgözlülük de kötülenir, ama hiç kuşkusuz, herkes b ir parça malı 
olsun ister. Sonra şu da var ki, arkadaşlara, tanıdıklara vermek, 
yardım  etmek, yabancıların sıkıntılarını hafifletm ek çok büyük b ir 
zevktir ve işte bunu da, ancak kendi malı-mülkü olan biri yapa­
bilir.

Özel mülkiyeti kaldırm akla devlette en aşırı birliği sağlamaya 
çalışanlar, bu yararların  hepsini yok etm ektedir. Dahası, iki erde­
min uygulanmasını da açıkça b ir yana atıyorlar — cinsel tu tku­
da kendi kendini tu tm a (çünkü, özdenetim yoluyle b ir başkasının 
karısından uzak durm ak erdemli b ir şeydir) ve özel (yani, kendi 
malından) cömertlik. Özel mülkiyetin kaldırılması, hiç kimsenin 
geniş gönüllü olarak görülememesi, eli açık b ir davranışta bulu­
nam am ası demeye gelecektir; çünkü el açıklığı, ancak para kul­
lanm akla gerçekleşir.

Birliğin aşırılığı denetimin aşırılığı demektir; devlet harcamalarımı­
zı ve cinsel ilişkilerimizi denetlerse, hu alanların herhangi birinde 
ahlâk erdemi gösterme olanağı yoktur. Bundan hemen sonraki par­
çada Aristoteles, kamusal ve özel mülkiyet ayrımıyle bireysel özel 
ve ortak mülkiyet ayrımını birbirine karıştırıyor. Sonra, yine aşırı 
birliğe yönelttiği eleştirileri tekrarlıyor.

Platon'un bu başlık altındaki önerileri ilk bakışta pekâlâ çe­
kici ve İnsanî görülebilir; bunların yurttaşlar topluluğunun bütün 
üyeleri arasında olağanüstü b ir sevgi sıcaklığı yaratacakları sanı- 
labilir; özellikle toplum da egemen kötülüklerin tümüyle ortak  mül­
kiyetin olm amasından ileri geldiğini düşünenler, bunları doğru bu­
labilir. Egemen kötülükler derken, çiğnenen sözleşmeler dolayısıy- 
le yapılan karşılıklı suçlamaları, yalancı tanıklıkları ve zengin mal 
sahiplerine yaltaklanm aları söylemek istiyorum. Fakat bu şeyler 
ortaklaşa mülkiyetin olm amasından ileri gelmez, insan kişiliğin­
deki kusurlardan kaynak alır. Gerçekten, mülkiyetin kullanım ve 
sahipliğini paylaşanlar arasında, ayrı ayrı sahipler arasında oldu-

38



KİTAP II • BÖLÜM 5

ğundan daha çok çatışm a çıktığını görüyoruz; oysa ortak  mülkiyet 
yüzünden kavga edenlerin sayısı, özel sahiplerin kalabalığına oran­
la çok küçüktür.

Sonra, doğrusu, mülkiyet ortaklaşm asının bizi kurtaracağı kö­
tülükler sayıldığı gibi, bunun bizi yoksun bırakacağı yararlar da 
sayılmalı. Böyle b ir döküm, önerilen biçimde gerçekten yaşanama- 
yacağmı gösterecektir. Sokrates’in düştüğü yanılgının nedeni, b ir­
lik hakkında yanlış b ir öncülden hareket etmesidir; besbelli, ailede 
olduğu gibi, devlette de b ir m iktar birlik olması gerekir, fakat bu 
m utlak b ir toptan birlik değildir. Öyle b ir nokta gelir ki, birliğin 
artm asının sonucunda devlet, devlet olm aktan büsbütün çıkmazsa, 
kesinlikle çok daha kötü b ir şey olur — tıpkı müzikte uyumun 
b ir tek sese ya da ritm in tek b ir vuruşa indirgenmesi gibi. Yu­
karda söylediğimiz gibi, b ir şehir çokluk olmalı, o rtak  birliği için 
eğitime dayanmalıdır. Şehri iyi kılacağına inandığı b ir eğitim dü­
zeni getirmek isteyen Platon’un bu gibi yöntemlerle iyi sonuçlar 
elde edebileceğini sanması pek tuhaftır. Bu, ters yoldan gitmektir; 
mülkiyet üstüne kurallar koymak, kişiliğin ve zekânın eğitilmesi­
nin ya da topluluğun yasalarının ve göreneklerinin o amacı gerçek­
leştirm e yolunda kullanılmasının yerini alamaz*.

Unutulmaması gereken b ir nokta daha vardır; bu ortaklık dü­
zeni (komünizm) keşfedilmeden geçen upuzun dönem; hiç kuşku­
suz, bu düzen gerçekten iyi b ir şey olsaydı, daha önce keşfedilirdi. 
Olabilecek hemen bütün örgütlenme biçimleri şimdiye kadar bu­
lunm uştur; ne var ki, bunların hepsi toplanm am ıştır, aralarından 
birçoğu da hiç denenmediği için ancak kuram sal olarak bilinmek­
tedir. Platoncu b ir şehrin gerçekten kuruluşunu görebilseydik, b ir­
lik konusundaki sözlerimiz daha çok aydınlanırdı: Böyle b ir şehir, 
ya S parta’da olduğu gibi ortak sofralarda yemek yiyen topluluk­
lara ya da Atina’da olduğu gibi dernek ve kabilelere bölünerek, 
parçaları birbirinden ayrılmadıkça kurulamazdı. Tek anlamlı ye­
nilik, Platon’un koruyucularının tarım la uğraşm am aları olurdu ve 
şim di Lakedaimonialılar, tam  da bunu sağlamaya çalışıyorlar.

Nüfusun ekonomi ve anayasa bakımlarından ne durumda olacağım 
Platon açıkça tanımlamamış tır; Aristoteles, bu düzenlemenin, anla- 
şılabildiği kadarıyle, birliksizliğe yöneldiğini söylüyor.

Fakat nüfus çoğunluğu ne olacak? Devlet üyeliğine hangi öl­
çüde katılacaklar? Metinde elle tutulacak herhangi b ir şey söy­
lenmediği için, buna cevap vermek pek güç. Besbelli, nüfusun he-

* Örneğin, Sparta’da ve Girit’te, yasa koyucu, ortak yemekler göreneği aracılığıyle
mallar üstünde belli bir ortaklaşma sağlamıştır; yoksa tersinden değil.

39



P O L İ T İ K A

men tüm ünü onlar meydana getirecek, ama çiftçi sınıfının mülki­
yet konusunda olsun, kadınlar ve çocuklar konusunda olsun sa­
hipliğinin ortaklaşa mı özel mi olacağı belirtilm em iştir. Diyelim 
ki, onlar da bu şeylere ortaklaşa sahip olacak olsunlar, o zaman 
onları Koruyucular'dan ayıracak olan nedir? Koruyucuların yöne­
tim ine boyun eğmekten ne kazanacaklar ya da bunu kabul etme­
leri için ne çıkarları olacak? (Belki, Giritlilerin aşağı sınıflara be­
den eğitimi ve silâh taşım a haklarının dışında bütün ayrıcalıkları 
tanım a yöntemine başvurulacaktır). Öte yandan, bunlar arasında 
ortaklık  (komünizm) olmadığını, başka her yerdeki gibi özel m ül­
kiyet düzeni bulunduğunu varsayarsak, devlete nasıl katılacaklar? 
Zorunlu sonuç, b ir devletin içinde iki devletin yer alması, bun­
ların  da b ir ölçüde birbirlerine karşıt olması. Çünkü, b ir yana b ir 
işgal ordusu gibi K oruyucular’ı koyuyor, öte yana da çiftçileri, za­
naatçıları ve geri kalan yurttaşları. Bu ancak, onun sözünü ettiği 
çatışm alara, davalaşmalara ve bütün öteki kötülüklere yol açabilir. 
Yine de Sokrates, iyi eğitim sayesinde yönetim, ticaret ve benzeri 
işler hakkında b ir sürü kural konulm asına gerek kalmayacaktır, 
diyor; oysa eğitimi Koruyuculara veriyor. Sonra çiftçilere ürün­
lerinin sahibi olma hakkını tanıyor, fakat kira ödemelerini istiyor; 
am a bu durum da, büyük b ir olasılıkla heilotes’lerden, penestes’ler- 
den (serfler), kölelerden ve bildiğimiz öteki aşağı sınıflardan daha 
kavgacı ve hoşnutsuz olacaklardır.

Zaten, bu  gibi düzenlemelerin gerekliliği konusunda ve onlar­
la yakından ilişkili olan, anayasanın türü, verilecek eğitimin ve 
konulacak yasaların niteliği gibi sorunlar üstünde herhangi b ir 
kesin karara varılm am ıştır. Bunları anlamak kolay değildir; oysa 
Koruyucuların ortaklığının (komünizminin) sürdürülüp sürdürüle- 
meyeceğini bunlar etkileyecektir. K arıların paylaşılmasını, ama 
mülkiyetin özel olmasını düşünüyorsa, erkekler tarlalarda çalışır­
ken eve kim bakacak? Ya çiftçi sınıfında hem kadınlar, hem de 
mülkiyet ortaklaşa olacaksa? Hayvanlarla yapılan b ir benzetmeye 
dayanarak erkekle dişinin aynı işleri görmeleri gerektiğini öne sür­
mek boştur: Erkekler ev işi yapmaz. Yöneticileri Sokrates’in dü­
şündüğü gibi atam ak da tehlikelidir; o zaman hep aynı adam lar 
olacaklar. Bu kesin b ir hoşnutsuzluk kaynağıdır, çünkü birçokları 
liyakatlarının hakkını alam adıklarına inanacaklardır — hele o “dö­
vüşçü ve atılgan’’ denen sınıftakiler. Sokrates’in ilkelerinin her 
zaman aynı insanların egemen olm alarını kaçınılmaz kılacağı bes­
bellidir; çünkü, sözünü ettiği, ruhtaki o tanrısal ya da “altın” öğe­
nin çıkması değişmez, her zaman aynı insanlarda bulunur. Kendi 
dediğine göre, bu yoğrulma hemen doğumda olm aktadır: Kimile­
rinde altınla, kimilerinde gümüşle, zanaatçı ya da çiftçi olacaklarda 
da tunç ve demirle. Sonra, koruyuculara m utlu olma hakkı tanı-

40



KİTAP II • BÖLÜM 6

madiğini söylerken, yasa koyucunun ödevi bütün şehri m utlu et­
m ektir diyerek, bunu doğrulamaya çalışıyor. Oysa, büyük çoğun­
luk, hatta  herkes ya da hiç değilse bazı bölüm ler m utlu olmadık­
ça bütün  m utlu olam az. Bir çift sayının çift oluşu b ir şehrin m ut­
luluğundan pek başka b ir şeydir; iki tek sayı toplanınca b ir çift 
sayı eder, am a iki mutsuz kesim toplanınca m utlu b ir şehir ol­
maz. Koruyucular m utlu değillerse, ya kim dir? Her halde, zanaat­
çılar ve aşağılık işlerde kullanılan halk topluluğu değil.

İşte, P laton’un Devlet’inde Sokrates’in anlattığı türden bir 
devletin içinde taşıdığı zorluklardan bazıları bunlar (daha da ni­
celeri var).

Aristoteles, Platonun  Yasalar’ım çok özet olarak ele alıyor; onunla 
Devlet arasındaki birçok önemli farkları görmezlikten geliyor ve 
Yasalar 'da Sokrates’in olmadığım unutuyor. Öte yandan, Platon’un 
“ikinci en iyi" devletinin ekonomik açıdan olamazlığını apaçık gö­
rüyor.

6

Platon'un Devlet’ten daha sonra yazılmış olan Yasalar’ mm durum u 
da, aşağı yukarı ona benzemektedir; bundan ötürü, orada çizilen 
anayasaya da bakm ak doğru olur. Sokrates'in Devlet’te yalnızca 
birkaç konuda kesin sonuçlara vardığını görm üştük — kadın ve 
çocuklarda mülkiyete ortaklaşa sahip olunması, devletin sınıflar 
halinde genel örgütlenmesi (nüfus iki bölüme ayrılıyordu: Bir çift­
çiler sınıfı, b ir de savaşçılar sınıfı; ayrıca savaşçılardan, kararlan  
veren ve şehri yöneten üçüncü b ir grup çıkarıyordu). Fakat, Sok­
ra tes’in saptam adan bıraktığı birçok şeyler vardır: Çiftçilerle za­
naatçıların yönetimde hiç b ir paylan olmayacak mı, yoksa belli 
b ir payları mı olacak? Bunlar silâh taşıyacaklar mı, taşımayacak­
lar mı; ülkelerini savunm akta ötekilere katılacaklar mı? Kadınla­
rın  savaşmaları ve Koruyucularla aynı öğrenimi görmeleri gerek­
tiğine inandığını söylemiştir; am a geri kalanında, anlatım ını —özel­
likle koruyucuların eğitimi üstüne— konu dışı b ir sürü ayrıntılarla 
doldurm uştur. Yasalar’a gelince bunun büyük bölüm ünün gerçek­
ten "yasalar” olduğunu, anayasa üstünde ise pek az durduğunu 
görüyoruz. Şehirlerimiz için Devlet'ten daha çok kabul edilebilecek 
b ir toplum türü  kurm aya çalışıyor, ama yavaş yavaş, giderek yine 
eski anayasaya dönüyor. Çünkü, kadınları ve mülkiyeti paylaşma 
dışında, iki toplum u hemen hemen örneğe göre kuruyor — aynı 
çeşit eğitim, aşağılık işlerden aynı özgürlük, ortak yemekler için 
aynı düzenlemeler, yalnızca Yasalarda kadınlar da ortak sofralara 
oturacaklar ve silâh taşıyanların sayısı bin değil, beş bin olacak.

41



P O L İ T İ K A

Bütün Sokrates diyaloglarını belli b ir abartm acılık ve oyun- 
severlik, b ir yenilik arayışı ve araştırıcı b ir kafa niteliklendirir; 
fakat bunların her zaman doğru olması pek beklenemez. Örneğin, 
şu şimdi söylenen beş bin yurttaş — herhangi b ir üretim  işi yap­
mayan bu kadar çok adam ın (daha da büyük sayıda olacak ka­
dınları ve uşakları da cabası) beslenmesi, bakılması için Babylonia' 
nın (Babil) toprakları ya da uçsuz bucaksız b ir başka ülke gerekir. 
Kurgularım ızda dilediğimiz koşulları koyabiliriz, am a bunlar hiç 
değilse olanak sınırları içinde kalmalıdır. Ayrıca b ir yasamacmın 
yasaları yaparken hem ülkeyi hem de nüfusu göz önünde tutm ası 
gerektiği söyleniyor; oysa hiç kuşkusuz, komşu ülkeleri de hesaba 
katm alıdır. Devlet çevresinden yalıtılmış olarak yaşamayacak, nor­
mal b ir polis’in varlığını sürdürecekse, bu besbellidir; çünkü o 
zaman, yalnızca işte kullanmak için değil, sınırlarının ötesindeki- 
lere karşı kendini savunmak için de ne kadar silâhı olması gere­
kiyorsa, o kadar silâh sağlayacaktır. Ulus olarak da birey olarak 
da kom şularla b ir alıp vereceğin olmasının istenmediği öteki du­
rum da bile, gizli düşm anlara karşı —bu şehire saldırsalar da sal- 
dırm asalar da— korkutucu görünme gereği eşit ölçüde büyüktür.

Sonra, her b ir adam ın sahip olacağı mal-mülk tu tarı var: Pla- 
ton ’un önerilerinin biraz daha belirlenm ek isteyip istemediğini gör­
mek için, bu soruna bakmalıyız. Bir kimsenin erdemli yaşamasına 
yetecek kadar malı-mülkü olmalı, diyor. Buna karşı iki kanıt var­
dır: “Erdem li yaşam a” sözünü, “iyi b ir yaşam sürm ek”le aynı an­
lam a gelirmiş gibi kullanıyor, oysa beriki çok daha geniş b ir de­
yim; ayrıca, b ir insanın erdemli yaşayıp da yoksul olması, pekâlâ 
olanaklıdır. Bence, daha iyi b ir tanım  "erdemli ve eliaçık” olurdu. 
Bize her ikisi de gerekir; ayrı ayrı alındıkta, biri çok rahat b ir 
yaşama götürür, öteki çok sıkıntılı b ir yaşama. Servetin kullanıl­
m asına doğrudan doğruya ilişkin olan nitelikler yalnız bunlardır; 
b ir kimsenin servetini nezaketle ya da cesaretle kullandığını söy­
leyemez, erdemli olarak kullanıyoruz deriz — yani ılımlılıkla ve 
el açıklığıyla. Onun için, servetin kullanılmasında, bunlar başlıca 
doğru tutum lardır.

Üstelik, yurttaşların  sayısını kayıtlam ak için herhangi b ir şey 
yapmayacaksak, bildiğimiz şehirlerde öyle görünüyor diye, yalnız­
ca çocuksuz evliliklerden ötürü, doğum-oranı ne kadar yüksek olur­
sa olsun, nüfusun değişmeyeceği inancıyle doğumları başıboş bı­
rakacaksak, mülkiyeti eşitleştirm enin hiç b ir anlamı yoktur. Pla­
ton 'un devletinde dengenin çok daha büyük b ir özenle korunması 
gerekir. Şimdiki durum da, sayıları ne kadar çok olursa olsun, m ül­
kiyetin bütün çocuklar arasında böliiştürülmesiyle, hiç kimse ger­
çekten yoksulluk içinde kalm am aktadır. Önerilen düzenlemede ise, 
mülkiyet bölüştürülm ez oluyor ve ailede az kişi de bulunsa, çok

42



kişi de bulunsa, (saptanan) kalıtçının dışında hiç kimseye b ir şey 
düşmüyor. H atta sahip olunacak servetin tu tarından çok, belli b ir 
sayının üstünde doğum olmamasını sağlayarak, yapılacak çocuk­
ları sınırlarsak daha iyi ederiz. Bu sayıyı saptam akta, bazı be­
beklerin ölmesi ve bazı çiftlerin çocuğunun olmaması gibi rastlan­
tısal etkenler de göz önüne alınmalıdır. Çoğu devletlerde olduğu 
üzere, doğumların sayısını sınırlam adan bırakm ak, yurttaşlar ara­
sında ister istemez yoksulluk yaratır, yoksulluk ise hoşnutsuzluğa 
ve suça yol açar. En eski yasa koyuculardan biri olan K orinthos’ 
lu  Pheidon, başlangıçta hepsi başka başka büyüklük’lerde kalıt al­
mış olsalar bile, evlerin sayısı ile yurttaşların  sayısı mn  eşit tu tu l­
ması gerektiğine inanıyordu. Yasalarda ise bunun tersinedir*.

Sonra, b ir kimsenin —taşınır ve taşınmaz— bütün mülkiyeti­
nin (malvarlığının) baştakinin beş katm a kadar çoğalmasına izin 
verirken, niçin topraklı (taşınmaz) mülkiyetin o noktaya kadar ar­
tabileceği belli b ir sınır koymuyor? Bundan başka, b ir evi ikiye 
ayırm asını da düşünün; ben bunun uygulamada yararlı olacağın­
dan şüphe ederim. Platon her adam a iki ayrı ev (yeri) verilme­
sinden yanaydı; fakat iki evde yaşamak b ir tuhaftır.

KİTAP II • BÖLÜM 6

Aristoteles, Platonun Yasa-devletinin anayasal kusurlarını tartışır­
ken, en başta, belirli bir anayasa türünü anlatmak için politeia, 
anayasa sözünün kullanılmasına değiniyor — bunun “anayasal bir 
anayasa’’ demek gibi olduğunu öne sürüyor. [Platonun Devlet’mm 
Yunanca asıl adı da politeia'dzr; politeia’yz karşılamak için dilimiz­
de “anayasa” sözü var. Onunla karıştırılmaması için, Batı dillerinde­
ki çevirilerde Yasalar’m düzenini polity sözü ile karşılamak âdet 
olmuştur. Biz ise, buna “siyasal yönetim” diyeceğiz. - Çev.] I.O. dör­
düncü yüzyılda siyasal yönetim in  (politeia’mn) herhangi bir aşırı­
lığa yer bırakmadığı için iyi bir şey olduğu genellikle, kabul edili­
yordu. Bundan başka sözünü ettiğimiz kavramla ilgili her şey tar­
tışmalıydı; nitekim, Aristoteles de Kitap IV ’te kendi orta-yolcu, or­
ta sınıf siyasal yönetimini anlatır. Burada siyasal yönetim kavramı­
na karşı çıkmamakta, yalnızca Yasalar 'da tasarlandığı biçimiyle, 
bunun Platonun yapmak istediği şey — ideal DevletVen sonra ikinci 
en iyi düzen— olmadığını öne sürmektedir.

Bütün anayasal düzenin ne dem okrasi ne de oligarşi olması 
istenm ektedir — amaçlanan, ikisi arasında, bazen "siyasal yöne­

* Bu sorunların en iyi nasıl düzenleneceği üstüne kendi görüşümüzü daha sonra söy­
leyeceğiz. Burada, Yasalar’ın bir eksiğine daha değinelim: Yöneticilerin yönetilenler­
den ne ayrılığı olacağı belirtilmiyor. Yalnız, atkı ile çözgü ayrı yünlerden yapılır, yö­
netenle yönetilenlerin ilişkisi de öyle olmalı, diyor.

43



P O L İ T İ K A

tim ” dedikleri, o rta  b ir düzendir; bunun üyeleri (yurttaşları), bü­
tün  silâh taşıyanlardır. Eğer o da, böyle şehirlerimizde başka her­
hangi b ir türe oranla bu gibi anayasalar daha çok görüldüğü için 
anayasasını böyle biçimlendiriyorsa, dediğini belki kabul edebili­
riz. Ama bunun ideal anayasaya en çok yaklaşan, ondan hemen 
sonra gelen ikinci en iyi anayasa olduğunu söylemek istiyorsa, ka­
bul edemeyiz. Çünkü, bu durum da, Lakedaimonia anayasası ya da 
daha aristokrat nitelikte b ir başka anayasa yeğlenebilir. Gerçekten, 
bazıları en iyi anayasanın bütün türlerin  b ir karm ası olduğunu 
söyler ve bu nedenle Lakedaimonia’nınkini överler. Bunların ba­
zıları, Lakedaimonia yönetimi oligarşi, m onarşi ve demokrasiden 
oluşur, derler: Krallığı m onarşidir, yaşlılar kurulu (gerousia) oli­
garşidir, ama yine de halktan seçilen ephor’larm  yetkesiyle demok­
ra tik  olarak yönetilmektedir. Başkaları ise, ephor'larm  erki b ir ti- 
ranlık tır, dem okratik öğe Spartah yurttaşların  ortaklaşa yemek­
lerinde ve ortaklaşa günlük yaşam larındadır diyerek ayrı b ir kar­
şılaştırm a yaparlar. Fakat, P la tonun  Yasalarında en iyi anayasanın 
dem okrasi ile tiranlıktan birleştirilm esi gerektiği belirtilm ektedir; 
oysa besbelli, bu ikisini ya hiç anayasa saymamak gerekir, ya da 
anayasaların en kötüleri. Onun içindir ki, herhangi b ir karm a ana­
yasaya çok sayıda ayrı ayrı öğelerin katılm asını istemek daha doğ­
rudur.

Bu ışık altında inceleyince, Yasalar anayasasının hiç b ir mo- 
narşik yanı bulunmadığını, oligarşiye eğilimli b ir oligarşi-demokrasi 
bileşimi olduğunu anlarız. Devlet görevlilerinin atanm a yöntemi bu­
nu gösterir. Seçilmiş adaylar arasından kur'ayla atanm a yapılma­
sını demek istemiyorum, çünkü bu oligarşide de demokraside de 
o rtak tır (yahut; bunun hem oligarşik hem dem okratik b ir yanı 
vardır). Fakat, Meclis üyesi olma, devlet görevlilerinin seçiminde 
oy verme ve b ir yurttaşa düşen başka ödevleri yapma yükümlülü­
ğünün yalnız ve yalnız zengin yurttaşlara verilmesi — işte bu oli- 
garşiktir. Devlet görevlilerinin çoğunluğunun zenginlerden gelmesi­
ni ve en yüksek m akam ların en yüksek gelirlilerce doldurulmasını 
sağlama çabası da öyle. Kurul üyeleri için önerdiği seçilme yön­
temi de oligarşik. Herkesin seçime katıldığı doğrudur, ama önce 
en yüksek mülkiyet koşullarını taşıyan sınıftan adaylar seçiliyor, 
sonra b ir alttaki sınıftan eşit sayıda aday; daha sonra üçüncü sı­
nıftan, ama üçüncü ya da dördüncü sınıftan seçmek için genel b ir 
zorunluluk yok; dördüncü sınıftan seçmeye yalnız ilk iki sınıf mec­
bur. Bütün bunlardan sonra, K urul'a her sınıftan eşit sayıda üye 
atanacak diyor. Ama sonuç, en yüksek mülkiyet sınıfından seçen­
lerin daha çok sayıda ve daha çok yukarı-sınıftan gelmeleri ola­
caktır, çünkü oy vermeleri zorunlu tutulm ayan aşağı sınıflar oy­
larını kullanmayacaklar. Bu düşünceler, bu anayasa türünün, kar­

44



KtTAP II • BÖLÜM 7

m a türün monarşiyle dem okrasiden oluşturulm am ası gerektiğini 
gösterir; daha sonra, bu türden b ir anayasa üstüne kendi görü­
şümüzü incelerken söyleyeceklerimiz de bu sonucu pekiştirecektir. 
Zaten, seçenler açısından da, seçilmiş adaylar arasından seçim yap­
m a fikri tehlikelidir. Çünkü, belli b ir sayıda kişiler —bu savının 
büyük olması da gerekmez— birbirlerine sağlamca destek olmaya 
karar verdiler mi, seçimler her zaman onların isteğine göre gider. 
Platon’un Yasalar’mm anayasası üstüne söyleyeceklerim bu kadar.

Eşitlikçi Phaleas üstüne, burada öğrendiklerimizden başka hiç bir 
şey bilinmemektedir.

7

Platon’unkinden başka ideal “Devlet’le r  de vardır; bunların ya­
zarları, bazen meslekten politikacılar ya da filozoflardır, bazen de­
ğildir. Bütün bunlar, insanların gerçekten altında yaşadıkları, bu­
gün varolan anayasalara, P laton’un her iki önerisinden de daha 
çok yaklaşan anayasa tasarıları çizerler; çünkü ondan başka hiç 
kimse, çocukların ve kadınların ortaklaşa olması ya da kadınların 
ortak  sofralarda yemek yemesi gibi yenilikler getirmeyi düşünme­
m iştir b ile. Bunlar, temel sorunlardan başlam ayı yeğlemişlerdir; 
b azıları için, en önemli şey servetin olabileceği en iyi "biçimde da- 
ğılmasıdır; çünkîT, derler, çatışm alar daima bu temel gereklilikler 
yüzünden çıkar. Bütün yurttaşların  mülkiyetinin eşitleştirilm esini 
ilk öneren Khalkedon’lu (Kadıköylü) Phaleas'm düşündüğü buydu. 
Phaleas, bunu en başta (yeni b ir devlet kurulduğu zaman) yapma­
nın güç olmadığına inanıyordu; kurulm uş ve işleyen devletlerde 
sağlanması daha güç olmakla birlikte, yine de bütün  mülkiyetler 
(m alvarlıklan) çabucak aynı düzeye getirilebilirdi — yalnızca, zen­
ginlerin çeyiz vermeleri, ama almamaları, yoksullarınsa vermeme- 
leri, ama alm aları yeterdi. Platon Yasalar'ı yazarken, belirli b ir 
noktaya kadar, mülkiyet-denetiminden özgür olunmak gerektiğini, 
ama daha önce söylendiği gibi, yurttaşlardan hiç birine, ayrılan 

' en küçük m ülkiyetin beş katından daha fazlasına sahip olma hak­
kının tanınm amasını düşünm üştür. Bu çizgide yasalar yapanlar, ço ­
ğu kez gözlerinden kaçan b ir noktayı hiç unutm am alılar: Mülki­
yetin tu tarın ı saptarlarken çocuk sayısını da saptam aları gerekir; 
çünkü çocukların sayısı mülkiyet payına göre çok fazla olursa, 
yasayı öylece sürdürm e olanağı bulunm ayacaktır. Yok, ille de sür­
dürürseniz, zengin olan birçokları yoksullaşacaktır; bu ise hiç is­
tenmeyecek b ir sonuçtur, çünkü bu gibi insanların devrime yö­
nelmelerini zor önlersiniz.

45



P O L İ T İ K A

Mülkiyet eşitliğinin devlet dediğimiz ortaklık üstünde hayli 
etkisi olduğunu bazıları, görüyoruz ki, çok eskiden kavram ışlar­
dır: Solon’un yasalarında bu bellidir; sınırsız toprak edinmeyi ya­
saklayan bazı şehirler vardır; sonra, bazı yasalar, m ülklerin satıl­
masını engellemektedir, örneğin Lokroi’da bir mülk satışa çıkar­
tılm asını zorunlu kılan b ir bahtsızlık olduğu kanıtlanm adıkça sa­
tılamaz. Eski toprak paylarının oldukları gibi korunm asını gerek­
tiren yasalar da bulunm aktadır. Böyle b ir yasanın kaldırılması, 
Leukas anayasasını fazla demokrat! aştırm ıştır; çünkü ondan son­
ra, devlet görevlerine yalnızca uygun nitelik taşıyanları atam a ola­
nağı kalm am ıştır. B ir devlette mülkiyet eşitliği olabilir, ama öyle 
yüksek b ir düzey saptanır k i, aşırı lüks içinde yaşanır, yahut öyle 
aşağı b ir düzey saptanır ki, ister istemez sıkıntı çekilir. Onun için, 
"Bir yasamacmın mülkiyet paylarım  "eşitleştirm esinin yeterli olma­
dığı, aşırılıklar arasında ortalam a b ir tu ta r saptam ayı amaçlaması 
gerektiği apaçıktır. Fakat herkes için ılımlı b ir tu ta r saptansa bile, 
bu da amacı karşılamaya yetmez; çünkü mülkiyetten çok insanla­
r ın isteklerini (istihalarını) eşitleştirm ek gerekir, buysa ancak yasa­
lara uygun yeterli b ir eğitimle sağlanabilir. Ama belki, Phaleas 
kendisinin de tam  bunu demek istediğini söylerdi; çünkü devlet­
lerde mülkiyet eşitliği gibi eğitim eşitliğinin de olması gerektiğine 
inanıyordu. Fakat, bu eğitimin kesin niteliğini söylemek gerekir; 
yalnız b ir ve aynı olmalı demek faydasızdır. “Bir ve aynı eğitim ”, 
kendilerine servet ya da ün yahut her ikisini birden sağlamak 
isteyen insanlar ortaya çıkaracak çeşitten b ir eğitim olabilir, pekâlâ. 
İç bölünmeler servet eşitsizliği kadar ayrıcalık eşitsizliğinden de 
kaynak alır, ancak bu iki yanda karşıt nedenlerle olur: Halk, ser­
vet eşitsizliğini görünce kızar, şerefler eşit paylaştırılmış olursa 
da yukarı sınıflar — çünkü Homeros’un dediği gibi, “iyi ile kötü 
eşit saygı görür m ü hiç”.

Servet eşitsizliği, hırsızlığı sona erdirmeyecektir.

Servet eşitliğinin, hiç kimsenin soğuk ya da açlık yüzünden 
giyecek ya da yiyecek çalmak zorunda kalmamasını sağlamakla, 
bu gibi suçları önlemek için yeterli b ir çare olacağına inanılır. Fa­
kat insanların mülkiyete karşı işledikleri suçların tek nedeni, ya­
şamın zorunlu gereksinmelerini karşılam ak değildir. Ayrıca, öte­
den beri kıskandıkları şeyleri de elde etmek isterler; tu tkuları salt 
gereklilikleri aşarsa, doyumun yolunu suç işlemekte ararlar. Bu 
da tek dürtü  değildir; insanlar acı getirmeyen hazlarm  tadını çı­
karm ak da isterler. Böylece, ele alınması gereken üç ayrı tü r  in- 
san ve üç ayrı sağıltma yolu vardır: Birinci türe (yaşamak için 
çalanlara) ılımlı b ir ustalık bilgisi ve iş bulm a olanağı; ikinci türe

46



KÎTAP II • BÖLÜM 7

özdenetim  (bunlar, tu tkuların ı dizginlemeyi öğrenmeli). Üçüncüye 
gelince,_ kendilerinin dışında b ir şeyi kıskanm adan haz duymanın 
yolunu arıyorlarsa , yalnızca felsefe, sanıyorum karşılık olabilecek^ 
tir; otelci iki türün tersine, bunlar üçüncü b ir kimsenin yardım ı­
nı gereksemezler. Büyük suçlara gelince, insanlar bunları amaç­
larının aşırılığı yüzünden işlerler, yoksa zorunlu gereksinmelerini 
sağlamak için değil. Soğuktan korunm ak için tiran  olan b ir kim­
seyi kim duymuş ki? Aynı nedenle, yani suçun büyüklüğünden ötu- 
rüL b ir tiranı öldürm ek b ir hırsızı öldürm ekten daha şereflidir. 
Dolayısıyle, Phaleas'ın anayasasının özelliklerinin yalnızca küçük 
suçlara karşı b ir korum a getireceği sonucuna varabiliriz.

Dış tehlikeleri karşılamak için gerekecek fazla servetin nereden ge­
leceği.

Bundan başka, Phaleas, komşu ve öteki yabancı şehirlerle iliş­
kileri de göz önünde tutm ası gerektiği halde, böyle yapmayarak, 
daha çok şehrinin iç düzeninin iyi işlemesiyle ilgilenmiştir. Bir ana­
yasa meydana getirirken savaş gücü sağlanmasına önem vermek 
zorunludur, oysa Phaleas bu konuda hiç b ir şey söylemiyor. Bir 
ulusun serveti, gücünün b ir parçasıdır; çünkü yalnızca iç gerek­
sinmeler için değil, dış tehlikeleri de karşılamaya yetecek kadar 
kaynaklar bulunm alıdır. Bu nedenle mülkiyetinin toplam ı kendi­
sinden daha güçlü kom şularını kıskanacakları ve sahiplerinin b ir 
istilâya püskürtem eyecekleri kadar büyük olmamalıdır; öte yan­
dan eşit ya da benzer güçte b ir düşm ana karşı savaşmayı destek- 
leyemeyecekleri kadar küçük de olmamalıdır. Phaleas elbette hiç 
b ir sınır koymamıştır; fazla servetin çok faydalı olduğu da orta­
dadır. Fakat b ir sınır bulunm alıdır ve bunu saptam anın belki en 
iyi yolu, toplam  servet daha güçlü b ir devletin çokluğunun çeki­
ciliğine kapılarak bu şehirde karşı savaşa girmeyi kârlı görebile­
ceği kadar büyük olmamalı, ancak servet çokluğunun çekiciliğin­
den başka b ir nedenle çıkacak b ir savaşta gerekebileceği gibi ol­
malı, demek olurdu. Örneğin, Autophradates A tarneus’u kuşatm aya 
geldiği zaman, bu şehrin egemeni Euboulos ona şehri tümüyle al­
m asının ne kadar süreceğini sormuş ve bu sürede bir savaşın ken­
disine kaça malolacağım hesaplamasını önermiş. "Çünkü” demiş, 
"bundan çok daha az b ir para karşılığında A tarneus’u  bırakm aya 
hazırım ”. Euboulos’un bu sözleri üzerine, Autophradates yeniden dü­
şünmüş ve (önceki kararından cayarak) kuşatm ayı kaldırmış.

Autophradates, Pers İmparatorluğunun Lydia ve Phrygia satrapıy- 
dı; I.Ö. 362 yılında Anadolu’daki Yunan kolonilerinin birleşik or­
dularına yenilmiştir. Atarneus, Mysia’da, Lesbos (Midilli) adasının

47



P O L İ T İ K A

karşısındaki Anadolu topraklarında bulunan bir şehirdi. Bu şehri, 
egemeni Euboulos İ.Ö. 346’da eski kölesi Hermias’a bırakmış; Aris­
toteles de Platonun Akademia’sındaki öğrencilik yıllarından tanı­
dığı Hermias’ın konuğu olarak bir süre Atarneus ta yaşamıştır.

Dolayısıyle, iç boğuşm alara karşı b ir güvence olarak, servet 
eşitliği, hiç kuşkusuz b ir değer taşırsa da, bunun önemini abart- 
mamalıyız, çünkü gerçekten pek etkili değildir. Bir kere, yukarı 
sınıflar arasında hoşnutsuzluk başgösterecek, (soylular) kendilerinin 
eşitlikten daha iyi b ir şeylere lâyık olduklarını düşüneceklerdir (Yu­
karı sınıf ayaklanmalarının, komplolarının birçok örnekleri görül­
m üştür). İkincisi, insan doğasının b ir kusuru da, hiç b ir zaman 
gözünün doymamasıdır. Önce, yalnız iki obolos’luk b ir ödenekle ye­
tinirler, ama b ir kere buna alıştılar mı, daha çoğunu isterler ve 
isteklerinin sonu gelmez. Çünkü, isteklerin b ir sınırı yoktur; in­
sanların çoğu yaşam larını doymak bilmeyen isteklerini doyurmaya 
çalışmakla geçirirler. Onun için, durulm uş (istijkrarlı) b ir toplum _ 
sağlamak bakımından, mülkiyeti eşitleştirmeye oranla daha iyi b ir 
yol, doğadan üstün b ir sınıfa giren kimselerin paylarına düşenden 
daha çoğunu istememelerini güvencelemek, aşağı olanların ise böy­
le yapabilmelerine meydan verm em ektir — bu da onları ezmeden 
zayıf durum da tutm akla olur.

Phaleas'ın servet eşitliği üstüne söylediklerinin kendi içinde 
yanlışlar da vardır. Çünkü, yalnız toprak sahipliğini eşitleştiriyor, 
servetin köleler, sığır sürüleri, basılı para ve genel olarak taşınır 
mülkiyet denilen şeylerden de oluşabileceğini unutuyor. Bütün bu 
mülkiyet biçimlerinde eşitliğin gerçekleştirilmesi ya da en azından 
ılımlı b ir sınırın konması amaçlanmalıdır. Yahut (böyle yapılma­
yacaksa) her şeyi kendi akışına bırakm alıdır. Phaleas’ın yasama 
önerilerinden anlaşıldığına göre, yurttaş sayısı az b ir şehir düzen­
liyor — bütün  işçiler (zanaatçılar) kam u kölesi olacaklar, yurttaş 
topluluğuna girmeyecekler. Oysa devletin köleleri olacaksa, bunlar 
bütün işçilerden değil, yalnızca kam u hizmetlerinde çalıştırılanlar­
dan oluşmalı. Epidam nos'ta böyle olm aktadır, b ir zam anlar Dio- 
phantos da Atina’da böyle yapmak istemişti. Phaleas’ın Devlet’i 
üstüne öne sürdüğümüz bu görüşler, okuyucunun o düzende neyin 
iyi neyin kötü olduğunu yargılamasını sağlayacaktır.

İlk şehir-plancısı.

8

Euryphon’un oğlu Hippodamos, Miletos’luydu. Edimsel olarak bir 
anayasa düzeni kurm aya çalışanlar b ir yana bırakılırsa, En iyi Dev­

48



KİTAP II • BÖLÜM 8

let üstüne ilk konuşan odur. Şehirleri semtlere ayırmayı o bul­
muş ve Peiraieus'un (Pire) sokak planını yapm ıştır. Başka insanlar­
dan farklı olma tutkusu, onun çeşitli bakım lardan garip b ir ya­
şam  sürmesine yol açm ıştır. Birçokları, Hippbdam os’un uzun saç­
ları ve pahalı takılarıyle, fakat aynı zamanda ucuz, ama sıcak tu ­
tan, yaz-kış giyilen elbiseleriyle tuhaflıklarını fazla ileri götürdüğü­
nü düşünm üşlerdir. Bundan başka, doğa bilimi uzmanı sayılmak­
tan hoşlanırdı. Hippodamos, on bin nüfuslu b ir şehir tasarlamış- 
tll.iialk t üçe bölüyordu: Usta işçiler (zanaatçılar), tarım cılar, silâh 
taşıyıp ülkeyi savunacak kişiler. Toprak da üç bölüme ayrılacaktı: 
Biri kutsal, b iri kamusal, biri özel; tanrılara tapm anın giderleri 
kutsal toprakların ürünüyle karşılanacak, savunucular ortak, ta­
rım cılar özel topraklardan beslenecekti. Yasaların da herbiri bir 
dava türüne karşılık olmak üzere yalnız üç çeşidi bulunduğu görir 
şündeydi — kişiye zarar verme, mülkiyete zarar verme, adam öl­
dürm e. Ayrıca, tek ve somut b ir yargıtay kurulm asını istiyordu; 
kötü karara bağlanmış görünen bütün davalar bu üst mahkemeye 
gönderilecekti. Yargıtay’ın üyeleri, seçkin yaşlılar olacaktı. Mah­
kemelerde, yalnızca lehte ya da aleyhte oy taşları kullanarak hü­
küm verilmemeli, her üyenin b ir tableti olmalıydı: (Vardığı yargı) 
doğrudan doğruya mahkûmiyet kararı ise cezanın ya da ödetme­
nin tu tarın ı bunun üstüne yazmalı, beraat ise boş bırakmalıydı, 
ne biri ne öteki ise o zaman bu kanısını tablette belirtmeliydi. 
Hippodamos şimdiki düzenin, yargıçları ya şu ya da bu yönde 
karar vermeye zorlamakla, vicdanî kanılarına göre oy kullanma 
konusunda içtikleri andı çiğnemelerine yol açabileceği için kötü 
b ir düzen olduğunu düşünüyordu. Bundan sonraki önerilerinin bi­
rincisi, ülkeleri için yararlı buluşlar yapanlara şeref ve ödüller ve­
rilmesi, İkincisi de savaşta ölenlerin çocuklarına devlet kesesinden 
bakılmasıydı (Bu sonraki dediğini büsbütün yeni b ir şey sanmış 
olmalı, oysa Atina’da ve başka yerlerde bugün bile uygulanmakta­
dır). Sonra, bütün hüküm et görevlileri halkça seçilmeli, seçmenler 
az önce anılan her üç bölümden oluşmalıydı. Seçilen görevlilerin 
ödevi, kamu işlerine bakılmasını, yabancıların ve yetimlerin çı- 

_karlannm kollanmasını kapsayacaktı.

Aşağıdaki eleştirilerde, Aristoteles’in silâh sahibi olmayı tam-yurt­
taşlık ve tam seçilme ehliyeti için zorunlu sayışı özellikle dikkate 
değer.

Hippodam os’un anayasasının başlıca özellikleri ve üstünde du­
rulmayı en çok hak edenleri, işte bunlar. Benim ilk eleştirim, yurt­
taşların  üçe bölünmesi konusunda olacak. Çünkü, işçiler, tarım ­
cılar ve silâh taşıyanların hepsi tam  yurttaşlık  haklarım  payla­

4 49



P O L İ T İ K A

şıyorlar; oysa çiftçilerin silâhı yoktur, işçilerin toprağı da yoktur, 
silâhı da yoktur; bu, onları silâh sahibi olanların âdeta uşağı ha- 
line getirir. Bu durum da, devlet görevlerini ve şerefleri eşit olarak 
paylaşm aları olanaksızdır. Çünkü generallerin (komutanların), yurt­
taşları korum akla görevli olanların ve denebilir ki, en yüksek gö­
revlerde bulunacak herkesin, silâh sahibi olanlar arasından çık­
m ası m utlak b ir zorunluluktur. Öte yandan, hepsinin tam  yurt­
taşlık hakları olmazsa, anayasadan hoşnutluk duymaları nasıl bek­
lenir? Fakat, dediğim gibi, silâh sahibi olanların öbür kesimlerin 
ikisinden de daha üstün güçte olm aları gerekir, ama sayıları çok 
olm adıkça bu kolay değildir. Sayıları çok olursa da, geri kalan­
lara tam  yurttaşlık hakları tanınmasının, onların da devlet görev­
lerine seçilebilmelerinin ne gereği olur? Sonra, çiftçiler yalnız ken­
dilerini ve ailelerini besleyeceklerse, devlete ne faydaları vardır? 
İşçiler elbette zorunludur; her devlet onlara gereksinme duyar; 
zaten, öteki ülkelerde olduğu gibi, zanaatlarından elde ettikleri ka­
zançlarla kendi kendilerine geçinebilirler. Ama çiftçiler — eğer 
silâh sahibi olanları besleyeceklerse, ancak o zaman devlette b ir 
payları olması akla yakın gelir. Fakat Flippodamos’un  devletinde 
böyle değildir; işledikleri toprak kendilerinin oluyor ve onu kendi 
yararlarına işliyorlar. Savaşçı sınıfı besleyeceği varsayılan ortak  
ya da kamusal topraklara gelince — ya onları kim işleyecek? Bu 
işi savaşçılar kendileri yapacaklarsa, onlarla tarım cılar arasında 
Hippodam os’un olmasını istediği gibi b ir fark  kalmayacaktır. Sa­
vaşçıların tarlalarını işleyecek kimseler, kendi yararlarına çalışan 
çiftçilerden farklı olacaksa, topluluğun dördüncü b ir kesimi ola­
cak dem ektir — hiç b ir şeyde payı bulunmayan, bütünün tümüy­
le dışında b ir kesim yahut özel ve kam usal toprakları aynı kim ­
seler ekip biçeceklerse, bunların her birinin iki evi birden —bir 
kendisininkini, b ir de b ir savaşçımnkini— beslemesine yetecek ka­
dar ürün olmayacaktır. Hem o zaman toprağı bölmenin anlamı 
ne? Niçin genel olarak topraklardan doğruca, hem kendi geçim­
lerini çıkarıp hem de savaşçıların gereksinmelerini karşılam asın­
lar? Burası çok karışıktır.

H ippodam os'un mahkemelerde verilen kararlara ilişkin öneri­
leri de, bunlardan daha iyi değildir. Gerekli kararın  basit b ir ‘evet' 
ya da ‘hayır’ olduğu yerde bile, çeşitli yargıçlar ayrım lar yapsın, 
nitelendirmelerde bulunsunlar istiyor. Fakat, bu yargıcı hakeme 
çevirmektir. Besbelli, hakemliklerde öyle yapılır; birkaç hakem 
varsa, kararların ı aralarında tartışırlar. Fakat b ir mahkemede bu 
olanak yoktur, istenilir b ir şey de değildir; çoğu yasamacılar, yar­
gıçların birbirlerine danışm alarını önlemeye çalışmışlardır. Sonra, 
her yargıcın (tazminat olarak) ödetilecek tu ta n  belirtm esini öner­
mesi de m utlaka karışıklıklara yol açacaktır; çünkü, b ir yargıcın

50



KİTAP II • BÖLÜM 8

kanısı belki ödetmenin yerinde olacağıdır, am a davacının istedi­
ğinden daha az b ir tu tarı uygun görebilir. Tutalım ki, davacı yir­
mi m na istiyor ve b ir yargıç on mna olsun diyor, (ya da te r­
sine), b ir başkası beş, daha b ir başkası dört diyor (besbelli, bu 
tü r  ayrılm alar olacaktır): Bazıları, istenenin tam am ını verecek, ba­
zıları hiç b ir şey vermeyecek. O zaman, oylar nasıl sayılacaktır? 
Zaten, b ir yargıçtan yalnızca lehte ya da aleyhte b ir yargı verme­
sini istemekle, onu içtiği andı çiğnemeye zorlayan olm amaktadır; 
yeter ki dava yalın bir biçimde ortaya konsun ve o da kararını 
dürüstçe versin. Çünkü davacının istediği ödentiyi reddeden bir 
yargıç, onun hiç b ir şey hak etmediğini söylememektedir ki; de­
diği, yalnızca hakkının yirmi mna olmadığıdır, içtiği andı çiğ­
neyen, yalnızca, davacının bunu hak etmediğine inandığı halde, yir­
mi m na isteğini kabul eden olur.

Yukardaki açıklamalardan anlaşılabileceği üzere, Aristoteles’in sa­
vunduğu, eski Yunan yargılama süreci şöyle işlemektedir: Kalaba­
lık bir yargıçlar (dikastes) kurulu vardır, bunlar bir çeşit jüriye 
benzer; davacı iddialarını söyledikten ve davalının savunması din­
lendikten sonra, yargıçlar iki kere oy verirler — önce iddianın ge­
çerli olup olmadığı saptanır, geçerli olduğu kabul edilirse, sonra 
da istenilen ceza ya da ödentinin verilip verilemeyeceği. Hukuk 
davası - ceza davası ayrımı olmayan bu çok basit usulde, yargıçlar 
tarafların istekleriyle bağlıdır, onların dışında karar alamazlar. 
Aristoteles, bundan sonra Hippodamos un yeni buluşlara ödül ve­
rilmesi önerisine karşı çıkıyor. Aristoteles’in düşündüğü teknolojik 
bulgular değildir; ama bunların olabileceğini bilseydi bile, her hal­
de yine kuşkuyla bakardı — 19 ve 20’nci yüzyıllar yeni buluşların 
bütün  politeia'yı nasıl hızla değiştirdiğini göstermiştir; onun için, 
böyle şeyler, herhangi bir yerleşmiş rejim açısından her zaman 
kuşku uyandırıcı niteliktedir. Bu gibi bir konuyu ortaya atmak, po­
litikanın en önemli ve güç sorularından birini deşmek demektir. 
Anayasacılık ve geleneğe bağlılık, keyfi yönetime ve Uranlığa karşı 
bir güvence olduğu sürece bunlara saygı gösterilmesi gerekir; Yu­
nanlıların siyasal belleğinin de bu tutucu tavrın çok genelleşmesi­
ne yardımı dokunmuştur. Aristoteles geçmişte birtakım düzeltme­
ler yapıldığını ve herhangi bir zamanda yeni düzeltmeler gereke­
bileceğini kabul etmektedir; fakat aşırı dikkat gösterilmesini ve 
çekingen davramlmasım salık verir.

Devlet için yararlı b ir şey bulanlara ödül verilmesi hakkında- 
ki önerisine gelince: Böyle b ir yasa göze ve kulağa hoş geliyor, 
am a çok sakıncalıdır. Bu, perde arkasında dalaverelere yol aça­
cak, bazı durum larda da anayasal yaşayışı altüst edecektir. Böyle

51



P O L İ T İ K A

olunca, onu b ir başka ve daha geniş sorudan ayıramayız: Şehirler 
İ£İn, daha iyi b ir yol bulununca, geleneksel ve atajardan kalma 
yasa ve göreneklerini değiştirmeleri iyi b ir şey midir, kötü "bir 
şey m idir? Bu sorunun cevabı, bütün böyle değişikliklerin kötü 
olacağı ise, H ippodam os’un önerileri kolay kolay onaylanamaz, in ­
sanlar, bu gibi_ öneriler kam u yararınadır diye, pekâlâ toplumu 
ve yasalarını yıkacak önerilerde bulunabilirler.

Bu soruna dokunmuşken, hele değişimden yana b ir tutum  da 
savunulabileceğine göre, biraz daha ayrıntılarına gitmemiz gere­
kebilir. Başka bölümlere bakarsak değişimin faydalı olduğunu ke­
sinlikle söyleyebiliriz — tıp ta  belli birtakım  eski yöntemlerden ca- 
yılması, beden eğitiminde ve genel olarak bütün sanat ve meslek­
lerin ustalık ve yöntemlerindeki gelişmeler. Siyaseti de bunlardan 
biri saydığımıza göre, orada da bazı düzelmeler bulacağımızı um a­
biliriz. Gerçekten, olgulara bakar ve eski yasa ve göreneklerin ne 
denli uygarlıktan uzak, ne kaba-saba olduğunu gözlemlersek, bazı 
gelişmeler olm uştur. Yunanlılar eskiden silâhlı gezer, gelinlerini 
birbirlerinden satın alırlardı; b ir zamanlar, hiç kuşkusuz alışılmış 
olduğu halde, bugün bizi yalnızca gülümseten, öteki uygulamalar­
dan kalmış izler hâlâ var; örneğin, Kyme’de adam  öldürm e su­
çuna ilişkin b ir yasaya göre, davacı kendi akrabalarından yeter 
sayıda tanık gösterebilirse, sanığın suçluluğu kabul edilir. Elbette, 
genel olarak, am açlanan yalnızca geleneksel olan değil, iyi olan­
dır. Topraktan-doğan ya da büyük b ir âfetten kurtulan ilk atala­
rımızın düşüncelerine bağlı kalm ak sersemlik olurdu; her halde 
onların bugünkü olağan, pek zeki olmayan insanlarıyle b ir dü­
zeyde olduklarını varsayabiliriz; zekâ yoksunluğunun topraktan-do- 
ğanların özelliklerinden biri olduğu da söylenir. Biz daha ileri gi­
dip diyebiliriz ki, yazılı hale gelmiş görenek ve yasaların bile, en 
iyisi değişmez sayılmamalarıdır. Öteki bilimlerle benzetme yapar­
sak, devletin bütün örgütlerini son ayrıntısına kadar yazıya dök­
menin olanaksızlığım söylemek zorunda kalırız, besbelli. Yalnız 
genel ilke yazılmalıdır, seçilecek belirli adım özel durum a bağlı­
dır. Bütün bu düşüncelerden anlaşılıyor ki, değişiklik yapılması­
nı gerektiren durum lar ve değişmeleri gereken yasalar vardır. Fa­
kat soruna b ir başka açıdan bakınca, en büyük b ir dikkat gös­
terilmesi gerektiğini söylemeliyiz. Belirli b ir örnekte, küçük b ir 
düzeltmenin yararını yasada kolayca değişiklikler yapmaya alış­
manın tehlikesiyle ta rtm am ız gerekebilir; böyle b ir örnekte, yasa 
koyucuların ve yöneticilerin birkaç yanlışını hoşgörmemiz daha 
doğru olur. Bir yurttaşın, yasada değişiklik yapılm asından sağla­
yacağı fayda, yetkeye karşı gelmeye ahşmasmdan~döğâcâlc~zarara 
değmez. Sonra, sanat ve mesleklerle benzetme yanmak da van- 
lıştır; b ir meslek yöntemini değiştirmekle b ir yasayı değiştirmek

52



KİTAP II • BÖLÜM 9

arasında fark  vardır. Geliştirilmiş b ir yöntemi benimsemek her ba­
kım dan faydalıdır; oysa yasanın kendisine boyun eğilmesini sağ­
lamak için göreneğin gücünden başka b ir gücü yoktur, bunun et­
kinleşmesi ise uzun b ir zaman ister. Dolayısıyle, yerleşmiş yasa­
lardan yeni yasalara kolayca geçilmesi, yasanın gücünü zayıflat- 
ması demektir. Sonra, yasalarda değişiklik yapılmasına izin veri- 
lecekseTTıepsinin mi, yoksa yalnızca bazılarının mı değiştirebile­
ceğine ve bunun her çeşit anayasaya uygulanıp uygulanmayacağı­
na da karar vermek gerekecektir. Ve değişiklikleri kim önerebile­
cektir? Herkes mi, yoksa yalnızca belli kimseler mi? Bu, çok şey 
farkeder. Başka fırsatlarda yeniden ele almak üzere şimdilik bu 
tartışm aya son verelim.

Aristoteles, kuramcıların (yani Platon, Phaleas ve Hippodamos’un) 
önerilerini incelemeyi tamamladıktan sonra, şimdi de o sıra uygu­
lanan yahut - daha eskiden uygulanmış bulunan anayasalara dönü­
yor: Lakedaimonia, Girit ve Kartaca anayasalarını, sonunda söyle­
diği gibi, bunlar haklı bir hayranlık uyandırdıkları için seçmiştir. 
Sparta yöntemlerinde birçok kusurlar buluyor, fakat dördüncü ki­
tapta, Lakedaimonia anayasasının ayrı ayrı ilkeleri arasındaki den­
genin, kendi "siyasal yönetim” modelini andırdığını belirtiyor.

Aristoteles’in burada anayasaları değerlendirmek için kullan­
dığı ölçülerle ilgili olarak iki noktaya işaret edilmelidir, çünkü 
bunlar, onun genel yaklaşımını nitelendirir: Birincisi, en iyi ya da 
ideal anayasa, belirli bir yer ve zamana en iyi uyacak türden pekâlâ 
farklı olabilir; İkincisi, bir yurttaş, yurttaşlığa lâyık niteliklerini 
geliştirecekse, aşağılık sayılan işlerde çalışmamalıdır. Fakat şurası 
da teslim edilir ki, yurttaşlar kendilerinin pis işlerini yapmayacak­
larsa, o zaman onların bu işlerini yapacak bir ast sınıf olmalıdır 
ve bu sınıf devletin başına bir belâ kaynağı kesilecektir. Aristoteles’ 
in bu konuda söyleyecek daha çok sözü olmaması şaşırtıcıdır: Bas­
kıcı yasalar dışında bir çare düşünemez.

9

Lakedaimonialıların ve Giritlilerin anayasası hakkında ve genel ola­
rak  ötekiler hakkında da sorulması gereken iki soru vardır: Bi­
rincisi, m utlak en iyi ölçütüyle değerlendirilince, bu anayasanın 
düzenlemeleri iyi midir, kötü mü? İkincisi, içinde, istediğimiz anaya­
sanın ilkelerine ve özüne uymayan herhangi b ir şey var mı? İyi yü­
rütülen b ir şehirde, b ir ilk zorunluluğun yurttaşların  bütün aşağılık 
işlerle uğraşm aktan kurtarılm ası olduğu kabul edilmiştir, fakat bu 
koşulun nasıl yerine getirileceğini söylemek kolay değildir.

53



P O L İ T İ K A

Örneğin, Thessalia'da penestes’ler (serfler) sık sık Thessalia’lıla- 
ra karşı ayaklanmışlardı, tıpkı heilotes'lerin Spartalılara saldırdık­
ları gibi — her zaman, efendilerinin başına gelebilecek b ir felâketi 
kollarlar. Fakat Giritliler arasında şimdiye kadar böyle b ir şey olma­
mıştır. Belki şu nedenle: (Girit’te) komşu şehirler birbirleriyle sa­
vaşta olsalar bile, ayaklananlarla hiç b ir zaman birleşmezler; böyle 
yapmak işlerine gelmez, çünkü kendilerinin de aralarında yaşayan 
b ir ast sınıf (köleleri) vardır. Öte yandan, Sparta’nm  komşuları, 
Argos’lular, Messenia’lılar, Arkadia’lılar hep ona düşm andır. Bunun 
gibi, Thessalia’lılara karşı, başından ayaklanm alar çıkmıştır; çünkü 
komşularıyle, Akhaîa'lılarla, Perrhaibia'lılarla ve Magnesia'lılarla sü­
rekli olarak savaş durumundaydılar. Başka hiç b ir belâ kaynağı 
olmasa bile, zorJa boyunduruk altına alınmış b ir kitleyle en iyi 
biçimde birlikte yaşamak için her zaman uyanık olmak gerekir; 
çok başıboş bırakılırlarsa, benliklerini bulur ve efendileriyle eşit 
hak istemeye başlarlar; yok eğer, kendilerine kötü davramlırsa, 
kınayıcı ve ayaklamcı olurlar. Onun için, heilotes’leriyle kendilerini 
böyle b ir ilişki içinde bulanların, sorunlarına henüz b ir çözüm 
getirememiş oldukları apaçıktır.

Sonra, Sparta kadınlarına tanınan başıboşluk, hem anayasa­
nın am açlarına erişmesine hem de şehrin m utluluğu için zararlı­
dır. Çünkü, tıpkı koca ve karıdan herbirinin ailenin parçaları ol­
ması gibi, b ir şehri de sayıca aşağı yukarı eşit iki parçaya ayrılmış 
sayabiliriz — biri erkekler, b iri kadınlar. Bu nedenle, kadınların 
durum unun iyi düzenlenmediği bütün anayasalarda, şehrin b ir ya­
n s ı için uygun yasama yapılmamış dem ektir. S parta’da olan da, 
işte budur. Çünkü, orada bütün şehrin sağlam karakterli olma­
sını isteyen yasa koyucu, besbelli erkeklerle ilgili olarak birtakım  
çabalar gösterm iştir, fakat kadınlar konusunda başarısız kalmış ve 
savsaklayıcı olm uştur. Çünkü Sparta’da sınırsız yaşar, her türlü  
başıboşluğu sürer ve her lüksü tadarlar. Böyle b ir yaşayışın ka­
çınılmaz b ir sonucu, özellikle erkeklerin, kadınların buyruğu al­
tına girdiği topluluklarda, zengin olmaya büyük önem verilmesi­
dir; erkek homoseksüelliğinin (eşcinselliğinin) açıktan açığa onay­
landığı Keltler ve öteki halklar dışında, bütün asker ve savaşçı 
toplulukları hep bu durum dadır. Gerçekten, (mitolojide savaş tan­
rısı) Ares ile Aphrodite’yi birleştiren efsanenin âdeta akla yakın 
bir temeli vardır: Bütün askerler, ister erkeğe ister kadına yönel­
miş olsun, cinselliğe güçlü b ir düşkünlük duyarlar. İşte üstünlük 
günlerinde birçok şeyleri kadınların yönettiği S parta’nm  durumu. 
K adınların egemen olmasıyle, egemen olanlara kadınların egemen 
olması arasında ne fark  var? Sonuç aynıdır. Cüretlilik günlük ya­
şayışta faydalı b ir nitelik değildir, yalnız savaşta —o da belki— 
işe yarar. Fakat bu konuda bile Spartalı kadınların etkisi zararlı

54



KİTAP II • BÖLÜM 9

olm uştur. Bu dediğim, Lakonia Thebai’lilerin istilâsına uğradığı za­
m an ortaya çıktı: Kadınlar, başka devletlerin kadınları gibi fay­
dalı olacaklarına, düşm andan fazla karışıklığa sebep oldular. En 
eski zam anlardan beri kadınların denetimsiz kalması Lakonia top- 
lum unun b ir özelliğiydi, buna şaşmam ak gerekir; Spartalı erkekler 
Argos’lulara karşı ya da yine Arkadia'lılara ve Messenia’lılara kar­
şı savaşırlarken, askerlik hizmeti nedeniyle, zorunlu olarak top­
raklarından uzak kaldıkları uzun süreler vardı. Rahat b ir yaşama 
dönünce, birçok erdemlere yol açan askerlik yaşamı onlarda söz 
dinleme alışkanlığı yaratm ış olduğu için, yasa koyucu Lykourgos’a 
hem en boyun eğdiler. Ama kadınlar böyle yapmadı. Lykourgos’un 
kadınlar da düzenlemelerinin altına sokmak istediği, fakat di­
renişleriyle karşılaşınca bundan caydığı söylenir. Öyleyse, olanla­
rın  nedenleri işte bunlardır; onun için, tartışm akta olduğumuz ku­
surun nedenleri de, belli ki yine bunlar. Fakat, şimdiki araştır­
mamızın amacı neyin doğru neyin yanlış olduğunu ortaya koy­
m aktır, yoksa övgü ya da yergi dağıtmak değil. Daha önce söy­
lendiği gibi, Sparta’da kadınların konumu yanlıştır; bu durum, 
anayasanın ilkelerini çiğnemekte ve bugünkü para düşkünlüğüne 
b ir hayli katkıda bulunm aktadır.

Bundan sonra, Sparta'daki mülkiyet eşitsizliği eleştirilebilir. - 
Çünkü bazı Spartalıların pek çok malı-mülkü olduğu halde, öte­
kilerin gerçekten pek az şeyi vardır; toprak küçük b ir sayının 
sahipliği altına girm iştir. Bu da, kadınların konumu gibi, anaya­
sanın yapılmasındaki yanlışlıklardan ileri gelmektedir. Çünkü yasa 
koyucuları, gayet yerinde olarak, o zamanki m ülklerin alınıp sa­
tılm asını onaylamadığı halde, toprağını bağışlama (hibe) ya da va­
siyet etme yoluyle b ir başkasına aktarılabilm esinin yolunu açık 
bırakm ıştır ve bu da elbette aynı sonuca varır. Üstelik, bütün top­
rağın beşte ikisi gibi b ir bölüm üne kadınlar sahiptir; bunun çeşit­
li nedenleri vardır, kız kalıtçılar (vârisler) çoktur ve çeyizler bü­
yüktür. Oysa, çeyizler yasayla diizenlense daha iyi olurdu: Ya büs­
bütün kaldırılmalı ya da çok küçük tutulmalıydı, hiç değilse orta 
büyüklükte olmalıydı. Kız kalıtçılara gelince, anayasanın şimdiki 
biçimine göre, bunlar herhangi b ir kimseyle evlendirilebilir. Bir 
adam, bü  konuyu vasiyetinde belirtm eden ölürse, onun m alvarlı­
ğına yönetici olarak atanan kişi, kızları dilediğine verir.

Erkek mülk sahiplerinin sayısındaki b u  düşüş yüzünden, ülke 
1.500 süvari ve 50.000 ağır (zırhlı) piyade çıkarmaya yeterli olduğu 
halde, tam  yurttaşların  sayısı binin altına düşm üştür. Geçmiş bu 
düzenlemelerin kötülüğünü gösterm ektedir; Sparta tek b ir sava­
şın [Leuktra, I.Ö. 371] etkisini bile kaldıram adı, erkek azlığından 
çöktü. Söylendiğine göre, ilk krallarının zamanında, Spartalılar 
yurttaşlıklarını başkalarıyle paylaşırlarm ış (yani, yabancıları da

55



P O L İ T İ K A

yurttaşlığa alırlarmış); bundan dolayı, uzun süren savaşlara kar­
şın, o zaman adam kıtlığı çekmemişler. Yine denir ki, b ir ara Sparta 
yurttaşlarının (Spartiatai) sayısı on bini buluyormuş. Bu sözler 
ister doğru olsun, ister yanlış, b ir devlette erkek yurttaşların  sa­
yısını korumak, mülkiyet tu tarların ı düzlemekten (eşitleştirmek­
ten) çok daha iyidir. Fakat, aynı zamanda, Sparta’da çocuk yap­
mayı teşvik eden b ir yasa da vardır ve bu yasa, mülkiyet sahip­
liğinde uygun b ir dengeyi korum ak için uygulanacak böyle her­
hangi b ir yöntemi etkisiz bırakır. Çünkü, Sparta yurttaşlarının ola­
bildiği kalabalık olm alarını isteyen yasa koyucu, yurttaşları çok 
çocuk yapmaya teşvik etm ektedir. Örneğin, üç oğul babası plan­
ları askerlik hizmetinden ve dört oğul babası olanları da her tü r­
lü hizmetten bağışık tu tan  bir yasa vardır. Fakat çok erkek çocuk 
doğar, toprak da ona göre dağıtılırsa birçoklarının ister istemez 
yoksullaşacakları apaçık ortadad ır.

Lakedaim onia'anaya sasının b ir başka kusuru da, ephor’luk  gö­
revinde göze çarpm aktadır. Ephor’luk, birçok önemli işleri bağım­
sız olarak denetler. Ephor’luğun beş üyesi de bütün halk arasın­
dan seçiliyor ve bunun sonucunda, çoğucası hiç de varlıklı olma­
yan, yoksullukları dolayısıyle rüşvet almaya yatkın adam lar bu 
görevi ellerine geçiriyorlar*. Sırf ephor’ların erkinin aşırı ve dik­
tatörce olması yüzünden, Sparta kralları bile kendilerine yaltak­
lanmak zorunda kalmışlardır. Bu durum  anayasayı daha da boz­
m aktadır; aristokrasi sayılan yönetim biçimi gitgide demokrasiye 
benzemiştir. Kendi içinde ephor’luk  kötü b ir şey değildir; ana­
yasanın bütünlüğünü sağlar; halk da, kendisine b ir erk görevinden 
pay verdiği için onu sever. Dolayısıyle, ister yasa koyucu Lykour- 
gos’un buluşu olsun, ister iyi bahtlılık sonucu, koşullara pek gü­
zel uymaktadır**. Ephor’ların bütün yurttaşlardan seçilmesi zorun­
lu olmaya zorunludur, ama şimdiki seçme yöntemi bana çocukça 
görünüyor. Ephor’larm  yargı yetkileri de vardır ve önemli dava­
lara bakarlar; fakat bu görevi herhangi b ir kimse elde edebile­
ceğine göre, diledikleri gibi hüküm  vermeye değil, ancak yazılı 
kural ve buyruklara göre karar almaya yetkili kılınsaydılar daha

■* Bunun geçmişte birçok örnekleri görülmüştür; günümüzde de Andros olayında bir­
takım ephor’lar öyle çok rüşvet yemişlerdir ki, şehirleri büsbütün batmadıysa, bu 
onların sayesinde olmamıştır (yani, devleti yıkmak için onlar ellerinden geleni yap­
mışlardır).
** Sorun şudur ki, bir anayasanın sürekli olabilmesi için topluluğun bütün kesimle­
rince kabul edilmesi ve devamının istenmesi gerekir. Sparta’da krallar, anayasa için 
bu duyguya sahiptirler, çünkü anayasa, kendilerine saygı gösterilmesini sağlar ve fay­
dalı olur; en iyi kimseler bu duyguya sahiptirler, çünkü yaşlılar kuruluna (gerousia) 
üye olma hakkı, “en iyi” olmalarının ödülü olarak onlara tanınmıştır; halk da bu 
»duyguya sahiptir, çünkü ephor’lar, onların aralarından seçilir.

56



KİTAP II • BÖLÜM 9

iyi olurdu. Ephor’larm yaşama biçimi de anayasanın amaçlarına 
uym am aktadır. Çok rahat b ir yaşam sürüyorlar; oysa geri kalan; 
halk son derece sert b ir disipline uymâk zorunda — gerçekten bu 
disiplin kuralları o kadar sert ki, ayak uyduram adıkları için giz­
lice yasayı çiğneyerek duyumsal açlıklarını doyurmaya çalışıyorlar.

Bundan sonraki parçada, başlıca devlet görevlilerinden ve kurul­
larından kendileri ve davranışları hakkında hesap sorulması yön­
temine dokunuluyor. Aristoteles’in siyasal tutkuları olanlardan onay­
lamayarak (hoşnutsuzlukla) söz edişi ilginçtir.

Yaşlılar kurulunun, gerousia’mn  kullandığı yetke konusunda 
da, karşı çıkılacak noktalar vardır. Sanılabilir ki, bu kurulun üye­
leri bü tün  erkekçe erdemlerde iyi yetiştirilm iş kimselerden oluş­
tuğu için, devlet açısından yararlıdır. Fakat üyelik ölünceye kadar 
sürm ektedir, oysa kata da vücut kadar yaşlanır, onun için önemli 
konuları karara bağlama yetkilerinin devam etmesi kuşkuya çok 
açıktır. Bir de, yasa koyucunun bile bunların iyi kimseler olduk­
larına güvenmediği b ir biçimde yetiştirildiklerini görünce, durum un 
tehlikeli olduğunu söyleyebiliriz. Bu kurul üyelerinin, kamu işleri­
nin yürütülm esinde rüşvet ve kayırıcılığa göz yum duklarını herkes 
biliyor. Bu nedenle, eylemlerinin, şimdi olduğu gibi, her türlü  de­
netlemeden uzak tutulm am ası ' daha iyi olurdu. Ephor’lar kuru­
lunun bütün devletteki yetke sahiplerini denetleyeceği düşünülebi­
lir; fakat bu ep/zor'luğun eline çok fazla yetki verm ektir ve bizim 
b ir yetke sahibinin eylemlerinin hesabını vermekten sorum lu ol- 
m ası derken, anladığımız hiç de bu değildir. Gerousia seçimlerine 
gelince, bu seçimlerde aday gösterme yöntemi sersemcedir; üye 
olma şerefine lâyık görülen b ir adamın, üyelik şerefini kendisi^ d i­
lenmek durum unda bırakılm ası yanlıştır. Bir devlet görevi için 
uygun olan kimse, istese de istemese de,jo  görev ona kabul etti- 
rilmelidir. Fakat Sparta’da yasa koyucu, anayasa yapm aktaki bü­
tün yaklaşımı açısından tipik b ir biçimde, yurttaşların  tutkulu ol­
m alarını sağlamakla işe başlam akta ve sonra, onların tutkularım  
gerousia ya. üye seçtirmenin b ir aracı olarak kullanm aktadır; çün­
kü tu tkulu  olmayan b ir kimse, kendisinin seçilmesini istemek için 
ortaya çıkmaz. Oysa, gerçek şudur ki, insanların tutkuları, yük­
selmek ve para yapmak emelleri, önceden hesaplı adaletsizliklerin 
en etkin nedenleri arasındadır.

En eski zamanlardan I.Ö. 219 yılma kadar, Sparta’da daima bir­
likte hükiim süren kalıtsal iki kral vardı. Erkeklerin yemeklerini 
evde değil de, ortak bir sofrada yemeleri ordu yaşayışının bir özel­
liğidir; bu Sparta’da her zaman zorunlu kılınmıştır.

57
m



P O L İ T İ K A

Sparta krallığına gelince, şehirlerin kralları olursa mı daha 
iyidir, olmazsa mı? — Şimdi onu söylemiyoruz, ama bugünkü Spar- 
ta ’nm  kralları gibi olacaksa, hiç olmaması daha iyidir diyeceğiz. 
Bizce, her örnekte kral kendi kişisel yaşamı göz önünde tu tu la­
rak  seçilmeli. Oysa, Spartalı yasa koyucunun kendisinin bile bi­
rinci sınıf nitelikte iyi insanlar çıkabileceğine inanmadığı bellidir. 
Açıkça, kralların  o ölçüye erişeceğine güvenmemektedir. Bu du­
rum, Spartalıların niçin krallarını önemli görevlere yollarken yan­
larına kişisel düşm anlarını kattıklarını ve niçin iki kral arasındaki 
anlaşmazlığı sağlıklı b ir belirti saydıklarını açıklar. Lakedaimonia- 
lıların “phiditia” dedikleri ortak sofra sistemini ilk çıkaranın yap­
tığı düzenlemeler de sakıncalıdır. Ortak yemekler, G irit’teki gibi, 
devlet hesabına hazırlanmalıydı. Sparta’da ise herkesten para top­
lanm aktadır; bazıları çok yoksul oldukları ve bu ağır gideri kar­
şılamaya güçleri yetmediği için, alınan sonuç yasamacının istedi­
ğinin karşıtıdır. Çünkü ortak yemeğin dem okratik b ir kurum  ol­
ması düşünülm üştür, fakat Sparta’da uygulanan kurallarla bu de­
m okratikten başka her şey olm aktadır. Gücü yetmeyenlerin ortak  
sofraya katılm aları kolay değildir, öte yandan yurttaşlığı belirle­
menin geleneksel yolu da budur — yemek parasını veremeyen, dı­
şarıda bırakılır.

Bazıları, deniz kom utanları (amiraller) hakkındaki yasaya da 
karşı çıkmışlardır. Bu eleştiriler pek haklıdır, çünkü söz konusu 
düzenleme birçok ciddî çatışmanın kaynağı olm uştur. Çünkü, si­
lâhlı kuvvetlerin değişmez kom utanları olan kralların  üstünden 
aşarak, hemen neredeyse ayrı b ir krallık gibi b ir deniz kom utan­
lığı kurulm uştu. Sparta düzeninin, kurucusunun ilkelerini gerçek­
leştirm ekten uzak kaldığı bir başka nokta da, Platon'un Yasalar’ 
ında eleştirilir: Toplumlarınm bütün kuruluşu, erdem den yalnız 
b ir bölümünü, askerlikte ustalığı sağlamaya yönelmiştir; çünkü, 
erkin elde edilmesinde bunun değerli olduğu düşünülm ektedir. Bu 
nedenle, Spartalılar savaş boyunca gelişmişler, fakat [zaferden son­
ra] b ir üstünlüğe eriştikleri anda gerilemeye başlam ışlardır; çünkü 
barışta olmanın ne demeye geldiğini anlamıyor ve savaş eğitimin­
den başka b ir eğitim tü rü  bilmiyorlardı. Bir başka ve eşit ölçü­
de önemli yanlışları da şudur: insanların  erişmeye çalıştıkları her 
şeye kötülükten çok, erdemle varılabileceğine haklı olarak inan­
makla birlikte; erişmeye çalıştıkları şeylerin, yanlış olarak, erdem ­
den daha üstün olduğunu sanıyorlar. Kamu mâliyesi de, Sparta- 
lılarm  kötü yönettikleri b ir başka şeydir. Büyük savaşlara giriş­
mek zorunda kalırlar, fakat hâzinede hiç b ir zaman para yoktur. 
Vergi ödemekte de pek savsaklayıcıdırlar; toprağın büyük çoğun­
luğu Spartalı yurttaşların  kendi mülkiyeti altında olduğu için, b ir­
birlerin in  hâzineye yaptıkları katkıları çok sıkı araştırm azlar. Böy-

58



KİTAP II • BÖLÜM 10

likle, Lykourgos’un tasarladığı m utlu koşulların tam  karşıtı b in  
durum  meydana gelmiştir: Sonuç olarak öyle b ir şehir yaratılm ış­
tır  ki, parası yoktur, am a kendilerine para yapmaya can atan in­
sanlarla doludur.

îşte, Lakedaimonia anayasasının başlıca kusurları bunlar; bu 
konu hakkında bu  kadarı yetsin.

Mülkiyet düzeni, kalıtım, kız kalıtçılar, erk ve kadınların etkisi — 
Aristoteles, bütün bu bakımlardan Sparta’da küsur bulmuştur; fa­
kat kendi görüş açısından Girit’in durumu daha kötü olmakla bir­
likte, Girit'i incelerken bunlara dokunmaz■ Kafasında, yasanın çok­
tan, erkek mülkiyet sahibinin elini kuvvetlendirdiği Atina ile kar­
şıtlığı vardır. Girit'te birçok şehirler bulunmakla birlikte, ortak bir 
anayasa kalıpları olduğu anlaşılıyor.

10

G irit’te görülen anayasa türü, Lakedaimonia’nmkine çok benzer; 
bazı noktalarda, hiç kuşkusuz, ondan daha kötü değildir, fakat 
genel olarak daha eksiktir. Girit anayasasının Lakedaimonialılarca 
geniş ölçüde örnek alındığı söylenir, bu doğru görülüyor (Genel­
likle, daha sonraki anayasa biçimleri eskilerden daha tam  gelişti­
rilm iş olur). Denildiğine göre, Lykourgos, kral Kharillos’un vasili­
ğini b ıraktık tan  sonra yurt dışına gitmiş ve o keresinde zamanının 
çoğunu G irit’i gezmekle geçirmiş. G irit’i seçmesinin nedeni, iki 
halkın yakın olmasıdır, çünkü Lyktos'lular, Lakonia’dan gitme ko­
lonicilerdir; oraya gittikleri zaman yerlilerin altında yaşadığı ana­
yasayı benimsemişler ve hâlâ korum aktadırlar. Bugün bile şehir­
leri çevreleyen kırsal alanlarda yaşayanlar, bu yasaları ilk koyanın 
M inos'un kendisi olduğuna inanarak, onları hiç değiştirmeden uy­
gularlar. Girit adası, hem çok iyi b ir yere konulmuş hem de Hellen 
dünyasına egemen olmak için doğadan elverişli b ir durum da gö­
rünm ektedir. Denizimizin karşısında boylu boyunca uzanır, çepe­
çevre kıyılarında çoğucası Yunanlılar yaşar. Bir ucu Peloponnesos’ 
tan  uzak olmadığı gibi, Asya’ya bakan ucunda da hemen Triopion 
ve Rodos vardır. Bu, Minos'un b ir deniz im paratorluğu kurm a­
sını olanaklı kılmıştır; adaların bazılarını egemenliği altına almış, 
bazılarına göçmenler (koloniciler) göndermiştir; sonunda Sicilya’ 
ya bile saldırm ıştır — ölümü orada, Kamikos yakınlarında olmuş­
tur.

Girit anayasasının Lakonia'nınkine benzeyen bazı yanları şöy­
le: G irit’in serfleri (perioikoi denilen toprak köleleri) Lakedaimonia’ 
nın heilotes’lerine karşılıktır. Her ikisinde de ortak  sofrada yemek.

59



P O L İ T İ K A

düzeni vardır — eskiden Spartalılar buna şimdiki gibi “phiditia” 
demezlerdi, Giritlilerle aynı adı kullanırlardı: “Andria”. Bu, ortak  
yemeğin Girit kökenli olduğunu gösterir. Siyasal örgütlenme de 
öyledir; Giritlilerin “kosmos" denilen devlet görevlileri, erkleri ba­
kım ından Sparta ephor’lavıyle aynıdır; fakat ephor’ların beş tane 
olmasına karşılık, kosmoi on tanedir. G irit’te Kurul diye b ir top­
luluğu oluşturan yaşlıların, işleri ve sayıları her iki ülkede aynı­
dır. Krallık eskiden G irit’te de vardı, fakat sonradan kaldırdılar; 
bugün savaşta önderliği kosmoi yapıyor. Bütün halk, yurttaşlar 
meclisine üyedir; fakat bu meclisin, yaşlılar ve kosmoi tarafından 
alınan kararları onaylamanın dışında b ir yetkisi yoktur. Ortak ye­
mek, Giritliler arasında Lakonia’dakinden çok daha iyi düzenlen­
m iştir. S parta’da herkes adam  başına belirtilen belli b ir parayı 
öder; bunu vermeyen, daha önce söylediğimiz gibi, yurttaşlık hak­
larını yitirir. G irit'te ise bu yemekler daha ortakça b ir temele o tur­
tulm uştur: Bütün devlet gelirlerinden, yani kamu topraklarından 
elde edilen, hayvan ya da tahıl, tarım sal ürünlerle serflerin öde­
dikleri vergilerden, b ir bölüm tanrılar ve kamu hizmetleri için b ir 
yana ayrılır, b ir başka bölüm de ortak  yemekler için. Böylelikle, 
erkek, kadın ve çocuk, herkes kam u kesesinden beslenir. Giritli 
yasa koyucu yemekte azla yetinmeyi yararlı saymış ve ortak sof­
ralarda ekonomi sağlamak için birçok yollar düşünm üştür; erkek­
leri ve kadınları birbirlerinden uzak tu tarak  ve erkekler arasında 
cinsel ilişkileri getirerek, doğum oranını azaltmak için de öyle yap­
m ıştır [birçok yollar düşünm üştür]: Bunu akıllıca b ir şey olup 
olmadığını b ir başka yerde tartışacağız. Fakat, sonuç olarak or­
tak  sofra düzenlemelerinin Giritliler arasında Lakonialılardan daha 
iyi düzenlendiği açıktır.

Öte yandan, G irit’teki kosmoi, ephor’lardan daha zararlı b ir 
biçimde işler; ephor’luğun başlıca kusuru, bileşiminde ayrım (sı­
nıf ayrımı) gözetilmemesi bunlarda da vardır; fakat ephor'luğun 
başlıca iyi yanı, anayasanın durulm asına (istikrarına) katkısı ol­
ması, bunlarda yoktur. Çünkü Sparta’da, ephor'lar herkesin ara­
sından seçildiği için, halkın en güçlü görevde b ir payı vardır, bu 
nedenle de anayasayı olduğu gibi korum a eğilimindedir. Fakat Gi­
r i t’te kosmoi’yu herkesten değil, yalnız belli ailelerden seçerler*. 
Halkın kosmos'luk görevinde b ir payı olm amasından hoşnutsuzluk 
göstermemesine bakarak, bunu sağlam b ir anayasanın varlığına ka-

* Yaşlılar Kurulu üyeleri de, kosmos’luk makamında bulunmuş kimselerin arasından
seçilir. Bu kurul hakkında da, Sparta yaşlıları üstüne yaptığımız eleştiriler yapılabilir:
Dış bir denetim altında bulunmamaları ve görev sürelerinin ömür boyu olması, ku­
rumun faydasını aşan ayrıcalıklardır; kararlarını doğruca kurallara göre değil de,
kendi diledikleri gibi alabilmeleriyse tehlikelidir.

60



KİTAP II • BÖLÜM 10

nıt saymamalıdır. Çünkü /cosmos’luktan, ep/ıor’luktan olduğu gibi 
b ir kazanç sağlanmaz ve Girit b ir ada olduğu için, yabancı altın- 
larıyle yiyiciliğe kapılma tehlikesinden daha uzaktır.

Göz doyurucu olmayan görevlilerin işlerine son vermenin anayasal 
bir yolu bulunmadığı anlaşılıyor — meğerki kendiliklerinden ay­
rılsınlar.

Bu kurum un kusurlarını düzeltmek için baş '-vurulan yöntem­
ler, yabancı, keyfî ve anayasaya aykırı niteliktedir. Kosmoi’mın ya 
kendi aralarında bazılarının katılmasıyle ya da büsbütün dışarıda­
ki kimselerce düzenlenen b ir fesat (komplo) sonucunda işbaşından 
uzaklaştırılm aları sık sık olm aktadır. Gerçekte, kosmoi’nun görev 
başındayken istifa etmeleri olanağı vardır; fakat görev süresi gibi 
b ir konunun yasayla düzenlenmesi ve bireylerin kişisel kararları­
na bırakılm am ası daha doğru olur; yazılı kural dalgalanma eği­
limi göstermez. Fakat en kötüsü, hiç kosmoi olm am asıdır ki, bu 
da yâsanın sonuçlarından (adaletten) kaçmak isteyen güçlü kişile­
rin  sık sık sağladıkları b ir durum dur. Bütün bunlar, G irit’te belli 
birtakım  anayasal düzenlemeler olmakla birlikte, gerçekten anaya­
sa adına lâyık b ir anayasa bulunmadığını oldukça açıklıkla gös­
teriyor; olan b ir dynasteia dır (hanedan yönetimi), yani şiddete 
dayanan b ir düzen. Güçlü kişiler, arkadaşlarından ve halktan çe­
teler kurmayı alışkanlık edinmişlerdir, kendi aralarındaki kavga­
larda bunları kullanır ve böylelikle, her türlü  hüküm etin etkisiz 
bırakılm asına yol açarlar. Bunun hiç kuşkusuz, devletin yok edil­
mesinden ve bizim “siyasal birlik" dediğimiz şeyin parçalanm asın­
dan aşağı kalır yeri yoktur. Devlete saldırm ak isteyenler, aynı za­
m anda erki elinde tu tan lar oldu mu, bu gerçekten tehlikeli b ir 
durum dur. Neyse ki, yukarda belirttiğim iz gibi, coğrafyası G irit’i 
koruyor; uzaklığı, Sparta’da yabancıların sınır dışı edilmesi ka­
dar etkinlikle yabancıları dışarıda tutuyor. Lakedaimonia heilotes’ 
lerinin sık sık ayaklanm alarına karşılık, Giritli serflerin uslu uslu 
yerinde oturm aları da yine bu nedenledir. Giritliler denizaşırı her­
hangi b ir sömürge kurmazlar. Anayasal durum larının zayıflığı, böy- 
lece gizli kalıyor. Fakat son zam anlarda olduğu gibi, b ir dış savaş 
adaya erişince bu zayıflık ortaya çıkm aktadır. Girit anayasası üs­
tüne de bu kadar.

Burada incelenen Yunan-dışından tek devletin, Kartaca’nın anaya­
sası üstüne pek az ayrıntı verilmekte, onlar da karanlık kalmak­
tadır. Aristoteles bu anayasayı Sparta’nınkiyle karşılaştırır ve onun 
için —krallar, yaşlılar, generaller gibi— Yunan deyimleri kullana­
rak anlatabileceğini düşünür. Romalılar, en yüksek Kartaca yöne-

61



P O L İ T İ K A

ticilerini, (sufetes diye Lal inceleştirerek) yerli adlarıyle anmışlardır. 
Aristoteles, (W. E. Heitland’ın dediği gibi) “Kartaca siyasetinde te­
mel gücün, başka her şeyden önce para olduğu”nu pek iyi bilmek­
tedir; bu, onun gözünde aristokratik ilkenin gerektirdiği üstünlük 
ve yetenek ölçülerinden ciddî bir sapma meydana getirir. Kartaca 
yönetimi biçiminin lehinde söylenebilecek olan, genellikle kabul 
edilebilir sayılması ve işlemeye devam etmesidir.

11

K artacalılar da siyasal işlerini yönetmek bakım ından çok başarılı 
sayılm ışlardır — çoğu devletlerden daha başarılı. Bazı noktalarda 
Lakedaimonialılara yakından benzerler; zaten bu üç anayasa, Gi­
rit, Lakedaimonia ve Kartaca anayasaları, birbirlerine birtakım  
benzerlikler ve geri kalanlarından birçok ayrılıklar gösterir. Kar­
taca kuram larının birçoğu iyidir; halkın kendisine ayrılan konum­
dan hoşnut olması, ciddî b ir iç çatışma olmaması ya da hemen hiç 
olmaması ve b ir diktatörün başlarına efendi kesilmemesi, b ir ana­
yasanın iyi kurulm uş olduğunun b ir belirtisidir. .

Derneklerinin ortak  sofraları Sparta’nın phiditia’sı gibidir; yüz 
dört kişilik kuralları ephor’luğa karşılıktır, ama ondan daha iyi­
dir; üyeleri ephor’lar gibi hiç b ir ayrım gözetmeden herkesin ara­
sından değil, en iyi kimselerden (yukarı sınıftan) seçilir. Kralları 
ve yaşlıları, Sparta krallarına ve gerousia’sına karşılıktır; ne çok 
geniş ve çok dar b ir temele göre seçilirler; kralları yalnız b ir tek 
aileden gelmez, ama rasgele her aileden de gelmez. Seçim, yaştan 
çok değere dayanır. Bu önemlidir; aşağı düzeyden kişilerin önem­
li ağırlığı olan işlere bakacak yerlere atanm aları, Lakedaimonia 
devletinde olduğunu gördüğümüz üzere, b ir sürü zarara vol aça­
bilir. Kartaca devleti, gerçekten, yetkin b ir kalıptan ayrıldığı nok­
ta lar dolayısıyle biçimsel açıdan eleştirilebilir; fakat o bakım dan 
(Kartaca'ya karşı) söylenebilecek şevlerin çoğu, burada andığımız 
devletlerin her üçüne de yöneltilebilir. B ir aristokrasi kalıbına ya 
da benim "siyasal yönetim ” dediğim kalıba oranla, bazı özellikler 
oligarşiye saptıkları, bazı özellikler de demokrasiye saptıkları için 
karşı çıkılacak nitelik taşırlar. Bu İkinciye (demokratik sapmaya) 
b ir örnek şu olgudur: K artaca’da krallarla yaşlılar belli b irtakım  
soranların  halka sunulması için anlaştıkları zaman böyle yapılır, 
fakat anlaşm adıkları zaman da yine böyle yapılır! Üstelik, kral­
larla yaşlıların üstünde anlaştıkları b ir sorun halka sunulunca, yal­
nızca yüksek kuralların  soran hakkm daki kararlarını dinlemekte 
kalmazlar. Bağımsız yargı vermek hakları da vardır; kendilerine 
sunulan önerilere karşı çıkmak ve karşıt konuşm alar yapmak ola­
nağı herkese açıktır. Bu hak, öteki iki anayasada yoktur. Sonra,

62



KİTAP II • BÖLÜM 11

oligarşik özellikler gelir: Birçok önemli konulan denetimleri al­
tında tu tan  Beşler Kurulu, yalnız kendi aralarındaki boşlukları 
kendileri doldurm aya {co-optation a) değil, en yüksek anayasal or­
gan olan Yüzler’i atam aya da yetkilidir. Ayrıca, geri kalanlardan 
daha uzun b ir görev süreleri vardır; daha kurul üyesi olmadan 
yetkelerini kullanmaya başlarlar ve üyelikleri sona erdikten son­
ra  da böyle yapmaya devam ederler. Öte yandan, ücret almamala­
rını, ku r’ayla seçilmemelerini ve daha böyle b ir iki özelliği aris­
tokratik  nitelikte saymamamız gerekir; örneğin, bütün davaları bu 
kurullar karara bağlam aktadır, Sparta’da olduğu gibi, bazılarını 
b ir grup kişi, ötekilerini b ir başka grup kişi değil.

Kartaca anayasasının, aristokratik  olm aktan oligarşik olmaya 
doğru en göze batan kayışı, K artacalılarm  genel zihniyetine pek 
uygun düşen b ir noktadır: Yöneticilerinin yalnızca en iyi değil, 
fakat aynı zam anda en zengin kimselerden seçilmesi gerektiğine 
inanırlar. Bol bulamaç yaşamayan b ir adam ın iyi b ir yönetici ola­
mayacağını ve öyle olabilmek için yeterince boş zaman bulamaya­
cağını ileri sürerler. Zenginliğe göre seçmenin oligarşik, liyakate 
göre seçmenin aristokratik  olduğu kabul edilirse, o zaman bu 
üçüncü b ir ilke sayılmalıdır — K artacalılara anayasal olarak zor­
lanan b ir ölçü. Çünkü seçim yaparken, özellikle en yüksek görev­
lileri, kralları ve generalleri seçerlerken ikisini birden, yani hem 
liyakati, hem serveti göz önünde tu tarlar. Fakat aristokrasiden 
yapılan bu sapma, K artacalı yasa koyucunun b ir yanlışından baş­
ka b ir şey diye görülemez. Çünkü, en iyi kimselerin en başından 
boş zamanları olmasını ve yalnız görevdeyken değil, özel yurttaş 
oldukları zaman da gerek davranışlarında gerekse uğraşılarında 
uygunluk ölçülerinden herhangi b ir biçimde ayrılm am alarını sağ­
lamak son derece önem lidir Devlet görevlerinin yerine getirilmesi 
amacıyle boş zaman bulm ak için her ne kadar servete bakmamız 
gerekirse de, K artaca’da krallık ve generallik için yapıldığı gibi, 
en  yüksek görevlerin kendilerinin para ile satılması pek kötü b ir 
şeydir. Bu uygulamanın yasal olduğu ve görenekleştiği b ir yerde, 
servet liyakatten daha ağır basar ve bütün ulus para düşkünü olur. 
En yüksek yetkeyi ellerinde tutanlar, en çok neye değer verirlerse, 
o şey kaçınılmaz b ir biçimde geri kalanların da amacı haline ge­
lir — bunların görüşleri, yalnızca baştakileri izlemektedir. Liya­
katin en çok değer verilen şey olmadığı b ir yerde, sağlam bir aris­
tokratik  anayasa olanaksızdır. Makam elde etmek için büyük para
harcayan kimselerin b ir karşılık bekleyecekleri hiç de akla aykırı
değil. Yoksul, am a dürüst b ir adam  bile kazanç elde etmek iste­
yeceğine göre, pek o kadar dürüst olmayan, üstelik elini cebine
atm ış bulunan b ir kimsenin de kazanç elde etmek istemeyeceği
umulmaz. Onun içindir ki, b ir göreve o görevin islerini en ivi

63



P O L Î T Î K A

verine getirebilecek olanların atanm aları gerekir. Yasa koyucu bü­
tün dürüst insanları servet sahibi etmek düşüncesinden caymış ol­
sa bile, hiç değilse görev başındakilere boş zaman sağlamalıdır.

K artacalıların pek beğenmelerine karşın, çoğu insanlara sakm- 
calı görünecek b ir başka özellik de görev çokluğudur, aynı adamın 
birden çok makamı elinde tu tm ası.. Elbette, b ir işi b ir kişi ya­
parsa en iyisi olur. Yasa koyucunun bunu sağlaması ve aynı b ir 
adam ın hem profesyonel b ir miizikçi hem de ayakkabıcı olması­
nı istememesi gerekir. Hükümet işlerinde de öyledir: Şehir buna 
elverişli olacak kadar küçük değilse, görevleri ayrı ayrı kimsele­
rin paylaşmaları, daha dem okratik olacağı gibi devlet adamlığına 
da daha çok yakışır. Çünkü, önce de söylemiş olduğumuz üzere, 
bu yoldan işler daha geniş b ir tabana yayılır ve bireysel her ödev 
daha etken ve daha uygun olarak yerine getirilir. Bunun doğru­
luğu için ordu ve donanmayı örnek gösterebiliriz; çünkü her iki­
sinde de komut vermek ve komuta altına almak bütün herkesi 
kapsamaktadır.

Elbette, Kartaca da en zengin insanlar bütün makamları ellerinde 
tuttukları sürece, buna olanak yoktur. Öyleyse, Kartacalılar var­
lıklarını nasıl sürdürebiliyorlar? Bunun cevabı şudur: Genel ya­
şama düzeyi yüksek tutulursa onların yaptıkları gibi yapılabilir.

Fakat anayasaları oligarşi olduğu halde, düpedüz zengin olma­
ları sayesinde bunun (kötü) sonuçlarından kurtuluyorlar. Zaman 
zaman halkın b ir kesimini dışarıdaki şehirlere (kolonilerine) gön­
deriyorlar. Bu yolla, sıkıntı çıkmasını önlüyor, toplum larım  istik­
rarlı ve sürekli kılıyorlar. Fakat bu b ir siyasetin sonucu değil, 
b ir baht işidir; oysa, bütün hoşnutsuzlukların önünü almak, yasa- 
macının güttüğü siyaset olmalıdır. Şimdiki haliyle, (Kartaca'da) 
ciddî b ir ayaklanma patlak verse ve uyruk halk kitlesi başkaldırsa, 
yasalarda barışı geri getirecek b ir yol yok.

İşte, hepsini de haklı b ir saygıdeğerlik iddiası olan, Lakedai- 
monia, Girit ve K artaca anayasaları üstüne benim söyleyeceklerim 
bu kadar.

Yasa koyucular, özellikle de Atinalı Solon üstüne rasgele bazı göz­
lemler ve Solonun yapıtının çok farklı iki değerlendirilişi.

12

Siyasal anayasalar üstüne görüşlerini belirtenler iki sınıfa ayrı­
lırlar. Birinci sınıf, yani kam u yaşamında yer almamış, bütün

64



KİTAP II • BÖLÜM 12

öm ürlerini özel yurttaş olarak geçirmiş kimseler hakkında, bura­
daki amacımıza ilişkin olduğu ölçüde bazı şeyler söylemiş bulu­
nuyoruz. ikinci sınıftakiler ise, kendileri siyasette deney kazandık­
tan sonra, ya kendi şehirlerinde ya da yabancı şehirlerde yasa ko­
yucu olm uşlardır. Bunların bazıları yalnızca yasa tasarıları hazır­
lam ışlardır, ama Lykourgos ve Solon gibi daha başkaları anayasalar 
yapmış, hem yasaları koymuş hem de toplumsal yapıyı kurm uş­
lardır. Lykourgos ve Sparta anayasasından yukarda söz ettim; So- 
lon'un anayasasının değeri hakkında ise görüş ayrılıkları vardır. 
Onun iyi b ir yasa koyucu olduğunu savunanlar, şu nedenleri öne 
sürüyorlar: (1) m utlak ve su katılmamış oligarşiyi parçalaması; 
(2) halkın köleleştiril meşine son vermesi; (3) anayasayı iyice ka­
rarak  geleneksel Atina demokrasisini kurması. Bunlara göre, So­
lon'un meydana getirdiği (karma) harm anda oligarşik b ir öğe var­
dır — Areios Pagos Kurulu, aristokratik  b ir öğe vardır — görevlile­
rin seçimi, dem okratik b ir öğe vardır — yargı düzeni. Aslında öyle
anlaşılıyor ki, Solon bunların ikisini, kurulla görevlilerin seçimini
Atina’da hazır bulmuş, yalnızca kaldırm aktan geri durm uştu. An­
cak, üyeleri bü tün  yurttaşlar arasından seçilen yargı düzenini ge­
tirmekle, Atina’da demokrasiyi kurm uştur. Karşıt görüşü tu tan­
lar, işte tam  bu noktada Solon’u hatalı görürler; kur'ayla atanan
jürili mahkemelere bütün sorunlar üstünde yetki vermekle, yapı­
tının öteki yarısını da batırdığını söylerler. Bu mahkemeler güç
kazanınca hemen tıpkı b ir tirana yaltaklanıyormuşcasma, halkı
hoşnut edecek her şeyi yapmaya başladılar ve böylece bugünkü du- 
rumuyle demokrasiyi meydana getirdiler. Ephialtes ve Perikles,
Areios Pagos K urulu’nun yetkilerini azalttı, Perikles ayrıca mahkeme
üyelerine ücret ödenmesi kuralını koydu; bu yolla, birbiri ardın­
dan, her halk önderi anayasayı gitgide daha dem okratlaştırdı. Fa­
kat bana öyle geliyor ki, bütün bunlar Solonun isteklerine uygun
olm aktan çok, ortaya çıkan koşulların sonucudur. Örneğin, Pers
savaşlarında Atina’nın deniz gücü bütün Atina demos una dayanı­
yordu; bu, kendilerini pek beğenmelerine yol açtı, aralarından en
aşağılık olanları önder seçtiler, daha iyi kimseler karşıt kalmıştı.
Yoksa, Solon'un kendisi halka en az b ir erk payı verm iştir —gö­
revlileri seçmek ve onlardan hesap sorm ak hakkı— bu da olmasa,
halkın kölelerden ya da düşm anlardan farkı olmazdı. Solon’un ana­
yasası devlet görevlilerinin ileri gelenler ve varlıklı kimseler ara­
sından seçilmesini öngörüyordu, yani yalnız en alt mülkiyet sınıfı
dışarıda bırakılmıştı*.

Öteki yasa koyucular, Zephyria’daki Lokroi'lılar için yasalar

* Thetai denilen yoksullar. Üç yukarı-sınıf Pentakosiomedimni (Büyük toprak sahip­
leri), Zeugitai (Çiftçiler) ve Hippeis (Atlılar) idi; görevliler bunlardan seçiliyordu.

5 65



P O L İ T İ K A

yapmış olan Zaleukos ve gerek kendi yurttaşları, gerekse İtalya ve 
Sicilya'daki Khalkidi kel ilerin kurduğu öteki şehirler için yasalar ya­
pan K atana’lı Kharondas'tır*. Sonra, Thebai’liler için yasalar ya­
pan K orinthos’lu Philolaos vardı. Philolaos, Bakkhiades ailesinden- 
di. Olimpiyat şampiyonlarından Diokles'in âşığı olmuştu. Diokles, 
annesi Alkyone’nin kendisine karşı cinsel b ir tu tku  beslemesinden 
tiksinerek K orinthos'tan Thebai’ye kaçmıştı. Philolaos da onun 
yanm a gelmiş, iki dost ömürlerinin sonuna kadar burada yaşa­
mışlardı. Hâlâ oralara yolu düşenlere birbirini gören iki mezar 
gezdirilir; fakat bunlardan biri Korinthos topraklarından görüle­
bilir; öteki görülmez. Aktarıldığına göre, mezar yerlerini kendileri 
seçmişler: Diokles, annesinin yasak tutkusunun anılarım  taşıyan 
Korinthos toprakları kendi yattığı yerden görülmesin diye, Phi­
lolaos ise kendisininkinden görülsün diye. îşte , bundan dolayı The- 
bai'de yerleşmişler. Philolaos, onların yasa koyucuları olmuş. Ha­
zırladığı tasarılar arasında en çok kayda değerleri çocuk sahibi 
olmaya ilişkindir. Thebai'liler bu yasalara, “Evlât edinme yasaları” 
derler. Bunlar toprak parçalarının sayısını sabit tutm ak amacına 
yönelen, Philolaos'a özgü b ir düzenleme meydana getirmektedir. 
K harondas’a gelince, onun yasaları hakkında, yalancı tanıklığa 
ilişkin olanların dışında, söylenecek özel b ir şey yoktur; yalan ye­
re ant içmeyi cezalandırılacak b ir suç sayan ilk oydu. Yasaları­
nın özenli ayrıntıları, çağdaş yasamacılardan bile daha pekindir. 
Phaleos’un özelliği mülkiyeti eşitleştirm esidir; Platon'un tasarıları 
arasında, mülkiyetin, kadınların ve çocukların ortaklığı, erkekler 
gibi kadınların da ortak  sofralarda yemek yemeleri, ayrıca içkili 
toplantılara ayıkların başkanlık etmesini öngören sarhoşluğa karşı 
yasası, sonra askerlerin eğitiminde b ir eli yararlı b ir eli yararsız 
bırakm am ak için her iki elleriyle silâh kullanmayı öğrenmelerini 
istemesi dikkati çekiyor. Drakon’un da yasaları vardı; fakat bun­
lar varolan b ir anayasaya yapılmış eklemelerdi. Cezalarının sert­
liğinden başka özellikle anılmaya değecek b ir yanları yoktu. Pittakos 
da anayasa yapıcısı değil, yasa yapıcısıydı; ona özgü b ir yasa, sar­
hoşlar kabahat işlerse, ayıklardan daha ağır b ir para cezası öde­
melerini öngörür. Pittakos, bunun sarhoşluk halini "hafifletici b ir 
sebep” saymaktan çok daha uygun olduğunu düşünm üştür. Trak­
ya’daki Khalkidike yarım adasının halkına da Rhegium'lu Andromas 
yasa koyuculuk etmişti: Onun yasaları adam  öldürm e suçlarına ve

* Bazıları, Onomakritos’un yasa yapıcılıkta ilk uzmanlaşan kişi olduğunu, onun
Lokroi’da doğup Girit’te bakıcı (bilici-kâhin) olarak yetiştiğini ve orada bu sanatı
yaptığını, Giritli Thales’in Onomakritos’un arkadaşı olduğunu, Lykourgos’la Zaleukos’ 
un Thales’ten ders aldıklarını, Kharondas’ın Zaleukos’u dinlediğini söylerler. Fakat
bütün bunlar, tarih sırasına uygun değildir.

66



kız kalıtçılara ilişkindir, fakat bunlar hakkında söyleyecek b ir şey 
düşünemiyorum.

Gerçekte varolan ya da tasarlanan anayasalar üstüne yaptığı­
mız araştırm a için bu kadarı yetsin.

KİTAP II • BÖLÜM 12

Son bölümde, Aristoteles’in uygulamacıları anlatırken 7’nci Bölüm­
de kuramcı olarak tanıttığı Phaleas’tan ve onun eşitlikçiliğinden 
çağrışım yaparak, kuramcı olduğu, (Sirakuza daki sonuçsuz girişim­
leri dışında) uygulamayla uğraşmadığı halde yine Platon dan da söz 
etmesi ilginç bir atlama. - Çev.

67





KİTAP III

Üçüncü Kitap, Aristoteles'in siyaset üstüne en iyi incelemelerinin 
birçoğunu ve kalıcı nitelikte birçok görüşlerini kapsamaktadır. Bu 
kitabın büyük bölümü, Yunan siyasal düşünüşünün öteden beri üs­
tünde durduğu demokratik, oligarşik, monarşik anayasalara ayrıl­
mıştır. Kitap zor bir parçayla başlar; ilk bölüm sürekli bir anla­
tımdan çok, ders vermek için hazırlanmış notlara benzemektedir. 
Bir devletin anayasasını tartışmaya girişeceğini doğru dürüst söy­
lemeden, polis (devlet), polites (yurttaş) ve politeia üstüne göz­
lemlerini sıralar. Bu gözlemler arasındaki bağıntı açık değildir, ama 
şöyle demek istiyor olabilir: Politeia’yz tartışmaya geçmeden önce 
polis'z tanımlamak gerekir; bunun tanımı üstünde anlaşma yoktur, 
fakat bir şehir yurttaşlarından oluştuğuna göre ("şehir” deyince, 
“hemşehri” sözünü kullanmalıydık; ya da “yurttaş'ı kullanacaksak 
“yurt” dememiz daha uygun düşerdi. Fakat polis’z "yurt" (kökenin­
de bir Asya çadırı) diye düşünmek güç oluyor; "hemşehri” de bu­
günkü Türkçede "yurttaş”tan öte anlamlar kazandı. - Çev.J, yurt­
taşı tanımlayarak işe başlayabiliriz. Bu tanımda da bir o kadar 
tartışmalı nokta vardır, fakat anayasayı incelemeye bir giriş yap­
mak için bunu denememiz gerekiyor, çünkü anayasa devletle yurt­
taşları yöneten bir çeşit ilişkiler düzeninden başka bir şey değildir.

Böylelikle, Aristoteles, yurttaşın tanımını tartışıyor. Yurttaşı 
şehirden önceye almak bize tuhaf görünebilir, fakat unutmamalıyız 
ki, bir kere, yalnızca “yurttaş bir şehrin üyesidir” demek, kendili­
ğinden “bir şehrin üyeliğini ne meydana getirir?” sorusunu ortaya 
koymaktadır — bu da şimdi tartışılacak olan sorudur; İkincisi, 
Aristoteles’in buradaki bakışı, çoğu yerlerde olduğu gibi, biyoloji 
çalışmalarının etkisi altındadır; yurttaşı bir "tür” olarak düşünmek 
ve tanıtıcı özelliklerini aramak eğilimindedir.

Geri kalanında, kitabın malzemesi büyük bir çeşitlilik göster­
mektedir; sanki Aristoteles daha önceki bir yapıtının parçalarından 
yararlanarak bunları toplamış gibidir.

1

Şimdi, Anayasayı çeşitli tü r ve biçimleriyle incelerken, devlete bak­
makla işe başlamamız ve onun b ir tanım ını yapmamız gerekiyor. 
Bu konuda genel b ir anlaşm a yoktur; örneğin, işleyişi bakımından, 
bazıları (kamusal) eylemi yapan devlettir derler, bazılarıysa eylemi 
devlet değil, oligarşi ya da d iktatör ya da her neyse o yapar der­
ler. Besbelli ki, devlet adam ının ve yasamacmın etkenlikleri dev-

69



P O L İ T İ K A

leti yakından ilgilendirmektedir. Anayasa, b ir devlet içinde yaşa­
yanları örgütlemenin b ir yoludur. Parçalardan oluşan herhangi bir 
bütün gibi, devlet de parçalara ayrılarak çözümlenmelidir; biz ön­
ce yurttaşı incelemeliyiz, çünkü devlet, yurttaşlarının toplamıdır. 
Öyleyse yurttaş kim dir? Ve b ir kimseye yurttaş demeyi doğru kı­
lan nedir? diye sormamız gerekiyor. Burada da genel b ir anlaşm a 
yoktur, b ir yurttaşı neyin meydana getirdiği üstünde anlaşılm a­
m aktadır; çoğu kere, b ir demokraside yurttaş olan (bir kimse) b ir 
oligarşide yurttaş değildir*. Önerilen b ir tanım  şöyle: "Mahkeme­
ye gidebilen, dava açabilen ya da dava edilebilenler”. Fakat bu çok 
geniştir; b ir ticaret sözleşmesine (taraf olarak) giren herkes için 
mahkemeye gitme yolu açıktır ya da yarı yarıya açıktır, çünkü b ir 
ülkede oturan b ir yabancı, kendisi adına hareket edecek birini ata­
m ak zorunda tutulabilir, böylelikle devlete katılm ası eksik olur**.

Bence, yurttaşı bütün ötekilerden etkinlikle ayıran Y argıya 
ve Y etkeye katılması, yani yasal, siyasal ve yönetsel görevler al­
m asıdır^ Bazı görevler süreleri bakım ından ayrılır, bazılarını aynı 
kimse her ne olursa olsun iki kere yapamaz, başkalarına aradan 
belli b ir süre geçmedikçe üst üste iki kere gelinmez. Bir yargıç­
lar kurulu ya da b ir şehir meclisi üyeliği gibi daha başkalarında 
ise hiç böyle b ir sınırlam a yoktur. Bu gibi kimselerin gerçekten 
“yönetmedikleri" ve dolayısıyle yetkeye katılm adıkları ileri sürüle­
bilir. Fakat erkleri vardır ve yetkeye katıldıklarını yadsım ak gü­
lünç olur. Zaten bu b ir şey farketmez; bütün sorun, jüri yargıcı 
(dikastes) ile yasama kurulu üyesi (ekklesiastes) için her ikisini de 
kapsayan ortak  b ir ad bulunm amasıdır. Tanımlamak amacıyle, “be­
lirlenmemiş yetke” dememizi öneriyorum. Y urttaşları, işte buna ka- 
tılanlar diye tanımlıyoruz. Böyle b ir tanım, gerçekte yurttaş adı 
verilenlerin hemen tüm üne uyar gibi görünüyor.

Öte yandan, devletin altbölüm leri başka başka türlerden mey­
dana gelebilen ve birisinin birincil, ötekinin ikincil vb. olabildiği, 
bütün bunlarda onları ne iseler o kılan, ortaklaşa hiç b ir şey ya 
da hem en hiç b ir şey bulunm ayan şeylerden biri olduğunu unut­
mamalıyız. Bundan ötürü, çeşitli anayasa biçimlerinin birbirlerin­
den türce ayrıldıklarını, bazılarının m antıkça ötekilerden önce gel-

* Sanıyorum ki, yalnızca bu adı elde edenleri, yurttaş yapılanları bir yana bırakabili­
riz. Yalnız bir yerde oturmak da yurttaşlığı getirmez; yabancılar ve köleler yurttaş
değillerdir, ama ülkede sürekli olarak yaşayabilirler.
** Yeterli yaşta olmayan oğlan çocuklarıyle görevlerden emekliye ayrılmış yaşlı kim­
selere bir anlamda yurttaş denebilir, ama ancak bu sıfatın başına ya “küçük” (daha
erginleşmemiş) ya da “kocamış” (yaşı geçmiş) yahut kolayca anlaşılan bu gibi bir
başka söz ekleyerek. Oysa, biz böyle bir nitelenmesi olmayan mutlak yurttaşı arı­
yoruz. Sürgüne gönderilen ya da haklarından yoksun edilen kişilerle ilgili sorular,
gerçekte herhangi bir güçlük çıkarmaz.

70



KİTAP III ■ BÖLÜM 2

diklerini görüyoruz, çünkü bozulmuş ya da yoldan çıkmış olan- 
■ 1ar, yanlışsız olanlardan sonra olmak gerekir*. Onun içindir ki,

yurttaşın  anlamı da her örnekte söz konusu olan anayasaya göre
değişecektir. Bu nedenle, bizim yurttaş tanımımız, en iyi, b ir 'de­
mokrasiye uyar; öteki anayasalara da uyabilir, ama zorunlu olarak
uyması gerekmez. Örneğin, bazı anayasalarda demos’a karşılık b ir
Kurul, üyeliği belirli b ir Meclis yoktur, yalnız zaman zaman bir
toplantı olur. Sonra, adaleti (bütün) yurttaşlar sırayla dağıtmaya­
bilir, bu görev b ir kesime verilmiştir. Örneğin, Sparta’da sözleşme­
lerden çıkan davalara ephor lar bakar, aralarından biri ya da öte­
ki; adam  öldürm e davalarına, yaşlılar; öteki davalara da hiç kuş­
kusuz başka kurullar. Bunun gibi, K artaca’da da bütün davaları
resm î kurullar yargılar. Fakat, bizim yurttaş tanımımızı bırakm a­
mız gerekmez; onu demokrasi-olmayan anayasalara da uyacak bi­
çimde düzeltebiliriz. Yargıcın ya da üyenin “belirlenmemiş yetke”
si yerine, yalnızca “resmen belirlenm iş” deyiveririz. Çünkü, yasal
ya da siyasal kararlar alm a ödevi, bunların hepsine ya da bazı­
larına, tümüyle ya da kısmen verilmiştir. Bütün bu sözlerden yurt­
taşın kim olduğu anlaşılm ıştır: B ir kimse, görüşme (yasama) va da
yargılama yetkesine katılmaya hak kazanır kazanmaz, onu bu dev­
letin yurttaşı sayarız; merkezi-kendinde b ir varlık sürdürebilecek
(kendi kendine yetebilecek) kadar çok sayıda bu gibi kimseler olun­
ca da, bunlara aşağı yukarı b ir devlet diyebiliriz.

2

Gündelik am açlar için, yurttaş çoğu kere, hem babası hem anası 
yurttaş olan b ir kimse diye tanım lanm aktadır; başkaları daha ileri 
giderek, iki, üç, hatta  daha çok kuşakta yurttaşlık aram ak isterler. 
Y urttaşlardan doğmuş olma tanımı, kısa ve kolay b ir belirleme 
yöntemi getirmekle birlikte, bazıları üç ya da dört kuşak geriye 
gidilmesine karşı çıkar, b ir büyük dedenin yurttaşlığının nasıl be­
lirlenebileceğini sorarlar**. Bunlara verilecek karşılık basittir: Bi­
zim tanımımıza göre, yönetime katılm ışlarsa, onlar da yurttaştılar. 
Ancak, yurttaştan-gelme ayracı, elbette kolonicilere ya da ilk ku­
ruculara uygulanamaz. Fakat sanıyorum ki, burada daha önemli 
b ir sorun vardır, anayasada b ir değişiklik (bir devrim) yapıldık­
tan  sonra, yurttaşlığın belirlenmesi: Örneğin, Atina’da tiranların

* Yoldan çıkmış olmakla ne demek istediğimi daha sonra açıklayacağım.
** Leontinoi’lu Gorgias yarı şaka yarı ciddî şöyle demiş: Harç nasıl harç-yapıcılarımn
yaptığı şeyse, Larissaios, yani Larissa yurttaşı da öylece “halk-yapıcıları”nın yaptığı
şeydir •—■ Larissa’da başyöneticilere böyle denirdi, Larissaios ise aynı zamanda bir
çeşit testiydi.

71



P O L İ T İ K A

kovulmasından sonra, Kleisthenes’in birçok yabancıları ve köleleri 
kabilelere sokarak yurttaş yapm asında olduğu gibi. Burada soru­
lacak soru: "Bu kimseler, yurttaş m ıdır?" değil, haklı olarak mı 
haksız olarak mı yurttaş yapıldıklarıdır*.

3

Bu soru, yukarda dokunduğumuz daha geniş sorudan ayrılamaz 
— örneğin, oligarşiden ya da tiranlıktan demokrasiye b ir değişim 
olduğu zaman, devlet-eyleminin niteliği ve geçerliliğinin süregelişi. 
Böyle b ir değişiklikten sonra bağlı bulundukları sözleşmenin ge­
reklerini artık  yerine getirmek zorunda olm adıklarını iddia eden­
ler vardır; bunlar, çünkü derler, sözleşmeyi devlet değil, tiran  yap­
m ıştır. Oligarşi ve tiranlık gibi zora dayanan ve ortak  yarara aldı­
rış etmeyen yönetim türlerinden birinde üstlenilm iş daha başka 
yüküm lülükler varsa, benzer b ir biçimde bunları da yadsırlar. Bun­
dan şu sonuç çıkıyor ki, zora dayanan, bu türden b ir demokrasi 
varsa, onun eylemlerinin de, oligarşinin ya da tiranlığm  eylem­
leri gibi, devletin değil, dem okrasinin eylemleri olduğunu söyle­
memiz gerekir. Bu bana, daha başka b ir sorunun b ir parçası gibi 
görünüyor — bir devletin hâlâ aynı devlet mi, yoksa b ir başka 
devlet mi olduğunu nasıl bileceğiz? Bu soruyu, ülke ve nüfusu 
ayraç olarak kullanmakla cevaplandırmaya çalışabiliriz; fakat bu 
karşılık bizi çok uzağa götürmez, çünkü ülkeyi de, nüfusu da iki­
ye ayırmak, b ir bölüme halkın b ir kesimini, öteki bölüme de geri 
kalanını koyarak, bunlara iki ayrı devlet demek pekâlâ olanaklı­
dır. Ama belki bu çok ciddî bir sorun değildir: Bizim polis sözü­
nü hem devlet hem de devletin ülkesi anlamında kullanmamızdan 
ileri gelmektedir. Bir başka etken de büyüklüktür: Aynı yerde ya­
şayan b ir nüfus olunca, şehir ya da devletin b ir’liğini belirleyen sı­
n ır nedir? Surlar olamaz, çünkü bütün Peloponnesos'un çevresi­
ne tek b ir sur çekilebilirdi. Babylonia belki benzer b ir örnektir; 
b ir şehirden çok b ir ulusu kapsayan herhangi b ir başkası da ola­
bilir**.

* Bazıları daha ileri gidip, bir kimse hakkıyle öyle olmadıkça, gerçekten (doğru ola­
rak) yurttaş olabilir mi? diye de sorarlar, çünkü haksız ile yanlış aynı anlama ge­
lir. Fakat birtakım kimseler yetkelerini haksız ya da adaletsiz bir biçimde kullanınca,
onların —adaletsizce de olsa— yönetimlerini sürdürdüklerini söyleriz; yurttaş da o
tür yetkeye katılmasıyle tanımlanmış olduğuna göıc, bu adı kullanmanın uygunluğu­
nu yadsıyamayız.
** Denildiğine göre, [İ.Ö. 555’te Kyros (Keyhüsrev) tarafından] Babil almalı iki gün
olduğu halde, şehrin bir bölümünün hâlâ bundan haberi yokmuş. Bu büyüklük, soru­
na ve nüfusun sayısı ve ırk çeşitliliği, ileride (Kitap VII’de) yeniden döneceğimiz
önemli sorunlardır.

72



KİTAP III • BÖLÜM 3

Fakat, aynı nüfusun aynı ülkede yaşamaya devam ettiğini var­
saysak bile, ana sorun olan devletin sürekliliği konusu hâlâ orta­
dadır. Bir bakıma, ırk sürekliliği oldukça devletin kimliği aynı ka­
lır, diyebiliriz; çünkü, içinden geçen su durm adan değiştiği halde, 
b ir nehri nasıl aynı adla anıyorsak, onun gibi b ir kuşak halkın öl­
mesine ve b ir başkasının doğmasına karşın, devletten de aynı dev­
let diye söz etmemiz gerekir. Ama b ir bakıma da, belirtilen ne­
denlerden ötürü  nüfustan aynı nüfus diye söz etmekle birlikte, 
devletin farklı olduğunu söylememiz gerektiği öne sürülebilir. Çün­
kü devlet, yurttaşların  b ir anayasa içinde birleşmeleri demek ol- 

■ duğuna göre, yurttaşların  anayasası değiştiği ve ayrı b ir türden
olduğu zaman, devlet de değişmiş olur. Bunu b ir koroya oranla­
yabiliriz — nasıl ki b ir koro da, b ir keresinde b ir trajedide oy­
nar, b ir başka keresinde b ir komedide ve hep aynı kişilerden oluş­
tuğu halde farklı türden olur. Aynı ilke öteki bileştirm elere de
uygulanabilir; aynı ses birimleriyle Dor m akamında da müzik
yapılabilir, Phryg m akamında da. Eğer bu doğruysa, o zaman sü­
rekliliğin ya da sürekli kimliğin ayracı ırk tan  çok, anayasa olarak
görünür. Bu, nüfusu ister aynı olsun ister farklı olsun, b ir polis’ 
in adım  değiştirmeyi ya da değiştirmemeyi tümüyle açık bırakm ak­
tad ır (öyle de olur, böyle de).

Anayasanın biçimini sürekliliğin ayracı yapan bu karar, yeni bir
hükümet biçiminin eskisinin sözleşmelerden gelen her türlü yü­
kümlülüğüyle bağlı olmadığı iddiasına temel olabilecektir. Fakat,
Aristoteles bu sonuca, sıçramak istemez, çünkü şunu ekler:

Fakat, acaba bir anayasa değiştiği zaman, borçları yerine ge­
tirm e yükümü devam eder mi, etmez mi? — Bu başka b ir sorundur.

Aristoteles, anayasaya ilişkin olarak yurttaşı ve devleti tartışmış,
ama gerçekten tartışmayı bitirmemiştir. Yurttaşı tanımlamakta kar­
şılaştığı güçlük, bütün anayasa türlerine de uygulanabilecek nite­
liktedir. Aynı güçlük şimdi bir başka biçim altında yeniden ortaya
çıkıyor; iyi yurttaşın ne olduğunu ararken, burada da cevabın ge­
niş ölçüde, yurttaşı olunan politeia’ya dayandığım görüyor.

Burada kendimize, politeia’yt "anayasa” diye çevirmenin yeter­
sizliğini ve Yunanda "iyilik" ya da "erdem ’in (arete) kişilikten çok,
işleve ilişkin olarak düşünüldüğünü ("neyim ’i olduğu kadar, "ne
yapabilirim'i de kapsadığını) hatırlamamız doğru olabilir. Şimdi
iyi insan, iyi yurttaş ve iyi yönetici ya da görevli üstüne gelecek
sözler, bu noktalar akılda tutulursa daha büyük bir açıklıkla an­
laşılacaktır.

73



P O L İ T İ K A

4

Şimdi tartıştığım ız konularla yakından ilgili b ir başka soru da, iyi 
b ir adam ın iyiliğiyle, ciddî ve ödevine bağlı b ir yurttaşın  iyiliğini 
aynı iyilik saymamızın gerekip gerekmediği. Bu bağlamda, önce b ir 
yurttaşın  iyiliğinin ne olduğu üstüne b ir anlayış oluşturmalıyız. 
Bir gemicinin tayfalardan (m ürettebat’tan) biri olduğu gibi, b ir 
yurttaş da topluluktan biridir; tayfalardan her birinin kendi işlevi 
ve ona uygun b ir adı —kürekçi, dümenci, gözcü vb.— olmasına 
ve dolayısıyle o belirli işte b ir iyiliği (ustalığı) bulunm asına kar­
şın, bütün tayfalarda olması gereken b ir iyilik türü, hepsinin pay 
aldıkları b ir işlev de vardır — yolculuğun güvenli geçmesi; çünkü 
tayfalardan her birinin hedefi, bunu sağlamaktır. Benzer b ir bi­
çimde, birbirlerinden ne kadar ayrı olursa olsunlar, bütün yurt­
taşların hedefi de topluluğun, yani yurttaş olarak öğelerini oluş­
turdukları anayasanın güvenliğidir. Onun içindir ki, yurttaşın iyi­
liği anayasaya ilişkin b ir iyilik olmak gerekir; ve birden çok ana­
yasa tü rü  olduğu için de, iyi yurttaşın  yalnızca b ir tek yetkin iyi­
liği olamaz. Öte yandan, biz iyi b ir adamın  b ir tek yetkin iyilik 
açısından iyi olduğunu söyleriz. Öyleyse, iyi b ir adam ı iyi kılan 
iyiliğe sahip olmadan da iyi ve ciddî b ir yurttaş olunabileceği bes­
bellidir.

Şimdi, soruna b ir başka açıdan yaklaşın ve en iyi anayasanın 
iyiliğini düşünün, b ir devletin tümüyle, iyi ve ödevlerine bağlı adam ­
lardan oluşabileceğini varsayın; o zaman herkesin kendisine dü­
şen (uygun) işi yapması ve iyi yapması gerekir ve bunu iyi yap­
ması da o işteki iyiliğine (ustalığına) bağlı olur. Fakat bütün yurt­
taşların birbirlerinin aynı olm alarına olanak bulunmadığından, o 
zaman bile birbirinin aynı b ir iyi insan ve yurttaş iyiliği olamaz. 
Çünkü iyi yurttaşın iyiliği herkesin erişebileceği b ir şey olmalıdır; 
devletin kendisi ancak böyle gerçekten iyi olabilir. Fakat herkes 
için iyi insanın iyiliğine sahip olmak olanaksızdır, meğerki, bütün 
yurttaşlarının iyi adam lar olm aları iyi b ir şehir için zorunlu b ir 
koşul sayılsın.

Bir şehir de birbirine benzemeyen parçalardan oluşur. Bir can­
lı yaratığın (hayvanın) beden ve ruhtan, ruhun akıl ve tutkudan, 
b ir çiftin koca ve karıdan, b ir işyerinin efendi ve kölelerden mey­
dana gelmesi gibi, b ir şehir de bütün bunlardan ve hepsi ayrı ayrı, 
daha birçok şeylerden oluşur. Dolayısıyle, bütün yurttaşların  iyi­
liği bir olamaz — tıpkı b ir dansçı topluluğunda başoyuncuyla onu 
izleyenlerin iyiliğinin (ustalığının) b ir olamadığı gibi.

Bu noktada, insan şu soruyu ortaya atmak isteyebilir: “Öyleyse, 
yurttaşta bulunması gereken nitelikler arasında manevî erdeme yer

74

1___________________________________________________________________________



KİTAP III • BÖLÜM 4

yok mudur?” Gerçekten de, bundan sonra, böyle bir sorunun kar­
şılığı gibi bir şeyler gelir. Hiç kuşkusuz, bir yöneticinin manevî er­
demi olması gerekmektedir; birçok pek yetkin anayasalarda da yurt­
taşlar sırayla yöneticilik ederler. Dolayısıyle, en azından bir yöne­
tici adayı (gizil bir yönetici) olduğu ölçüde, bir yurttaştan manevî 
erdemi olması beklenecektir. Fakat bu, normal olarak iyi bir adam­
la iyi bir yurttaşın erdemlerinin özdeş olması demek değildir.

Şimdi, bü tün  bunların genel olarak kesinlikle doğru olm aları­
na karşın, acaba belirli b ir durum da aynı iyiliğin hem iyi yurttaşa 
hem de iyi adam a ait olmasına (iki iyiliğin birleşmesine) olanak 
yok m udur? Bu soruya, böyle b ir durum  vardır diye karşılık ver­
memiz gerekir, çünkü iyi b ir yöneticinin hem de bilge olacağına 
kesin gözüyle bakarız; devlet işleriyle uğraşan b ir kimse için bil- 
gelki zorunludur*. Fakat her ne kadar iyi yöneticinin ve iyi adam ın 
iyiliği b ird ir diyebilirsek de, yönetilen yurttaş olduğu için, m ut­
lak olarak yurttaşla adam ın iyiliğinin b ir olduğunu söyleyemeyiz, 
ancak belirli b ir yurttaşta  böyle (iki iyiliğin birleşmiş) olabilece­
ğini söyleyebiliriz. Çünkü besbelli, yöneticinin iyiliğiyle yurttaşın 
iyiliği aynı değildir. Pherai’li Iason’un, iyi yapabildiği tek iş ege­
menlik olduğu için, egemen olm aktan çıkınca karnının acıktığını 
söylemesinin nedeni de, hiç kuşkusuz buydu.

Ama, buyruk vermeyi bilmek kadar söz dinlemesini (itaat et­
meyi) bilmek de elbette iyi b ir şeydir ve sanırım, yurttaşın  iyiliği 
işte tam  budur diyebiliriz — yönetmeyi ve yönetilmeyi iyi bilm ek. 
Eğer yöneticinin iyiliğinin yönetmede iyi olmak, yurttaşın  iyiliği­
nin ise hem yönetmede hem söz dinlemede iyi olmak olduğunu 
söylersek, bu iki erdem aynı düzeyde olamaz.

Bundan sonra, “Şundan anlaşılıyor ki” diye biten anlaşılmaz, iki 
satır geliyor. Aristoteles’in “şu” dediği yerde anlattığı efendi-uşak 
türü yönetmedir; böyle bir ilişkide “sırayla yönetmek ve yönetil­
m ek” gibi bir şey hiç olmaz.

Despotça yönetme diye b ir şey vardır. Böyle koşullarda yapı­
lan işler zorunludur, am a uşakçadır; efendinin bu gibi b ir işgücü­
nü nasıl kullanacağından fazlasını bilmesi gerekmez. Bunun öte­
sinde, uşakların işini yapabilmek ve gerçekten de yapmak, düpe-

* Bazıları bunun bir eğitim sorunu olduğunu ve başından itibaren yöneticiler için
ayrı bir eğitim olması gerektiğini söylerler. Örneğin, (1) kral çocuklarına binicilik ve
savaş sanalının öğretilmesi ve (2) Euıipides’in egemen sınıfın eğitimine ilişkin ola­
rak söylediği sanılan bir sözü: — “Eğitimde fantezi istemez, yalnızca ulusa ne gere­
kiyorsa o”.

75



P O L Î T Î K A

düz uşaklıktır. Bu. vasıflı ya da vasıfsız her tü rlü  kol emeği de 
dahil, çeşitli i$ türleri için de doğrudur: zanaatçılar (işçi sınıfı! 
ancak aşırı dem okrasilerde devlet görevlerine katılm a hakkını el­
de etmişlerdir. Öyleyse, b ir efendiye bağlı olanların işi, —kendileri 
isterlerse yapm alarının dışında— iyi adam ın ya da devlet adam ı­
nın yahut iyi yurttaşın öğrenmesi gereken b ir iş değildir. Yoksa, 
efendiyle uşak arasındaki ayrım varolm aktan çıkar.

Ve elbette böyle bir şey düşünülemez. Şimdiden konumuzla daha 
yakından ilgili bir yönetme türüne dönüyoruz.

Fakat, doğuştan özgür ve eşit adam lar arasında uygulanan b ir 
başka yönetim (egemenlik) tü rü  vardır. Buna, “anayasal" ya da 
“siyasal” yönetim diyoruz. Bir yöneticinin ilkin yönetilerek öğren­
mesi gereken budur, tıpkı silâhlı kuvvetlerin herhangi b ir dalında 
b ir kimsenin önce küçük b ir subay olarak kom uta etmeyi öğren­
mesi gibi. Bu sağlam bir ilkedir; önce söz dinlemeyi öğrenmeden 
iyi b ir komutan olunamaz. İyi yönetmekle iyi söz dinlemenin aynı 
şey olduğundan değil, yalnızca (şundan ki) iyi yurttaşın  hem yö­
netme hem yönetilme bilgi ve yeteneği olması gerekir. Bir yurt­
taşın iyiliğiyle bizim demek istediğimiz budur — özgürlerin özgür- 
ler tarafından yönetilmesi.

Şimdi iyi adama dönecek olursak, aynı çift yönlülüğü görü­
rüz; iyi adam yönetilmekte de yönetmekte de iyidir. Ve bu, b ir 
uyrukta iyi davranış ve adalet, yönetim alanındakiyle aynı olmasa 
bile, yine doğrudur. Çünkü besbellidir ki, özgür olan, ama b ir yö­
netim  altında bulunan iyi adam ın iyiliği, örneğin adaleti, her za­
man b ir ve aynı olmayacaktır; yönetmekte mi, yoksa yönetilmekte 
mi olduğuna göre değişik biçimler alacaktır, tıpkı iyi davranış ve 
cesaret ölçülerinin erkeklerle kadınlar arasında farklı olduğu gibi. 
Yalnızca b ir kadın kadar cesur olan b ir erkek korkak sayılır, b ir 
kadın da görgülü b ir adam dan daha sessiz olmazsa geveze sayılır. 
Erkeklerle kadınların evde birbirlerinden farklı ödevleri vardır: 
Erkeğinki kazanmaktır, kadınmki tu tm ak . Fakat b ir yönetici için 
tek özel nitelik ya da iyilik, zekâdır; bütün ötekiler, bana öyle ge­
liyor ki, hem yöneticilerde hem uyruklarda bulunacak nitelikler­
dir. Uyruk olmak için gerekli nitelik, zekâ değil doğru bilgidir; 
yöneticiyi flüt çalan birine benzetirsek, uyruk flüt yapan biri gi­
bidir.

îyi adam ın iyiliği ile iyi yurttaşın  iyiliği arasındaki ayrılıklar 
ve bu ayrılıkların nitelik ve kapsamı, böylelikle anlaşılmış oluyor.

Aristoteles, şimdi de yurttaşlık konusuna dönüyor. Yazar, bazı dev­
letlerde banausoi’nin, yani işçilerin tam yurttaşlık hakları olduğu-

76



KİTAP III • BÖLÜM 5

nu bilmektedir; fakat orıca, bu sınıf, işlerinin doğası gereği, bir 
yurttaş için gerekli nitelik ve yeteneklere sahip olamaz. Öyleyse, 
yeni bir tanım mı yapmalı? Aristoteles bunun gerekli olduğunu san­
mıyor. Ona göre, yurttaşlar belirli bir sınıftır; sürekli olarak tica­
retle uğraşanlar ya da kol gücüyle çalışanlar bu sınıfa asla gire­
mezler.

5

Geriye yurttaşın tamrmyle ilgili b ir sorun kalm aktadır. Bir yurt­
taş, gerçekten, "devlet yönetimine katılm a yeteneği ve olanağı bu­
lunan b ir kimse7’" midir, yoksa işçileri de yurttaş sayacak mıyız?,/ 
Eğer sayarsak, yönetimden pay alam adıkları halde, onlara da yurt­
taş adını verirsek, o zaman yurttaşın  iyiliği her yurttaşın  iyiliği 
olm aktan çıkacaktır, çünkü işçi buna sahip değildir ve o da yurt­
taştır. Öte yandan, yurttaş değilse nereye girecek? Yerleşmiş b ir 
yabancı (metoikos) ya da gelip geçen b ir gezgin değildir; onu 
toplum un hangi katm a koymamız gerekiyor? Belki böyle b ir akıl 
yürütm e, bizi ilk bakışta sanılabileceği kadar saçma sonuçlara gö- 
türm em ektedir. Örneğin, köleler de yukarda anılan katlardan her­
hangi birine girmezler, azatlılar da öyle. Devletin varolması iç in . 
bulunm ası gereken bütün insanlara yurttaş demeliyiz dive b ir dü­
şünceyi b ir an bile aklımızdan geçirmiyoruz. Çocuklar da ergin 
adam lar kadar gereklidir, fakat yukarda söylediğimiz üzere, on­
lara ancak koşullu b ir anlamda yurttaş denebilir. Eski zam anlarda 
belli b irtakım  ülkelerde, işçi sınıfı kölelerle ya da yabancılarla eşit 
sayılırdı, çoğu yerlerde durum ları genellikle hâlâ böyledir. Fakat 
en iyi devlet, işçiyi yurttaş yapmaz. İşçi, yurttaş olacak olsa bile, 
o zaman da yurttaşın  iyiliği dediğimiz şey herkese ya da yalnız
özgür kimselere yakıştırılamaz, ancak gerçekte her tü rlü  aşağılık
işlerden kurtulm uş bulunanlara özgü olur*.

Biraz daha inceleme, bunların durum larını gösterecek ve ger­
çek konumun açıklanm asına yetecektir: Ayrı ayrı anayasalar ol­
duğu gibi, ayrı ayrı yurttaş türleri de olm alıdır — özellikle, yöne­
tim  ya da egemenlik altında yaşayan yurttaşın. Böylece, işçinin 
ya da ücretle çalıştırılan b ir kimsenin yurttaş olması b ir anaya­
sada gerekli, b ir başkasında ise olanaksız sayılacaktır. Örneğin, 
aristokratik  denilen b ir anayasada ya da ilerlemenin liyakat ve ye­
teneğe dayandığı herhangi b ir başkasında, böyle b ir şeye olanak 
yoktur; çünkü b ir işçinin ya da ücretle tutulm uş b ir kimsenin ya­
şamını sürerken, bütün gerekli liyakat ve yetenekleri edinmek tü-

* Bu işler, bir kimsenin kendi kölelerince ya da kamu hizmetindeki işçilerce yapı­
labilir.

77

mâttu



P O L İ T İ K A

müyle olanaksızdır. Oligarşilerde devlet görevlerine atanm ak için 
aranan yüksek mülkiyet koşulları nedeniyle, b ir işçinin yurttaş ol­
ması olanağı bulunmaz; ama zanaatçılar için bulunabilir, çünkü 
bunların birçoğu zengin olm aktadır.

“Yüksek yürütücü s ın ıf’ dediğimiz katta bile olsa, sürekli olarak 
ücretli bir iş görmenin, yurttaşlığa ve devlet görevlerine atanmaya 
engel olduğu görüşü yalnızca Aristoteles'e özgü değildir. Fakat sa­
yılar korunmalıdır.

Thebai'de b ir kimsenin ticaretten ayrıldıktan sonra, b ir dev­
let görevine atanabilm esi için aradan on yıl geçmesi gerektiğini 
söyleyen b ir kural vardı. Birçok anayasalarda, kural, yabancılar­
dan bile belli b ir sayıyı yurttaşlığa kabul etm ektir; bazı demok­
rasilerde yabancı b ir babayla yurttaş b ir ananın oğlu yurttaş olur, 
birçoklarında bu, evlilik dışı çocuklar için de geçerlidir. Bu gibi 
göreneklerin nedeni, çoğucası nüfus azlığıdır. Fakat, sahici yurt­
taşların  kıtlığı yüzünden bu gibi kimselerin kabul edilmesiyle dev­
let gerekli sayıyı doldurunca, yavaş yavaş yeni yurttaşlığa alma­
ları azaltır; Önce köle babanın ya da köle ananın oğullarını al­
mamaya başlar, sonra (yurttaş babanın değil) yurttaş ananın oğul­
larını; en sonunda da yurttaşlık hakkını yalnız her iki yandan da 
yurttaş olanlara tanır.

Bütün bunlardan iki nokta açıkça ortaya çıkıyor: Birincisi, b ir­
çok yurttaş türleri vardır, fakat İkincisi, tam  anlamıyle yurttaş, 
yönetim ayrıcalıklarında payı olan b ir kimsedir. Homeros’un “(top­
lumda) yeri olmayan b ir yabancı gibi” sözünü hatırlarız. Çünkü, 
toplumdaki yeri ona bu ayrıcalıklardan b ir pay verdirmeyen bir 
kimsenin yabancıdan kalır yeri yoktur*.

Şimdi, iyi b ir adam ı ve iyi b ir yurttaşı yapan iyiliğin aynı 
mı, farklı mı olduğu sorusuna karşılık, b ir devlette bunların iki­
sinin aynı, b ir başkasında ise farklı olacağını gösterdik; aynı ol­
dukları yerde de, buna her yurttaş sahip olmaz, yalnızca “devlet 
adam ı”, yani devlet işlerinin yürütülm esini ya yalnız başına ya 
da başkalarıyle birlikte denetimi altında tutan, yahut denetimi al­
tında tutm aya yetenekli olan b ir kimse sahip olur.

Aristoteles şimdi yurttaşlığı bırakıyor ve Kitap I l l ’ün başında söz 
verdiği gibi anayasalara dönüyor. Polites için tek bir tanım arayı­
şında gerçekten başarılı olamamış ve yurttaşların, yurttaşlığın için­
de anlatımını bulduğu toplumların farklarına göre farklılaştıkla-

* Bazen ne gibi bir uygulama yapıldığı kamuya açıklanmıyor, böylelikle de halkın
bir kesimi kendi hakları ve toplumdaki yeri konusunda bilisiz tutuluyor.

78



KİTAP III  • BÖLÜM 6

rım teslim etmek zorunda kalmıştır. Şimdi politeia hakkında ben­
zer bir soru sormaktadır, fakat bunu cevaplandırmaya gerek yok­
tur, çünkü anayasaların çokluğu zaten kabul edilmiştir. Fakat önem­
li olan, bunların aralarındaki farkın ne olduğunu bilmek ve böy­
lelikle bunları sınıflamaktır. Ana ayraç politeumaVür, yani yurt­
taşlar topluluğunun tümü. Genel olarak, tutulan görüş budur; ör­
neğin, bir oligarşide “azınlık” bütün yurttaşlar topluluğudur. İkin­
ci bir ayraç cui bono 'dur, yani hükümet “kimin yararına” işlemek­
tedir? Başa yapılan göndermenin yeri Kitap I, Bölüm 3 oluyor.

6

Bu sorunları çözüme bağladıktan sonra, b ir sonrakine geçmeli ve 
tek b ir anayasa mı, yoksa birden çok anayasa mı kabul edeceği­
mizi sormalıyız; eğer birden çoksa, o zaman da, bunların neler 
olduğunu, sayılarını ve aralarındaki ayrılıkları sormamız gerekir. 
“Anayasa”dan biz çeşitli yetkelerin ve özellikle bütün ötekilerin 
üstünde olan egemen yetkenin örgütlenişini anlıyoruz. Y urttaş top­
luluğu her yerde egemendir; anayasa da politeuma'nın toplamıdır. 
Örneğin, dem okratik anayasalarda en üstün olan halk ya da demos’ 
tur, oligarşilerde ise azınlıktır, iş te  b ir anayasayı ötekinden bu 
ayırm aktadır — yurttaş topluluğunun bileşimi; aynı ayraç öteki­
lere de uygulanabilir.

Başlangıçta, devletin hangi am açta varolduğunu, şehrin insan­
larını ve ortak  b ir toplum un üyeleri olarak yaşamlarını denetim 
altında tu tan  egemenlik ya da yetke türlerinin doğasım ve sayı­
sını belirtmeliyiz. Bu yapıtın başında, b ir evin yönetilmesiyle des­
potça egemenlik arasında b ir ayrım  yaptığımız zaman, insanın do­
ğadan siyasal b ir hayvan olduğunu da söylemiştik. İnsanların b ir­
birlerinin yardım ını aram aya gerek duymadıkları zaman bile, top- 
lum da yaşam ak için doğal b ir istekleri vardır. Yine de, ortak ya­
r ar onları b ir araya getiren b ir etkendir, çünkü hepsinin yararı 
her birinin iyi yaşamına katkıda bulunur, iy i yaşamı ise, gerçekten 
devletin gerek topluca gerekse bireysel olarak baş amacıdır: fa­
kat insanlar bu çeşit birlikleri, yaşamın kendisi için kurm akta ve 
sürdürm ektedirler. Belki, sıkıntılarla aşırı derecede dolu olmadık­
ça, salt yaşamda bile bir değer öğesi bulunduğunu söyleyebiliriz. 
Hiç kuşkusuz, çoğu insanlar sağ kalma tu tkuları nedeniyle birçok 
acılar çekmeye razıdır; yaşamın kendisinde belli b ir m utluluk ve 
canlı olmanın iyi b ir şey olduğu duygusunu bulurlar.

Fakat; yetkeye dönecek olursak, bunun belirli çeşitlerini ay- 
rım lam ak güç değildir — ben, genel konuşm alarım da bu tanım la­
rı sık sık yaparım. Önce, efendinin köle üstündeki yetkesi; bu yet­
ke, birincil olarak efendinin yararına ve ancak ikincil olarak kö-

79



P O L İ T İ K A

lenin yararına işler; aslını ararsanız, doğası kölelik olanın doğadan 
efendisi olan kimseninkinin dışında (kendine özgü) b ir yararı yok­
tur. Fakat bu ilişkiyi sürdürm ek efendinin yararınadır, onun için 
de kölenin sağ ve çalışabilir durum da olması gerekir. Sonra, bir 
adam ın karısı, çocukları ve ev halkı üstündeki yetkesi vardır; bu 
yönetim biçimine, "ev yönetimi” diyoruz. Bu, ya o yetkeye uyruk 
olanların faydası için kullanılır ya da her iki yanın ortak  faydası 
için. Bir hekimin ya da bir atletin yetiştiricisinin (antrenörünün) 
çalışmaları gibi, başka ustalık gerektiren etkenliklere benzetme yo- 
luyle gördüğümüz gibi, böyle b ir yönetim (yetke kullanışı) doğru 
olarak ve kendi içinde uyrukların faydasınadır, ancak dolaylı (va 
da rastlantıya bağlı) olarak kendi yararlarmadır*.

Üçüncü olarak siyasal yetke gelir: Devlet, yurttaşlar arasında 
eşitlik ve benzerlik temeline dayandırılmış olunca, bu  yurttaşlar 
kendilerinin sırayla yetkeyi kullanmak, devleti yönetmek (hükü­
met etmek) hakları olduğunu iddia ederler**. Öyleyse, ortak iyili­
ği amaçlayan bu anayasaların, m utlak adalete uygun olmakla doğru 
oldukları açıktır; yalnız yöneticilerin iyiliğini amaçlayanlarsa yanlış’ 
tır. Onların hepsi doğru ölçütten (örnekten) sapmalar’dır. Bunlar, 
efendinin yararının en üstün önemi taşıdığı, efendinin köle üstün­
deki yönetimine benzerler. Fakat devlet, özgür adam ların b ir b ir­
liğidir.

7

Bu ayrımı yaptıktan sonra, şimdi de kaç türlü  anayasa bulundu­
ğunu ve bunların neler olduğunu inceleyelim. "Doğru” dediğimiz, 
herkesin iyiliğini sağlamayı amaçlayanlarla başlıyoruz, çünkü bir 
kere bunlar tanımlanınca, bunlardan sapan türleri görmek kolay 
olacaktır. Yukarda gördüğümüz gibi, gerçekte anayasa ile politeuma 
aynı şeydir; devletlerde yurttaşlar topluluğu egemen erk olur. Ege-

Elbette, bir yetiştiricinin kendisinin de, arasıra, yetiştirdiği takıma katılmasına bir 
engel yoktur, nasıl ki geminin dümenini tutan adam da her zaman gemi mürette­
batından biridir. Yetiştirici olsun, dümenci olsun, yön verdiklerinin iyiliğini sağlar­
lar, fakat kendileri de onlardan biri olunca, rastlantısal olarak aynı iyiliği kendileri 
için de elde ederler.
** Bu ilke çok eskidir, ama eskiden doğal ve uygun bir biçimde uygulanıyordu; her­
kes kamu hizmetinde sırası gelince yer almayı kendine ödev biliyor ve görev süresi 
boyunca, aynı şeyi ileride kendisi için yapacak olan ya da geçmişte yapmış bulunan 
başkalarının yararlarım gözetiyordu. Fakat bugünlerde kamu hizmet ve görevlerin­
den sağlanabilecek kazanç çok daha büyüktür, bu yüzden adamlar sıralaşmayla ye­
tinmek yerine, hep işbaşında kalmak istiyorlar. Hasta olsalardı da, sağılmaları ken­
dilerine bir devlet görevi bulmalarına bağlı olsaydı, makam-avcılıklarında bundan 
pek daha gayretli olamazlardı.

80



KİTAP III • BÖLÜM 8

menlik ya b ir adamın, ya b ir azlığın ya da b ir çokluğun elinde bu­
lunacaktır. Bir Kişi, Azlık ya da Çokluk, ortak yararı sağlama ama­
cını güderek devleti yönettikleri zaman, bu anayasalar doğru ol­
m ak gerekir; fakat yalnız b ir kesimin —bu kesim ister Bir Kişi, 
ister Azlık ya da Kitle olsun— çıkarını gözetirlerse, söz konusu 
anayasa b ir sapmadır. Çünkü ya katılanlarm  yurttaş olm adıklarını 
söylememiz ya da bunların ortak  iyiliği paylaşmaları gerekmekte­
dir. Doğru anayasalara genellikle verilen adlar şunlardır:

(1) Ojrtak iyiliği amaçlayan b ir kişinin yönetimi - Krallık.
(2) . B ir kişiden çoğunun, am a bir azlığın yönetimi - Aristokrasi*.
(3) .Bütün topluluğun iyiliği için yurttaşların  hepsinin uygula­

dığı yönetim - Siyasal Yönetim**.
Bunlara karşılık olan sapm alar da şunlar: Krallık tan t iran­

lık, aristokrasiden oligarşi, siyasal yönetim ya da çokluğun ana­
yasal egemenliğinden demokrasi. Çünkü tiranlık tek yöneticinin 
çıkarı için tek'in yönetimidir, oligarşi varlıklı adam ların çıkarı için, 
.demokrasi yoksulların çıkarı için, üçünden hiç biri bütün toplu- 

Juğun yararını amaçlamaz.

Aristoteles’in incelemeleri, siyasal erkin dağılımının politeia’mn ni­
teliğini belirleyen tek şey olmadığını gösterecektir; servet dağılımı 
da eşit ölçüde etkilidir.

8

Bununla birlikte, çeşitli anayasaların doğası üstünde biraz daha 
ayrıntılı olarak durmamız gereklidir. Burada, am açları kesinlikle 
uygulamaya dönük olan kimselerin geçiştirebilecekleri bazı sorular 
vardır; ama biz her konuya felsefe açısından baktığımız için, bun­
ları savsaklayanlayız. Her birinin gerçek doğasını ortaya koyma­
lıyız.

Tiranlık, daha önce söylenilmiş olduğu gibi, devlet dediğimiz 
siyasal birlik üstünde despotça yürütülen m onarşi biçim idir: ege­
men erk mülkiyet sahiplerinin ellerinde bulununca oligarşi olur;. 
birikmiş b ir serveti bulunm ayanların, varlıksızların ellerinde olun-.

* Ya cn iyi adamlar yönettiği ya da devlet ve bütün üyeleri için en iyi olanı amaç­
ladığı için, bu adla anılır.
** Bu söz, anayasayla aynıdır (politeia). Fakat bu deyimi kullanmak akla yakın olur,
çünkü bir kişinin ya da bir azlığın olağanüstü yetenekli olabilmesine karşılık, geniş
bir sayının bütün üstünlük biçimlerinde yüksek bir ölçüte (düzeye) erişmesi güçtür.
Böyle bir “anayasal anayasa”du yurttaş ordusunun egemen topluluk olmasının ve
yalnız silâh sjftıanların üye sayılmasının nedeni de budur.

6 81



P O L Î T Î K A

ca da demokrasi. Bu soru gruplarının ilki, oligarşinin ve demok- 
rasinin tanım larına ilişkindir: Tutalım ki, çoğunluk varlıklıdır ve 
devlette egemen erki elinde bulundurm aktadır, o zaman b ir de­
mokrasimiz var diyeceğiz, çünkü halk kitlesi egemendir. Bunun 
gibi mülkiyeti bulunm ayanlar bulunanlardan daha az sayıda olur­
sa, ama daha güçlü olur ve hüküm etin denetimini elinde tutarsa, 
o zaman bu b ir oligarşidir, çünkü azlık erk başındadır. Onun için,
bizim anayasaları tanımlayışımızda yanlış b ir yan var. gibi görü­
nüyor. Her iki ayracı da işin içine katsak, birinde serveti sayı
azlığıyle, ötekinde servetin yokluğunu büyük sayılarla birleştirsek
(yani, oligarşiyi zengin azlığın, demokrasiyi yoksul çokluğun yö--
netim i diye tanımlasak) bile, o zaman da yalnızca yeni b ir güçlük
ortaya çıkarmış oluyoruz. Çünkü gerçekte, sıraladığımız altı ana­
yasadan başka anayasa tü rü  yoksa, şimdi söylenen ikisine — bi­
rinde zenginlerin daha çok sayıda, ötekinde zengin-olmayanlarm
daha az sayıda olduğu ve her birinde de bu sınıfların yönetime ege­
men bulunduğu anayasalara ne ad vereceğiz? Bu düşünce, gerçek
ayracın mülkiyet olması gerektiğini, erk başında bulunanların oli­
garşilerde azlık ya da demokrasilerde çokluk olm alarının b ir rast­
lantı olduğunu gösteriyor gibidir. Her yerde zenginler azlık, yok­
sullar çokluk olduğu için öyle olm aktadır, yalnızca. Dolayısıyle,
ayrılığın temeli yanlış gösterilmiştir; oligarşiyle demokrasiyi b ir­
birinden ayıran, servetin varlığı ya da yokluğudur. Esas nokta, si­
yasal erke sahip olmanın ekonomik erke ya da servete sahip ol­
m aktan ileri geldiği yerde, kişilerin sayısı çok da olsa az da olsa,
bunun oligarşi; mülkiyetsiz sınıf erke sahip olunca da bunun de­
m okrasi olmasıdır. Fakat, dediğimiz gibi, gerçekte berikiler az,
ötekiler çoktur. Zenginler azlıktır, ama herkes özgürlüğü paylaşır;
ve işte, politeia’dan pay alm akta hak iddia etmelerinin dayanak­
ları bunlardır: Birinde mülkiyet, ötekinde özgürler katında bulun­
mak.

Bir başka ayraç Adalet ya da Hak’tır. Besbelli ki, ahlâk ölçülerin­
deki ayrılıklar, toplamları sınıflandırmak ve birbirleriyle karşılaş­
tırmak için yetkin bir yol olabilir. Ne yazık ki, Aristoteles yeni 
ayracı böyle kullanmıyor. Bunu da sıkı sıkıya eski sınıflamasına 
bağlıyor ve adaleti dağıtıcı adalet olarak daraltıyorYani, herkese 
âdil payının verilmesi. Devletin kendisine gelen değerle orantılı ola­
rak yararlanma hakkı tanıması gerektiğini kabul ediyor, ama de­
ğerin parayla ölçülmesini öngören oligarşi ilkesine karşı çıkıyor. 
Buradan, devletin ahlâkî temelini ve onu öteki ortaklık biçimlerin­
den ayıranın ne olduğunu daha genel olarak ele almaya geçiyor 
(Nikomakhos’a Ahlâk'a yaptığı gönderme, 1131 a 15’edir).

82



KİTAP III  • BÖLÜM 9 

9

Önce, oligarşi ve dem okrasinin tanımlayıcı belirtileri nelerdir ve 
özellikle, Adalet’i oligarşi nasıl görür, demokrasi nasıl görür, bu 
soruları incelemeliyiz. Çünkü herkes şu ya da bu çeşit b ir adaleti 
amaçlıyor; ama belli b ir noktanın ötesine geçmiyorlar ve ondan 
söz ederken, m utlak adaletin tüm ünü göz önünde bulundurm uyor­
lar. Örneğin, adalet eşitlik diye görülüyor ve öyledir de, am a her­
kes için değil, yalnızca eşit olanlar arasında. Eşitsizlik de adalet 
dive görülüyor ve o da öyledir, ama yine herkes için değil, yal­
nızca eşit olmayanlar arasında. Neyin adalet olduğuna karar ve-, 
r irken, bu “kimin için"i gözümüzün önünde tutm azsak, kötü yan­
lışlıklar yaparız. Şu nedenle ki, kendimiz hakkında kararlar ve- *; 
riyoruz ve insanlar kendi çıkarları söz konusu olunca, genellikle - 
kötü yargıçlardır. Böylelikle, adalet belli kimseler için ve yine be­
lirli şeylere ilişkin olarak, âdil olan demeye gelirken (bu ayrım 
Ahlâk adlı yapıtım da belirtilm iştir), bu insanlar söz konusu şeyin 
eşitliği üstünde anlaşm akla birlikte, kim ler için olduğu konusun­
da anlaşmazlığa düşüyorlar; bunun baş nedeni de, söylediğimiz 
gibi, kendi durum larında yargıya varmaya kalkm aları ve onun için 
kötü yargıçlık etmeleri oluyor. Sonra şu neden de var: Her iki 
taraf da, yalnızca belli b ir ölçüde haklı oldukları, sınırlı b ir anlam ­
da adalete dayandıkları için, kendilerinin m utlak adaletten söz 
ettiklerini sanıyorlar. Bundan ötürü, b ir bakımdan, örneğin mül­
kiyet bakım ından birbirlerine eşit olmayan insanların her bakım ­
dan eşit olm adıklarını varsaymak yanlıştır; tıpkı insanların b ir ba­
kımdan, örneğin özgür olmaları bakım ından eşit oldukları için her 
bakımdan eşit olduklarını varsaymanın yanlış olduğu gibi. Böyle 
düşünenler işin özünü gözden kaçırm aktadırlar: İnsanlar en ba­
şında b ir araya gelir de, mülkiyet sahipliğine dayanan b ir birlik 
kurarlarsa, o zaman o birlikten, devletten mülkiyet sahiplikleriyle 
orantılı olarak pay alırlar.

Oligarşi yanlılarının devlete ve adalete ilişkin görüşlerinin te­
meli bûdur; bu görüşün lehine olarak, hiç kuşkusuz, yüz mnâ* 
lık b ir toplama b ir mna koymuş olanın, geriye kalan doksan do­
kuz mna'yı bulanla eşit pay almasının adaletli - olmadığı söyle­
nebilir ve bu ilke, başlangıçtaki yüz m na'hk sermaye için de, 
daha sonra sağlanan kârlar için de eşit ölçüde geçerlidir. Fakat 
devlet b ir yatırım dan fazla b ir şeydir; amacı, yalnızca yaşamayı 
olanaklı kılmak değil, yaşanmaya değer bir yaşamı kurm aktır. 
Yoksa, kölelerden ya da hayvanlardan da b ir devlet kurulabilirdi; 
oysa buna olanak yoktur, çünkü köleler ve hayvanlar özgür var­
lıklar değildir ve m utluluktan pay alamazlar.

Devlet, b ir karşılıklı korum a sözleşmesinden ya da mal ve

83



P O L Î T Î K A

hizmetleri değiştokuş etmek için yapılan b ir anlaşm adan da fazla 
b ir şeydir; çünkü öyle olsaydı, E trüskler, K artacalılar ve birbirle­
rine sözleşmeden kaynak olan yükümlülüklerle bağlı bulunan bü­
tün  ötekiler tek b ir devletin yurttaşları sayılmak gerekirdi. Elbet­
te, bunların arasında ticaret anlaşm aları, saldırmazlık sözleşme­
leri ve bağlaşm alarını tanımlayan yazılı belgeler vardır. Fakat bu, 
tek b ir devlet ve tek b ir yurttaşlıktan çok farklıdır: Çünkü b ir 
kere, her birinin ayrı hüküm eti bulunm aktadır ve eşit ölçüde uy­
ruk oldukları resmî b ir makam (ortak b ir üst) yoktur. İkincisi, 
bunların hiç biri ötekinin yurttaşlarının niteliğine, hatta  kendi dev­
letinin üyeleriyle alışverişlerinin dışında, davranışlarının dürüst 
olup olmadığına karışmaz. Oysa, bütün yasal davranışla ilgilenen­
lerin, yurttaşların  iyiliğini ya da kötülüğünü göz önünde bulun­
durm aları gereklidir. Dolavısıyle, yalnızca sözde değil, sahiden dev­
let adını taşımaya lâyık olacak b ir devletin erdemle ilgilenmesi 
gerektiği besbelli anlaşılm aktadır. Yoksa devlet ortaklığı düpedüz 
b ir bağlaşma (ittifak) olur; olağan anlam daki bağlaşm alardan yal­
nızca yeri ve kapsamıyle ayrılır; bu gibi koşullar altında Yasa 
basit b ir sözleşmeden ya da sofist Lykophron'un deyişiyle, “kar­
şılıklı b ir haklar güvencelem esi'nden ibaret kalır, yurttaşları iyi 
ve âdil yapacak gücü olmaz, oysa olmalıdır.

Bunun b ir devletin öz niteliği olduğu, birtakım  örnekler daha 
gösterirsek anlaşılacaktır. Tutun ki, Korinthos ile Megara’nın sur­
larını birleştirerek ülkeleri birbirlerine eklediniz, bu  onları tek 
b ir devlet haline getirmez; hatta, evlilik düşünülebilecek en yakın 
bağlardan biri olduğu halde, ikisi arasında evlenme hakları tam ­
sanız bile, yine olmaz. Onun gibi, birbirlerinden b ir parça uzakta 
yaşayan, ama tem aslarını kaybetmeyecek kadar yakında olan on 
bin kişi var diyelim: Marangoz, çiftçi, derici ve gerekli bütün za­
naatçılar hep aralarında; üstelik, birbirlerivle iş ilişkilerinde eğ­
riliği yasaklayan yasa ve düzenlemeleri de kabul ediyorlar; bütün 
bunlara karşın, aralarındaki birlik, alışveriş ve savunmanın ötesine 
geçmedikçe, bu yine de b ir devlet değildir. Peki ama niye? diye­
bilirsiniz. Neden, hiç kuşkusuz, bunun gevşek örgülü b ir topluluk 
olması değildir. Çünkü, birbirlerine daha yakın yaşasalardı da, ara­
larında yalnızca anlattığım  gibi ilişkiler olsaydı, onun dışında her 
biri kendi evini b ir devlet gibi yönetseydi ve yalnız, saldırılara 
karşı bağlaşmayla birbirlerini karşılıklı olarak destekleselerdi, o 
zaman bile bu b ir devlet olmazdı, hiç değilse kesin anlamında b ir 
devlet olmazdı; çünkü ister birbirlerine yakın yaşasınlar ister uzak, 
birliklerinin doğası aynıdır.

Öyleyse, açıktır ki, devlet yalnızca, aynı yerde yaşayan ve üye­
lerini kötülükten alıkoyan, mal ve hizmetlerin değiştokuşunu sağ­
layan b ir topluluk diye tanımlanamaz. Besbelli, b ir devlet olacaksa

84



KİTAP III • BÖLÜM 10

bütün  bunlar varolmalıdır, fakat bunların topunun varlığı bile b ir 
devleti kendiliğinden meydana getirmez. Devlet, herkesin, aileleri 
ve akrabalıkları içinde iyi yaşamalarını, yani tam  ve doyurucu bir 
yaşam sürmelerini olanaklı kılabilmek içindir. Bu aile grupları 
ayrı b ir yerde yaşamazlar ve aralarında evlenemezlerse (birbirle­
rinden kız alıp veremezlerse), bu  amaca erişilemez. İşte gerçekten, 
çeşitli şehirlerde evlilikle akraba olmuş kimselerden meydana ge­
len birlikler, kardeşlikler, tanrılara kurban kesmek için aile top­
lantıları ve öteki toplumsal ilişki türleri görmemiz hep bundandır. 
Bütün bu etkenlikler b ir dostluk anlatım ıdır; çünkü bize toplum 
içinde yaşamayı yeğleten, başkalarını sevmemiz oluyor ve bunla­
rın hepsi, devletin amacı olan iyi yaşamın sağlanmasına katkıda 
bulunuyorlar*; ve iyi yaşam demek, bizce, m utlu ve soylu yaşa­
m aktır. Öyleyse, şurasını teslim etmeliyiz ki, devlet dediğimiz si­
yasal birlik, yalnızca b ir arada yaşamak için değil, soylu eylem­
lerde bulunabilm ek içindir. Bu nedenle, soylu eylemlerde bulunan­
lar, siyasal birliğin niteliğine hizmet etm ektedirler ve buna en çok 
hizmet edenler, özgür doğmuşluk ve aile bakım ından onlara eşit, 
ha tta  üstün olsalar bile, soylu eylemlerde bulunm ak ve dolayısıyle 
polise  ilişkin olan öz iyilik bakım ından onlardan aşağı olanlardan 
daha büyük b ir pay hak ederler. Bunun gibi, servetçe daha üstün, 
ama iyilikçi daha aşağı olanlardan da daha büyük b ir payı hak 
ederler.

Bütün bunlar, çeşitli anayasa türlerine ilişkin olarak adalet’ 
ten söz edenlerin, bu terimi sınırlı ve göreli b ir anlam da kullan­
dıklarını her zamankinden daha büyük b ir açıklıkla ortaya koy­
m uştur.

Varılan bu sonuçla, üstü örtülü olarak 6’ncı Bölüm ün başındaki 
tartışmaya bağlanan gelecek bölüm arasında pek açık bir ilişki yok­
tur.

10

Bir başka soru da şudur: “Devletin egemen erki kimin elinde ol­
m alı?’ Halkın mı? Varlıklı sınıfların mı? İyilerin mi? iyilerin en 
üstünü olan b ir tek kişinin mi? Tiran olan b ir tek kişinin mi? 
Bunların hepsine karşı söylenebilecek şeyler vardır. Tutun ki, en 
üstün yetke halktadır, dedik; fakat halk sayı çokluğuna dayana­
rak  zenginlerin malını m ülkünü kendi arasında paylaşırsa, bu ada­

* Amaç tam ve doyurucu bir yaşam oldukça, soy (klân) ve köylerin birliğinden de 
bir polis meydana getirilebilirdi.

85



P O L İ T İ K A

letsizlik değil m idir? Bu işlem, egemen erkin geçerli b ir kararıyle 
yapılmıştır, am a ona adaletsizliğin doruğundan başka ne ad ve­
rebiliriz? Soiıra, çoğunluk her şeye el atarak azınlığın malını mül­
künü paylaşırsa, bu besbelli devletin yıkılmasına varır. Fakat, sa­
hibini yıkan b ir şey iyilik olamaz ve adalet devleti yıkmaz. Do- 
layısıyle, bu sürecin yasal olsa da âdil olamayacağı açıktır. Yok 
âdil ise, o zaman tiranın yaptığı eylemlerin de âdil olması gere­
kir; tıpkı, kitlelerin kendi iradelerini zenginlere zorlamaları gibi, 
tiranın üstün erki de, zor kullanabilmesini olanaklı kılar. Üçüncü 
olarak, azlığın ve varlıklıların egemen olması âdilse ve eğer onlar 
da çokluğu soyar ve mallarını yağmalarlarsa, bu adaletli mi olur? 
Adaletli olursa, o zaman önceki durum  (yani, azlığın çokluğu soy­
ması) da adaletli olmak gerekir. Dördüncü seçenek, iyilerin ege­
men olması ve en üstün yetkeyi ellerinde tutm ası da sakıncasız 
değildir; çünkü böyle olursa, geri kalan herkes anayasaya göre dev­
let görevlerinden uzak tutulacağı için yönetim şereflerinden yok­
sun kalacaktır*. Beşinci seçenek, en iyi b ir adam ın egemen olması, 
bundan daha iyi değildir; yöneticilerin sayısını ne kadar azaltır­
sak, yönetim şereflerinden yoksun kalanları o kadar artırm ış olu­
ruz. Sonra şu da ileri sürülebilir ki, insan zihninin olabilecek bü­
tün düzensizlik ve etkilerine açık (maruz) bulunan b ir tek kişiye 
egemen yetkeyi vermek kötü b ir şeydir, egemen yetke yalnız ya­
sanın kendisine ayrılmalıdır. Fakat, bu da tartıştığım ız sorunlar 
bakımından hiç b ir şey farketmez; yasanın kendisi oligarşiye ya 
da demokrasiye eğilimli olabilir, dolayısıyle tıpkısı tıpkısına aynı 
sonuçlar ortaya çıkar.

Bu kısa eleştiriler, devlet görevlerine atanabilecek ve egemen erki 
paylaşacak kişilerin sayısının uygunsuz bir biçimde sınırlı tutul­
maması ya da yukarda Bölüm 6’nın diliyle söylersek, politeum a' 
nın çok kiiçiik olmaması gerektiğim düşündürmektedir.

11

Egemenlikle ilgili öteki noktaları b ir başka yerde ele alacağız; şim­
dilik bu sorunun en savunulabilir, ha tta  belki en doğru karşılığı, 
en iyilerin azlık olduğu yerde, b ir azlıktansa çoğunluk egemen 
olm alıdır demek gibi görünüyor. Çünkü, tek tek alınınca araların­
dan hiç biri iyi adam olmayan çokluğun hep birlikte alındığı za­
man —bireysel olarak değil, topluca— azlıktan daha iyi olması

Devlet görevlerini şeref (time) verici sayıyoruz; eğer hep aynı kimseler bu görev­
lerde bulunursa, ötekilerin şerefli bir yeri olamaz.

86



KİTAP III • BÖLÜM 11

m üm kündür; nasıl ki, herkesin katkıda bulunduğu b ir şölen, tek 
b ir adam ın kesesinden verilen şölene oranla daha iyi olur. Her 
birinin iyilik ve zekâdan b ir payı olan birçok kişi b ir araya geti­
rilince, bunların hepsi birden, birçok eli ve ayağı ve birçok kafası 
olan çok parçalı tek b ir adam  gibi olur. Kişilik ve algılama güçleri 
bakım ından da öyledir. Kamuoyunun (kalabalığın) müzik ve şiir 
hakkında daha iyi b ir yargıç olması da bu nedenledir; bazıları 
bazı parçaları, bazıları ötekileri yargılarlar (değerlendirirler), fakat 
ortak  hüküm leri bütün üstünde b ir karardır. Zaten, iyi adamın 
kitleden herhangi b ir bireye üstün olmasını sağlayan da, eskiden 
ayrı ayrı olanların tek b ir yerde toplanmasıdır. Güzel adam lar 
çirkinlerden, resim ler gerçek nesnelerden farklıdır, çünkü bunlar 
önceden oraya buraya dağılmış olanları tek b ir yerde birleştirir, 
oysa öğelerden herhangi b iri ayrı ayrı alınınca b ir adam ın gözü, 
b ir başkasının b ir başka yeri, resim dekinden daha güzel olabilir. 
Fakat çokluğun iyi azlığa bu üstünlüğünün her halkta ve her bü­
yük çoğunlukta bulunacağı hiç de kesin değildir; hatta  bunun ara­
larında asla olamayacağı bazıları vardır, bu ilkeyi hayvanlara uy­
gulamanın ne sonuç vereceğini b ir düşünün — bazı adam ların ise 
vahşî hayvanlardan kalır yeri yoktur. Fakat belirli b ir örnekte, 
bu kalabalığın ortaklaşa bilgeliği kuram ını pekâlâ kabul edebilir 
ve uygulayabiliriz.

Bundan, zorunlu olarak bütün egemenliğin üyeler arasında eşitlik 
üzere paylaştırılması gerektiği sonucu çıkmaz. Fakat bir erk bö­
lüştürme tasarısı yapmaya kalkışınca da, çok geçmeden güçlüklere 
ve kargaşalıklara uğrarız.

Bu düşünceler, egemenlik kimde olmalı? sorusunu ve ona bağlı 
olan b ir başka soruyu da cevaplandırabilmemizi olanaklı kılıyor 
— bu özgür adam lar çoğunluğunun egemenliği hangi iş alanlarında 
ve kimlerin üstünde kullanılmalıdır? Bu adam ların özgür olmak­
la birlikte, varlıkları ve toplum içinde önemli b ir yerleri olmadığı 
için, herhangi b ir şeyde üstünlük ya da iyilik iddiaları bulunm adı­
ğını unutm amam ız gerekir. Bunların en yüksek yönetim görevlerin­
den pay alm alarına izin vermek çok tehlikelidir; aşağı nitelikte 
olm aları yüzünden yanlışlar yapacaklar, yargı gücünden yoksun 
bulunm aları, onları yanılgılara sürükleyecektir. Öte yandan, onlara 
hiç b ir ödev vermemenin, toplum da b ir yer tanım am anın da teh­
likesi vardır; çünkü b ir şehirde malı mülkü ve yönetim görevi 
olmayan birçok kişi olursa, bunlar ister istemez devletin içinde 
düşman b ir öğe meydana getirirler. Fakat onları en yüksek gö­
revlerin dışında tutsak bile, genel görüşmelere (yasamaya) ve yar­
gılama sürecine katılm alarının yolu yine açık olacaktır.

87



P O L İ T İ K A

Solon ve daha başka yasa koyucuları, devletin içinde böyle 
b ir düşman öğe yaratılm am ası için, halka yönetim görevlilerini 
seçme ve görev sürelerinin sonunda onlardan hesap sorma hak­
kını tanımış, ama kendilerinin bu gibi görevlere geçmelerine izin 
vermemiştir. Bu, bizim hep birlikte hareket eden bütün yurttaşlar 
topluluğunun gerekli anlayışı olduğu, ama her birinin tek tek ka­
ra r  verecek nitelikte bulunmadığı yolundaki ilkemize uygundur. 
Halk böylelikle, daha iyi türden yurttaşlarla işbirliği ederek kendi 
şehirlerine faydalı olabilir, b ir bakıma, kaba besinlerin arıklanmış 
besinlerle karıştırılınca, bütün yemeğin hem daha besleyici olma­
sı hem de daha çoğalması gibi.

Fakat, anayasal erklerin bu gibi b ir dağıtımı, karşımıza b ir­
takım  sorunlar çıkarır. Bir kere, bu görevlilerin halka kendi dav­
ranışları konusunda hesap vermek zorunluluğu; tıbbî b ir işin doğru 
yapılıp yapılmadığına karar verebilecek olan kişi, böyle işlerle 
uğraşan aynı türden b ir kişidir, hastayı sağıltm aktan anlayan biri, 
b ir başka deyişle, hekimin kendisi. Bu, öteki uzmanlık alanları için 
de doğrudur. Bir doktorun, yaptıklarının hesabını doktorlar ara­
sında vermesi gerektiği gibi, öteki meslektekiler de kendi meslek­
taşları arasında vermelidir. Hekim derken, yalnızca sıradan hekimi 
(pratisyeni) ve daha bilimsel nitelik taşıyan uzmanı değil, bu sa­
natın eğitimini görmüş am atörü de anlıyorum — hemen bütün 
mesleklerde böyleleri vardır. Biz, bu eğitim görmüş am atörlerin 
yargılarına tam  meslek adamı (profesyonel) olanlarınkilerle eşit 
önem veriyoruz. İkincisi, seçme sorununda da, aynı şey geçerli 
olabilir. Doğru seçme yapmak, hangi iş söz konusuysa, ancak o 
iş üstüne bilgisi olanların harcıdır: Toprak ölçümünde kadastrocu, 
denizcilikte kaptan, vb. Evet, bazı işlerde ve bazı ustalık alanla­
rında oldukça bilgili olan am atörler bulursunuz, ama bunlar yine 
de uzm anlardan daha bilgili değillerdir. Öyleyse, bu kanıtlara ba­
kılırsa, halk kitlesine görevlileri seçme ya da onlardan hesap sorma 
yetkisi verilmemelidir.

Ancak belki de, bunlar öne sürülebilecek yegâne kanıtlar ya 
da haklı kanıtlar değildir. Bir kere, az önce kullandığımız, kitle­
nin ortak  zekâsı kanıtı vardır — halk belli b ir ölçütün altına düş­
medikçe, bu kanıt geçerliğini korur. H er biri tek tek, uzm anlar­
dan daha kötü b ir yargıç olacaktır; fakat hep birlikte çalışınca 
onlardan daha iyi olacaklar ya da en azından, daha kötü olma­
yacaklardır. İkinci olarak, yapıcısının en iyi ya da tek yargıç ol­
madığı birtakım  işler vardır; yapım ustalığı olm ayanlar bile, bu 
gibi işlerde ortaya konulan sonuç üstüne görüşlerini belirtebilirler. 
Hemen akla gelen b ir örnek, ev yapımı; yapıcı, elbette b ir ev üs­
tüne yargı verebilir; fakat ondan daha iyi b ir yargıç, ister ev sa­
hibi olsun ister kiracı, evi kullanan olacaktır. Onun gibi, dümeni

88



KİTAP III • BÖLÜM 11

tutan dümenci de, dümenin iyiliğini onu yapan marangozlardan 
daha iyi yargılar; yemeklerin güzelliğine de, onları pişiren (aşçı) 
değil, yiyen karar verir. Sanırım ki, bu iki kanıt, soruyu çözmeye 
yeter.

Böylelikle, "yalnız uzmanlar" kanıtı çürütülüyor ve halkın ortak­
laşa eleştiri yeteneği tutuluyor. Oysa bu, Platonun öğretilerine ta- 
mamıyle karşıttır, fakat bir itiraz daha ele alınıp Atina’daki uygu­
lamaya dayanarak yadsındıktan sonra, ortaklaşa yargı öğretisi ye­
niden savunuluyor.

Fakat, buna ilişkin b ir başka karşı-koyma vardır. Aşağı kim­
selerin büyük sorunlarda daha iyi insanlardan çok denetimleri ol­
ması, yanlış (haksızlık) sayılmaktadır. Hiç kuşkusuz, görevlileri seç­
mek ve yaptıklarını gözden geçirmek çok önemli sorunlardır. Fa­
kat, bu  işleri halk kitlesi (topluca) yerine getirebilir ve zaten de­
diğimiz gibi, bazı anayasalarda bu yetki onlara verilmiştir: Yurt­
taşlar meclisinin böyle konularda tam denetimi vardır. Meclisin 
ve ondan daha küçük b ir organ olan k u ru lu n  üyelerinden birço­
ğunun düşük mülkiyet düzeyinde ve hemen herhangi b ir yaşta ol­
ması, hiç b ir şey farketmem ekte, yalnız hazine görevlileri, gene­
raller ve öteki çok yüksek m akam lar için yüksek mülkiyet koşulu 
aranm aktadır.

Bu karşı-koyma, biraz önce kullandığımız kanıtların benzerle­
riyle cevaplandırılıp, bizim savunduğumuz görüşün haklılığı belirti­
lebilir. Egemenliği elinde tutan, birey olarak jü ri üyesi, kurul üyesi 
ya da meclis üyesi değil, mahkeme, kurul ve halktır; o bireyler bun­
lardan her birinin yalnızca b ir parçasıdır. Dolayısıyle, halk (mec­
lisi), kurul ve mahkeme hep çokluktan alınıp meydana getirildiği 
için, yurttaş kitlesinin önemli sorunlarda denetimi olması gayet 
doğrudur. Aranan mülkiyet koşuluna gelince, bunların hepsinin b ir­
den sahip oldukları mülkiyetin toplamı, en yüksek görevlerde bu­
lunanların topluca ya da bireysel olarak mülkiyetinden çoktur.

Yasa ve mülkiyet konusunun özetle toparlanışı.

Bu konular, böylelikle çözülmüş sayılabilir; fakat biz, baş ta­
raftaki sorumuza dönmeliyiz. Egemenlik üstüne yaptığımız gözlem­
lerden çıkan en açık sonuç, doğru olarak çerçevelenmiş yasaların 
ayrmtılarıyle yol gösteremeyecekleri çeşitli sorunlarda da hüküm et 
görevlilerinin teker teker ya da b ir kurul halinde harekete geç­
mek için egemenlik yetkileri bulunduğudur; çünkü her b ir özel 
noktayı kapsayan genel düzenlemeler (yasalar) yapmak hiç b ir za­
m an kolay değildir. “Doğru olarak çerçevelenmiş yasalar” dedik,

89



P O L İ T İ K A

ama bunların neler olduğunu henüz bilmiyoruz; onun için de, so­
ru  tam  olarak cevaplandırılmadan kalıyor. Fakat şu kadarını söyle­
yebiliriz ki, anayasalar başka başka olduğu gibi, yasaların da onlara 
benzer b ir biçimde iyi ya da kötü, adaletli ya da adaletsiz olması 
gerekir; fakat şurası da açıktır ki, anayasanın tü rü  önce gelir ve 
3'asalarm  kalıbını saptar; bu böyle olduğuna göre, "doğru” ana­
yasa türlerine uygun olarak çerçevelenen yasalar adaletli olacak­
tır, “sapm alar”dan birine uygun olarak çerçevelenenlerse adaletsiz.

Bundan sonra gelen sözler, yeni bir başlangıç gibi görünmektedir 
(bize biraz da Ahlâk'm açılışını hatırlatır), ama çok geçmeden, Bö­
lüm 9’a ve dağıtıcı adalet konusuna bağlanırlar. Her devlet —m ut­
lak olarak değil, belirli koşullarda ve ilgili olduğu kimseler bakı­
mından— neyin dürüst ve âdil olduğu hakkında bir düşüncenin 
anlatımı olmak gerekir. Yunanca isos sözü, hem “dürüst” hem de 
"eşit” demektir, bu durum önceki gibi bir miktar güçlük yaratır; 
Nikomakhos’a Ahlâk'm besinci kitabına yine bir gönderme yapılır 
(V, 3).

Şimdi bu bağlamda adalet, siyasal erk, ayrıcalık ve toplum 
içindeki yerlerin (statülerin) dürüst dağıtılması anlamına gelmek­
tedir. Bu tanımlama çabası, “A, B ’den daha iyiyse, yani A, B ’ye üs­
tünse, o zaman A’mn B ’den daha büyük bir paya hakkı vardır” gibi 
bir varsayımdan hareket etmektedir. Dolayısıyle, sorun, ne çeşit 
üstünlüklerin görev ve ayrıcalık açısından bir iddiaya hak kazan­
dıracağına gelir. Aristoteles, ondan bekleyeceğimiz üzere, iyi do­
ğumu ve mülkiyet sahibi olmayı listesine ekler; ayrıca adalet ve 
cesaret gibi manevî nitelikleri de alır; eğitim ve yüksek bir kültür 
düzeyi de, amacı iyi yaşamı sağlamak olan bir devletin işlemesin­
de yer alacak bir kimse için bir liyakat belirtisi olacaktır. İnsanlar 
bu bakımlardan eşit değildir; bu gerçeği görmezlikten gelen ve 
mutlak eşitlik terimleriyle düşünen bir devlet, yanlış "sapma” tür­
lerinden biri olmak gerekir (Sapma, daha önce böyle tanımlan- 
mamıştı; yanlış anayasa türleri topluluğun bir kesiminin çıkarla­
rının bütün ötekilere öncelik almasıyle oluyorlardı; doğru bir ana­
yasayı ayıran “herkesin iyiliği” ayracına ise yine bağlı kalınmak­
tadır). Yukarı sınıflar eğitim ve yetenek bakımından her zaman 
daha üstün olacaklardır, fakat sayı üstünlüğü de hesaba katıla­
bilir.

12

Her çeşit bilgi ve etkenlikte am açlanan erek, iyilik’tir. Bu, özellik­
le onların en yükseği, devletin ve yurttaşların  etkenlikleri için

90



KİTAP III • BÖLÜM 12

doğrudur. Devlette am açlanan iyilik adalettir, buysa bütün  top­
luluğun iyiliği için olandır. Şimdi, b ir toplulukta adaletin herke­
sin iyiliği demek olduğu besbellidir. Ahlâk üstüne yapıtım da açık­
ladığım adalet kuramıyle bunun arasında b ir tutarsızlık yoktur, 
çünkü her ikisi de aynı ilkelere dayanır — adalet kişilere ilişkin­
d ir ve eşitlik eşitler için eşit olmak gerekir. Şimdi bulm ak istedi­
ğimiz ise, eşitlik ya da eşitsizliğin tü rüdür (hangi türden olacağı­
dır); bu "eşit” kavramı, ne gibi sorunlarda siyasal kuram a ilişkin 
olm aktadır?

Belki, bunun her soruna ilişkin olduğu öne sürülebilir ve her­
hangi b ir türden üstünlüğü devlet görevlerinin eşitsiz —bundan 
başka bütün bakım lardan adam ların eşit ve benzer oldukları var­
sayılmakla birlikte— dağıtımını haklı kıldığı söylenebilir; çünkü 
kişiler arasında herhangi b ir genel fark, farklı adalet ve farklı hak 
demektir. Fakat besbelli ki, bu kabul edilirse, boy-bosta, ten rengin­
de üstünlüğün ya da başka herhangi b ir iyi şeyin siyasal hakların 
dağıtılmasında b ir ayrıcalık sağlamasına izin vermek zorunda kalı­
rız. Buradaki yanlışlık apaçık değil mi? Öteki bilgi ve yetenek tü r­
leriyle b ir karşılaştırm a yapmak, öyle olduğunu hemen gösterir. 
Çünkü, diyelim, flütçüler eşit ustalıkta iseler, en iyi çalgıları en 
iyi doğumlulara vermeyiz, çünkü bu onların daha iyi çalmalarını 
sağlamaz. En iyi çalgıyı kullanma hakkı, o çalgıyı en iyi çalanındır.

Bu şimdi yeterince aydınlanmamışsa bile, biz ilerledikçe ay­
dınlanacaktır. Eğer b ir kimse flüt çalmakta son derece üstünse, 
am a doğum ve güzellikçe çok aşağıysa A (soylu-doğumun ve güzel­
liğin flüt çalm aktan daha büyük b ir iyilik [erdem] olduğu ve bu 
çalgıcının geri kalanlara üstünlüğüne oranla da daha büyük ol­
duğu varsayılsa bile) o zaman bile, bence en iyi çalgı en iyi ça­
lana verilmelidir. Çünkü üstünlük, ancak çalışın (eylemin) niteli­
ğine b ir katkıda bulunacaksa, konuya ilişkin olur, oysa servetin 
ve iyi doğumun hiç böyle b ir etkisi yoktur. Üstelik, o akıl yürütm e 
yoluna göre, her iyi şey b ir başkasıyle (ortak b ir birimleymiş gibi) 
ölçülebilir olmalı. Çünkü, siyasal adalette uzun boyluluğa b ir ağır­
lık verilecekse, o zaman uzun boyluluk servetle ve özgür doğumla 
sürekli b ir yarış içinde olacaktır. Eğer X boyca, Y’nin erdemce 
olduğundan daha üstündür dersek, o zaman her şeyi her şeyle 
ölçülebilir sayıyor olmalıyız; çünkü eğer p'den büyük b ir m iktar 
varsa, p 'ye eşit b ir başkası da olmalıdır. Fakat böyle ölçmeler bu­
rada olanaksızdır ve apaçıktır ki, insanların devletle ilgili sorun­
larda, görevlerin dağılımını tartışırken her önlerine çıkan eşitsiz­
lik türünü —örneğin, atletizm yarışlarında ne denli önemli olsa 
da, ayağına çabukluk gibi özellikleri— hasaba katmamaları, yalnız 
ilişkin olan, yani b ir bütün olarak devletin yapısına katkıda bulu- - 
nan eşitsizliklere bakm aları gayet haklıdır. Toplumda önemli olan

91



P O L Î T Î K A

ve dolayısıyle düşünülebilecek nitelikler soylu doğmuştuk, özgür 
doğmuşluk ve m ülkiyettir; çünkü üyelerin özgür olmaları ve vergi 
verm eleri gerekir — kölelerden b ir şehir yapamayacağınız gibi, ip- 
şiz sapsızlardan (yoksullardan) da yapamazsınız. Fakat bunların 
yanında, başka şeyler de gerekir: Adalet ve askerce yiğitlik erdem ­
lerini söylemek istiyorum. Bunlar olmadan b ir şehrin yaşamının 
ve işlerinin devam edebilmesi olanaksızdır; özgür nüfus ve servet 
olm adan b ir şehir hiç olamaz, adalet ve yiğitlik olmadan da iyi 
yönetilemez.

13

insanlar, devletin dokusunu tartışırken, bu noktaların bazılarını 
ya da hepsini haklı olarak göz önüne alm ışlardır, fakat ben şura­
sını tekrarlanmalıyım ki, iyi yaşamı sağlamak bakım ından eğitim, 
erdem ve yetenek en yüksek öneme hak kazanır. Belirli b ir nok­
tada eşit olanların her şeyde eşit olm aları ya da b ir tek yönde 
eşitsiz olanların hepsinde eşitsiz olm aları gerekmediği için; bun­
dan, böyle m utlak b ir eşitliğin tüm üne birden ağır bastığı ana­
yasalar bozuk biçimler ya da sapm alar diye sınıflandırılmalılar, 
sonucu çıkar. Bütün insanların iddialarında b ir çeşit adalet (hak­
lılık) olduğu, fakat hepsinin m utlak b ir hakları olduğunu iddia ede­
meyecekleri yukarda belirtilm işti.

Zenginler, toprakta daha büyük b ir payları bulunduğunu, top­
rağın ise ortak  (yani, devlet içinde ortak  öğe) olduğunu, üstelik 
sözlerinde durm a bakım ından kendilerine daha çok güvenilebilece­
ğini ileri sürerler. Özgür doğumlularla iyi doğumluların iddiaları 
birbirleriyle yakından ilişkilidir, her ikisi de doğuma dayanır; (bu­
na göre) daha soylu olarak doğanlar soylu olmayanlardan daha 
tam yurttaştırlar, iyi doğuma her toplulukta saygı gösterilir, iyi 
(soylu) insanların çocuklarının da iyi olm aları olasıdır, çünkü iyi 
doğumlu olmak iyi b ir soydan gelmek demektir. Bundan sonra ve 
eşit ölçüde haklı olarak, üstünlük ya da erdemin hak iddialarını 
anacağız; adaletten, her zaman b ir topluluk için iyi b ir nitelik 
ve kendisinin yanı sıra öteki erdemleri de getiren b ir erdem diye 
söz ederiz. Sonra sayı gücünü de bu listeye eklememiz gerekir; 
sayıları göz önünde tutarsak, daha güçlü, daha zengin ve daha 
iyi olmak bakım ından çoğunluğun azınlıktan daha geçerli b ir id­
diası vardır.

Öyleyse bütün bu yönetimden pay alma iddiaları nasıl uzlaştırı­
lacak? Bunların hiç birinde kısmî ya da göreli bir geçerlikten fazla 
bir hak görünmüyor.

92



KÎTAP III • BÖLÜM 13

Şimdi, bu  sınıflardan üçünün de tek b ir şehirde bulunduğunu 
varsayalım —yani, iyiler (erdemliler), zenginler, iyi doğumlular (soy­
lular) ve onların yanında öteki yurttaşlar— hangi sınıfın devlet 
görevlerine geçeceği ve yönetimi ele alacağı konusunda b ir an­
laşmazlık olacak mıdır, olmayacak m ıdır? Pek doğaldır ki, daha 
önce incelediğimiz üç anayasa türünde herhangi b ir sorun çık­
maz; bunları birbirlerinden ayıran tam  budur; egemenliği oligar­
şide zenginler kullanır, aristokraside iyiler vb. Fakat çatışan hak 
iddialarının hepsi b ir arada bulunduğu zaman nasıl b ir karar alı­
nacağını kendi kendimize sorm ak zorundayız. Örneğin, diyelim ki, 
erdem  ve yeteneği olanların sayısı çok az; o zaman erk nasıl da­
ğıtılacak (paylaşılacak)? Azlıklarını, yapılacak iş yönünden mi gö­
receğiz — bunlardan şehri yönetmeye yetecek kadar adam  olup 
olmadığını mı sormalıyız? Yoksa, sayıları şu kadar olmadıkça bun­
lardan b ir şehir oluşturanlayız dememiz mi gerekiyor? Bu, sürek­
li b ir sorudur ve bütün siyasal erk iddialarında ortaya çıkar. Böy­
lelikle, hak iddialarını servete dayandıranların hiç de haklı b ir id­
diaları olmadığı anlaşılm aktadır, hak iddialarını doğuma dayandı­
ranların  da; çünkü eğer b ir kimse geri kalanlardan çok daha zen­
ginse, bu ilkeye kesinlikle uyulması halinde, onun hepsinin üstün­
de tek egemen olması, onun gibi iyi doğumda üstün olanın da 
hak iddiaları özgür doğmuşluğa dayananların hepsinin üstünde 
egemen olması gerekecektir. Anayasanın aristokrasi olduğu, iyili­
ğe dayandığı bir yerde aynı şey pekâlâ olabilirdi; çünkü eğer bir 
kimse yurttaş topluluğu içindeki iyi adam ların hepsinden daha 
iyiyse, bu  ilke uyarınca onların üstünde yetkesi olmalıdır. Yine, 
tu tun  ki, azlıktan daha güçlü olduğu için çoğunluğun egemen ol­
ması gerekiyor ve tu tun  ki, b ir tek kişi ya da birden çok, ama 
yine de çoktan daha azı, geri kalanlardan daha güçlüdür; o zaman 
çoğunluğun değil, bunların egemen olm aları gerekir.

Bütün bu düşünceler, bu ayraçlardan hiç birinin doğru ola­
mayacağını gösteriyor gibidir; her biri birtakım  insanların ken­
dilerinin egemen olmaları, geri kalanların ise onlara uyrukluk et­
meleri gerektiği iddiasına varm aktadır. Çünkü besbelli ki, iddia­
ları ister servete dayansın, ister zenginliğe, onların iddialarına kar­
şı çoğunluğun haklı olacağı b ir yan da bulunacaktır. Bazı durum ­
larda, çokluğun, tek tek değil de hep birlikte ele alınınca, azlık­
tan  daha iyi ve daha zengin olması olanağı vardır. Bu koşulların 
bulunduğu durum larda, sık sık sorulan b ir soruyu, gerçekten, en 
haklı yasaları yapmak isteyen b ir yasa koyucu, çoğunluğun iyi­
liği için mi, yoksa daha iyi insanlar için mi yasa koymalı? soru­
sunu cevaplandırm ak hiç de zor değildir.

Çünkü bu durumda çoğunluk ve daha iyiler aynı insanlardır. Fa-

93



kat, Aristoteles hemen şunu ekler ki, doğru ilke bütün topluluğun 
iyiliğidir.

"En haklı”dan "dürüst ve eşit olarak haklı”yı anlıyoruz; bu ise 
bütün  devletin iyiliğine ve yurttaşların  ortak yararına olan demek­
tir. Bir yurttaş, genel olarak hem yönetmek ve hem de yönetilmek­
ten pay alır; bu, her anayasa türünde özdeş olmayacaktır, fakat 
en iyi anayasada, böyle b ir yurttaş iyiliğe uygun düşecek b ir ya­
şamı am açlayarak hem yönetebilen hem yönetilebilen ve bunu se­
çen b ir kimsedir.

Doğum, servet, erdem — bu değerlerden hiç biri erke sahip ol­
mak için mutlak bir hak içermemekle birlikte, hiç kuşkusuz, er­
dem, yani manevî ve fikrî yetenek erkin kullanılması için her za­
man gerekli olan bir niteliktir. Bu nitelik çoğunlukta bulunursa, 
şimdi söylendiği gibi, hiç bir güçlük doğmaz, fakat çok olağanüstü 
yetenekleri olan bir adam ortaya çıkarsa [zuhur ederse] o normal 
anayasanın dışında sayılmak gerekir. Ya sürülecektir (ostrakismos, 
Yunan devletlerinde ortak bir uygulamadır, fakat iyi bir adamın 
harcanması demektir) ya da eşsiz değerinin lâyığı olan üstün du­
ruma geçecektir. Yunanlılar için, pek kalburüstü bir kimse hak­
kında, “insanlar arasında bir tanrı" demenin hiç bir yadırganacak 
yanı olmazdı.

Fakat son derece üstün b ir (ya da birkaç kişi — ama kendileri 
b ir şehrin bütününü oluşturacak kadar çok sayıda değil) bütün 
geri kalanların iyiliği ve yeteneği onunkiyle (ya da onlarınkiyle) 
karşılaştırılam ayacak kadar üstün b ir kimse varsa; böylelerini biz 
devletin b ir parçası sayamayız, onu aştığını kabul ederiz. Erdem 
ve siyasal yetenekçe o kadar üstündürler ki, onları geri kalanlarla 
yalnızca eşit olmaya lâyık görmek adaletsizlik olur. Böyle birinin 
insanlar arasında b ir tanrı sayılması akla yakındır. Amacını ta r­
tışm akta olduğumuz yasama kararları, açıktır ki, bu  gibi durum ­
lara ilişkin değildir; çünkü yasalar doğum ve yetenekçe eşit olan­
ları bağlar; bu olağanüstü kişileri yönetebilecek yasa yoktur. On­
lar kendileri yasadır ve onları bağlamak için yasa yapmaya kalkı­
şacak b ir kimsenin çabalan boşa gider. Büyük adam lar, Antisthe- 
nes'in m asalında kendilerivle eşitlik iddia eden tavşanlara aslan­
ların söylediğini söyleyebilirler, pekâlâ — "pençelerinizi ve dişle­
rinizi görelim bakalım ”. İşte, onları denetim altına sokmanın bu 
olanaksızlığıdır ki, dem okratik olarak örgütlenmiş şehirlerde ostra- 
kismos uygulamasına baş vurulmasını gerektirm iştir. Bunlar, eşit­
lik ilkesine öyle büyük b ir değer verirler ki, bu erki ister servet­
ten gelsin, ister halkça çok tutulm asından ya da siyasal etki ka­
zanmanın başka yollarından, erkini aşırı saydıkları herhangi bir

P O L İ T İ K A

94



KİTAP III • BÖLÜM 13

kimseyi belli b ir süre için şehirden uzaklaştırır, sürgüne yollarlar*. 
Tehlikeli b ir rakibini ortadan kaldıran b ir tiran  düpedüz bu ilkeye 
göre hareket etm ektedir ve Periandros’un Thrasyboulos’a verdiği 
öğüdü —“tepelerini biç’'— kınayanlar büsbütün haklı sayılmazlar**. 
Bu yöntem, yalnızca tiranlara yaram am aktadır, bunu kullananlar 
yalnızca tiran lar değildir; oligarşiler ve dem okrasiler de tıpkı böy­
le yaparlar. Çünkü ostrakismos da, tepelerini kesmek ve ileri ge­
lenleri şehirden sürmekle aynı sonucu verir. Olası rakipleri güç­
süz kılma yöntemi iç siyasete özgü de değildir; büyük ve güçlü 
devletlerin öteki şehir ve uluslara karşı her zaman yaptıkları bu- 
dur***. Gerçekten, bütün bu rakip erk sorunu yalnızca yöneticile­
rinin bu gibi yöntemlere kendi kişisel çıkarları için baş vurduk­
ları bozulmuş olanları değil, her tü rlü  hüküm eti yakından ilgilen­
dirir.

Böylelikle, Aristoteles olağanüstü kişileri bir yarardan çok bir so­
run gibi görmektedir. Normalden her ayrılışı hoşnutsuzlukla kar­
şılıyor ve bu onu, birtakım gülünç benzetmelere götürüyor.

Aynı şey (sivrileni hoşgörmeme), öteki sanat ve bilimlerde de 
vardır. Örneğin, b ir ressam bir ayağı —ne denli görkemli olursa 
olsun— oransız büyüklükte yaparak, onun canlı b ir yaratığı betim ­
lemesinin bakışıklığını (simetrisini) bozmasına izin vermez. Bir 
gemi yapımcısı, dümeni ya da geminin herhangi b ir başka parça­
sını orantısız yapmaz. Bir korobaşı, sesi bütün ötekilerden daha 
güzel ve daha güçlü b ir şarkıcıya korosunda yer vermez. Bu "he­
sapça, zor kullanarak rakiplerini ortadan kaldıran yöneticilerin uy- 
ruklarıyle aralarının iyi olmaması için hiç b ir neden yoktur; ye­
te r ki b ir yandan bu hareketi yaparken, b ir yandan da yönetim­
leri uyrukları için faydalı olsun. Öyleyse, aşırı zenginlik ya da 
halkça tutulm ak gibi besbelli oransız durum larda, ostrakismosun  
gerisindeki kuram  siyasal adaletten büsbütün yoksun değildir (hak­
lı olduğu yanlar vardır). Elbette, yasa koyucu toplum u daha ba-

* Mitolojiden bir örnek: Argo (gemisi) öteki yolculardan bu kadar büyük bir kim­
seyi taşımaya yanaşmadığı için, Argonautlar Herakles’i gemiye almayıp geride bı­
rakmışlar.
** Thrasyboulos’un ulağına Periandros hiç bir şey söylememiş, yalnız bir tarladan ge­
çerken en uzun başakları keserek bütün buğdayları bir düzeye getirmiş. Ulak, bunun
anlamını kavrayamamış; fakat Thrasyboulos’a aktarınca, o sivrilen adamları yok et­
mesi gerektiğini anlamış.
*** Örnekler: (1) Atmalılar, yeterince güçlü olur olmaz, konfederasyon anlaşmasını
çiğneyerek Lesbos, Khios ve Samos’u boyundurukları altına aldılar; (2) Pers kralı da,
birçok kereler, geçmişteki egemenlikleriyle gururlanan Medleri, Babylonialıları ve
başkalarını ezdi.

95



P O L Î T Î K A

şından hiç b ir zaman böyle keskin b ir çareye gerek duymayacak 
biçimde kurabilseydi, en iyisi o olurdu. Bu olmayınca, gerektiğin­
de böyle b ir yöntemle işleri yoluna koymak zorundayız*.

Anayasanın sapmalı biçimlerinde, başka her şey gibi ostra- 
kismos da yöneticilerin kişisel faydası için kullanılır ve bu, onun 
ancak sınırlı anlam ında âdil kılar. Aşırı etki (nüfus), yahut servet 
ya da halkça tutulm ak gibi durum larda ostrakismos’a baş vurm a­
nın haklı olduğunu teslim edebiliriz, fakat kişilik ve yetenek ba­
kım ından üstün b ir insan olunca ne yapacağız? Hiç kimse böyle 
b ir adamı şehirden kovmalı ya da sürmeli diyemez; öte yandan 
onu yönetimimiz altına da sokamayız, çünkü bu da Zeus’tan ege­
menliğini insanlarla paylaşmasını istemek gibi olur. Bu nedenle, 
tek çıkar yol doğayı akışına bırakm aktır; o egemen olacaktır, biz 
de sevine sevine ona boyun eğeceğiz. İşte, bu gibi insanlar şehir­
lerinde kraldır, sürekli olarak kral.

Yukarda Bölüm 7’de altı anayasa biçimi ayrımlanmıştı: Üçii doğ­
ru ya da normal, üçü normalden sapma. O zamandan beri, dev­
lette adalet ve egemenlik üstüne yapılan tartışmalar, anayasal te­
mel olarak azlığın ya da çokluğun egemenliği göz önünde tutulmak 
üzere yürütülmüştür. Bu bağlamda monarşi hiç amlmamıştır — bu 
pek doğaldır, çünkü hiç değilse monarşi mutlak bir egemenlik tü­
rü olduğu sürece, egemenlik ya da siyasal erkin âdil dağılım gibi 
soruların onunla bir ilişiği bulunmaz. Fakat bir kere, bütün mo­
narşiler mutlak değildir, çeşitli monarşik erk dereceleri vardır; 
İkincisi, mutlak monarşi, doğru tiirdense, bir tiranlık değilse onun 
da yeri olmak gerekir.

Aristoteles, monarşinin doğru biçimlerini anlatmak için ‘‘kral­
lık’’ sözünü, yanlış biçimlerini anlatmak için de “tiranlık" sözünü 
kullanıyor. Tiranın kişiliği nasıl olursa olsun, tiranlık yanlıştır (kö­
tüdür), bir kere baştaki neden dolayısıyle, yönetimi kendi faydası­
na yaptığı için; İkincisi, tiran yönetimini zorla ele geçirir, yasalara 
dayanmaz; üçüncüsiı, yönetimini kendisini istemeyen uyruklar üs­
tünde sürdürür. Krallıklar doğrudur, çünkü bütün topluluğun ya­
rarını amaçlarlar, uyrukları isteklidir ve erkleri gerek elde edili­
şinde gerek kullanılışında yasaldır. Mutlak erk bile yasal olarak 
edinilebilir, ya kalıtçılıkla ya seçimle.

* Gerçekte, böyle olmamış, ostrakismos’la işler yoluna konmamıştır; çünkü bunu,
ulusal yaşamı korumak yerine, parti çatışmalarında bir silâh olarak kullanmışlardır.

96



KİTAP III • BÖLÜM 14 

14

Şimdi söylediklerimizden sonra, b ir an için yana dönmek ve kral­
lığı incelemek iyi b ir şey olabilir; çünkü onu doğru ya da dürüst 
hüküm et biçimlerinden biri savıyoruz. Herhangi b ir ülke ya da şe­
hirde yaşamın iyi düzenlenmesi için, b ir başka yönetim türünden- 
se krallığın daha yararlı olup olmadığını, ya da bazıları için ya­
rarlı, ama bazıları için yararsız mıdır, bunu araştırm am ız gereki­
yor. Fakat önce şuna karar vermeliyiz: Yalnız b ir tek çeşit mi 
krallık vardır, yoksa birçok çeşit mi? Krallığın birçok çeşitleri 
olduğunu ve yönetim biçiminin hepsinde aynı olmadığını görmek 
kolaydır.

Anayasal krallığın en açık örneği, Lakedaimonia anayasasında 
görülenidir. (Sparta krallarının) erkleri sınırlıdır, fakat b ir kral 
ordunun başında sefere çıktığı zaman, savaşa ilişkin bütün soru­
larda en üstün yetkeyi taşır; dinsel işlere bakm a yetkisi de iki 
krala verilmiştir. Böyle b ir krallık sürekli ve bağımsız b ir ordu 
komutanlığına benzer; sefer sırasında olmadıkça, hiç kimsevi öl­
dürtmeye hakkı yoktur*. Öyleyse krallık türlerinden biri budıır — 
öm ür boyu ordu komutanlığı; babadan da kalabilir, seçimle de 
gelinebilir. Bunun yanı sıra belli birtakım  Yunanlı-olmayan kral­
lıklarda görülen, b ir başka tek egemenlik türü  vardır. Bunların 
erki tiranlarınkine eşit ve eksiksizdir, ama yasaya dayanır ve ba­
badan oğula geçer. Böyle olmakla birlikte, egemenlikleri efendi­
nin köle üstündeki egemenliği gibidir; barbarlar doğal kişilikleri 
gereği, Yunanlılardan (ve Asyalılar, AvrupalIlardan) daha köle ruh­
lu oldukları için, bu despotça yönetime gık demeden boyun eğer­
ler. Onun için, her ne kadar böyle yönetimlere bu nedenlerle ti­
ranlık denebilirse de, yasal olm aları ve kalıtçılıkla başa gelmeleri 
kendilerine b ir durulup oturm uşluk (istikrar) sağlar. Tiranlıktan 
şurada da ayrım lanırlar ki, egemenin muhafızları kral muhafızları­
dır, tiran  muhafızları değildir — kral muhafızları silâh taşıyan yurt­
taşlardan kurulur, tiran  muhafızlarıysa parayla tutulan (kiralık) 
yabancı askerler olur. Sonra, kral yasa uyarınca kendisini isteyen 
uyrukları yönetir, tiransa istemeyen uyrukları; dolayısıyle birini 
kendi yurttaşları korur, öteki onlara karşı korunm ak zorundadır.

işte  bunlar monarşinin iki türüdür; eskiden Yunanlılar ara­
sında bulunan b ir üçüncüsü daha vardır. Bu tü r egemenliğe aisym-

* Bunu, Homeros’un eski zamanlarda bir komutanın savaş alanında ne gibi yetki­
leri olduğunu anlatmasıyle karşılaştırın. Agamemnon, meclis toplantılarında kendi­
sine sataşılmasına katlanmak zorunda kalmıştır; fakat bir sefer başlar başlamaz, ölüm
-kalım’a karar vermeye hakkı olur. Sözlerinden bu anlaşılıyor: “Dövüşten kaytaran
birini buldum mu... leşi, kurtlara kuşlara (köpeklere ve akbabalara) yem olur, çünkü
öldürme yetkisi benim elimdedir” [İlyada, II, 391-393],

7 97



P O L İ T İ K A

neteia [Roma’daki anlamıyle diktatörlük] denir; bu b ir çeşit seçil­
miş tiranlıktı. Bu egemenlik türü, şimdi değindiğimiz barbar kral­
lıklarından yalnızca babadan oğula geçmeyişiyle ayrılır; ikisi de 
eşit ölçüde yasaldır. Krallık görevi bazen öm ür boyu sürer, bazen 
belirtilen b ir süre boyunca ya da belli birtakım  işler yapılıncaya 
kadar devam ederdi; örneğin, Mytilene (Midilli) halkı, Antimenides 
ve ozan Alkeus'un önderliğinde geri gelmeye kalkan sürgünlere 
karşı P ittakos’u seçmişti. P ittakos'un seçildiğini Alkeus’un şarkıla­
rının birinden biliyoruz: “Soysuz P ittakos’u, topluca yaltaklana­
rak, beceriksiz ve bahtsız şehirlerine tiran  diye a tad ılar”. Bu çe­
şit egemenler için, yönetimleri b ir efendininki ya da b ir despo­
tunki olduğu ölçüde, tirandılar diyebiliriz; istekli • uyruklar ta ra ­
fından seçildikleri ölçüde de, kraldılar.

Kahram anlık çağlarında bulunan dördüncü b ir krallık türü  
vardı. Bu, hem babadan oğula kalırdı ve yasaldı, hem de uyrukla­
rın  isteğine dayanırdı. Bu krallar, barış ve savaş sanatlarında bul­
gular yaparak ya da halkı birleştirerek yahut onlara toprak da­
ğıtarak, halkın iyilik-bağışlayıcıları (velinimetleri) olarak başlam ış­
lardı. Böylelikle uyrukları tarafından kabul edilen krallar oldular; 
b ir sonraki kuşakta, kalıtçıları babadan-kalma m onarklar haline 
geldi. Bunlar savaşta önderlik eder ve rahiplere ayrılmamış kur­
ban işlerine bakarlardı. Ayrıca, davaları da görürlerdi; bunların 
bazılarını yeminli, bazılarını yeminsiz olarak görürlerdi, yemin 
krallık sopasını ya da âsayı havaya kaldırm akla ediliyordu. Eski 
zam anlarda bu kralların  devletin bütün —iç ve dış— işleri üstün­
de denetimi vardı; fakat sonradan bazı durum larda birtakım  ödev­
lerini kendileri bıraktılar, başka durum larda da birtakım  ödevle­
rini halk ellerinden aldı. Her yerde, hâlâ bu adı (arkhon) taşıyan 
kralların  üstünde kalan tek görev, tanrılara kurbanları sunmak­
tır; fakat gerçekte, ancak orduların ve sefer kuvvetlerinin önder­
liğini sürdürdükleri yerlerde, kral adını kullanmamız yerinde olur.

Öyleyse, anayasal krallığın dört çeşidi işte bunlardır: (1) kah­
ram anlık çağlarındaki monarşi; bu, halk tarafından kabul ediliyor 
ve açıklıkla tanımlanmış belli birtakım  ödev ve ayrıcalıklara daya­
nıyordu; kral yargıçtı, ordu komutanıydı ve dinsel başkandı; 
(2) barbarların  monarşisi; bu, yasal olarak ve babadan oğula geçe­
rek elde edilir ve elde tutulur, fakat despotça kullanılır; (3) aisym- 
neteia ya da seçimli diktatörlük; ve (4) Lakedaimonia türü  krallık;
bu, babadan oğula geçen, öm ür boyu generallikten başka b ir şey
değildir. Bu dört tü rü  birbirlerinden ayıran özellikler bunlardır.
Fakat b ir beşincisi de vardır ki, bu yollardan hiç biriyle sınırlan­
m am ıştır; onda kral tek başına her şeye egemendir: Ayrı ayrı her
ulus ya da devlet, —tıpkı b ir ailenin yönetildiği gibi yönettiği—
kendi işlerini denetlemekte nasıl bağımsızsa, bu kral da öylece ba­

98



KİTAP III ■ BÖLÜM 15

ğımsızdır. Çünkü b ir ailenin yönetilmesi, âdeta evde b ir krallık 
erkidir; işte benim Mutlak Krallık dediğim şey, b ir devletin ya 
da b ir ulusun yahut ulusların bütün yönetimidir.

Monarşinin ilk dört türünden hepsi de bazı bakımlardan sınırlıy­
dı; beşincisi sınırsızdır. Dolayısıyle, gerçekte yalnızca iki ana sınıf 
vardır. Karşılaştırma yapmak için, dört sınırlı monarşiden Lake­
daimonia’mnki alınıyor, çünkü en çok sınırlı olanı odıır. Fakat tam 
bu nedenle, Lakedaimonia krallığı tipik bir monarşi değildir; kral­
lık erkinin sınırlandırılması, erkin bir ölçüde dağılımını gerektirir, 
bu başka herhangi bir hükümet sisteminde de olmaktadır. Dola- 
yısıyle, bu bağlamda yalnız mutlak monarşiyi tartışmak zorunlu­
luğu vardır. Fakat bu da hemen ortaya bir sorun çıkarır: Oligar­
şide ya da demokraside erkin dağılımını tartışırken, (Bölüm 11'in 
sonunda) yasaların olabilecek her yerde egemen olmaları gerek­
tiği sonucuna varmıştık. Oysa şimdi burada, kendi yasalarım ken­
disi yapan ve büyük üstünlüğü, ona bu hakkı veriyor gibi görü­
nen bir monark düşünüyoruz. Bu gibi bir durumda ne yapılması 
gerektiği sorusu, kitabın sonundan önce verilmiyor (bkz.. Bölüm 17 
ve 18); şimdi anlatılanlar ise, kişisel yetkeyle yasal yetkenin yan 
yana varolabileceği herhangi bir devlet türü için geçerlidir.

15

Öyleyse, gerçekte incelenmesi gereken yalnızca iki krallık türü  ol­
duğunu söyleyebiliriz — m utlak krallık ve Lakedaimonia krallığı. 
Ötekiler, çoğucası, bu iki ucun arasında b ir yerlerde bulunurlar; 
birincisinden daha az erkleri vardır, İkincisinden daha çok. De­
mek ki, iki soru sormamız gerekiyor: Birincisi, devletler için, is­
te r doğumla ister seçimle atanmış olsun, sürekli b ir başkom utan 
bulunm ası iyi b ir şey midir, değil m idir ve İkincisi, b ir adamın 
bütün konularda tam  erkli olması iyi b ir şey midir, değil m idir? 
Andığımız türden b ir generalliğe ilişkin olan ilk soru, anayasadan 
çok yasalara bağlıdır, çünkü herhangi b ir anayasa düzeninde böy­
le b ir görev varolabilir. Bu nedenle, onu b ir yana bırakıyorum ve 
ötekinin üstünde duruyorum, çünkü İkincisi b ir anayasa türü  ola­
rak krallıkla ilgilidir. Onun için, bu tü rü  inceleyelim ve orada 
karşılaştığımız sorunları çözmeye çalışalım.

Eski ve temel b ir soruyu sorarak işe başlamalıyız: En îyi Adam 
tarafından yönetilmek mi daha iyidir, En İyi Yasalar tarafından 
yönetilmek mi? Monarşik hüküm etin iyi olduğuna inananlara gö­
re, yasalar yalntzca genei ilkeleri koyarlar ve bu nedenle, çıkacak 
günlük konularda ne yapılması gerektiğini gösteremezler; işte, onun 
için, diyorlar, ustalık (beceri) gerektiren herhangi b ir işi hep ki-

99



P O L Î T Î K A

tabın  ya da harfi harfine yasanın kılavuzluğuyle yapmaya kalk­
m ak saçmadır. Mısır’da bile b ir hekimin, hasta dört günde iyi­
leşmezse, elindeki kitabın buyruklarından ayrılmasına izin verilir 
(daha önce böyle yaparsa, üstüne sorum luluk almış olur). Aynı 
nedenle, harfi harfine b ir yasa uyarınca ya da kitaba göre egemen­
lik etmek, en iyi yöntem değildir, besbelli.

Öte yandan, yöneticilere kılavuzluk edecek b ir genel ilke ol­
m adan da olmaz; kişisel duyguları olmadığı için bu, onlara, do­
ğasından duygulu olana oranla daha iyi yol göstericilik yapar. Bir 
insanın m utlaka duyguları vardır, yasanın ise yoktur. Buna karşı 
denebilir ki, bireysel örneklerde (ayrıntılarda) b ir insan  yasadan 
daha sağlam karar verir. Öyleyse, b ir yasa koyucu —yani, egemenin 
kendisi— olması gerektiği açıktır; ama, durum u karşılayam adıkları­
nın dışındaki bütün örneklerde bağlayıcı olacak yasalar da bulunm a­
lıdır. Fakat bu gibi (karşılanmayan) örneklerde ne olacaktır? Ya­
sa ya hiç işlemeyecekse ya da kötü olarak işleyecekse, (sorunu 
çözmek üzere) harekete geçmek yetkisi b ir tek en iyi adam da mı 
olmalıdır, yoksa bütün yurttaşlarda mı?

Bugün birlikte hareket eden insanlar tarafından yargılara va­
rılm akta, öğütler verilmekte, kararlar alınm aktadır; bütün bunlar 
ayrı ayrı sorunlara ve bireysel durum lara ilişkindir. Şimdi, herhan­
gi b ir birey, başkalarıyla karşılaştırıldığı zaman, onlardan aşağı 
olabilir. Fakat devlet birçok adam lardan oluşur ve bu ona, tıpkı 
giderleri toplulukça karşılanan b ir şölenin tek b ir kimsenin hazır­
layacağı b ir şölenden daha üstün olması gibi b ir üstünlük sağlar. 
Onun içindir ki, çokluk birçok durum larda, her kim olursa olsun 
tek bir  adam dan daha iyi b ir yargıçtır. Sonra, çokluk daha güç 
bozulur yahut "k ıstırılır”. Nasıl büyük b ir m iktarda su daha güç 
kirlenirse, daha çok sayıda insan da b ir azlıktan daha güç bo­
zulur. Bir adamın, kötü b ir anındaysa ya da b ir şey hakkında 
çok kuvvetli duyguları varsa, yargısı ister istemez çarpık olacak­
tır. Fakat öteki türlü  (bir kitlenin söz konusu olması halinde), hep­
sinin birden aynı anda duvgularına kapılm alarını ve yargılarını 
çarpıtm alarını ayarlam ak hayli zordur.

Bunu kabul edersek, ilk iş, çokluğun da özgür doğmuş olma­
larını, ikinci olarak yasanın hükümlerinden, ancak yasanın kendi­
siyle kapatılamayacak durum larda ayrılm alarını güvencelemeliyiz. 
Bu İkincisinin, b ir kalabalık olduğu zaman, sağlanması hiç de ko­
lay olmayabilir; ama eğer iyiler, yani iyi insanlar ve iyi yurttaşlar 
çoğunluktaysa, o zaman "hangisi daha güç bozulma (yoldan çık­
ma) eğilimindedir — tek b ir egemen mi, yoksa hepsi de iyi olan 
sayıca geniş topluluk m u?” sorusunun cevabı, ancak "geniş top­
luluk” olabilir. Ve eğer, çokluğun hiziplere ayrılacağı, oysa b ir 
lek 'in  böyle olamayacağı ileri sürülürse, bunun karşılığı onların

100



KÎTAP III • BÖLÜM 15

d a  "tek adam ”dan aşağı kalmayan iyi ve ciddî insanlar oldukları­
dır. Öyleyse, hepsi iyi olan bu çoğunluğun egemenliğine, en iyile­
rin  egemenliği, gerçek aristokrasi ve tek’in egemenliğine de kral­
lık (ve dolayısıyle, kendi tü rünün iyisi) diyebilirsek, o zaman dev­
letler için b ir yönetim biçimi olarak, aristokrasi krallığa yeğdir*.

Şimdi, konudan bir ayrûma geliyor. Aristoteles ilk anayasal geliş­
melerin nasd olmuş olabileceği üstüne kurgularda bulunmaktadır. 
Bir sonraki kitapta, farklı bir kurgu verecektir (IV, 13). Fakat, 
Platon da ve Aristoteles’te gördüğümüz geçmiş baklandaki bu ge­
nelleme ve kurguları, tarihçiliklerinin değil, felsefe yapmalarının bir 
parçası saymak gerekir.

Niçin ilkin m onarşik yönetimin başladığını, belki buradan çı­
karabiliriz: Yeterli sayıda üstün b ir yetenek ve erdemi olan insan 
bulmak, hele o günlerde şehir nüfusları küçük olduğu için d^ha 
da güçtü. İyi adam ların b ir özelliği fayda sağlam aktır ve işte, yap- 
tık ları iyiHkrer Bilindiği içindir- ki, iyi adam ları kral diye atadılar. 
Sonra, daha çok sayıda eşit ölçüde iyi adam  bulununca, insanlar 
artık  tek adam ın egemenliğine katlanm adılar, o rtak  bir  şey ara- 
dılar ve anayasayı kurdular. Fakat iyi adam lar iyi olarak kalma­
dı; herkesin ortak  mülkiyeti altında olandan kendilerine b ir kâr 
çıkarmaya başladılar. Iş.te, oligarşilerin kökenini her halde buna 
bağlayabiliriz, çünkü ofigarkın özelliği paraya düşkünlüğüdür. Bum 
dan sonraki değişme, tiranlıklara dönüş oldu ve tiranlıklardan da 
demokrasiye. Şunun için ki, her  ne p ahas^ınaolur s a olsun zen­
ginleşme mücadelesi zenginlerin sayısını azaltır, dolayısıyle kitle­
lerin erkini artırır, onlar da ayaklanır ve dem okrasileri kurarlar. 
Şimdi şehirlerin büyüklüğünde genel Bir artm a olduğu için, "de­
m okratik  b ir anayasası olm aktan kaçınmak zordur, diyebiliriz.

Krallıkla ilişkili bazı sorunlar.
Devletler için krallarca yönetilmenin en iyi olduğuna inanan­

lar, daha başka birtakım  soruları da düşünmek zorundadır, örne­
ğin kralın oğullarına ilişkin soruları. Onun soyundan gelenler de 
kral olmalı mı? Bunlardan bazılarının ne çeşit kişiler olduğunu 
gözümüzün önüne getirince, krallığın babadan oğula geçmesinin 
zararlı bir şey olduğunu söylemek durum unda kalırız. Krala bu 
kuraldan ayrılmak yetkisini tanıyarak ilkeyi biraz değiştirebilirsi­
niz. Fakat krallığın ne olursa olsun kendi çocuklarıma bırakmaya-

* [Egemenliği zorla ellerinde tutmak için] silâhlı kuvvetlerin olup olmaması önemli
■değildir; asıl olan türdeş (homojen) bir iyi çoğunluk bulunmasıdır.

101



P O L Î T Î K A

cağına inanmak zordur; bu, insan doğasından çok fazla şey b ek ­
lemek olur. Sonra şu silâhlı kuvvet sorusu vardır; isteyen mo- 
narkın, yönetimine karşı direnmeye kalkanlara kendi iradesini zor­
layabileceği b ir muhafız günü olacak mıdır? Olmayacaksa, yetke­
sini nasıl etkin kılacaktır? Yetkesi, ancak yasaya uygun hareket 
etmesine elverişli bulunsa ve yasaya aykırı olarak kendi keyfine 
göre hiç b ir şey yapmayacak olsa bile, yine de yasalara uyulma­
sını sağlamak için yeterli gücü olmalıdır. Yetkileri anayasayla sı­
nırlanan türden b ir krala ilişkin olduğu ölçüde, bu soruyu ce­
vaplamak belki zor değildir. Silâhlı kuvveti olm alıdır ve bu kuv­
vet b ir kişiyi ya da birkaç kişiyi altedecek kadar güçlü olmalı, 
am a bütün halkı altedecek kadar güçlü olmamalıdır. Eskiden, bir 
kimse tiran  ya da aesymnetes atandığı sırada kendisine muhafız 
verilirken bu ilke uygulanıyordu; bunun gibi, Dionysios da m uha­
fız istediği zaman, birisi Sirakuzalılara ancak bu amaç için gereken 
sayıda muhafız vermelerini öğütlemişti.

Aristoteles, Bölüm 15’in başında ortaya koyduğu sorudan uzaklaş­
mıştır. Monarşiyle yasanın ilişkileri üstüne bütün bu tartışmalar, 
mutlak değil, anayasal monarşinin çevresinde geçmiştir — oysa 
kendisi bu konuyu bir yana bırakacağım söylemişti. Şimdi yeniden 
mutlak monarşiye dönüyor, bölümün başında söylediklerinin bazı­
larını tekrarlıyor, sonra yine yasanın yetkesiyle bireyin yetkesini 
tartışıyor. Aristoteles'in bu konuları anlatmak için ayrı ayrı iki 
notu varmış gibi görünmektedir.

16

Şimdi, her hareketini kendi keyfine göre yapan öteki kral türünü, 
ele alıp incelemeliyiz. Çünkü, "anayasal'' denilen m onarşi türü, yu­
karda da belirtildiği üzere ayrı b ir anayasa biçimi değildir; sürek­
li generallikler b ir demokraside, b ir oligarşide ya da herhangi b ir 
başka anayasada olabilir; bütün iç yönetimin başına b ir adamın 
getirilmesi de görülmedik şey değildir, Epidam nos'ta ve daha kü­
çük ölçüde Opus'ta da böyle yapılmıştır. Fakat biz şimdi m utlak 
krallıktan söz ederken, kralın kendi irade ve keyfine göre her 
şey üstünde egemen olduğu b ir düzeni düşünüyoruz.

Devlet birbirlerine eşit kimselerden oluştuğu zaman, b ir ada­
mın bütün yurttaşlar üstünde yetkesinin bulunm asını doğaya ay­
kırı sayanların aynı doğal hakları ve (toplum içinde) yerleri ol­
ması gerekir; nasıl, birbirlerinden ayrı ve onun için de eşitsiz kim­
selerin, birbirleriyle aynı ve onun için de eşit yiyecek ya da giye­
cekleri olması sağlığa aykırıysa, bu şerefler ve g ö re^er bakımın­

102



KİTAP III • BÖLÜM 16

dan da doğrudur; ve tersi de doğrudur (eşitsizlere eşit pay veril­
mesi gibi, eşitlere eşitsiz pay verilmesi de). Bu yüzden, adalet hiç 
kimsenin yönetilmekten daha çok yönetmemesini, herkesin (yönet­
me ve yönetilmede) sıralaşm asmı gerektirir. Böylelikle yine yasa­
ya gelmiş oluyoruz, çünkü bu sıralaşm anm düzenlenmesi yasadır. 
Onun için, yasanın egemen olması, yurttaşlardan herhangi birinin 
egemen olmasına yeğdir. Bu düşünüş çizgisini izleyerek, şunu da 
eklemeliyiz ki, bazı kimselerin egemen olm aları gerektiği gösteri- 
lebilse bile, bu kimseler yasanın koruyucuları ya da hizmetlileri 
durum una getirilmelidir. (Bu görüşü savunanlar) yüksek devlet gö­
revleri elbette bulunacaktır, derler, ama onları yalnız b ir adamın 
elinde tutm ası doğru değildir, en azından herkesin eşit olduğu yer­
lerde.

Sonra, “yasanın b ir karar verme olanağından yoksun görün­
düğü konular vardır" yolunda her zamanki karşı çıkışa cevap ola 
rak, bu gibi örneklerde b ir insan da çözüm bulamaz, deniyor. 
Yasanın insanları önce eğitmesi, sonra da böyle kararlaştırılm a­
mış konuları âdil yargı verme yeteneklerinin yapabileceği en iyi 
biçimde ele alıp çözüme bağlamakla yetkilendirmesi, işte bu gibi 
durum ları karşılam ak içindir. Üstelik, bu, denedikten sonra yeni 
b ir önerinin o sıra yürürlükte olan düzenlemelerden daha iyi ol­
duğu gösterilirse, düzeltmelerin yapılabilmesine de izin verir. Bu 
nedenle, Yasa’nın egemen olmasını isteyen, başka hiç b ir şeyin 
değil, yalnız Tanrı'nın ve Zekâ'nm egemen olmasını istiyor demek­
tir; b ir insanın egemenliğini isteyense, b ir vahşî hayvanı işin içi­
ne sokm aktadır; çünkü insanların tutkuları b ir vahşî hayvan gi­
b id ir ve güçlü duygular yöneticileri ve insanların en iyilerini bile 
yoldan çıkarır. Yasada, tu tkuları olmavan zekâyı bulursunuz.

Yasanın egemenliğine karşı kullanılan b ir başka kanıt da, tıp 
ya da pteki sanatlardan benzetme yoluyle, sağıltma sanatının b ir 
kitaba göre yapılmasının kötü olduğunu, bunu uygulamayı bilen­
leri çağırmanın çok daha iyi olacağını ileri sürm ektedir. Fakat bu 
benzetme yanlıştır. Doktor arkadaşlık hatırı için, aklıyla vardığı 
yargıya aykırı herhângi b ir şey yapmaz; hastasını sağıltır ve üc­
retini alır; fakat devlet görevlerindeki kimseler, hoşlanm alarına 
ve hoşlanm am alarına göre çoğucası her şeyi yaparlar. Elbette, düş­
m anlarınızın sizi haklam ak için doktorlara rüşvet verdiğinden kuş­
kulanıyorsanız, o zaman besbelli “kitaptan sağılma’yı yeğlersiniz. 
Sonra, doktorlar hastalanınca kendilerine baksınlar diye başka 
doktorları çağırırlar, (atletizmde) yetiştiriciler kendileri çalışırken 
başka yetiştiricilere uyarlar — b ir kimsenin kendi çıkarları ve ken­
di duyguları söz konusu olunca, doğru _yargı vermesi olanaksızdır 
da  onun için, ~

103



P O L Î T Î K A

Bu cümleyle bundan sonra gelen cümle arasındaki bağı anlamak 
için, Aristoteles’in hep orta-yolu arama ve bütün erdemleri iki aşırı 
uç arasında bir ortalama diye görme merakını hatırlamalıyız. Ya­
sa, önceden taraf tutmaz, ağırlığını şu ya da bu yana koymaz ve 
böylesi doğrudur. Bundan sonra, bağıntısız birtakım gözlemler sı­
ralanıyor.

Öyleyse, haklı olan nedir? arayışının, ortalamayı aram ak oldu­
ğu açıktır; çünkü yasa ortalamadır.

Ahlâk yasaları (görenekler) yapılmış (pozitif) yasadan hem da­
ha bağlayıcıdır, hem daha temel niteliktedir, dolayısıyle egemen ola­
rak, b ir adam, yazılı yasalardan (belki) daha az yanılabilir, ama 
ahlâk yasalarına oranla yanılmaya daha çok açıktır.

Elbette, b ir adam tek başına egemense, kolaylıkla bakam aya­
cağı birçok şeyler olacaktır; onun için altında atanm ış başka gö­
revliler bulunm ası da gerekecektir; bunların egemenliği başladığı 
zaman yerlerinde olmalarıyle sonradan atanm aları hiç farketmez. 
Ayrıca (şu da var ki), daha önce söylendiği gibi, eğer iyi b ir ada­
mın daha iyi olduğu için egemenlik etmeye hakkı olursa, iki iyi 
adam  bir adam dan daha iyidir. Nitekim, Homeros'ta: “îk i kişi b ir­
leşmeli” denir, Agamemnon da: “Bunun gibi on danışmanım ol­
saydı keşke!” diye hayıflanır.

Bugün, yasanın b ir karara bağlayamadığı sorunlar hakkında 
karar vermeye yetkili olan, örneğin yargıçlar gibi, devlet görevli­
leri bulunm aktadır. Fakat genellikle, yasanın kapsadığı konularda, 
onun hüküm lerinin kesin olması gerektiği kabul edilir. Ama ya­
saya sokulabilecek şeyler vardır, sokulamayacak şeyler vardır; za­
ten güçlük çıkaran ve "Hangisini yeğlemeli, en iyi adam ın egemen­
liğini mi, en iyi yasanın egemenliğini m i?” diye o eski soruya yol 
açan da bu olgudur. Yasalara sokulamayacak konular arasında, 
genellikle (meclislerde) görüşülerek karara bağlanan bütün so­
run lar yer alır. Yasa egemenliğini savunanlar bunu yadsım azlar;' 
bu gibi kararların  b ir insana bırakılm asının gerekmediğini söyle­
mezler; dedikleri yalnızca, bunun b ir tek kişi değil birçok kişi ol­
masıdır. Egemen b ir kişiden, yasaca eğitilmişse, iyi kararlar ver­
mesi umulabilir; fakat böyle b ir kimsenin yalnız b ir çift gözü ve 
kulağı, b ir çift ayağı ve eli vardır; onun birçok çift organları olan 
birçok kimselerden daha iyi vargılara varması ve daha iyi hareket 
etmesi beklenemez. Kendi zamanımızda gördüğümüz gibi, monar- 
şik yöneticiler bunu bildikleri için, kendilerine göz ve kulak, el 
ve ayak olsunlar diye b ir sürü adam edinirler; bu adam lar onların 
yönetimine dost oldukları için, (yönetimlerini) bunlarla paylaşır­
lar. Ama bu adam lar dost değillerse, kralın iradesine göre hare­
ket etmeyeceklerdir, oysa m onarşinin temeli budur. Öte yandan.

104



KİTAP III • BÖLÜM 17

hem krala hem de onun yönetimine dost iseler, bu kere monarşi 
ortadan kalkar; çünkü dost, eşit ve benzer olmak gerekir. Onun 
için, eğer kral bu adam ların yönetimi paylaşm aları gerektiğini dü­
şünüyorsa, bununla eşit ve benzer kişilerin egemen olm aları gerek­
tiğini açıklıyor demektir; ve işte krallığa karşı çıkanların iddiası 
budur.

Böylelikle, aleyhindeki itirazlardan bazılarının belirtilmiş olduğu 
mutlak krallığa dönüyoruz.

17

Fakat bu itirazlar bazı örneklerde geçerli olmakla birlikte, belki 
başkalarında geçerli değildir. Çünkü, hiç kuşkusuz, şeylerin doğal 
düzeninde (1) b ir efendi tarafından yönetilmeyi gerektiren, (2) bir 
kral tarafından yönetilmeyi gerektiren ve (3) yurttaşların  anayasal 
yönetiminin hem âdil, hem de uygun olduğu durum lar vardır*. Fa­
kat şimdiye kadar söylenmiş bulunanlardan açıkça anlaşılm aktadır 
ki, eşit ve benzer olanlar arasında tek b ir adam ın —ister yasalar­
la yönetsin, ister yasalar olmadan, kendisi yasa olarak— bütün 
ötekiler üstünde yetke sahibi olması ne âdil ne de uygundur; hem 
ister iyi adam lar üstünde egemen olan iyi b ir adam olsun, ister 
iyi olmayanlar üstünde iyi olmayan, hatta  belirli birtakım  koşul­
la r dışında, iyilikçe en üstün olsa bile durum  değişmez.

Şimdi bu (istisnaî) koşulların neler olduğunu belirtmeliyim, za­
ten bunlar (Bölüm 13’ün sonunda) b ir ölçüde sayılmışlardı. Fakat 
önce, bu bağlamda “krallık”, “aristokrasi” ve “yurttaşlık” ya da 
b ir siyasal yönetime özgü sözleriyle ne demek istendiğini tanım la­
mam gerekiyor.

Bir halk, üstün iyilikteki b ir krallık ailesini devletin önder­
leri diye doğal olarak kabul edecek türden b ir halksa, o halka 
k ra llık  Yönetimi uygundur. Bir halk, siyasal görevler için gerekli 
yetenekveerüem eT  sabip bulunm akla kendileri önder olan özgür 
Tomselerce yönetilebilirse, o halka Aristokratik Yönetim uygundur. 
Yurttaş-yönetimi için ise, halkın biraz savaş yeteneği olmalı ve 
malî bakım dan varlıklı olanlara, b ir liyakat temeline göre, devlet 
görevlerini dağıtan b ir yasa uyarınca, sırayla yönetebilmeli ve yö- 
netilebilmelidir.

Bunun içindir ki, eğer iyiliği geri kalan herkesinkini geçecek 
kadar, erdem ve yetenekçe ileri bütün b ir aile ya da tek b ir birey

* Tiranın yönetimi, doğanın düzeninde yoktur; “sapmalar” dediğimiz anayasa tür­
leri de yoktur, çünkü bunlar doğaya aykırıdır.

105



P O L İ T İ K A

bulunabilirse, o zaman yukarda değindiğim koşullar var dem ektir: 
Bu ailenin krallık ailesi ve egemen olması ya da bu ileri gelen 
adam ın kral yapılması haklı ve âdil olur. Çünkü, daha önce söy­
lendiği üzere, bu durum , (devletlerini) ister aristokratik, ister oli- 
garşik, ister dem okratik yapıyor olsunlar, anayasaları kurm akta 
hepsinin aradığı adaletin gereklerini karşılam aktadır. Çünkü hepsi 
de iddialarını üstünlüğe dayatırlar, ancak her örnekte söz konusu 
edilen üstünlük aynı değildir, yukarda [Bölüm 8'de] belirtildiği 
gibi, başka başkadır. Bir kimsenin her şeyde birden üstünlüğü çok 
ileriyse, böyle b ir adam ın öldürülmesi, sürülmesi, ostrakismos’a 
uğratılm ası ya da sırasında yönetilmesi yanlış olur. Çünkü, parça 
doğal olarak bütünden büyük olamayacağı halde, anlattığım  gibi 
o çok üstün kişinin durum u işte tam  böyledir. Bunun için de,
böyle b ir adama, sırayla değil, m utlak ve tam  olarak boyun eğ­
m ekten ve onu egemen kabul etmekten başka yapılacak hiç b ir şey
yoktur.

Öyleyse, krallık, krallığın çeşitli biçimleri, devletler için iyi b ir 
şey olup olmadığı ve hangi devletler için, nasıl (iyi b ir şey) ol­
duğu — bütün bu sorulara cevabımız bunlar olsun.

Aristoteles’in gerçekte mutlak krallık üstüne pek az şey söylediği 
dikkati çekmektedir; mutlak kralın ne çeşit bir adam olduğunu da 
belirtmemiştir, hangi koşullar altında mutlakçılığın iyi bir şey ol­
duğunu da. Bunun, Büyük İskender’i düşünmesi yüzünden olup 
olmadığını kesinlikle bilemeyiz; fakat en azından şunu söyleyebi­
liriz ki, monarşi için gerekli bir nitelik olarak büyük fetihleri hiç 
anmamaktadır. Şimdi, Kitap IH ’ü toparlayan ve Kitap VH ’deki tar­
tışmaları haber veren bir kuyruk parçası geliyor.

18

Fakat, üç doğru anayasa bulunduğunu ve bunlardan en iyisinin, 
zorunlu olarak, en iyi adam lar tarafından yönetileni olduğunu söy­
lediğimize göre, (“en iyi” yalnız b ir adam  olabilir ya da bütün 
b ir aile olabilir, yahut en çok istenilir yaşama ulaşm ak amacıy- 
le, bazıları yönetmeye ötekileri yönetilmeye yetenekli b ir halk ola­
bilir), ayrıca daha önceki bölümlerde [Bölüm 4’te] en iyi devlette 
iyi adam ın iyiliğiyle iyi yurttaşınkinin özdeş olmak zorunda bu­
lunduğu da gösterildiğine göre, bunlardan iyi b ir adamı ve ister 
m onarşik olarak yönetilsin, ister aristokratik  olarak iyi b ir devleti 
meydana getirmek için aynı yöntemin ve aynı araçların gerekli 
olduğu sonucu apaçık çıkar. Böylelikle, iyi b ir adamı meydana ge­
tiren aynı eğitim ve aynı görenekler (ahlâk), aynı zamanda b ir

106



KİTAP III • BOLUM 18

kimseyi b ir yurttaşın ve b ir kralın ödevlerini yapabilecek durum a 
da getirecektir. Bu sorunlar sonuçlandırıldığına göre, şimdi en iyi 
anayasadan söz etmeye, onun ne gibi b ir doğası olduğunu ve nasıl 
gerçekleştirileceğini anlatmaya çalışalım.

Burada verilen söz, Kitap VII ve V lII’de tutulmaktadır. Bunun için, 
bir zamanlar yayıncılar o iki kitabı buraya alır, hatta numarala­
rını değiştirirlerdi. Kitap IV, V ve V l’da, daha çok, anayasaların 
mutlak olarak en iyisi üstünde değil, gerçekte görülen en işe yara­
rı üstünde durulmaktadır. Buna, Kitap III, Bölüm 7’de olduğu gibi, 
‘‘siyasal yönetim" adı veriliyor. Bu üç kitap arasında genel bir 
tutarlılık vardır ve Kitap IV'ürı ikinci bölümünde, Aristoteles bir 
çeşit içindekiler listesi bile verir. Fakat ayrıntılarda birçok deği­
şiklikler olur.

107





KİTAP IV

Dördüncü kitap, Aristoteles’in genellemelerinden biriyle başlar 
(Karşılaştırınız: III, 1); bu genellemenin konuya ilişkin olduğu, ör­
nekler verildikçe anlaşılacaktır. Politike sanatına uygulandığı za­
man, bu görüş, siyasetin ne kadar geniş bir alanı kapsadığını or­
taya koymaktadır. Siyaset kuramcıları, uygulamayla pek ilgilenme­
mek ve yerel koşulları göz önünde tutmamak eğiliminde olurlar; 
ve belirli durumların ötesinde, genel olarak (her yerde) işleyebile­
cek bir anayasa yapılabilmelidir. İşte, Aristoteles, "siyasal yöne­
tim ” adını verdiği (III, 9) "aristokratik” demokrasiyi böyle bir 
model sayıyor.

1

Konusu, parça olmayıp bütün  olan ve kendisi tümüyle b ir sınıf 
nesneye ilişkin bulunan sanat ve bilimlerde, o nesneler sınıfına 
giren her şeyi araştırm ak, tek b ir sanat ya da bilimin ödevidir. 
Örneğin, beden eğitimi böyle b ir sanatsa, incelediği nesne de vü­
cutsa, onun ödevi ne gibi şeylerin hangi tü r vücutlara yaradığım 
ve dolayısıyle, en iyi eğitim türünün hangisi olduğunu belirlemek­
tir; çünkü en iyi olan, zorunlu olarak, doğuştan en iyi gelen ve 
sonradan en iyi biçimde gelişene ilişkindir. En büyük sayıya en 
uygun olacak tek eğitim biçiminin ne olduğunu aram ak da jim ­
nastiğin işidir. Ayrıca, b ir kimsenin atletizm yarışm aları için ge­
reken durum a (form ya da kondisyona) erişmek yahut beceriyi 
edinmek isteği yoksa, daha az b ir şey istiyorsa [burada metin ke­
sin değildir], o yetenek ölçüsünü verebilmek de, öğretmen ya da 
yetiştiricinin işidir. Aynı kapsayıcı ilkenin hekimlikte, gemi yapı­
mında, kum aşçılıkta ve bütün öteki meslek beceri biçimlerinde ge­
çerli olduğunu görüyoruz. Bu, besbelli, ödevi en iyi anayasayı, en 
iyi anayasa nedir ve herhangi b ir dış engel çıkmasaydı da tam  
dilediğimiz gibi kurulabilseydi nasıl b ir şey olurdu? sorularını ta r­
tışm ak olan siyaset bilimi için de doğrudur. Fakat bu, siyaset bi­
liminin yalnızca ilk ödevidir. Bir başka ödevi, hangi anayasanın 
hangi halka uygun olduğunu araştırm aktır. Çünkü, en iyiye erişmek 
belki olanaksızdır; bundan ötürü, iyi yasa koyucu ve gerçek siya­
setçi, hem “m utlak olarak en iyi'y i, hem de "koşullara göre en iyi” 
yi bilecektir. Bir üçüncüsü de, belli b ir anda varolandan başlaya­
rak  olur; verilen b ir anayasayı, gerek özgün durumuyle gerekse b ir 
kez başladıktan sonra, nasıl en uzun öm ürlü olabileceği açısından 
tartışabilm eyi söylemek istiyorum; düşündüğüm, biraz önce anı-

109



P O L İ T İ K A

lanların her ikisinden de daha uzak b ir şehir — yani, ne gereksin­
melerinin bol bol karşılandığı en iyi anayasası olan, ne de koşul­
lara göre olabileceklerin en iyisi. Bilinmesi gereken b ir dördüncü 
soru da vardır: Şehirlerin hepsine ya da hemen hepsine uygun 
olacak anayasa hangisidir? Bu, uygulamayla ilgili b ir sorundur ve 
politeia konusunda görüşlerini belirtenlerin çoğunluğu, başka ba­
kım lardan ne denli başarılı olsalar, uygulama konusunda başarısız­
lığa uğruyorlar. Çünkü, yalnızca en iyiyi değil, olabileceği de, ko­
layca ve her yerde bulunabileceği de incelememiz gerekir.

Fakat bugün, doğal olarak, dikkatlerini en yüksek yetkinlik 
arayışında odaklaştıran bazı yazarlar vardır; bazıları da mutlak 
olarak en iyi yerine genel b ir tü rün  sözünü eder, ama varolan 
anayasalara hiç bakm adan, yalnızca Lakedaimonia’nınkini ya da b ir 
başkasını onaylamakla yetinirler. Oysa, gerekli olan halkın kabul 
edeceği, sonra da sahip oldukları şeylerden hareketle işletebile- 
ceklerine inanacağı b ir hüküm et sistemi getirm ektir. Çünkü, var­
olan b ir anayasayı (düzelterek) ayaklarının üstüne dikmek, yep­
yeni b ir anayasa yaratm aktan daha kolay değildir; nasıl ki öğre­
nilmiş b ir dersi akıldan çıkarıp atmak, onu ilk başta öğrenmekten 
daha zor olur. Bu nedenle, b ir siyaset uzmanı, yukarda belirtilen­
lerden başka, şimdi söylediğimiz gibi, varolan devletlere vardım 
da edebilmelidir. Fakat kaç çeşit anayasa olduğunu bilmeden bu­
nu  yapamaz. Bugün bazı kimselerin yalnızca iki çeşit anayasa ol­
duğunu söylemeleri âdet olm uştur: Bir tek demokrasi, b ir tek de 
oligarşi. Fakat bu görüş doğru değildir, anayasalar arasında b ir­
çok ayrılıklar olduğunu ve bunları b ir araya getirmenin birçok 
yolları bulunduğunu gözden kaçırm aktadır.

Siyasal uzmanımızın bunları ayırt edebilmesini sağlayan aynı 
anlayış gücü, onun hangi yasaların en iyi olduğunu ve çeşitli ana­
yasalara hangilerinin en iyi uyduğunu kavramasını da olanaklı kı­
lar. Çünkü, yasaları anayasalara göre yapmak gerekir (nitekim öy­
le yapılır), yoksa anayasaları yasalara göre değil. İkisini şöyle- 
ayrımlayabiliriz: Anayasa, devletlerin erk görevlerinin (makamla­
rının) dağılımı, egemenliğin ve her topluluğun gerçekleştirmeyi 
amaçladığı hedefin belirlenmesi için benimsedikleri düzenleniş bi- 
çimidir. Yasalar ise, yöneticilerin uyarınca hareket edecekleri ~ve~ 
çiğnenmesini önleyecekleri kuralları göstermeleri bakımından, ana- 
yasa tanım larından ayrılırlar. Yasa yapmak için, anayasaların sayı­
sını ve birbirlerinden farklarını bilmek gerektiği, bundan apaçık 
anlaşılm aktadır; aynı yasaların bütün oligarşiler ve bütün demok­
rasiler için iyi olması olanaksızdır, çünkü gerek oligarşinin ve ge­
rek demokrasinin her birinin birden çok biçimi vardır.

İdeal olarak en iyi devlete en iyi bir ya da birden çok adam ege-

110



KİTAP IV • BÖLÜM 2

men olacaktır — yani, bu devlet ya bir krallık ya da bir aristokra­
sidir. “Siyasal yönetim” ideal düzeyde en iyi olan değildir, fakat 
genel kullanım için (harcıâlem olarak) en iyi olandır. "Siyasal yö- 
netim 'in  kolaylıkla kabul edilme olasılığı da yüksektir, çünkü yurt­
taş sayısını hayli geniş tutar; fakat yurttaşlık, erdemli, yeterince 
zekâsı ve malı mülkü olan kimselerle sınırlanarak, aristokratik 
ilke de gözetilir.

2

Anayasalar üstüne ilk araştırmam ızda, onları şöyle çözümlemiştik: 
Doğru anayasalar üç taneydi — krallık, aristokrasi ve siyasal yö­
netim; bunlardan sapm alar da üç taneydi: Krallıktan tiranlık, aris­
tokrasiden oligarşi ve siyasal yönetimden demokrasi. Aristokrasi 
ve krallık* yukarda tartışılm ış, aralarındaki ayrım belirtilm işti; 
krallığın hangi noktada benimseneceğini de belirlemiştik. Onun 
içindir ki, şimdi geriye, hepsine ortak b ir adla anılan siyasal yö­
netimi tartışm ak kalıyor [“siyasal yönetim ” diye çevirdiğimiz po- 
liteia nın genel olarak "anayasa” anlamına geldiğini söylemiştik], 
sonra da öteki üçünü, oligarşi, demokrasi ve tiranlığı. Bu üç sap­
m adan hangisinin en kötü ve hangisinin ikinci en kötü olduğuna 
gelince, bu besbellidir; çünkü birinci ve en yetkin olanından ya­
pılan sapm anın en kötü olması gerekir. Krallık, eğer lâyık olma­
dığı b ir adı taşımıyorsa, k rallık görevini yapanın büyük üstünlüğü 
sayesinde varolm aktadır. Dolayısıvle, tiranlık en kötüsü ve siyasal 
yönetimden en uzak olanıdır; oligarşi (en kötülük sırasında) ikinci 
gelir, çünkü aristokrasi bu anayasa türünden çok farklıdır; de- 
mokrasiyse, sapm aların en az karşı çıkılması gerekenidir. Öncelle­
rim den (seleflerimden) biri [Platon, Devlet Adamı, 303a'da], bu 
konuların üstüne görüşlerini açıklam ıştır, fakat onun görüşü be­
nimkinden farklıdır. Onca, hepsinin iyi oldukları, oligarşi ve geri 
kalanların da pekâlâ işler durum da bulunduğu zaman aralarında 
en kötüsü dem okrasidir, fakat hepsi kötü oldukları zaman, en iyi­
leri dem okrasidir. Benim görüşümce ise, bu anayasalar tümüyle 
kötü ve yanlıştır; onun içindir ki, b ir oligarşinin b ir başkasından 
daha iyi olduğunu söylemek uygunsuz olur, ancak daha az kötü 
denebilir.

Şimdi özetlenen program, önce buradan Bölüm 13’ün sonuna kadar

* En iyi anayasayı araştırmak, bu iki sözcüğün anlamlarını araştırmakla özdeştir;
çünkü her iki anayasa biçimi de aynı amaca yönelmişlerdir, yani varlıkla bezenmiş
(kendisine varlıklılık bahşedilmiş) erdeme dayanan bir yaşama.

111



P O L İ T İ K A

sürecek kesimi haber vermektedir, orada yine bir kesinti gelecek­
tir. Burada sayılan dördüncü ve beşinci konular, sırayla Kitap VI 
ve V ’in içinde İncelenmektedir.

Fakat bu sorunu b ir yana bırakalım  ve şunları tartışm aya gi­
rişelim: (1) anayasalar arasındaki farklar — oligarşi ve dem okra­
sinin birden çok biçimi olduğunu veri sayıyoruz, (2) en iyiden son­
ra, en evrensel, en genel olarak kabul edilebilir anayasa hangisidir 
ve gerçekte (varolan anayasalardan) yapısı iyi kurulm uş ve en iyi 
adam ları toplam ak ilkesine dayanan, fakat aynı zamanda devlet­
lerin çoğu için uygun olan hangisidir — hangi anayasa bu tanımı 
karşılar? (3) öteki anayasalar arasında hangileri kimlere uygundur; 
çünkü, her halde bazıları için demokrasi gerekecektir, başkaları için 
oligarşi, (4) bu anayasaları kuran b ir kimse, gerek dem okrasinin 
gerekse oligarşinin çeşitli biçimlerinden her biri için nasıl çalış­
maya girişm elidir ve sonuncusu da (5) bütün bu konuları elimiz­
den geldiğince iyi ve derli toplu olarak inceledikten sonra, anayasa­
ların yıkılmasına yol açan ve onları işler durum da tu tan  neden­
lerin —hem genel nedenlerin, hem de belirli örneklere ilişkin olan­
ların— neler olduğu ve bunları nelerin hazırladığı sorusunu da 
cevaplandırmaya çalışmalıyız.

Bu bölümde ve bundan sonraki bölümün ilk parçasında, daha önce 
söylenenlerin birçok tekrarlamaları yer almaktadır, ama ayrılıklar 
da göze çarpar; örneğin, burada anayasalar üç yerine ikiye, ya da 
sapmalarıyle birlikte altı yerine dörde bölünüyor.

3

Anayasaların çokluğunun nedeni, devletlerin parçalarının (öğeleri­
nin) çokluğudur. Bir kere, bütün devletlerin birtakım  ailelerden 
oluştuğunu gözlemliyoruz; sonra halktan bazılarının her zaman 
zengin, bazılarının yoksul, bazılarının da orta  halli olm aları ge­
rektiğini; ayrıca, zenginlerin silâhları vardır, yoksulların yoktur. 
Avam halkın üç uğraşı sınıfına ayrıldığını da gözlemliyoruz: Ta­
rım , ticaret ve kol gücüyle çalışma. Servetlerine ve mülkiyetlerinin 
genişliğine göre, yukarı sınıflar arasında da farklar vardır. Ör­
neğin, b ir adam ın kaç atı olduğunu sorarız*. Servetten başka ayı-

* At beslemek, her zaman pahalı bir şeydir. Eski zamanlarda süvarileri olan şehir­
ler zengin oligarşilerdi ve sınır komşusu oldukları devletlere karşı savaşlarında at
kullanırlardı. Bunu Khalkis ve Eretria’da, Asya tarafında da Maiandros üstündeki
Magnesia’da (Menderes nehri boyundaki Manisa’da) ve öteki at yetiştiren bölgelerde
görüyoruz.

112



KÎTAP IV • BÖLÜM 4

rıcı özellikler de vardır — doğum, erdem ve devletin belli başlı 
parçalarını çözümlerken aristokrasi bölümünde değindiğimiz bü­
tün öteki öğeler. Bazen topluluğun bütün bu kesimlerinin yurt­
taşlıkta payı olur, bazen çoğunluğun, bazen ondan daha azının. 
Böylelikle, parçaları biçimce birbirlerinden ayrıldığı gibi, biçimce 
birbirlerinden ayrılan birçok anayasalar olması gerektiği açıktır. 
Anayasa, yetke görevlerinin düzenlenmesidir; her yerde bu dağılım, 
ya (yönetime) katılanların erk ve etki gücüne göre b ir eşitsizlik 
temeli üstünden yapılır ya da b ir eşitlik temeli üstünden, yani var­
lıksızlarla varlıklıların eşit sayılmasına göre. Bundan ötürü, par­
çalar arasındaki ayrılıklar göz önünde tutularak, üstün erkleri dü­
zenlemenin kaç tane yolu varsa, o kadar anayasa biçimi olmalıdır. 
Fakat bunların hepsi iki grupta toplanabilir. Nasıl, rüzgârlar ba­
zen kuzey ve güney rüzgârları diye sınıflanıp geri kalanları bun­
lardan sapm alar savılıyorsa, onun gibi anayasalar da iki türlüdür 
— dem okratik ve oligarşik. Çünkü aristokrasi b ir çeşit oligarşidir, 
bizim siyasal yönetim dediğimiz de b ir çeşit demokrasi; tıpkı batı 
rüzgârının kuzeyle, doğu rüzgârının güneyle birlikte sayıldığı gibi. 
Bazı kimseler aynı ikiliği müzikte de görüyorlar; Dor ve Phryg diye 
iki makam ortaya koyup bütün bestelere bu adlardan ya birini ya 
ötekini veriyorlar. Onun için, insanlar anayasalara da böyle bak­
maya alışmışlardır. Fakat, oligarşi ve demokrasi deyimlerini sap­
m alara ayıran kendi sınıflamamız hem daha iyi hem daha doğ­
rudur. îyi kurulm uş devletler ikidir (hatta belki yalnız birdir) ve 
bütün ötekiler ya m utlak olarak en iyiden ya da uyumlu ve dengeli 
b ir karışım dan sapm alardır. Bu sapmalara, çok sıkı ve baskıcı ise­
ler oligarşik, çok gevşek ve başıboş iseler dem okratik adını veri- 
yoruz.

Oligarşiyi demokrasiden ayrımlayan tek ayraç sayı değildir. Bunu, 
Kitap III, Bölüm S’e karşılaştırınız.

4

Demokrasi ve oligarşiyi çok yalın ve m utlak terimlerle tanımlamak, 
bugün alışılagelmiş b ir yanlışlıktır: Halk kitlesinin egemen oldu­
ğu yerde demokrasi vardır, diyorlar (sanki çoğunluk, oligarşilerde 
ve her yerde egemen değilmiş gibi), azlığın egemen olduğu yerde 
de oligarşi. Tutun ki, (bir şehirde) bütün nüfus 1.300 kişi; bunla­
rın 1.000'i zengin, geri kalanlar da özgür oldukları ve başka ba­
kım lardan kendilerine benzedikleri halde, 300 yoksula yönetimden 
hiç b ir pay vermiyorlar; hiç kimse bu 1.300 kişinin b ir dem okra­
side yaşadığını söyleyemez. Ya da yine, tu tun ki yoksullar azlıktır,

8 113



P O L İ T İ K A

ama kendilerinden daha kalabalık olan varlıklılara boyun eğdir­
mişler; bütün haklardan ötekilere, yani zenginlere de b ir pay veril­
medikçe, böyle b ir anayasaya hiç kimse oligarşik diyemez. Öyley­
se, özgür kimseler egemen olunca anayasa dem okrasidir, zengin 
kimseler egemen olunca oTIgarşidTr"cIemerniz daha doğru olur, ama 
gerçekte birinciler  çokluk, İkinciler azlıktır; çokluk özgürdür, az­
lık zengin. Devlet görevlerinin, denildiğine göre Ethiopia’da yapıl­
dığı gibi, boy ya da sevimli görünüş uyarınca dağıtıldığını varsa­
yarsak, bu da b ir oligarşi olurdu, çünkü çok uzun boylu ya da 
çok sevimli adam ların sayısı azdır. Yine de o ayraçlar (yani, öz­
gürlük ile zenginlik) bu anayasaları (demokrasi ile oligarşiyi) b ir­
birlerinden ayırmaya yetmez. Her ikisi de birtakım  parçalardan, 
halk gruplarından (sınıflardan) meydana gelirler; özgürlerin kala­
balık olmadıkları, fakat özgür olmayan çoğunluk üstünde egemen­
lik kurdukları b ir anayasaya yine de oligarşi diyemeyiz; zengin­
lerin sayı çokluğuna dayanarak egemen oldukları b ir anayasa da 
dem okrasi değildir. Bu örnekleri büsbütün hayalî sanmamalı; bi­
rincisi Apollonia’da ve Thera’da varolmuştu; çünkü bunların her 
birinde özgür halk geri kalanlardan çok daha küçüktü ve devlet 
görevleri yalnızca ataları ilk kuruluşa katılm ış bulunan soylu ki­
şilere ayrılmıştı. İkincivse b ir zam anlar Kolophon’da varolm uştu 
— burada Lydia savaşından önce çoğunluk büyük servet edinmiş­
ti. Özgür olan ve varlıklı olmayanlar, çoğunluğu oluşturarak yö­
netimi ellerine alınca anayasanın biçimi dem okrasidir; egemenlik 
b ir azlık meydana getiren zengin ve iyi doğumluların ellerinde olun­
ca da oligarşi.

Hayvanların ve (türlerin değişmezliğiyle birleşen) parçalarının çe­
şitliliği ile devletlerin çeşitliliği arasında bir karşılaştırma.

Anayasaların birçok oldukları ve niçin birçok oldukları, böyle­
likle gösterilmiş bulunuyor. Şimdi o noktadan başlayalım [Bölüm 
3, başlangıç] ve yukarda belirtilenden daha bile çok olduklarını 
gösterelim, neler olduklarını ve onları nelerin varettiğini söyleye­
lim. Her devletin tek b ir varlık olmadığı, hepsinin birçok parça­
lardan meydana geldiği kabul edilmiştir. Şimdi, bizim seçtiğimiz 
konu, anayasanın biçimleri değil de, hayvan yaşamının biçimleri 
olsaydı, önce şu soruya cevap vermemiz gerekirdi: “Her hayvanın 
yaşamak için neleri olması zorunludur?” Bu zorunlu öğeler ara­
sında, duyum organlarını, besin alma ve özümleme organlarını, ya­
ni ağız ve mideyi, ayrıca hayvanın hareket etmesini olanaklı kı­
lan vücut parçalarını savardık. İncelememiz gereken şeylerini hepsi 
bunlar olsaydı ve aralarında farklı ağız, mide, duyum organı ve 
hareket gibi ayrılıklar bulunsaydı, o zaman bunların çeşitli yol-

114



r
larda birleşmeleri zorunlu olarak ayrı ayrı birtakım  hayvan türle­
rini meydana getirecektir. Çünkü, aynı b ir türden hayvanların fark­
lı ağız ya da kulak biçimleri olmasına biyolojik olarak olanak 
yoktur. Hepsini hesaba katınca, bunların olabilecek bütün birleş­
meleri, canlı yaratık biçimlerini ortaya koyacak ve hayvan yaşa­
mının ayrı ayrı biçimlerinin sayısı, zorunlu öğelerin yan yana bile­
şimlerinin sayısına eşit olacaktır. Bunu yukarda andığımız ana­
yasalara uygulayabiliriz; çünkü sık sık söylendiği üzere, devletle­
rin  de birçok parçaları vardır. Bunlar, (1) yiyecek üretimiyle uğ­
raşan halk kitlesi, yani toprağı sürenler (çiftçiler), (2) banausoi 
denilen sınıf, yani b ir şehrin işleyebilmesi için zorunlu uğraşıları 
izleyenler*, (3) tüccarlar, yani zamanlarını, toptan ve perakende 
alışverişle geçiren kesim, (4) kiralık işçi kesimi, (5) şehri savaşta 
savunacak sınıftır. Halkın eğer saldırganların m erham etine kalma­
sı istenmiyorsa, bu sonuncusu da ötekiler kadar zorunludur (on­
suz olmaz). Çünkü doğadan uyruk ya da kölece b ir kurum a “dev­
le t” adını vermek, olanaksız şeylerden biridir; devlet kendi ken­
dini yönelten ve bağımsız b ir varlıktır, kölede olmayan ise işte 
tam  bu niteliktir.

Bu son cümle, Platonun  Devlet’ine. (II, 369) yöneltilen bir eleştiri­
dir; orada toplumsal örgütlenmenin en yalın biçimi kuramca an­
latılırken, askerler topluma katılmamıştır. Aristoteles şimdi bu nok­
tayı geliştiriyor.

Onun için, bu konunun Devlet’te ele alınışını, ben inandırıcı 
olm aktan çok, kurnazca buluyorum. Çünkü, Sokrates b ir şehrin 
dört zorunlu öğeden oluştuğunu, bunların dokumacı, çiftçi, derici 
ve yapımcı olduklarını söyler; sonra bunları yeterli bulmaz, ma­
den işçilerini, onlarsız olunmayacak hayvan sürülerine bakacak 
kimseleri (çobanları), daha sonra da tüccarı ve dükkâncıyı ekler. 
Bu ilk şehrin tam am ıdır ve besbelli, bütün böyle örgütlerin daha 
yüksek bir amaç için değil, yalnız varolmak için kurulduğu ve 
ayrıca, deri işçilerini gerekseyişinin çiftçileri gerekseyişiyle eşit ol­
duğu varsayımına dayanm aktadır. (Platon) savaşta savunuculuk ya­
pacak kişilere (askerlere), şehir toprak yayılımı için komşularıyle 
çatışıp savaş patlaymcaya kadar hiç b ir yer vermez. Sonra, elbette, 
ilk dördün (ya da kurucu öğe sayısı her ne olacaksa onun) arasına, 
adalet işlerinde karar ve yargı verecek biri de girmelidir. Eğer 
ruh, canlı b ir yaratığın vücudundan bile önde gelen b ir parçası 
sayılmak gerekiyorsa, o zaman şehirlerde de ruha karşılık olan

KİTAP IV • BÖLÜM 4

* Bunlar da, ayrıca, mutlak olarak zorunlu işleri yapanlar ve daha yüksek bir konfor
ya da kültür düzeyine hizmet edenler diye ikiye ayrılır.

115



P O L İ T İ K A

(tekabül eden) parçaları salt zorunlulukları karşılayan ve (maddî) 
işlere yarayan öğelerden daha önemli saymalıyız; bununla, savaş­
çılık niteliklerini ve adalet dağıtmaya ilişkin her şeyi, onların hep­
sinin üstünde de somutlaşmış siyasal bilgelik demek olan görüş 
belirtm e yetisini söylemek istiyorum. Bu niteliklerin ayrı ayrı çe­
şitli insanlarda ya da aynı kimselerde bulunması, geliştirmeye ça­
lıştığım kanıt bakım ından önemli değil; çünkü aynı adam ların hem 
silâh taşıdıklarını hem de toprağı sürdüklerini görmek gayet ola­
ğandır. Öyleyse, bunların her ikisi de devletin parçaları olacak­
larsa, askerlik öğesinin başından beri devletin parçalarından biri 
olduğu açıktır.

Malları-mülkleriyle hizmet edenler yedinci b ir sınıftır; bunla­
ra, varlıklılar diyoruz. Sekizinci b ir sınıf, devletin çalıştırdığı ya 
da yönetim görevlerine ilişkin olarak hizmet gören kimselerden 
oluşur. Yönetsel görevlileri olmayan b ir devlet olamaz; sürekli ola­
rak  ya da sıralaşarak görev yapmaya ve bu tü r  hizmetlerde bu­
lunmaya yetenekli kimseler olmalıdır. Geriye, biraz önce sözünü 
ettiğimiz kişiler kalıyor; görüş belirtenler ve adaletle ilgili konu­
larda çatışma olunca karar verenler. Şimdi eğer bütün bunlar şe­
hirlerde bulunacak, ahlâk ve adalet üzere hareket edecek iseler, şeh­
rin  işlerinde yer alacak kimseler arasında erdem’e sahip olanların 
daha çok olmaları gerekir. Bütün öteki yetenekler pekâlâ hep b ir­
likte aynı kişilerde varolabilir; aynı adam lar asker, çiftçi, zanaat­
çı olabilir; yargıçlar ve siyasal görüş belirtenler aynı olabilir. Bütün 
bu insanlar erdemden de pay aldıklarını iddia eder ve kendilerinin 
çoğu devlet görevlerini yapabileceklerini sanırlar. Ama aynı kim­
seler hem zengin, hem yoksul olamazlar ve işte b ir devlette, baş 
sınıf bölünmesinin varlıklılar — mülksiizler diye olmasının nedeni 
budur. Üstelik, b ir sınıfın çoğucası sayıca küçük, ötekininse büyük 
olması olgusundan ötürü, bu ikisi karşıt sınıflar olarak görünmek­
tedir.

Bir iki sayfa önce söyleneni tekrarlayan aşağıdaki ilk cümleden 
ve daha sonraki tekrar ve tutarsızlıklardan, Aristoteles’in bıraktığı 
malzemenin dağılmış (diizensizleşmiş) olduğu anlaşılıyor.

Anayasaların birçok oldukları ve niçin birçok oldukları yukar­
da söylenmişti; şimdi de gerek oligarşinin gerek dem okrasinin b ir­
den çok biçimleri olduğunu gösterelim. Fakat bu da söylenilmiş 
olanlardan açıkça anlaşılm aktadır. Bir yanda avam halk, demos 
vardır, öte yanda yüksek kimseler, ileri gelenler (eşraf) dedikleri­
miz. Bunların her birinde çeşitli tü rler ya da sınıflar bulunur. Ör­
neğin, halkın arasında birtakım ı tarım la uğraşır, b ir başkası el 
sanatlarıyle, b ir üçüncüsü de pazaryerinde bulunur, alışveriş ya­

116



KÎTAP IV • BÖLÜM 4

par. Daha başka birtakım  denize açılır ve orada çeşitli uğraşılar 
tu ta r — savaşırlar yahut ticaret yaparlar yahut yolcu taşırlar yahut 
balık avlarlar*. Bunlara işçi sınıfını ve boş zaman bulamayacak ka­
dar malı-mülkü az olanları, sonra her iki yandan da özgür yurt­
taş doğumlu olmayanları ve bunlara benzeyen daha başka kimseleri 
de ekleyebiliriz. Yukarı sınıfın ya da ileri gelenlerin, ayırıcı özel­
likleri servet, doğum, erdem, eğitim ve benzerleridir.

Demokrasilerin ılımlıdan aşırıya sınıflandırılması Aristoteles’in ka­
rar ile yasa arasında [ya da biçimsel anlamıyle kanun ile hukukun 
ilkeleri arasında, diyebiliriz] gözettiği ayrım Atina’da yoktu. Bura­
da, yazar bir olguyu belirtmekten çok, onu onaylamadığım gös­
teriyor.

Demokrasinin birinci ve bu adı en çok hak eden çeşidi, eşitlik 
ilkesine dayananıdır. Böylelerinde, yasa, yoksulların zenginlere her­
hangi b ir üstünlüğü olmamasını öngörür, sınıflardan biri ötekine 
ağır basmayacak (tek başına egemen olmayacak), ikisi de tam 
aynı ağırlıkta olacaktır. Çünkü eğer genellikle denildiği gibi, öz­
gürlük özellikle demokraside bulunm ak gerekiyorsa ve eşitlik de 
öyleyse, bu koşul, herkes bütün politeia’dan eşit ölçüde pay alınca 
en iyi biçimde gerçekleşir. Fakat halk daha kalabalık sınıf olduğu 
ve çoğunluğun kararı geçtiği için, görünüşteki eşitsizlik bunun bir 
demokrasi olmasını engellemez.

Demokrasiler, ılımlı b ir mülkiyet koşulu aranıp aranmadığına 
ve anayasanın kendisinin ne ölçüde yasaya bağlı olduğuna göre de 
sınıflandırılabilirler. Böylelikle b ir sıralam a elde ederiz: (1) görev­
lere getirilebilmek mülkiyetin ölçülmesine bağlanmıştır, bu ölçü 
düşük tutulm uştur, ama sürekli olarak gözetilir; gerekli mülkiyet 
tu tarı olan seçilebilir, fakat bunun altına inerse seçilebilme hak­
kını da yitirir; (2) doğum bakım ından b ir engeli çıkmadıkça, bü­
tün yurttaşların  seçilme hakları vardır, ama yasalar her şeyden 
üstündür; (3) herkesin seçilme hakkı vardır, yalnız yurttaş olma 
koşulu aranır, am a yine yasalar her şeyden üstündür; (4) b ir ön­
ceki gibi, ama egemen olan yasa değil, halktır. Bu, kararlarda 
anlatım ını bulan halkın iradesi yasanın hükmüne ağır bastığı za­
m an olur. Bu durum u, halkın tu ttuğu siyasal önderler, yani dema­
goglar yaratır.

Devletler, yasa uyarınca dem okrasiyle yönetildikleri zaman de­

* Birçok yerlerde nüfusun geniş kesimleri denizle ilgili işlerde çalışır; Tarentum ve 
Byzantium’da balıkçılar çoktur, Aigina ve Khios’ta ticaret gemicileri; Atina’da bir­
çokları savaş gemilerinde (trieres denilen kadırgalarda) tayfalık eder, Tenedos’ta da; 
yolcu taşıyan teknelerde.

117



P O L İ T İ K A

magoglar yoktur, en iyi yurttaşlar sağlamca baştadır; oysa yasala­
r ın egemen olmadığı yerde demagoglar başgösterir. Halk monark- 
laşır, birçok kişilerden oluşan tek b ir yönetici gibi olur. Home- 
ros'un kötü b ir şey diye sözünü ederken, ne gibi b ir çoklu-egemen- 
liği anlatm ak istediğini bilmiyorum; ortaklaşa mı, bireysel mi? 
Fakat o ne olursa olsun, şimdi tartıştığım ız m onarşik demos, ya- 
saların denetimi altında bulunmadığı için m utlak erke erişmeyi 
am açlar ve bir despöt~gî5i olur, ancak kendisine yaltaklananları 
yükseltir ve şereflendirir. Dolayısıyle. m onarşiler arasında tiranlı- 
ğın yeri ne ise, böyle b ir dem okrasinin de dem okrasiler arasındaki 
yeri tam  odur; genel niteliği tıpkı onun gibidir. Her ikisi de, daha 
iyi sınıftan yurttaşlar üstünde efendilik ederler ve birinin karar­
ları ötekinin buyruklarıdır; tiranın dalkavuğuna karşılık, halkın 
demagogu vardır; bunların ikisi de kendi alanlarında etkili olur­
lar, dalkavuklar tiranların  üstünde, demagoglar bu türden halk 
toplulukları üstünde. Demagogların böyle yapabilmeleri, her soru­
nu halk meclisine getirmeleriyle olm akta, meclisin kararları ya­
zılı yasaların üstüne çıkabilmektedir. Bu durum  onların kişisel 
erkini büyük ölçüde artırır, çünkü halk her şeye egemenken, ço­
ğunluk arkalarından geldiği için onlar da halkın görüşlerine (kamu­
oyu’na) egemendir. Üstelik, halk, yetkenin kendilerinde olduğu ge­
rekçesiyle, görevlilerin yetkesine karşı çıkınca, demagoglar devlet 
görevlerini kaldırm ak için bunu fırsat bilirler. Böyle b ir demok­
rasinin hiç de b ir anayasa olmadığını söylerseniz, bence yerden 
göğe haklı olursunuz. Yasaların egemen olmadığı yerde, anayasa 
yoktur. Yasa her şeye egemen olmalı ve devlet görevlileri bireysel 
örneklerde hüküm vermeli (yasayı uygulamalı), işte o zaman bir 
anayasanın varlığından söz edebiliriz. Dolayısıyle, eğer demokrasi 
tanınan anayasalardan biriyse, her şeyin halkın kararıyle yönetil­
diği böyle b ir düzenin gerçek b ir demokrasi olmadığı apaçıktır; 
çünkü hiç b ir kararın  evrensel geçerliği olamaz. Demokrasinin sı­
nıflandırılm asından bu kadar söz etmek yeter.

Şimdi de, devrimler ve karşı devrimler üstüne bir notla birlikte, oli­
garşiler için de paralel bir liste veriliyor.

5

Oligarşinin dört tü rü  vardır: (1) devlet görevlerine atanabilm ek bir 
mülkiyet koşuluyle sınırlandırılm ıştır; pek varlıklı olm ayanlar yö­
netimde yer almazlar, ama mülkiyet sahibi olanlara katılm a yolu 
açıktır; (2) çok yüksek b ir mülkiyet koşulu aranır; bu sınır öyle 
yüksektir ki, bütün görevler dolmaz, boş kalan yerleri görevliler

118



KİTAP IV • BÖLÜM 6

toplanıp kendi aralarında verdikleri kararlara göre (co-optation la)' 
doldururlar*; (3) kalıtsal, oğlun babanın görevine geçmesi; (4) yine 
kalıtsal, ama egemen erkin yasada değil, görevlilerin elinde ol­
ması. Bu aşırı oligarşi türünün oligarşiler arasındaki yeri, tiranlığın 
m onarşiler arasındaki yerine ve biraz önce sözünü ettiğimiz o aşı­
rı demokrasiye benzemektedir. Bu tü r oligarşiye bazen b ir "erk 
grubu’’ da denir (dynasteia =  güçlü ailelerin egemenliği).

Oligarşi ve demokrasi türlerini sıralayışımız, böylelikle tam am ­
lanıyor; fakat şeylerin uygulamada çoğu kez farklı çıktığı unu­
tulmamalı. Bir anayasanın kendi yasasına göre dem okratik olma­
dığı, fakat işleyişinde göreneklerden ve yetiştirilme biçiminden 
ö türü  dem okratik olduğu birçok örnekler vardır; bunun gibi, ya­
sası uyarınca demokrasiye eğilimli olan, ama görenek ve yetişti­
rilme nedeniyle daha çok oligarşiler gibi işleyen başkaları da. Bu 
durum , çoğu kez b ir anayasa değişikliği getiren b ir devrimden son­
ra  görülür. Y urttaşlar eski alışkanlıklarını hemen değiştirmezler, 
başlangıçta karşı taraf üstünde kazandıkları zaferin —bunlar her 
neyse— ılımlı kazançlarıyle yetinirler. Sonuç olarak, devrimden ön­
ceki yasalar geçerliliğini sürdürür, ancak erk anayasada değişiklik 
yapanların elinde olur.

Şimdi, aynı konu üstüne bir başka açıdan notlar geliyor; bunlar 
yer yer Bölüm 13 ü haber vermektedir. Yasalara göre, bir anaya­
sanın işleyişine tam olarak katılma yeterliliği olanların, yine de 
yasal ya da yönetsel görevleri üstlenmeye (paraca) güçleri yetme­
yebilir. Görev sahiplerine, başka yerlerden sağlanan devlet gelirle­
rinden ödenek verilmesi, aşırı demokrasinin bir belirtisiydi.

6

Buraya kadar söylenenler, demokrasi ve oligarşinin çeşitli biçim­
lerini gösterm iştir. Çünkü, bütün halkı oluşturan nüfus kesimle­
rini düşünecek olursak, ya bütün  kesimlerin anayasada b ir payı 
vardır ya da bazılarının vardır, bazılarının yoktur. Orta halli bir 
mülkiyet sahibi olmak çiftçiler sınıfı ağır basan kesim olduğu za­
man, anayasanın işleyişi yasalara göre olur; çünkü ancak çalıştık­
ları sürece yaşayacak kadar kazanç sağlarlar, fakat kendileri gö­
rev almak için zaman ayıramazlar, böyle yasayı yol gösterici ilke 
olarak kabul eder ve kendileri yalnızca halk meclisinin zorunlu 
toplantılarına giderler. Fakat nüfusun geri kalanının da, yasaya

* Böyle co-optation’la atananlar, (gerekli nitelikleri taşıyan) herkesin içinden alınır­
sa bu uygulama aristokratik, yalnızca dar bir gruptan alınırsa oligarşik sayılır.

119



P O L İ T İ K A

göre onları yeterli kılacak kadar mülkiyet edinir edinmez, katıl­
ma hakkı doğar. Dolayısıyle, bütün mülkiyet sahiplerinin yöneti­
me katıldıklarım  ve bunun b ir demokrasi olduğunu söylemek doğ­
ru  olur. Çünkü, herkesin katılmadığı yerde, bu genel olarak b ir 
oligarşi belirtisidir. Fakat devlet gelirleriyle desteklenmedikçe, ka­
m u ödevleri için zaman ayırabilme olanağı yoktur. İşte öyleyse, 
bu dem okrasinin b ir biçimidir; ona böyle denmesinin nedenlerini 
de gösterdik.

Demokrasinin, bundan sonraki ayrıma göre, b ir başka biçimi 
doğuma dayanır; çünkü mülkiyete ek olarak özgür doğum da ola­
ğan b ir ayraçtır. Burada, devlet görevleri doğumuna kimsenin bir 
şey diyemeyeceği herkese açıktır, yani zaman ayırabilecek herkese. 
Böyle b ir demokraside yasalar egemendir, çünkü devletin (yurt­
taşlara ödenek diye dağıtılacak) geliri yoktur. Yine, katılm a özgür 
olan herkese açıktır, fakat belirtilmiş bulunan nedenden ötürü ger­
çekte herkes yönetime katılmaz; onun için burada da yasa, ister 
istemez egemendir. Demokrasinin dördüncü ve aşırı biçimi, zaman 
sırası bakım ından da en son gelişir. Bunun nedeni, şehirlerin bü­
yümesinde yatm aktadır. Şehirler ilk başta olduklarından, yalnız çok 
daha genişlemekle kalmazlar, gelirleri de çok daha artm ış olur. 
Bu, bütün yurttaşların  devlet yönetimine katılm alarını olanaklı kı­
lar; kendilerinin malı mülkü olmayanlar, devletin yasal ve yönet­
sel işlerinde yer alabilirler, çünkü bunun için onlara b ir ödenek 
verilir. Bu, en çok avam halkı etkiler, çünkü onların herhangi bir 
engelleri yoktur; oysa zenginler m allarına mülklerine bakm ak zo­
rundadır, bu yüzden birçok kereler genel mecliste ya da mahkemede 
bulunamazlar. Böylelikle, demokrasinin bu dördüncü türünde ege­
men olan yasalar değil, miilkiyetsiz sınıf çoğunluğudur.

Demokrasinin dört tü rü  üstünde bu  kadar durmam ız yeter; 
oligarşilerde de buna benzer b ir sıralanm a gözlemlenebilir. Birin­
cisi, mülkiyet sahiplerinin büyük sayıda olmaları, fakat mülkiyet­
leri toplamının çok olmaması ve hiç kimsenin pek fazla malı mülkü 
bulunm aması durum udur. Yönetime katılm ak her mülkiyet sahi­
bine açıktır ve böylelikle yurttaş topluluğuna üye olanların sayı­
sının büyüklüğünden ötürü, zorunlu olarak yasalar üstündür, in­
sanlar değil. Çünkü, bu tek kişinin egemenliğinden en uzak olanı­
d ır ve yurttaşların  ne aldırış etmeyip hiç çalışmayacakları kadar 
çok malı mülkü vardır ne de devletin desteklemesine m uhtaç ola­
cak kadar az. İşte bu nedenle, devleti kendilerinin değil, yasaların 
yönetmesinin en iyi olacağını düşünmek zorundadırlar. Bundan 
sonra, mülkiyet sahiplerinin b ir öncekinden daha az sayıda ve mül­
kiyetlerinin daha büyük olması durum unda, oligarşinin ikinci tü ­
rünü buluruz. Daha çok erkleri olduğu için, konumlarını da daha 
kârlı hale getirmek isterler. Onun için, kendilerinin dışından yurt-

120

A



KİTAP IV • BÖLÜM 7

taşlar topluluğuna girişi, ancak kendi seçtikleriyle sınırlarlar; fa­
kat henüz yasa olmadan yönetmeye yetecek kadar, güçlü olmadık­
ları için, bu yöntemi yasama kararlarıyle yasallaştırırlar. Bu sınır­
layıcı süreç yoğunlaştırılırsa, sayıları azalır ve servetleri çoğalır­
sa, oligarşinin üçüncü aşamasına erişilmiş olur. Bunda erk görev­
lerini ellerinde tu tarlar, ama oğulların babaları ölünce onların ye­
rini almalarını öngören b ir yasa uyarınca böyle yaparlar. Servet 
ve etkice geri kalan herkesin üstüne çıktıkları zaman, son aşa­
maya erişilir; bu türlü erk grubu egemenliği (dynasteia) tek kişinin 
egemenliğine yakındır; devlete yasa değil, bu ailelerin üyeleri ege­
mendir. Bu, oligarşinin dördüncü ve aşırı türüdür, tıpatıp demok­
rasinin aşırı biçimine benzer.

Kesin anlamıyle aristokrasi Kitap l i f t e  incelenmişti, zaten bu bö­
lümde de oraya gönderme yapılıyor. Fakat aristokratik bir anayasa­
nın özü, en iyi adamlardan oluşması olduğu için, bu söz çoğu kez 
gevşek bir anlamda, en iyi adamları seçmeye resmî olarak ya da 
olmadan önem veren herhangi bir anayasa hakkında da kullanıl­
maktadır — hatta bu anayasa, servet ardında koşmakla oligarşik 
ya da avam halka ilgisinden ötürü demokratik nitelikte olsa bile. 
Bu gibi anayasalarda bir amaç karışımı vardır; ama bunlar (o da 
çoğucası “aristokratik” diye nitelenen) “siyasal yönetim" gibi bi­
çimce de karma anayasalar değildir. Bölüm 8’e bakınız.

7

Demokrasi ve oligarşiden başka iki anayasa daha vardır, bunlardan 
biri —aristokrasi— genellikle dörtlük listede sayılır (monarşi, oli­
garşi, demokrasi, aristokrasi). Öteki, bu listeye göre b ir beşincidir; 
buna hepsi için ortak olan b ir ad verilmektedir, çünkü politeia, 
siyasal yönetim diyoruz*. Bu yapıtta daha önce incelediğimiz aris­
tokrasi, pek yerinde olarak "en iyilerin egemenliği” demektir; fa­
kat doğrusu, bu adı yalnız erdemce m utlak olarak en iyi olanlar­
dan oluşana vermek gerekir, yoksa kolayca rasgele b ir ölçüte oranla 
iyi olanlardan oluşana değil. Çünkü, ancak m utlak erdem ölçüt 
alınırsa [ya da yetkin devlette], iyi adam ve iyi yurttaş bir ve 
aynı olabilir; öteki örneklerde iyi adam lar ancak kendi toplum 
biçimlerine oranla iyidir. Böyle olmakla birlikte, aristokrasi adı, 
hem oligarşiden hem de bizim siyasal yönetim dediğimiz türden

* Bu, uygulamada ender bulunması yüzünden, Platon gibi anayasaları sıralamaya ça­
lışanların (anayasaların tipolojisini yapanların) gözünden kaçmıştır; listelerine yal­
nızca dört tür almışlardır.

121



P O L İ T İ K A

ayrı b ir şeyi belirtm ek için kullanılır, yani bu söz, görevlilerin 
servete değil, liyakate göre seçildikleri b ir anayasayı anlatır. Bu 
anayasa öteki ikisinden ayrılır ve aristokratik  diye anılır. Çünkü 
kendilerini doğrudan doğruya erdemin geliştirilmesine adamamış 
anayasalarda bile, iyi adam lar olarak tanınan liyakatçe sivrilmiş 
yurttaşlar vardır. Dolayısıyle, K artaca’da olduğu gibi anayasanın üç 
amacı (servet, erdem ve halkın yararı) bulunan yerlere de aristok­
rasi adı verilebilir, iki amaç (erdem ve halkın yararı) ve ikisinin, 
yani demokrasiyle erdem in b ir karışım ının olduğu S parta’ya da. 
Öyleyse, haklı olarak bu adı taşıyan ve en iyileri olan aristokrasi­
den başka, siyasal yönetim dediğimiz şey, azlığın egemenliğine eği­
lim gösterdiği zaman ortaya çıkan bu ikinci ve üçüncü (aristokrasi) 
türleri de vardır.

“Siyasal yönetim” için Kitap II, Bölüm 6’nın son ayrımına bakınız.

8

Daha, siyasal yönetim dediğimiz şeyi (ve ayrıca da tiranlığı) tartış­
mamız gerekiyor. Onu burada ele almamızın nedeni, b ir sapma 
biçimi olmamasıdır, nasıl ki yukarda andığımız aristokrasiler de 
sapma değildi. Kesin gerçeği söylemek gerekirse, bunların hepsi 
en yetkin anayasadan saparak ayrılm ışlardır, onun için sapm alar 
arasında sayılırlar; bu ikinci aristokrasiler ise daha önce sözünü 
ettiğimiz anlamda sapm alardır. Tiranlığın anılmasını ise en sona 
bırakm ak doğru olur, çünkü ötekilere oranla bu gerçekte b ir ana­
yasa değildir, oysa biz bütün araştırm am ızı anayasa üstüne yapı­
yoruz. Sıradaki bu yerinin nedenini böylelikle açıkladıktan sonra, 
şimdi de siyasal yönetimi tartışm aya geçiyorum; oligarşi ve demok­
rasi tanımlandığına göre, siyasal yönetimin anlam ve işlevi de or­
taya çıkm aktadır, çünkü b ir kelimeyle söylemek gerekirse, siyasal 
yönetim oligarşiyle dem okrasinin b ir karışımıdır.

Aristoteles, burada bir çıkmaz içinde görünmektedir. “Siyasal yö­
netim" adını, — bunlar iyilikle bir arada oldukları sürece, yani ger­
çekten aristokratik oldukları sürece— içinde birçok oligarşik öğe­
ler, eğitim ve iyi doğum bulunan bir karışım için kullanmak isti­
yor, ama bir yandan da böyle anayasalara aristokrasi denmesini 
onaylamıyor, çünkü (Bölüm 13) eskiden bunlara demokrasi den­
mişti. Aynı zamanda, “en iyilerin egemenliği”yle bir arada bulunan 
iyi niteliklerin bazılarının bu anayasalarda da olduğunu belirtmeye 
<çalışıyor.

122



KİTAP IV • BÖLÜM 8

Böyle karışım lardan daha çok demokrasiye yaklaşanlara genel 
olarak “siyasal yönetimler" denir, oligarşiye yaklaşanlara ise, "aris­
tokrasiler" — çünkü, eğitim ve iyi doğum daha çok varlıklılarda 
bulunur. Üstelik, öyle görünüyor ki, varlıklılarda kötülük yapma­
ya eğilimli kişilerin uğrunda suç işledikleri şeyler de vardır, onun 
için bunlara yukarı-smıf, iyi eğitim görmüşler (aydınlar), "ileri ge­
lenler" denir. Aristokrasinin en yüksek yerleri yurttaşların  en iyi­
lerine dağıtmayı amaçladığı gibi, oligarşilerin de bütünüyle eğitil­
miş sınıflardan oluştuğu söylenir. Fakat, bence b ir şey kesinlikle 
olanaksızdır: En iyilerin değil, en kötülerin denetlediği b ir dev­
letin iyi ve yasaya uygun olarak yönetilmesi ve onun gibi, iyi ya­
saları olmayan b ir devlete de en iyilerin egemen olması. Yasaların 
iyi olduğu, ama onlara uyulmadığı yerde iyi ve yasal b ir yönetim 
olamaz. Böylelikle, İyi Düzen’in iki öğesi vardır — konulmuş olan 
yasalara uyulması ve uyulan yasaların iyi olması (kötü yasalara da 
pekâlâ uyulabilir). Ya koşullara göre bulunabilecek en iyi yasalara 
ya da m utlak olarak en iyi olan yasalara uymak gerekir.

Devlet görevlerinin ve ayrıcalıkların, onları alacak kimselerin 
üstünlük ve erdemine göre olması, aristokrasiye özgü b ir nitelik­
tir. Aristokrasinin yol gösterici ilkesi erdemdir; oligarşininkinin 
servet, dem okrasininkinin özgürlük olması gibi*. Çoğu şehirlerde 
siyasal yönetimin anayasal biçimi, gerçekte olduğundan daha aris­
tokratik  hale getirilir. Bir oligarşi ve demokrasi karm asının amacı, 
yalnızca hem zenginlerin hem yoksulların çıkarlarını, hem serveti 
hem bireysel özgürlüğü kollamaktır. Fakat oligarşik nitelik kolay­
ca aristokratik  nitelik yerine geçer, çünkü hemen her yerde var­
lıklı olanlarla iyi eğitim görmüş yukarı-smıf eşboydadır (birdir). Fa­
kat b ir anayasada eşit haklar iddia etmek için üç nedene dayanıl- 
dığından —"Ben özgür b ir adam ım ”, "Ben mal mülk sahibi b ir 
adam ım ” ve "Benim kişiliğim ve yeteneğim var”**— açıkça belli­
d ir ki, “siyasal yönetim ” deyimi ikili karışım  (zengin ve yoksul) 
için, aristokrasi deyimi ise üçlü karışım  (zengin, özgür ve "erdem"li 
adamlar) için kullanılmak gerekir. Ancak bu yalnızca ikinci dü­
zeyden b ir aristokrasidir, gerçek ve birinci değil.

Böylelikle, monarşi, demokrasi ve oligarşinin dışında başka 
anayasalar da bulunduğunu ve bunların neler olduğunu gösterdim. 
Bir aristokrasinin ötekinden ve siyasal yönetimin aristokrasiden 
nasıl ayrıldığı da ortadadır; am bu ikisi birbirine çok yakındır.

* Çoğunluk-iklesi ayırıcı bir nitelik değildir; her üçünde de vardır. Oligarşilerde de,
aristokrasilerde de, demokrasilerde de anayasaya katılanların çoğunluğunca ne ka­
rarlaştırılırsa bağlayıcı olur.
*'s Dördüncü bir dayanak, yani soylu doğmuş olmak, gerçekte bu üç nedenin son
ikisinden, mülkiyet ve erdemden çıkmaktadır. Çünkü soylu doğum, bir kimsenin ata­
larına kadar giden servet artı erdemdir.

123



P O L İ T İ K A

Oligarşiyle demokrasiyi karıştırarak bir siyasal yönetim kurarken 
ya (1) her birinden birer tane ilgili özellik alır ve bunlar bağdaşır­
sa her ikisini birden benimseriz, ya (2) her ikisinden de oldukları 
gibi almaz, bir uzlaştırma yaparız, yahut (3) her birinden yarımşar 
alırız-

9

Şimdi de, yukarda söylediklerimizin ışığında, siyasal yönetim dedi­
ğimiz şeyin demokrasi ve oligarşiyle nasıl bir ilişki içinde olduğu­
nu ve bunu varedebilmek için neler yapılması gerektiğini ta rtış­
malıyız. Demokrasi ve oligarşinin karakteristik  özellikleri aynı an­
da ortaya çıkacaktır; çünkü önce bunların arasındaki farkları kav­
ramamız, sonra da âdeta her birinden b ir parça alarak onları üç 
yoldan birine göre birleştirm emiz gerekmektedir. Birincisi, ikisin­
den karakteristik  b irer yasama parçası alm aktır. Örneğin, oligar­
şilerde mahkemelerdeki yargıçlık görevlerine gelmeyen zenginler 
için b ir para cezası koyarlar, daha az zenginlere ise göreve geli­
yorlar diye b ir ödenek vermezler; demokrasilerde zenginlere göre- 
ve-gelmeme nedeniyle para cezası koymazlar, daha az zenginlere 
ise hizmetlerine karşılık b ir ödenek verirler. Bunların b ir birleşimi, 
her ikisiyle de bağdaşır ve aralarında b ir orta durum  olurdu; do- 
layısıyle de, bizim siyasal yönetimi ikisinin b ir karışım ı olarak 
düşünmemize uygun düşerdi. Bu, iki rejim i birleştirm enin b ir yo­
ludur. İkinci b ir yol, iki kurallar dizisi arasında ortalam a b ir şey 
alm aktır. Örneğin, demokrasilerde ulusal meclis üyeliği için mül­
kiyet koşulu yoktur (ya da çok küçüktür), oligarşilerde ise aranan 
mülkiyet düzeyi yüksektir. Burada, iki durum  birbiriyle bağdaş­
maz, fakat aralarında b ir orta düzey saptanabilir. Üçüncü yöntem, 
iki düzenleyiş dizisinden, b ir bölümü oligarşik sistemden, ötekini 
dem okratik sistemden alm aktır. Örneğin, görevlerin doldurulması: 
Bunu kur'ayla yapmak dem okratik sayılır, seçmeyle yapmak oligar­
şik; b ir mülkiyet koşulu aranm ası oligarşiktir; aranm am ası de­
m okratik. Öyleyse, her birinden bir parça alın, görevlilerin oligar­
şik b ir seçmeyle belirlenmesi ve dem okratik olarak mülkiyet ko­
şulu aranm aması; sonuç, hem siyasal yönetime benzer, hem de 
aristokratik  olur.

Yöntem üstünde bu kadarı yetmeli; karışım ın niteliğine ge­
lince, sonuç olarak ortaya çıkan anayasaya, demokrasi de oligarşi 
de denilebilirse, birleşme iyidir. Onun sözünü eden b ir kimsede 
bu  ikili izlenimi yaratan, hiç kuşkusuz karışımın yetkin oluşudur. 
O rtalama b ir durum  aynı izlenimi yaratır; aşırılıkların (kutupla­
rın) her ikisi de onda kendilerini göstermektedir. Lakedaimonia- 
lıların anayasası bu ikili izlenimi verir. Birçokları, b irtakım  de­

124



KİTAP IV • BÖLÜM 10

m okratik özellikleri olduğu için onda b ir demokrasi görmeye kal­
karlar: Zenginlerin çocuklarının da, uyarınca, yoksulların çocukla- 
rıyle aynı biçimle yetiştirildiği ve yoksulların çocuklarına da veri­
lebilecek b ir öğrenim gördüğü eğitim sistemi; gençliğin bundan 
sonraki aşam asında ve ergin olduktan sonra da öylece, zenginle 
yoksul arasında dış görünüş bakım ından hiç b ir ayrılık yoktur; 
o rtak  sofralarda beslenme bakım ından aynı düzenlemeler yapılmış­
tır  ve zenginler herhangi b ir yoksulun kendisine alabileceği elbi­
seleri giyerler. Üstelik, şu da vardır ki, yaşlılar kurulunun üyele­
rini halk seçer ve ephor’luğa halktan adam lar seçilebilir — bu iki­
si, devletin en önemli organlarıdır. Daha başkalarıysa, oligarşik 
özellikleri olduğu için ona b ir oligarşi derler: Devlet görevlileri 
seçimle işbaşına getirildikleri için ku r’aya hiç başvurulmaz; azlığın 
ölüm cezasına ya da sürgüne hükm etm e yetkisi ve daha böyle 
birçok yetkileri vardır. Oligarşi ile demokrasinin gerçekten ivi-ya- 
pılmış b ir birleşimi, hem her ikisine benzemelidir, hem de hiç bi­
rine. Bundan başka, kendi kendisine dayanm alıdır (yani, kendi ola- 
naklarıyle kendisine bakabilmelidir), yoksa dış güçlere değil. Onun 
devamını isteyenlerin sayısı dışta, içtekilerden daha çok olursa 
böyle yapmıyor dem ektir (kötü b ir anayasada da bu gibi b ir du­
rum  pekâlâ ortaya çıkabilir), ancak topluluğun hiç b ir kesimi baş­
ka b ir anayasa olmasını istemediği zaman [devlet kendi kendisine 
dayanm aktadır]. Böylelikle, siyasal yönetimin ve onun gibi, aris­
tokrasiler denilen türlerin  nasıl kurulm aları gerektiğine değinmiş 
olduk.

Bundan sonra gelen, öteki monarşi türleriyle ilişkili olarak Uran­
lığın incelendiği kısa bölümde, Aristoteles, bizi önceki tartışmala­
ra gönderir (Kitap III, Bölüm 14). Teknik anlamıyle bir tiranın 
egemenliği olan şeyin mutlaka yasasız olması gerekmez ve kral­
lıkla arasında açık birtakım benzerlikler vardır. Onun için Uran­
lıktan da söz edilmesi yanlış değildir.

10

Tiranlık üstüne de b ir şeyler söylemeyi üstlendik — söylenecek çok 
şey olduğundan değil, araştırm am ızda o da yerini alsın diye; çün­
kü anayasalar listesinde ona bile b ir çeşit b ir yer verdik. Bu ya­
pıtın daha önceki b ir bölümünde krallığı tanım ladık ve bu deyi­
min en olağan anlamıyle devletler için iyi b ir şey midir, değil mi­
d ir onu tartıştık  ve kimlerin —nasıl ve hangi kaynaktan— kral 
olarak atanm aları gerektiğini de. Krallığı incelerken, ayrıca, tiran- 
lığın iki biçimini tanımladık, çünkü hem bir tiranın kullandığı erk

125



P O L Î T Î K A

türü  kralların kullandığıyle nerede var özdeştir, hem de her iki 
egemenlik biçimi yasaya uygun olabilir*. Fakat tiranlığm  bu iki 
tü rü  birbirinden farklıdır; birinde, krallığa daha yakın olanında, 
yürütülen egemenlik hem yasaya uygundur, hem de uyrukların is­
teğine dayanır, ötekiyse daha “tiranca”dır, tiranların  keyfine göre 
despotlukla yürütülen b ir egemenliktir. Tiranlığm üçüncü b ir tü­
rü  vardır; bu, en aşırısı ve m utlak krallığın tam  karşılığıdır. He­
sap vermek zorunda olmayan, hepsi kendisine eşit ya da kendi­
sinden üstün uyruklar üstünde egemenliğini sürdüren ve yönetimi, 
onların çıkarlarını değil, kendi çıkarlarını gözeten b ir (tek başına) 
egemene ancak tiran denebilir, egemenliği de bu üçüncü türden 
b ir tiranhktır. Özgür b ir adam  böyle b ir hüküm ete isteyerek boyun 
eğmez. İşte, tiranlığm türleri ve dayanakları bunlardır.

On birinci bölümde Aristoteles siyasal yönetime dönüyor ve onu 
çeşitli gerekçelerle savunuyor. Burada kullandığı kanıtlama, kendisi­
nin en iyi bilinen felsefe ilkelerinden birine, erdemin iki aşırılık ara­
sında bir ortalama olduğu görüşüne dayanmaktadır. Bu ahlâkî il­
ke, şimdi geliştirilen bir anayasal orta yol öğretisine — çok inan­
dırıcı olarak değilse bile, kolaylıkla— uyar; fakat mutlak krallıkla 
bağdaştırılması zordur. Orta türden anayasalar son derece ender­
dir — çünkü Yunanda siyasal çekişmeler çok şiddetliydi; Aristoteles 
Yunan tarihinde bir tek örnek bildiğini söylemektedir, kastettiği 
her halde Solon unkidir.

11

Devletlerin ve insanların çoğunluğu için en iyi anayasa ve en iyi 
yaşam nedir? (Bu sorulara karşılık ararken) erdem ölçütleri sıra­
dan insanlarm kini aşmayan, büyük b ir doğal yetenek ya da geniş 
b ir özel servet gerektirecek b ir eğitim aramayan, ülküsel düzeyde 
yetkin b ir anayasa ardında koşmayan, fakat b ir kere müm kün ol­
duğu kadar çok sayıda kimsenin katılabileceği b ir yaşam yolu, 
sonra da şehirlerin çoğunun ulaşabilecekleri b ir anayasa isteyen 
insanları düşünüyoruz. Biraz önce tartıştığım ız aristokrasiler bu 
koşulları karşılamaz; aristokratik  b ir anayasa, siyasal yönetim de­
diğimiz şeye iyice yaklaşmadıkça çoğu şehirlerin erişebileceği b ir 
düzen değildir (Her ikisinin de aristokratik  ilkelere bağlanmaları,

* Örneğin, belli birtakım Yunanlı-olmayanlar (barbarlar) arasında mu*lak (despotik)
erki olan bazı (tek başına) egemenler bu makama seçimle gelmişlerdir; çok eskiden
Yunanlılar arasında da aisymneieia, seçimli tiranlar denilen bu türlü (tek başına) ege­
menler vardı [Kitap III, Bölüm 14].

126



KİTAP IV • BÖLÜM 11

b ir tek ad kullanmamıza izin veriyor). Bütün bu noktalar hakkın­
da varılacak yargı, tek b ir temel ilkeler dizisine dayanm aktadır. 
Ahlâk yapıtımızda Erdem 'in b ir O rtalama ve m utlu yaşamın özgür 
ve engelsiz ve erdeme uygun b ir yaşam olduğunu söylediğimiz za­
man, bunda haklı idiysek, en ivi yaşam da orta yol olmalı — ku­
tuplar arasında, her iki uçtakilerin de erişmelerine açık b ir o rta­
lama. Aynı ilke, şehirlerin ve devletlerin iyilik ya da kötülüklerine 
de uygulanabilir olmak gerekir. Çünkü b ir şehrin anayasası, ger­
çekte yaşama biçimidir.

Bütün devletlerde topluluğun üç kesimi vardır — çok zengin­
ler, çok yoksullar ve orta halliler (aradakiler). Ilımlılık ve orta 
b ir durum un en iyi şey olduğu üstünde anlaşıldığına göre, mal-mülk 
sahipliğinde de hepsinden iyisinin ortalam a b ir derece olacağı açık­
tır. Bu durum  akla en uygunudur; akla uygun olmak ise, aşırı öl­
çüde zengin, güzel, kuvvetli ve iyi-doğumlu (soylu) olanlarla bun­
ların karşıtları, aşırı ölçüde yoksul, zayıf ve ezik olanlara tam  da 
güç gelen şeydir. İlk gruptakiler büyük çaplı şiddet suçları işler­
ler, ikincidekilerse küçük şeylerde serserilik ve kötülük yaparlar. 
Bir sınıfın günahları taşkınlıktan ileri gelmektedir, ötekinin düzen­
bazlıktan. Buna b ir de, orta kesimin üyeleri arasında devlet gö­
revlerine geçmek için can atm anın en aşağı düzeyde oluşu gibi, 
çekingenliğin de en az olduğu gerçeğini ekleyin; bunların her ikisi 
devletler için zararlıdır. İki aşırılığın daha başka sakıncaları da 
vardır. Başarı, kuvvet, zenginlik ve benzerlerini oluşturan her şey­
de aşırı b ir bolluğa sahip olanlar devlet görevlerine atanm ak is­
temedikleri gibi böyle işlerden de anlamazlar; bu, onlarda çocuk­
luklarından beri yerleşmiştir; okuldayken bile, üstün olduklarının 
öylesine bilincindedirler ki, kendilerine söyleneni yapmayı asla öğ­
renmemişlerdir. Öte yandan bu nitelikleri çok eksik olanlar da, 
fazlasıyle boynu büküktürler. Buyruk veremezler, ancak b ir rejime 
kölece boyun eğmeyi bilirler; ötekilerse hiç b ir rejim e boyun eğ­
mezler ve ancak b ir efendi-köle ilişkisi içinde buyruk verirler. Bu­
nun sonucu, özgür insanlardan değil, kölelerden ve efendilerden 
oluşan b ir devlet olur — berikiler kıskançlıktan kıvranır, ötekiler 
onları aşağılayıp durur. Oysa, b ir devlette paylaşılan b ir ortaklık 
anlayışından ya da dostluktan bunun kadar uzak düşecek b ir şey 
yoktur. Paylaşmak dostluğun b ir işaretidir, insan hoşlanmadığı kim­
selerle b ir yolculuğu bile paylaşmaz (yol arkadaşlığı bile yapmak 
istemez). Devlet, alabildiğince, benzer ve eşit insanlardan oluşmayı 
am açlar — bu koşul ise, başlıca orta sınıfta bulunur. Dolayı siy­
le, en iyi yönetimin de, bileşiminin doğal b ir bileşim olduğunu 
söylediğimiz bu tü r şehirlerde bulunacağı kesindir. Orta sınıf ay­
nı zamanda en istikrarlı öğedir, değişikliği en az isteyenidir. Yok­
sullar gibi başkalarının malını m ülkünü kıskanmaz, başkaları da

127



P O L İ T İ K A

—yoksulların zenginlerinkini kıskandığı gibi— onların malını mül­
künü kıskanmaz. Bu nedenle, orta sınıfın üyeleri daha tehlikesiz 
yaşam lar sürerler; ne kendileri başkalarına karşı düzenler kurar, 
ne de başkaları onlara karşı. Phokylides’in dileği haklıdır: "Or­
tada olanların birçok yararları vardır; ben toplum un işte orasında 
olmak isterim ”.

Öyleyse, şu iki şey apaçıktır ki, o rta  sınıf aracılığıyle işleyen 
siyasal ortaklık en iyisidir ve orta  sınıfın geniş olduğu, müm kün­
se öteki iki sınıfın toplamından, hiç değilse bunların (her) birin­
den daha güçlü bulunduğu şehirlerin iyi yönetilme olasılığı çok 
yüksektir. Çünkü ağırlığını iki yandan birine katması, dengesini de­
ğiştirir ve karşıdakilerin aşırı gitmelerine engel olur. Bu nedenle, 
devlet yaşamında yer alanların ılımlı, am a yeterli bir tu tarda  malı 
mülkü olması sevindirici b ir durum dur; çünkü halkın b ir bölümünün 
pek çok malı mülkü bulunması, ötekilerinse hiç b ir şeyi olmaması 
halinde, sonuç ya aşırı demokrasi ya katıksız oligarşi ya da bu iki­
sinin aşırılıklarından çıkan b ir tiranlıktır. Tiranlık çoğu kez, taş­
kın b ir demokrasiden ya da b ir oligarşiden doğar, am a orta  sınıf 
anayasalarından ya da onlara pek yaklaşanlardan doğması çok da­
ha enderdir. Daha sonra, anayasalardaki değişiklikleri incelerken 
bunun nedeninin üstünde duracağız.

Orta türden anayasanın üstünlüğünü, (hizipler arası) iç çatış­
m alardan yalnızca onun uzak kalışı da belli eder. Orta öğenin ge­
niş olduğu yerlerde, yurttaşlar arasında en az hizip ve karşı-hizipler 
çıkar. Aynı nedenle, büyük devletler bölünme tehlikesine daha az 
açıktır; ortaları kuvvetlidir de ondan. Küçük devletlerde bütün 
yurttaş topluluğunu, hiç b ir o rta  (sınıf) bırakm adan, hepsi ya zen­
gin ya yoksul olmak üzere ikiye bölmek kolaydır. Demokrasiler 
de, o rta  sınıfları sayesinde, bu bakım dan oligarşilere oranla daha 
güvenli ve daha süreklidirler; o rta  sınıf, demokrasilerde her za­
man oligarşilerdekinden daha kalabalık ve siyasetçe daha önem­
lidir. Çünkü, b ir o rta  sınıfın desteği olmadan mülksüz sınıf salt 
sayısal ağırlığına dayanarak başa geçince işler kötü  gider ve çok 
geçmeden hüsrana uğrarlar.

Söylediğimizin doğruluğuna b ir kanıt, en iyi yasa koyucuların 
orta  sınıf yurttaşlardan çıkmış olm asıdır — örneğin, o rta  durumu 
şiirlerinden anlaşılan Solon, Sparta 'da kral olmayan Lykourgos, 
Kharondas ve geri kalanların da çoğu. Olgular, ayrıca, niçin çoğu 
devletlerin ya dem okratik ya oligarşik olduğunu da gösteriyor, çün­
kü çoğu örneklerde orta sınıf küçük olduğu için iki aşırı uçtan, mül­
kiyet sahipleriyle halktan hangisi başta bulunsa orta  kesime aldırış 
etmez ve devleti kendi dilediği gibi yönetir, sonuç da, ya demokrasi 
ya oligarşi olur. Sonra şu da var: Halkla zengin sınıf arasında 
sürekli çatışma ve iç savaş çıkması yüzünden, ikisinden hangisi

128



KİTAP IV • BÖLÜM 12

egemenliği ele geçirm eyi başarırsa başarsın, asla âdil ve herkes 
için kabul edilebilir nitelikte b ir anayasa (düzeni) kurmaz. Siyasal 
üstünlüğü b ir zafer ödülü sayarak, durum a (kazananın^ kim oldu­
ğuna) gö re, ya dem okratik ya da oligarşik b ir rejim  kurar. Büyük 
şehirler de, öteki Yunan devletleri üstünlük sağladıkları zaman, 
kendi vatanlarında hangi anayasa varsa ona göre bunlarda da de­
m okrasiler ya da oligarşiler kurdurm uşlar, yalnız kendi çıkarları­
na bakmış ve bu şehirlerin çıkarlarım  hiç um ursam am ışlardır. İşte 
bu nedenlerden ötürü, gerçekten "o rta” b ir anayasa herhangi b ir 
yerde ender olarak görülmüş ya da hiç görülmemiştir. Art arda 
gelen uzun b ir devlet adam ları dizisi içinde yalnız b ir tek kişi, 
yurttaşlarının rızasıyle bu türden b ir toplum düzeni kurmayı ba­
şarm ıştır. Bugün de hangi şehre gitseniz, hiç kimsenin adaletli b ir 
uzlaşmayı bile istemediğini görürsünüz; hepsinin amacı başa geç­
m ektir, bunu başaram ayınca da yenikliği kabul ederler.

Hangi anayasanın çoğunluk için en iyi olduğu ve onu en iyi 
saymanın nedenleri, yukarda söylenenlerden anlaşılacaktır. Bütün 
geri kalanlara, varolduğunu söylediğimiz çeşitli oligarşi ve demok­
rasi türlerine gelince, onları şu daha iyidir, bu daha kötüdür diye 
b ir üstünlük sırasına sokmak zor olmaz; çünkü şimdi en iyiye 
karar verdikten sonra, ona yakınlık daha iyi olmayı, orta-siyasal 
yönetimden uzaklık ölçüsü ise daha kötü olmayı gösterir; elbette, 
meğerki, ayrı b ir ölçüt benimsensin, çünkü daha yeğ olan, daha 
çok işimize gelen uğruna pekâlâ gözden çıkarılabilir.

12

Şimdi, hangi anayasanın hangi devletler, hangi tü r b ir toplum, 
* hangi tü r b ir halk için yararlı olduğu sorusu üstündeki tartışm a­

da söylenenleri izlemek çok uygundur. Önce, evrensel olarak hep­
sine uygulanabilecek b ir ilkeyi kavramayıyız: Nüfusun anayasanın
devam etmesini isteyen bölümünün, istemeyen bölüm ünden daha
büyük olması zorunludur. Her devlet, ya nitel ya da nicel olarak
ölçülebilir; özgürlük, zenginlik, eğitim ve iyi-doğum gibi nitelik­
lerle, yahut nicelikle, yani sayı çokluğuyle demek istiyorum. Bir
devleti oluşturan parçalara bakın; nitelik birinde, nicelik ötekinde
bulunabilir. Soylu olmayanlar soylulardan, yoksullar da zenginler­
den sayıca daha büyük olabilir; fakat nicel üstünlük nitel aşağılığı
bastırm aya yetmez. Bunları birbirleriyle karşılaştırm ak (tartm ak)
gerekir. Yoksulların sayısının, herhangi b ir nitel açığı bastırm a­
ya yetecek kadar geniş olduğu b ir yerde demokrasi doğaldır; de­
m okrasinin ne türden olacağı da, her örnekte sayısal üstünlüğü
.olan halkın ne türden olacağına dayanacaktır. Örneğin, toprağı iş­
leyenler çoğunluktaysa, dem okrasinin en üst biçimi meydana ge-

9 129



P O L İ T İ K A

lecektir; aşağı işleri yapan ve ücret alanlar ağır basarsa, o zaman 
en alttaki biçimi; arada da ortadaki. Öte yandan, zengin ve önemli 
kişilerin nicel aşağılıklarını bastıran  daha büyük b ir nitel üstün­
lükleri varsa, oligarşi meydana gelir; yine onun türü  de, oligar­
şiyi oluşturanların nitel üstünlük derecesine bağlı olacaktır. Fa­
kat her zaman, b ir yasa koyucunun nüfusun orta  kesimini sağlam­
ca anayasaya bağlama çabasında olması gerekir. Oligarşik nitelikte 
yasalar yapıyorsa, hep orta  sınıfı göz önünde tutmalı; dem okratik 
ise, yine bu yasaları o rta  sınıf için çekici kılmalı. Orta sınıfın 
sayısı iki aşırının toplamından, hatta  yalnız birinden daha çoksa, 
anayasanın sürekli öTma olasılığı yüksektir. Zenginlerle yoksulla- 
rın  onlara (orta dürümdakilere) karşı birleşmeleri tehlikesi yoktur; 
çünkü hiç biri ötekine hizmet etmek istemeyecektir, b ir uzlaşma 
arıyorlarsa da, zaten ellerinde olan o rta  sınıf siyasal yönetiminden 
daha iyisini bulamayacaklardır. Birbirlerine güvenmemeleri, yöne­
tim de sıralaşm alarm ı olanaksız kılacaktır. Fakat her durum da ta­
raflar aracıya güvenirler, ortadaki ise aracıdır. B ir anayasa ne 
kadar iyi karılm ış olursa, o kadar uzun öm ürlü olur. Zenginlere 
gereğinden büyük b ir ağırlık tanım akla kalmayıp, üstelik halkı da 
aldatm ak, birçoklarının, hatta  aristokratik  b ir anayasa yapmak is­
teyenlerin bile düştükleri b ir yanlıştır. Uzun vadede, yanlış (yanı­
lılan) b ir iyilikten gerçek b ir kötülük çıkar; çünk,ü zenginlerin erke 
sarılışları, topluma, halktaki erk tutkusundan daha çok yararlı olur.

Bir devlette, çoğunluğu, anayasanın devamının kendi çıkarları için 
yararlı olduğuna inandırmak gerektiği, yukarda iki kere söylenmiş­
tir. Şimdi bu amaçla kullanılan daha dolaylı birtakım yollar anıl­
maktadır. Oligarşi, beş şekilde, halka karşı çıkılması daha az ge­
rekli bir şey gibi gösterilebilir, hatta bunlar onun durumunu bile 
pekiştirebilir. Demokrasilerin oligarklardan kurtulmaları ise da­
ha az. kolaydır ve bu soru, ikisini ılımlı bir siyasal yönetim içinde 
karıştırmakla ilgili olan daha genel bir soruyla birleşir. Fakat bu­
rada Aristoteles’in politeia sözünü, genel olarak anayasa anlamına 
mı kullandığı, yoksa bununla kendi orta sınıf siyasal yönetimini 
mi anlatmak istediği hiç de açık değildir.

13

Bir anayasaya daha çekici b ir görünüş vermek için kullanılabilecek 
çeşitli yollar vardır. Bir oligarşi, halka beş çizgiden yaklaşır — Mec­
lis, devlet görevleri (iktidar makamları), mahkemeler, silâh taşıma 
ve beden eğitimi kurum lan. Böylelikle, ilkin, meclis üyeliği herke­
se açık olabilir, yalnızca zenginlere devamsızlıktan ö türü  para ce­
zaları konabilir (ya da onlara, başkalarına konulandan çok daha

130



KİTAP IV • BÖLÜM 13

büyük para cezalan konabilir). Sonra, devlet görevleri: Belli b ir 
mülkiyet koşulunun üstünde olanların, kendilerine önerilen b ir 
görevi m asraflı diye reddetmelerine izin verilmez, fakat yoksul­
lara izin verilir. Üçüncüsü, mahkemeler: Zenginler göreve gelmez­
lerse para cezasına çarptırılır, fakat yoksullar bağışık tu tu lu r (ya­
hu t K harondas’ın yasalarında olduğu gibi, bunlara küçük para ce­
zaları verilir, berikilere ise büyük). Bazen, gerek Meclis gerekse 
Jüri üyelikleri, adlarını kütüğe kaydettirm ek isteyen herkese açıl­
m ıştır; am a böylece kaydolduktan sonra meclise ya da mahkeme­
ye devam etmezlerse ağır para cezalarına çarptırılırlar. Amaç, pa­
ra  cezası tehdidinin halkı kendilerini kaydettirm ekten caydırması­
dır; kaydolmayınca da ne mahkemeye devam edebilirler ne mec­
lise. Silâh taşım a ve jim nastik yapma konularında da, buna ben­
zer düzenlemelere başvurulur. Yoksullar silâh sahibi olmak zorun­
da değildir; zenginlerin ise silâhı olmazsa kendilerinden para ce­
zası alınır. Gymnasion lara (jimnastikhanelere ya da spor alanla­
rına) devam etmezlerse zenginlere ceza kesilir, yoksullara kesilmez. 
Ceza verme olasılığı zenginleri devama zorlar; yoksullar ise ceza 
korkusu olmadığı için kaytarırlar.

Bunlar, düzenlemelerin yapılmasında yararlanılan oligarşik 
araçlardır; demokrasilerde bunlar karşıt anlam da yapılır. Demok­
rasiler, meclise ve mahkemeye devam eden yoksullara para öder 
ve devam etmeyen zenginlere para cezası koymazlar. İşte, oligar­
şiyle dem okrasinin âdil b ir karm ası yapılmak isteniyorsa, her iki 
yandan da öğeler almak, hem para ödemenin hem de ceza koy­
m anın olması bunun için gereklidir. Böylelikle, herkesin b ir payı 
olur; yoksa işin sonucunda ortaya çıkan anayasa ya b ir partinin 
ya da ötekinin elinde kalır, ilke olarak, yurttaşlık silâh taşımaya 
(paraca) gücü yetenlere ayrılmalıdır. Bu, b ir mülkiyet koşulu ara­
m ak demeye gelir; oysa böyle b ir kural m utlak olarak ve kesin­
likle (bir kere saptandı mı, b ir daha değişmemek üzere) konula­
maz. Saptanacak tu tar, yurttaşlık hakları için yeterli sayılacakla­
rın, yeterli sayılmayacaklardan daha çok sayıda olmasını güven- 
celemek için m utlak olarak zorunlu bulunan düzeyden daha aşağı 
olmamak gerekir. Çünkü yoksullar genel olarak, yüksek devlet gö­
revlerine atanm a bakım ından yeterli sayılmamaya razıdırlar; yeter 
ki, kendilerine kötü davranılmasın ve hakları olan şeyden yoksun 
bırakılm asınlar. Fakat bunu sağlamak hiç de kolay değildir; si­
yasal erki ellerinde tu tan lar her zaman insanca hareket etmezler. 
Savaş sırasında, kendi olanakları bulunm ayan kimseler, karınları 
doyurulm adıkça askerlik etmek istemezler, ama karavana verilin­
ce dövüşmeye hazır olurlar. Bazı devletlerde yurttaşlar topluluğu, 
şimdi silâh taşıyanlar gibi, eskiden hoplitai (ağır piyade) olarak as­
kerlik yapmış olanları da kapsar; Malis’te durum  böyleydi, ancak

131



P O L İ T İ K A

devlet görevlerine atanacaklar, şimdi silâh taşım akta olanlar ara­
sında seçilirdi. Yunanlılarda (krallıktan sonra) en eski anayasa, 
gerçekte savaşçılardan, en başta da süvarilerden oluşuyordu*, son­
ra  şehirler büyüyüp piyade güçlenince, bunların da katılmasıyle 
yurttaşların  sayısı çok daha arttı. Bu nedenle, bizim şimdi "siya­
sal yönetim ” dediğimiz rejimlere, eskiden dem okrasi derlerdi. Fa­
kat o eski zam anların siyasal yönetimleri, bize büyük b ir doğal­
lıkla oligarşi ya da krallık olarak görünür; çünkü nüfuslarının 
küçüklüğünden ötürü, bunların orta  sınıfları geniş değildi; sayı­
ları çok ya da iyi-örgütlenmiş olmayınca da, başkalarının egemen­
liğine daha kolay rıza gösteriyorlardı.

Böylelikle, anayasaların niçin çeşitli türleri olduğunu, niçin 
genel olarak sayılanlardan daha başkaları da bulunduğunu (de­
m okrasinin yalnız b ir tü rü  yoktur ve geri kalanları da onun gibi), 
ayrıca aralarındaki ayrılıkların ve bunların nedenlerinin neler ol­
duğunu ve yine, genel olarak anayasaların hangisinin en iyi oldu­
ğunu ve ötekilerden hangilerinin ne tü rlü  halklara uyduğunu söy­
lemiş bulunuyoruz.

Yakardaki özet, Bölüm 2’de verilen "içindekiler” listesinde yer alan 
ilk üç maddeyi ancak kısmen karşılamaktadır. Bu kitabın geri ka­
lanı, başlıca ayrı ayrı anayasalarda yönetimle ilgili süreçlerin in­
celenmesine ayrılmıştır. Bu konuya pek doğal olarak geçilmektedir, 
çünkü bunun uygulamaya yönelik bir değeri vardır ve Kitap IV  
kuramla olduğu kadar uygulamayla da uğraşma gereğini belirte­
rek başlamıştır. Yönetimin biçimi ne olursa olsun, üç gereği kar­
şılaması gerekir: (1) ne yapılacağının tartışılması ve kararlaştırıl­
ması, (2) kararlaştırılan siyaseti yürütecek her dereceden devlet 
görevlileri ve (3) bir yargı sistemi. Bu bölümde değinilen soruş­
turma (euthuna) hakkında aşağıda Bölüm 16‘ya bakınız­

la

Şimdiki konumuzu, yönetimin nasıl işlediğini ele alm ak için, yine 
anayasalardan söz etmemiz gerekiyor — hem hepsine birden uya­
cak genel b ir açıdan hem de her b ir örnekte uygun b ir çıkış nok­
tasından hareket ederek ayrı ayrı. Bütün anayasalarda üç öğe var­
d ır ve ciddî b ir yasa koyucunun, bunların her biri için en iyi dü­
zenlemeyi aram ası gerekir. Bu öğelerin birincisi, topluca görüşüp

* Çünkü savaşçı birlikleri olarak ilk önce onlar örgütlendiler ve bu durum, süva­
rilere ağır basan bir kuvvet sağladı. Eskilerin deney ve örgütleri yoktu, oysa bun- 
larsız piyadenin faydası olmaz; onun için kuvvet süvarideydi.

132



KİTAP IV • BÖLÜM 14

düşünm edir ["m eşveret"], yani ulus çapında önem taşıyan her şe­
yin tartışılm ası; İkincisi, yürütm edir, yani bütün görev ve yetke­
ler karmaşası, bunların sayıları ve nitelikleri, yetkilerinin sınır­
ları ve seçilme yöntemleri; üçüncüsü, yargı düzenidir.

Görüşüp düşünme ya da güdülecek siyaseti kararlaştırm a öğe­
sinin yetkileri, savaş ve barış; bağlaşm alar yapma ve bozma; ya­
sama; ölüm, sürgün ve (mallarına) el koyma cezaları; görevlilerin 
seçilmesi ve görev süreleri boyunca davranışlarını soruşturm a ko­
nularını kapsar. Bütün bunları karara bağlama hakkı, (1) ya bü­
tün  yurttaşlara verilmelidir, (2) ya hepsi bazılarına (örneğin, bir 
ya da birden çok resmî organa), (3) ya bazıları belli kimselere, 
ötekileri başkalarına, (4) ya da bazıları bütün yurttaşlara, öteki­
leri bazılarına, (5) ya da bazıları bütün yurttaşlara, ötekileri bazı­
larına. Bütün yurttaşlara bütün konularda egemen erk verilmesi, 
dem okratik niteliktedir; demos un amacı, her yerde işte bu tam 
eşitliktir.

"Hepsine hepsi” ilkesinin uygulanabileceği çeşitli yollar var­
dır: Birincisi, hepsi bu işleri yaparlar, ama (sırayla) kesim kesim 
yaparlar*, ancak yasama ve anayasa konuları için ve görevlilerin 
bildirilerini dinlemek için b ir araya gelirler. İkinci b ir yöntem de, 
hepsinin (herkesin) ortaklaşa sorumluluğunu gerektirir, fakat yurt­
taşlar âncak görevlileri seçmek, yasaları yapmak, savaş ve barışa 
karar vermek ve soruşturm aları sürdürm ek için b ir araya gelir­
ler; geri kalan işler, her biri için özel olarak —ya ku r’ayla ya se­
çimle— atanan özel görevlilerin uygun bulduğu biçimde görülür. 
Üçüncü b ir yöntem, bütün yurttaşların  görev ve soruşturm a ko­
nularında, savaş ve bağlaşmaları görüşmek ve düşünmek için top­
lanm alarıdır, ama geri kalan işlerde,1* olabildiğince o amaca göre 
seçilmiş olan görevliler her şeye bakarlar; bu gibi görevliler için, 
uzmanlık bilgisi zorunlu b ir önkoşuldur. Dördüncü yöntemde, her 
şey hakkında görüşüp düşünmek için herkes b ir araya gelir; ve 
görevliler hiç b ir kesin karar vermezler, ancak geçici kararlar ve­
rirler. Çağdaş b ir aşırı demokrasi bu yolda çalışır ve bu yöntem 
b ir erk grubunca yönetilen b ir oligarşiye ve gerçekte tiranlık olan 
b ir monarşiye karşılıktır.

Bu yöntemlerin dördü de ilkece dem okratiktir; ancak bazıla­
rının bütün sorunları karara bağladığı yerde ise, ilke oligarşiktir. 
Bu ilke de tıpkı öbürü gibi çeşitli biçimlerde uygulanabilir: Birin­
cisi, topluca görüşüp düşünmelere katılm ak için yeterli sayılacak

* Miletos’ta Telekles’in anayasasında olduğu gibi. Daha başkalarında da, şöyle bir
düzenleme vardır: Ancak belli bir anda görev başında bulunanlar kendi aralarında
görüşüp düşünürler, fakat kabilelerden ve en küçük bölümlerden bütün yurttaşlar bu
süreç tamamlanıncaya kadar sırayla görev başına gelirler.

133



P O L İ T İ K A

kişilerin çok yüksek olmayan b ir mülkiyet koşuluna göre seçil­
meleri ve bu nedenle de hayli çok sayıda olmaları, (bu yurttaşla­
rın) yasaya boyun eğmeleri ve onun yasakladığını yapmaya kalk­
mamaları, aranılan mülkiyet düzeyine erişmenin katılm a hakkını 
kendiliğinden vermesi — o zaman, bu gibi bir anayasa, b ir oli­
garşi olm akla birlikte, ılımlılığı nedeniyle “siyasal” adını hak eder. 
Ondan sonra, bütün bunlar topluca görüşüp düşünmelere katıl­
maz da, ancak önceden seçilen b ir azlık katılırsa, bunlar önceki 
düzende olduğu gibi, devleti yasaya uygun olarak yönetseler bile, 
ona “oligarşik” demek gerekir. Sonra yine, görüşüp düşünme yet­
kesini oluşturanlar yeni üyeleri kendileri seçerlerse ve ayrıca, oğul, 
babanın yerine geçerse ve bunların yasaların üstünde yetkileri 
olursa, bu düzenleme özünde ve tam  anlamıyle oligarşiktir. Niha­
yet, herkesin savaş, barış ve soruşturm alar gibi belli birtakım  ko­
nular üstünde egemenliği olur ve geri kalanı seçimle atanmış gö­
revlilere bırakılırsa anayasa b ir aristokrasidir. Yine, bazı işler se­
çilmiş kimselerin, ötekileriyse kur'ayla atanm ışların denetimi al­
tında bulunabilir ve bu İkinciler ya herkesin arasından ya da 
önceden seçilen b ir azlığın içinden kur'ayla ayrılabilir, yahut seçi­
lenler ve kur'ayla atananlar birlikte iş görebilirler. Bu özelliklerden 
bazıları aristokrasiye, bazıları da siyasal yönetimin kendisine öz­
güdür.

Böylelikle, anayasalar açısından topluca görüşüp düşünme öğe­
sini çözümlemiş olduk. Ve her anayasanın yürütülmesi, çözümleme­
mizde ayrı b ir noktaya karşılık gelir. Fakat tam  anlamıyle b ir de­
m okraside (halkın yasalardan bile üstün olduğu b ir demokraside 
demek istiyorum) oligarşilerin yargı öğesi için kullandıkları bir 
süreci, görüşüp düşünme öğesi için kabul etmenin yararlı olduğu 
görülecektir. Söylemeye çalıştığım şey, oligarşilerin yargıç olarak 
istedikleri kimselerin gerçekten mahkemeye gelmelerini sağlamak 
için devamsızlığı para cezasıyle cezalandırılmaları*. Bunu yurttaş 
-meclisi için kabul etmek, dediğim gibi, yararlı olacaktır; çünkü
böylelikle, avam halk gibi yukarı sınıfın da devamı güvencelen'e- 
cek ve ikisi birlikte daha iyi görüşüp düşüneceklerdir. Görüşüp
düşünme öğesi üyeliğinin seçme ya da kuray la  belirlenmesi ve
kur'ayla belirlenecekse, o zaman nüfusun bütün kesimlerinden eşit
sayıda üye alınması da iyi olacaktır; eğer halk tabakası polisin
geri kalanlarından sayıca çok üstünse, devam etmeleri için hepsi­
ne değil, yalnızca yukarı-sınıf üyelerinin sayısına eşit b ir sayıya
ödenek vermek doğru olur. Ötekilere ya para vermemeli ya da
büsbütün dışarıda bırakılmalı.

Öte yandan, oligarşilerde ise, ya halktan fazla olarak birkaç

* Demokratik yönetimler yoksulların devamını sağlamak için onlara ödenek verirler.

134ı



KİTAP IV • BÖLÜM 15

üye almanın ya da sık sık yapıldığı gibi, b ir kurul atayıp (bunlara 
bazen ön-danışmanlar [probouloi], yasa-bekçileri gibi adlar verilir), 
yalnız, önce bunların elinden geçen işlerle uğraşmanın uygun ol­
duğu görülecektir. Bu yolla, demos anayasanın ilkelerini bir yana 
bırakacak güçte olm adan topluca görüşüp düşünmelere katılacak­
tır; üstelik, kurulun öğütleriyle özdeş ya da en azından onlarla 
tu tarlı kararlar verecektir. Bir başka seçenek, bütün organa (mec­
lise) yalnız görüş belirtm e yetkileri tanıyarak, bu organ kendi üye­
leri arasında görüşüp düşündükten sonra sorunları karara bağlama 
yetkilerini kurulun görevlilerine ayırm aktır. Bunu yapabilmek için, 
siyasal yönetimlerde yapılanın tam  karşıtının yapılması, bir konu­
da ret kararı verdiği zaman halkın egemen kılınması (kararının 
kesin olması), b ir başka karar verdiğinde ise egemen sayılmaması 
zorunludur; çünkü bu kere, onaylanması için konu yeniden kurula 
gönderilmelidir. Oysa, gerçekten siyasal yönetim olan anayasalarda 
tam  tersine hareket ederler; küçük organın m utlak b ir veto yet­
kisi vardır, ama bu organ, başka herhangi b ir anlamda kesin b ir 
karar almaya yetkili değildir; her türlü  sorun büyük organa gön­
derilir. İşte, öyleyse, anayasadaki egemen öğe olan görüşüp düşü­
nerek karara bağlama öğesi üstüne söylenmesi gerekenler bunlar-

Bütün yürütme görevleri, egemenlik gerektiren yetke görevleri de­
ğildir: Fakat kesin sonuca varmayan birtakım sözlerden sonra, ta­
nım arayışı, yalnızca akademik bir ilgi konusu diye bir yana bı­
rakılır.

Bundan sonra, yürütm e öğesinin de işleyişinde, görevlilerinde ve 
bunların görevlerinde (makamlarında) büyük b ir çeşitlilik bulun­
m aktadır; sayıları ve yetkileri, görev süreleri üstüne sorular ortaya 
çıkm aktadır (bazılarında altı ay, bazılarında daha bile az; çoğu 
kere bir yıl, ama daha uzun dönemler de olur). Görev süresi öm ür 
boyu ya da çok uzun bir dönem olmalı mı? Her ikisi de değilse, o 
zaman, bir kimse yalnız b ir dönem mi görev yapmalı, yoksa ikinci 
b ir dönem de atanabilmeli mi? sorusu ortaya çıkar. Sonra yürütm e 
yetkelerinin kurulm ası işi vardır — bunlar kimlerden oluşacak, 
bunları kim ve nasıl atayacak? Bütün bu konularda ne gibi ayrı 
ayrı yolların bulunduğunu belirleyebilmeli ve sonra da hangi çe­
şit görev ve görevlilerin hangi anayasa türleri için en uygun ol­
duğunu anlamaya çalışarak bunları uygulayabilmeliyiz.

Bir başka ve cevaplandırılması kolay olmayan soru da, "yetke

dır.

15

135



görevi”nin nasıl tanımlanacağıdır; hangi çeşit görevliler (egemen­
likle^ yönetiyor sayılabilir? Siyasal dediğimiz birlik, yani devlet 
birçok kimselerin çeşitli işlerin başına geçmelerini gerektirir; bun­
lar o kadar çoktur ki, hepsine birden (egemenlikle) yönetici diye­
meyiz, ne kur'ayla atananlara ne de seçilenlere. İlk önce, rahipleri 
düşünüyorum; bunların görevi siyasal görevlerden büsbütün ayrı­
dır. Sonra çığırtkanlar ve koro yetiştiricileri gelir; yurt dışına gön­
derilen delegeler de seçmeyle atanm aktadır. Başına geçilecek işler­
den bazıları kendi içlerinde siyasal niteliktedir, ama başkaları daha 
çok ekonom iktir. Siyasal olanlardan bazıları bütün yurttaşları et­
kisi altına alabilir (örneğin, yurttaşlar askerliklerini yaparken, ge­
nerallik görevinde bulunanlar) ya da yalnızca b ir kesimi etkisi al­
tına alabilir (örneğin, kadınların yahut çocukların denetleyicileri). 
Sık rastlanan b ir ekonomik görevli, besin-denetçisidir (o da birçok 
örneklerde seçimle işbaşına gelir). Sonra, kaynaklar elverişli olunca 
kölelere yaptırılan aşağılık işler vardır. Kabaca söylemek gerekir­
se, yetke görevleri, belli konularda görüşmeye ve karar almaya 
ve buyruklar vermeye yetkilendirilmiş görevlerdir, diyebiliriz — 
özellikle bu sonuncusu; çünkü buyruk vermek, yönetimin ve yet­
kenin özüdür. Bütün bunlar uygulamada pek b ir şey farketmez; 
deyimler üstüne çatışm alar herhangi b ir karara bağlanmam ıştır. 
Fakat bu, daha ileri felsefî içerikleri olan b ir sorudur.

Şimdi, daha çok uygulamaya ilişkin sorulara dönerek, temel 
görevlerin —yani, devlet diye b ir şey olacaksa onun varlığı için 
temel nitelik taşıyan görevlerin— neler ve kaç tane olduklarını 
soralım; sonra, hangi görevlerin de temel olmamakla birlikte, iyi 
b ir anayasaya faydalı olduklarını soralım. Bu gibi soruları her ana­
yasaya, özellikle de küçük devletlere ilişkin olarak tartışm ak ge­
reklidir. Çünkü, büyük devletlerde ayrı ayrı ödevleri ayrı ayrı gö­
revlilere, b ir adam a b ir tane olarak vermek hem olanaklı hem 
zorunludur*, oysa küçük devletlerde birçok görevin birkaç elde 
toplanm ası gerekir**. Fakat bazen küçük şehirlerin de büyüklerle 
aynı görevleri ve yasaları olmak gerekir; ama (o zaman) küçük- _ 
lerde aynı kimselerin sık sık hizmete koşulmaları gerekecek, öte­
kilerde ise bu gereklilik ancak uzun aralarla ortaya çıkacaktır. 
Bundan ötürü, gerçekte, b ir tek organa ayrı ayrı birçok sorum lu­
lukların verilmemesi için hiç b ir neden yoktur; uygulamada bunlar 
ayrı tutulabilir; insan gücü azlığını karşılam ak için de, kurulları

ı

* Olanaklıdır, çünkü nüfusları çoktur; görevler birçoklarına açık tutulur ve bir
adam aynı görevi iki kere almaz ya da uzun bir aradan sonra alır; zorunludur, çün­
kü bir iş birçoklarının değil de bir tek görevliye verilince o işe daha iyi bakılır.
** Nüfusun azlığı yüzünden. Birçoklarının görev başında olmaları kolay değildir;
çünkü onlardan sonra yerlerine kim geçecektir?



KlTAP IV • BÖLÜM 15

birden çok am aca hizmet ettirm ek zorunlu olur. Bir kancaya kı­
zartm a et de asılır, lâmba da. Onun içindir ki, biz eğer herhangi 
b ir şehir için kaç tane görevin zorunlu ve kaç tanenin de zorunlu 
-değil, ama yine orada olması faydalı olduğunu söyleyebilirsek — 
bütün bunları bilince, hangi görevlerin tek b ir görev halinde b ir­
leştirilmeye elverişli bulunduğunu anlamak daha kolay olacaktır.

Gözden kaçırılmaması gereken b ir başka noktayı da burada an­
m ak uygun düşer: Hangi işler ayrı ayrı yerlerde farklı yetkeler 
kurarak ele alınmalı, hangileri ise gücü her yerde geçerli tek bir 
yetkeye bırakılm alı? Kalabalık şehir-merkezlerinde düzeni korum ak 
gibi sorunları düşünüyorum. Her yerde ayrı b ir pazaryeri denet­
çisi mi olmalı, yoksa hepsi için b ir tek mi? îşler, işin türüne mi, 
görev başında bulunan kişilere mi göre dağıtılmalı? Düzen sağ­
lam a ödevi b ir tek adam a mı verilmeli, kadınlar ve çocuklar için 
ayrı ayrı kimselere mi? Anayasalara ilişkin görevleri düşündüğü­
müz zaman da, buna benzeyen sorular ortaya çıkar. Anayasa, gö­
revde b ir nitelik ayrılığı yaratır mı? Dolavısıyle, demokraside, oli­
garşide, aristokraside ve monarşide, elbette bunları oluşturan ki­
şiler farklı —aristokrasilerde iyi eğitilmişler, oligarşilerde zengin­
ler, demokrasilerde özgür doğum lular— olmakla birlikte, aynı gö­
revliler yasaca eşit yeterlilikte m idir? Yoksa görevler arasındaki 
farklar açısından bazıları gerçekten farklı m ıdır ve bazı yerlerde 
aynı görevler en iyi olur da, bazı yerlerde ayrı görevler mi? Çün­
kü burada güçlü, şurada ise küçük b ir görevin durum a en iyi uy­
ması olanaklıdır.

Bununla birlikte, yalnızca belirli yerlere özgü olan ve her yer­
de bulunm ayan görevler de vardır>Ö rneğin, "kurul-öncesi danış- 
m anlar”dan (probouloi) yukarda söz etmiştik. Bu, dem okratik b ir 
kurum  değildir, ama kurulun kendisi (Boule) öyledir; çünkü ödevi, 
önceden sorunları elden geçirmek ve b ir düzene koymak olan bu 
çeşit b ir organ, demos’un işini yapabilmesi için gereklidir.

Bu kurul yalnız birkaç kişiden oluşursa, bütün devlet yapısı 
oligarşiktir. Bir önceden düzene koyma topluluğuysa ister istemez 
az sayıda üyeden oluşacaktır, onun için de bu her zaman oligarşik 
b ir özelliktir. Hem danışm anlar topluluğunun hem kurulun oldu­
ğu yerlerde, danışm anların kurulun olağan üyelerinden daha bü­
yük yetkisi vardır; çünkü kurul üyeliği dem okratik b ir görevdir, 
ön-kurul üyeliği (proboulos luk) ise oligarşik.

K urulun erki karşı yönden de zayıflatılabilir; halkın her şeye 
■el attığı o demokrasilerde olduğu gibi. Halk Meclisi’nin üyelerine 
devam larını sağlamak için iyi b ir para ödendiği zaman, böyle ol­
maya yatkındır, çünkü bu durum  onlara düzenli olarak toplantı­
lara gelmek ve her şeyi kendileri karara bağlamak olanağını verir. 
Çocukların denetleyicisi, kadınların denetleyicisi ve bunlara benze-

137



P O L İ T İ K A

yen görevliler dem okratik değil, aristokratik tir; çünkü aşağı-sımftan 
kadınların canı isteyince sokağa çıkmalarına kim engel olabilir ki? 
Oligarşik de değildir, çünkü oligarşik yöneticilerin karıları zengin 
ve çıtkırıldım  olur.

Bu bölümün geri kalanında, Aristoteles çok parlak ve açık görün­
müyor. Yazar yine her zamanki yöntemini uygulamaktadır; ancak 
burada, mekanik çözümlemeyi ve şemalaştırmayı, herhangi bir fay­
dası olmayacak kadar ileri götürmektedir.

Bu sorunlar üstünde şimdilik bu kadar durm ak yeter; bundan 
sonra, başlangıcından tutarak, görevlerin kurulm asını anlatmaya 
çalışmalıyım. Görevlerin kurulabileceği ayrı ayrı yollar, üç ana gru­
ba bölünm ektedir; bunların birleşme ve değişmeleri, zorunlu ola­
rak, (olabilecek) bütün yolları kapsayacaktır. Birincisi, atam aları 
kimin yaptığını sorarız; İkincisi, kimlerin arasından yapıldığını; 
üçüncüsü de, nasıl yapıldığını. Bu soruların her biri için (birer çift­
ten) üç çift cevap seçeneği vardır: Atamaları ya bütün yurttaşlar 
yapar ya da bazıları; atam alar ya bütün yurttaşlar arasından ya­
pılır ya da ayrılmış b ir sınıftan (yeterlik koşulu mülkiyet tu tarı 
olabilir, yahut iyi doğum, liyakat, hatta  büsbütün başka b ir şey 
olabilir)* ve yöntem de ya ku r’adır ya seçme. Yine, bu çiftlerin 
her biri şöyle birleştirilebilir: Bazı görevlere bazıları atam a yapar­
lar, ötekilere hepsi; bazı görevlere herkes arasından atam a yapılır, 
ötekilere bazıları arasından; bazıları ku r’ayla atanır, ötekileri seç­
meyle. Bunların her biri için dört ayrı seçenek vardır: Hepsine 
herkesten seçmeyle, hepsine herkesten ku r’ayla (ya b ir anda hep­
sinden birden ya da kesim kesim — bütün yurttaşlara sıra gelin­
ceye kadar kabile [phyle], mahalle [demos] yahut kardeşlik der­
neklerine [phatria] vb. göre yahut her b ir durum da herkesten) 
ya da ikisi arasında b ir öyle b ir böyle olabilir. Atayanlar herkes 
değil de, bazıları iseler, atam alar ya herkes arasından seçmeyle, 
ya herkes arasından ku r’ayla olabilir, yahut b ir sınıftan seçmeyle 
ya da b ir sınıftan kur'ayla, yahut b ir kesimi öyle b ir kesimi böyle 
olabilir — yani b ir kesimi ku r’ayla, b ir kesimi seçmeyle demek 
istiyorum. Bu hesapça, iki birleşik biçimin üstüne on iki yöntem 
olm aktadır. Bunlardan, iki “hepsine herkesten” yöntemi dem okra­
tik tir — ya ku r’ayla ya seçmeyle ya da her ikisiyle birden (yani, 
bazı görevlere k u r’ayla, bazı görevlere seçmeyle atam a yapmak) 
“hepsine herkesten”. Fakat atayanların herkes değil bazıları olma­
sı, bunu aynı b ir zamanda ve ya herkes arasında ya b ir sınıftan,

* Örneğin, Megara’da yalnızca, halka karşı dövüşmüş olan sürgünden dönmüş kim­
seler yeterli sayılırdı.

138



KİTAP IV • BÖLÜM 16

ya kur'ayla ya seçmeyle yahut her ikisiyle birden (yani, bazılarını 
kur'ayla, bazılarını seçmeyle) yapm aları — işte bu “siyasal” nitelik­
tedir, siyasal yönetime özgüdür. Bazılarını herkesin arasından ya 
kur'ayla, ya seçmeyle yahut her ikisiyle birden atam ak da siyasal 
niteliktedir, am a aristokratça siyasaldır; bazı görevlere herkesin 
arasından, ötekilereyse yalnız b ir sınıftan atam a yapmak daha çok 
oligarşiktir. Bir sınıfın b ir sınıftan atam a yapması iyiden iyiye oli- 
garşiktir: Gerek b ir sınıfın bir sınıftan kur'ayla atam a yapması 
(gerçekte böyle b ir şey olmamasının önemi yoktur), gerek b ir sı­
nıfın b ir sınıftan her iki yöntemle atam a yapması. Yalnızca bazı­
larının herkesin arasından seçme yapması, sonra herkesin böyle­
likle seçilmiş olanlar arasından seçmesi ise aristokratiktir.

işte, ayrı ayrı anayasalara ilişkin olarak, görevleri kurm a yol­
larının sayıları, doğaları ve dağılımı böyledir. Hangi yolun hangi 
çeşit insanlar için en iyi olduğu ve nasıl işletilebileceği, ancak hangi 
görevlerin bulunacağı ve bunların yetke alanlarının ne olacağı ka­
rarm a bağlı olarak kararlaştırılabilecektir. “Yetki alanı” ile, gelir 
denetim i ve güvenlik denetimi gibi şeyleri söylemek istiyorum; bir 
strategos'un, yani generalin yetkesine giren bu ikinci konu, mer­
kezî ticaret işleri ve sözleşmelerinden çok farklıdır.

Bundan sonra, yargı düzeni özetle inceleniyor. Sekiz türlü ana da­
va türünden her biri için ayrı bir mahkeme olacağı varsayılmak­
tadır. Bunlardan ilk anılanı, euthyna’dzr, yani işbaşından ayrılan 
bir görevlinin “temize çıkma [ibra] kararı” elde edebilmesi için 
yapılan bir soruşturma ya da inceleme ki, mutlaka o görevli hak­
kında bir dava açılmasına varmaz. Vasiyetler ve genel olarak mül­
kiyete ilişkin davaların —gerçekte çok sık görüldüğünü bildiğimiz 
halde— hiç anılmaması gariptir. Fakat zaten bütün bu bölüm, bö­
lük pörçük bir dizi parça ve yerine getirilmeyen niyetlerden ibaret 
kalmaktadır.

16

Şimdi üç öğeden geriye, tartışılacak yalnızca yargı organı kalıyor. 
Bunun çeşitli biçimleri de, öteki ikisiyle aynı ilkelere göre çözüm­
lenebilir. Mahkemeleri birbirlerinden ayıran üç temel vardır: Bun­
ları (1) mahkeme üyelerini oluşturan kimseler, (2) yetki alanlarına 
giren konuların türüne ve (3) atanm a biçimlerine göre sınıflaya­
biliriz. Birincisi bakım ından şunu sorarız: Üyeler herkes arasından 
mı, yoksa b ir sınıftan mı seçilmektedir?; İkincisi bakımından: Kaç 
türlü  mahkeme vardır?; üçüncüsü bakım ından da: Atamalar kur'ay­
la mıdır, seçmeyle mi? Bunların İkincisinden, mahkeme türlerin­

139



P O L İ T İ K A

den başlıyorum. Sekiz çeşit mahkeme vardır: (1) soruşturm alar, 
(2) kam u yararına karşı işlenen suçlar, (3) anayasaya karşı işlenen
suçlar, (4) görevlilerle başkaları arasında, para cezası koyma ko­
nusundan çıkan çatışm alar, (5) belli b ir büyüklükteki sözleşmeler­
den doğan özel yükümlülüklerle ilgili davalar, (6) adam  öldürm e­
ler*, (7) yabancılar**, (8) bir drahm a’dan beşe ya da biraz daha
çoğuna kadar tu tarlara  ilişkin küçük alışverişlerden çıkan dava­
lar; çünkü bunlar da geniş b ir mahkeme olmasa bile, yargısal b ir
karar verilmesini gerektirir. Bu davalar hakkında, ya da cinayet
davaları hakkında, yahut yabancılara ilişkin davalar hakkında baş­
ka b ir şey söylemeyeceğim; siyasal topluluğa ilişkin olanların üs­
tünde duracağım; çünkü eğer bunlara doğru dürüst bakılmazsa,
ciddî ayrılıkların, hatta  anayasalarda devrimci değişikliklerin baş- 
göstermesi olasılığı vardır.

Sınıflandırılan bütün bu davalarda, herkes ister istemez ya 
kur'ayla ya seçmeyle, yahut b ir kesimi öyle b ir kesimi böyle, ya da 
başka biçimde atanmış olarak, özdeş davaların belirli türlerine, 
kimi k u ray la  kimi seçmeyle bakm ak üzere, yargıçlık edecektir. 
Böylece dört tü r olm aktadır; mahkeme jüriliklerine atam aların ge­
nel b ir temel üstünden değil, yalnızca b ir kesimden yapıldığı dört 
tü r  daha vardır. Çünkü yine, bütün konularda yargıçlık edenler 
yalnız b ir kesimden seçilebilir (ya da b ir bölüm ü seçmeyle, b ir bö­
lüm ü kur'ayla olabilir) yahut bazı konulara bakan mahkemeler hem 
seçilmiş üyelerden hem kur'ayla atanm ış üyelerden oluşabilir. Öy­
leyse, türler işte bunlardır. Fakat yargı organına atam alarda da, 
yöntemlerin b ir birleşmesi olabilir; b ir mahkemenin b ir bölüm ü 
herkesin arasından, b ir bölüm ü ise b ir kesim ya da sınıftan ata­
nabilir; ya da aynı b ir mahkemenin üyelerinin bazılarının herkes 
arasından, ötekilerin bazılarının arasından ve ya seçmeyle ya kur'ay­
la ya da ikisiyle atanm asında olduğu gibi her ikisi birden. Şimdi, 
mahkemeleri kurm anın olabilecek yollarını belirtm iş bulunuyoruz; 
bunlar arasında birincisi (hepsi herkesten) dem okratiktir, İkincisi 
(bazıları herkesten) oligarşiktir, üçüncüsü (bir bölüm ü herkesten, 
b ir bölüm ü bazılarından) aristokratik  ve siyasaldır.

* Bu yargılamalar (ister aynı, ister ayrı yargıçlar önünde olsun) dört çeşittir: (1) bile
bile [kasten] öldürme, (2) bilmeden [kasıtsız olarak] öldürme, (3) suçun kabul edil­
mesi, fakat haklı olarak işlendiğinin öne sürülmesi, (4) cinayetten ötürü sürülen,
ama şimdi geri gelen kimselere karşı dava açılması. Bunun ünlü bir örneği, Atina’ 
da Phreattoi’daki mahkemedir; fakat bu gibi mahkemeler her zaman enderdir ve
bunlara ancak büyük şehirlerde rastlanır.
** Bunlar da iki türlüdür: Biri yabancılarla yabancılar arasındaki çatışmalar için,
öteki yurttaşlarla yabancılar arasındaki çatışmalar için.

140



KİTAP V

Beşinci kitap, Kitap IV ’ün ikinci bölümünde tartışılacağı vaadedi- 
len konulardan birini kapsamaktadır: Anayasaların korunması ve 
dağılması ve bunlara yol açan nedenler. Dağılmaya kadar varma­
yan küçük değişikliklere de kısaca değinilmektedir; fakat Aris­
toteles’in daha çok üstünde durduğu, şiddet yoluyle gerçekleştiri­
len ve yeni bir anayasayla sonuçlanan devrimlerdir. Yunanda en 
iyi bilinen ve en çok korkulan değişiklik türü buydu; her türlü 
değişiklikten kaçınmak ve durulma (istikrar) sağlamak tutkusu  
bundan ileri geliyordu: Hoşnutsuzluk, durulganlığa sürekli bir teh­
dit teşkil eder — eşitsizlik de, bir çeşit adaletsizlik olduğu için, 
her zaman bir hoşnutsuzluk nedenidir. “Âdil” ve “eşit”le eşitliğin 
iki türünün tartışıldığı Kitap III, Bölüm 12'ye bir gönderme ya­
pılmaktadır. Demokraside oligarşidekinden daha fazla eşitlik oldu­
ğu için, o berikinden genellikle daha durulgandır. Bu kitapta bol 
bol geçen Yunanca “stasis” sözcüğü, tamı tamına devrim değildir; 
daha çok, gerilim, bir şiddet patlamasının kaçınılmaz olacağı ka­
dar büyüyünce ortaya çıkan bir durumdur. “Eşit sizlik” t en genel­
likle “üstünliik"ün anlaşıldığı görülecektir.

1

Böylelikle, incelemeye söz verdiğimiz hemen bütün  sorunları ele 
almış bulunuyoruz; yalnız daha, anayasalardaki değişikliklerin ne­
denlerinin neler olduğunu, bunların niteliğini ve sayısını, her ana­
yasayı etkileyen yıkıcı etkenleri ve anayasaların genellikle hangi 
türlerden hangi türlere dönüştüğünü tartışm am ız gerekiyor. Onun 
gibi, hangi etkenlerin gerek genel olarak gerekse ayrı ayrı her 
türden anayasaların korunm asına yaradığını ve yine, anayasa tü r­
lerinden her birinin en iyi hangi yollarla korunabileceğini incele­
meliyiz.

H er devletin temel dayanağına —am açlanan adalet ve eşitlik 
türüne— değinerek söze başlamamız gerekir. Daha önce söylen­
diği gibi, bütün üyelerince adaleti ve orantılı eşitliği gerçekleştirdiği 
—yanlış olmakla birlikte— sanılan birçok anayasalar vardır. De­
mokrasi, herhangi b ir bakım dan eşit olan insanların, m utlak ola­
rak  eşit oldukları fikrine dayanır. Herkes aynı derecede özgürdür, 
derler, öyleyse herkes m utlak olarak eşittir. Oligarşi de, b ir ba­
kım dan eşitsiz olanların, m utlak olarak eşitsiz oldukları varsayı­
mına dayanır; servetçe eşitsiz oldukları için kendilerini m utlak 
olarak eşitsiz sayarlar. Yine, dem okratlar, herkes eşit olduğu için

141



P O L İ T İ K A

her şeyde eşit katılm a olması gerektiğini iddia ederler; oligarklar 
ise, eşitsiz oldukları için kendilerinin daha büyük b ir payları ol­
ması gerektiğini iddia ederler, çünkü “daha çok”, eşitsiz b ir du­
rum dur. Şimdi bütün bunlarda b ir çeşit adalet vardır, fakat bu­
nu m utlak adalet diye düşünmek yanlıştır. İşte bundan dolayı bir 
devletin üyeleri, her örnekte temel ilkeye göre o devlete katılm a­
larım  artık  düzenlememeye başlayınca, kendilerini devrim çıkma­
sına elverişli b ir durum da bulurlar. Liyakatçe herkesten ileri olan­
ların ayaklanmaya en çok hakları vardır, fakat en az onlar ayak­
lanır; “m utlak eşitsiz” sözü doğru olarak yalnız bu gibi kimseler 
için kullanılabilir. Sonra, doğuştan üstün bulundukları için ken­
dilerinin (başkalarıyla) yalnızca eşit sayılmayacak kadar iyi olduk­
larını iddia edenler vardır; çünkü atalarından hem üstünlük hem 
de servete kalıtçılık (tevarüs) edenler, soylu-doğmuş sayılırlar. Ge­
nel olarak söylendikte, devrim lerin kökenleri, çıktıkları kaynaklar 
bunlardır.

Bundan ötürü, yer alabilecek değişiklikler iki tü rlü  olur: Biri, 
b ir anayasanın tümüyle b ir başkasına dönmesini gerektirir, öte- 
kiyse varolan b ir anayasada yalnızca birtakım  değişiklikler yapıl­
masını. İlkine örnekler, demokrasiden oligarşiye, oligarşiden de­
mokrasiye, bunlardan siyasal yönetime ve aristokrasiye ve tersine 
geçişlerdir. Öteki durum da, değişiklik arayanlar, oligarşi olsun mo­
narşi olsun varolan anayasanın sürüp gitmesini, fakat kendi elle­
rinde işlemesini isterler. Yahut bu b ir derece sorunu olabilir: b ir 
oligarşinin daha geniş ya da daha dar b ir tabana dayandırılması 
istenebilir, b ir dem okrasinin daha çok ya da daha az dem okratik 
bir durum  alması ve öteki anayasalarda da buna benzer b ir biçim­
de ya b ir gevşeme yahut b ir sertleşme olması. Anayasanın yalnızca 
bir bölüm ünü etkileyen değişiklikler de vardır — belirli b ir gö­
revin konulması ya da kaldırılması gibi; örneğin, söylendiğine göre, 
Lysandros Lakedaimonia krallığını, kral Pausanias da ephor’hığu 
kaldırm ak istemiştir. Epidam nos'ta da anayasanın b ir parçası de­
ğiştirilm işti: Kabile önderlerinin (phylarkhos’larm) yerine b ir kurul 
getirdiler — bu oligarşik b ir değişiklik oldu; fakat orada kural hâ­
lâ, yeni b ir görevli seçilirken, işbaşındaki görevlilerin yurttaşlar 
meclisi toplantısında hazır bulunm asıdır. Tek arkhoriu oluşu da, 
bu anayasanın yine oligarşik b ir özelliğiydi.

Dediğim gibi, devletlerdeki iç savaşların temeline genellikle 
eşitsizlik vardır; çünkü insanlar haklı ve eşit olana erişme uğrun­
daki mücadelelerinde bölünürler*. İki çeşit eşitlik vardır: Biri sa­
yısal denkliğe dayanır, ötekiyse değerce denkliğe. Büyüklük ya

* Eşitsizler için durumlarıyle orantılı bir karşılığın bulunmadığı devletlerden söz
ediyorum. Eşitler üstünde sürekli bir krallık her zaman eşitsizlik demektir.

142



KİTAP V • BÖLÜM 2

da nicelik bakım ından eşit ve aynı olanı anlatm ak için "sayısal 
eşit” diyorum, değerce eşit olan için de “orantılı eşit”. Örneğin, 
sayısal olarak üçle iki arasındaki fark, ikiyle b ir arasındaki fark­
la aynıdır; onun için, bu farkların tu tarları sayısal olarak eşittir. 
Fakat dördün ikiyle ilişkisi; ikinin birle ilişkisine orantılı olarak 
eşittir; iki dördün ne kadarıysa, b ir de ikinin tam  o kadarı, yani 
yarısıdır. Fakat insanlar, m utlak adaletin değere göre orantılı ada­
let olduğu üstünde anlaşm akla birlikte, önce de söylendiği gibi, 
değer üstünde anlaşmazlığa düşüyorlar. Bir grup, insanlar herhan­
gi b ir bakım dan eşit iseler, onların her bakım dan eşit oldukları­
na inanıyor; başkaları da, b ir bakım dan eşit değil, üstün iseler, 
her konuda kendilerine ayrıcalık tanınm ası gerektiğini iddia edi­
yorlar. İşte bu nedenledir ki, kabaca söylendikte, iki türlü  anayasa 
vardır: "H alkınki” ve “azlığınki” — dem okrasi ve oligarşi. Soylu 
doğumun ve erdem in bulunduğu insanların sayısı çok küçüktür, 
fakat öteki eşitsizlik belirtileri daha geniş b ir sayıda görülür; onun 
için, hiç b ir yerde yüz tane iyi doğumlu ve (erdemce) yüksek 
ölçütte adam  bulamazsınız, am a birçok yerlerde bu sayıda zengin 
bulabilirsiniz.

Eşitliğin yalnız b ir türden ya da ötekinden olması kuralını 
koymak, uygulamada olanlardan görüldüğü gibi, kötü b ir şeydir; 
böyle b ir temel üstüne kurulan hiç b ir anayasa uzun öm ürlü ol­
maz. Bunun nedeni şudur ki, b ir ilk ve temel yanlıştan işe başla­
mak, sonunda felâkete düşmemeyi olanaksız kılm aktadır. Onun 
için, hem sayısal eşitlikten hem orantılı eşitlikten yararlanmalıyız. 
Yine' de, dem okrasi oligarşiden daha istikrarlı ve devrimce daha 
az açıktır. Oligarşilerde çıkabilecek iki ayrılık vardır: B iri oligark- 
larla halk arasında, öteki de oligarkların kendi aralarında. Öte yan­
dan, dem okrasilerde çıkacak b ir devrim oligarşiye yönelebilir; de­
m okrasinin içinde b ir iç stasis diye b ir şey hemen hiç olmaz. Ay­
rıca (şu da var ki), o rta  sınıfların oluşturduğu b ir anayasa, "azlı- 
ğmki”nden çok “halkınki”ne yakındır ve bütün bu gibi anayasa­
ların en güvenilir olanıdır.

Devrimin daha önceki nedenleri: Bölüm 2-4.

2

Devrimlerin ve anayasayı etkileyen değişikliklerin nereden çıktığı­
nı incelerken, temel nedenlerden başlamamız gerekir. Bunlar üç 
gruptur ve ona göre sımflamalıyız: Birincisi devrime yol açan ko­
şullar, İkincisi am açlanan hedefler, üçtincüsü de yurttaşlar arasın­
da siyasal karışıklıkların ve şiddetli çatışm aların bütün çeşitli kö­
kenleri.

143



P O L İ T İ K A 4

Değişime yol açan koşulların başlıca ve genel nedeni, yukarda 
söylediğimiz gibi eşitsizliktir. Eşitliğe eğilim gösterenler, daha yu­
karı olanlardan aşağı bulundukları halde, kendilerinin onlarla eşit 
olduklarına inanırlarsa b ir devrim başlatırlar. Eşitsizliği ve üstün­
lüğü amaçlayanlar da, eşitsiz oldukları halde kendilerine daha çok 
değil, eşit ya da daha az pay verildiğine inanırlarsa, öyle yapar­
lar*. Daha küçükler eşit olmak, eşitler ise daha büyük olmak için 
ayaklanırlar. İşte, devrim için önyatkınlık yaratan nedenler bun­
lardır. D ürtülere gelince, bunların kâr, saygınlık ve karşıtları 
olduğunu görüyoruz; çünkü insanlar, dostları için olsun kendileri 
için olsun, para kaybetmekten ve şerefsizliğe düşmekten kurtu l­
m ak amacıyle devletlerini çoğu kez devrime sürüklerler. Üçüncü 
olarak, insanların anlatılan yolda hareket ve anılan am açlar uğ­
runda mücadele etmelerini gerektiren düzensizliklerin köken ve 
nedenleri — bunlar belki yedi tanedir, ama sayıları yediden de 
çok olabilir. Bunların ikisi, yukarda belirtildiği gibidir —kâr ve 
saygınlık— am a b ir başka yoldan. Biraz önce söylendiği üzere, 
bunları elde etmek için insanlar birbirleriyle dövüştüklerinden de­
ğil, başkalarının —kimi haklı kimi haksız olarak— daha büyük 
bir pay aldıklarını gördüklerinden birbirlerine düşerler. Bu grup­
taki öteki beş neden de zalimlik, korku, aşırı güç, başkalarını aşağı 
gören tutum lar, oransız büyümedir. Bunlara, biraz ayrı b ir açı­
dan, kulis yapmayı ve entrikayı, düpedüz aldırmazlığı, farkedilmez 
değişiklikleri ve benzemezliği de ekleyebiliriz.

3

Zalimliğin ve kâr sağlama dürtüsünün ne gibi b ir etkisi oldu­
ğunu ve neden olarak nasıl işlediğini göstermek gerekmez bile. 
E rk başındakiler zalim ve baskıcı olunca ve kendilerine kâr sağ­
lamaya bakınca, gerek birbirlerine gerekse yetkilerinin kaynağı olan 
anayasaya karşı harekete geçerler; aşırı kâr, bireylerin zararına 
olduğu gibi, ulusun zararına da elde edilebilir. Saygınlığın önemi 
de apaçık ortadadır ve bunun nasıl b ir hoşnutsuzluk kaynağı ola­
bileceği de — başkalarına şeref ödülleri verildiğini ve kendilerinin 
alçaldığını görenler hemen devrim yanlısı olurlar; şeref ve şeref­
sizlik de hak edilenin tersine dağıtılınca, durum  besbelli adalete 
aykırıdır; fakat hak edenlere uygun olunca adaletlidir. Bundan 
sonra, aşırı güç gelir: Bu, b ir ya da birden çok kimsenin elinde, 
devlete ya da yurttaş topluluğunun gücüne oranla çok büyük bir 
erk toplandığı durum larda görülür. Monarşi ya da b ir erk grubu-

* Bu amaçlar bazen haklı görülebilir, bazen görülmez.

144



nun egemenliği (aile oligarşisi), genellikle, bu koşullardan doğar*. 
Korku ise, iki biçimde işler: Bir suç işlemiş kimseler, cezadan kork­
tukları için hüküm eti devirmeye bakarlar; başkalarının kendileri­
ne kötülük edeceğinden korkanlar da, böylelikle bunun önüne geç­
meyi um arlar — tıpkı, kendileri hakkında açılan davalardan ötü­
rü  halka karşı fesat kuran Rodos’taki yukarı-sınıfm yaptığı gibi.

Başkalarını aşağılayan tu tum lar da, devrime ve iç savaşa yol 
açar. Oligarşilerde, anayasada hiç b ir payı olmayanlar en kalabalık 
sınıf olunca, bunlar kendilerini oligarklardan daha büyük görürler 
ve onlara yukardan bakarlar. Bu tutum , zenginlerin düzensizlik 
ve etkinsizliği horgördiiklerini belli ettikleri demokrasilerde de gö­
rülür**.

Topluluğun geri kalanı karşısında oransız büyümenin b ir dev­
rim ci değişikliğe nasıl neden olabileceği, vücutlarımızla b ir benzet­
me yaparak gösterilebilir. Vücut birçok parçalardan oluşur ve bü­
tün dengesinin korunabilmesi için, her türlü  büyüme orantılı ol­
malıdır; yoksa vücut b ir işe yaramaz — örneğin, b ir karış uzunlu­
ğunda b ir vücuttan üç karışlık ayaklar çıksaydı ya da vücudun bir 
parçasındaki kemik yahut doku b ir başka hayvamnki gibi olsaydı; 
çünkü, büyümenin niteliği de tu tarı (niceliği) kadar önemlidir. Öy­
lece, b ir devlet de, her b iri farkedilmeden büyümeye başlayabile­
cek birçok parçalardan oluşur. Örneğin, demokrasilerde ve siyasal 
yönetimlerde varlıklı olmayan yurttaşların  sayısı artm ak eğilimi 
gösterir. Bazen oransız b ir artış, düpedüz b ir olaylar zincirinden 
ileri gelir. ^Örneğin, Tarentum 'da önemli yurttaşlardan birçoğu 
lapygia’lılar tarafından yenilmiş ve öldürülm üşlerdi; sonra Pers sa­
vaşlarının hemen ertesinde, siyasal yönetimin yerini b ir demokrasi 
aldı. Argos’ta da, Spartalı Kleomenes’in “yedinci gün sınıfı” deni­
len (yüksek tabakadan) insanları kesmesi sonucunda yoksul hal­
kın sayısı arttı; bu  yüzden şehrin dışında —çevrede— yaşayanların 
(perioikoi) bazılarını içlerine almak zorunda kaldılar. Atina’da sa­
vaş kayıpları yukarı-sınıfm sayısını azaltmış ve Sparta’yla savaş 
sürüp gittikçe adlarının yazılı olduğu kütük de durm adan küçül­
m üştü. Böyle b ir durum  daha ender olmakla birlikte dem okrasi­
lerde de ortaya çıkabilir, ama değişiklik tam  ters yönde olur. Çün-

KİTAP V ■ BÖLÜM 3

* Bazı yerlerde, örneğin Argos’ta ve Atina’da ostrakismos’a baş vurulması aşırı erk
toplanmasına son vermek içindir. Fakat ileriyi görüp bu gibi sivrilmiş güçlü insanla­
rın yükselmesini önlemek, işleri elden kaçırdıktan sonra çare aramaktan çok daha
iyidir.
** Thebai’de Oinophyta savaşından sonra işler o kadar kötü yönetilmişti ki, demok­
rasi devrildi: kendi kargaşa ve anarşisi yüzünden yıkılan Megara’daki de öyle oldu;
Oelon’un tiranlığından önce Sirakuza’daki de ve kendisini sona erdiren ayaklanma­
dan önce Rodos’taki halk hükümeti de.

10 145

m



P O L Î T Î K A

kü zenginlerin sayısı artınca ya da servetleri büyüyünce, erkleri 
de daha büyür ve bunun sonunda, oligarşi ya da erk-grupları 
(ıdynasteia yönetimi) kurulur.

Böylelikle, yeni neden tamamlanmaktadır. Bunlara, Aristoteles yu­
karda, en azından dört neden daha eklenebileceğini söylemişti; ama 
bunlar ayrı bir biçimde işlediği için aynı paralelde değildir, üçü 
şiddete başvurmayan devrimlere yol açar.

Anayasada değişiklikler, şiddete başvurm adan da yer alabilir. 
Kulis ve entrika yapılması, uyuşukluk ve farkedilemeyecek kadar 
yavaş değişim — böyle b ir şeyin olabileceği üç yol bunlardır. He- 
ra ia’da seçim yapma yerine k u ra  çekmeyi getirdiler; çünkü en 
başarılı adayların en çok kapı kapı gezerek propaganda yapanlar 
olduğu anlaşıldı. Anayasaya karşı olanların bazen kilit görevlere 
geçebilme olanağını bulm aları da, uyanık durulm am asm dandır. 
Oreus’ta  böyle b ir şey oldu: Herakleodoros diye biri işbaşına 
(arkhon luğa) geçti ve oligarşi yerine b ir siyasal yönetim ya da 
dem okrasi kurdu. Sonra, çok yavaş değişim vardır; b ir ülkenin 
yasalarında ve göreneklerinde, küçük küçük değişikliklerin gözden 
kaçmasıyle, farkedilmeden b ir hayli değişikliğin yer aldığı sık sık 
görülür. Örneğin, Ambrakia’da yurttaşlık için küçük b ir mülkiyet 
koşulu aranıyordu; bu yavaş yavaş azaltıldı ve öyle düşük b ir dü­
zeye geldi ki, büsbütün kaldırılsa da olurdu.

Dördüncü olarak, küçük ve daha çok dışla ilgili bir grup neden 
vardır.

Sonra ırk ya da ulus farkı vardır; iki topluluk birlikte yaşa­
mayı öğreninceye değin, bu fark b ir ayrılık kaynağı olarak kalır. 
Çeşitli insanların birlikte yaşamayı öğrenmeleri, uzun b ir süreç 
olabilir; çünkü b ir devlet her türlü  halkın b ir araya toplanmasıy- 
le yapılamayacağı gibi, istenen herhangi b ir anda da yapılamaz. 
Nüfusta yabancı b ir öğe bulunduğu zaman —ister bunlar kuruluş­
ta elbirliği etmiş, daha sonra b ir araya gelmiş olsunlar— iç ça­
tışm alar son derece olağandır. Örneğin, Akhaia’lılar Sybaris’in ku­
ruluşunda Troizen’lilerle birleşmişlerdi, sonra daha kalabalıkla­
şınca Troizen’lileri kovdular (Sybaris’lilerin günahının kökeni 
buydu). Thourioi’de de Sybaris’liler öteki kurucularla kavga ettiler; 
haksız yere, bu ülkenin kendilerinin olduğunu öne sürdüler ve 
kendileri sürgün edildiler. Bizans’ta (Byzantion) birtakım  yeni ko­
loniciler yönetime karşı b ir fesat hazırlamaya başladılar, fakat bu 
hazırlık ortaya çıkarıldı ve b ir dövüşmeden sonra, onlar da mem­
leketten atıldılar. Antissa halkı Khios’tan sürülenleri aralarına al-

146



KİTAP V • BÖLÜM 4

dik tan  sonra, bunlarla dövüştüler ve kovdular. Zagkle halkı bazı 
Sam os'luları ülkelerine kabul etti, fakat sonunda, kendileri yurtla­
rından ayrılmak zorunda kaldılar. Karadeniz’deki Apollonia’nın hal­
kı şehre yeni göçmenler getirdi, ama onlarla kavga ettiler. Sirakuza’ 
da tiranlık döneminden sonra, tiranın yabancı ücretli askerlerini 
yurttaşlığa aldılar, sonra araları açıldı ve gerginlik dövüşle sonuç­
landı. Amphipolis’lilerin çoğu, ülkelerine kendilerinin getirdikleri 
Khalkis’liler tarafından sürüldüler*.

Bazen iç çatışm aların coğrafyayla ilgili nedenleri vardır; ülke­
nin konumu devletin birliği için elverişli olmayabilir. Örneğin, Kla- 
zomenai’de kıtada yaşayanlarla adada yaşayanlar anlaşamadılar; 
K olophon'lularla Notion’lular da öyle. Atina'da şehirde yaşayan­
larla Peiraieus’ta o turanlar arasında gerilim vardır; berikiler da­
ha çok dem okratik eğilimlidir. Savaşta, nehir ve öteki suyolu ge­
çişlerinin çok küçük olsalar bile, birliklerin nasıl dağılmalarına yol 
açtığını biliyoruz. Siyasette de tıpkı öyle görünüyor: Her ayrılık 
b ir bölünmeye varm aktadır. Elbette, bu coğrafya ayrılıkları (bö­
lünme nedenlerinin) en önemlileri değildir. Bana kalırsa, önce iyi 
adam larla kötüler arasındaki ayrılık gelir, sonra zenginle yoksul 
arasındaki ayrılık ve türlü  derecelerde geri kalanları.

Değişimin bazı başka nedenleri ya da vesileleri; devrime yol aç­
ması olası bazı olay ve durumlar.

4

Devrimler büyük sorunlarla ilişkili olmakla birlikte, küçük neden­
lerden patlak verebilir. İşin içine çok büyük farklar karışır ve erk 
merkezlerinde ortaya çıktığı zaman, en küçük anlaşm azlıklar bile 
önem kazanır. Eskiden Sirakuza'da böyle olm uştur. Anayasa, her 
ikisi de egemen sınıfın üyesi olan, iki genç adam ın arasında b ir 
aşk hikâyesi yüzünden çıkan anlaşmazlığın sonucu olarak değiş­
tirilm işti. Bu gençlerden biri yurt dışındayken, öteki onun oğlan 
-sevgilisini ayartmış. O da öç almak amacıyle ötekinin karısını ge­
lip kendisiyle birlikte yaşaması için kandırm ış. Bunun üzerine,
yurttaş topluluğunun bütün üyeleri ya birinden ya ötekinden yana
olm ak zorunda kalmış ve iki kesime bölünmüşler. Onun için bu
çeşit şeylere karşı daha başından, uyanık davranm ak ve önderle-

* Oligarşilerde çokluk, âdil davranılmadığı gerekçesiyle ayaklanır; daha önce de­
diğim gibi, eşit oldukları halde kendilerine eşit pay verilmemektedir. Demokrasiler­
de, ayaklananlar ileri gelenlerdir; çünkü eşitten daha çok (üstün) oldukları halde,
kendilerine yalnızca eşit pay verilmektedir [Yanlış yere konulmuş bir not].

147



% P O L İ T İ K A

rin, işbaşında bulunanların kendi aralarındaki bütün anlaşmazlık­
ları hemen çözmek gerekir. Başlangıçta yanlış b ir adım atmak, 
ölümcül olur, fakat atasözünün dediği gibi, b ir işe iyi başlam ak 
yarı yarıya yapm aktır; onun için başlangıçta yapılan küçük b ir 
yanlış daha sonraki aşam alarda yapılacak iki kat büyük b ir yan­
lışa eşdeğerdir.

İleri gelen yurttaşlar arasında çıkan çatışm alar, genellikle bü­
tün şehri etkiler. Nitekim, Pers savaşlarından sonra H estiaia’da, 
iki erkek kardeş, babalarından kalan m irası paylaşırken kavgaya 
tutuşunca böyle olm uştur. Bunlardan b iri yoksulmuş; öteki kar­
deş malın mülkün tu tarın ı açıklamayınca ve babasının bulmuş ol­
duğu hâzineyi de saklayınca, dem okratlar yoksul kardeşi destek­
lemiş. Çok malı mülkü olanıysa zengin sınıf tutm uş.

Delphoi’de b ir evlilik sorunu yüzünden akrabalar arasında çı­
kan b ir kavga, ardından gelen siyasal çatışm alara yol açmıştır. 
Damat adayı, gelini almaya geldiğinde b ir uğursuzluk belirtisi gör­
düğü için, onu alm adan gitmiş. Gelinin ailesi bunu kendilerine 
hakaret saymışlar ve genç adam tanrılara kurban keserken, m alları 
arasına birtakım  tapm ak eşyaları sokuşturm uşlar, sonra da kutsal 
şeyleri çaldı diye öldürülmesini sağlamışlar.

Mytilene’de de, şehrin başına gelen ve Pakhes’in şehirlerini 
zaptettiği Atinalılarla savaşa da yol açan birçok belâların kökeni, 
kalıtçılıktan çıkan b ir çatışmaydı: Timophanes adlı b ir zengin öl­
müş ve ardında evlenme çağında iki kız bırakm ış. Deksandros diye 
b ir adam  bu kızları iki oğluna almak istemiş, fakat isteği redde­
dilmiş ve elleri boş dönmüş. Onun üzerine, kendisi Atina işlerine 
bakan yerel işgüder olduğu için, Atina’yı harekete geçmeye kışkırt­
mış. Phokis'te (Mnason’un babası) Mnaseas'la (Onomarkhos’un ba­
bası) Euthykrates arasında b ir kalıtçılık kavgası çıkmış ve bu olay, 
Kutsal Savaş'taki Phokis'lilerin başlangıcı olm uştur. Epidam nos'ta 
da evlenme işlerinden patlak veren anlaşm azlıklar b ir anayasa de­
ğişikliğine yol açmıştır. Y urttaşlardan biri kızını b ir delikanlıyla 
nişanlamış; dam at adayının babası ise, b ir yönetici-yargıçlık göre­
vine getirilince, bu yurttaşa b ir para cezası kesmiş; o da kendisine 
karşı adalete aykırı b ir işlem yapıldığı inancıyle, anayasadan pay 
almayanları ayaklandırmış.

Herhangi b ir yönde —demokrasiye, oligarşiye ya da siyasal 
yönetime dönüşen— değişikliğe yol açabilecek b ir başka nedenler 
dizisi, b ir hüküm et ya da hüküm etin b ir bölüm ü daha çok güç 
kazanınca, yahut halk tarafından daha çok tutulm aya başlayınca 
görülür. Örneğin, Atina’da Areios Pagos Meclisi, Pers savaşları sıra­
sında büyük b ir saygınlığa ulaşmıştı: Anayasanın etkinliğini onun 
artırdığına inanılıyordu. Sonra, yine Atina’da demokrasi iki ne­
denle çok kuvvetlenmişti: Birincisi, donanm ada çok sayıda halkın

148



KİTAP V • BÖLÜM 4

hizmet etmiş ve Salamis zaferini sağlamış olması; İkincisi de, böy­
lelikle erişilen Atina’nın üstünlüğünün (hegemonyasının) deniz-gücü- 
ne dayanması. Argos'ta aristokratlar M antineia'da Spartalılara kar­
şı kazanılan zafer nedeniyle büyük b ir saygınlık elde ettiler ve bun­
dan yararlanarak demokrasiyi ortadan kaldırmaya çalıştılar. Öte 
yandan, Sirakuza’da Atmalılara karşı savaşta kazanılan zafer hal­
kın b ir başarısıydı, onlar da anayasayı siyasal yönetimden demok­
rasiye çevirdiler. Khalkis’te halk, tiran  Phoksos’u devirmek için yu- 
karı-sınıflarla birleşti ve sonra erki hemen kendi eline geçirdi; 
Ambrakia’da halk, tiran  Periandros’u işbaşından kovmak için is­
tilâcılarla birleşti ve anayasayı kendi eline aldı.

Akılda tutulm ası gereken önemli nokta şudur ki, erkin kulla­
nılm asından sorum lu olanlar, ister bireyler ya da hüküm et organ­
ları, ister kabileler ya da büyük-küçük her ne ise o olsun, dev­
rim e yol açan huzursuzluğu onlar yaratır. Bunu geri kalanların, 
elde ettikleri erki kıskandıkları için b ir devrim başlatm aları du­
rum unda olduğu gibi, dolaylı olarak yapabilirler, ama kendileri 
artık  başkalarına eşit sayılmakla yetinmeyecek kadar üstün olduk­
ları zaman doğrudan doğruya da yapabilirler.

Nüfusun zengin sınıfla halk gibi karşıt kesimleri denk olup 
da, b ir o rta  sınıf bulunmayınca yahut çok küçük olunca, anaya­
sal değişiklikler yine görülebilir. Çünkü, nüfusun b ir kesimi —her­
hangisiyse— çok üstün olduğu zaman, öteki kendisinden besbelli 
daha kuvvetli olanlara karşı çıkmayı pek göze alamaz. Bu neden­
ledir ki, iyilikte üstün olanlar, hemen hiç b ir zaman b ir devrimi 
başlatm azlar; çokluğa karşı onlar azlıktır.

İşte, genel olarak, bütün anayasa türlerinde devrimin neden­
leri ve başlayışları bu anlattıklarım  gibidir. Yönteme gelince, şid­
det ve hilenin her ikisi de kullanılır; bazen başta şiddete başvurul­
maz, ama sonradan ve zorunlu olarak işin içine şiddet girer. Hilenin 
kullanılması da iki çeşit olur. Birinde, devrimciler kandırm alarında 
başarıya ulaşırlar ve egemenlikleri önce kolaylıkla kabul edilir, fa­
kat sonradan, durum larını koruyabilmek için zor kullanırlar*. Öte­
kinde, işin başından inandırm a yöntemi kullanılır ve bu yöntem 
öyle sürdürülür ki, egemenlikleri halkça isteye isteye kabul edilir.

Yukarda söylenenler, genel olarak herhangi b ir devletteki her­
hangi b ir anayasa değişikliğine uygulanabilir; fakat biz her b ir 
anayasa türünü ayrı ayrı ele alarak her birinde devrimlerin nasıl 
olduğunu da görmeliyiz.

* Bunun bir örneği, Atinalıları, Sparta’ya karşı yapılacak savaş için Pers kralının
kendilerine para vereceğini söyleyerek kandıran Dört Yüzler’in yönetiminde görü­
lebilir. Söyledikleri doğru değildi, fakat onlar oligarşilerini devam ettirmeye çalış­
tılar [İ.Ö. 411].

149



P O L İ T İ K A

Birbirlerinden farklı anayasalar nasıl devrilir?

5

Demokrasilerde devrimin en güçlü nedeni) halk önderlerinin (de­
magogların) ilkeden yoksun kişilikleridir. Bazen birer b irer mülki­
yet sahiplerine karşı mahkemelerde kötü niyetli suçlam alar yapar 
ve onların güçlerini birleştirm elerine yol açarlar; ortaklaşa korku, 
can düşm anlarına bile işbirliği ettirir. Bazen de yığınlar arasında 
onlara karşı kışkırtıcılık yaparlar. Bu dediğimin birçok örnekleri 
vardır. Kos’ta halk önderleri bozulunca, yukarı-sınıftan yurttaşların  
onlara karşı birleşmesiyle demokrasi devrildi. Rodos'ta da demok­
ra t siyaset adam ları denizcilere (devlet kesesinden) para vermeye 
başladıkları ve gemi kom utanlarına (trierarkhos’lara) yaptıkları har­
cam aları gerisin geriye ödememeye kalkıştıkları zaman öyle oldu. 
Bunlar da, bitip tükenmez davalardan usanarak aralarında b ir b ir­
lik kurm ak zorunda kaldılar ve demokrasiye son verdiler. H erakleia’ 
da da, koloninin kurulm asından hemen sonra kendi önderleri yü­
zünden dem okrat parti alaşağı edilmiştir; bu önderler yukarı-sınıf 
yurttaşlara yaptıkları haksızlıklarla, onların birbiri ardından şehri 
terketm elerine sebep olmuşlardı; sonunda, sürgünler kuvvet top­
ladılar, geri geldiler ve demokrasiyi yıktılar. Megara’daki demok­
rasi de buna benzer b ir biçimde devrilmişti: Burada halk siyaset­
çileri halka dağıtacak para bulabilmek için yukarı-sınıf yurttaşlar­
dan birçoğunu sürerek m allarına el koydular; bu, böylelikle sürü­
lenlerin sayısı iyice artana dek devam etti, o zaman geri dönüp 
geldiler, halka karşı yaptıkları savaşı kazandılar ve b ir oligarşi 
kurdular. Demokrasi döneminde Kyme’de de aynı şey olmuş, Thrasy- 
makhos bu yönetimi devirmişti; daha bâşka örneklerde de deği­
şikliklerin hep aynı biçimde meydana geldiğini görebilirsiniz.

Bazen, kalabalığın sevgisini kazanmak için ileri gelen (yukarı 
-sınıf) yurttaşlara haksızlık eder ve onların birleşmesine yol açar­
lar; kullandıkları baskı yöntemleri zorla b ir varlık vergisi almak
ya da kam u hizmetleri için gelirlerine b ir vergi koymaktır; b ir
başka yöntem de, paralarını kamu kesesine aktarm ak amacıyle
zenginlere iftira ederek onlara karşı dava açmaktır.

Eski zamanlarda, halk önderi ile askerlik Önderi aynı kişi olun­
ca demokrasiden tiranlığa doğru b ir değişme meydana gelirdi; ger­
çekten, eski tiranların  çoğu demagog olarak başlam ışlardı. Günü­
müzde bunun böyle olmamasının nedeni, eskiden halk önderlerinin 
usta konuşm acılardan değil, birliklere kom utanlık etmiş kimseler­
den çıkmasıydı; çünkü o zaman usta konuşm acılar yoktu. Bugün 
söylevcilik sanatının yayılması sonucunda, yetenekli konuşmacılar 
Laik önderleri oluyorlar; fakat savaşma konusundaki bilisizlikleri

150



KİTAP V • BÖLÜM 6

yüzünden, bunlar önemsiz b ir iki ayrık dışında kom utanlıklara ata­
namıyor. Geçmişte tiranlığa bugünkünden daha sık rastlanm asının 
b ir nedeni de, o zam anlar belirli birtakım  insanlara büyük yetkili 
görevler teslim edilmesiydi; örneğin Miletos’ta tiranlık, başkanlık 
(prytanis lik) m akam ından çıkmıştı, çünkü başkanın birçok ve bü­
yük erkleri vardı. Bir başka neden, o günlerde şehirlerin daha 

' küçük olması ve halkın kırlık alanlara yayılmış olarak yaşama- 
sıydı; bu nedenle, önderleri savaşçı olmak isterlerse tiranlığı ele 
geçirmeyi am açlarlardı. Hepsi böyle yapabilirdi, çünkü halkın gü­
venini sağlamışlardı; bu güven ise zenginlere karşı düşmanlıklarına 
dayanıyordu. Örneğin, Atina’da Peisistratos ovalı zengin toprak sa­
hiplerine karşı bir ayaklanmaya önderlik ederek tiran  oldu. Me- 
gara’da Theagenes, zenginlerin nehir boyundaki otlaklarda gezinen 
sığır sürülerini bularak onları kesmişti; Dionysios da, Daphnaios'u 
ve zenginleri ağır b ir dille suçladığı için tiranlık görevine lâyık gö­
rülm üştü — Dionysios b ir halk adamıydı ve zenginlere düşmanlığı 
ona halkın güvenini kazandırmıştı. Değişim, başka b ir yönde de 
olabilir: Yani, eski ya da atadan kalma dem okrasinin çağdaş ya 
da aşırı demokrasiye dönüşmesi yolunda. Çünkü görevliler, mül­
kiyete dayanmayan b ir seçimle ve halkın seçmen olmasıyle seçil­
diği zaman, seçimi kazanmak isteyenler, demos’u ileriye ite ite, 
halkın yasalar üstünde bile egemen olduğu b ir noktaya kadar ge­
tirirler. Bunu önlemenin ya da azaltm anın b ir çaresi görevlilerim 
seçiminde bütün h^lkı değil, kabileleri seçmen yapm aktır.

6\

Genel olarak söylendikte, dem okrasiden uzaklaşan değişikliklerim 
nedenleri bunlardır. Şimdi oligarşilerdeki değişikliklere bakacak 
olursak, iki tü rün  en çok göze battığını görürüz: Bunların biri oli­
garşiye karşı çıkılm asından ileri gelir, ötekiyse oligarşinin içindeki 
ayrılıklardan. Bunun için, oligarklar halkı ezerlerse, her zaman 
devrim çıkması olasılığı vardır; bu gibi koşullarda her kim olsa 
halk önderi rolünü yeterli b ir biçimde oynayabilir. Hele kendisi 
de oligarşiden geliyorsa, o zaman özel b ir etkinlik kazanır — son­
radan Naksos’ta tiran  olan Lygdamis gibi. Dışarıdan gelen karşıt­
lığın b ir oligarşinin devrilmesine yol açabileceği çeşitli yollar var­
dır. Bazen tehlike zenginlerden, yönetime katılmamış olan zengin­
lerden gelir. Çünkü bazen erk başında bulunanların sayısı çok az 
olabilir. M assalia’da, îs tro s’ta, Herakleia’da ve daha başka şehir­
lerde böyle olduğu bilinmektedir. Yönetime alınmamış olanlar, 
önce büyük oğullara, sonra da küçüklere b irer pay verilinceve ka­
dar, kışkırtıcılık yaptılar. Çünkü bazı yerlerde baba ile oğulun, 
bazı yerlerde de büyük ve küçük kardeşlerin aynı anda görev ba-

151



P O L İ T İ K A

tir; örneğin Knidos’taki ve Khios’taki oligarşiler. Bazen birtakım  
koşulların birleşmesi, gerek siyasal yönetim dediğimiz düzenlerde, 
gerekse kurul üyeliğinin, mahkeme üyeliğinin ve öteki görevlerin 
yalnızca belli b ir mülkiyet koşulunu karşılayanlar için açık oldu­
ğu oligarşilerde değişikliklere yol açar. Çünkü bu mülkiyet ko­
şulu, çoğu kez, ilk saptandığında o zamanki amacına pek uygun­
dur, yani bu koşula göre, oligarşide azlık, siyasal yönetimde ise 
bütün orta-sınıf anayasaya katılır. Fakat b ir barış dönemi ya da 
b ir başka iyi-bahtlılık nedeniyle bolluk [cümlenin geri kalanından, 
Aristoteles’in "enflasyon" demek istediği anlaşılıyor] başgösterir ve 
aynı mülkiyet tu tarları eskisinin birçok katına çıkar ve böylelikle 
herkes her yere seçilmek için yeterli o lur — ya çabucak ya da 
değerlerin yavaş yavaş değiştiği b ir dönem boyunca.

İşte, oligarşilerdeki değişiklik ve devrimlerin nedenleri bun­
lardır. Şu genel gözlemi de ekleyebiliriz: Oligarşilerin olsun, demok­
rasilerin olsun, yerlerini bazen karşıtları değil, kendileriyle yine 
aynı sınıftan anayasalar alır. Örneğin, yasalarına bağlı b ir demok­
rasi ya da b ir oligarşi, yasalar üstünde yetkili b ir demokrasi ya 
•da oligarşiye dönebilir ya da değişme ters yönde olabilir.

Bundan sonra aristokrasilerdeki devrimler tartışdmaktadır, ama bi­
raz farklı bir biçimde — çünkü aristokrasi sayılara değil, niteliğe 
fare te!ye) dayanır. Fakat besbelli ki, bu da bir oligarşi türüdür, çün­
kü üstün nitelikler her zaman azdıktır. Fakat Aristoteles’in en çok 
hoşlandığı “siyasal yönetim" de üstün nitelikte olmaya dayandığı 
ve dolayısıyle bir çeşit aristokrasi olduğu halde, aynı zamanda oli­
garşiden daha demokratiktir. Böylelikle, aristokrasi ve siyasal yö­
netim burada birlikte, ele alınmaktadır — bu da bir ölçüde karışık­
lık  yaratıyor. Bu bölümde anlatılan Thourioi'daki değişiklikler ka­
ranlıktır.

7

Aristokrasilerde devrimlerin b ir nedeni, ancak birkaç kişinin dev­
let görevlerine seçilme yeterliği olmasıdır. Yukarda işaret ettiği­
miz gibi, bu, oligarşiler için de eşit ölçüde doğrudur; çünkü aris­
tokrasi b ir çeşit oligarşidir: H er ikisinde de egemenlik b ir azlıkla 
sınırlıdır, ancak sınırlam anın ilkesi avnı değildir. Fakat sayılar ba­
kımından, aristokrasi hiç kuşkusuz, azlığın egemenliğidir. Tam yurt­
taşlık haklarının böyle tekelleştirilmesine şu durum larda karşı çı­
kılacağı kesindir: (1) halkın bir kesimi kendilerinin yöneticilere 
■eşit olduklarına inandıkları zaman — örneğin, Sparta’da Partheniai
•denilen (eşit doğumlu, ama evlilik-dışı) kişiler hüküm eti devirme-

154



KİTAP V • BÖLÜM 7

ye kalkışmışlar, fakat düzenleri ortaya çıkarılmış ve Sicilya’ya ko­
lonici olarak sürülmüşlerdi, orada da Tarentum ’u kurm uşlardı; 
sonra (2) hiç b ir yönden aşağı olmayan büyük adam lar, Lysandros’a 
Sparta krallarının yaptığı üzere kendilerinden daha yüksek yer­
lerde bulunanlarca aşağılandıkları zaman; yine (3) Agesilaus zama­
nında Spartiatai’ye karşı b ir düzen hazırlayan Kinadon gibi, ce­
sur ve kuvvetli b ir adam şeref ve görevden yoksun bırakılınca; 
ve (4) üyelerin (yani, yurttaşlık hakkı olanların) sahip oldukları 
mal-mülk tu tarları arasında büyük b ir ayrılık olduğu zaman — bu 
durum, çoğu kere savaş zamanında ortaya çıkar; Tyrtaios’un “Euno- 
m ia” adlı şiirinden anlaşılabileceği gibi, Messemia savaşının sonu­
cunda Sparta’da böyle olmuş, bazıları savaş yüzünden çok buna­
larak toprağın yeniden dağıtılmasını istemişlerdi; ve (5) zaten güç­
lü olan b ir adam daha da güçlenme eğilimi gösterdiği zaman — ni­
tekim, Pers savaşında Lakedaimonia kuvvetlerine kom uta eden 
Pausanias'ın ve K artacalı Hannon’un böyle oldukları söylenir.

Fakat siyasal yönetimde de, aristokraside de çöküşün başlıca 
nedeni, anayasanın kendi ilkelerinden sapılmasıdır. Onun için, si­
yasal yönetimde bu neden oligarşi ile dem okrasinin doğru b ir ka­
rışım ının sağlanamaması, aristokraside de bunların erdemle, ama 
özellikle de demokrasi-oligarşi çiftinin kendi içinde iyi b ir karışı­
mının yapılamamasıdır. Çünkü siyasal yönetim denilenler gibi, aris­
tokrasi denilen yönetimlerin de çoğu, bu ikisinin b ir karışımını 
yapmayı am açlarlar ve (siyasal yönetimlerle aristokrasilerin) ara­
larındaki farklar bu noktadadır, yani karışım ın nasıl yapıldığında. 
Bazılarının daha çok, bazılarının daha az sürekli olması, iyi bir 
karışım  elde etm ekte başarı kazanıp kazanam am aktan ileri gelir. 
Daha çok oligarşiye eğilim gösterenlere aristokrasi, daha çok de­
mokrasiye eğilim gösterenlere ise siyasal yönetim denir; ve bu 
durum, siyasal yönetimleri aristokrasilere oranla daha başarılı kı­
lar. Bu, büyüklüğün (çokluğun) b ir güç öğesi olmasındandır; çok 
sayıda kişinin eşit payları olduğu b ir yerde, daha çok doyum var­
dır; fakat kendilerinde zenginliğin üstünlükleri olan ve üstelik ana­
yasaca ayrıcalıklı b ir konumda bulunanlar, erklerini kötüye kullan­
mak ve servetlerini artırm ak yönsemesinde olurlar.

Genel bir kural olarak, eğer b ir anayasa b ir yönde gelişme 
eğilimini gösterirse, o anayasa düzeni içinde erklerini çoğaltmak 
isteyenler aynı yönde değişiklikler yapılmasını sağlamaya bakacak­
lardır: Yani, siyasal yönetimin demokrasiye, aristokrasinin oligar­
şiye dönüşmesini. Fakat bunun karşıtı da olabilir: Yoksullar baskı 
altında ezilir ve devleti o yöne çekerlerse, aristokrasinin demok­
rasiye doğru kayması; siyasal yönetimin de, onu sürekli kılan ni­
telikleri, yani hak etmeye göre eşitliği ve bireysel mülkiyet öz­
gürlüğünü yitirirse, oligarşiye dönmesi olanağı vardır. Thourioi’de

155



P O L İ T İ K A

böyle olmuştu. Bir yandan, görevlere atanm akta aranan mülkiyet 
koşulu çok yüksek olduğu için, bu indirilmiş ve görevlerin sayısı 
çoğaltılmıştı. Öte yandansa, yukarı-sınıflar yasaya aykırı olarak bü­
tün toprakları ellerine geçirmişlerdi — anayasanın oligarşikleşme- 
si, onların böyle yapabilmelerine elvermişti. Sonra, savaş sırasında 
silâh eğitimi görmüş bulunan halk, kışlalardaki askerlerden daha 
çok kuvvetlendi. Böylelikle, işin sonunda kendi paylarına düşen­
den fazla mülkiyet edinenler bunları geri vermek zorunda kaldılar.

Bütün aristokratik  anayasaların b ir azlığın denetiminde olma­
sının b ir sonucu da, ileri gelen yurttaşların  daha büyük kâr sağ­
lam larıdır — örneğin, büyük toprakların b ir azlığın elinde toplana- 
durduğu Sparta’da. Her ikisinde de (gerek siyasal yönetimde, ge­
rek aristokraside) ileri gelen yurttaşlar diledikleri gibi hareket et­
m ekte ve diledikleri gibi evlenmekte daha çok özgürdürler. Lokroi 
şehrinin yıkımı bundan olm uştu: Tiran Dionysios'la b ir evlilik iliş­
kisi kurulm uştu — oysa böyle b ir şey, b ir demokraside, ha tta  öğe­
lerinin doğru karıştırıldığı b ir aristokraside hiç olmaz.

Aristokrasilerde değişmeler genellikle farkedilmeden meydana 
gelir, çünkü çözülme yavaş yavaş oluşan b ir süreçtir. Yukarda, bu­
nun bütün  anayasalar için geçerli b ir genel ilke olduğunu söyle­
miştik, çünkü en küçük b ir şey bile değişikliklere yol açabilir. Ör­
neğin, yurttaşlar anayasalarının küçük b ir noktasını savsaklarlar­
sa, gelecek keresinde başka ve daha önemli b ir noktasını huzur­
suzluk duymadan değiştirecekler, en sonunda bütün yapıyı değiş­
tirm iş olacaklardır. Yine Thourioi buna örnektir. Orada önemli bir 
siyasal görev olan generallik (strategos’luk), yasaya göre, aynı bir 
adam a ancak beş yıllık b ir aradan sonra verilebilirdi. Savaşta ye­
tenekli olan ve sıradan askerlerce pek tutulan birtakım  gençler, 
zam anın siyasetçilerini hiçe sayarak onları kolayca b ir yana ata­
bilecekleri inancındaydılar. Önce, aynı adam ların sürekli olarak ge­
nerallik görevinde kalabilmesini sağlamak için bu yasayı kaldır­
m akla işe başladılar. Halkın kendilerini isteye isteye seçeceğini bi­
liyorlardı. Bu soruna bakm akla görevli, Kurul üyesi denilen kim­
seler, önce karşı çıkmak yönelimindeydiler-, ama giderek onlar da 
ötekilere katıldılar — bu yasayı değiştirmekle, anayasanın geri ka­
lanının dokunulm adan kalabileceğini sanıyorlardı. Daha sonra, baş­
ka değişiklikler de önerilince, bunları durdurm aya kalktılar, ama 
artık  hiç b ir şeye güçlerinin yetmediğini gördüler. Böylelikle, ana­
yasanın bütün yapısı değişti ve egemenlik, devrim sürecini başlat­
mış olan erk grubunun (dynasteia) eline geçti.

Anayasalar içeriden olduğu gibi dışarıdan da değiştirilebilir; 
•örneğin, karşıt türden ve uzak olmayan b ir komşu anayasa varsa
ya da böyle b ir anayasa uzaktaysa, onun çok güçlü olması duru- 
munda. AtinalIların ve Spartalıların tarihi bunun örnekleriyle dolu-

156



dur; Atinalılar her yerde oligarşileri, Spartalılar da halk hüküm et­
lerini yıkmışlardır.

Anayasal değişiklik ve devrimlerin kaynakları üstüne bu ka­
darı yeter.

KİTAP V • BÖLÜM 8

Durulmanın (istikrarın) nasıl sağlanacağı ve devrimci değişiklikler­
den nasıl kaçınılacağı (Bölüm 8 ve 9). "Anayasal safsatalara iliş­
kin gönderme, her halde Kitap IV, Bölüm 13’edir.

8

Şimdiki konumuz, gerek genel olarak gerekse belirli durum larda 
anayasaların korunması. Söylenecek ilk ve apaçık şey şu ki, eğer 
anayasaları yıkan nedenleri doğru dürüst kavram ışsak (kavradık 
sanıyorum), o zaman onları nelerin koruyacağını da biliyoruz de­
m ektir. Çünkü karşıtlar karşıtları çıkarır, yıkma ise korumanın 
karşıtıdır.

iyi b ir karışım ın sağlandığı anayasalaılda, o anayasanın yasala­
rına aykırı hiç b ir şey yapılmaması için tedbirler almak, özellikle 
önemsiz görünen çiğnemelere karşı tetikte olmak gerekir. Yasa­
dışı tutum  kendini belli etmeden içeriye sokulur; tıpkı sık sık tek­
rarlanan küçük harcam aların sonunda b ir adam ın servetini tüket­
mesi gibi, yapılan harcam a farkedilmez, çünkü paranın hepsi b ir­
den harcanm am aktadır; zihni çelen de zaten budur. Tıpkı "her biri 
küçükse, hepsi de küçüktür” diyen safsatalı kanıt gibi — oysa bu 
doğru olabilir de olmayabilir de; bütün küçük olmadan küçük par­
çalardan meydana gelebilir. Başlangıçta böyle b ir yanlışa düşmek­
ten sakınmalıyız; onun gibi, kalabalığı aldatm ak için yapılan siya­
sal safsatalara da güvenmemiz gerekir (Anayasalara ilişkin olarak 
safsata sözüyle ne demek istediğimi yukarda açıklamıştım).

Bundan sonra, birçok aristokrasilerin (oligarşilerin de) ana­
yasaları sağlam olduğu için değil, yönetim görevlerinde bulunanlar, 
yurttaşlar topluluğunun üyelerine olsun, bu topluluğun dışında ka­
lanlara olsun iyi davrandıkları için varlıklarını sürdürdüklerini göz­
lemleyebiliriz; yani işbaşındakiler bunlara haksızlık yapmazlar, ön­
derlerinin anayasaya katılm asına izin verirler, yükselmek isteyen­
leri bastırmaz, onları alçaltmaz ve çokluğu kazançlarından yoksun 
bırakm azlar; kendi aralarında ve ötekilerden anayasaya katılanlar 
arasında, birbirlerine dem okratça davranırlar — yani, eşitlik üze­
re, çünkü dem okratların isteği bütün yurttaşların  eşitliğidir ve eşit­
ler arasında eşitlik tanınması yalnız âdil olmakla kalmaz, üstelik 
yararlıd ır da. Onun için, eğer yurttaşların  sayısı çoksa, dem okratik 
özellikleri içinde taşıyan b ir sistem bulunm asında büyük yarar var-

157



P O L İ T İ K A

dır — örneğin, eşit olm alarından ötürü hepsine eşit paylaşma ola­
nağı sağlamak için görev süresini yalnızca altı ayla sınırlamalıdır; 
eşit oluşları onları âdeta b ir demos gibi yapm aktadır ve bu ne­
denledir ki, yukarda işaret ettiğimiz üzere, halk önderleri (dema­
goglar) çoğu kez onların arasından çıkar. Sonra, bu oligarşilerin 
ve aristokrasilerin erk-gruplarının eline geçme olasılığı da daha az­
dır, çünkü kısa b ir görev süresi içinde haksızlıklar yapmak, uzun 
b ir görev süresi içinde olduğu kadar kolay değildir; uzun süre 
başta kalınması, dem okrasiler gibi oligarşilerde de tiranlığın orta­
ya çıkabileceği anlamına gelmektedir; çünkü her ikisinde de güçlü 
adam lar tek faşlarına  egemen olmayı am açlarlar: Birinde halk ön­
derleri, öbüründe erk-grubunun ileri gelenleri ya da işbaşında uzun 
b ir dönem kalırlarsa en yüksek görevlerde bulunanlar.

Anayasalar, yalnız olası yıkıcıları kendilerinden uzak tutuldu­
ğu zaman değil, bazen salt bunlar yakın olduğu için de uzun süre 
ayakta kalırlar; çünkü onların korkusundan insanlar kendi anaya­
salarına dört elle sarılır. Dolay isiyle, anayasanın yararlarına yü­
rekten bağlı olanlar için, anayasaya b ir şey olacak diye korku ya­
ratm ak b ir ödevdir — böylelikle, herkes uyanık olur ve anayasayı 
kollamak amacıyle gece nöbetçileri gibi tetik durur; onun için, uzak 
tehlikeler yakma getirilmelidir. Ayrıca, ileri gelenlerin aralarında­
ki yarışm aları ve tutkularını önlemek için yasama yoluyle tedbir 
alınması ve bunlara karışm amış olanların da bu çatışm alara gir­
mekten vaktinde alıkonm aları gerekir; olan b ir kötülüğü, ilk aşa­
m alarında herkes seçemez, ancak gerçek b ir devlet adamı farkede- 
bilir.

Oligarşilerde ve siyasal yönetimlerde değişikliğin yurttaşlık 
için aranan mülkiyet koşullarından ileri gelebileceğini görmüştük; 
elden ele dolaşan (tedavüldeki) para pek çok arttığı halde, bun­
ların tu tarı aynı kalınca değişiklikler olabilir. Bunun en iyi ça­
resi, paradaki artışın  ışığında vergilendirilebilir serveti yeniden de­
ğerlendirmek, böylelikle yeni toplamı eskisine oranlam aktır. Bazı 
şehirlerde bu iş her yıl, daha büyüklerinde ise üç ya da beş yılda 
bir yapılır. Bulunan yeni değerin yurttaşlık koşullarının görülür­
se, aranan ölçülerin artırılm ası ya da azaltılması yasa gereği ol­
malıdır; değer yükselmişse, yükselmeyle orantılı olarak bunlar da 
artırılır, düşmüşse, düşmeyle orantılı olarak bunlar da azaltılır. 
Oligarşilerde ve siyasal yönetimlerde durum  böyle karşılanmaz ve 
ayarlama yapılmazsa, değer düşünce, değişim siyasal yönetimden 
oligarşiye, oligarşiden de erk-grubu egemenliğine doğru olmak 
eğilimindedir; yükselinceyse, siyasal yönetim demokrasiye, oligarşi 
de siyasal yönetime ya da demokrasiye dönüşecektir.

Bir anayasanın durulmasını (istikrarını), bireylerin davranışları da

158



KİTAP V • BÖLÜM 8

tehlikeye sokabilir — çok tutkulu olanların ve para yapmak iste­
yenlerin davranışları. Aristoteles, kamu hâzinesinden ücret almakla 
para çalmak arasındaki farkı her halde biliyordur (Karşılaştırınız: 
Kitap IV, Bölüm 6), ama burada ikisini karıştırır.

Herhangi b ir tek kişinin erkini orantısız büyütmemek, onu 
uzun zaman aralıklarıyle yavaş yavaş yükseltmek ve birdenbire 
çok ilerlemesine olanak vermemek, demokraside, oligarşide ve her 
anayasada ortak b ir uygulama kuralıdır; çünkü böylesi onun için 
de kötüdür — başarı sarhoşluğunu herkes kaldırmaz. Yahut bu 
olamazsa, hiç değilse, b ir adam a bütün şerefleri hep birden ver­
mekten, sonra da hep birden geri alm aktan kaçınmalıdır; bu süreç 
yavaş yavaş işlemelidir. Hiç b ir yurttaşın serveti ya da aile ilişki­
leri nedeniyle aşırı b ir etkileme gücüne erişememesini sağlamak 
için de, böyle gelişmelerin yasalar yoluyle engellenmesine çalışır­
lar; yahut bu yapılamazsa, bu gibi adam ların (kamu işlerinden) 
el çekmeleri ve ülkeden çıkıp gitmeleri istenir. Fakat insanlar, 
devrimci değişiklikleri özel yaşayışlarına ilişkin nedenlerden ötürü 
başlattıkları için, yaşayışları topluluğun çıkarlarına uygun olmayan­
ları gözetim altında tutacak bir yetke görevi kurulm alıdır; bu oli­
garşinin çıkarları için de. demokrasinin çıkarları için de, geri ka­
lanların çıkarları için de eşit ölçüde geçerlidir. Aynı nedenlerle, 
topluluğun b ir kesiminin olağanüstü zenginleşmesine karşı korun­
mak gerekir. Bu tehlike, bütün atam a ve sorum lulukların yalnız 
b ir kesime bırakılm aması, ayrı ve karşıt kesimlere verilmesiyle ön­
lenebilir (Eğitim görmüş sınıfı avama, serveti de yoksullara karşıt 
olarak koyuyorum). Ya yoksulları zenginlere katm ak ya da orta 
halli olanların sayısını çoğaltmak için çaba gösterilmelidir: bu, 
eşitsizlikten kaynak olan dönüşümleri önler.

Devlet görevlerinde bulunm anın b ir kazanç kaynağı olmama­
sını sağlayacak yasal ve özellikle malî düzenlemeler yapılması, her 
çeşit anayasada en önemli şeydir. Oligarşik olarak çerçevelenmiş 
anayasalarda bunu özellikle kollamak gerekir. Çünkü çoğunluk dev­
let görevlerinin dışında tutulm ayı pek umursamaz, hatta  kendi iş­
lerine bakacak zamanı kaldığı için memnun olur, fakat görevlile­
rin kam u parasını iç ettiklerini düşünmekten hoşlanmaz. O za­
m an kızgınlıkları iki katlı olur: Çünkü bu durum da hem görev­
den hem de kazançtan yoksun kalm aktadırlar. Üstelik, tek b ir dev­
lette demokrasiyle oligarşinin birleştirilm esi de, ancak bu ilkeye 
uyulmasıyle olanak kazanmaktadır. O zaman, hem yukarı-sınıf hem 
de demos gerçekten istediklerini elde edebilirler; çünkü görevlerin 
herkese açık olması demokratik, yalnız yukan-sınıfın onları dol- 
durm ası aristokratik tir: devlet görevi kazanç sağlamayınca ise, ola­
cak olan işte tam  budur. Çünkü hali vakti yerinde olmayanlar,

159



P O L İ T İ K A

para getirmeyince görevlere seçilmek istemez, kendi işlerine bak­
mayı yeğlerler; zenginlerin ise kamu parasından desteklenmeleri 
gerekmediği için, görev kabul edebileceklerdir. Bunun sonucunda, 
yoksullar tatm in olacaklardır, çünkü zam anlarını kendi işlerinde 
harcadıkları için durum ları düzelecektir; zenginler de tatm in ola­
caklardır, çünkü kendilerini avam yönetmeyecektir. Kamu parası­
nın iç edilmesini önlemek için, devlet mülkiyetindeki şeylerin b ir 
ardıla devri, bütün yurttaşların  önünde yapılmalı, listeler çıkarı­
lıp bunların kopyaları kardeşlik derneklerine, ortaklıklara ve kabi­
lelere verilmelidir. Kazançsız görevlerin boş kalmamasını sağlamak 
için de, bu görevlere şeref ve ayrıcalıklar bağlayarak, üstün hizmet­
lerde bulunanlar yönünden çekici kılınmaları gerekir.

Demokrasilerde zenginlere karşı düşünceli davranılmalıdır; ye­
ni baştan  mülkiyet dağılımı yapmak amacıyle sermayelere vergi 
konmamalı, bazı şehirlerde farkedilmeden yapılageldiği gibi, yeni­
den gelir dağıtımına da kalkışılmamalıdır. Kendileri isteseler bile, 
zenginlerin kam u yararına olmayan pahalı hizmetleri üstlenmele­
rine —meşale yarışları düzenlenmesini, korolar eğitilmesini ve 
benzeri işler yapılmasını paraca desteklemelerine— izin verilme­
mesi daha doğru olur. Öte yandan, b ir oligarşideyse, halleri va­
kitleri yerinde olm ayanlara özel b ir önem verilmeli, paralı görev­
lere onlar atanmalı, zenginlerden birinin onlara karşı işlediği b ir 
haksızlığın cezası, zenginlerin kendi aralarında işlediklerine verilen­
den daha sert olmalı, m iras bırakm ada dilediğini kalıtçı seçme 
hakkı tanınmam alı, ancak akrabalar kalıtçılık edebilmeli ve aynı 
b ir kimseye birden çok m iras kalmasına izin verilmemelidir. Bu 
yoldan, servet eşitsizliği daha az olacak ve birçok yoksul varlık- 
lılarm  arasına katılacaktır. Demokraside olsun, oligarşide olsun, 
anayasadan en az pay alanlara, yani demokraside zenginlere, oli­
garşide yoksullara eşitlik, hatta  öncelik tanınması, her zaman fay­
dalıdır. Bu, erk görevleri onlara verilmeli demek değildir; o gö­
revler tümüyle ya da en azından genel olarak anayasal topluluğun 
üyeleri için ayrılmalıdır.

Erki elinde tutanların kişiliği ve yönetilenlerle ilişkileri, durulma 
(istikrar) sağlanmasında önemli etkenlerdir.

9

Hüküm etin dizginlerini ellerinde tutacak kimseler için üç ilke var­
dır: Kurulu anayasaya bağlılık, işini yapma yeteneği ve söz konusu 
yaşam biçimine özgü iyilik ve dürüstlük türü  (Her anayasada ah­
lâk ölçütleri b ir değildir, onun için doğruluk anlayışında fark lar 
olması da kaçınılmaz b ir şeydir). Fakat, b ir sorun karşım ıza çıkı-

160



KİTAP V • BÖLÜM 9

yor: Bütün bunlar aynı b ir kimsede bulunmayınca, seçim nasıl 
yapılacak? Bir adam ın askerlik becerisi varsa, ama aşağılık bi­
riyse ve rejim e karşı da niyetleri iyi değilse, b ir başkası dürüst 
ve yönetime bağlı ise, aralarında nasıl b ir seçme yapmalı? Bana 
öyle geliyor ki, iki şeye bakmamız gerekir — bütün insanlar ara­
sında genel olan niteliklere ve daha ender olanlara. Askerlik be­
cerisi iyilikten daha ender olduğu için, generallik de iyilikten daha 
çok tecrübeye dayanır. Öteki insanların gözetimi ve malların ko- 
runmasıyle ilgili b ir görevde ise, durum  tersinedir; bu, ortalam anın 
üstünde bir dürüstlük gerektirir, fakat bütün insanlarda bulun­
mayan b ir bilgi gerektirmez. Bir başka soru da sonılabilir: Hem 
bağlılık hem yetenek tamamsa, erdeme ne gerek vardır? Bu ikisi, 
kendi içlerinden, gereken her şeyi sağlamazlar mı? Buna karşı 
denilebilir ki, insanlarda bu iki nitelik bulunm akla birlikte, yine 
de ahlâkça yetersiz olabilirler; eğer kendilerini bildikleri ve sev­
dikleri halde, kendileri için en iyi olanı, en doğru olanı yapmakta 
yetersiz kalıyorlarsa, sırasında, ülkeleri için en iyi olanı yapmakta 
da yetersiz kalmayacaklar mı? Özetle, b ir şehrin yasalarının her 
bir örnekte anayasa için yararlı saydığımız bütün bu ilkeleri — 
bütün bunlar anayasal güvencelerdir; sık sık anılan, o en önemli 
ilke de bunların arasındadır — anayasanın devamını isteyenlerin 
sayısının istemeyenlerden daha çok olmasını sağlamak.

Aşırılık yanlıları ve doktriner kuramcılar durulmayı (istikrarı) teh­
dit ederler.

Bunların yanı sıra, gözden kaçırılmaması gereken b ir şey var­
dır, oysa kuraldan sapan anayasalarda sık sık gözden kaçırılır — 
orta  yol ilkesi. Görünüşte dem okratik olan birçok şeylerin yapıl­
ması, b ir dem okrasinin yıkılmasına yol açabilir; oligarşilerde de 
bunun aynı olabilir. Bazı kimseler kendi iyilik görüşlerinin tek 
doğru görüş olduğu inancıyle, bunu aşırılıklara kadar iterler. Şu­
rasını kavrayamazlar ki, kanca gibi ya da kalkık olmakla, yetkin 
biçimden sapan b ir burun yine de pekâlâ b ir burun olabilir ve 
göze hoş görünebilir; ama bu süreç aşırılığa götürülürse, önce vü­
cudun bu parçasında bulunması gereken orantıyı yitirir, en so­
nunda da, kancalığın ya da kalkıklığın itildiği aşırılıktan ötürü, 
buruna benzer b ir yeri kalmaz. Bu, vücudun öteki parçaları için 
doğru olduğu gibi, anayasalar için de doğrudur. Gerek oligarşi 
gerek demokrasi yetkinlik ölçütünden sapmakla birlikte, katlanı­
labilecek kadar iyi olabilir; fakat bunlardan aşırılaştırılırsa, önce 
anayasa kötüleşir, sonra da anayasa olm aktan bile büsbütün çıkar. 
Onun içindir ki, yasa koyucular da uygulamadaki siyasetçiler de, 
demokrasiyi koruyan tedbirlerle yıkan tedbirleri ayrımlamayı öğ-

11 161-



P O L Î T Î K A

renmelidirler; oligarşiyle ilgili tedbirleri de, öyle. Çünkü oligarşi 
olsun demokrasi olsun, hem zenginler hem de halk varolmadan, 
varolamaz ve varolmaya devam edemezler. Mülkiyetin eşitleştiril- 
mesiyle bunların arasındaki ayrım ortadan kaldırılırsa, meydana 
gelen anayasa, zorunlu olarak her ikisinden de farklıdır; yani, aşı­
rılığa götürülen yasamayla anayasalar yıkılmış olur. Bu yanlışlar 
demokraside de oligarşide de yapılmaktadır. Demokrasilerde, hal­
kın yasalar üstünde erki olduğu zaman, bu yanlışı halk önderleri 
yapar: Zenginlere durm adan saldıra saldıra b ir şehri iki şehir ha­
line getirirler. Oysa, istik rar sağlamak için, bunun tam  karşıtı dav­
ranm aları, hep zenginlerden yanaymış gibi görünmeleri gerekirdi. 
Oligarşilerde de (egemen sınıf) üyeleri, hep halkın yanını tutuyor­
muş gibi görünmeliler: içtikleri ant, bugün gerçekte bazılarının 
içtiği andın tam tersi olmalı — "Halka düşmanlık yapacağım ve 
onlara karşı elimden geleni ardım a koymayacağım” diyorlar; oysa, 
buradaki düşünce de, dil de yanlıştır: "Halka hiç b ir kötülük et­
meyeceğim” diye ant içmeliydiler.

Eğitimin durulmaya (istikrara) yardımcı olabilmesi için, sağlanmak 
istenilen toplum türüne göre yöneltilmesi gerekir. Aristoteles, bu 
öğretinin yozlaştırılmasmdan yakınıyor.

Fakat anayasal sürekliliğin sağlanmasına yaradığının söylendi­
ğini işittiğimiz güvencelerden (koruma tedbirlerinden) en önemlisi, 
fakat bugün en aldırış edilmeyeni eğitimdir — yani, yurttaşların  
anayasaya uygun b ir yolda yaşamak için eğitilmeleri. Bireyler bir 
politeia nın ilkelerine göre —yani, toplum un yasaları dem okratikse 
dem okratik olarak, oligarşikse oligarşik olarak yaşamak üzere— 
yetiştirilmeyecek, ona uygun alışkanlıklar edinmeyeceklerse, o po- 
liteia'nın üyesi olan herkesin en faydalı toplum  kuralları üstünde 
anlaşm aları bile işe yaramaz; çünkü b ir birey eğitimsizlik yüzün­
den yoldan çıkabileceği gibi, bütün b ir şehir de öyle olabilir. Şimdi 
bir anayasaya göre eğitilmek derken, yalnızca, gençlere oligarşik 
-kafalı ya da demokratik-kafalı insanların yapm aktan hoşlandığı
şeylerin öğretilmesini söylemek istemiyorum; gördükleri öğrenim,
onların b ir oligarşide oligark, b ir demokraside dem okrat olarak
yaşamalarını olanaklı kılmalıdır. Ne yazık ki, gerçekte, egemen sı­
nıfın oğulları rahatlık  ve kolaylık içinde yetiştirilirken, yoksulların
oğulları ise emekçi olarak yetiştirildikleri ve sıkıntılara alıştırıldık- 
ları için b ir devrim çıkarmaya hem daha istekli hem daha yete­
nekli olm aktadırlar. Demokrasilerde olan da, en çok dem okratik
-kafalılık sayılan şeyler bakım ından yararlının tam  karşıtı. Bunun
nedeni, özgürlüğün doğru tanım lanam am asıdır. Çünkü dem okra­
sinin başlıca iki özelliği vardır — "çoğunluğun egemenliği” ve “öz-

162



KİTAP V • BÖLÜM 10

gürlük”. Demokrasilerde hak eşitlikle özdeş ve çoğunluğun neyin 
eşit olduğu üstüne kararı da kesin ve geçerli sayılmaktadır; öz­
gürlük de b ir kimsenin dilediğini yapması diye tanımlanır. Do- 
layısıyle, böyle b ir demokraside herkes keyfince, Euripides’in de­
diği gibi, o an canı ne istiyorsa ona göre yaşar. Bu kötüdür. Ana­
yasaya göre yaşama zorunluluğu özgürlükten yoksun bırakılmak 
sayılmalı, buna özü korumanın b ir gereği diye bakılmalıdır.

Anayasalarda değişiklik ve bozulmanın nedenleri ve onları 
korum anın ve sürdürm enin yolları, çoğucası benim anlattığım  gi­
bidir.

Aslında, bunlar ancak oligarşi ve demokrasiye ilişkin olarak ele 
alınmıştır. Onuncu ve on birinci bölümlerde ise monarşi —gerek 
yasal krallık, gerekse yasa dışı tiranlık— açısından incelenecektir. 
Entrika ve skandal, kötülük ve nefret burada büyük bir rol oynar.

10

Şimdi de, geriye, monarkhiadan, yani tek kişinin egemenliğinden 
söz etmek, hem yıkılmasının nedenlerini hem de korunmasının 
yollarını anlatm ak kalıyor. Gerek krallıklarda gerekse tiranlıklar- 
da olduğunu gördüğümüz şeyler, yukarda öteki yönetimler hak­
kında söylenilmiş bulunanlara yakından uyar; çünkü krallığın te­
meli, aristokrasiyle b ird ir — üstün yetkinlik; tiranlık da, aşırı oli­
garşiyle demokrasinin b ir bileşimidir. Bu durum, tiranlığı yöne­
tilenler için en zararlı yönetim yapar; çünkü iki kötü türden mey­
dana gelmiştir ve içinde, her ikisinin de sapmalarını ve yanlışlarını 
taşım aktadır. Kökenleri bakımından, m onarşinin biçimlerinden 
her biri ötekine karşıt olduğu için, krallıkla tiranlık doğrudan 
doğruya kendilerine ters olandan çıkarlar. Krallığın amacı, halkın 
iyi insanları desteklemesini sağlamaktır; kralı, iyi insanlar, erdem­
ce üstünlüğü ya da yiğitçe davranışları yahut ailesinin yüksekliği 
nedeniyle kral yapar. Tiran ise halktan, avam arasından çıkar ve 
bütün çabalarını, halkı ezmemeleri için yukarı-smıflara karşı yö­
neltir. Bunun böyle olduğu, olgulardan açıkça anlaşılm aktadır; ti­
ranların çoğucası halk önderleri olarak, halk yukarı-sınıftan hoş­
lanmadığı için, halkın güvenini kazanarak işe başladıklarını söyle­
mek genellikle doğrudur*.

* Bir hayli büyümüş olan şehirlerde tiranlıkların böyle ortaya çıktıkları besbellidir.
Fakat başka yollar da olmuştur: İlk Uranlıklardan bazıları, atalardan kalma gelenek­
leri çiğneyerek egemenliklerini daha çok despotlaştırmayı amaçlayan krallıklardan
doğmuştu; daha başkaları en yüksek görevlere seçilmişlerdi (çok eski zamanlarda,

163



P O L İ T İ K A

Krallıkla Uranlığın bazı ayrılıkları.

Krallık, işaret ettiğimiz gibi, aristokrasiyle aynı ilkeye dayanır; 
liyakat üstüne kurulm uştur — ya bireysel erdem ya iyi (soylu) do­
ğum ya üstün hizmet ya da iş yapma yeteneğiyle birlikte, bütün 
bunların üstüne. Çünkü yalnız, şehirlere ya da uluslara önemli bir 
hizmette bulunm uş olanlar ya da böyle b ir hizmette bulunma ye­
teneği olanlar, kral ünvanıyle şereflendirilmişlerdir. Kodros gibi 
bazıları halkı savaş sonucunda boyunduruk altına girmekten kur­
tarm ış, Kyros (Keyhüsrev) gibi bazıları onlara özgürlük vermiş 
ya da Lakedaimonia'lıların, Molossos’lularm  ve Makedonia’lıların 
kralları gibi topraklar kazanmış ve şehirler kurm uştur.

Kral b ir koruyucu olmayı am açlar — haksız kayıplara karşı 
mülkiyet sahiplerinin, baskıya karşı halkın koruyucusu. Fakat bir 
tiran, çoğu kereler söylendiği gibi, kam unun ne istediğine bakmaz, 
meğerki kendi kişisel çıkarma denk düşsün. Tiranın amacı kendi 
zevkidir, kralın amacı ödevidir. Onun için, iştiha ve tu tkuları bile 
farklıdır: Tiran para toplar, kral şeref. Kralın muhafızları yurt­
taşlardan oluşur, tiranınkiler yabancı paralı askerlerden.

Tiranlıkta hem demokrasinin hem oligarşinin kötü yanlarının 
birleştiği apaçıktır. Tiranlık oligarşiden iki şey alır: (1) izlenecek 
hedefin zenginlik olduğu anlayışı —servet, tiran  için besbelli zo­
runludur, çünkü onsuz ne muhafız besleyebilir ne de lüks b ir ya­
şam sürebilir— ve (2) halka karşı güvensizlik; bu  nedenle halka 
silâh vermez, aşağı-sınıflara kötü davranır ve onları başkentte 
oturtmaz. Bunlar, oligarşiyle tiranlık ta ortaktır. Tiranlık dem okra­
siden de, yukarı-smıflara düşmanlığını almıştır; onları açık ya da 
gizli yöntemlerle çökertir ve rakip olarak karşısına çıkabilecek ya 
da yönetimin işleyişini engelleyecek kimseler diye sürgüne yollar. 
Onun için, tiranın devrilmesini amaçlayan komploların bu insanların 
arasından kaynak alması doğaldır; bunlar ya kendileri egemen ol­
maya ya da hiç değilse, köle gibi boyun eğmemeye azmederler. (Bu 
bağlamda) Periandros’un Thrasyboulos’a verdiği, —her zaman, ileri 
gelen yurttaşları ortadan kaldırm ası gerektiği anlamına— en uzun 
saplı başakları kesme öğüdünü anımsarız.

insanlar çeşitli devlet ve din görevlerine uzun süreler için seçilirlerdi). Tiranlık, 
oligarşilerin bir adamı seçip onu en büyük erklerle donatmalarıyle de meydana gel­
miştir. Bütün bu durumlarda fırsat hazırdı, tiran olmayı istemek yetiyordu; çünkü 
erk ya krallık egemenliğinde ya da yüksek görevdeydi Ayrı kökenlerden çıkan ti- 
ranlıklara bazı örnekler şunlardır: (1) kurulu bir krallıktan — Argos’ta Pheidon ve 
daha başkaları; (2) yüksek görevlerden — Phalaris ve îonia tiranları; (3) halk ön­
derliğinden — Leontinoi’de Panaitios, Korinthos’ta Kypselos, Atina’da Peisistratos, Si- 
rakuza’da Dionysios ve daha başkaları.

164



KİTAP V • BÖLÜM 10

İnsanlar, bir tiranı yıkmak için, ya onun kötü bir davranışına uğ­
ramış olmaları, ya ondan korkmaları ya da onu küçük görmeleri 
ve kolay bir av saymaları nedeniyle ayaklanırlar.

Monarşilerde de öteki anayasalafdakilerle aynı nedenlerin dev­
rimci değişikliklere yol açtığı yukarda söylenmiş ya da en azından 
dokundurulm uştur. Bir adaletsizliğe uğramış olma duygusu, bir 
egemenden korkulm ası ya da onun aşağı görülmesi — bunlar, ço­
ğu kez, insanların monarşilere başkaldırm alarına yol açarlar; uğ­
ranılan kötü davranış, genellikle, mallara el konması ile şiddet 
gösterilmesidir. D ürtüler aynı olduğu gibi, amaçlar da birdir. Bü­
yük servet ve ayrıcalık, kral olsun tiran olsun, tek egemenin özel­
liğidir ve bunları, bütün insanlar kendileri için isterler. Egemenlere 
karşı girişilen saldırılar ya kişiliklerine yöneltilir ya görevlerine. 
İnsanlar kişisel olarak b ir kötü davranışa uğramışlarsa, saldırıları 
tiranın canına karşı olacaktır; çünkü b ir tiranın zalimliği birçok 
biçimler alabilir ve bunların her biri öfke ve kızgınlık uyandırır. 
Öfkelenenlerse, yüksek göreve göz dikmekten çok, öç almaya ba­
karlar.

Kişisel kızgınlıktan kaynak alan devrimlerin bazı örnekleri 
şunlardır: Peisistratos oğullarının devrilmesi — bunların Har- 
modios'un kız kardeşine yaptıkları kötülük, büyük b ir hiddet ya­
ratm ıştı; Harm odios’ta kız kardeşinden ötürü, Aristogeiton’da da 
Harm odios’tan ötürü. Ambrakia tiranı Periandros’a saldırılmasına 
da, oğlan-sevgilisiyle içki içerken, ona hâlâ kendisinden gebe kalıp 
kalmadığını sorması yol açmıştı. Pausanias’ın Philippos’a (Filip’e) 
saldırmasının nedeni de Attalos’un adamlarının ona işkence yap­
m alarına Philippos’un izin vermesi olmuştu. Derdas çocukken ken­
disini iğfal ettiğini söyleyerek övündüğü için, Küçük Amyntas’a 
saldırmıştı. Kıbrıs kralı Evagoras’ı ise b ir hadım, karısını kralın 
oğlu kandırdığı için öldürm üştü. Egemenlere karşı girişilen birçok 
saldırılar, b ir m onarkın uyruklarıyle uygunsuz cinsel ilişkilerinin 
yarattığı kızgınlıktan çıkmıştır: Örneğin, K rataios’un Arkhelaos'a 
saldırısı böyledir. Krataios zaten kralın kendisini zorladığı ilişkiye 
öteden beri içerliyordu; ona karşı cephe alması için en küçük bir 
bahane yetecekti; üstelik, kral iki kızından birini kendisine vere­
ceğini vaadettiği halde, sözünü tutmam ış, hiç birini vermemişti*. 
Fakat aralarındaki soğukluğun temelinde cinsel kökenli b ir nefret 
vardı. Arkhelaos’a karşı girişilen saldırıya, benzer b ir nedenle La- 
rissa'lı Hellenokrates de katılmıştı. Kral bu delikanlının genç vü-

* Arkhelaos Sirrhas ye Arrhabaios’la savaşa tutuşunca, büyük kızım Elymeia kralı­
na; küçük kızım da —Kleopatra’dan olma oğlu ile arasında uyumsuzluk çıkmasını
önlemenin en iyi yolun bu olduğunu düşünerek— oğlu Amyntas’a vermişti.

165



p o l i t i k a

şında bulunm asına izin verilmez. M assalia’da oligarşi, siyasal yö­
netim gibi bir şeye döndü, ama îs tro s’ta demokrasiye çevrilmekle 
sonuçlandı, H erakleia’da ise oligarklarm  sayısı altı yüze çıkarıldı. 
Knidos’ta da devrim, yukarı-smıf üyelerinin kendi aralarında ça­
tışm alarından ileri gelmişti; çünkü hüküm ete katılanların sayısı 
azdı ve dediğimiz gibi, baba görevliyse oğul olamıyor, birçok kar­
deşten de ancak en büyüğü görev alabiliyordu. Bu durum da, halk 
harekete geçerek kendisine yukarı-sımflardan b ir önder seçti; ara­
larında çıkan ayrılık onları zayıflattığı için, halkın darbesi başa­
rıya ulaştı. Erythrai'de eski zam anlarda Basilides'lerin oligarşisi 
altında, bunların yetkin b ir yönetim sürdürm elerine karşın, halk 
kendisini b ir azınlığın yönetmesinden hoşlanmadığı için, anayasayı 
değiştirdi.

Devrimin öteki türü, doğrudan doğruya oligarşinin kendisinden 
ve oligarşinin içindeki çekemezliklerden kaynak alır. Önderleri de­
magoglar gibidir; demagojinin iki tü rü  vardır: Biri gerçekten çok 
ender olanak bulm akla birlikte azlığın arasında işler; öteki b ir 
oligarşinin üyeleri halka demagogluk edince olur. Bunlardan ilki­
nin örnekleri, Atina’da Otuzlar Oligarşisi içinde Kharikles’le adam ­
larının demagogluğu ve yine tıpkı onun gibi, Dört Yüzler Oligar­
şis inde  Phrynikhos’la ortaklarının demagogluğudur. İkincisine iyi 
b ir örnek de Larisa’dır; orada Yurttaş-Koruyucuları denilen oli- 

* garklar halk tarafından seçildikleri için, yığınlara demagogluk et­
mişlerdir. Üyeleri görevlere seçilme yeterliği olanlarca seçilmeyip,
görevlerin kendilerinin yüksek b ir mülkiyet koşuluna ya da b ir
siyasal birliğin üyesi olmaya bağımlı bulunduğu ve seçmenlerin
hoplit'ler ya da demos olduğu herhangi b ir oligarşide böyle bir
eğilim vardır; örneğin, Abydos’ta ve jü ri üyelerinin bütün yurttaş­
lardan oluşmadığı yerlerde böyle olmuştur*; ayrıca, oligarşinin bü­
yüklüğü daha da sınırlanmaya kalkışılınca, yine böyle olur; çün­
kü dışarıda bırakılanlar, hakları olan eşitliği sağlamak için halkı
yardım larına çağırmak zorunda kalırlar.

Sonra, üyelerinin lüks içinde yaşam alarından ötürü  yıkılan oli­
garşiler vardır. Çünkü bu türden kişiler yenilik yapmaya düşkün­
lük gösterirler, ya kendileri tiran  olmaya ya da b ir başkasını tiran
olarak ortaya koymaya çalışırlar. Örneğin, Sirakuza’da Dionysios’u
tiran  yapan H ipparinos’tu; Amphipolis'te de, Kleotimos adında biri
K halkis’li göçmenleri şehre getirmiş ve geldikleri zaman onları
varlıklılara karşı kışkırtm ıştı; Aigina’da Khares’le görüşmeleri yü­
rüten  kişi, parası kalmadığı için anayasayı değiştirmeye kalktı.
Bazen bunlar paranın tükenmesini beklemeden değişiklikleri yap-

Karadeniz’deki Herakleia’da [Ereğli] olduğu gibi, davalara ilişkin bir demagoji 
pekâlâ anayasada değişiklik yapılmasına yol açabilir.

152



KİTAP V • BÖLÜM 6

maya girişirler. Bazen de gizlice kamu paralarını iç eder ve sonra,, 
ya bu hırsızlıklarını gizlemek için kendileri karışıklık çıkartırlar 
ya da Karadeniz’deki Apollonia’da olduğu gibi, başkaları bu h ır­
sızlığa dikkati çekmek amacıyle böyle yapar.

Kendi içinde tek b ir kafada p lan  (iyi anlaşan) b ir oligarşiyi 
içeriden yıkmak kolay değildir; bunun iyi b ir örneği, birbirlerine 
nasıl davranacaklarını bildikleri için, birkaç kişinin çokluk üstün­
de yetkelerini sürdürdüğü Pharsalos’taki anayasadır. Fakat b ir oli­
garşinin içinde b ir başka oligarşi kurm aya kalkışılınca, bunun ar­
dından yıkılış gelir. Y urttaşların toplamı zaten azsa, bu azlığın 
da tüm üne seçilme yeterliği tanınmadığı zaman böyle olur. Ana­
yasanın oligarşik olduğu, fakat pek az kimsenin yönetici organa, 
yani yaşlılar kuruluna katıldığı Elis'te durum  böyleydi; çünkü baş­
langıçta varolan üyeler öm ür boyu görevde kalıyorlardı, sayıları 
da doksan olarak saptanm ıştı; üstelik Sparta’daki Yaşlılar Kuru- 
lu ’nda (gerontes) olduğu gibi, seçme yöntemi erkbaşındaki gruba 
yarıyordu.

Oligarşilerden değişmeler savaşta da barışta da olabilir. Sa­
vaşta oligarşiler halka güvenmemeleri yüzünden ücretli asker tu t­
m ak zorundadırlar; buysa, onların devrilmesine yol açabilir; çünkü 
birliklerinin komutanlığını verdikleri adam, Timophanes’in Korin- 
thos’ta  yaptığı gibi çoğu kez tiran  olur ve eğer bunlar birden çok­
sa, kendileri b ir egemen klik kurarlar. Bazen, sırf bu sonuçların 
ortaya çıkacağı korkusuyle, (oligarklar) savunmada halkı kullan­
m ak ve onlara anayasadan b ir pay vermek zorunda kalırlar. Ba­
rışta  ise, (oligarklarla demos) birbirlerine güvenmemelerinden ötü­
rü, ülkenin savunmasını ücretli askerlerle tarafsız b ir kom utana 
bırakırlar; o da bazen her iki partiyi yumruğu altına alır; nitekim, 
Aleuadai’nin' egemenliği sırasında Larisa’da Simos ve Abydos’ta der­
neklerden birine önderlik eden İphiades böyle yapmıştır.

Devrimler, oligarklardan birtakım ın b ir başkasınca devrilmesi 
sonucunda yahut davalardan ya da b ir evlenmeye ilişkin tutum ­
lardan çıkan çatışm alar dolayısıyle de olabilir. Evlenme sorunun­
dan kaynak alan bazı çatışm alara yukarda değinmiştim; bunlara 
şu örnek de eklenebilir: E retria’daki Atlılar Oligarşisi b ir evlenme 
işine ilişkin olarak haksızlığa uğrayan Diagoras’ça devrilmişti. He- 
rakleia ve Thebai’deki devrimler mahkeme kararları dolayısıyle çık­
m ıştır; Herakleia’daki mahkeme zina suçlamasıyle, haklı olarak, fa­
kat bölünmeye yol açan b ir biçimde Eurytion’u cezaya çarptırm ış­
tı; Thebai’de de mahkeme Arkhias’ı suçlu bulm uştu ve düşm anlan 
onlardan öç almayı öylesine akıllarına koymuşlardı ki, adam lar 
pazaryerinde b ir direğe bağlandılar.

Birçok oligarşiler, aşırı despotluk etmeleri yüzünden yıkılmış­
lar, kendi üyelerinden bunu onaylamayan bazıları onları devirmiş-

153



P O L İ T İ K A

cudunu da kendi cinsel tutkusunu doyurmak için kullanmış, ama 
sonradan, başlangıçta vaadettiği halde ülkesine dönmesine izin ver­
memişti. Hellenokrates, onun kendisini tu tkun b ir sevgi yüzünden 
değil, havaî b ir zalimlikten ötürü istediği sonucunu çıkarmıştı. 
Ainos'ta da Python ve Herakleides, babalarına yaptığı kötülük ne­
deniyle Kotys’i yok etmişlerdi; (daha da önce) Adamas’ın Kotys’e 
başkaldırmasının nedeni, çocukluğunda onun tarafından hadım 
edilmiş olmasıydı. Öfkenin, cinsel uygunsuzluklara değil, (dövülme 
gibi) maddî şiddet hareketlerine uğramış olm aktan doğduğu b ir­
çok durum lar da vardır; bunlara maruz kalanlar, gerek b ir tiranın 
çevresinden gerek b ir kral ailesinden, kendilerine bu gibi davra­
nışları yapan kimseleri öldürm üşler ya da öldürmeye kalkışmış­
lardır. Örneğin, Mytilene’de Penthilos'un oğulları, çetelere ayrılıp 
ellerinde sopalar halkı dövmeye girişince, Megakles arkadaşlarının 
yardımıyle onları bastırdı. Daha sonra, Penthilos’un kendisi de, 
karısının koynundan çekip çıkarttırdığı ve dövdürttüğü Smerdes 
tarafından öldürüldü. Sonra, Arkhelaos'a karşı Dekamnikhos’un aç­
tığı ve elebaşılık ettiği saldırı vardı. Demaknikhos’un öfkesinin ne­
deni, Arkhelaos’un kendisini hırpalaması için ozan Euripides’e 
teslim etmiş olmasıydı — Euripides, nefesinin koktuğunu söyleme­
sinden ötürü Demaknikhos’a kızgındı. Bu çeşit nedenlerden kaynak 
alan daha birçok fesat düzenleri ve suikastler vardır, işin  içinde 
korku olduğu zaman da öyle; çünkü bu da anayasalarda olsun 
b ir tek kişinin egemenliğinde olsun, ayaklanma nedenlerinden bi­
ridir. Örneğin, Artapanes kendisinden korktuğu, aleyhine suçlama­
lar yapılacağından korktuğu için Kserkses’i (Serhas) öldürdü — 
Artapanes, Darius’u (Dara) Kserkses’in buyruğuyle asmış, fakat 
sonradan onun sarhoşken olup bitenleri hatırlamayacağı için hiç 
sesini çıkarmayacağından korkmuştu.

Üçüncüsü, aşağılama. Sardanapallos kadınlarla birlikte oturm uş 
yün tararken görüldüğü için aşağılanmış ve kendisini bu durum da gö­
renlerden biri tarafından öldürülmüştü*. Dion’un genç Dionysios'a sal­
dırması, onu küçük görmesindendi; tiranın ayık durduğu yoktu ve 
yurttaşlar da, Dion’un ona karşı duyduğu aşağılamayı paylaşıyorlardı. 
Bazen bir m onarkın arkadaşları bile, onu öylesine hiçe sayarlar ki, sal­
dırm aktan geri durmazlar. Monarkın onlara bağlılığı kendisini um ur­
samam alarına yol açar — ona aldırış etmez olurlar ve hiç bir 
şeyin farkına varmayacağına güvenirler. Erki kendileri için ele ge­
çirmeyi amaçlayanlar da, bir noktaya kadar aşağılama duygusuyle 
hareket ederler; kendilerinin yeterince güçlü olduğunu düşünürler 
ve karşılaşabilecekleri tehlikeleri gözleri keser; tiranlara karşı çı-

* En azından, anlatılan hikâye böyledir; bu söylenti onun hakkında doğru değilse
bile, her halde bir başkası için doğrudur.

166



KİTAP V • BÖLÜM 10

kan ordu kom utanlarının yaptığı gibi, güçleri onlara saldırıyı hafife 
aldırm aktadır. Buna b ir örnek, Astyages’in hem erkini hem ya­
şayış biçimini küçümseyen Kyros’tur; Astyages’in erki kalmamış, 
yaşamı kendi içine dönükleşmiş, pısırıklaşmıştı. Trakya’lı Seuthes' 
in buyruğunda generallik ettiği Amadokos’a saldırm ası da, tıpkı 
bunun gibiydi. Bazıları efendilerine (tek b ir nedenden ötürü değil) 
b ir nedenler karmasıyle saldırırlar; (nitekim) M ithridates, Ario- 
barzanes’e hem onu aşağılık gördüğü, hem de parasını almak is­
tediği için saldırmıştı.

Tiranı aşağılamanın esinlediği saldırılar, genellikle doğadan atıl­
gan olan ve aynı zamanda, tiranın hizmetinde yüksek askerî gö­
revlere getirilmiş bulunalı kimselerce yapılır. Çünkü, maddî kuv­
vetle birleşmiş doğal cesaret, insana her şeyi göze aldırır; daha 
saldırıya girişmeden önce, bu çifte nedenle kolayca başarı kazana­
caklarına güvenirler. Fakat insanı dürten tu tku  oldu mu, işin içinde, 
yukarda anılanlardan başka b ir nedenler dizisi vardır. Bazılarının 
elde etmeyi um dukları büyük kazanç ve şereflerde gözü olduğu için 
tiran lara saldırdıkları gibi, her tutkulu adamın da kendisini teh­
likeye atm aya hazır olduğunu söylemek doğru değildir. Gerçekte, 
öncekilerin işaret edilen nedenle harekete geçmelerine karşılık, 
berikiler kendilerinin ünlü ve tanınmış olmalarını sağlayacak baş­
ka herhangi b ir durum a nasıl bakarlarsa, bu soruna da öyle ba­
karlar; b ir m onarka, monarşisini elinden almak istedikleri için 
değil, kendilerine ün kazanmak amacıvle saldırırlar. Böyle olmakla 
birlikte, kafalarında yalnızca bu düşünceyle işe kalkanların sayısı 
pek çok değildir; ayrıca, girişim başarısızlığa uğrarsa, kişisel gü­
venliğini de um ursam am ası gerekir. Bunlar, uyulması zor olmasına 
karşın, Dion'un ilkesini gözden kaçırmamalıdır. Dion, başarıyla 
ilerleyebilirse, girişiminin o kadarım  tamamlamış olm aktan ma­
nevî b ir doyum bulacağım söyleyerek, Dionysios'a karşı yanma 
yalnızca birkaç adam almıştı; dolayısıvle bu yönde b ir iki adım 
attık tan  sonra öldürülse bile, soylu b ir ölümle ölmüş olacaktı.

Her anayasa gibi tiranlık da, içeriden ya da dışarıdan yıkıla­
bilir. Dışarıdan — eğer tiranlığa karşıt ve daha güçlü b ir devlet 
varsa. Temel karşıtlıktan ötürü yıkma isteği m utlaka olacaktır ve 
isteğe güç de eklenince, insanlar her zaman harekete geçerler. 
Hesiodos’un “b ir zanaattan iki kişi hiç b ir zaman anlaşamaz” il­
kesi uyarınca, demokrasi tiranlığa temelden karşıttır, çünkü de­
mokrasi, tiranlığın aşırılığıdır. Krallıkla aristokrasi de tiranlığa 
temelden karşıttır; bu nedenle, Lakedaimonialılar birçok tiranlık- 
ları yıkmışlar, Sirakuzalılar da iyi b ir anayasalarının olduğu dö­
nemde öyle yapmışlardır. İçeriden — tiranın sarayı ile yakın iliş­
kisi olanlar arasında b ir parçalanm a olduğu zaman. Örneğin, Gelon' 
un tiranlığı ve daha yakınlarda da, Dionysios’unki. Bu örneklerin

167



P O L İ T İ K A

ilkinde, Hieron'un kardeşi Thrasyboulos, Gelon’un oğlunu etkisi al­
tına aldı ve onu sefih b ir yaşayışa sürükledi. Amacı, (Gelon’dan 
sonra) kendisinin başa geçmesini sağlamaktı. Bunun üstüne, aile 
toplandı, yurttaşları k ışkırttı ve tiranlık yönetimini değil, Thrasybu- 
los’u devirmek için çalışmaya koyuldu. Fakat onları destekleyenler, 
bu fırsattan  yararlanarak topundan birden kurtuldular. Öteki ör­
nekte, Dion, evlilik voluyle hısımı olduğu Dionysios'a karşı bir 
ayaklanmanın başına geçti ve halkın desteğini sağladı; Dionysios’u 
devirdi, ama sonradan kendisi de öldürüldü.

İçeriden kaynak alan devrinıieri anması, Aristoteles’i yeniden ki­
şisel düşmanlıklar konusuna götürüyor. İyi bir monarşide devrim 
çıkması olasılığının üstünde kısaca durmadan önce, oligarşilerin 
ve yanlış türden demokrasilerin de dışarıdan ya da içeriden yıkıla­
bileceğini, içeriden olunca nedenlerin orada da genellikle ahlâkî ve 
psikolojik olduklarını hatırlayarak bu konuları tiranlık bakımından 
özetliyor.

Bir tiranlığa karşı girişilen saldırıların başlıca iki nedeni, nef­
ret ve aşağılamadır. Tiranlardan zaten her zaman nefret edilir; fa­
kat devrilmeleri çoğu kez, nefret edildikleri gibi aşağı görülmeye de 
başlanınca olur. Bu, erki kendileri ele geçirenlerin genellikle ege­
menliklerini sürdürm üş, fakat onu b ir öncelden edinenlerin hemen 
hepsinin ellerinden kaçırmış olm alarından da anlaşılabilir. Sonra­
kiler yalnızca kendi keyifleri için yaşadıklarından kısa b ir süre için­
de gözden düşmüş ve kendilerine saldırm ak isteyebilecek kimselere 
birçok açıklar vermişlerdir. Belki nefretin yanma öfkeyi de kat­
mamız doğru olur, çünkü o da geniş ölçüde aynı tepkilere yol 
açm aktadır. Fakat öfke, çoğu kez nefretten daha etkindir. Öfkeli 
insanlar daha büyük b ir yoğunlukla saldırıya geçerler; çünkü bu 
tutkunun —nefretin pekâlâ olabileceği gibi— akıl yürütm e yetile­
riyle b ir bağı yoktur*. Öfkede acı da vardır; bu, insanın aklını 
kullanmasını zorlaştırır: (Nefretle) düşmanlık ise acılı değildir. 
Öyleyse, kısacası, katışıksız ve aşırı oligarşilerle aşırı dem okrasiler­
de işlediğini gördüğümüz aynı nedenler, tiranlıklarda da işler; 
çünkü bu aşırı yönetim biçimleri, gerçekte çoklu ya da dağıtılmış 
(paylaşılmış) tiranlıklardır.

Krallıklar, (yönetimlerin) dışarıdan yıkılmaya en az yatkın ola­
nıdır; onun için de uzun öm ürlüdür (dayanıklıdır). Çöküşlerin ço­
ğu, içeriden yükselen nedenlerden ileri gelir. Bu nedenler iki tü r­
lüdür: Biri, krallık yönetimine katılanların kendi aralarında kavga

- insanlara kötü davranılması, onların akıllarından çok tutkularına uymalarına yol
açmaktadır; Peisistratos oğullarının ve daha birçoklarının devrilmesi bundan olmuştur.

168



KİTAP V • BÖLÜM 11

etmeleri; öteki, kralların yasal olarak yapmaya yetkili oldukların­
dan daha çok şeyi denetlemekte hak iddia ederek, egemenliklerini 
diktatörce sürdürmeye kalkmaları. Fakat bugün artık  pek krallık 
kalm am ıştır; olanlar, daha çok tiranlıklar ya da tek kişilik des­
potizmler gibidir. Çünkü, krallık, işlerin büyük bölümü üstünde 
egemen olmanın yanı sıra, halkın isteğine dayanan yönetimi de 
içerir; [şimdi ise] hepsi aynı düzeyde bulunan insanların sayısı 
çok ve bunların hiç biri sivrilemiyor ya da egemen olmak için 
gerekli yüksek niteliklere erişemiyor. İnsanlar, bu gibi sıradan 
kişilerin kendilerini yönetmesine kolayca razı olmazlar ve eğer bun­
lardan biri zor ya da hileyle (tek başına) erki ele geçirirse, onunki 
artık  krallık değil, tiranlık olur.

Bu sıraladıklarımıza, b ir çöküş nedeni daha eklemeliyiz; ka­
lıtsal krallıklara özgü b ir çöküş nedeni. Erklerini kalıtçılıkla kaza­
nanlar, saygı gösterilmesi güç, değersiz kişiler olabilir; (bundan 
ötürü) ellerindeki erkin tiran  erki değil, kral erki olmasına karşın, 
konumlarını kötüye kullanabilirler. O zaman krallığın sonu gelmiş 
demektir; çünkü uyruklar istemez olunca, kral artık  kral değildir; 
fakat tiran, uyrukları onu istemese de yine tirandır.

Monarşiler, işte bu ve benzeri nedenlerle yıkılırlar.

Bundan sonra, monarşilerde devrimi önlemenin yollarını inceler­
ken, Aristoteles tiranlık hakkında rızaya dayandığı için ondan çok 
daha istikrarlı olan krallığa oranla daha çok söyleyecek söz bulu­
yor. Tiranlık zora dayanır ve geleneksel olarak, zorla sürdürülür. 
Bir tiran için, konumunu sürdürmenin öteki yolu, krallığın bazı 
özelliklerini uygulamaktır.

11

Monarşilerin korunm asına gelince, karşıt nedenler hakkındaki ge­
nel ilke [Bölüm 8’in başında söylendiği gibi, yıkan nedenlerin kar­
şıtları yaşatır] burada da geçerlidir; fakat krallıklar için özel bir 
ilke, erki kullanırken her zaman daha büyük bir ılımlılığa yönel­
melerinin gerekmesidir. Erkin m utlak olduğu etkenlik alanları ne 
kadar az olursa, rejim in ömrü de o kadar uzun olacaktır. (O za­
man) m onarkların kendileri daha az despotluk ederler; alışkanlık­
ları ve kişilikleri uyruklarına daha çok benzer ve onun için de 
uyruklarının kıskançlığını daha az uyandırır. Molossos krallığının 
uzun öm rünün sırrı budur; Lakedaimonialılarınkine gelince, önce 
egemenliğin başından itibaren iki kral arasında bölüştürüldüğiine, 
sonra da Theopompos’un daha başka birçok ılımlılık tedbirinin 
yanı sıra, ephor’luk görevini kurduğuna işaret edebiliriz. Krallık

169



P O L İ T İ K A

erkinin böylelikle daraltılması, uzun dönemde onu sağlam laştırma 
etkisini göstermiştir. Bir anlamda, Theopompus bu erki azaltma- 
nus artırm ıştı; nitekim söylendiğine göre, karısı krallığı oğullarına 
babasından kalan durum una oranla daha küçülmüş olarak bırak­
m aktan utanıp utanmadığını sorduğu zaman, ona demiş ki: “Hiç 
de değil, benim oğullarıma bıraktığım  krallık çok daha dayanıklı”.

Tiranlıklarm uzun ömürlü olmasını sağlamak için, birbirlerin­
den çok ayrı iki yöntem ya da daha doğrusu yöntem ilkesi vardır. 
Önce, çoğu tiranların izlediği yönetim ilkesi olduğu için, geleneksel 
denebilecek olanı ele alıyorum. Bunu uygulamanın birçok yolla­
rını, Korinthos’lu Periandros’un başlattığı söylenir, ama Pers hü­
kümetinde de birçok paralellerini görebiliriz. Tiranlığı korumak 
için önerilen, “Tepeleri (sivrilenleri) kes ve bağımsız görüşleri olan 
adam lardan kurtu l”, “Toplumsal, kültürel ya da benzeri amaçlarla 
derneklerde toplanm alarına izin verme; bunlar, b ir tiranın sakın­
ması gereken iki şeyin, bağımsızlıkla kendine güvenmenin serpilip 
gelişeceği yerlerdir”, "insanların  birlikte bilgi edindikleri okullara 
ya da başka kuram lara izin verme ve genellikle birbirlerini iyi 
tanım am alarını sağla, çünkü bu aralarında karşılıklı güven yara tır” 
gibi eski öğütler buraya girerler. Tiranlara verilen b ir başka ge­
leneksel öğüt de, şehirde yaşayanları her zaman gözlerinin önünde 
tutm alarını, halkı sarayın kapısında birçok zaman harcam ak zo­
runda bırakm alarını söyler; o zaman ne yaptıkları gizlenemez ve 
sürekli olarak yükümlülüklere boyun eğe eğe, bağımsız düşüneme­
meye alışırlar. Perslerde ve öteki yabancı monarşilerde bu çeşitten 
ve aynı amaca yönelik başka kurallar da vardır. Onun gibi, bir 
tiran  uyruklarının arasında söylenen ve yapılan her şeyden haberli 
olmaya çalışmalıdır; Sirakuza’da, Dedikoducu Karılar (potagogides) 
dedikleri türden ya da Hieron’un halk nerede bir araya gelse, ya 
da toplansa oraya gönderdiği Kulak Misafirleri gibi casusları [“sa­
yın m uhbir vatandaş”ları] olmalı. Bu gibilerin korkusundan, in­
sanların daha az özgürlükle konuştukları doğrudur, fakat ağızla­
rını açarlarsa, söylediklerinin onların kulağına gitmesi olasılığı daha 
çok olur.

Bir başka geleneksel yol, tiranlığa karşı çıkabilecek kimseler 
arasında çatışmayı kışkırtm aktır; yalanlarla dostu dosta, sınıfı sı- 
mfa, paraları birbirlerine düşürm ektir. Kendilerini savunmak için 
silâh alacak kadar paraları olmasın ve kendi gündelik işlerinden 
başalıp da ayaklanmaya zaman bulam asınlar diye uyruklarını yok­
sulluk içinde tutm ası da, tiranın çıkarınadır. Uyruklarını sürekli 
çalışma ve yoksulluk içinde tutm ak için yaptırılan işlere örnek 
olarak Mısır'ın piram itlerini, Kypselides'lerin tanrılara sunduğu sa­
yısız kurbanları, Peisistratos oğullarının yaptırdıkları Olymposlu 
•^eus tapınağını ve Samos'lu Polykrates zamanında girişilen bayın-

170



KİTAP V • BÖLÜM 11

dirlik etkenliklerini gösterebiliriz. Dionysios zamanında Sirakuza’ 
da yapıldığı gibi, uyruklar vergilemeyle de yoksul tu tu lu r — orada 
beş yıl içinde bütün özel mülkiyetin değeri (vergi olarak) öden­
mişti. Tiran savaş açmaya da pek heveslidir; çünkü bu uyruklarını 
oyalar ve onları sürekli olarak b ir önder gereksinmesi içinde tu­
tar. Dostlar b ir kral için b ir koruma kaynağıdır, ama b ir tiran 
için değil; onların kendisine karşı ötekilerden daha çok tehlikeli 
olabileceklerini bildiği için, onlara güvenmemek tiranın politika­
sının b ir parçasıdır.

Aşırı demokrasinin birtakım  özellikleri de tiranın durum unu 
sağlam laştırma açısından yararlıdır — kadınların evde ağır bas­
m aları ve köleler üstündeki denetimin gevşekliği. Tiranlar bu yol­
dan erkeklerin ne yapıp ne ettiklerini öğrenmek isterler; çünkü 
kadınlarla köleler tiranlara karşı düzen kurmazlar — onları hoş 
tutunca, her zaman tiranlıklarm  ve demokrasilerin destekçisi olur­
lar. Demos da tek başına egemen olmayı sever. Dalkavuk konusu 
da öyledir; onun için tiran  olsun halk olsun dalkavuğa büyük 
değer verir. Demokrasilerde halk önderi, ayaktakımınm dalkavuğu­
dur; tiranın sarayında ise dalkavuğun ödevi yaltaklanarak alçal- 
m aktır. Bu nedenle, tiran, insanların daha aşağılık olanlarından 
hoşlanır, önünde yerlere kapananları sever; bağımsız ve özgür ruh­
lu b ir kimse ise böyle şeyler yapmaya yanaşmaz. Değerli kişiler 
dostluk ederler, dalkavukluk değil; ama o ünlü sözün dediği gibi, 
kötü adam lar kötü işlere yarar.

Tipik b ir tiran, ciddî ve özgürlüğe eğilimli insanlardan hoş­
lanmaz. Kendisini tek yetke sayar; biri kalkıp kendi düşündükle­
rini özgürce söylemeye hakkı olduğunu iddia ederse, tirana üs­
tünlüğünden ve m utlak efendi olmasından b ir şeyler eksiltiyormuş 
gibi gelir. Dolayısıyle, düşünce sahibi olma özentilerinden tiranın 
hoşlanmayışı korkuya dayanm aktadır; bu gibi kimseler onun erki­
nin gizil (potansiyel) yıkıcılarıdır. Tiran, ayrıca, yabancıları yanma 
almaya ve kendi şehrinin üyelerindense, onlarla birlikte yemek 
yemeğe de meraklıdır: Çünkü yurttaşları gizil düşm anlarıdır, öte­
kilerinse ona etkin bir karşıtlıkları yoktur.

Bütün bunlar, tiranlığın işaretleri ve onu sürdürm enin yolla­
rıdır; ama eşit ölçüde kınanacak başkaları da vardır. Tiranlığın 
uyruklarına ilişkin olarak izlediği am açlara göre, hepsi üç başlık 
altında toplanabilir: Tiran, uyruklarının (a) bağımsız kafaları ol­
masını, (b) birbirlerine güvenmemelerini ve (c) herhangi bir şeyi 
gerçekleştirecek güçleri bulunm amasını ister. Bu üç noktadan bi­
rincisinin anlamı besbellidir; cılız kafalar b ir direniş tasarlayamaz- 
lar. İkincisi, insanların belli b ir düzeyde benlik güvencine eriş­
meden b ir tiranlığı yıktıkları hiç görülmemiştir; dolayısıyle tiranlar, 
liyakatli insanlara, kendileri için tehlikeli olabileceklerini düşün­

171



P O L İ T İ K A

düklerinden her zaman düşmanlık güderler; bu gibilerin yalnızca 
tiranlık egemenliğine karşı direnmeleri nedeniyle değil, aynı za­
manda, gerek kendi aralarında gerekse başkalarına karşı suçlama­
larda bulunm am alarından ötürü. Üçüncü başlık altında toplananlar 
da açıktır; hiç kimse gücünün yetmeyeceği b ir şeye kalkışmaz; 
onun içindir ki, hiç kimse yeterli gücü yoksa b ir tiranlığı yıkmaya 
kalkışmaz. Öyleyse, b ir tiranın uyruklarına karşı beslediği niyet­
leri altında toplayabileceğimiz üç başlık bunlardır ve onun bütün 
hareketleri üç ilkeye bağlanabilir: Uyruklarının güveni, gücü, ka­
fası olmamasını ister.

"Tiranlığı korumanın iki yolu birbirlerinden şu noktada ayrılırlar: 
Birincisinde tiranın uyruklarının ona mutlaka düşman oldukları 
varsayılır ve amaç, uyrukların kendisine karşı bir fesat düzeni ku­
ramayacakları kadar güçsüz kılınmasıdır... Oysa İkincisinde amaç, 
tiranın uyruklarının ona karşı bir fesat düzeni kurmaya yatkın ol­
m am alarını sağlamaktır’’ (W. L. Neıvman).

Tiranlıkları sürdürm enin geleneksel yöntemi üstünde bu kadar 
durmamız yeter; öteki yöntem ise, gerçekte karşıt yönden işlemek­
tedir. Bunu, krallığın bozulmasından çıkarıyoruz. Nasıl ki, b ir kral­
lığı yıkıma götüren yollardan biri, egemenliğini tiranlaştırm aksa; 
tersinden bir tiranlığı krallığa yaklaştırm ak da onu korur; fakat 
b ir şeyi hep sakınm alıdır — yöneticilik erkini; yalnızca isteyenleri 
değil, istemeyenleri de yönetmesini sağlayan erki. Çünkü bunu 
elinden çıkarırsa, bütün tiranlığı da elinden gider. Bu, tiranın sıkı 
sıkıya bağlı kalması gereken b ir temel ilkedir; geri kalanında, kral 
gibi davranabilir, daha doğrusu kurnazca kral rolü oynayan biri 
gibi.

O bakımdan, b ir kere genel iyiliği düşünecektir; halkın kız­
gınlığını uyandıracak şekilde sağa sola büyük ihsanlarda bulun­
mayacaktır: Tiranın metreslerine, yabancılara ve kendisine hizmet 
eden zanaatkârlara bol bulamaç dağıttığı armağanlar, halkın emek 
ve çalışmasının ürünüdür. Bu bağlamda, gelir ve giderlerinin bir 
hesabını çıkaracaktır — geçmişte bazı tiranlar böyle yaparlardı. 
Bu, onun sanki tiran değilmiş de, b ir mülkiyet yöneticisiymiş gibi 
görünmesine yardım  eder. Devletin bütün kaynaklarına egemen ol­
duğu için, para kıtlığından çekinmesi gerekmez. Hatta, b ir egemen 
yurt dışına çok gidiyorsa, büyük bir servet toplaması ve yığma- 
sındansa, hesaplarını yayınlaması, gerçekte kendisi için daha gü­
venlidir. Böylelikle, onun malî işlerine bakanların parayı kendi 
ellerine geçirmeye kalkmaları olasılığı azalır; tiranlar savaşmak 
için ülkeden uzaklaşınca, yurttaşlarından çok, kendi mallarının 
m ülklerinin güvenliğinden endişe ederler; yurttaşları onunla b ir­

172



KÎTAP V ■ BÖLÜM 11

likte gelmekte, malî görevlilerse geride kalm aktadır. Sonra, vergi 
topladığı ya da hizmet istediği zaman, bunları ülkenin ekonomik 
iyiliği için, belirli bir durum daki askerlik gereksinmeleri için is­
tiyormuş gibi görünmeli ve kendisini genel olarak, kendi kişisel 
kaynaklarının değil, ulusunkilerin koruyucusu ve işleyicisi gibi 
göstermelidir.

İlişkilerinde, her zaman zalim değil, vakur davranmalı, ken­
disini görmeye gelenlerde korku değil, saygı uyandıran türden bir 
kimse olduğu izlenimini vermelidir. Bu kolay değildir; b ir tiran 
normal olarak tiksinme ve aşağılama duyguları uyandırır. Onun 
için, öteki erdemleri göstermeyi beceremiyorsa, en azından savaşta 
usta olmayı amaçlamalı ve kendisine askerî b ir ün sağlamaya ça­
lışmalıdır. Kendisinin olsun, adam larının olsun, erkek ya da dişi 
herhangi b ir gencin ırzına geçtiği kesinlikle görülmemeli; bu kural, 
tiranın sarayındaki kadınların öteki kadınlara karşı davranışları 
için için de eşit ölçüde doğrudur. Dişilerin cinsel aşırılıkları, b ir­
çok kereler tiranlıklarm  devrilmesine yol açmıştır. Davranışları, 
kendisini yemeğe ve içmeye veren tipik tiranların  davranışlarına 
benzememelidir. Biliyoruz ki, bazı tiranlar güne kafayı çekmekle 
başlar ve üst üste günlerce içki içerler; hatta  sırf, başkaları ken­
dilerinin ne kadar m utlu ve bahtlı olduğunu görsün diye böyle 
yaparlar. Bu gibi sorunlarda ılımlı gitmek en iyisidir, ya da hiç 
değilse, herkesin gözü önünde sarhoş olmamalıdır. Kolaylıkla ku­
lağından tutulup b ir yana atılabilen adam, ayık değil, çakırkeyf 
durum da olandır; uyanık değil, uyuşuk olandır. Böylelikle, genel 
olarak, yukarda b ir tiran  için tipik diye saydığımız şeylerin kar­
şıtlarını yapmalı; şehrin yapımında (inşasında) ve bezenmesinde, 
tirandan çok, işlerin güvenilip kendisine bırakıldığı biri olmalı. 
Dinde her zaman başka herkesten daha ciddî (inançlı) görünmeli­
dir -— ama, beyinsizin biri izlenimini verecek biçimde değil. İn­
sanlar, dindar ve tanrıların  bilincinde (yüreğinde Allah korkusu 
olan b ir adam) sandıkları egemenlerin kendilerini ezme olasılığının 
daha az olduğuna inanırlar; tanrıların  onu tuttuğuna inanırlarsa, 
ona karşı ayaklanma olasılıkları da az olur. Sonra, uyruklarından 
herhangi biri herhangi b ir alanda ileri b ir yetenek gösterirse, tiran 
onu öyle onurlandırm ak ki, adam  b ir özgür insanlar topluluğunda 
daha iyi davranmazlardı diye düşünsün. Bu gibi onurları egemen 
kendisi dağıtmalı, verilecek cezaları ise görevlilere ve mahkeme­
lere bırakm alıdır. Fakat burada, bütün monarşi türleri için eşit 
ölçüde geçerli olan b ir koruyucu ilke vardır — herhangi b ir tek 
kişiyi büyütmemek; gerekiyorsa, birden çok olsunlar, birbirlerini 
denetlerler. Eğer m utlaka bir tek kişiyi sivriltmek gerekliyse, bu 
kişi çok gözü kara (cüretkâr) kişilikli biri olmamalı. Çünkü böyle 
b ir kimse, eldeki iş ne olursa olsun, her zaman saldırıya hazırdır.

173



P O L Î T Î K A

Ve onun erkini azaltmaya karar verilmişse, bu yavaş yavaş yapıl­
malı; bütün yetkisini b ir darbede kaldırmayın.

Tiran, düşüncesiz tutum ların  bütün biçimlerinden ve özellikle 
şu ikisinden geri durm alıdır — kişilere kötü davranm aktan ve genç­
lere sarkıntılıktan. Özellikle, onurlarına düşkün kimseler karşısın­
da bu kurala uyulmalı; çünkü parasını seven kimselerin, en çok 
mülkiyetlerine dokunan kötü tutum lara canları sıkılmasına karşı­
lık, onurlarına düşkün ve saygıdeğer kimseler; toplum içindeki yer­
lerine ve şereflerine saldırılm asına kızarlar. Bundan ötürü, b ir tiran 
bu gibi adam lara ya hiç b ir şey yapmamalı ya da ceza verecekse, 
bile isteye alçaltır gibi değil de, babaca görünmeli. Gençlerle 
ilişkileri erke değil, sevgiye dayanmalıdır; genel olarak, birinin 
toplum daki yerinde b ir azalış, ona bağışlanacak daha büyük şe­
reflerle denkleştirilmeli. Bir tiranın canını almaya kalkışmalarının 
beklenebileceği kişilerden en çok kollanması ve korkulm ası gere­
kenleri, onun canını alabileceklerse, kendi canlarını hiç um ursa­
mayacak olanlardır. Onun için, tiran  bu gibi adam lara, kendilerinin 
ya da ilgilendikleri kişilerin kötü kullanıldıklarını düşünmelerine 
fırsat vermemeli. Çünkü öfkeyle harekete geçen kişiler kendilerini 
esirgemezler. Herakleitos’un b ir keresinde dediği gibi, “Öfke (baş- 
edilmesi) güç b ir düşmandır; (öcünü) caniyle satın alır”.

Şehirler iki kesimden, m alları mülkleri olanlarla olm ayanlar­
dan oluştuğuna göre, mümkünse bunların her ikisi de, kendi gü­
venliklerini rejim e borçlu olduklarına inandırılmak, dolayısıyle de 
hiç birinin ötekine haksızlık etmemesi gerektiğine. Fakat bu iki­
sinden biri ya da öteki daha güçlü olanıysa, onun üyeleri hükü­
mete alınm alıdır ki, böyle yapılmasını gerektirecek b ir durum  or­
taya çıkarsa, tiran  kölelere özgürlüklerini vermek ve yurttaşların 
silâhlarını toplamak gibi tedbirlere başvurm ak zorunda kalmasın. 
Çünkü, sınıflardan biri ya da öteki merkezdeki erke katılırsa, bir 
ayaklanmayı bastırm aya (rahatça) yeter.

Bu konularda daha çok ayrıntılara girmek gereksizdir; genel 
m aksat açıktır: Tiran, uyruklarının gözünde b ir tiran  gibi değil 
de, b ir kral ve evin b ir koruyucusu gibi; kendi kazancına bakan 
biri gibi değil, başkalarının işlerini yapması için kendisine güve­
nilmiş biri, yaşama ilişkin olan her şeyde aşırılığı değil ılımlılığı 
amaçlayan, üstelik ileri gelen yurttaşlarla dostluk eden, ama aynı 
zamanda halkın da önderi olan b ir kimse gibi görünmeli. Böyle 
hareket ederse, o zaman egemenliği yalnızca daha iyi ve daha 
özenilir olmakla kalmayacak, daha uzun ömürlü de olacaktır; ege­
menliğinden nefret edilmeyecek, korkulmayacak ve bu egemenlik, 
âciz b ir boynu büküklüğe indirilmiş insanlar üstünde değil, daha 
iyi insanlar üstünde kullanılacaktır; tiranın iyilik konusundaki tu-

174



KİTAP V • BÖLÜM 12

tum u da doğru ya da hiç değilse y an  yarıya doğru olacaktır — 
kendisi de kötü değil, yarı kötü b ir adam.

Bununla birlikte, uygulamada tiranlıklar (ve oligarşiler) pek ender 
uzun ömürlü olurlar. Aristoteles, uzun süre dayananlardan bazı ör­
nekler veriyor.

12

Yine de, oligarşi ve tiranlık başka herhangi b ir anayasadan daha 
kısa öm ürlüdür. En uzun tiranlık, Orthagoras ile oğullarının Sik- 
yonia’daki yönetimiydi: Yüz yıl sürm üştü. Bu m onarklar uzun süre 
başta kalmalarını, uyruklarına karşı ılımlı davranm alarına ve b ir­
çok konularda kendilerinin yasalara boyun eğmelerine borçluydu­
lar. [Aynı adı taşıyan Atmalı devlet adamı değil, Orthagoras aile­
sinden, Sikyon’lu] Kleisthenes yetenekli b ir savaşçıydı, onun için 
hafife alınamazdı. Genellikle, bu tiranlar, üst üste halkı kollayan 
(kayıran) davranışlarıyle, onları kendilerine çekiyorlardı. Hatta, 
Kleisthenes için derler ki, b ir yarışta kendisini birinci ilân etmeyen 
b ir hakemin başına çelenk koymuş; bazıları, Sikyonia’daki mey­
danda bulunan, oturm uş adam heykelinin bu hakemin heykeli ol­
duğunu söylerler. [Atinalı tiran] Peisistratos’un da, bir keresinde 
Areios Pagos mahkemesinin huzuruna çağrıldığı ve gitmeyi kabul et­
tiği anlatılır. İkinci en uzun tiranlık, K orinthos'ta Kypselides'lerin, 
yetmiş üç buçuk yıl süren yönetimiydi; Kypselos otuz, Periandros 
kırk buçuk, Gorgos’un oğlu Psammitikhos da üç yıl hüküm sür­
müşlerdi. Bunların başarılarının nedeni de aynıdır. Kypselos bir 
halk önderiydi ve bütün egemenliği boyunca silâhlı muhafızları 
olmamıştı. Periandros tipik b ir tirana daha yakındı, ama o da 
iyi b ir savaşçıydı. Üçüncüsü, Atina’da Peisistratos’la oğullarının ti- 
ranlığıdır. Bu, kesintisiz değildi; çünkü egemenliği sırasında Peisis- 
tratos iki kere sürgüne gönderilmişti. Böylelikle, otuz üç yıl içinde 
on yedi yıl tiranlık etti; oğulları da on sekiz yıl hüküm  sürdüler 
— hepsi otuz beş yıl eder. Geri kalanlardan, yalnız Sirakuza’da 
Hieron’la Gelon’un tiranlıkları anılmaya değer, fakat bunlarm ki 
de pek uzun değildir. Gelon yedi yıl tiranlık etmiş, sekizinci yıl öl­
m üştür, Hieron on yıl; Thrasyboulos on birinci ayda kovulmuştur. 
Fakat, genellikle, tiranlıklar uzun sürmemişlerdir.

Sonuçta, Aristoteles, anayasaların birbirlerine dönüşmesinin hayalî 
bir biçimde anlatıldığı Platonun  Devlet'ine değinir (Kitap 8 ve 9). 
Platonun amacı, Aristoteles’inkinden bambaşkaydı. Onun yapmaya 
çalıştığı şey, en iyi aristokrasiden en kötii Uranlığa kadar giderek 
bozulmanın psikolojik bir incelemesiydi; yoksa olgusal bir tarih

175



P O L İ T İ K A

ya da bir siyasal öğüt değildi. Aristoteles bunun hiç farkında gö­
rünmez, hatta Platona Devlet 'te olmayan bir anayasalar döngüsü 
kuramı yakıştırmaya kalkar. Aristoteles, Platonun anayasal deği­
şiklikleri matematikle temellendirmesini gerçekten anlamışsa, bu­
nu iyice açıklamayışı çok yazıktır. Bölümün sonlarına doğru aşırı 
özgürlükten söz edilmesi, demokrasiyle ilgili birtakım sözlerin kay­
bolduğunu gösteriyor.

Böylelikle, bu konularda gerek monarşiye gerekse anayasalara 
ilişkin olarak, bozulmalarının nedenleri ve hangi yollarla koruna­
bilecekleri üstüne bütün diyeceklerimi söylemiş oldum. Ama daha, 
Sokrates'in doyurucu b ir biçimde olmamakla birlikte, anayasalar­
daki değişmeleri anlattığı Devlet’e. değinmem gerekiyor. İdeal dü­
zeydeki en iyi anayasadan başlam aktadır, ama onda sezinlediği de­
ğişiklik, yalnızca bu anayasaya özgü değildir; genel b ir gözlemdir. 
Çünkü, değişikliğin, hiç b ir şeyin aynı kalmaması, belirli b ir dö­
nem içinde değişmesi olgusundan ileri geldiğini ve bu dönemleş- 
menin de, "içinde temel b ir dörde üç oranının beş sayısıyle çar­
pılınca iki uyum ortaya koyduğu" ölçme birim lerinden kaynak al­
dığını söylemektedir ki, istediği, ölçme birim inin diyagramda küpü­
nün alındığı durum lardır. Bu, doğa’nm belirli b ir anda, eğitile- 
meyecelc kadar inatçı olan, kötü insanlar yaratabileceği anlamını 
içerir. Kendi içinde, bu söze karşı denecek b ir şey yoktur; besbelli, 
eğitilme yeteneği olmayan ve iyi insanlar haline getirilemeyecek 
kimseler bulunabilir. Fakat bu, başka herhangi b ir anayasadan ya 
da herhangi b ir zamandaki herhangi b ir halktan çok, niçin en iyi 
anayasayı etkileyen, ona özgü değişiklik olsun? Sonra, her şeyi 
değiştirdiğini söylediği o dönem boyunca, başka başka zamanlarda 
varolan şeyler aynı zamanda mı değişiyorlar? Örneğin, b ir şey dö­
nüm noktasından b ir gün önce varolmuşsa, o da geri kalan her 
şeyle birlikte değişecek mi?

ikinci eleştirim  de şu: Şu Bu anayasa niçin özellikle Lakedai- 
m onia’nınkine (timokrasiye) dönecek olsun? Bütün anayasaların 
benzerlerinden çok karşıtlarına dönmeleri daha olasıdır. Aynı iti­
razı, anlattığı ondan sonraki değişmeler —Lakonia türünden oli­
garşiye, oligarşiden demokrasiye, demokrasiden tiranlığa geçişler— 
için de yapabiliriz. Oysa, ters yönde dönüşümler de vardır; de­
mokrasinin oligarşi haline gelmesi, tek kişinin yönetimine dönme­
sinden daha çok olasıdır. Üstelik, tiranlıkta duruyor, bunun da 
değişip değişmeyeceğini, değişecekse değişikliğe hangi nedenin yol- 
açacağını ve değişmekle hangi anayasaya döneceğini söylemiyor. 
Söylemeyişinin sebebi, bunu bilmenin kolay olmamasıdır; tiranlık 
belirsiz b ir yönetimdir, nasıl değişeceği belli değildir. Sokrates’in 
kuram ına göre, tiranlığın yeniden birinci ve en iyi yönetim olan 
ideal anayasaya dönüşmesi gerekirdi; o zaman bu süreç sürekli

176



KİTAP V • BÖLÜM 12

ve döngüsel olurdu. Fakat tiranlık (Sikyon'da Myron’unkinden 
Kleisthenes’inkine geçildiği gibi) tiranlığa da dönebilir, (Antileon’ 
un Khalkis’teki tiranlığının olduğu gibi) oligarşiye de dönebilir, 
(Sirakuza’da Gelon ailesinin tiranlığının olduğu gibi) demokrasiye 
de dönebilir, (Lakedaimonia’da K harilaos’unkinin olduğu ya da 
K artaca'daki gibi) aristokrasiye de dönebilir. Değişimin oligarşiden 
tiranlığa doğru olması olanağı da vardır; Sicilya’daki eski oligar­
şilerin çoğu öyle olmuş, Leontinoi'de Panaitios’un, Gela’da Klean- 
dros’un, Rhegium'da Anaksilas’ın tiranlıklarına geçilmiştir ve daha 
birçok şehirlerde de onun gibi olmuştur.

(Platon'un) şu anlayışını da kabul ediyorum: Ona göre, oligar­
şiye dönüşme, aşırı ölçüde zengin olanların, herhangi b ir malı 
mülkü bulunm ayanların kendileriyle eşit haklara sahip olarak dev­
lete katılm alarını doğru b ir şey saymamalarından değil de, yöne­
tim  görevlerinde bulunanların para düşkünü olm alarından ve para 
yapm aktan hoşlanm alarından ileri gelirmiş. Birçok oligarşilerde 
para yapmak m üm kün değildir; bunu önlemek için yasalar çıka­
rılm ıştır. Fakat dem okrat K artaca’da bol bol para kazanırlar, ana­
yasalarını da daha değiştirmemişlerdir. Oligarşik devletin iki dev­
let, b ir zengin devleti, b ir de yoksul devleti olduğunu söylemesini 
de kabul edemeyiz. Gerçekte, onun sözünü ettiği oligarşinin, bu 
bakımdan Lakonia yönetimiyle ya da içindeki herkesin eşit ölçüde 
mülkiyete sahip bulunmadığı yahut eşit ölçüde iyi insanlar olma­
dığı başka herhangi b ir yönetimle farkı yoktur. Yoksulların sayısı 
artarsa, herhangi b ir kimsenin eskisinden daha yoksul olması ge­
rekmeden, insanlar oligarşiyi demokrasiye döndürebilirler; zengin­
ler, halktan daha güçlü olunca da, berikilerin uyuşukluğuna kar­
şılık onlar azimli davranırlarsa, demokrasi oligarşiye çevrilebilir. 
Bu devrimlere yol açan birçok nedenler olduğu halde, (Platon) 
valnızca b ir tanesini anıyor; o da oligarşideki adam ların —sanki 
başlangıçta hepsi ya da çoğu zengin imişler gibi— ölçüsüz vaşa- 
yışlarıyle ağır borçlara girmesi ve yoksullaşması. Fakat bu doğru 
değildir. Hiç şüphesiz, ileri gelen adam lardan bazıları bütün ser­
vetlerini yitirince, geniş kapsamlı değişiklikler yapmak isterler, ama 
daha küçüklerin serveti çarçur olunca, bu dert edilecek b ir şey 
değildir. Ve böyle b ir durum da devrim çıkarsa, bu devrimin başka 
herhangi b ir anayasa biçiminden çok, demokrasiye yönelmesi ge­
rekmez. Devrimci bir durum un yaratılm asında önemli olan, varın 
yoğun harcanm ası değil, şeref ve ayrıcalıkların iyice paylaşılıp pay- 
laşılmadığı ve halka haksız ya da kötü davranılıp davranılmadığı- 
dır. Bir kimsenin canının her istediğini yapabilmesi, ona göre, öz­
gürlüğün aşırılığından olm aktadır. Ayrı ayrı birçok oligarşiler ve 
dem okrasiler vardır, ama Sokrates bunların devrimlerinden sanki 
her birinin bir tek türü  varmış gibi söz ediyor.
12 177



1



KİTAP VI

Altıncı kitapta, dördüncü ve beşinci kitaplarda yapılan tartışma­
lara sık sık değinilir. Bu kitap, demokrasilerin (Bölüm 1-5) ve oli­
garşilerin (Bölüm 6-7) en iyi nasıl işletilebileceği sorununun üstünde 
durmakta, fakat tamamlanmadan kesilmektedir.

1

Buraya kadar, gerek görüşüp tartışm a gerekse yürütm e öğeleri, 
görevlere atam alar, yasa sistemi ve hangi türlerin  hangi anayasa­
lara uygun olduğu açısından b ir anayasadaki ayrılıkların sayısını 
ve niteliğini inceledik; ayrıca, anayasaların korunm ası gibi yıkıl­
masını, bunların nedenlerini ve vesilelerini de tartıştık. Fakat ger­
çekte, tıpkı öteki yönetimler gibi demokrasinin de ayrı ayrı türleri 
olduğu için, o araştırm anın geri kalan ipuçlarını ele almak ve 
her b ir örnekte hangi belirli anayasal yapının uygun ve faydalı 
olduğunu göstermek yersiz kaçmayabilir. Bundan başka, anılmış 
bulunan bütün yolların olabilecek bileşimlerini de incelemeliyiz; 
çünkü iki yolun bileşimi her ikisinden de farklı b ir sonuç verir: 
Bir aristokrasi oligarşikleşebilir, siyasal b ir yönetim dem okratik­
leşebilir. Ayrı ayrı özelliklerin bu bileşimleri şimdiye kadar hiç 
araştırılm am ıştır, oysa araştırılm aları gerekir; yani şöyle bileşimler 
vardır; görüşüp tartışm a organının kuruluşunda ya da görevlilerin 
seçilişinde oligarşik, yasa sisteminde ise aristokratik  b ir ilke ol­
ması; ya da yargılama ve görüşüp tartışm a görevlerinin oligarşik, 
seçim sisteminin ise aristokratik  b ir temele oturtulm ası; ya da 
anayasadaki bütün öğelerin hepsinin b ir türden olmadığı başka her­
hangi b ir düzenleme. Yine, belirli b ir türdeki b ir şehir için en 
uygun demokrasi türlerinden ve hangi çeşit halk için hangi çeşit 
oligarşinin olacağından ve öteki anayasa türlerinin kime yaraya­
cağından daha önce söz etmiştik; ama hâlâ söylenmesi gereken 
birçok şeyler var. Ayrı ayrı şehirler için anayasalardan hangilerinin 
en iyi olduğunu göstermek yetmez; bunların ve daha başkalarının 
nasıl işletileceğini de göstermelidir. Demokrasiden başlayarak, şim­
di kısaca bu ikinci soruyu inceleyelim; yapacağımız inceleme, aynı 
zamanda (demokrasinin) karşıtına, yani bazılarının oligarşi adını 
verdikleri anayasaya da ışık tutacaktır.

Bunu yapabilmek için, halk egemenliğinin bütün özelliklerini, 
demokrasi için tipik sayılan her şeyi ele almalıyız. Çünkü bunla­
rın bileşimlerinden demokrasinin biçimleri meydana gelecektir;

179



P O L Î T Î K A

bunlar herhangi b ir demokrasiden daha çok ve daha farklıdır. Bir­
birlerinden farklı birçok dem okrasiler olmasının iki nedeni vardır; 
birincisi, daha önce dediğimiz gibi, halkların farklılığıdır — biri 
tarım cı olabilir, b ir başkası aşağı işlerle uğraşıyor, daha bir baş­
kası ücretle çalışmakta; bunlardan ilki İkincisine ya da üçüncüsü 
her ikisine katılınca, her keresinde demokrasinin yalnızca niteliği 
değil, tü rü  de değişir. Öteki neden, şimdi tartışm akta olduğumuz- 
dur. Demokrasiden ayrılamayacak olan ve bu anayasa biçimi için 
tipik sayılan bütün bu özelliklerin hangilerinin alındığına göre, 
bunların ayrı ayrı bileşimleriyle ayrı ayrı dem okrasiler meydana 
gelir. Demokrasilerin her birini ayrımlayabilmek, gerek bu ana­
yasalardan yeğlenenin kurulması, gerekse eldekinin düzeltilmesi 
için faydalıdır. Anayasaları kuranlar, temele herhangi b ir ayrım 
gözetmeden bütün birleşmiş özellikleri koymaya çalışırlar; fakat 
daha önce anayasaların çöküşünü ve korunm asını tartışırken be­
lirttiğimiz gibi, böyle yapm aları yanlıştır. Şimdi de, demokrasileri 
kuranların  ilkelerini, ahlâk ölçütlerini ve amaçlarını tartışalım .

Bu üç şey, ayrı ayrı ele alınmamaktadır; zaten alınamazdı, çünkü 
özgürlük ve eşitlik her üçünün de birer parçasıdır.

2

Demokratik anayasanın temeli özgürlüktür. İnsanlar, yalnızca bu 
anayasada özgürlükten b ir pay alınabileceğini anlatm ak için hep 
böyle söylerler; her demokrasinin amacı özgürlüktür, derler. "Sı­
rayla yönetmek ve yönetilmek” özgürlüğün b ir öğesidir. Sonra, ada­
leti liyakate dayanan eşitlik diye değil de, sayısal eşitlik olarak 
gören dem okratik anlayış vardır; neyin haklı olduğu konusunda 
bu anlayış ağır basınca halk egemen olur ve çoğunluk neye karar 
verirse kesindir, adalet de odur. Çünkü, yurttaşlar arasında eşitlik 
olmalıdır, derler. Sonuç olarak, demokrasilerde yoksulların elinde 
mülkiyet sahiplerinden daha çok egemen erk bulunur; çünkü onlar 
daha kalabalıktır ve (bu düzende) çoğunluğun dediği olur. Özgür­
lüğün, bütün dem okratların kendi anayasalarının tanım ının bir 
parçası saydıkları b ir yönü, işte budur. Bir başkası, “dilediğin gibi 
yaşa” ilkesidir. Çünkü bu da özgür b ir insanın ayırıcı özelliğidir 
— tıpkı karşıtının, yani dilediği gibi yaşamamanın, kölenin ayırıcı 
özelliği olması gibi. Demokrasinin ikinci tanımlayıcı belirtisi bu­
dur ve bundan, mümkünse hiç kimse tarafından “yönetilmemek" 
ya da hiç değilse, ancak sıralaşmayla yönetilmek ilkesi çıkar. Bu, 
eşitliğe dayanan özgürlüğün bir öğesidir.

Bu temel ilkelerden ve özellikle (sıralaşarak) yönetme ve yö-

180



KİTAP VI • BÖLÜM 2

netilme ilkesinden demokrasinin aşağıdaki öğeleri türem ektedir: 
(1) Seçimler: Bütün yurttaşların  bütün devlet görevlerine seçilme
yeterliğinin olması; (2) Yönetme: Her bireyi herkesin ve her bireyin
herkesi yönetmesi; (3) görevlere atam aların kur ayla yapılması —
ya bütün görevlere ya da hiç değilse, deney yahut eğitim gerek­
tirmeyenlere; (4) hiç b ir kamu görevi için mülkiyet sahibi olma
koşulunun aranm am ası ya da çok düşük b ir düzeyde aranması;
(5) aynı b ir adam ın aynı göreve (üst üste) iki kere getirilmemesi
ya da bunun çok ender olması — izin verilebilecek birkaç ayrık,
özellikle savaş sanatına ilişkin görevlerdir; (6) bütün makam lar
ya da m üm kün olduğu kadar çok makam için kısa görev süreleri;
(7) üyelerinin hepsi bütün yurttaşlar arasından seçilen ve bütün ya
da çoğu sorunlar üstünde ve mutlaka, anayasaya, soruşturm alara,
bireyler arasındaki sözleşmelere ilişkin davalar gibi en önemli ve
derinliğine etkili olanlar üstünde karar vermeye hakkı olan jürili
mahkemeler; (8) her şeyde egemen yetkenin Ekklesia, yani Meclis
olması, kamu görevlilerinin küçük işler dışındaki hiç b ir şeyde
egemen erklerinin bulunm aması yahut en önemli sorunların K urul’a
bırakılması*. Sonra (9) mecliste, mahkemelerde, devlet görevlerin­
de herkese (ya da en azından devlet görevlerinde, mahkemelerde,
kurulda ve üyelerin hep birlikte yemek yemelerinin zorunlu oldu­
ğu egemen meclis ya da m akam larda çalışanlara) düzenli ücret
ödenmesi. Sonra yine (10) iyi doğum, servet ve kültürün azlık
egemenliğinin ayırt edici özellikleri olması gibi, bunların karşıtları,
aşağı doğum, düşük gelir ve bayağı zevk de halkın egemenliği için
tipik sayılır. (11) Görevlerin sürekli olmasını demokrasi pek tu t­
maz; erken b ir devrimden sonra herhangi b ir sürekli makam kal­
mış olursa, erkinden yoksun bırakıldığını ve atam aların önceden
seçilmiş adaylar arasında kur'ayla yapıldığını görürüz.

îşte, dem okrasilerin genel karakteristikleri, nitelikleri bunlar­
dır. Ortaklaşa rıza gereğince dem okratik olan adalet fikrinden, 
demos’un son derece dem okratik demokrasisi çıkar; zenginlerle 
yoksulların yönetimi tamamıyle aynı ölçüde etkiledikleri b ir eşit­
lik; hiç b ir bireyin egemen erkinin olmadığı, fakat hepsinin birden 
eşit ve sayısal b ir ilkeye göre bu erki kullandıkları b ir demokrasi. 
Böylelikle, anayasada eşitlik ve özgürlük yaratabileceklerine inanır­
lar.

Bundan sonra gelen bölüm, Aristoteles'in ne yapacağına çok emin

* Yurttaşlar bol bol ücret almadıkları sürece, Kurul bütün organların en demokra­
tik olanıdır; herkese bol bol ücret verilmesi, bu organın da erkini ortadan kaldırır;
çünkü demos yaptığı hizmetlere karşılık iyi para alırsa, bundan önceki tartışmaları­
mızda açıklandığı gibi, bütün anlaşmazlıkları kendisi çözmek için ısrar eder.

181



P O L İ T İ K A

olmadan bir ara yazdığı bir şeye benzemektedir. Kitap III, Bölüm 
10’a bir gönderme vardır. Kitap III  ve V ’te incelenen orantılı eşit­
lik burada, gerçekte kefenin mülkiyetten yana ağır basmasının den­
geyi nasıl değiştirebileceğini göstermeyen kötü bir örnekle açık­
lanır.

3

Bundan sonraki sorun şudur: Eşitliği nasd sağlayacaklar? Beş yüz 
kişinin malı mülkü bin kişiye dağıtılmalı ve binin de beş yüzle 
aynı erki mi olmalı? Yoksa bu yolda b ir eşitliği reddederek; dağı­
lımı eskisi gibi bırakm alı da, beş yüzden ve binden aynı sayıda 
kişiler olarak, seçimlerin ve mahkemelerin denetlenmesini bunlara 
mı vermeli? O zaman bu anayasa, adaletin dem okratik anlayışına 
göre en âdil (anayasa) mı olacaktır? Daha doğrusu, adaletin çoğun- 
luk-anlayışına göre, demem gerekirdi; çünkü, demokrasiden yana 
olanlar, hakkın çoğunluğun üstünde anlaştığı şey olduğunu söyler­
ler, oligarşiden yana olanlar ise, servet tutarını kullanılması uygun 
b ir ayraç sayarak, hak daha büyük mülkiyet toplamını temsil eden 
kesimin üstünde anlaştığı şeydir, derler. Fakat bu görüşlerin her 
ikisi de, içlerinde b ir ölçüde eşitsizlik ve adaletsizlik taşım aktadır. 
Adalet, azlığın üstünde anlaştığı şeydir görüşünü alırsak, bu b ir 
tiranlıktır; çünkü b ir adam ın bütün öteki zenginlerden daha çok 
malı mülkü varsa, oligarşik ilkeye göre, egemenlik yalnızca onun 
hakkıdır. Adaleti sayısal çoğunluğun üstünde anlaştığı şey sayar­
sak, bu kere onlar adaletsiz davranacak, daha önce söylediğimiz 
gibi, zenginlerin ve daha az sayıda olanların m allarına mülklerine 
el koyacaklardır. Herkesin kabul edeceği bir eşitlik tanım ına eri­
şebilmek için, ayrı ayrı adalet anlayışlarını incelemekle işe başla­
malıyız. Örneğin, vatandaşların çoğunluğuna haklı görünen, geçerli 
ve yetkeli olmalıdır. Belki öyledir, ama evrensel olarak yahut her 
durum da değil. Devlet, çoğucası olduğu gibi, biri zengin b ir yoksul 
iki parçadan meydana geldiği zaman, her iki bölüme ya da her 
birinin çoğunluğuna iyi görünenin geçerli olduğunu kabul ederiz. 
Fakat eğer birleşmezlerse, aradığımız karşılık, daha yüksek mül­
kiyet koşuluna uyanlar esas alınmak üzere, çoğunluğun üstünde 
anlaştığı şeydir. Örneğin, diyelim ki b ir grupta on, ötekinde yirmi 
kişi var ve bir öneriyi zenginlerden altı, yoksullardan beş kişi des­
tekliyor, zenginlerden geri kalan dört kişiyle yoksullardan geri ka­
lan on beş kişi de ona karşı çıkıyor; bu gibi b ir durum da, her iki 
yandaki zengin ve yoksulların mülkiyetleri toplanarak, en çok mül­
kiyeti olan yana bakılır — onun dediği kes,in ve geçerlidir. Eğer 
toplam lar eşit çıkarsa, bunun mecliste ya da mahkemede oy eşit­
liğiyle karşılaşılm asm dan daha ciddî b ir zorluk sayılması gerekmez;

182



KİTAP VI ■ BÖLÜM 4

kur’ayla ya da uygun bulunan b ir başka yöntemle sorun çözülür. 
Eşitlik ve adalet konularında gerçeğe ulaşm ak ne denli güç olsa 
da, insanları erişebilecekleri b ir kazançtan vazgeçmeleri gerektiğine 
inandırmaya çalışırken, onların anlaşmalarını sağlamaktan daha 
kolaydır. Adaleti ve eşitliği arayan, her zaman, zayıf olandır; güçlü 
olan bunlara aldırış etmez.

Bölüm 4, demokrasilerin dörtlü bir sınıflamasına değinmektedir. 
Dördüncü kitapta, biri Bölüm 4'te, öteki Bölüm 6’da böyle iki sı­
nıflama yapılmıştı. Burada izlenen, tam olarak onların ikisi de de­
ğildir; fakat Kitap IV, Bölüm 4’teki (birinin alt böliimlenmesiyle) 
nüfusun beş sınıfından söz eden bir başka parçaya benzerlik gös­
termektedir. Aristoteles, geniş ölçüde şehirde oturanlardan değil de, 
taşrada (şehir dışında) oturanlardan oluşan bir demos'u pek be­
ğenir; çünkü böyle olursa demos’tm üyeleri Meclis toplantılarına 
katılarak demokratik haklarını kullanamayacaklardır. Tarımsal bir 
demokrasi, yurttaşlık için aranan toprak mülkiyeti koşulunu çok 
düşük bir düzeyde tutar, böylelikle yoksullar bile yurttaş olabilir­
ler. Büyük topraklar buna engeldir; işte onun için de aşağıdaki 
sınırlamalar salık veriliyor.

4

Demokrasinin dört türünden en iyisi, yapıtımızın önceki bölümle­
rinde söylenmiş olduğu üzere, sırada ilk gelendir. Bu, aynı zaman­
da (demokrasi türlerinin) en eskisidir de. Halkın türlerine göre 
yapılan sınıflamayı söylüyorum. Tarımsal b ir nüfus en iyi demos’u 
meydana getirir; onun için halkın tarım la ya da hayvancılık ve 
otlaklarla geçindiği her yerde gerçekten b ir demokrasi kurulabilir. 
Çünkü büyük b ir servetleri olmadığı için çalışmaktan başalamaz ve 
nadiren Meclis’e devam ederler; öte yandan, sürekli olarak tarla- 
larıyle uğraştıklarından yaşamaları için zorunlu şeyleri de eksik 
değildir. Bu nedenle, başkalarının mallarını mülklerini kıskanmaz­
lar. Kamu görevi yapmak büyük b ir kazanç kapısı olmadığı sürece, 
yönetim ve yurttaşlık işlerindense, toprakta çalışmak, onlara daha 
büyük b ir doyum sağlar; çokluk kâr etmekle kam unun saygısını 
kazanmaktan daha fazla ilgilenir. Çalışmak ve geçimlerini çıkarmak 
hakları yadsınmadıkça ya da m alları ellerinden alınmadıkça, eski 
günlerde tiranlıklara ve bugün de oligarşilere katlanm aları olgu­
sunda bunun b ir belirtisi görülebilir. Bazıları süratle zengin olmak­
tadır, ötekiler de hiç değilse yoksulluk içinde değildir. Üstelik, 
seçimlerde oy vermeye ve işbaşından ayrılan görevlilere hesap sor­
maya yetkili olmaları, içlerinde siyasal tu tku duyanlar varsa, on-

183



ları da hoşnut eder. Çünkü, çokluğun kurulda görüşüp tartışm a 
yetkisinin olmadığı belirli demokrasilerde (seçmenler, bunlarda, 
M antineia’daki gibi*, bütün yurttaşlar arasında sırayla seçilmekte­
dir), o zaman bile yeterince hoşnutturlar.

Bundan ötürü, en onurlu yeri verdiğimiz bu tarım sal demok­
rasi için, bütün yurttaşların  seçimlerde oy kullanmaları, soruştur­
m alarda bulunm aları ve mahkemede üyelik yapmaları, fakat en 
önemli görevlere atanacak kimselerin —görev ne kadar büyükse, 
aranacak mülkiyet koşulu da o kadar yüksek olmak üzere— belli 
b ir tu tarda malı mülkü olanlar arasından ayrılması ya da mülkiyet 
koşulu yerine, göreve getirilme ayracı olarak yeteneğe bakılması, 
göreneksel olduğu gibi yararlıdır da. Bu yoldan, ülkenin yönetil­
mesi kesinlikle iyi olacaktır; halkın isteğine uygun olarak ve iyi­
lerin kıskançlığını üstlerine çekmeden en iyi kişiler yöneteceklerdir. 
Üstelik, bu yönetim biçimi, kültürlü ve sivrilmiş insanlara da do­
yum sağlayacaktır; kendilerinden aşağı olanlar tarafından yönetil­
meyecekler ve kendi yönetimleri de âdil olacaktır, çünkü başka­
larının da onlardan hesap sormaya hakkı bulunacaktır. Bu kar­
şılıklı bağımlılık ve halkın herhangi b ir kesiminin yalnızca kendi­
lerini hoşnut etmesine izin verilmemesi iyi b ir şeydir. Bir kimsenin 
canının her istediğini yapm akta özgür olması, hepimizin ve her 
birimizin içinde varolan kötülük öğesini denetim altında tutm ak 
bakım ından hiç b ir şeye yaramaz. Dolayısıyle, anayasalarda ilke­
lerin bu en değerlisine uyulmasını sağlamak son derecede önem­
lidir — geniş halk kitlelerine zarar vermeyen ve yanlıştan arınmış 
olan, iyi adam ların yönetimi.

Öyleyse, bunun dem okrasilerin en iyisi olduğu açıktır ve ni­
çin böyle olduğu da açıktır: Çünkü halkın niteliğine dayanm akta­
dır. Bundan sonra, b ir halkın ne gibi yollarla tarım cı b ir halk 
haline getirilebileceği konusunu incelerken, eskilerin çoğu kez be­
nimsedikleri yasa ve göreneklerden bazılarının son derece faydalı 
olduğunu görüyoruz — örneğin, belli b ir sınırı aşacak kadar çok 
ya da belirli bölgelerde ve hükümet merkezinin olduğu yerden 
(Akropolis’ten) belirli b ir uzaklıkta toprak edinmenin m utlak ola­
rak yasaklanması. Eski zamanlarda, birçok şehirlerde de başlangıç­
taki toprak parçalarının başkalarına satılmaması için yasalar kon­
muştu. Oksylos’un yasası dedikleri, b ir kimsenin kendi mülkiyetin­
deki toprağın belirli b ir tutarının ötesindeki kesimini karşılık gös­
tererek [ipotekle] borçlanmasını yasaklayan kurallar da buna ol­
dukça benzeyen b ir sonuç doğurm uştur. Bugünün koşullarında, 
toprak sorunu, Aphytaia’lıların yasasıyle düzgün b ir durum da tutu-

Bu düzenleme, Mantineia’da dedikleri gibi, haklı olarak demokratik bir düzenleme 
sayılır.



KİTAP VI • BÖLÜM 4

labilir; söz konusu yasa, kafamızdaki amaç için çok yararlıdır. 
Çünkü, Aphytaia’lılar sayılarının büyük, topraklarınınsa küçük ol­
masına karşın, hepsi de toprağı işlerler (çiftçidir): İnsanları yurt­
taş kütüğüne yazmak için bütün bütün mülklere değil, bunların 
öyle küçük parçalarına bakılır ki, yoksullar bile aranan mülkiyet 
koşulunu karşılarlar. Tarımcı b ir nüfustan sonra, en iyisi sürü 
besleyerek geçimini sağlayan çoban b ir halktır. Çobanlığın çiftçi­
liğe benzeyen birçok noktaları vardır; hatta  savaşta işe yarama 
bakım ından bunlar üstündür: Dövüşmeye hazır, bedence sağlam ve 
açıkta yatmaya alışık olurlar.

Öteki demokrasi türlerini oluşturan, bütün öteki halkların bu 
ikisinden pek çok aşağı olduklarını söyleyebiliriz. Yaşamları aşa­
ğıdır, yaptıkları işlerde iyilik niteliği yoktur; onlar yalnızca işçiler, 
ücretle tutulan adamlar, insanlığın en bayağı örnekleridir. Hem bu 
sınıf halk, hep şehrin içinde ve pazaryerinde (agora da) olduğu 
için, Meclis'e kolayca devam edebilir. Oysa tarım cı b ir nüfus şehir 
dışına yayılmıştır; çiftçiler toplantılarda şehirli ayaktakımı kadar 
boy göstermez ve bu gibi toplantılara gereksinme duymazlar. Bir 
ülkenin toprak dağılımına göre, tarım  toprakları şehirden çok 
uzakta olunca, iyi b ir demokrasi ya da siyasal yönetim kurmak 
kolaydır; o zaman (tarımcı) nüfusun evleri taşrada bulunm ak zo­
rundadır ve şehirli b ir ayaktakımı olsa bile, şehir dışında yaşa­
yanlar toplantıya gelmedikçe onların dem okratik meclislerin dene­
timini ellerine geçirmelerine izin verilmemelidir. Demokrasinin ilk 
ve en iyi tü rü  ve nasıl oluşturulm ası gerektiği üstünde bu kadar 
durmamız yeter. Söylediklerimiz, ötekilerin bileşimine de ışık tu ­
tacaktır; nüfuslarının aşağı oldukları ölçüde, onlar da aşağı ola­
caklardır.

Herkesin her şeyi eşit ölçüde paylaştığı en aşırı demokrasi, 
her devletin kaldırabileceği b ir yönetim türü  değildir; yasaları ve 
ahlâk ölçütleriyle sağlamca b ir arada tutulmazsa uzun süre de da­
yanmaz (Bunun ve öteki anayasaların çökme biçimleri hakkında 
daha önce söylediklerime, burada pek b ir şey eklemem gerekmi­
yor). Bu demokrasinin bileşimi ve halkın erkinin güçlendirilmesi 
için, önderler kendilerine m üm kün olduğu kadar çok adam bağla­
mak ve gerek evlilik-dışında gerekse evlilik-içinde doğanların ve 
yalnız b ir taraftan, anadan va da babadan yurttaş soyundan gelen­
lerin hepsini yurttaş yapmak yolunu tutm uşlardır. Bu uygulama, 
aşırı demokrasinin ayırıcı b ir özelliğidir. Halk önderleri, bu yoldan 
hep kendilerini tutanları çoğaltırlar, ama böyle yapmak doğru de­
ğildir; nüfusa yeni yurttaşların  eklenmesi, halk, yukarı ve orta-sı- 
nıflarm sayısını ancak aşacak durum a gelinceye değin sürdürül­
meli ve o noktadan ileriye gidilmemelidir. Yoksa, anayasa bozul­
maya ve ülkenin ileri gelenleri, demokrasinin varlığını çekemeyecek

185



P O L İ T İ K A

kadar kızmaya başlarlar*. Aşağı-smıflardan (devlet yönetimine) kü­
çük b ir katıştırm a farkedilmez, fakat büyürse çok göze batar. 
Kleisthenes’in Atina’daki demokrasiyi güçlendirmek istediği zaman 
aldığı tedbirler ya da Kyrene'de demokrasiyi kuranların yaptıkları 
gibi, bu tü r demokrasiyi geliştirmek için faydalı olarak atılabilecek 
başka adım lar vardır. Kabile ve kardeşlik derneklerinin sayısının 
artırılm asını, özel din kültlerinin ve rahipliklerin birkaç kamusal 
ya da ulusal külte indirilmesini ve genel olarak her şeyin, mümkün 
olduğu kadar çok toplumsal ilişki olacak ve eski birlikler çökecek 
biçimde ayarlanmasını söylemek istiyorum. Bundan başka, tiran- 
lığın bütün tipik özelliklerinde de demokrasiyi niteleyen yanlar 
vardır — kölelerin denetimsiz bırakılm ası (bu b ir noktaya kadar 
yararlı olabilir), kadın ve çocukların denetimsiz bırakılm ası ve her­
kesin dilediği gibi yaşamasına izin verilmesi. Bunlar bu tü r ana­
yasanın belkemiğidir; çoğu kimseler disiplinsiz yaşamayı yeğlerler, 
öylesini yetkeye uym aktan daha tatlı bulurlar.

Bir anayasanın istikrarının nasıl sağlanabileceği, istikrarsızlığa yol 
açan şeyleri gözlemlemek ve onlardan kaçınmakla olur. Yukarda 
(Kitap V, Bölüm l l ’de) bir Uranlığı korumanın en iyi yolunun, onu 
mümkün olduğu kadar Uranlığa az benzeyen bir duruma getirmek 
ollacağına değinilmişti. Burada, Bölüm 5 ve 6’de, demokrasi ve oli­
garşi hakkında da aynı şey söyleniyor: Bir rejim için tipik-olmayan 
şey bir güç kaynağıdır, doktrine fazla bağlı kalmak ise rejimi çö­
kertebilir. Bu iki bölüm, Aristoteles’in “katışıksız" bir anayasadansa 
“karma” bir anayasayı, bazen “siyasal yönetim" dediği anayasa tü­
rünü beğenişini bir başka açıdan ortaya koyuyor. Bkz. Kitap II, 
Bölüm 6'nın sonu, Kitap IV, Bölüm 9 ve Kurt von Fritz’in The 
Theory of the Mixed Constitution in Antiquity [Eskiçağda Karma 
Anayasa Kuramı] adlı kitabı (New York, 1954, s. 81-82).

5

Yasa koyucuyu ve belirli b ir türden b ir anayasa kurmaya çalışan 
herkesi bekleyen iş, yalnızca, hatta  başlıca kurm ak değil, işler du­
rum da sürdürm ektir (Hangi sistem olsa, b ir iki günlüğüne işletile­
bilir). Onun için, bir anayasanın sürekli güvenliğini sağlayan ve 
onun yıkılmasına yol açan etkenler hakkında önceki tartışm aları­
mıza dönmemiz gerekiyor. Bunlardan b ir koruma teorisi kurm a­
ya çalışacağız; yıkıcı olduğunu gördüğümüz özelliklere karşı uyanık 
olmalı ve en çok sayıda koruyucu öğeleri kapsayan yazılı ve ya­
zısız yasaları benimsemeliyiz. Bütünü mümkijn olduğu kadar çok

Kyrene’de bu, gerçekten bir ayaklanmanın nedeni olmuştur.

186



KİTAP VI • BÖLÜM 5

dem okratik (ya da oligarşik) kılacak tedbirleri değil, yalnızca de­
mokrasiyi (ya da oligarşiyi) m üm kün olduğu kadar uzun süre ya­
şatarak tedbirleri, iyi dem okratik (ya da oligarşik) tedbirler say­
mamız gerekir.

Halk önderleri, kitlelere yaranm a çabalarında mahkemeleri çok 
kullanıyorlar; yasal kararlarla varlıklıların malına mülküne el koya­
rak  halkın kesesini şişiriyorlar. Oysa, anayasanın iyiliğini gönülden 
isteyenler, bu girişimlere karşı direnmelidir; cezalardan ve el koy­
m alardan elde edilen paraların halkın kesesini ya da ulusal hâzi­
neyi kabartm aya gidecek yerde, kutsal am açlarla kullanılmasını 
öngören bir yasa çıkarılmalı. Böyle yapılırsa, gelecekte kabahat 
işleyecek kimseler daha az dikkatli olacak değildir, para cezaları 
aynen kesilecektir; fakat halk kitleleri —bunun kendilerine bir 
yarar sağlamayacağını bilirlerse— yargılananları mahkûm etmeye 
daha az hevesleneceklerdir. Ayrıca, halk mahkemeleri önünde gö­
rülen davaların sayısı en aza indirilmeli ve yersiz dava açmalar 
sınırlandırılm alıdır. Çünkü, mahkemeye sürükledikleri, kendi de­
m okrat yoldaşları değil, varlıklı ve ileri gelen adam lardır. Bu ana­
yasa, herhangi b ir başka anayasanın da yapması gerektiği gibi, 
mümkünse bütün sınıflardan yurttaşların  desteğini sağlamalıdır. 
En azından, siyasal erki ellerinde tutanlar, (yurttaşlarca) düşman 
diye görülmemeli.

Bu koyu demokrasilerde nüfus büyüktür ve halk ücret alma­
dıkça, Meclis toplantılarına devam edilmesini sağlamak güçtür. Bu 
iş için gereken para devletin olağan gelirleriyle karşılanmadıkça 
da, yukarı-sınıflar arasında hoşnutsuzluk çıkar; çünkü o zaman bu 
paranın vergileme, el koyma ve uygunsuz b ir biçimde mahkeme­
leri kullanma yollarıyle toplanması gerekecektir — oysa, bunların 
dem okrasilerin yıkılmalarına neden olduklarını yukarda görmüştük. 
Onun için, gerekli devlet gelirleri bulunmayınca Meclis’in toplan­
tılarının sayısı azaltılmalı, mahkemeler de, birçok kişiden mey­
dana gelmekle birlikte, yalnızca birkaç gün toplanmalı. Bu du­
rum da, mülkiyet sahiplerinin kendileri »e mahkemeye devam etme­
leri için hiç b ir para verilmiyor ve yalnızca mülksüz sınıfa ücret 
ödeniyor olsa bile, zenginler karşılam ak zorunda oldukları gider­
lerden pek korkmazlar. Böyle olması, davalara daha iyi bakılma­
sına da yardım eder; çünkü mahkemede kısa bir zaman geçir­
meye razı olan, ama işlerinin başından ayrılarak uzun süreler har­
camak istemeyen zenginler de hazır bulunurlar. Öte yandan, yeterli 
geliriniz varsa da halk önderlerinin bugün yaptığını siz yapmayın 
— bütün artığı (ihtiyaç fazlasını) bedava dağıtmaya kalkmayın*.

* Halk bunu alınca, aynını yine ister. Bu çeşit toplumsal yardım, atasözlerindeki
dibi delik kova gibidir.

187



P O L Î T Î K A

Gerçekten dem okrat b ir siyaset adamının ödevi, halkın çok yok­
sullaşmamasını sağlam aktır, çünkü aşırı yoksulluk demokrasinin 
yozlaşmasına yol açar. Onun için, genliği (refahı) sürekli kılacak 
her tü rlü  çaba harcanmalıdır. Böylesi, yoksullar kadar zenginlerin 
de yararına olduğuna göre, devlet gelirlerinden ne alınabilirse, tek 
bir yerde toplanmalı ve ihtiyacı olanlara, mümkünse b ir parça top­
rak satın almalarına, değilse b ir iş tutm alarına ya da toprakta 
çalışmalarına yetecek kadar dağıtılmalıdır. Herkes için birden ya­
pılamazsa, dağıtım o zaman sırayla kabilelere ya da b ir başka bö­
lünmeye göre yapılmalı. Bu arada, bütün gereksiz kamu görevle­
rinden kurtarılan zenginler de, seyrek yapılan zorunlu toplantılara 
(yoksulların devamını sağlamak için) yetecek kadar para verecek­
lerdir. K artacalılar işlerini böyle yürüterek, demos’larm ın hoşnut­
luğunu kazandılar. Zaman zaman onlardan bazılarını çevredeki böl­
gelerde yaşamaya gönderir ve mal-mülk sahibi olm alarını sağlar­
lar. Yukarı-smıflar akıllı ve şefkatli olduğu zaman, yoksulları grup­
lara ayırır ve onlara iş bulmayı, yaşamlarında b ir çıkış yapmala­
rına olanak vermeyi kendilerine görev edinirler. Tarentum 'da yapı­
lan şey de, pekâlâ öykünmeye değer; orada ortak mülkiyet yok­
tur, ama mülkiyet kendileri hiç b ir şeye sahip olmayanlarla ortak­
laşa kullanılm aktadır. Bu, kitleleri hoşnut tu tar. Ayrıca, bütün 
kamu görevlerini de ikiye bölüyor ve b ir yarısına atam aları seçim­
le, öbür yarısına ku r’ayla yapıyorlar; kur'ayla atanm a halkın gö­
revlere katılm asına izin veriyor, oyla atanm a ise görevlerin daha 
etkin b ir biçimde yürütülmesini sağlıyor. Bu yöntem aynı b ir gö­
reve de uygulanabilir; görev ikiye bölünür, böylelikle bazı görev­
liler kur'ayla atanır, bazıları seçimle. Bir dem okrasinin örgütle­
nişi üstünde bu kadar durm ak yeter.

6

Oligarşinin nasıl düzenlenmesi gerektiği, yukarda belirtilen ilkeler­
den hayli açık olarak anlaşılm aktadır Demokrasilerin listesinin üs­
tünde, her biri karşıt olduğu demokrasinin yanma gelmek üzere, 
b ir de oligarşiler listesi çıkarırız. (Oligarşilerin) ilki ve en iyisiyle 
başlıyoruz; bu, aynı zamanda en iyi karılmış olanıdır ve bizim 
siyasal yönetim dediğimiz tiire çok yakındır. Bunda farklı yeterlik 
ölçüleri konulması zorunludur; yani ölçüler ikili olacak, küçük ama 
temel nitelikteki görevler için daha düşük, büyük görevler içinse 
çok daha yüksek b ir mülkiyet koşulu aranacaktır. Gerekli mülki­
yet düzeyine erişen herkesin anayasadan b ir pay almaya hakkı 
vardır; bu yolla demos’tan yurttaşlar topluluğuna, anayasadan pay 
almayanların sayısını geçmeye yetecek kadar üye alınır. Fakat bu 
yeni üyeler hep halkın iyi sınıflarından ayrılmalıdır. Oligarşinin

188



bir sonraki tü rü  için de böyledir, yalnız onda oligarşik dizginler 
biraz daha sıkılmıştır. Son olarak, aşırı demokrasiye karşılık olan 
(oligarşi biçimi) vardır. Bu, oligarşilerin en sıkıcısı ve tiranlığa en 
çok benzeyenidir: Aynı zamanda, en kötüsüdür ve en kötüsü oldu­
ğu için de, yaşaması isteniyorsa, en büyük b ir uyanıklıkla kollan­
m ası gerekenidir. Fakat, nasıl vücutlarımız sağlıklı ya da gemiler, 
sahiplerinin denize açılmalarına elverişli olacak kadar iyi dengelen­
dirilmiş durum da bulundukları zaman, yıkılmadan birtakım  belâ­
ları atlatabilirlerse (oysa, hastalıklı vücutlar ya da kötü tayfalı ve 
dengesiz tekneler, en küçük nedenlerle bile ciddî olarak sarsılır), 
devletlerin anayasaları da öyledir; en kötüleri en çok dikkat ister.

O halde, genel olarak söylendikte, dem okrasiler için geniş bir 
nüfus b ir güvencedir; çünkü sayıların ağırlığı dem okratik adalet 
ilkesini kayırır ve bu, bireysel liyakate ağırlık verme ilkesine kar­
şıttır. Oysa b ir oligarşi, ancak iyi b ir düzen kurm akla kendi gü­
venliğini sağlamayı umabilir.

KİTAP VI ■ BÖLÜM 7

Askerî kuvvet gereği de, buradan çıkmaktadır; oligarşi ne denli 
dar olursa, bu gereklilik o kadar büyük olur. Fakat, demokrasinin 
niteliği yukarda nüfusun türüne, coğrafya ve ekonomi koşullarına 
bağlandığı gibi, şimdi de bu etkenlerin askerî kuvvetleri belirle­
mekte önemli oldukları gösterilecektir.

7

Nüfus başlıca dört kesimden oluşur — çiftçiler, aşağı işler yapan­
lar, alışverişle uğraşanlar ve başkalarınca tutulanlar. Silâhlı kuv­
vetler de, onun gibi, dört kesim dir — süvari, zırhlı piyade ya da 
hoplites’ler, hafif silâhlı piyade, deniz kuvvetleri. Bundan ötürü, ül­
kesi at yetiştirmeye elverişli olan devletlerde, koşullar oligarşinin 
sağlamca sürdürülm esini m üm kün kılar. Çünkü bu gibi ülkelerde 
yaşayanların güvenliği süvarinin gücüne dayanm aktadır, a t yetiş­
tirm ek ise ancak büyük toprakları olanların yapbileceği b ir şeydir. 
Oligarşinin bundan b ir sonraki biçimi, ülkesi hoplites çıkarmaya el­
verişli olan yerlerde görülür; (çünkü) zırh (alabilmek), yoksullardan 
çok varlıklıların harcıdır. Fakat hafif silâhlı piyade olmak ve do­
nanm ada askerlik yapmak dem okratiktir. Onun içindir ki, uygula­
mada, bunlar nüfusun büyük b ir oranını meydana getirdikleri za­
man, oligarklar b ir çarpışma olunca kötü durum da kalmaktadırlar*. 
Bunu önlemek için, silâhlı kuvvet kom utanlarının yardımı sağlan­

* İç savaşlarda kitlelerin zenginlere ağır basmaları, hafif piyadenin kullanılmasıyle 
mümkün olmaktadır; hareket serbestlikleri ve donanımlarının hafifliği, süvarilere ve 
ağır silâhlılara karşı bunlara bir üstünlük sağlıyor.

189



P O L İ T İ K A

malı ve onlara, süvarileri, hoplites leri ve hafif silâhlı birlikleri tek 
b ir kuvvet içinde uygun b ir karışımla birleştirtm elidir. Böylelikle, 
halktan gelen b ir hafif silâhlı adam lar topluluğunu silâhlı kuvvet­
lerin içine almak, orduyu kendi içinde böler. Fakat zaten iki yaş 
grubu —yaşlılarla gençler— arasında b ir ayrılık olduğu için, oli- 
garkların oğulları küçük yaştan hafif piyade çalışmalarıyle eğitil­
meli, sonra öteki oğlanlardan ayrılarak savaş alanında hizmet için 
hazır hale getirilmelidir.

Kitlelere yönetimden b ir pay vermeye gelince, bu üç türlü 
yapılabilir: (1) daha önce belirtildiği gibi, belli b ir tu tarda malı 
mülkü olanlara, (2) Thebai'de olduğu üzere, aşağı uğraşılardan uzak­
ta  b ir süre geçirdikten sonra, (3) Massalia'daki gibi, yurttaşlar top­
luluğunun içinden olsun dışından olsun, bunu en çok hak eden­
leri seçerek. Anayasanın tam  üyeleri olanlarca elde tutulm aları ge­
reken en yüksek görevler ise, angarya olarak yüklenmeli ve bun­
lara atananlar, bütün giderleri kendi ceplerinden karşılamalıdır. 
Böyle olması, kendilerine yönetimden pay verilmeyenleri yatıştı­
racak ve yönetme ayrıcalığı için büyük m asraflara giren egemen 
sınıfa daha iyi b ir gözle bakm alarını sağlayacaktır. Göreve yeni 
atananların, görkemli kurban şölenleri vermeleri ve kendi kese­
lerinden b ir kam u binası yaptırmaya başlam aları da uygun olur. 
Amaç, halkın bu şölenlere katıldığı ve şehirlerinin anıtlar ve gör­
kemli yapılarla donandığını gördüğü zaman, bu yönetim biçiminin 
devam etmesini istemesidir. Üstelik bunlar, ileri gelenlerin cömert­
liğinin anıtları olarak da kalacaklardır. Oysa bugün, oligarşiyle iliş­
kili olanlar böyle cöm ertlikler göstermiyorlar, tersini yapıyorlar; 
çünkü aradıkları şan şeref değil, kazançtır. Bu gibi oligarşilere, "kü­
çük dem okrasiler” denmesi pek yerindedir.

İşte, çeşitli demokrasi ve oligarşilerin örgütlenmesi gerektiğini 
düşündüğümüz yollar bunlar.

Bu kitaptaki başka birçok yerler gibi, Bölüm 8 de yine Kitap IV ’te 
işlenen konulara dönüyor. Orada Bölüm 15 ve 16’da yönetim ve 
yargı görevleri üstüne anlatılan şeylere birtakım ekler getiriliyor, 
ama bunlar örneklendirilmiyor.

8

Söylediklerimizden sonra, hüküm et görevlerinin gereği gibi nasıl 
farklılaştırılabileceği konusuna sıra gelmektedir — hangi görevler 
vardır, bunlar kaç tanedir ve her biri hangi alanda işleyecektir? 
Buna yukarılarda dokunmuştuk. Zorunlu görevler olmadan, hiç bir 
devlet olamaz; iyi düzeni ve iyi davranışı sağlamaya ilişkin görev­

190



KİTAP VI • BÖLÜM 8

leri olmadan da, iyi yönetilen b ir devlet olamaz. Daha önce belirt­
tiğimiz gibi, küçük b ir devlette yönetim organlarının küçük, büyük 
b ir devletteyse büyük olması gerekecektir. Onun için, hangilerinin 
tek b ir görevde birleştirilm esinin sakınca yaratmayacağını ve han­
gilerinin ayrı tutulm ası gerektiğini ihmal etmeyip incelemeliyiz.

Zorunlu görevlerin başta gelenleri arasında, pazaryerlerinin de­
netlenmesi vardır; alışverişin dürüst yapılmasını ve iyi b ir düzenin 
hüküm  sürmesini sağlamak ödevinin verileceği b ir yetke (agorono- 
mia) olmak gerekir. Çünkü diyebiliriz ki, b ir devletin temel et­
kenliklerinden biri çeşitli gereksinmelerine göre mal almak ve mal 
satm aktır; bu, her halde insanları b ir toplum biçimi içinde b ir 
araya getiren amaca, yani ekonomik bağımsızlığa erişmenin en kestir­
me yoludur. Bununla yakından ilişkili olarak, şehirdeki kamusal ve 
özel yapılara ait işler vardır, amaç düzenli b ir planlamanın sağlanma­
sıdır: Yolların ve yapıların kurulm ası, bakım larının yapılması, ge­
rekiyorsa yeni baştan inşası, arsa sınırlarının herhangi b ir anlaş­
mazlığa yer bırakm ayacak biçimde saptanm ası ve şehir-yönetimi 
(astynomia) denilen şeye ilişkin öteki işlere bakılması. Bunun b ir­
çok dalları vardır. Kalabalık şehirlerde bu dallar ayrı ayrı yöne­
tilir — surlar, liman, su işleri ve benzerleri. Bunlar hep şehirle il­
gilidir. Şehir dışında da bu gibi işlere bakan bazılarının Tarımcılar 
(agronomoi), bazılarm ınsa Ormancılar (hyloroi) dediği b ir başka 
görevliler takım ı vardır. Böylelikle, şimdiye kadar saydıklarımız üç 
görev türü  ediyor: Agoronomia, astynomia ve agronomia. Bundan 
sonra, devletin (vergi vb.) gelirlerini toplayan, onları saklayan ve 
yönetimin çeşitli dallarına dağıtan görev vardır; bu işi yapanlara 
Toplayıcılar ya da Saymanlar gibi adlar verilir. Beşinci olarak, ya­
sal belgelerin, özel kişiler arasında yapılan sözleşmelerin ve m ah­
keme kararlarının kayıtlarını tu tan  görev gelmektedir; yargı organ­
larında yapılan bütün suçlam aların ve devam eden duruşm aların 
kütüğü de burası olmak gerekir. Bazen bu görev de bölümlere ay­
rılır, bazen tek b ir makam hepsini kapsar. Bu işlere bakanlara 
Kutsal Siciller Görevlisi (hieromnemon), Yazman (epistates), Ka- 
yıtçı (mnemon) ve daha bunun gibi başka adlar verilir.

Daha sonra, yine yasayla ilgili olarak, yürütm e [icra] görevli­
leri vardır. Bunların işi hem zorunlu hem de zordur. Mahkeme 
kararlarını yerine getirirler, devlete ödenmesi gerektiği resmen ilân 
edilen paraları toplarlar ve m ahpusları gözetim altında tutarlar. Bu 
çok sevimsiz b ir iştir; herkes buna pek içerler. Onun için, görev­
lilere iyi para verilmedikçe, ya hiç kimse bunu üstlenmek istemez 
ya da ancak yasalara aldırış etmeden diledikleri gibi hareket et­
mekte özgür bırakılırlarsa, üstlerine alırlar. Yine de, bu görev son 
derece zorunludur: Hak ve adalet konularında yargılar vermek, 
eğer bu kararların  b ir etkisi olmayacaksa hiç b ir işe yaramaz. İn­

191



P O L İ T İ K A

sanlar için yargı kararlarının olmadığı b ir toplumda yaşamak nasıl 
olanaksızsa, bunların yerine getirilmediği b ir toplum da yaşamak 
da öylece olanaksızdır. Onun için bu işi tek bir yetkeye bırak­
mamak, çeşitli mahkemelerden çeşitli kimselere vermek daha iyi 
olur; ödenecek para cezalarını kamuya ilân etme işinin de birçok 
kişiler arasında dağıtılmasına çalışılmalıdır. Para cezalarının top­
lanması da öyle yapılmalı: Görevliler bu işi ancak bazı durum larda 
yapmalılar, öncellerinin zamanında hükmedilen para cezalarını ye­
ni görevliler toplamalı; kendileri görevdeyken ise, bu cezalan on­
lara hükmedenden başka b ir makam toplamalı — pazaryeri görev­
lilerinin kestiği para cezalarını şehrin yapılarına bakanlar, onların 
kestiğini de daha başkaları. Çünkü parayı toplayanlara karşı ne 
kadar az nefret duyulursa, cezaların tam  olarak ödenme olasılığı 
o kadar çoktur. Aynı kimselerin hem cezaya hükmetmesi hem de
onu toplaması iki kat nefret uyandırır; her şeyi aynı kimseler ya­
parsa, herkesin düşmanı olurlar.

M ahpusların gözetimi (gardiyanlık) ile verilen cezaların yerine 
getirilmesi (infazı - cellâtlık), Atina’da On Birler denilen adam ların 
görevinde olduğu gibi, çoğucası birleştirilm iştir. Oysa burada da, 
iki işi birbirinden ayırm ak ve bunu yaptırm anın en iyi yolunu ara­
m ak doğru olur. Çünkü m ahpusların gözetimi de, sözünü ettiğimiz 
iş kadar önemlidir. Fakat iyi insanlar bundan özellikle kaçınmaya 
çalışırlar; oysa, bu görevi kötülerin ellerine vermek tehlikelidir — 
onlar, başkalarım  gözetim altında tutm aya yetenekli olmak şöyle 
dursun, kendileri gözetim altında tutulm ayı gerekserler. Bu neden­
le, m ahpuslara bakılması görevi, tek ve sürekli b ir yetkeye bırakıl­
mamalı, zorunlu askerlik sisteminin olduğu yerlerde, belirli b ir yıl 
boyunca askerlik ve kışla hizmeti yapan genç erkekler bu işte kul­
lanılmalıdır. Yine bu iş, ayrı ayrı görevli takım larına (sırayla) da 
yaptırılabilir.

Yukarda sayılanlar, birinci (önemde) ve en gerekli görevler­
dir; devletin savunulmasına ilişkin olan ve savaş zamanının ge­
rekleri göz önünde tutularak örgütlenmiş bulunan görevler ise, 
bunlara eşit zorunlulukta oldukları gibi, daha yüksek b ir törensel 
saygınlık taşırlar, daha büyük tecrübe ve güvenilirlik isterler. Sa­
vaşta olsun barışta olsun, surların ve kale kapılarının bakım ve 
korunmasıyle, yurttaşların  yoklamaları ve askerî örgütlenmeleriyle 
görevlendirilmiş adam lar olması gerekir. Bazı devletlerde bu sorun­
lara ayrı ayrı birçok m akam lar bakar, başka devletlerde (bu gibi 
makam ların sayısı) çok daha azdır, en küçük devletlerde ise b ir 
tek makam hepsini kapsar. Bu gibi görevlerde bulunanlara, baş­
kom utan (strategos) ve savaş-önderi (polemarkhos) gibi adlar ve­
rilir. Süvarinin, hafif silâhlı birliklerin, okçuların, denizcilerin ol­
duğu ülkelerde, bazen bunların ayrı ayrı başları vardır — deniz

192



KÎTAP VI • BÖLÜM 8

kom utam  (nauarkhos), süvari kom utam  (hipparkhos), piyade komu­
tam  (taksiarkhos) ve daha küçük birliklere varıncaya kadar, her 
birinin daha küçük rütbeli subaylar — gemi kom utam  (trierarkhos), 
alay komutanı (lokhagos), tabur kom utanı (phylarkhos) gibi. Fakat 
bunların hepsi, savunma ödevini yapan tek b ir sınıf oluştururlar.

Şimdi bu konuyu bırakıyor ve şu gözlemi yapıyoruz: Devlet 
görevlerinden hepsi değilse, bazıları büyük tu tarlara  varan kamu 
mülkiyeti altındaki şeyleri kullandıkları için, b ir başka makam da­
ha olması zorunludur — Hazine. Bu makam gider hesaplarım  ele 
alacak ve gözden geçirecektir, malî işlerden başka hiç b ir şeye 
bakm ayacaktır. Bu görevleri yapanlara, denetçi ve muhasebeci gibi 
çeşitli adlar verilir. Andığımız bütün bu görevlerin yanı sıra, bir 
de yüksek hüküm et yetkisi vardır. İlk ve son söz bunundur; yahut 
demos’un egemen olduğu yerlerde, halk meclisini (ekkîesia) top­
lantıya çağıran ve başkanlık eden budur. Meclisi toplayan yetke, 
zorunlu olarak egemen yetkedir. Sorunları önceden görüşüp ta r­
tıştığı için bu m akam a bazen Ön-kurul (probouloi) derler, ama de­
m okrasilerde genellikle yalnız Kurul (boule) denir.

Böylece, siyasal görevler aşağı yukarı sıralanmış oluyor, fakat 
daha din işleri de var. Din görevlileri, rahiplerle kutsal mülklerin 
bekçileridir; bunların ödevi, tapınakların bakımı ve hasara uğra­
mış olanların onaranıdır ve tanrılara tapmaya ilişkin daha başka 
ne işler varsa, onları görmek. Bazen, bütün bunlara tek b ir görevli 
bakabilir, örneğin küçük şehirlerde. Ama bazen de, rahiplikten ayrı 
tutulm uş birçok görevliler bulunduğunu görürüz — kurban kesi­
ciler, tapm ak bekçileri, kutsal gelir hâzinelerinin koruyucuları. Bu­
na ilişkin olarak, yasayla rahiplere bırakılm ayan b ir de kamusal 
kurban törenlerinde başkanlık etme görevi vardır; bunlar bütün 
ulusun sunağında yapıldığı için büyük b ir saymma taşıyan devlet 
kültünün törenleridir. Bu işlere bakan görevlilere (önder, kral, baş­
kan anlamına) arkhort, basileus, prytanis denir.

Öyleyse, işte bunlar b ir yönetimin sürdürm esi en gerekli olan 
hizmetlerdir. Özetle, yeniden şöyle sayabiliriz: Din, savunma, gelir 
ve gider, ticaret, şehir ve limanları, taşra (şehir-dışı), yargılama, 
sözleşmelerin yazılması (tescili), hapishaneler ve hüküm lerin yerine 
getirilmesi (infazı), hesapların gözden geçirilmesi, görevlerde bulu­
nanların denetimi, son olarak da ulusal işlerin tartışılm ası ve ka­
rara  bağlanması. Bazı görevler, yalnız, kültür ve inceliğin ortala­
mayı geçtiği ve düzenli davranmaya büyük özen gösterildiği şe­
hirlere özgüdür. Örneğin, kadınların denetimi, çocukların denetimi, 
yasalara uymanın sağlanması, gymnasion\a.rın yönetimi; bunlara, 
atletik ve dram atik (seyirlik) yarışm aları ve daha başka kamusal 
gösterileri de ekleyebiliriz. Bu görevlerden bzıları, besbelli, hiç de 
dem okratik değildir, örneğin kadınların ve çocukların denetimiyle
13 193



P O L İ T İ K A

ilgili olanlar: Çünkü yoksullar, köleleri olmadığı için kadınlarını 
ve çocuklarını uşak diye kullanmak zorundadır. Bazılarının egemen 
erki dağıtm akta temel olarak kullandıkları üç makamdan, yani ya­
salara uyulmasını sağlama görevlileri, ön-kurul ve kuru l’dan, yasa 
görevlileri aristokratik, ön-kurul üyeleri oligarşik, kurul da demok­
ratik tir. Aşağı yukarı bütün görevleri ana çizgileriyle belirtm iş ol­
duk.

194



KİTAP VII

Yedinci ve sekizinci kitaplar birbirlerine sıkı sıkıya bağlıdırlar ve 
kendilerinden önce gelen altı kitaptan biraz ayrı dururlar. Bu son 
iki kitap, Yunanlı düşünürlerin pek sevdikleri bir konu üstünde 
tamamlanmamış bir deneme meydana getirmektedir: "Siyasal yö­
netimin ideal biçimi nedir?” Konuya en iyi yaşamın tartışılmasıyle 
başlanır, çünkü yurttaşları için en iyi yaşam türünü sağlamak, en 
iyi anayasanın amacı olmalıdır. Bu çok işlenmiş, fakat tüketileme- 
yecek bir konudur; Ahlâk da Politika da bununla doludur, ayrıca 
Aristoteles’in herkes için yazdığı denemeler ve (Lykeion’un dışın­
da verdiği) halk konferansları da — özellikle, burada (ve Kitap 
III, Bölüm 6'da) değindiği “genel konuşmaları” bunlardan biriyse. 
Aristoteles bu kitaplarında ideal ya. da yetkin bir devletin koşul­
larını tanımlamaya çalışmakla birlikte, yine de bunun imkân sınır­
larının içinde olmasını istiyor (Bölüm 4, başlangıç). Yöntem ve yak­
laşımı Platonun Devlet'indekinden çok uzaktır ve Yasalar’dakine 
çok daha benzemektedir. İlk üç bölüm bir giriş meydana getiriyor.

Bölüm l ’de, bir bireyin ya da bir şehrin mutluluğunu anlatmak 
için kullanılan sözlerin, bir başka dile aktarılması olanaksızdır; 
çünkü buradaki akıl yürütme, bulanıklıklar bir yana, geniş ölçüde 
sözel benzerliklere dayanıyor. “Aristoteles ... mutluluğun içindeki 
başlıca öğenin erdem olduğunu göstermeye çalıştığı zaman, Yunan 
dilinin olağan kullanımı sayesinde işini yarı yarıya tamamlamış ol­
maktadır” (W. L. Newman, The Politics of Aristotle, 1892, cilt III, 
s. 310).

1

En îyi Devlet’i gerçekten yeterli b ir biçimde tartışm ak istiyorsak, 
önce en çok istenilir yaşamın ne olduğuna karar vermemiz gere­
kir; çünkü eğer bunu bilmezsek, aradığımız en iyi anayasayı da 
b ir türlü  bulamayız. Kendi kaynaklarına dayanarak, iyi düzenlen­
miş b ir toplum da yaşayanların, başlarına kötü rastlantılar gelme­
dikçe, yaşamlarını en iyi geçiren kimseler oldukları kabul edile­
bilir. Onun için, her şeyden önce, bütün insanlar ya da hemen 
hemen herkes için en çok istenilen yaşamın ne olduğu konusunda 
b ir anlaşmaya varmalı, sonra da hem kitle halinde hem de birey 
olarak insanlar için aynı tü r yaşamın mı yoksa b ir başkasının mı 
en iyi olduğuna karar vermeliyiz.

En iyi yaşam konusunda, —dış (genel) yazılarım gibi— başka 
yerlerde birçok şeyler yazmıştım; şimdi onlardan yararlanacağım.

195



P O L İ T İ K A

Mutlu b ir yaşam için hepsi de b ir arada bulunm ası gereken üç 
öğe olduğu gerçeğine hiç kimse karşı çıkmaz: Bedensel varlığımız, 
zihin ve ahlâk niteliklerimiz ve bunların dışında kalan her şey. Büs­
bütün cesaretten ya da benlik denetiminden yahut dürüstlükten veya 
zekâdan yoksun olan, sinek vızıltısından korkan, yeme içme tu t­
kusunu doyurmak için hiç bir şeyden geri durmayan, adi b ir kâr 
için en yakın dostlarını mahveden, aklı ya b ir çocuğunki kadar az 
ya da b ir çılgınınki gibi sapık olan b ir adamı hiç kimse mutlu 
saymaz. Fakat bu üç şey üstünde genel bir anlaşma olmakla b ir­
likte, bunların göreli önemleri, her birinin ne ölçüde bulunması 
gerektiği ve ötesine geçince aşırı olacakları b ir nokta bulunup bu­
lunmadığı hakkında görüş ayrılıkları çoktur. İnsanlar belirli b ir 
ölçüde iyilik, yetenek ve kişilik sahibi olmanın yeteceğini, fakat 
servet, erk, mülk, ün ve benzerlerinin ardında koşulmasına konul­
muş b ir sınır bulunm adığını sanırlar.

Bu gibi kimselere vereceğimiz cevap ikili olacaktır. Birincisi, 
yalnızca olguları gözlemleyerek bu konularda sağlam b ir sonuca 
varm ak kolaydır; insanların erdem leri kazanmaları ve sürdürm e­
leri dışsal şeyler (mal mülk) sayesinde olmaz, tersine olur (yani, 
onları erdem sağlar); m utlu yaşamak ise, mutluluk, ister haz duy­
m aktan ibaret sayılsın, ister kişilik niteliklerinden, ister her iki­
sinden birden, gerçekte kişilik ve zekâca gelişkin, m addî şeylere 
(mala mülke) sahip olmak bakım ından ise ancak ölçülü b ir du­
rum da bulunan kimseler için daha kolaydır, yani kendilerine ge­
rekenden fazla m alları olan, ama öteki nitelikleri eksik bulunan 
kimseler için olduğundan daha kolaydır. İkincisi, bu soruna deney 
açısından olduğu gibi, kuram  açısından da bakılabilir ve aynı genel 
görünüş elde edilir. Dışsal şeylerin, her biri b ir am aca yarayan 
araç gereçler gibi, b ir sınırı vardır; b ir kimse onların gereğinden 
çoğuna sahip olabilir, bu durum un onlara sahip olanlar için bir 
yararı yoktur, hatta  zararı bile dokunabilir. Zihne ait şeylerde ise, 
hiç de öyle değildir; zihnin iyi niteliklerinden her b iri gereklidir 
ve onlardan ne kadar çok olursa, o kadar çok yararlıdır (Ben, 
bunlar hakkında, daha genel olarak kullanılan "hayranlık uyan­
dırıcı” sıfatının yanı sıra, “yararlı” da diyorum). Bundan ötürü, 
genel olarak b ir şeyin herhangi b ir başka durumuyle ilişkisi içinde 
herhangi b ir şeyin en iyi durum unun, o şeylerin kendi aralarındaki 
ilişkilerle ölçüldüğünü söyleyeceğiz. Dolayısıyle, zihin (gerek m ut­
lak olarak, gerekse bize oranla) hem mala mülke hem de bedene 
üstün olduğu için, zihnin en iyi durum u da, zorunlu olarak, öte­
kilerin her biri karşısında onlarla orantılı b ir üstünlük göstere­
cektir. Ayrıca, bu nitelikler zihinlerimiz için istenmek gerekir ve 
bütün doğru-akıllı insanlar bunları istemelidir; bu yeğlemeyi ter­
sine çevirmek (yani, zihni, maddî şeyler için istemek) yanlış olurdu.

196



KİTAP VII • BÖLÜM 2

Öyleyse, işin başından şu kabul edilsin: Her insan, manevî ve 
zihnî iyilikten pay aldığı ve bunlara dayanan hareketleri yaptığı 
ölçüde m utlu olur. Tanrı’nm kendisi bunun doğruluğunun b ir ka­
nıtıdır. Tanrı, dışsal şeylerden ö türü  değil, kendi içinden ve kendi 
doğası gereğince olduğundan ötürü, kutsal ve m utludur. Ve aynı 
nedenle iyi bahtlılık m utluluktan başka b ir şey olmak gerekir; 
çünkü zihnin dışındaki şeylerin edinilmesi, ya olayların akışının 
ya da bahtın b ir sonucudur, fakat hiç kimse bahtın  ya da iyi rast­
lantıların  sonucu olarak dürüst yahut ahlâklı olmaz. Aynı şey, 
devlet için de eşit ölçüde geçerlidir: En iyi olan ve en iyi hareket 
eden şehir, m utlu şehirdir; iyi eylemlerde bulunm ayanların m utlu 
olm aları olanaksızdır. Oysa, erdem ve zekâ olm adan b ir kimsenin 
ya da b ir şehrin iyi eyleminden söz bile edilemez. Bir ulusun ce­
sareti ya da adaleti yahut bilgeliği, bunlardan pay almış olduğu 
için kendisine âdil, bilge, zeki denilen b ir bireyle tam  aynı durum ­
dadır ve onunla aynı biçimde kendisini gösterir.

Bu sözler, konuya girmek için her halde yeter; hiç b ir şey 
söylemeden başlayamazdık, bu konuyla ilgili her şeyi söylemeye 
kalkmamız da olanaksızdır, çünkü o işi b ir başka yerde yapmamız 
gerekiyor. Şimdilik, düşüncelerimizi dayandıracağımız temel şu ol­
sun: Gerek bireyler gerekse şehirler için en iyi yaşam, erdemin 
gerektirdiği eylemleri yapmaya yetecek kadar m addî varlıkla des­
teklenmiş erdemi olan yaşamdır. Bize karşı çıkacaklara gelince, bu 
söylediklerimize inanmayan kimseler varsa, şimdiki araştırm am ız­
da onları atlamamız ve itirazlarını ileride b ir ara ele almamız ge­
rekiyor.

Başlangıçta ortaya atılan, en çok istenilmeye değer yaşam türü han­
gisidir? sorusu henüz aynntılarıyle cevaplandırılmamıştır; şimdi 
değinilen giriş sözleri de daha bitmemiştir ve Bölüm 3’ün sonuna 
değin sürecektir. Fakat ikinci soru, yani şehirler ve bireyler için 
aynı yaşamın mı istenilmeye değer olduğu, “evet” diye cevaplan­
dırılmıştır. Mutluluğun erdemden ve dolayısıyle de iyi yaşamdan 
ayrılamayacağı gösterilmiştir. Mutluluk, Ahlâk’m Birinci Kitabının 
ana konusudur ve orada, “zihnin yetkin erdeme göre etkenliği” 
olarak tanımlanmıştır (I, 13). Mutlu yaşam, uğraşmalarla dolu, et­
kin bir yaşam mıdır, yoksa derin derin (istiğrak içinde) düşünmekle 
geçen bir yaşam mı? Bireyler için değilse bile, devlet için sınırsız 
bir erke sahip olunacak bir yaşamı övenler vardır.

2

Şimdi, insan bireyiyle şehir için m utluluk b ird ir mi diyeceğiz, de-

197



P O L Î T Î K A

ğildir mi, geriye bunu sormak kalıyor. Bu sorunun cevabı yine 
besbellidir: Bir olduğunu herkes kabul eder. Çünkü, birey olarak 
iyi yaşamın servete dayandığını savunanlar, aynı şekilde, bütün 
şehir zengin olursa, onu da m utlu sayarlar; b ir tiranın yaşamını 
en yüksek yaşam diye görenler, egemenliği altına aldığı ülkelerin 
en geniş olduğu şehri en m utlu şehir diye düşüneceklerdir. Tek 
bireyi erdemine göre beğenen yahut beğenmeyen b ir kimse, daha 
erdemli şehrin de daha m utlu şehir olduğuna hükmedecektir. Fa­
kat yine de, üstünde durulm ası gereken şu iki sorun vardır: (1) şeh­
rin işleyişine tam  olarak katılan b ir yurttaşın yaşamını mı seçmeli, 
yoksa siyasal merkezle bağlarını koparmış b ir yerleşik yabancının 
(:metoikos’un) yaşamını mı? Ve (2) devlet işlerine tam  katılmayı 
herkes için istenilmeye değer saysak da, yalnızca çoğunluk için 
istenilmeye değer saysak da, hangi anayasanın en çok istenilmeye 
değer ve devlet işlerinin hangi iç düzenlemesinin en iyi olduğunu 
söyleyeceğiz? Asıl önemli soru budur: îlk  soru bireysel b ir seçim 
konusuydu, buysa siyasal kuram a ve siyasal ilkelere ilişkindir — 
onun için, şimdi bunu araştıracağız. Öteki, yalnızca rastlantısal 
b ir soruydu, buysa incelememizin özüdür.

Apaçıktır ki, kim olursa olsun, herkesin m utlu olarak yaşa­
yabileceği ve hareket edebileceği biçimde düzenlenmiş bulunan bir 
anayasa, en iyi anayasadır; fakat etkin bir yurttaşın  yaşamının 
bütün bağlanm alardan özgür b ir yaşama (bazılarının filozofluğa 
yakışan tek yaşayış biçimi saydığı, derin düşüncelere dalmış ola­
rak yaşamaya) yeğlenip yeğlenmeyeceği, erdemli yaşamı istenilmeye 
en değer yaşam sayanlar arasında bile tartışm a konusudur. Gerek 
eski zamanlarda, gerekse çağdaş zam anlarda, erdeme ulaşm ak için 
çırpm an insanlar, genellikle, bu iki yaşam türünü, yani siyasal 
yaşamla felsefî yaşamı (kendileri için) yegâne olanaklı yaşamlar 
saymışlardır. İkisinden hangisinin doğru olduğu, çok şey farketti- 
rir; çünkü biz eğer doğru kafalı insanlarsak, bu iki am açtan han­
gisi daha iyiyse, kendimizi ona yöneltmemiz gerekir; ve bu gerek­
lilik, bizim için bireyler olarak da b ir yurttaşlar topluluğu olarak 
da eşit ölçüde geçerlidir. Bazıları, öteki devletlere despotça egemen 
olmanın en büyük adaletsizliğe vardığına, fakat bunu devlet-adam- 
lığına yaraşır biçimde yapmanın hiç b ir adaletsizlik yaratmadığına, 
ancak egemen yöneticinin rahat ve huzurunu kaçırdığına inanırlar. 
Bazılarıysa, bunu b ir sakınca saymazlar; çünkü onlara göre, etkin 
b ir devlet-adamlığınm uğraşılarla dolu geçen yaşamı, insan için 
yakışık alacak tek yaşam dır ve erdem lerin herhangi birinden kay­
nak alan erdemli etkenlikler bireysel özel yurttaşlar gibi şehrin 
işlerine katılanlara da açıktır. Bir görüş budur, fakat tek mutlu 
yaşamın m utlak ve despotik b ir egemenlik olduğunu söyleyecek 
kadar ileri giden birtakım  insanlar da vardır. Gerçekten de bazı

198



KİTAP VII • BÖLÜM 2

şehirlerde yasaların ve anayasanın açıkça amaçladığı, o şehrin kom­
şu devletleri egemenliği altına almasıdır.

Ulusal bir yaşam yolu olarak saldırganlığın varlığı bir gerçektir, 
ama salık verilecek bir şey değildir. Dış ilişkilerin ille de düşmanca 
olması gerekmez.

Bundan ötürü, çoğu devletlerde yasalar genel olarak, saptan­
mış b ir ilkeye dayanmamakla birlikte, yasaların tek b ir ereği ol- 

\ duğunun söylenilebileceği ölçüde hepsi de egemenliği am açlarlar. 
Örneğin, Sparta’da ve G irit’te eğitim sistemi ve yasaların çoğu sa­
vaş için büyük b ir askerî kuvvet geliştirme am acına yönelmiştir; 
Yunan halkları dışında da, îskitler, Persler, Trakyalılar ve Keltler 
gibi, kendilerini zenginleştirebilecek kadar güçlü olan uluslar da 
askerî kuvvete her zaman çok önem vermişlerdir. Bazı yerlerde, 
askerî cesareti teşvik etmek için yapılmış yasalar vardır; örneğin, 
K artaca'da erkekler katıldıkları seferin sayısını gösteren kolbağları 
(pazubentler) takarlar. Eskiden Makedonya’da da b ir adam ın ilk 
düşmanı öldürünceye kadar boynunda b ir yular taşımasını gerek­
tiren b ir kural vardı; belirli b ir İskit şöleninde de, elden ele do­
laştırılan tastan yalnızca düşman öldürm üş olanların içmesine izin 
veriliyordu. Çok savaşkan b ir ırk  olan îberyalılarda da, savaşçı­
larının m ezarlarına öldürdükleri düşman sayısı kadar demir çubuk 
sokarlar. Başka halklar arasında, daha böyle birçok yasalar ve 
görenekler vardır.

Ama hiç kuşkusuz, bunu iyice düşünecek dikkatle inceleyecek 
olursak, b ir devlet adam ının görevinin, rızaları olsun olmasın, baş­
kalarını nasıl yönetebileceğini, onlara nasıl egemen olabileceğini 
düşünmeye indirgenmesinin ne kadar akılsızca b ir şey olduğunu 
göreceğiz. Kendi içinde bile yasal olmayan b ir şey, nasıl olur da 
devlet-adamlığımn ya da yasa koyuculuğunun b ir parçası sayılabi­
lir? Her ne pahasına olursa olsun, yalnız adaletle değil, hakkı hiçe 
sayarak da egemenlik yapmak, düpedüz yasallığa aykırıdır ve salt 
erki olmak, hakkı da olmak demek değildir. Öteki mesleklerin [bi­
lim ve sanatların] hiç biri, erk üstünde böyle ısrar etmez; hastaları 
ya da yolcuları dediğine inandırm ak ya da zorlamak, hekimin ya 
da kaptanın işi değildir. Ne var ki, çoğu insanlar (despotça) ege­
menlikle devlet yönetimini aynı şey sayıyor gibidirler; bunlar birey 
olarak kendileri için âdil ya da yararlı bulm adıkları b ir şeyi baş­
kalarına yapm aktan hiç çekinmezler. Kendileri için ve kendi arala­
rında âdil b ir yönetim isterler, fakat başkalarına karşı davranış­
larda neyin âdil olduğuna neyin olmadığına aldırış etmezler. Elbette, 
biz doğanın bazı canlıları onlara despotça davranılsın, bazılarını ise 
despotça davı anılmasın diye yarattığına emin olabiliriz; eğer öy-

199



P O L İ T İ K A

leyse, bütün yaratıklar üstünde değil, yalnız kendilerine despotça 
davranılması için yaratılm ış bulunanlar üstünde despotça b ir 
egemenlik yürütmeye çalışmamız gerekir. Nasıl ki, yemek için in­
sanları avlayıp kesmeyiz de, yalnızca avlanmaya elverişli, eti yene­
bilen vahşî hayvanları (avlayıp keseriz). Elbette, tek b ir şehir de, 
—tabiî, iç yönetiminin iyi yürütülmesi koşuluyle— kendi başına 
pekâlâ m utlu olabilir. Bir şehir için kendi iyi yasalarını uygulaya­
rak, yalıtılmış bir durum da varolmak müm kündür; o zaman ana­
yasasının işletilmesi, savaş ya da düşm anları yenme amacına yö­
netilmiş olmayacaktır, çünkü bunların varolmadığı baştan kabul 
edilmiştir. Çıkaracağımız sonuç apaçıktır: Savaş için alman her 
tedbiri, en üstün b ir amaç olarak değil de, yalnız savunma gerek­
lerini karşılayan b ir şey olarak övgüye değer sayıyoruz. İyi bir 
yasa koyucunun ödevi, şehri, klâm ve başka bütün insan birlik­
lerini incelemek ve onların iyi yaşamdan ve erişebilecekleri m ut­
luluktan pay alm alarını nasıl sağlayacağına karar vermektir. Ta- 
biatıyle, farklı yerlerde farklı kurallar olacaktır; komşu halklar 
varsa, şuna ya da buna karşı hangi tutum un benimsenmesi ve her 
biriyle ilişkilerde nasıl b ir yöntem izlemenin uygun olacağının sap­
tanm ası, yasama işlevinin b ir parçasını meydana getirecektir. Fa­
kat bu, “En iyi anayasa hangi amacı göz önünde tu tarak  düzen­
lenmeli?” sorusunun, araştırm am ızın daha sonraki b ir aşamasında 
ele alınması doğru olacak.

Aristoteles, Bölüm 14’ün ikinci yarısında bu konuya dönmek üzere, 
şimdi giriş bölümlerinin genel temasım yeniden ele alıyor: İyi ya­
şam. “Önceki bir parça’ya yapılan gönderme, Kitap /, Bölüm T  
yedir.

3

Şimdi, erdemle geçirilen yaşamın en çok istenilmeye değer yaşam 
olduğu noktasında birleşmelerine karşın, bunun nasıl uygulanacağı 
konusunda birbirlerinden ayrılan kimselerin görüşlerini inceleme­
miz gerekiyor. Bazıları, özgür b ir adam ın yaşamının devlet adam ­
lığı görevleriyle bağdaşmayacağını ve bu yaşamın, bütün yaşamlar 
arasında en çok istenilmeye değer yaşam olduğunu düşünerek ka­
musal sorumluluk taşıyan her yaşamı bütün bütün reddederler. Da­
ha başkaları ise, hi çbir şey yapmayan b ir kimse iyi durum da ola­
mayacağı ve m utlulukla iyi durum da olmak aynı şey olduğu için, 
etkin b ir kam u yaşamının en iyi yaşam olduğunu söylerler. Biz 
bunların her ikisine de karşılık olarak, “Hem haklısınız hem de 
haksız” diyebiliriz. Hiç kuşkusuz, özgür bir adam ın yaşamı, despot

200



KİTAP VII • BÖLÜM 3

bir yöneticinin yaşamından daha iyidir; b ir köleye köle olarak 
davranm akta, şunun ya da bunun yapılması için buyruklar vermek­
te erdemli ya da soylu b ir şey yoktur. Fakat her buyruk verme 
despotluk değildir; böyle olduğunu düşünenler yanılırlar. Özgür in­
sanlar üstünde egemen olmakla köleler üstünde egemen olmak ara­
sındaki fark, —önceki b ir parçada yeterince belirttiğimiz— özgür­
lükle kölelik arasındaki doğal fark kadar büyüktür. Fakat eylem­
sizliği eylemden daha değerli saymayı kabul edemeyiz. Çünkü m ut­
luluk, b ir şeyler yapm aktır, iyi ve bilge adam ların eylemleri, çok 
yetkin sonuçlar ortaya koymayı amaçlar.

İyilik yapmak (iyi davranmak) için sınırsız erkin, yalnızca iyilik, 
yapmak (iyi davranmak) için kullanılması çok enderdir. Bu, an­
cak ahlâk üstünlüğüyle birlikte olmalıdır.

Fakat bu kavram ları böyle tanım larsak, belki biri “o halde, 
m utlak egemenlik en iyisidir” diye bize karşı çıkar, çünkü m utlak 
egemen en soylu eylemleri yapabilecek b ir konumda bulunm akta­
dır; bundan ötürü, egemen b ir konumda olan b ir kimse, onu bir 
başkasıyle paylaşmamalı, arkadaşlık, hatta  ana-babalık yahut bir 
başka şey adına ileri sürülebilecek istemlere kulak asmadan ege­
menliği yalnız kendi elinde tutm alıdır; çünkü en çok istenilmesi 
gereken en iyi olandır ve hiç b ir şey iyi durum da olm aktan daha 
iyi olamaz. Belki bu görüşte doğru b ir yan vardır — ama, ancak 
haydutluk edecek ve şiddete başvuracak kimselerin bu en çok is­
tenilmeye değer durum a erişebileceklerini kabul edersek. Fakat 
böyle b ir varsayım yanlıştır, çünkü bu son derece olanaksızdır. 
Yoldaşları karşısında, kocanın karısı ya da babanın çocukları ya­
hut efendinin kölesi karşısındaki üstünlüğünden daha çok üstün­
lüğü olmayan b ir kimsenin eylemleri nasıl her zaman iyi olabilir? 
Böylece, iyilik yolundan ayrılan b ir kimse, hiç b ir zaman eski 
yanlışlarını denkleştirecek kadar iyi davranışlarda bulunamayacak­
tır. Eşitler için, haklı ve âdil olan, dürüstlük ve eşitlik gereğince 
paylaşmak ve sıralaşm aktır. B irbirlerine eşit olanlara eşitsizlik, yani 
üstünlük vermek, denk kişilere denk-olmavan yerler vermek — bun­
lar doğaya aykırıdır ve doğaya aykırı b ir şey, hiç b ir zaman haklı 
olamaz. Ancak b ir kimse, erdemce ve en iyi hareketleri yapma ye­
teneği bakım ından üstün olunca, ona hizmet etmek ve onun ardın­
dan gitmek haklı olur. Fakat iyiliğin kendi içinde yeterli olma­
dığını hatırlam ak gerekir; ayrıca, onu eyleme çevirme gücü de 
olmalıdır.

Eğer bütün bunlar doğruysa ve mutluluk, iyi durum da (iyi 
davranışlarda) bulunm akla özdeş sayılabilirse, o zaman etkin ya­
şam, hem bütün b ir topluluk olarak herhangi b ir devlet için, hem

201



P O L İ T İ K A

de bireyler için en iyi yaşamdır. Fakat bazılarının sandığı gibi, 
etkin yaşamın her zaman bizim başka kişilerle aram ızdaki bağın­
tılara ilişkin ya da düşüncenin, ille de eylemin verebileceği sonuç­
lar üstünde durduğu zaman etkin olması gerekmez. Tam tersine, 
kendilerinden başka b ir am açları olmayan ve yalnızca düşünmek 
ve kurguda bulunm ak için yapılan düşünce ve kurgu — bunlar 
daha etkindir, çünkü kendileri amaçlarıyle birdir, amaçları da iyi 
yapmış olm aktır ve onun için, bunlar eylemdir. H atta düşünce­
leriyle (bir yapı) kuranlardan, gayet yerinde olarak, dış eylemlerin 
de yaratıcıları diye söz edilir. Bunlara devletlerden karşılık olan­
lara (tekabül edenlere), yani ötekilerden ayrılan ve böylelikle, dış 
dünyadan yalıtılmış durum da yaşamayı seçen şehirlere gelince, 
bunda onları eylemsiz b ir yaşam sürmeye zorlayacak b ir şey yok­
tur. Etkenlik içte olabilir: Bir şehrin parçaları, birbirleriyle iliş­
kilere giren çeşitli grup ve birliklerdir. Aynı şey, herhangi b ir bi­
reysel kişi için de doğrudur; böyle olmayaydı, Tanrı'nın kendisi 
ve bütün  evren kötü b ir durum a düşerdi, çünkü onların dışta et­
kenlikleri yoktur, kendi içlerinde ne varsa etkenlikleri oradadır. 
Açıkça görülüyor ki, zorunlu olarak, aynı yaşam bireyler, devletler 
ve bütün insanlık için en iyi yaşam olmak gerekiyor.

Giriş sözleri burada bitmektedir. Bundan sonra, geriye İdeal Dev- 
let’i tartışmak ve tanımlamak kalacaktır. Aristoteles, başkalarının 
betimlemelerini eleştirdiği Kitap I I ’ye değinerek söze başlar. Ora­
da Platonun Yasalar'ı Devlet’i kadar sert bir biçimde ele alınma­
mıştı. Şimdi burada, (Bölüm 4-12'de) Aristoteles’in çizdiği ideal, 
ayrıntılarında olmamakla birlikte, yöntemi bakımından Yasalar’a 
benzemektedir. Önce malzeme ve koşullar, nüfus, büyüklük, ko­
num, iklim anlatılır (Bölüm 4-7); sonra da bu ideal devletin top­
lumsal, siyasal ve dinsel kurumlan, özellikle yurttaşlığa, toprak 
sahipliğine ve sınıf bölünmesine ilişkin olanları (Bölüm 8-12). Da­
ha sonra, ideal şehrin kendisinin yapısı, planı. Bütün bunlar, bir 
ölçüde dış öğelerdir; politeia’mn üstünde durulması, ancak Bölüm  
13’te başlamakta ve eğitimle başlamaktadır; eğitim, Kitap VH'nin 
geri kalanında ve Kitap VH I’den elimize ne geçmişse orada başlıca 
konudur. Günümüze kadar gelebilen bu bölümlerin hiç bir yerinde 
Platonun  Yasalar’mda ayrıntılarıyla yaptığı gibi bir anayasal çer­
çeve betimlemesi yoktur.

4

Bu sorunlara giriş olarak söyleyeceklerimiz bittiğine ve öteki ana­
yasaları da daha önce tartışm ış bulunduğumuza göre, şimdi tar-

202



\

taşacaklarımızın ilk bölüm ü şu soruyla ilgili olacak: "Tam istenil­
diği gibi kurulacak, onlar olm adan en iyi devlet olamayacağı bütün 
gerekli m addî donanıma sahip b ir devletin temel konutları (daya­
nakları) nelerdir?” Onun için, her şeyin nasıl olmasını istiyorsak 
öyle olacağını konutlayalım, ancak hiç b ir şeyin olanak sınırlarının 
dışına çıkmaması gerektiğini hatırlayalım . Örneğin, nüfusu ve ül­
keyi düşünüyorum; bunlar temel malzemelerdendir. Bir dokumacı 
ya da gemi yapımcısının elinde sanatını uygulayabilmek için zo­
runlu malzemesi olm alıdır ve bu malzeme ne kadar bol olursa, 
ustalığının ortaya koyacağı sonuç da o ölçüde daha güzel olacaktır. 
Onun gibi, b ir devlet adamı ya da yasa koyucunun elinde de yeterli 
tu tarlarda uygun malzeme bulunm alıdır.

Bir devletin meydana gelmesi için bulunm ası zorunlu olan ilk 
öğe, insanlardır: Onİarın hem sayılarını hem de ne türden olacak­
larını düşünmemiz gerçkiyor. İkincisi, ülkedir; ülkenin de hem 
kapsamını hem niteliklerini saptamalıyız. Çoğu kimseler, b ir şehrin 
m utlu olması için büyük olması gerektiğini sanırlar. Bu doğru 
olabilir; fakat b ir şehrin büyüklüğünü ve küçüklüğünü nasıl yar­
gılayacaklarını bilmezler. Büyüklüğe o şehirde yaşayan insanların 
sayısına bakarak hükmederler; oysa yalnızca sayıya değil, asıl güce 
ve etkinliğe bakm alıdır. Her şehrin yerine getirilecek b ir işlevi 
vardır ve o işlevi en iyi yapabilen şehir, en büyük şehirdir — nasıl 
ki, H ippokrates için de, kendisinden daha iri b ir adamdan, adam 
olarak değil, hekim olarak "daha büyük b ir adam ” olduğunu söy­
leyebiliriz. Böyle olmakla birlikte, nüfusun çokluğunu göz önünde 
tutmam ız gerektiğini kabul etsek bile, hiç b ir ayrım gözetmeden 
böyle yapmamalıyız; devletlerde birçok kölelerin, yerleşmiş ya da 
gelip geçici birçok yabancıların varolduğunu teslim etmeliyiz. Bi­
zim ilgilendiğimiz, yalnızca, gerçekten devletin b ir parçasını mey­
dana getiren nüfus kesimleridir. Bunların büyük sayıda olması, 
büyük b ir devletin b ir belirtisidir; fakat b ir sürü ayaktakımının 
yanı sıra, savaş alanına ancak b ir avuç yurttaş-asker çıkarabilen 
b ir şehir, olacak şey değil, asla büyük b ir şehir sayılamaz. Büyük 
b ir şehirle kalabalık b ir şehir aynı şey değildir. Üstelik, deneyler 
gösterm iştir ki, fazla geniş b ir nüfusun iyi ve yasalara uygun ola­
rak  yönetilmesi olanaksız değilse bile, güçtür; en azından ben, 
nüfusunun sayısını sınırlamayan iyi kurulm uş b ir devlet bilmiyo­
rum. Bu, dilden bile bellidir. Çünkü yasanın kendisi b ir çeşit dü­
zendir ve iyi yasalar altında yaşamak iyi düzen içinde yaşam aktır. 
Fakat (nüfusta) aşırı geniş b ir sayı, düzenli olamaz; böyle b ir şey 
ancak bütün evreni b ir arada tu tan  tanrısal gücün harcıdır, ev­
rende gerçekten de büyüklük ve kalabalığı düzen ve güzellikle b ir­
likte buluyoruz. Bundan ötürü, en güzeli, (nüfusu) geniş olmakla 
birlikte, biraz önce söylediğimiz sınırlam alara uyan b ir şehirdir.

KÎTAP VII • BÖLÜM 4

203



P O L İ T İ K A

Fakat nasıl başka her şey —hayvanlar, bitkiler, araç gereçler vb.— 
için b ir norm al büyüklük varsa, b ir şehrin büyüklüğü için de 
uygun b ir ölçü olmalıdır. Bu şeylerin her biri doğru işlevini an­
cak ne çok büyük ne çok küçük olursa yerine getirebilir; yoksa 
gerçek varlık nedeni ya bütün bütün kaybolur ya da ciddî olarak 
sakatlanır. Örneğin, b ir karış Uzunluğunda b ir gemi gerçekten b ir 
gemi değildir, yarım  kilometre (iki stadion) boyunda bir gemi de 
gemi olm aktan çıkar. Belirli b ir boya gelince, adına gemi dene­
bilecek kadar uzun (ya da kısa) olabilir, ama yine de seyrüsefer 
[denizde yönetilmek] için fazla küçük (ya da fazla büyük) olabilir. 
Bir şehir de tıpkı öyledir; eğer çok az nüfusu varsa, b ir şehrin 
yapması gerektiği gibi, kendi ihtiyaçlarını karşılayamaz; eğer çok 
fazla nüfusu varsa, bütün temel gereksinmelerini karşılar besbelli, 
ama b ir şehir olarak değil, etnik b ir yığın olarak. Herhangi bir 
böyle b ir büyüklüğe dayanması zordur. Çünkü, bu aşırı kalabalık 
nüfusun askerî kom utanı kim olacak? Sesi S tentor'unki gibi [“Da- 
vud’unki gibi” de diyebiliriz - Çev.] gür çıkmadıkça, kamusal çı­
ğırtkanlıklarını (miinadiliklerini) kim yapacak? Bu nedenlerle, nü­
fusun, şehir devleti topluluklarının görenekleri uyarınca iyi yaşamı 
sürebilmek için kendisine gereken her şeyi sağlayabilecek geniş­
liğe eriştiği andan itibaren, bir şehrin varlığından söz etmeye baş­
layabiliriz. Daha ileriye de gidilebilir; nüfusu ondan daha büyük 
olan b ir şehir, daha geniş b ir şehirdir; ama önce de dediğimiz 
gibi, bu süreç sınırsız değildir. Bu büyüklük sınırının ne olması 
gerektiği, olguların incelenmesiyle kolavca belirlenebilir. Bir şehrin 
etkenlikleri, yöneticilerin ve yönetilenlerin etkenlikleridir, yöneti­
cinin işlevleriyse karar ve yön vermektir. Adalet sorunlarında ve 
devlet görevlerini, adayların o zamana kadar yapmış oldukları iş­
lere göre dağıtmak amacıvle karar verebilmek için, yurttaşların 
birbirlerini tanımaları ve ne tü r insanlar olduklarını bilmeleri ge­
rekir. Bu koşulun yerine gelmediği durum larda, seçimler de m ah­
keme kararları da ister istemez yanlış olacaktır; bu sorunlarda 
rasgele oy yermek doğru değildir, oysa nüfusun aşırı olduğu yer­
lerde yapılan, besbelli ki budur. Bir başka sakınca yurttaş-olma- 
yanlar, yerleşik yabancılar (metoikos’lar) için yurttaşlık haklarını 
kullanmanın kolay hale gelmesidir; nüfusun kalabalıklığı bunların 
farkedilmesini zorlaştırır. Öyleyse, bir şehrin en iyi tanım ına ulaştık 
bile: Şehrin nüfusu, kendi kendine yeterliğin bütün gereklerini 
karşılayabilecek kadar geniş olmalı, am a kolaylıkla denetleneme­
yecek kadar geniş olmamalıdır. Şehrin büyüklüğü için bizim ver­
diğimiz tanını, işte bu olsun.

204



KÎTAP VII • BÖLÜM 5 

5

Dikkatimizi ülkeye çevirdiğimiz zaman da, durum  aşağı yukarı bu­
na benzemektedir. Toprağın niteliği açısından, her kime sorulsa, 
en çok kendine yeterliği olan, yani hemen her şeyin üretim ine 
elverişli bulunan toprağı seçerdi. Ülkenin büyüklük ve kapsamına 
gelince, bunlar yurttaşların  kol emeği harcam aları gerekmeden, 
özgür b ir insanın yaşamını, ama lükse varmayan b ir yaşayış sür­
melerini olanaklı kılacak kadar olmalıdır*. Ülkede bulunm ası ge­
reken genel arazi şekillerini söylemek güç değildir; ancak savaş 
harekâtlarını yönetmekte tecrübesi olanların görüşünü almamız 
gereken bazı noktalar vardır; bu arazi şekilleri düşman b ir kuv­
vetin istilâ etmesi zor, şehrin b ir sefer kuvveti çıkarmasının ise 
kolay olacağı b ir durum da bulunm alıdır. Bundan başka, nasıl 
nüfusun kolaylıkla denetlenebilecek kadar olması gerektiğini söy­
ledikçe, aynı şeyi ülke için de söylüyoruz; b ir bakışta hepsi gö­
rülebilecek b ir ülkenin herhangi b ir noktasına askerî yardım gön­
dermek kolaydır. Sonra şehrin konumu gelir: Eğer şehri tam  di­
lediğimiz yere kurm ak elimizdeyse, hem deniz hem de kara ulaşımı 
bakımından elverişli olmalıdır. Bu, üç üstünlük sağlar: Birincisi 
yukarda değinilen noktadır; her yönden harekât için eşit ölçüde 
iyi b ir konum da bulunacaktır; ayrıca, şehre getirilen yiyecek m ad­
delerinin kolaylıkla toplanabileceği b ir yer olacaktır; (üçüncüsü de) 
keresteye ve toprağın üreteceği öteki ham maddelere rahatça erişe­
bilecektir.

Sahiplik ve mülkiyet konularının tartışılacağı vaadi, elimizdeki bi­
çimiyle Politika’dn yerine getirilmemektedir; meğerki, bu vaadin 
Kitap I'e bir gönderme olduğu kabul edilsin.

Şimdi, denize açık bir konumda olmanın yararları daha ayrın­
tılı olarak tartışılıyor — bu belki bir ölçüde, deniz limanlarını ve 
donanmaları, dış ticareti ve dış yolculukları durmadan yeren Pla­
tona bir cevaptır. Aristoteles bu bölümde önce bazı olumlu üstün­
lükleri sayar, sonra da sakıncaların karşılanabileceği bazı yolları: 
Çünkü yurttaşlığın, donanmaya, kürekçi veren aşağı sınıflara da ya­
yılmasını, Atina için o da Platon gibi felâketli bir siyaset diye gör­
mektedir.

* Bu tanımın iyi mi kötü mü olduğu daha sonra, genel olarak mülkiyeti ve özel
ellerdeki kaynakların bolluğunu, mülkiyetin sahipliğiyle kullanılması arasındaki doğ­
ru ilişkilerin nasıl olduğunu tartışmamıza sıra gelince, ayrıntılarıyle görmemiz ge­
reken bir sorundur. Bu, birçok noktalarda anlaşmazlıklara varan karmaşık bir so­
rundur; çünkü, insanlar aşırılıklara gitmek eğiliminde olurlar: Kimi kendini lükse
kaptırır, kimiyse cimriliğe.

205



P O L İ T İ K A

yaşamı amaçlayan b ir insan topluluğudur ve eğer bu altı şeyden 
herhangi biri eksik olursa, o topluluğun tümüyle kendi kendine 
yeterli olması müm kün olmayacaktır. Onun için, b ir şehir kuru­
lurken bütün bu etkenliklere yer ayrılması gereklidir. Yiyecek sağ­
lamak için birçok tarım  işçisi olmalıdır; ayrıca, usta zanaatçılar 
ve savaşçılar ve zenginler ve rahipler ve zenginler ve neyin haklı ve 
uygun olduğunu ayıracak yargıçlar.

Bundan sonraki bölüm, Aristoteles’in toplum üstüne en karakte­
ristik gözlemlerinden bazılarını kapsamaktadır. Yönetici sınıf bir 
olmalıdır; üyelerinden her biri bu kavramın tanımı gereğince, ken­
dilerini yasal ve siyasal kararlar almaya, silâh taşımaya ve bir 
efendi yaşamı sürdürmeye yetenekli kılacak kadar yeterli “erdem”e 
sahip bulunan yurttaş-topluluğuyle özdeş olmalıdır. Yunancada “yaş 
grubu” kavramını karşılayacak bir sözcük bulunsaydı bu serim- 
leme daha az karmaşık olabilirdi; fakat Aristoteles yukarı-sınıfı iki­
ye bölmemek için özen göstermektedir; bu nedenle, aynı kişiler, 
sırasıyle asker, yargıç, siyaset adamı ve rahip olacaklardır.

"Mutlak olarak âdil” ile devlete ya da bir başka ölçüte ilişkin 
olarak âdil ayrımı için karşılaştırınız: Kitap IV, Bölüm 7 ve Kitap 
V, Bölüm 9’un başlangıcı.

9

Sınıfları sıralamayı böylelikle bitirdikten sonra, şimdi şu sorunu 
inceleyeceğiz: Herkesin, durum un gereğine göre, çiftçi, zanaatçı, 
kurul üyesi ve yargıç olmasıyle (bu olanaksız b ir şey değildir) 
yurttaşların  hepsi mi bütün bu etkenliklere katılmalı, yoksa her 
iş için ayrı kimseler mi ayırmalı? Yahut işlerin bazıları zorunlu 
olarak belli birtakım  kimselere bırakılm alıdır da, ötekiler herkese 
açılabilir mi? Her anayasa biçiminde durum  aynı değildir; çünkü 
daha önce de söylediğimiz gibi, herkesin her şeyi paylaşması da, 
bazılarının bazılarını paylaşması da eşit ölçüde olanaklıdır. Ana­
yasaların arasındaki ayrılıkları yaratan işte budur: Demokrasilerde 
herkes her şeyi paylaşır, oligarşilerdeyse bunun tersi doğrudur.

Fakat, şimdiki araştırm am ız eri iyi, yani b ir şehri en çok m ut­
lu edecek anayasaya yönelmiş olduğuna ve m utluluğun da erdem 
olmadan varolamayacağını yukarda söylemiş bulunduğumuza gö­
re, anayasası en iyi olan en iyi devlette, âdillikleri herhangi bir 
konutlanmış ölçüte oranla değil, m utlak olan âdil insanlara sahip 
b ir devlette, yurttaşların  b ir beden işçisinin ya da tüccarın yaşa­
mını sürmemesi gerekir. Öyle b ir yaşam soylu değildir ve erdemli 
olmaya elverişsizdir. Y urttaş olacak kimseler b ir tarım cı yaşamı

210



KİTAP VII • BÖLÜM 9
i

da sürmemeli; çünkü erdem ve yeteneklerini geliştirecek rahatlık­
ları, yurttaş etkenlikleri için zamanları olmalı. Devletin yüreğinde 
ve ortasında iki şey vardır: Savunma ve gerek güdülecek siyaset, 
gerekse adalet sorunları üstüne görüşüp tartışm a. Bunların ayrı 
ayrı kimselere mi verilmesi, yoksa hepsinin birden aynı b ir top­
luluğun elinde mi bırakılm ası gerektiği sorulunca, vereceğimiz 
cevap b ir ölçüde biri, b ir ölçüde öteki olacaktır. Bu işlerin ken­
dileri, en iyi biçimde yapılmaları için yaşamın dönemine göre b ir­
birlerinden ayrıldıkları, birinin bilgelik, b ir başkasının güç gerek­
tirdiği ölçüde, ayrı ayrı kimselere verilmelidir. Fakat iradelerini 
zorla kabul ettirebilecek kadar güçlü olanların başkaları tarafın­
dan yönetilmeye katlanm aları güvencelenemeyeceği için, o ölçüde 
de aynı kimselere verilmeleri gerekir. Çünkü silâhlara sahip olan 
ve bunları kullanabilen kişiler, anayasanın devam edip etmemesine 
karar verebilecek durum dadırlar. Öyleyse şu sonuca varıyoruz: Ge­
rek askerî gerek sivil işlevleriyle bu anayasa aynı b ir sınıfın eline 
bırakılm alıdır, ama her ikisi birden aynı anda (hemzaman olarak) 
değil. Daha çok, doğayı izlemeliyiz: Gençlerin gücü, yaşlıların an­
layışı vardır; dolayısıyle, işlerin dağıtımının da bu temele göre 
yapılması, hem haklı hem faydalı olur — çünkü işlerin gereğine 
uygundur. Mülkiyet de bu sınıfa ait olmalı; [zira] yurttaşların  bol 
bol (ferah fahur) geçinebilecek durum da bulunm aları zorunludur 
ve bunlar yurttaşlardır. Aşağı sınıf öğesinin devlette payı yoktur, 
ne de ortaya erdem koymayan herhangi b ir başka sınıfın. Bunun 
doğruluğu, baştaki konutlarım ızdan bellidir; m utluluk, erdemle b ir­
likte olmak gerekir, b ir şehre m utlu dediğimiz zaman da, yalnız 
b ir parçasını değil, yurttaşların  tüm üne bakmalıyız. Mülkiyetin 
bunlara ait olması gerektiği de apaçıktır; tarım  işçileri, ya köleler 
ya da şehrin dolaylarında oturan barbarlardır.

Daha önce yaptığımız listeden, geriye yalnız rahipler sınıfı 
kalıyor. Bunların konumu açıktır: Tarım ya da ticaret işlerinde 
çalışan b ir kimse rahip yapılamaz, çünkü tanrılara ancak yurt­
taşların tapm ası doğru ve uygundur. Y urttaşları ve (kamusal) ödev­
lerini askerî ve sivil diye ikiye böldüğümüz gibi, uzun hizmet yol­
larında kendilerini harcamış olan yurttaşların  da hem emekli olup 
dinlenmeleri, hem tanrılara hizmet etmeleri doğru ve uygundur. 
Öyleyse, rahiplik görevlerine bunlar atanm alıdır.

Devletin temel gerekliliklerinin ve parçalarının neler olduğunu 
böylelikle belirtm iş olduk. Tarım işçilerinin, zanaatçıların ve üc­
retli işçilerin bulunm ası zorunludur; fakat devletin parçalarına 
gelince, bunlar askerlik ve görüşüp tartışm a öğeleridir — bu ödev­
ler ise, sürekli olarak ya da zaman içinde sırayla birbirlerinden 
ayrılabilirler.

211



6

P O L İ T İ K A

Denizle bağlantısı bulunm ak ve bunun devletlerin iyi yönetimi için 
b ir yardım ı mı, yoksa b ir engel mi olduğu konusunda b ir hayli 
tartışılm ıştır. Bazıları, şehri ayrı davranış kurallarına göre yetişmiş 
yabancılara açmanın iyi düzen için zararlı olduğunu ve ülkeyi fazla 
kalabalıklaştırdığını söylerler. Bunlara göre, deniz yolunun kulla­
nılması, çok sayıda tüccarın şehre gelip gitmesine yol açar ve böy­
le b ir durum , yurttaşların  iyi yaşamı için tehlikelidir. Ama eğer 
bu kötü sonuçlardan kaçımlabilirse, şehrin ve ülkesinin denize 
açık olması, ekonomi ve savunma am açları açısından besbelli daha 
iyidir. Başarılı b ir savunucu, düşm ana karşı direniş gösterebilmek 
için, hem denizden hem karadan yararlanabilecek b ir konumda ol­
malıdır; eğer istilâcılara her iki yoldan birden darbe indiremezse 
bile, ikisini de kullanabilecek durumdaysa, birinden vurması da­
ha kolaydır. Ekonomik alanda da öyledir: insanlar kendi üretm e­
dikleri şeyleri dışarıdan getirmek (ithal etmek), fazla ürettikleri­
ni ise dışarıya göndermek (ihraç etmek) zorundadır. Çünkü bir 
şehir b ir ticaret şehri olunca, başkalarının çıkarı için değil, kendi 
çıkarı için böyle olmalıdır. Bazıları, yanlarında getirecekleri para 
uğruna, şehirlerinin kapılarını her gelene pazar olarak açarlar; 
fakat bu tü r kazanç sağlamayı yasa-dışı sayan b ir şehirde, böyle 
herkese açık b ir pazar olmamak gerekir.

Yine, zamanımızda tersaneleri ve lim anları olan birçok şehir­
ler ve ülkeler bulunduğunu görüyoruz — bu tesisler şehirden çok 
uzak değildir, ama iç içe girecek kadar şehre yakın da değildir, 
surların  ve bu gibi başka savunma düzenlerinin koruyabileceği uy­
gun yerlere kurulm uşlardır. Onun için, eğer bu karşılıklı ilişki iyi 
sonuçlar verirse, şehrin bunlardan yararlanacağı besbellidir; yok 
kötü sonuçlar verirse, kurallar koyarak ve o bölgeye kimlerin gi­
rebileceğini, kim lerin giremeyeceğini belirterek bunlara karşı ko­
runm ak kolaydır. Sonra şu deniz kuvvetleri sorunu var; bunlar­
dan belirli b ir m iktarının olması apaçık istenilmeye değer b ir şey­
dir; çünkü bir devletin başkalarına gücünü duyurm ak ve yalnızca 
kendi içinde değil, bazı komşularına yardım larda bulunm ak ba­
kım ından da, karadan olduğu gibi denizden de yararlanabilmesi 
çok önemlidir. Gemilerin sayısı ve deniz kuvvetlerinin büyüklüğü 
ise, söz konusu devletin içinde bulunduğu koşullar ve sürdüğü 
yaşam biçiminin ışığında belirlenmek durum undadır. Eğer ileri 
gelen b ir devlet olarak büyük b ir rol oynayacaksa, bu devletin 
böyle etkenliklerde bulunm asına elverecek kadar geniş kara kuv­
vetleri gibi deniz kuvvetlerine de ihtiyacı olacaktır. Çok sayıda 
denizcinin gemilere alınması nüfusta b ir artış olmasını gerektirir, 
ama şehirlerdeki üye yurttaşların  sayısını da kabartm ası zorunlu

206



KÎTAP VII • BÖLÜM 7

değildir; bunlara sanki asker imişler gibi, devlette b ir pay veril­
mesi için hiç b ir neden yoktur. Gemilerde taşm an askerler, piyade 
kuvvetlerine bağlı özgür adam lardır; bunların tayfalar üstünde yet­
keleri ve onlara öncelikleri vardır. Fakat kürekçilerin devlete üye 
olmaları gerekmez; bu iş için gizil (potansiyel) b ir insan gücü 
kaynağı, şehrin çevresinde (dış yörelerinde) oturanların  ve tarım  
işçilerinin bol olduğu yerlerdir. Bunun örneklerini günümüzde de 
görebiliyoruz: Herakleia’da şehirleri ancak orta büyüklükte olmak­
la birlikte, birçok trieres'e yetecek kadar tayfa çıkm aktadır. Öy­
leyse, ülke, limanlar, şehirler, deniz ve deniz kuvvetleri üstünde 
bu kadar durmamız yeter; şimdi yurttaşa ve nüfusa geçiyoruz.

Yedinci bölümde, Aristoteles, Hippokrates'in “Havalar, Sular ve 
Yerler” kitabından yararlanmaktadır — bu, iklimin insanların sağ­
lık ve kişilikleri üstündeki etkilerini inceleyen bir kitaptır. Aris­
toteles’in geçerken söz arasında andığı, bütün dünyaya hükmedecek 
bir kuvvet olarak Hellas'tn birleştirilmesi konusunu daha çok işle­
meyişine hayıflanabiliriz. Bölümün geri kalanı, Platonun  Devlet' 
inin ikinci kitabına dokunmaktadır.

7

Y urttaşların sayısını sınırlam aktan yukarda söz ettik; şimdi de on­
ların ne gibi doğal nitelikleri olması gerektiğini araştıracağız. Önce 
en ünlü Yunan devletlerine, sonra da bütün dünyanın ırksal bö­
lünmelerine b ir göz atarsak bu sorunun cevabı hakkında oldukça 
doğru b ir fikre ulaşabiliriz. Soğuk bölgelerde yaşayan ırk lar ve 
Avrupa’dakiler cesaret ve tutkuyla doludurlar, fakat beceri ve beyin 
-güçleri biraz k ıttır; bundan ötürü, genellikle bağımsız kalabilme­
lerine karşın, siyasal birlikleri ve başkalarına egemen olma yete­
nekleri yoktur. Öte yandan, Asyalı ırkların  hem beyinleri hem de
becerileri vardır, ama cesaret ve iradeleri eksiktir; bu  nedenle, hep
köleleştirilir ve uyruk olarak kalırlar. Coğrafyaca orta  b ir durum da
bulunan Hellen ırkı ise her ikisinden de b ir ölçüde pay almıştır.
Dolayısıyle, en iyi siyasal kurum lara sahip olarak özgürlüğünü sür­
dürüyor ve tek b ir anayasa altında birleşse, bütün öteki ülkelere
egemen olabilecek yetenekte. Fakat birtakım ını ötekiyle karşılaş­
tırdığımız zaman, aynı farkların Yunanlıların kendi aralarında da
olduğunu gözlemliyoruz; bazıları doğadan tek yanlıdır, bazılarında
ise kafanın ve yüreğin nitelikleri birleşm iştir [Yani, kimileri ya
akıllı ya cesur, kimileri hem akıllı hem cesurdur]. İnsanların iste­
diğimiz gibi, b ir yasa koyucu tarafından kolaylıkla kalıplanabilecek
ve yüksek b ir üstünlük düzeyine getirilebilecek türden olmaları

207



P O L İ T İ K A

için, besbelli, bunların her ikisi de gereklidir. Bazı kimselere ba­
kılırsa, devletin koruyucuları tanıdık yüzler görünce dostluk, ya­
bancılar yaklaşınca ise düşmanlık duymalıdır. Dostluk duygusu 
yürekten, yani ruhlarımızdaki sevme gücünden doğar. Bunu şura­
dan anlıyoruz ki, sevdiğimiz kişilerin bizi ihmal etmesi, duygula­
rımızı, tanımadığımız kimselerin davranışlarından daha çok sarsar. 
Onun içindir ki, Arkhilokhos'un dostlarından yakman, am a kendi 
yüreğine yönelttiği şu dizeleri gayet yerindedir: “Dostların uğruna 
değil mi, hep kendine eziyet ettiğin?” Buyurma gücünün ve özgür­
lük ruhunun kaynağı, her zaman üste çıkan ve hiç boyun eğmeyen 
bu yetidedir. Fakat devletin koruyucularının yabancılara karşı sert 
olm aları gerektiği hakkında söylenen söz, bence çok yanlıştır; hiç 
kimseye böyle davranılması gerekmez ve sertlik, kötülük yapan­
lardan başkasına karşı b ir zihin yüceliği belirtisi değildir. Daha 
çok, yukarda söylediğimiz gibi, bize haksızlık yaptıklarına inan­
dığımız dostları görünce, içimizde uyanan kırgınlık duygusu öy­
ledir. Bu, anlaşılabilir b ir şeydir de; insanlar kendilerine iyilikle 
davram lmasm ın hakları olduğunu sandıkları zaman, bundan yok­
sun bırakılınca ve um dukları varan  elden kaçırınca kırgınlık du­
yarlar. İşte onun içindir ki, “Kardeşlerin çatışması korkunç o lur” 
ve “aşırı sevgi, aşırı nefrete döner” demişlerdir.

Devletin üyeleri, (yurttaşların) sayıları ve türleri üstüne söy­
leyeceklerimiz bu kadar; ülkenin büyüklüğü ve tü rü  üstüne söyle­
yeceklerimiz de. Bundan daha çoğunu söylememiz gerekmez, çünkü 
kuram sal tartışm alarda, olayın gözümüzün önüne getirilmiş olma­
sındaki kadar ayrıntılara dikkat etmemiz beklenemez.

Bıı, verilerin gözlemlenmesi değil, kuramsal bir tartışma olduğu 
için; Aristoteles de konunun o bölümünü bir yana bırakıyor ve 
ideal şeylerin kendisini incelemeye girişiyor. Söze, şimdi artık her­
kesin bildiği soyut genellemelerinden biriyle başlıyor — bu arada, 
bize Polis’m doğaya uygun bir şey olduğunu da hatırlatıyor. Aris­
toteles, bir organizmanın bir parçasıyle (o organizma için) onsuz 
olunmaz olduğu halde (o organizmanın) gerçekten bir parçası ol­
ması gerekmeyen bir şeyi arasında ayrım yapmaktadır. Ayrıca, ya­
zarın burada, ekonomik koşulların halkın kişilik ve yaşam yolu 
üstündeki etkisini görmezlikten geldiği de anlaşılıyor. ■

8

Nasıl, doğada varolan herhangi b ir başka nesneye bakarken, on- 
larsız bütünün kendisi olamayacağı zorunlu şeylere (organik) "par­
çalar” demiyorsak, onun gibi, b ir şehrin varoluşunun zorunlu ko­

208



KlTAP VII • BÖLÜM 8

şullarını da o şehrin parçaları olarak sıralamamalıyız; tek b ir belirli 
türden oluşan herhangi b ir başka topluluk biçimine ilişkin olarak 
da, öyle: Katılma dereceleri ne olursa olsun, üyelerinin tümü için 
topluluk topluluktur, yani tek b ir özdeş bütündür. Belli b ir tu tar­
da yiyecek, b ir ülke alanı ve benzeri şeyler, bunlar hep zorunludur, 
fakat herhangi b ir insan toplum u biçimine özgül karakterini veren 
şeyler değildir. Bir şey araç, b ir başkası da amaç olduğu zaman 
aralarında şundan başka b ir ilişki yoktur: Biri etkenlik gösterir, 
ötekinin üstünde etkenlik gösterilir [Yani, biri etkin, öteki edilgin- 
dir]. Herhangi b ir gereç grubunu alın ve bu gereçleri onları kul­
lananlarla birlikte, yaptıkları işe ilişkin olarak düşünün; örneğin, 
b ir evle yapımcılarını. Evle o evi yapanlar arasında işbirliği dene­
bilecek b ir durum  ya da şundan başka b ir ilişki yoktur: Yapım­
cının gereçlerini kullanm aktaki ustalığı evin yapılması bakımından 
b ir araçtır. Onun gibi, b ir devletin de mülkiyeti olması gerekir, 
fakat bu mülkiyetin birçok parçaları canlı yaratıklar olmakla b ir­
likte, mülkiyet devletin b ir parçası değildir. Biz b ir şehirden ya 
da devletten söz ettiğimiz zaman, bundan olabilecek en iyi yaşama 
ulaşmayı kendilerine erek ya da amaç alan benzer kişilerin 
b ir topluluğunu anlıyoruz. En iyi olan, m utluluktur; bu da, bütün 
iyi niteliklerin uygulanması ve olabilecek en geniş ölçüde gerçek­
leştirilmesi demektir. Yaşam öyle b ir şeydir ki, bazıları m utluluk­
tan (iyi) b ir pay alırlar, bazıları ise çok küçük b ir pay alırlar ya da 
hiç b ir pay almazlar. Öyleyse, ayrı ayrı türde şehirler ve çeşitli 
anayasalar olmasının b ir nedeni besbelli budur. Ayrı ayrı insan 
grupları m utluluklarını ayrı ayrı yollar ve ayrı ayrı araçlarla arar­
lar; onun için, yaşamlarının ya da anayasalarının ayrı ayrı olma­
sında şaşılacak b ir yan yoktur.

Onlar olm adan şehrin olamayacağı şeylerin neler (kaç tane) 
olduğunu da araştırm alıyız (Devletin parçaları dediğimiz şeyleri de 
buraya katıyoruz; çünkü onların varlığı da zorunludur). Öyleyse, 
gerekli bütün şeylerin ve eylemlerin b ir sayımını yapalım, çünkü 
bu aradığımız cevabı bize gösterecektir: (1) yiyecekler, (2) el sanat­
ları ve kullandıkları gereçler, (3) silâhlar. Silâhları buraya katı­
yoruz, çünkü anayasaya üye olanların kendi aralarında bile silâh 
taşım aları gerekir, hem içeride b ir kalkışma olmasına hem de dı­
şarıdan gelecek b ir saldırıya karşı. (4) Servet — bu da, gerek savaş 
gerekse bütün iç ihtiyaçlar için gereklidir. Sonra (5) din ihtiyaçları 
(bu, birinci sıraya konulabilirdi) ve (6) (hepsinden önemlisi) gü­
dülecek siyaset hakkında olsun, ayrı ayrı kişiler arasında haklı’yı 
ve haksız'ı saptam ak bakımından olsun, b ir karar alma yöntemi. 
İşte, zorunlu olan şeyler bunlardır; diyebiliriz ki, her devletin 
bunlara ihtiyacı vardır. Çünkü b ir devlet rasgele b ir araya toplan­
mış bir yığın değildir; yine söylüyoruz, kendi kendine yeterli b ir
14 209



P O L İ T İ K A

Bölüm 10’un ilk yarısı, bir çeşit konudan ayrılma ya da daha çok, 
bir yayımcının eklediği bir parça gibidir. Sonucunun gösterdiği 
üzere, bu parça, eski çağları incelemenin değerine ve insan tarihi 
üstüne döngiisel bir görüşe ilişkin bir denemenin bir parçasıdır. 
İdeal devletle hiç ilgili değildir, fakat toplumdaki sınıflara ve ortak 
sofra düzenine değindiği için, sınıflardan söz edilince ve ortak ye­
meklerin giderlerinin karşılanması sorununun tartışılmasından ön­
ce, buraya konulmuştur. Fakat, bu parçayı Aristoteles’in yazmadı­
ğını düşünmek için de hiç bir neden yoktur.

"İtalya” adının, başlangıçta, yalnız çizme biçimindeki yarımada­
nın en ucuna verildiği, bu parçadan anlaşılıyor.

10

Sınıflara bölünmenin, özellikle de savaşçıların tarım sal sınıftan ay­
rılm asının zorunlu olduğu, yeni b ir buluş değildir; siyaset incele­
yicileri bunu uzun zam andır pekâlâ biliyorlardı. M ısır'da buna pek 
benzeyen b ir şey varlığını sürdürm ektedir, G irit’te de. Mısır için 
bu düzenle ilgili yasaları Sesostris’in koyduğu söylenir, Girit için 
de Minos’un. O rtaklaşa yemek kurum unun da pek eski olduğu 
anlaşılıyor; bu uygulama G irit’te Minos zamanında başlatılmış, İta l­
ya'da ise çok daha eskiden. Tarihçilerin bize söylediklerine göre, 
o ülkede Oihotria kralı olan İtalos diye biri varmış, bundan
dolayı, Oinotria halkı adlarım  İtalyan’a çevirmiş, Avrupa’nın (Ak­
deniz) kıyılarındaki Skylla körfeziyle Lames körfezi arasına çizi­
len b ir çizginin güneyinde kalan topraklara İtalya adı verilmiş —
bu iki körfezin arası yarım  günlük yoldur. Dediklerine göre, bu
İtalos Oinotrialıları çoban b ir halk olm aktan çiftçiliğe geçirmiş
ve birçok yeni görenek ve yasalar koymuş, ortak yemekler de bun­
ların arasındaymış. Bugün bile, ardıllarından bazıları, öteki göre­
neklerinden birtakım ıyle birlikte (İtalos’un başlattığı) bu uygula­
mayı da sürdürm ektedirler. İtalya’nın Tyrrhenia denizine bakan
tarafında, eski zam anlarda da bugün de Ausones adı verilen Opikoi
halkı vardı; İapygia ve İonia denizine bakan tarafında ise, Siritis
denilen ülkede, ırkça Oinotrialılardan olan Khonialılar vardı. İşte,
ortak  yemek oradan, sınıf ayrımı da M ısır'dan çıkmıştır; Sesostris’ 
in krallığı Minos’unkinden çok daha eskilere gider.

Sanıyorum ki, öteki göreneklerin çağlar boyunca birçok kere­
ler bulunmuş, yitirilmiş ve yeniden bulunm uş olduğunu kesin 
saymamız gerekir. Bir kere, onsuz edemeyeceğimiz şeyler vardır 
ve bu zorunluluğun kendisi, onları bize öğretir. İkincisi, bunlar 
b ir kez konulunca, daha çok rahatlık ve daha büyük bolluk sağ­
lama yönünde doğal b ir süreç gelişir. Onun için, aynı sürecin 
toplum sal ve siyasal kurum lar kurum larda da yer aldığına, kesin

212



KİTAP VII • BÖLÜM 10

bir olgu gözüyle bakmalıyız. Bütün bunların eski olduğunu Mısır 
tarihi gösterm ektedir; Mısırlıların en eski halk oldukları söylenir, 
onların öteden beri yasaları ve toplumsal ve siyasal b ir örgütleri 
vardı. Dolayısıyle bizim de, eskiden bulunmuş şeylerden tam  olarak 
yararlanmam ız, bulunm amışlarıysa bulmaya çalışmamız gerekir.

Toprak sahipliği ve ortak sofra merkezlerinin giderlerinin karşılan­
ması. Aristoteles’in Syssitia’mn değerini ve tarımda köle kullanıl­
masını tartışacağı vaadedilmiş olduğu halde, bildiğimiz kadarıyle 
bu söz yerine getirilmemektedir. Fakat ortak yemekler için, ayrıca 
bkz. Kitap II, Bölüm 10.

Toprağın silâh taşıyan ve anayasaya tam katılm a hakkı olan­
lara ait bulunm ası ve toprağı işleyenlerin niçin toprak sahiplerin­
den farklı kimseler olması gerektiğini, ayrıca istenilen ülkenin 
doğasını ve sınırlarının genişliğini yukarda belirtm iştik. Şimdi, 
önce, toprağın işlenme amacıvle dağıtılmasından, onu işleyecek 
olanlardan, bunların kimler ve ne türden kimseler olacağından söz 
etmeliyiz. Biz bütün toprağın ortak mülkiyet altında olmasını sa­
vunanlara katılmıyoruz, fakat ürünlerin paylaşılması için arkadaş­
ça b ir düzenleme yapılması ve yurttaşlardan hiç birinin geçimden 
yoksun bırakılm am ası gerektiğine inanıyoruz. Ortaklaşa yemeklere 
gelince, iyi düzenlenmiş b ir toplum da bunun çok faydalı b ir kurum 
olduğu genellikle kabul edilmektedir; bizim de niçin bu görüşte 
olduğumuzu daha ileride söyleyeceğiz. Yalnız, ortaklaşa yemek ku­
rum u nerede varsa, hali vakti yerinde olmayanların hem saptanmış 
olan payı ödemeleri hem de aynı zamanda kendi evlerini geçindire- 
durm aları güç olmakla birlikte, buna bütün yurttaşlar katılmalıdır. 
Bütün toplulukça karşılanm ak gereken b ir şey de, tanrılara kam u­
sal tapınm a giderleridir. Onun için, toprağın biri kamu mülki­
yetinde, ötekiyse bireylerin olacak iki bölüme ayrılması zorunludur. 
Bunların her biri de yine ikiye bölünmelidir. Kamu toprağının 
b ir bölüm ü tanrılara hizmetin giderleri, b ir bölümü ise ortaklaşa 
yemekler için ayrılacaktır. Özel mülkiyet altındaki toprakların da 
b ir bölümü sınır boyunda, b ir bölüm ü ise şehre yakın olmalıdır; 
böylelikle, her yurttaş bunların her birinden birer toprak parça­
sına sahip bulunacaktır. Bu, valnızca adalet ve eşitliğe uygun ol­
makla kalmaz, aynı zamanda komşu devletlerle b ir savaş çıkarsa, 
(yurttaşlar arasında) daha büyük bir birlik doğmasına da yarar*. 
Bu ikili düzenleme olmayınca, bazıları sınır boylarındaki çatışm a­

* Platon’un Yasalarında (Kitap V, steph. 745) önerdiği bu fikri, Aristoteles yu­
karda Kitap II, Bölüm 6’nın ilk kesiminin sonunda, “bir kimsenin iki ayrı evi olur 
mu?” diye eleştirmişken, burada benimsiyor [Çevirenin notu].

213



P O L İ T İ K A

ları gereğinden çok azımsar, bazılarıysa gereğinden çok önemserler; 
bazıları bu kavgaları pek kolay sayarken, bazıları da öyle ciddiye 
alırlar ki, bunlardan kaçınabilmek için onurlarını bile feda ederler. 
Onun için, bazı ülkelerde bir komşuya karşı savaşılması söz ko­
nusu olunca, sınıra yakın oturanların dürüstçe b ir görüş belirt­
melerini çıkarları engelleyeceği için, bu  tartışm alara katılm aları 
yasaklanmıştır. Bundan ötürü, yukarda gösterilen nedenlerle, ül­
kenin dediğimiz gibi bölünmesi çok önemlidir. Toprağı sürecek 
olanlara gelince, bunlar mümkünse köleler olmalı (şehri dilediği­
miz gibi kurduğumuzu unutmayalım). Hepsi b ir ırk tan  olmamalı, 
yürekli kişiler de olmamalı; bu, onların iyi işçilik yapm alarını ve 
ayaklanma eğilimine kapılm am alarını sağlar. Köleler yerine, şehrin 
dolaylarında yerleşmiş yabancılar da toprakta çalıştırılabilir; o za­
man, bu yabancılar şimdi değindiğimiz kölelerle aynı türden adam ­
lar olmalıdır. Bunlar, bireysel mülkiyet sahiplerinin topraklarında 
özel olarak mı, yoksa ortak topraklarda kamusal olarak mı ça­
lıştıklarına göre ikiye ayrılırlar. Kölelerin tarım da nasıl kullanıl­
ması gerektiğini ve bütün  kölelerin, ileride b ir gün ödül olarak 
özgürlüklerine kavuşabilecekleri um udunu taşım alarının niçin iyi 
b ir şey olduğunu daha sonra anlatm ak niyetindeyim.

Şimdi gelen bölüm, Aristoteles’in sonradan yaptığı eklemelerle not­
larını nasıl genişlettiğine iyi bir örnektir. Bunun sonucu olarak, 
bir şehrin nerede kurulacağına karar verirken bakılacak dört nokta 
— iyi hava, iyi su, yönetim kolaylığı ve savunma olanakları— eşit 
ve sistemli olmayan bir biçimde ele alınıyor. Bir kez daha, Aris­
toteles’in Hippokrates in “Havalar, Sular ve Yerler"inden yararlan­
dığını görüyoruz.

11

Bir şehrin hem denize hem içerilere kolayca erişebilecek ve koşul­
ların elverdiği ölçüde de, ülkenin her yanından eşit ölçüde kolay­
lıkla gelinebilecek b ir konumda olması gerektiğini daha önce söy­
lemiştik. Şehrin kurulacağı yer, b ir yamaç olmalıdır. Bu, bulmayı 
umacağımız b ir şeydir, fakat şu dört noktayı da göz önünde tu t­
malıyız. Birincisi ve en önemlisi, şehrin konum unun sağlığa el­
verişli olmasıdır. Doğuya bakan ve gündoğusundan rüzgâr alan bir 
yamaç, sağlıklıdır, öylesi de havanın güzel geçmesini sağlamakla 
birlikte, kuzey rüzgârından korunmuş (dulda) b ir yam açtan daha 
iyidir. Sonra şehrin yeri, bütün toplumsal (sivil) ve askeri etken­
liklere elverişli bulunm alıdır. Savunma amaçları için, bu konum, 
şehri savunanların kolaylıkla b ir çıkış (huruç) hareketi yapabile-

214



KÎTAP VII • BÖLÜM 11

çekleri, ama saldıranların zor yaklaşabilecekleri ve zor kuşatabile­
cekleri gibi olmalıdır. Su ve özellikle kaynak suyu bol olmalı ve 
mümkünse, savaş sırasında hemen denetim altına alınabilmelidir; 
bu m üm kün değilse, yağmur sularını büyük ve çok sayıda tekne­
ler içinde toplam anın b ir yolu bulunm alıdır ki, savaş savunucuları 
uzağa gitmekten alıkoyunca yeteri kadar suları olsun.

Halkın sağlığı düşünülmek gerektiği için, bu iş b ir ölçüde 
şehrin en iyi yerde kurulm asına ve doğru yana bakm asına, b ir öl­
çüde de temiz su sağlanmasına bağlı olduğundan, buna da büyük 
b ir özen gösterilmelidir. Kuruluş yerini ve su durum unu özellikle 
söylüyorum, çünkü hava ve su, en sık ve sürekli olarak kullandı­
ğımız şeyler oldukları için bedence sağlığımızı en çok etkilerler. 
Dolayısıyle, bü tün  halkın iyiliğini gerçekten isteyen b ir devlette, 
insanların içecekleri su başka am açlarla kullanılacak sudan ayrıl­
malıdır, elbette meğerki, sularının hepsi aynı olan ve hepsi de içi- 
lebilen birçok kaynaklar bulunsun.

Savunma konumları konusunda, b ir hüküm et türü  için en iyi 
olanın b ir başkası için o kadar iyi olmadığını hatırlam ak gerekir. 
Yüksek b ir merkezî kale (akropolis) oligarşiye ve monarşiye uy­
gundur, düz b ir ova da demokrasiye; bunların hiç biri b ir aristok­
rasiye uymaz, o b ir dizi ayrı ayrı pekiştirilm iş yer (tahkimat) ol­
masını yeğler. Özel evlerin bulunacağı alanları saptam akta, Hippo- 
dam os’un çağdaş yöntemi, düzenlilik üstünlüğüne sahiptir; aynı 
zamanda daha çekici b ir görünüşü vardır ve b ir tek sakıncasının 
dışında, her bakım dan daha yararlıdır. Savunma kolaylığı açısın­
dan, evlerin eski yöntemle düzensiz olarak kurulm ası daha iyiydi; 
çünkü yabancı paralı askerlerin çıkıp gitmeleri ve saldırıcıların 
şehre girmeleri zor oluyordu. Onun için her iki yöntemi de kul­
lanmak gerekir ve bu pekâlâ m üm kündür: Yapıları sıra sıra değil 
de, üzüm kütükleri dikerken yaptıkları gibi, (dördü köşelere, biri 
ortaya) beşerlik kümeler halinde yerleştirin ve bütün şehri geo­
m etrik b ir düzenle kurmayın da, yalnızca belirli bölümlerinde öyle 
yapın. Bu, hem güvenlik hem de güzellik gereksinmelerini karşı­
layacaktır.

Surlara gelince, bazılarının dediği gibi, yiğit olduklarını ileri 
süren şehirlerin surlara ihtiyaçları olmadığını söylemek tamamıyle 
eskim iştir; böyle övünen şehirlerin gerçekte başlarına neler geldi­
ğine b ir bakmanız yeter. Hiç kuşkusuz, sağlam duvarların arkasın­
da güvenlik aram anın pek şerefli b ir yanı yoktur — en azından, 
eşit sayıda yahut biraz üstün b ir düşmana karşı. Fakat saldıran­
ların sayısal üstünlüğünün, gerek ortalam a adam gerekse seçkin 
b ir azlık için savunanların cesaretine (karşı koyamayacakları ka­
dar) fazla geldiği durum lar olabilir ve olm aktadır da. Öyleyse, şeh­
rimizi kurtaracak, zulüm ve baskının aşağılâyıcılıklarından kaçma-

215



P O L İ T İ K A

caksak, surların sağlayabileceği en geniş ölçüde korum anın aynı 
zamanda en iyi askerî tedbir olduğunu teslim etmeliyiz. Bunun 
doğruluğu, kuşatılmış b ir şehre saldırm akta kullanılan çağdaş atış 
araçlarının (mancınıkların) geliştirilmesiyle büsbütün ortaya çık­
m aktadır. Şehirleri bile bile sursuz yapmak, kolay saldırılabilecek 
bir yer seçmek ve çevredeki (koruyucu) yükseklikleri düzlemek 
gibidir. Bu, evde oturanlar korkaklığa alışmasın diye, özel b ir mül­
kü duvarlarla çevirmemeye benzer. Gözden kaçırılmaması gereken 
bir başka şey de şudur: Şehirlerine sur yaptıranlar, o şehri ister­
lerse pekiştirilm iş, isterlerse pekiştirilmemiş b ir şehir sayabilecek 
durum dadırlar. Surları olmayanlaın ise, böyle b ir seçeneği yoktur. 
Bu doğruysa, o zaman yalnız sur yapmak değil, bu surları hem 
şehrin görünüşü hem de bugünlerde pek çoğalmış bulunan savunma 
gereklerine uyacak biçimde bakımlı tutm ak b ir ödev olur. Saldıran 
taraf her zaman kendisine üstünlük sağlayacak yöntemler aradığı 
gibi, savunanlar da bilimsel araştırm aların  yardımıyle, durm adan 
yeni savunma yolları bulmaya çalışmalıdır. Düşman, b ir saldırıyı 
karşılam ak için gerçekten iyi hazırlanmış olanlara saldırmaya kalk­
maz bile.

Yerleşme düzeninin daha ileri ayrıntûan. Özgür doğumlu baylara 
ayrılmış olan agora (herhangi bir açık hava toplantı yeri) Kseno- 
phon'da da geçer (Kyrop., 1, 2, 3); orada agora’mn başlıca amacı­
nın bu bayları ticaret gibi aşağılaştırıcı bir uygulamanın tadını 
almaktan alıkoymak olduğu söylenmektedir. Pazaryerleri, sokaklar 
ve taşra işleriyle görevli kişilerin yerine getirecekleri ödevler için 
bkz. Kitap VI, Bölüm 8.

12

Y urttaşlardan çoğunun birtakım  yemek yeme merkezlerine dağıtıla­
cağını ve ayrıca surlarda da uygun aralıklarla, her birinde nöbet­
çiler bulunacak kaleler olması gerektiğini görmüştük. Dolayısıyle, 
yemek yeme merkezlerinden bazılarının, bu nöbet kaleleriyle aynı 
yerlerde kurulm ası akla yakın geliyor. Geri kalanları için ise, tan­
rıların  hizmetine ayrılmış kurum lar ve hüküm et m akam larının baş­
lıca yemek yeme merkezleri aynı b ir yerde orta b ir konumda ol­
malıdır, meğerki kutsal yasa ya da Delphoi Apollon’unun b ir bil­
dirisi o kutsal yerin b ir başka yerde kurulm asını buyursun. îyi 
yerleşmeye ilişkin görüşlerimize uygun b ir cephesi olan, aynı za­
m anda şehrin komşu bölümlerine oranla kolay savunulan b ir yapı, 
bizim kendisinden beklediğimiz amaca pek elverişlidir. Bunun he­
men altı, Thessalia’da Özgür Pazar denilen türden b ir alan (agora)

216



KİTAP VII • BÖLÜM 12

açılması için iyi b ir yer olur. Burada hiç b ir şey alınıp satılmaz 
ve yetkililer tarafından çağrılmadıkça aşağı-smıflardan ya da taş­
ralılardan hiç kimse bu alana giremez. Eğer yaşlıların gymnasiori 
la n  da buraya kurulursa, alanın önemi artar; çünkü jim nastik 
yapanlar yaşlara göre ayrılm alıdır — gençler b ir yerde, yaşlılar bir 
başka yerde; hüküm et görevlileri yaşlılarla birlikte olmalı, ama 
aynı zamanda gençlere de karışm alıdır, çünkü yukarı-smıflara karşı 
gerçek b ir saygı duygusu esinlemenin en iyi yolu, yetkenin dikkatli 
gözünü gençlerin üstünden ayırmamasıdır. Alım-satım işlerinin ya­
pıldığı asıl pazar, büsbütün ayrı ve hem limandan gönderilecek 
m allar hem de şehir dışından gelecek insanlar için elverişli bir 
yerde olmalıdır.

Devletteki yetkeler, dünya ve din işleri diye bölündüğüne göre, 
rahiplerin de yemek yeme yerleri kutsal yapılara yakın olmalıdır. 
Küçük yönetim görevlerine gelince —örneğin, sözleşmelerle, dava­
larla, mahkemeye çağırma (celp) işleriyle ve genel olarak bu gibi 
şeylerin düzenlenmesiyle (ayrıca, pazaryerlerinin gözetim altında 
tutulm ası ve “asiynomia”vla) ilgili görevler— bunların hepsi bir 
pazarın ve genel b ir toplantı yerinin yakınına yerleştirilmelidir. 
Bu, elbette, zorunlu ihtiyaç m addelerinin alışverişi için ayrılmış 
bulunan satıcılar pazarının alanı olacaktır; andığımız yukarı alan 
ise, boş zam anların değerlendirilmesine ayrılmıştır. Taşra bölge­
lerinde de, buna benzer b ir düzenleme yapılmalıdır; çünkü ora­
larda da görevlilerin, orm an bakıcılarının ya da tarla bakıcılarının 
yahut adlarına her ne deniyorsa işte onların, yemek yeme yerleri 
ve korum a işlerini yerine getirmelerine olanak verecek nöbet ka­
leleri olmak gerekir; bunun gibi, tanrıların ve kahram anların su­
nakları da bütün ülkeye yayılmış olacaktır.

Fakat şimdi bütün bu şeyleri ayrmtılarıyle saymak gerçekten 
gerekli değildir. Nelerin gerektiğini düşünmek kolaydır; bunları 
sağlamaksa başka b ir şeydir. Sözlerimiz isteklerimizin aynasıdır, 
fakat varılacak sonuç talihin elindedir. Onun için, şimdi artık  bu 
sorunlardan söz etmeyeceğiz ve politeia’ya döneceğiz.

Aristoteles, dediği gibi, kendisi için konunun besbelli en önemli olan 
bölümünü — politeia'yı ve bir başka dile aktarüamayan bu sözün 
bütün içeriklerini ele alır. Bu noktada bir politeia’mn esas itibariyle 
bir halk topluluğu olduğunu hatırlamamız gerekiyor. Sayıları ister 
çok ister az olsun, ‘‘iyi" insanlardan oluşan sağlam bir topluluk 
vardır; bu insanlar, uyarınca yaşadıkları anayasadan çıkan ve onun 
öngördüğü ahlâkî ve manevî, zihinsel ve sanata ilişkin bütün öl­
çütleri kabul etmekle birleşirler. Öyleyse, bu ölçütlerin bütün yurt­
taşlarca öğrenilmesi gerekecektir; bir kimse polis 'inin nomoi'sim 
(yasalarını) bilmeli ve onları çocukluğundan öğrenmeye başlamalı­

217



P O L İ T İ K A

dır. Bu nedenle, herhangi bir anayasanın en önemli yanı, Platonun 
düşündüğü gibi, onun üyesi olacak kimselerin eğitimidir. Bu görüş, 
Platon için de Aristoteles için de bütün zamanlarda doğruydu, özel­
likle ideal devleti ararken doğrudur, çünkü o zaman ideal eğitimi 
de aramamız gerekir. Böylelikle, Aristoteles’in Politika’smm bizim 
elimizde bulunan haliyle, buradan Kitap VIH'in sonuna kadar olan 
kesimi, tümüyle eğitimi, eğitimin amaçlarını (Bölüm 14’ün orta­
larına kadar) ve yöntemlerini incelemektedir.

Fakat önce mutluluk konusuna dönülür, çünkü eğitimin amacı, 
iyi ve mutlu yaşamdır; Aristoteles'e göre, Platon bu noktayı bile 
bile savsaklamıştır (bkz. Yukarda Kitap II, Bölüm 5’in sonu). Aris­
toteles’in kendisinin mutluluğu tartıştığı önceki yerlere göndermesi, 
Nikomakhos'a Ahlâk’m birinci kitabına, özellikle Bölüm 9 ve 10’ 
adır.

13

Şimdi de, anayasanın kendisini tartışm alı ve m utlu ve iyi yönetilen 
b ir şehrin ne çeşit insanlardan oluşması gerektiğini kendi kendi­
mize sormalıyız. Bütün insanların iyiliği iki şeye dayanır; bunlardan 
biri hedefin, yani eylemlerin yöneleceği amacın doğru seçilmesidir, 
ötekiyse o amaca götürecek eylemlerin bulunm asıdır. Bu ikisi, b ir­
birlerine uyabilecekleri gibi, kolaylıkla çatışabilirler de. Bazen, ör­
neğin amaç iyi seçilmiştir, fakat insanlar eylemde ona erişmeyi 
başaram azlar. Bazen de amaca yarayan her şeyi başarıyla yaparlar, 
ne var ki amacın kendisi kötü seçilmiştir. Yahut her ikisinde de 
başarısızlığa uğrar ve yanılırlar: Tıpkı zaman zaman hekimlikte ol­
duğu gibi — hani bazen doktorlar, ne beden için hangi durum un 
sağlıklı olduğunu doğru olarak kavrarlar, ne de kendi koydukları 
amacı gerçekleştirecek yolları bulurlar ya. Nerede meslekî beceri 
ve bilgi işin içine girerse, hem amaç hem de o amaca götüren araç­
lar tam  bir denetim altına alınmalıdır.

O halde, bütün insanların m utluluk ve iyi yaşamı istedikleri, 
fakat ancak bazılarının bunu elde edebilecek b ir durum da olduk­
ları, ötekilerinse olm adıkları besbellidir. Bu, bahttan  ya da doğal 
yatkınlıklarından ötürü  olabilir; her ikisinin de b ir payı vardır; 
iyi yaşam her zaman birtakım  maddî m alların varlığını gerektirir; 
fakat doğal yatkınlık iyi olunca, bahtın bunlardan az b ir m iktar, 
kötü olunca ise çok b ir m iktar sağlaması gerekecektir. Gerçekten, 
yetkin olanaklarla başlayan bazıları, mutluluğun ardından koşmak­
ta daha başından başarısızlığa düşmüşlerdir. Fakat bizim amacımız 
en iyi anayasayı bulm ak olduğuna ve bu, uyarınca b ir şehrin en 
iyi düzenleneceği anayasa demeye geldiğine, m utluluk olanaklarının 
en büyük olduğu şehre de, en iyi düzenlenmiş dediğimize göre;

218



KÎTAP VII • BÖLÜM 13

m utluluk anlayışımızı sürekli olarak aklımızda tutm am ız gerektiği 
açıktır. Bunu Ahlâk’ta tanımlamıştık, o tanım ı burada kullanabili­
riz: M utluluk etkenliktir, bütün güçlerimizin ve iyiliğimizin tam 
olarak kullanılm asıdır — koşullu olarak değil, m utlak olarak. Bu 
bağlamda "koşullu” sözüyle, o koşullarda zorunlu olan eylemleri, 
"m utlak’la  da ahlâklı ya da soylu olanları söylemek istiyorum. 
Örneğin, adalete ilişkin eylemler, verilen zararların âdil olarak öde- 
tilmesi ve âdil cezaların çektirilmesi adalet erdeminden kavnak 
alm aktadır; fakat bunlar zorunlu ya da koşulludur ve içlerinde 
her ne iyilik varsa, zorunlulukla oradadır*. Fakat, şereflere ve yük­
sek yaşam ölçütlerine yönelen eylemler, m utlak olarak soylu ey­
lemlerdir. Çünkü öteki eylemler kötülüğün kaldırılm asından ibaret­
tir, berikilerse öyle değildir; bunlar, tersine, somut iyimin yaratıl­
m ası ve ortaya konmasıdır.

İyi b ir adam, sağlık bozukluğuna, yoksulluğa ve öteki bahtsız­
lıklara, soyluluğa yaraşır b ir biçimde katlanacaktır, ama m utluluk 
bunların karşıtlarını gerektirir**. Onun içindir ki, insanlar m utlu­
luğun nedenlerinin zihinlerimizin içinde değil, dıştaki şeylerde ol­
duğunu sanırlar. Oysa bu, parlak b ir lir çalmışını çalgıcının usta­
lığından çok, çalgının niteliğine yakıştırmaya benzer.

Söylenilenlerden, bazı şeylerin başından beri bulunması, bazı 
şeylerinse b ir yasa koyucu tarafından sağlanması gerektiği açıkça 
anlaşılm ıştır. Şehrimiz için B aht’m bağışlama gücüne sahip olduğu 
her şeyde iyi bahtlılık dileriz, yani ondan bekleyebileceğimiz her 
şeyde. Bir şehri iyi yapmak B aht’m elinde değildir; bu b ir bilimsel 
planlam a ve bilinçli politika sorunudur.

Öte yandan, b ir şehrin iyi olması, o anayasayı paylaşan yurt­
taşların  iyi olm alarına dayanır ve bizim için bütün yurttaşlar, ana­
yasayı paylaşır. Öyleyse, soru b ir adamın nasıl iyi olacağıdır? El­
bette (yalnız teker teker yurttaşların  değil) hepsinin birden iyi ol­
m aları olanağı vardır ve bu daha iyidir, çünkü hepsi her birini 
zaten kapsar. Fakat gerçekte insanlar üç nedenden ötürü iyi ve 
erdemli olurlar. Bunlar doğa, alışkanlık ya da eğitim ve akıldır. 
Önce doğa: Bir adam doğmalıdır, başka b ir şey olarak değil de, 
b ir adam olarak doğmalıdır; kendisinde b ir adam vücudu ve zihni 
olmalıdır. Belli birtakım  niteliklerle doğmakta hiç b ir yarar bu­
lunmayabilir, çünkü alışkanlık ve eğitim bunlarda değişikliklere

* Devlet için de birey için de bu gibi eylemlerin zorunsuz olacakları bir durum
görmeyi yeğlerdim.
** Bu tanım da, ahlâkla ilgili yazılarımızda verilmiştir — iyi bir adam, gözünde 
mutlak olarak iyi şeylerin, kendi kişisel erdeminden ötürü iyi olduğu türden bir 
adamdır; besbelli ki, böyle bir kimsenin karşılaşacağı olaylara karşı tutumu da 
mutlak olarak iyi ve soylu olmalıdır.

219



yol açar, ikili b ir olanağı içinde taşıyan bazı nitelikler de vardır; 
daha sonra edinilen alışkanlıklar bunları iyi yahut kötü yapar. Ya­
ratık ların  çoğunluğu yalnızca doğaya göre yaşar; bazıları b ir ölçüde 
alışkanlıklara göre de yaşar, insan, üstelik akla göre de yaşar, 
akıl yetisi yalnız onda vardır, iyi b ir insan meydana gelmesi için 
bunların üçünün de uyumlu olarak işlemesi gereklidir. Akıl, böy- 
lesinin daha doğru b ir yol olduğuna inandıkları zaman, alışkanlığa 
ve doğaya aykırı birçok şeyler yapm alarına sebep olur. Daha ön­
ceki b ir bölümde, doğanın insanları b ir yasa koyucunun elinde ko­
layca biçim alabilecek hale getirmek için neler yapabileceğini anlat­
mıştık. Bundan sonrası, b ir öğrenim sorunudur. İnsanlar bazı şeyleri 
eğitilmekle, bazı şeyleri dinlemekle öğrenirler.

Sürekli kişisel egemenlik ilkesi kabul edilmiş, bunun için gerekli 
koşullar meydana geliyor olsaydı, böyle bir durumda yurttaşların 
eğitimi, yurttaşların devlet görevlerine sırayla geçmelerini öngören 
bir anayasa altında gerekenden çok başka olurdu. Aristoteles, İdeal 
Devlet’i incelerken bu önceki devlet türünü büsbütün reddetmez, 
nasıl ki Kitap l i f t e  de reddetmemiş. mutlak monarşik egemenliği 
araştırmıştı; yalnızca uygulanamayacak bir şey diye bir yana bıra­
kır. Böylelikle, burada sorun, bir kimsenin yurttaşlık için nasıl eği­
tileceği, sırası geldiğinde görevini yapmaya ahlâkça ve fikirce nasıl 
hazırlanacağı, sırası olmadığı zaman da nasıl adam gibi hareket 
etmeyi öğreneceği sorunudur. Bu, doyumsuz bırakılması tehlikeli 
olan eşitlik isteğini doyuracak, aynı zamanda liyakat ve yeteneğin 
de hakkım verecektir. Yukarda Bölüm 9’da olduğu gibi, yurttaşlar 
sınıfı ya ela egemen sınıf içinde yalnızca bir yaş-grubu ayrımı iş­
leyecektir.

14

Bir devleti meydana getiren her kişiler topluluğu yönetenlerle yö­
netilenlerden oluştuğuna göre, yönetenlerle yönetilenlerin ayrı ayrı 
kişiler mi, yoksa öm ür boyu aynı kişiler mi olması gerektiğini 
sormalıyız; çünkü ne türlü  b ir eğitim gerektiği, bu soruya verilecek 
cevaba bağlı olacaktır. Eğer b ir grup kişi geri kalan herkesten, 
tanrıları ve kahram anları insanlardan üstün saydığımız kadar çok 
üstün olsaydı, büyük b ir madde ve beden yetkinliği ve eşit ölçüde 
büyük b ir zihin ve ruh  üstünlüğüyle başlasalardı, o kadar ki yöne­
ticilerin üstünlüğü söz götürmez ve yönettikleri kimseler için de 
apaçık bulunsaydı, o zaman aynı kişilerin her zaman yönetmesi ve 
ötekilerin de her zaman yönetilmesi sanırım  daha iyi olurdu. Fa­
kat bu kolay gerçekleşebilecek b ir koşul olmadığına, krallar da



KİTAP VII • BÖLÜM 14

yazar Skylaks'ın H indistan’da olduklarını söylediği gibi, uyrukların­
dan öyle çok üstün olm adıklarına göre, bundan şu sonuç çıkar ki, 
birçok nedenlerden ötürü, birbirlerine benzer olan herkes yönetme 
ve yönetilme ilişini sırayla eşitlik üzere paylaşmalıdır. Çünkü eşit­
lik, ayrım gözetmeden herkes için aynı şey demek değildir, benzer 
olanlar için aynı şey demektir; adaletin gereği budur ve yerleşik 
b ir anayasa adalete aykırı olursa uzun süre tutunamaz. Yoksa, 
bütün ülkede yönetilenler arasında geniş b ir devrimci öğe olur ve 
güçlü b ir egemen sınıf için bile, bu  gibi b ir bileşime dayanmak 
olanağı bulunmaz.

Sonra, yöneticilerin yönetilenlerden üstün olm aları gerektiği 
de yadsınamaz. Onun için, bu ayrımın nasıl yapılacağını ve bunlara 
hüküm ette nasıl pay verileceğini düşünmek, yasa koyucunun işi ol­
m aktadır. Doğanın kendisinin bize b ir ayrım sağladığına daha önce 
dokunmuştuk: Doğum bakım ından bütün üyeleri b ir olan sınıfı, do­
ğa yaşlılar ve gençler diye ikiye bölmekte, birinciler yönetmeye, İkin­
cilerse yönetilmeye daha uygun olm aktadır. Hiç kimse, bu yaşlı­
lığa göre buyurm a yöntemine gerçekten karşı çıkmaz ya da ken­
disinin böyle b ir ayrıma uymak için fazla iyi olduğunu düşünmez; 
nasıl olsa, b ir kez gerekli yaşa erişince, beklemekle kazandığını 
elde edeceğini bilir. Öyleyse, b ir anlamda, “Aynı kimseler hem 
yönetecek hem yönetilecekler” dememiz gerekmektedir, b ir anlam­
da ise bunlar ayrı ayrı kimseler olm alıdır dememiz. Eğitimleri 
de b ir anlamda aynı, b ir başka anlamda farklı olacaktır; çünkü 
çoğu kez denildiği gibi, iyi b ir yönetici olacak kimsenin önce ken­
disi yönetilmelidir* Fakat biz, yurttaş, yönetici ve en iyi adam 
için aynı niteliklerin zorunlu olduğuna ve aynı adamın, önce yö­
netilen sonra da yöneten olması gerektiğine inandığımıza göre, in­
sanların iyi insanlar haline gelmesini sağlamak, onların hangi yol­
larla böyle yapılabileceğini ve en iyi yaşamın erek ya da amacının 
ne olduğunu düşünmek, b ir anayasa plancısının esaslı b ir ödevi 
oluvermektedir.

Onun içindir ki, yurttaşların eğitimi bir egemen sınıf, daha doğ­
rusu, üyeleri gerektiğinde ülkeyi yönetmeye yetenekli bir sınıf ye­
tiştirmeyi amaçlar. Aristoteles eğitim sürecini anlatmasına, bu

* Yönetim, daha önce söylendiği gibi, yöneticinin iyiliği için mi, yoksa yönetilenlerin
iyiliği için mi yapıldığına göre iki türlüdür; bunların ilki despotik yönetimdir, öte- 
kiyse özgür insanların yönetilmesidir. Aynı eylemler her iki yönetim türünde de bu- 
yurulabilir, fakat amaçlar ayrıdır. Dolayısıyle, genel olarak kölece sayılan birçok
etkenliği, özgür insanlar bile —yani, aralarındaki gençler— şerefle yapabilirler. Çün­
kü bir etkenliğin soylu olup olmadığı, işin kendisine bakarak değil, amaçlarının
ve kimin yararına girişildiğinin ışığında belirlenmek gerekir.

221



P O L İ T İ K A

kuramın dayandığı psikolojiyi açıklayarak başlıyor. Eğitimde ruhun 
yalnızca akıl bölümü amacı gösterecektir, ama öteki bölümler de 
araçları sağlamaya yardım edebilirler. Burada, “boş zaman” diye 
çevirdiğimiz sözcüğün dinlenme ya da eğlenme anlamına gelmedi­
ğini, uğraşmaya değer ve kendi içinde (fayda-gayesiz, “hasbî” ola­
rak) değerli bir şey üstünde çalışmayı anlattığını da unutmama­
lıyız.

Ruh, iki bölüme ayrılır; birinin içinde akıl vardır, ötekinde 
yoktur, ama o da aklın sözünü dinlemeye yeteneklidir. İyi b ir adama 
iyi denmesinin nedeni olan erdem ler bunlara girer, sanıyoruz. Bi­
zim ruhu böyle ayırışımızı kabul edenler için, “amaç kavramının 
bölümlerden hangisine girdiği?” sorusunu cevaplandırmak hiç de 
güç değildir. Çünkü aşağı olan, her zaman, üstün olan için bir 
araçtır; bunun böyle olduğu, insan becerisiyle planlanmak gereken 
işlerde, doğa alam ndakinden daha az açık değildir ve bu örnekte 
de üstün olan aklın bulunduğu bölüm dür. Biz hep uygulamalı 
(pratik) akılla kuram sal (teorik) aklı ayırırız; ruhun akıllı bölü­
m ünü buna göre ayırmalıyız. Aynı şeyi etkenliklere de yapacağız; 
hepsi üç çeşit olacak ve doğaca daha iyi olanlardan, yani akıllı 
iki bölümden kaynak alan etkenlikler, üç çeşit etkenlik arasında 
—hatta  yalnızca iki çeşitten— bir seçme yapabilecek durum da bu­
lunan herkes için yeğ sayılmak gerekecektir. Çünkü her insan için, 
erişebileceği en iyi şeyin seçilmesi gerekir.

Yine, bütün yaşam çalışmakla boş zamana, savaşla barışa bö­
lünebilir; yapılan şeylerden de bazıları ahlâkî değeri olan eylemler 
sınıfına girerler, ötekilerinse zorunlu olm alarına karşılık böyle bir 
değerleri yoktur. Bunların seçilmesinde, ruhun bölümlerinde oldu­
ğu gibi etkenliklerde de aynı ilkeve, daha küçüğün daha büyük 
için olmasına uyulmalıdır; yani biz savaşı barış için seçeriz; ça­
lışmayı boş zaman bulm ak için, aşağılık ve faydalı eylemleri soylu 
eylemler için, işte  ondan ötürü, devlet adam ının yasaları yaparken, 
gerek ruhun bölümleri, gerekse onlardan kaynak alan etkenlikler 
bakım ından bütün bu şeyleri göz önünde tutması, daha iyi şeyleri 
ve izlenen amaçları daha da çok düşünmesi gereklidir. Aynı biçim­
de, insanların yaşamlarına ve ne yapmayı seçtiklerine de bakm a­
lıdır. Çünkü b ir kimse çalışabitmeli ve savaşabilmeli, ama daha 
önemlisi zorunlu ve faydalı şeyleri, özellikle de kendi iç değeri olan 
şeyleri yapmak için barış içinde yaşayabilmeli, inceliklerle bezenmiş 
boş zamanı olan b ir yaşam sürebilmelidir. İşte, ister çocukların 
eğitiminde olsun ister daha ileri b ir yaşta onu gerekseyenlerin- 
kinde, eğitimin amaçlaması gereken hedefler bunlardır.

Bu amaçlar her zaman benimsenmemiştir; Sparta eğitimi, savaşa

222



KİTAP VII • BÖLÜM 14

barıştan daha çok önem verdiği için büyük ölçüde hatalıdır. Sparta’ 
nın askerliğe düşkünlüğü daha önce de eleştirilmişti (yukarda Ki­
tap I l ’de ve Platonun  Yasalar’ında). Eleştiri, burada sistemi plan­
layan adam daha çok ısrarla vurgulanarak yenileniyor. Yalnız, bu 
adamın Lykourgos olduğu söylenmiyor, bir başka ad da verilmiyor. 
Sparta nın askerî üstünlüğü Aristoteles’ten önce sona ermişti.

Böyle olmakla birlikte, Yunanlıların yönetimleri en iyi diye 
ün kazanmış olanları ve onların çeşitli anayasalarını yapan yasa 
koyucuların, gerçekte toplum ları olabilecek en iyi amaçla kurm a­
dıkları, yasa ve eğitimlerini bütün erdemleri yaratm a ereğine yö­
neltmedikleri anlaşılıyor; bunun yerine, bayağı b ir düşünüşü iz­
leyerek, daha kârlı ve faydalı görünen niteliklerin ardına düşmüş­
lerdir. Benzer b ir biçimde, son zam anlardaki bazı yazarlar da aynı 
kanıyı savunmuşlardır: Bunlar, Lakedaim oniahlarm rejimini onay­
ladıklarını belirtiyor ve her şeyi savaşa ve daha çok ulusal güç 
elde etmeye göre düzene koyduğu için, onların yasa koyucularının 
amaçladığı hedefi övüyorlar. Bu, akıl yürütmeyle kolayca çürütü- 
lebilecek ve zaten günümüzde olaylarla da çürütülm üş b ir görüştür. 
Çoğu insanlar —bunda başarı kazanmak, onlara bol bol dünya 
m alları sağladığından— başkaların egemen olmayı istedikleri için, 
yazar Thibron besbelli Lakonialı yasa koyucuya hayrandır, Sparta 
anayasası hakkında yazı yazan başkaları da, tehlikeleri karşılamaya 
hazırlanacak biçimde eğitilmeleri sayesinde birçokların egemen t 
olduklarını belirtm ektedirler. Fakat bugün artık  Sparta hegemon­
yası kalmayınca, m utlu ve varlıklı b ir ulus olm adıkları ve yasa 
koyucularının yanılmış olduğu anlaşılm ıştır. Kendi anayasalarının 
çerçevesi içinde kalmaya gösterdikleri bütün özene karşın, yasa 
ve göreneklerini kullanm aktan onları alıkoyacak hiç kimse de ol­
madığı halde, kendilerine özgü iyi yaşam yolunu yitirmeleri olgu­
sunda gülünç b ir yan vardır.

Bu yazarlar, b ir yasa koyucunun, açıktan açığa, efendi duru­
m una geçilmesini onaylaması gerektiğini sanmakla da yanılmışlar­
dır; çünkü özgür insanlar üstünde egemen olmak despotça egemen­
likten daha soylu ve erdeme daha uvgundur. Bir devletin kendisini, 
kom şularına egemen olmak amacıyle güçlendirecek biçimde eğitmiş 
olması — bu, b ir devlete m utlu demek ya da o devletin yasa ko­
yucularını övmek için haklı bir neden değildir. Böyle b ir iddianın 
tehlikeli sonuçları olabilir; bunun kabul edilmesi, gücü yeten her 
yurttaşın kendi şehrinde egemen olmak için elinden gelen her şeyi 
yapmasını gerektirir — Lakedaimonialılar, Pausanias’ı işte tam 
böyle b ir tutkusu olmakla suçlamışlardı, hem de kendi kralları 
olduğu halde. Dolayısıyle, bu kuram  ya da ilkelerden hiç birinin 
b ir devlet adamı için yararı yoktur: Ne iyi ne de doğrudurlar.

223



P O L İ T İ K A

Devletler için en iyi olan aynı yol gösterici ilkeler, bireyler için 
de en iyidir; b ir yasa koyucunun insanların zihinlerine yerleştir­
mesi gereken ilkeler, bunlardır. Askerlik eğitimine gelince, bunu 
düzenli olarak yapm anın amacı, kendilerine böyle davranılmaması 
gereken insanları boyunduruk altına almak değildir. Üç amacı var­
dır: (1) kendimizi başkalarının boyunduruğu altına girm ekten kur­
tarm ak, (2) şehrimiz için b ir önderlik konumu sağlamak — ama 
bu konumu hepsinin üstünde hegemonya kurm ak için değil, baş­
kalarının da yararına olarak kullanmak, (3) kendilerine köle diye 
davranılması gereken kimseler üstünde b ir efendinin yönetimini 
yürütm ek. Yasa koyucu, daha çok, gerek askerlik hazırlıklarında 
gerekse genel yasamasında barış ve kültürlü  b ir yaşam sağlamayı 
amaç edinmelidir. Olgular da bunu desteklemektedir; çünkü askerî 
devletler, genel olarak, savaştıkları sürece ayakta kalırlar, ama bir 
kez b ir im paratorluk kurunca çökmeye başlarlar. Her zaman barış 
içinde kalırlarsa, kullanılmayan çelik gibi keskinliklerini yitirirler; 
suç onları boş zam anlarını doğru olarak kullanma konusunda eğit­
meyen yasa koyucularınmdır.

Erdemler, sağlayabilecekleri herhangi bir yarardan ötürü değil, ken­
di içlerinde istenilmeye değer şeylerdir. Eğitim de, Sparta’daki gibi 
yalnızca cesareti değil, bütün erdemleri geliştirmeyi amaçlamalıdır. 
Bölümün ortalarındaki metin bozuklukları yüzünden Aristoteles’in 
sözleri çok açık görünmüyor. Eğitimin üç öğesinin sayıldığı Bölüm  
13’ün sonuna da bir gönderme yapılmaktadır — doğumla gelen, 
eğitimle edinilen, akıl yürütmeyle öğrenilen.

15

İnsanların ister bireyler olarak ister b ir devlet olarak hareket et­
sinler, am açlarının aynı olduğu apaçık bulunduğuna, en iyi adamla 
en iyi anayasanın da aynı ayırıcı özellikleri taşıması gerektiğine 
göre, devlette boş zamanın işlenmesine yol açacak erdem lerin bu­
lunması gerektiği kendiliğinden ortaya çıkmaktadır; çünkü, çoğu 
kez denildiği gibi, savaşın amacı barış, çalışmanın amacı boş za­
m an sağlamaktır. Boş zamanın kullanılması için yararlı erdem­
lerden bazıları b ir boş zaman döneminde geliştirilebilir, bazılarıysa 
bir çalışma döneminde; çünkü boş zamanlı b ir etkenliğin olanak 
kazanabilmesi için, ondan önce birçok şeylerin sağlanması gerekir. 
Bu nedenle, b ir şehir kendi kendini sımrlamalı, cesur ve dayanıklı 
olmalıdır*. Bize çalışmak için cesaret ve dayanıklılık, işlenecek boş

* Bunlar olmadan, köleler gibidir, çünkü tehlikeye yiğitçe karşı koyamayanlar isti­
lâcıya köle olurlar ve atasözünün dediği gibi, kölelerin boş zamanı yoktur.

224



KİTAP VII • BÖLÜM 15

zaman için zihin yeteneği, her zaman, ama özellikle de barışta ve 
boş zam anlarda kendini tu tm a ve dürüstlük gereklidir. Çünkü sa­
vaş, insanları zaten söz dinlemeye ve dürüst olmaya zorlar, am a 
varlığın, barışın ve boş zamanın tadına varmak, şiddete ve kendi­
lerini kapıp koyvermelerine daha yatkındır. Onun için, belirgin b ir 
biçimde başarılı olan ve varlıklılığın hazlarma erişmiş bulunan 
kimselerin, ozanların deyişiyle “kutsanm ışlar adalarT'nda yaşar 
gibi yaşayan insanların özellikle çok sağlam ahlâklı olmaları ve 
kendi kendilerini çok sınırlam aları gerekmektedir. Çünkü özellikle 
bunların felsefeye, ölçülülüğe, haktanırlığa ihtiyaçları vardır ve 
yararlandıkları olanakların bolluğuyle birlikte bu ihtiyaç da a rt­
m aktadır. Öyleyse, devletin de iyi ve m utlu b ir devlet olacaksa, 
bu erdemlere yeterince sahip bulunm ası gerektiği açıktır. Çünkü, 
iyi davranam am ak b ir aşağılık işaretiyse, b ir boş zaman döneminde 
özellikle öyledir — çalışırken ya da askerlik hizmetindeyken iyi 
görünmek, ama boş zamanda ve barışta köleden kalır yeri olma­
mak.

Bunun içindir ki, erdem eğitiminde Lakedaimonia örneği izlen- 
memeli. Onlarla öteki uluslar arasındaki ayrılık, en büyük iyilerin 
neler olduğu konusundaki herhangi b ir anlaşm azlıktan değil, Spar- 
tahların  gözünde bunların hepsini sağlayacak b ir erdem olmasından 
ileri gelmektedir. Spartalılar iyi şeylere ve onlardan faydalanmaya, 
erdem lerin gerçekleştirilmesinden daha çok değer verirler, fakat 
bizim savunduğumuz görüşten erdemin kendisi için uygulanması 
gerektiği sonucu çıkm aktadır — şimdi de bunun nasıl ve hangi yol­
larla olacağını incelemeliyiz.

Yukarda üç öğeyi ayrımlamıştık: Doğa, eğitim ve akıl. Hangi 
doğal koşulların içinde doğmanın istenilir olduğunu belirlemekle 
bunlardan ilkini gördük bile; bundan sonra, eğitimin akıl yürütm e 
yoluyla mı, yoksa alışkanlıklar edinmekle ilerlemesi gerektiğini 
sormalıyız. Hiç kuşkusuz, bunlar yetkin b ir uyum içinde işlemeli­
dir; çünkü en iyi ilke hakkında zihinsel b ir yanlış yapmak da, 
kendi alışkanlıkları ve yetişme biçimi yüzünden yoldan çıkmak da 
eşit ölçüde olanaklıdır.

Bir şey, işin başından bellidir: Başka her şeyde olduğu gibi 
burada da, varoluş herhangi b ir başlangıçtan çıkar ve amacı da 
başka b ir şeyin amacı olan b ir başlangıçtan kaynak alır. Bizlerde, 
insan olarak, büyümemizin eğilim gösterdiği am açlar akıl ve zihin­
dir. Dolayısıyle, varoluşumuz gibi, alışkanlıklarımızın düzenlenmesi 
de bu am açlara yöneltilmelidir. Sonra, nasıl ruh ve beden ikiyse, 
onun gibi ruhun da iki bölüm olduğu dikkatimizi çeker: Akıl yü­
rüten  ve akıl yürütmeyen bölüm ler — bunların her birinin doğal 
b ir niteliği vardır, öncekinin zihinsel, ötekininse iştihaya ilişkin. 
Tıpkı beden ruhtan daha önce varolduğu gibi, akıl yürütmeyen bö­
15 225



P O L İ T İ K A

lüm ün de öylece akla sahip olandan b ir önceliği vardır. Bunu şu 
olgu kanıtlar: Çocuklarda doğumdan itibaren iştiha gibi, tu tku  ve 
iradenin de bulunm asına karşılık, akıl yürütm e ve zekâ büyüdükçe 
ortaya çıkar. Onun içindir ki, vücudun bakımı zihnin bakım ından 
önce gelmelidir, sonra da iştihalı öğenin eğitimi — ama her zaman 
zekâ için; tıpkı vücudun eğitiminin ruhun adına oluşu gibi.

İçinde doğmanın istenileceği yaşam, iklim, ırk vb. genel koşulları 
bu kitapta daha önce belirtilmişti. Şimdi en başından çocuk yetiş­
tirme konusunu ele alınca, Aristoteles doğumun kendisi, evlilik, 
ana-babahk ve üreme üstüne öğütler veriyor. Eski Yunanda bir 
çocuk doğunca, büyütüleceği mi yoksa ölsün diye bir yere mi atı­
lacağı babanın kararına bağlıydı. Bu uygulama, Î.Ö. dördüncü yüz­
yılda eleştirilmeye başlanmış olmalı; çünkü bölümün bu ayrımında 
bazı metin güçlükleri olmakla birlikte, salt nüfus çok artmasın diye 
sağlıklı bebeklerin ölüme bırakılmasına karşı çıkan bir görüş ol­
duğu açıkça anlaşılıyor.

16

Gençlerin olabilecek en iyi beden gelişmelerini sağlamanın yolunu 
ararken, yasa koyucunun ödevi işe en başından başlam ak olduğuna 
göre, yasa koyucu ilkin ana-babalarm evlenmesini düşünmek duru­
mundadır: Ne çeşit insanlar birbirleriyle evlenmeli ve evlilik iliş­
kisi ne zaman olmalı? Bu sorunları düzenlerken, hem çiftlerin ken­
dilerine, hem de her b ir örnekte uygun yaşlara aynı zamanda ge­
lebilmeleri için yaşam zam anlarına bakm ası gerekmektedir. Babanın 
çocuk yapma yeteneğinin bulunduğu dönemle, ananın çocuğa kal­
m a dönemi denk diişmelidir. Birinin çocuğunun olabileceği, öteki- 
ninse olamayacağı b ir durum , karşılıklı suçlam alara ve ayrılm alara 
yol açar. Bundan sonra, a rt arda çocukların dünyaya gelmesinin 
zamanlanması bakım ından, babayla çocuklar arasında çok büyük b ir 
yaş aralığı olmamalıdır; çocukların yaşlı ana-babaları için yapabi­
lecekleri çok az şey vardır, babalarının da onlara pek az yardımı 
dokunur. Yaşları çok yakın da olmamalıdır, çünkü bu ilişkilerin 
bozulmasına yol açar; hemen neredeyse çocukalarıyle aynı yaşta 
olan babalar, onlardan gereği gibi saygı görmezler ve yaş yakınlığı 
ev işlerinin yönetilmesinde çatışm alara yol açar. Ayrıca, başlangıç 
noktam ıza dönerek şunu da belirtmeliyiz ki, çocukların bedence 
gelişmelerinin devletin kurucusunun isteklerine göre olması sağ­
lanm alıdır

Bir noktaya yeterince özen gösterirsek, bütün bu am açlar ger­
çekleştirilebilir ya da hemen hemen gerçekleştirilebilir — kocayla

226



KİTAP VII • BÖLÜM 16

kadının birbirlerine göre hangi yaşta olacakları noktasına. Genel 
olarak söylendikte, çocuk yapma yaşının üst sınırı erkeklerde yet­
miş, kadınlarda elli olduğuna göre, birleşmelerinin başlangıcı da, 
yaşamın bu iki aşamasına uygun yaşta erişebilecekleri gibi olma­
lıdır. Çok genç yaştaki b ir çiftin birleşmesi, çocuk yapma açısından 
iyi değildir. Hayvanlarda çok erken birleşmelerin ürünleri genel­
likle kusurludur, bu gibi yavrular çoğucası dişi ve ufak tefek olur; 
aynı sonuç, insanlar için de ister istemez geçerli olacaktır*. Çok 
erken evliliklerin b ir başka sakıncası da, pek genç yaştaki kadın­
ların daha çok güçlük çekmeleri ve daha çok ölmeleridir**. Babaları 
onları evlendirdiği zaman kızların çok genç olmamaları, evlilikte 
sadakat göstermeleri için daha uygundur; pek erken b ir yaşta 
cinsel ilişkide bulunan kadınların hafifmeşrep olm aları daha çok 
olasıdır. Erkekler açısından da tohum  daha gelişme halindeyken 
ilişkide bulunurlarsa, bunun gelecekteki büyümeye engel olacağı 
düşünülür; çünkü onun için de belirli b ir zaman sınırı vardır, 
ondan sonra yerine yenisi gelmez olur. Öyleyse şu sonuca varıyoruz 
ki, evlenme için uygun yaş, aşağı yukarı, kızlar için on sekiz, er­
kekler için otuz yedi dolaylarındadır. O zaman, aralarındaki cinsel 
ilişki, her ikisinin de bedence tam  olgunluk çağlarında olacak ve . 
her biri, kendisi için çocuk yapm a döneminin sonuna, uygun za­
m anlarda erişecektir. Gebe kalma beklenen sırada olursa, art arda 
doğumlar da, ilki ana-babanın tam  olgunluk çağında başlayacak ve 
babanın yetmiş yaşma yaklaşmasıvle, gerilemelerine doğru sona 
erecektir.

Evlenmenin yaşamın hangi zamanında yer alması gerektiğinden 
söz ettik, ama yılın cinsel ilişki için en uygun dönemlerinin daha 
üstünde durm adık. Bununla birlikte, genel uygulamadaki gibi kış 
mevsiminin seçilmesi doğrudur. Ayrıca, çocuk yapmayı düşünenler, 
hekimlerin ve bilginlerin öğütlerine de başvurm alıdır; hekimler, 
bedenin yaşamının elverişli dönemleri, bilginler ise hava koşulları 
üstüne istenilen bilgileri verebilirler, nitekim güney rüzgârlarından 
çok kuzey rüzgârlarının estiği b ir sırayı öğütlüyorlar. Ana-babanın 
ne türlü  b ir beden durum unda bulunm asının en yararlı olacağı 
sorunu üstüne ayrıntılı bilgi edinmek isteyenler, bunu çocuk ye­
tiştirmeye dair elkitaplarm da aram alı; bizim buradaki amacımız 
için aşağıdaki özet yeterlidir. Atletik b ir yapıda olmak, b ir yurttaş

* Nitekim, bunun böyle olduğu yolunda birtakım kanıtlar da vardır: Çok erken
evlenmelerin kural olduğu ülkelerde, çocuklar küçük ve kusurlu olarak doğmak­
tadır.
** Bazılarına göre, Troezen halkına bildirilen tanrı-sözünün (“yeni toprağı sürme”) 
kökeni de bu sorundadır; anlamı tahıl üretimiyle ilgili değildir, genç kızların sık
sık evlendirilmesinin birçok ölümlere yol açtığı olgusuna değinmektedir.

227



P O L İ T İ K A

için ya da çocuk yapmak bakım ından sağlık için en iyi durum da 
bulunm anın gereklerine uygun değildir. Pek nanemolla olmak ve 
sıkı çalışamayacak durum da bulunm ak da, eşit ölçüde istenilmeyen 
bir şeydir. İkisinin arasında b ir durum da olmak gerekir; aşırı b ir 
emek harcam aya değil, ama sıkı çalışmaya alışmış, vücutça işlek­
liği bir atlet gibi tek b ir yöne değil, özgür-doğumlularm çeşitli 
etkenliklerine yönelmiş olmalıdır. Bu kurallar, hem erkekler hem 
kadınlar için geçerlidir. Ayrıca, kadınların gebelikleri sırasında be­
densel durum larına iyi bakm aları da önemlidir. Tembel olm amaları 
ve az beslenmemeleri gerekir. Bir yasa koyucunun, ‘‘Özellikle çocuk 
doğumuyle ilgili tanrılara tapınm ak için gebe kadınlar tapmağa 
gitmeli” diye b ir kural çıkartarak, bunların her gün yürüyüş yap­
malarını sağlaması kolaydır. Fakat bedenlerinin tersine, kafalarını 
pek çalıştırm amalıdır. Zihin yorgunluğundan kaçınmak doğru olur; 
öyle anlaşılıyor ki, bitkilerin güçlerini topraktan alm aları gibi, daha 
doğmamış bebekler de iyiliklerini kendilerini taşıyan analarından 
alıyorlar.

Bir bebeğin ölüme mi bırakılacağı, yoksa büyütülüp yetiştiri­
leceği mi konusunda karar vermeye gelince, sakat çocukların ya- 
şatılmaması yasal olmalıdır. Fakat, görenekler salt nüfusun azal­
tılması amacıyle bebeklerin ölmeye bırakılm asını yasakladığı için, 
çocuk yapmanın b ir sınırı olmalıdır. Fakat bu düzenlemelere aykırı 
bir çiftleşme yapılır da, kadın çocuğa kalırsa, o zaman cenin daha 
can ve duyum edinmeden önce düşürülmesi sağlanmalıdır; burada 
doğru ile yanlışın ayrımı, can ve duyumun olup olmamasına bağ­
lıdır. Yukarda, erkek ve kadının hangi yaşlarda birlikte olmaya 
başlayacaklarına karar verdiğimiz gibi, bunun uygun olarak ne 
kadar b ir zaman sürebileceğine de karar vermeliyiz. Çok yaşlıların 
çocukları, tıpkı çok gençlerin çocukları gibi zihin ve bedence yet­
kinlikten uzak olur, yaşlılarınkiler üstelik zayıftır. Onun için, zihin 
gelişmesinin en yüksek noktasına bakmalıyız; bu nokta çoğu örnek­
lerde, yedişer yıllık yedi dönemden söz eden bazı ozanların belirt­
tikleri yaştır, yani b ir erkeğin yaşamında ellinci yıl dolaylarıdır. 
Dolayısıyle, bu sınırı dört beş yıl geçen b ir adam artık  çocuk yap­
maması ve açıkça babalık iddiasında bulunmamalı. Fakat sağlıkları 
için ya da b ir başka böyle geçerli nedenden ötürü, gizlemeleri 
gerekmeksizin cinsel ilişki sürdürülebilir. Bir erkeğin herhangi bir 
cinsiyetten kimselerle evlilik-d.ışı ilişkilerde bulunm ası iyi değildir; 
onun için, b ir kimsenin koca olduğu ya da karısı tarafından ken­
disine böyle denildiği sürece, mümkünse hiç yapılmamalı yahut 
itiraf edilmemelidir. Bir adam ın çocuk yapma döneminde bu gibi 
b ir harekette bulunduğu ortaya çıkarsa, kötü davranışına uygun, 
b ir aşağılamayla cezalandırılmalıdır.

228



KİTAP VII • BÖLÜM 17

Newman (cilt III, s. 478), “Aristoteles bu bölümde, daha önce Pla­
to n u n  söylemediği pek az şey söyler” demektedir. Gerçekten, bu­
rada, başlıca bir gönderme yapılan, Yasalar'zn yedinci kitabından 
yararlanılmıştır. Beş yaşına kadarki eğitimde biçimsel bir öğretim 
gerekmez; beşle yedi yaş arasında göze seslenen yöntemler kulla­
nılabilir. Esas dönemler, bundan sonraki iki dönemdir: Yediyle on 
dört ve on dörtle yirmi bir yaşlar arası. Genel olarak gençlerden, 
özellikle de yeni yetmelerden söz eden aradaki bir sapma, izlenen 
düşünce sırasını kesiyor.

17

Doğumdan sonraki dönem, çocuğa verilen besinin, bedenin geliş­
mesi üstünde en çok etkili olduğu zaman süresi sayılmak gerekir. 
Hem öteki hayvanların, hem de çocuklarını savaşçı olarak yetiş­
tirmeyi amaç edinen ulusların incelenmesinden anlaşılm aktadır ki, 
bebeklere bol bol süt verilmesi bedenleri için çok yararlıdır, fakat 
besinlerine şarap katılması onları bozabilir. Bundan sonra, o çağda 
yapabilecekleri bütün beden hereketlerini yapm aları da iyidir. Bazı 
halklar, bebeklerin henüz yumuşak olan bacaklarının çarpılmasını 
■önlemek için, onları düz tutacak mekanik araçları hâlâ kullanı­
yorlar. Çocukları daha bebekliklerinden soğuğa alıştırm alıdır: bu
alışkanlık ileride sağlıklı olm alarına ve savaş etkenliklerine çok
faydalııdr. Bunun için, Yunan! ı-olmayan bazı halklar arasında yeni
-doğmuş bebekleri soğuk nehir-suyuna daldırm a ("çelikleme”) gö­
reneği vardır; daha başkaları, örneğin Keltler de, onları çok az
giydirirler. Çocukları bu gibi şeylere alıştırm anın olanaklı olduğu
ölçüde, alıştırm aya çok erken başlam alıdır, fakat bu süreç yavaş
olmalıdır; genç bedenin ılıklığı, soğuğa dayanma eğitimi için pek
uygundur. Çocukların bu ve benzeri yollarla yetiştirilmesi, bebeklik­
ten başlatılm ak gerekir.

Bundan sondaki aşama, beş yaşma kadar sürer. Bu dönem 
boyunca, çocuklara herhangi b ir şey öğretmeye kalkmak ya da 
gelişmelerini engelleyecek işler yaptırtm ak doğru değildir. Ama 
Bir yandan da hareketsiz bırakm am alı, vücutlarını çalıştırm alıdır. 
Bu olanağı çocuklar birçok yollarla, ama en çoğu da oyunla bu­
lurlar. Başka her şey gibi, oyunları da özgür kişilere yaraşacak 
türden, ne yorucu ne de düzenden yoksun olmalıdır. Çocuk denet­
çileri denilen görevliler, bu yaştaki çocuklara ne gibi öykü ve 
m asallar anlatılacağını kararlaştırm aya da özen göstermeliler; çün­
kü şimdi dinleyecekleri her şey ilerideki okul dönemleri için b ir 
hazırlık sayılmak gerekir. Bu nedenle, oyunları, geniş ölçüde, daha 
sonra ciddî olarak yapacakları şeylerin b ir öykünmesinden ya da 
prova edilmesinden oluşmalıdır. Yasalar’da önerildiği gibi, küçük

229



P O L İ T İ K A

çocukların ağlamalarını ve ciğerlerini genişletmelerini yasaklamaya 
kalkmak yanlıştır; ağlamak, aslında bedenin büyümesi için faydalı 
b ir akciğer idmanıdır. Oyun, hareket ve dinlenmeye ayrılan zamanı 
düzenlemekten başka, çocukların başında olanlar, onların kölelerin 
yanında çok az vakit geçirmelerini de özellikle gözetmeliler. Bu 
yaştaki ve yedi yaşma kadar olan çocuklar ister istemez evde ya­
şayacaklardır ve daha bu yaşta bile, gözle ya da kulaktan “soy­
luluğa aykırı” şeyleri kapmaya eğilimleri vardır.

Aristoteles, burada bir çeşit parantez açarak, Plüton’a pek benzeyen 
bir biçimde, küçüklerden yakışıksız söz ve görüntüleri ırak tutmak 
gerektiğini söylüyor. İlk izlenimler çok önemlidir; oyuncu Theodoros 
örneğinin ana fikri de bııdur.

Genel olarak, yasa koyucunun başka bütün kötülükler gibi, 
her tü rlü  hayasız sözü de devletten kovması gerekir: Hafiflik ede­
rek söylenen ayıp b ir söz, o ayıp işin yapılması sonucunu verecektir.
Bunun için hayasızlıklar özellikle çocuklardan uzak tutulm alı, on­
ların bu türlü  bir şeyi işitmelerine ya da görmelerine izin verilme­
melidir. Herhangi b ir gencin yasaklanmış şeylerden birini yaptığı 
ya da söylediği görülürse ve bu genç soylu doğumluysa, ama yaşı 
ortak sofraya oturm asına elverecek kadar büyük değilse kırbaçla 
cezalandırılmalıdır, daha büyük b ir gençse özgür-doğumlularm ay­
rıcalıklarından yoksun bırakılm alıdır, çünkü b ir köle gibi davran­
mıştır. H er türlü  hayasız konuşmaya izin vermediğimiz gibi, aynı 
çeşitten resimlere bakmayı ve kitapları karıştırm ayı da yasaklanma­
lıyız. Onun için, yasanın kendilerine ayıp şeyler yapma ayrıcalığını 
tanıdığı tanrıların  sunaklarından başka hiç b ir yerde, yakışıksız 
eylemleri gösteren heykel ya da rseim, herhangi b ir şeyin bulun­
mamasını sağlamak, yöneticilerin ödevi olmalıdır. Yasa, ayrıca, 
belli b ir yaşa gelmiş olan adam ların, karıları, çocukları ve kendi 
adlarına bu tanrılar önünde eğilmelerine, onlara saygılarını sun­
m alarına da izin vermektedir. Fakat gençlerin şölenlerde uzanıp 
içki içmeye hak kazanacakları yaşa değin komedi temsillerini sey- ;î
retm emeleri ve taşlamalı iambos'ları (özel b ir ölçüyle yazılmış şiir) 1
dinlememeleri kuralı konulm ak gerekir — o çağa geldiklerinde, |
eğitimleri onlara bu gibi seyirlerin zararından koruyacak kadar |
bağışıklık kazandırmış olacaktır. Şu söylediklerimiz, konuya yal- j
mzca dokunm alardır; daha sonra, bunu ayrıntılı olarak ele alma- |
mız ve (gençler böyle oyunlara) gitmeliler mi, gitmemeliler mi? Gi- *
deceklerse hangi koşullar altında gitmeliler? sorularını b ir karara j
bağlamamız gerekmektedir. Burada, ancak şimdilik bize yetecek |
kadarını belirttik. Öyle sanıyorum ki, tragedya oyuncusu Theodoros, f
seyircilerin her zaman kulaklarına gelen ilk sese kapıldıklarını j



KİTAP VII • BÖLÜM 17

söyleyerek, kendisinden önce sahneye hiç kimsenin —hatta  aşağı 
değerde b ir oyuncunun bile— çıkmasına razı olmamakla, bu bağ­
lamda çok haklı b ir gözlem yapm ıştır. İnsanların birbirleriyle iliş­
kilerinde, gördükleri ve işittikleri şeylerde de, bu  tü rlü  b ir tutum un 
geçerli olduğunu sanırım. îlk  bakışta sevmek eğilimini taşırız. Onun 
içindir ki, aşağılık şeyleri, özellikle içlerinde iğrenç kötülükler olan 
şeyler gençlerden uzak tutmalıyız.

Aristoteles, yine yaş-dönemlerinin art arda gelmesine dönüyor ve 
bir sonraki kitabın konusunu haber veriyor.

Beşinci doğum günleri geçince, çocuklar öğrenmeleri istenen şey­
leri yalnızca gözlemle öğrenmeliler. Ondan sonraki eğitim iki aşa­
maya bölünebilir — yedinci yaşlarından ergenliğe ve ergenlikten 
yirmi b ir yaşlarının tamam lanm asına kadar. Dolayısıyle, yaşamı 
yedişer yıllık dönemlere bölenler büsbtün yanılm am aktadır; ger­
çekten, biz de doğanın yaptığı bölmelere uymalıyız. Çünkü her tü r­
lü eğitim ve öğrenim doğanın bıraktığı boşlukların doldurulmasını 
amaçlar. Ondan ötürü  de, bizim şu soruları araştırm am ız gerekiyor: 
Oğlanların eğitimi için b ir sistem koymalı mıyız? Sonra, bu işi ka­
musal b ir yetkeye mi vermeli, yoksa şimdi şehirlerde genellikle 
yapıldığı gibi özel ellere mi bırakmalıyız? Üçüncü olarak, eğitim 
sistem inin nasıl olacağını tartışmalıyız.

231



--



KİTAP VIII

Kitap VlI'nin sonunda sorulan üç sorudan ilkini cevaplandırmak 
bile gerekmez. En çok tartışma ve anlaşmazlığa yol açtığını kabul 
etmemiz gereken İkincinin de çabucak üstesinden gelinir. Yurttaş­
ların çocuklarının yetiştirilmesi ve eğitilmesi, kamuyu ilgilendiren 
bir sorundur, çünkü bunlar geleceğin yurttaşları, geleceğin egemen 
sınıfıdır. Bir zanaatçının nasıl yetiştirilmesi gerekirse, yurttaş ol­
manın da öylece öğrenilmesi gerekir. Fakat yurttaş adayına ne öğ­
retmeli ve nasıl öğretmeli — bu, geniş ölçüde devletin türüne ve 
ne çeşit bir yaşam istendiğine, özellikle Yunanlıların (çoğucası, “boş 
zaman etkenlikleri” diye çevrilen bir sözcükle) schole dediği zihin, 
sanat ve düşün yaşamına bağlı olacaktır. Bundan ötürü, sekizinci 
kitabın büyük bir bölümü müzik ve şarkıyla ilgilidir. Fakat kitabın 
ne kadarının kaybolduğunu bilmiyoruz; kesin olan bir şey varsa, 
o da on üçüncü yüzyıldaki çeviricisi Moerbeke’li William'ın da fark- 
ettiği gibi Politika’ran bu haliyle eksik göründüğüdür.

1

Bir yasa koyucunun birinci ödevinin gençlerin eğitimini düzenlemek 
olduğuna hiç kimse karşı çıkmaz. Bu yapılmayınca, her keresinde 
anayasanın niteliğinin zarar göreceğine şüphe yoktur. Eğitim, her 
b ir örnekte yurttaşların  kapsamı içinde yaşadıkları belirli anaya­
sayla ilişkilendirilmelidir; çünk b ir anayasanın karakteri, onu özgül 
olarak kendisi kılan şeydir. Başta, anayasayı kendi karakteri yap­
m ıştır, sonra da o sürdürm ektedir; b ir demokrasiyi dem okratik 
karakteri, b ir oligarşiyi ise oligarşik karakteri korur. Ve bütün 
durum larda en iyi karakter, en iyi anayasayı ortaya koyar. Çeşitli 
beceri ve sanatların hepsi için b ir hazırlık eğitimi ve çeşitli işlere 
b ir alışma süreci olmalıdır; onun gibi, erdem etkenlikleri için de 
b ir eğitim yapılması gerektiği besbellidir. Fakat, bütün şehrin yalnız 
b ir tek amacı olduğuna göre, bundan, eğitimin herkes için b ir ve 
aynı, eğitimin gözetilmesinin de şimdiki gibi özel b ir iş değil, bir 
kam u sorunu olması gerektiği sonucu çıkar; oysa bugün, ayrı ayrı 
her adam  kendi çocuklarını yetiştiriyor ve onlara ne öğrenmeleri 
gerektiğini düşünüyorsa, öğretiyor. Bütün topluluğa ilişkin her tü r­
lü konuda bunları yapmanın öğrenilmesi de, tüm  topluluğun so­
runu sayılmak gerekir. Y urttaşlardan herhangi birinin, yalnızca 
kendi kendisinin olduğunu düşünmesi doğru değildir; bütün gös­
terilen özen ise, pek doğal olarak bütüne de özen gösterilmesi 
dem ektir. Bu bakımdan Lakedaimonialılar övgümüzü hak ederler;

233



P O L İ T İ K A

Sparta’da gençlere olabilecek en büyük önem verilmekte ve bu iş 
bütün ulus çapında yapılmaktadır.

2

Öyleyse, eğitim hakkında yasalar konulması ve eğitimin kendisinin 
ulusal b ir sorun sayılması gerektiği açıktır. Fakat, bu eğitimin ne 
gibi b ir eğitim olacağı ve nasıl yürütüleceği sorusunu unutm am a­
lıyız. Çünkü, bugünlerde eğitimin uygulanması üstüne karşıt gö­
rüşler var. Gençlerin, erdeme ilişkin olarak olsun, en iyi yaşama 
ilişkin olarak olsun neler öğrenmeleri gerektiği konusunda genel 
b ir anlaşmaya varılamıyor; onlara verilecek eğitimin, ruh karak­
terinden daha çok zekâya mı yöneltileceği de aydınlanmış değil. 
Gözümüzün önünde olan şeyler, bu sorunu daha da karmaşıklaş- 
tırm aktadır ve eğitimin yaşamda faydalı şeylere mi, erdem için 
yararlı olan şeylere mi, yoksa temel-olmayanlara mı yöneltilmesi 
gerektiği de belli değildir (Bütün bu cevaplar verilmiştir). Gerçekte, 
neyin erdeme götürdüğü üstünde de b ir anlaşm a yoktur, insanların 
hepsi, aynı erdemi en yüksek savmıyor, bunun için, pek doğal 
olarak, o erdeme uygun eğitim hakkında da görüş ayrılığına dü­
şüyorlar.

Sonra, faydalı şeylere gelince — besbelli ki, gençlerin öğren­
mesi gereken birtakım  temel konular vardır, fakat bü tün  faydalı 
şeyleri öğrenmeleri gerekmez, çünkü biz özgür b ir adam a yakışacak 
ve yakışmayacak şeyler arasında b ir ayrım gözetiyoruz. Y urttaşlar, 
yalnızca, yapanı aşağılaştırm ayan faydalı uğraşlara katılmalıdır. 
Özgür insanların ruhunu ya da zekâsını, erdem in istek ve etken­
likleri için kullanışsız kılan her şeyi aşağılaştırıcı etkenlikler ve 
bayağı işler arasında saymamız gerekir. Onun içindir ki, vücudun 
durum u üstünde bozucu b ir etkisi olan bütün uğraşlara ve para 
karşılığı yapılan bütün işlere aşağılaştırıcı diyoruz. Çünkü bunlar, 
zihni doldurur ve âdi şeylerin üstüne yükselme olanağı bırakmaz. 
Özgür kişilere yaraşan konuların incelenmesinin bile, aşılınca böyle 
olm aktan çıkacağı b ir sınırı vardır. Bunlar üstünde çok fazla dur­
mak, bütün ayrıntılarına hâkim olmaya çalışmak da, sözünü etti­
ğimiz aynı ruh aşağılaşmasına yol açabilir. Bu bağlamda en önemli 
b ir ayraç, eyleme ya da incelemeye hangi amaçla girişildiğidir. 
Özgür b ir adamın b ir şeyi kendisi ya da arkadaşları için ya da 
o şeyin iç değerinden ö türü  yapması uygundur, fakat aynı eylemi
başkalarının hesabına yapan b ir kimse, bazen para karşılığı ya da
kölece b ir şey yapıyor sayılabilir.

Soylu bir bayırı, yani bir yurttaşın eğitiminin baş amacı, onun zekâ 
ve sanat yetilerini sonuna kadar kullanabilmesini, bir “erdem" ya

234



KÎTAP VIII • BÖLÜM 3

da “boş zaman” yaşamı sürmesini olanaklı kılmaktır. Şimdi gelen 
bölüm, Aristoteles'in schole sözüyle ne demek istediğini anlamak 
için en iyi kaynaklardan biridir. Aşağıda, “daha sonra bir ara” tar­
tışmayı ilerletmek için verdiği sözü yerine getirmişse, ösyledikleri 
kaybolmuş olmalı. Bölümün sonu karışıktır. Aritmetiği katmayışı 
şaşırtıcı görünüyor.

3

Eğitimde bugün düzenli olarak öğrenilen konular, yukarda işaret 
ettiğimiz gibi, hem erdeme hem faydaya hizmet etmektedir. Ço­
cuklara genel olarak başlıca dört şey öğretiliyor: (1) okuma ve 
yazma, (2) beden eğitimi, (3) müzik ve (4) her zaman olmamakla 
birlikte, resim çizme. Okumak, yazmak ve çizmek, gündelik ya­
şam da birçok yollardan faydalıdır; jim nastik  de, insanları güçlü 
ve gözüpek yapmayı amaçladığı için. Fakat müzik, gerçek b ir so­
rundur. Bugün çoğu kimseler, müzikle verdiği haz için ilgileniyorlar; 
am a bazıları da, doğanın kendisi, sık sık söylendiği üzere, insan­
ların  yalnızca iyi çalışmalarını değil, aynı zamanda incelikli b ir 
boş zaman yaşamı sürmeye uygun olm alarını da amaçladığı için, 
müzik eğitimde temel b ir nitelik taşır diyorlar. Ve bu İkincisi, b ir 
kez daha tekrarlayalım , bütün sorunun özüdür. Her ikisinin de 
gerekli olduğu doğru; ama eğer çalışmamak çalışmaya yeğse ve 
çalışmanın ereği oysa, uygun boş zaman etkenliklerinin neler ol­
duğunu kendi kendimize sormalıyız.

Çalışmadığımız zaman haklı olarak yapabileceğimiz birçok şeyler 
vardır, fakat önümüzdeki sorun bunlardan hangilerinin "schole”" 
diye ayrılabileceği. Belli ki, müzik bunlardan biridir.

Hiç kuşkusuz, oyun değil; çünkü o zaman, oyun yaşayışımızın 
ereği, yaşamdaki amacımız olur, oysa böyle b ir şey düşünülemez. 
Oyunun yararları vardır, ama bu yararlar çalışma alanıyle ilgilidir; 
çünkü çok çalışanın dinlenmesi gerekir, çalışmanın gerginlik ve 
zorlanm aktan ayrılmaz oluşuna karşılık, oyunsa dinlenmenin bir 
yoludur. Onun için, sağıltıcı olm aları nedeniyle oyunların gerekli­
liğini kabul etmeliyiz, ama onları uygun zaman ve uygun kullanım- 
larıyle sınırlamalıyız; bu yolda vücudu çalıştırm ak, hem zihni din­
lendirir, hem de salt hoşumuza gittiği için, canlandırıcı olur. Fakat 
burada sözünü ettiğimiz boş zaman etkenliği olumlu b ir şeydir, 
kendi içinde, çalışma ve iş yaşamının olamayacağı b ir anlamda, 
hoş b ir m utlu varoluştur. Çünkü çalışan b ir kimse, o zamana değin 
elde etmediği b ir amaç için çalışmaktadır; m utluluk ise b ir am aç-

235



tır  — mutluluğun, zahmetle değil, zevkle b ir arada geldiğini herkes 
kabul eder. Evet, insanlar bu zevkin ne olduğunda anlaşamıyorlar; 
her adam, kendi kişiliğine ve yatkınlıklarına göre, en yüce düzey­
deki en yüksek zevk türünü seçerek en soylu karakterin  ne oldu­
ğuna karar veriyor. Bundan, boş zamanı değerlendirmeye hazır­
lanmanın b ir hayli öğrenim ve eğitim' görmeyi gerektirdiği anla­
şılm aktadır. Kendilerinin dışındaki nedenlerle öğrenilen zorunlu 
meslek bilgilerinden farklı olarak, eğitim süreçlerinin ve incelenen 
konuların kendi iç değerleri olmalıdır. Ondan ötürü, geçmişte in­
sanlar müziği eğitim program ının b ir parçası yapm ışlardır: Zo­
runlu olduğu için değil, çünkü müzik o kategoride yer almaz; okuma 
yazma bilgisinin b ir işe ya da yönetime, incelemeye ve birçok yurt­
taşlık etkenliklerine faydalı oluşu ya da b ir çizim bilgisinin sanat­
çıların yapıtlarım  daha iyi değerlendirmek bakım ından işe yarayışı 
yahut jimnastiğin sağlık ve güç kazandırışı gibi faydalı olduğu için 
de değil; çünkü müziğin bunların hiç birini sağlamadığım görü­
yoruz. Geriye b ir tek amaç kalıyor — boş zaman için b ir uğraş 
olması; açıktır ki, onu özgür insanlara yakışan b ir uğraş sayarak, 
müziği eğitime sokmalarının nedeni budur. Bundan dolayı, Home- 
ros, “şölene yalnız onu çağırm ak”tan söz ediyor ve hemen ardından, 
“ezgileri herkesi büyüleyen tanrısal ozanı çağıranlar”ı anıyor. Bir 
başka yerde de, Odysseus’a, en iyi dinlenme şöyle olur, dedirtiyor: 
İnsanlar b ir araya gelir, “sofada sıra sıra o tururlar, hem yiyip 
içerek hem şarkıcıyı dinleyerek”.

Öyleyse, anlaşılıyor ki, faydalı ya da zorunlu olduğu için değil, 
yüksek ve özgür kişilere yakışır nitelikte taşıdığı için oğullarımıza 
vermemiz gereken b ir eğitim biçimi vardır. Bu eğitimin b ir mi, 
birçok mu olduğunu, hangi konuları kapsadığını ve nasıl öğreti­
leceklerini ileride b ir ara tartışmalıyız. Fakat şimdiden de o yönde 
biraz yol aldık; en azından müzik, bu konuların arasında olacak. 
Koydukları konulardan, eskilerin ne düşündüğünü görüyoruz.

Müzik örneği bunu açıklığa kavuşturuyor, am a b ir o değil; 
gençlerin öğrenmeleri gereken başka konular da var — diyelim, 
okuma yazma; yalnızca faydalı olduğu için değil, çoğu kez daha 
ileri konuları öğrenmek bakımından araç olacağı için. Bunun gibi, 
çizim ve resim bilgisi de, salt özel alışverişlerde yanlış yapm aktan 
kaçınalım, yahut eşya alıp satarken aldanmayalım diye faydalı de­
ğildir, daha çok, özellikle bize herhangi b ir m addî nesnedeki güzel­
liği gözlemlemeyi öğrettiği için yararlıdır. Fakat, durm adan: "Bu 
neye yarar?” diye sormak üstün zihniyette ve özgür doğumlu olan 
insanlara yakışmaz.

Alışkanlık-edindirme yoluvle eğitimin, akıl-yürütmeyle yapılan 
öğretim den önce gelmesi gerektiği besbelli olduğundan (nasıl ki, 
ruh tan  önce bedenin eğitimi gelir), çocuklarımızı jim nastiğe ve gü-



KİTAP VIII ■ BÖLÜM 4

reş çalışmaya göndermemiz gerektiği de açıktır; bunların ilki, vü­
cudun kendisini düzenler, ötekiyse hareketlerini.

Beden eğitiminde doğru ve yanlış olan.

4

Zamanımızda gençlerin yetişmesine özen göstermekle en çok ün 
kazanan şehirler, ya çocuğun vücudunun hem görünüşünü hem de 
gelişmesini bozma pahasına, onu b ir atlet haline getirmeyi amaç­
lıyorlar ya da bu yanlıştan sakınmayı bilmiş olan Spartalılar gibi, 
böylesinin cesarete yararlı olacağı izlenimiyle, onlara sert davrana­
rak  yırtıcılaştırıyorlar. Fakat, birçok kereler işaret edildiği üzere, 
eğitim, yalnız b ir nitelik yaratm aya ve onu ötekilerden daha çok 
geliştirmeye yöneltilmemelidir. Zaten, amaçları cesaretse, onu bile 
sağlamayı başaram ıyorlar. Çünkü, gerek hayvanlar gerekse daha 
az uygar halklar arasında, cesaretin en yırtıcıların b ir özelliği ol- 
mdığını görüyoruz, (hayvanlarda) cesaret daha çok, yumuşak, kedi 
benzeri türlerde bulunm aktadır; kabileler arasında da insanları 
parçalam aktan ve yemekten hoşlanan birçokları vardır — örneğin 
Pontos Akhaia'lıları, Heniokhoi’lar ve kimi daha iyi kimi daha kötü 
olmak üzere bazı k ıt’a kabileleri; bunlar baskıncı olabilirler, ama 
cesaretten nasip almamışlardır. Ve Lakedaimonialıların kendilerin­
den de biliyoruz ki, hiç durm adan talim  yaptıkları sürece, baş­
kalarına üstündürler, fakat şimdilerde savaşta olsun, sporda olsun 
ötekilerden geri kaldılar. Çünkü, eski üstünlükleri gençleri özel bir 
biçimde çalıştırm alarından ileri gelmiyordu; yalnızca, onlar çalı­
şıyordu, rakipleri açlışmıyordu. Bundan ötürü, baş amaç herhangi 
b ir hayvan niteliğine değil, karakter soyluluğuna erişmek olmalı. 
Biz, kurdun ya da herhangi b ir başka hayvanın, salt böylesi "doğ­
ru d u r’’ diye tehlikeli b ir mücadeleye tutuşacağı düşünülemez; oysa 
bu, yiğit b ir adam ın yapacağı b ir şeydir. Temel eğitimlerine aldırış 
etmeden, gençlerini aşırı askerî talim lere sürenler, çıplak gerçek 
şu ki, onları yurttaş yaşamının yalnız b ir bölüm ü için, hatta  gös­
terdiğimiz gibi, bunda bile başkalarından daha az yararlı kılarak, 
bayağılaştırıyor, eğitimden yoksun bırakıyorlar. Spartalıları, eski­
den nasıl olduklarına göre değil, bugünkü durum larına bakarak 
yargılamalıyız. Şimdi eğitim alanında rakipleri var, o zaman yoktu.

Jimnastiğin eğitimde b ir yeri olduğu kesindir ve bu yerin ne 
olması gerektiği konusunda da genel b ir anlaşm a vardır: Ergen­
liğe kadar çalışmalar hafif ve kolay olmalı, vücudun büyümesini 
engeleyecek hiç b ir şey yapılmamalıdır, ne sert b ir perhiz ne sürekli 
b ir zorlama; çünkü bunlar, Olimpiyat Oyunlarında aynı kişilerin

237



P O L İ T İ K A

gençlerde de büyüklerde de başarı kazanmalarının pek ender oluşu 
gösteriyor ki kötü b ir etki yaratabilir: Çocukken ağır jim nastik 
yapm aları, güçlerini yitirm elerine yol açıyor. Fakat ergin olduktan 
sonra üç yıllarını başka şeyler öğrenmekle geçirince, gelecek dönem 
sıkı beden çalıştırılm alarına ve zorunlu b ir besin rejim ine pekâlâ 
ayrılabilir. Zihnin ve bedenin aşırı ölçüde çalıştırılm ası hiç b ir 
zaman birleştirilmemeli; bunların her b iri ötekine karşıt b ir yönde 
işler, beden çalışması zihnin, zihin çalışması bedenin gelişmesini 
engeller.

Bedenin gereksinmelerinin düz ve yalın olmasına karşılık, zihnin 
gereksinmeleri hiç de öyle değildir; bundan ötürü, Aristoteles yine 
müziğe dönüyor. Üçüncü bölümde, müzik öğrenmenin okuma yaz­
ma öğrenme gibi temel bir nitelikte olmadığı gösterilmişti, ama 
bu özgür kişilere yaraşan bir eğitim konusuydu. Fakat çocuklukta 
müziğin ilk bilgilerini edinmek başkadır, büyüdükten sonra da mü­
zik zevkini geliştirmek, anlamak, çalmak başkadır. Müzik, eğlen­
ceden fazla bir şeydir; böyle olmakla birlikte, büyük nimetlerinden 
biri de haz vermesidir. Fakat bu haz, yemek yeme hazzının tersine, 
bir ölçüde önceden eğitim gerektirmektedir. Yunanlı için, bir ada­
mın müzikteki ya da giyimdeki yahut herhangi bir şeydeki beğeni’ 
sinin karak ter’zmn bir parçası oluşu dikkate değer.

5

Yukarda, müzik üstüne bazı soruları tartıştık , fakat şimdi bu so­
runu yeniden ele almak ve daha ileri götürm ek iyi olacak, çünkü 
söyleyeceklerimin ileride müziğin tartışılm ası için b ir ipucu oluş­
turabileceğini sanıyorum. Bir kere, müziğin etkisinin ne olduğunu 
da, hangi amaçla onu öğrendiğimizi de tanım lam ak kolay değildir. 
Müzik, uyku çekmek ya da içki içmek gibi, eğlenmemiz ve canlan­
mamız için m idir? Pek sanmam, çünkü bu şeyler, Euripides'in de­
diği gibi sıkıntılarımızı unutm amıza yardım  etmekle ve hoş olmakla 
birlikte*, kendi içlerinde çok önemli değillerdir. Acaba, tıpkı jim ­
nastiğin belli b ir türde b ir vücut meydana getirmesi gibi, müziği 
de daha çok karakter üstünde etki yapabilen ve böylelikle, doğru 
b ir eleştirici değerlendirme alışkanlığına sahip insanlar mevdana 
getirmeye yetenekli b ir iyilik uyarıcısı saymamız gerekmez mi? 
Üçüncü olarak da, müziğin hiç kuşkusuz akıllıca ve zevkçe gelişkin 
b ir biçimde vakit geçirmeye katkısı vardır.

* Bazı kimselerin üçünü, uykuyu, içkiyi ve müziği aynı düzeye koymalarına ve
hepsini aynı biçimde kullanmalarına yol açan, budur. Dans da bazen bunlara eklenir

238



KİTAP V III • BÖLÜM 5

öyleyse, belli ki gençleri eğlenceyi göz önünde tu tarak  eğitme­
yeceğiz. Öğrenmek ciddî b ir iştir; çocuklar öğrenirken oyun oyna­
mıyorlar. Bir uğraş olarak müzik aracılığıyle zekâlarının işlenmesi 
için henüz çok gençler; (gelişmesi) tamamlanmamış bedende yetkin 
yaşayış olamaz. Yine de, belki biri çıkıp, çocuklukta ciddî çalışma­
nın amacı, tam  ve ergin adam  olunca eğlenmeleridir, diyebilir. 
Fakat eğer bu böyleyse, kendilerinin müzik öğrenmelerine ne gerek 
var? Niçin Pers ve Med krallarının yaptıkları gibi yapmasınlar: 
Başkalarına müzik çaldırır ya da söyletir, onlar da dinler ve zevk 
alırlar. Çünkü, hiç kuşkusuz, müzik yapm akta ve seslendirmekte 
ustalıklarını yetkinleştirmiş olanlar, müzik öğrenmeye ancak an­
layarak dinlemelerine elverecek kadar zaman ayırmış olanlardan 
daha iyi çalar ya da söylerler. Eğer buna karşı çıkıp, kendimizin 
de müzik yapmak için sıkı çalışmamız gerekir dersek, o zaman iyi 
yemek pişirmeyi de öğrenmemiz gerekir diyecek miyiz? Elbette 
hayır.

Müziğin karakteri geliştirme gücü olup olmadığını araştırırken, 
yine aynı soru karşımıza çıkıyor. Niçin müziği kendimiz öğrenelim 
dç, Lakedaimonialılarm yaptığını yapmayalım — başkalarını dinle­
yerek sağlam b ir yargı gücü ve iyi b ir beğeni edinmeyelim? Onlar 
müziği öğrenmeden, iyi müziği kötüsünden doğru olarak ayırma 
yeteneğine eriştiklerini iddia ediyorlar. Aynı kanıt, müziğin soylu 
baylar için hoş ve zevkçe gelişkin b ir vakit geçirme aracı olarak 
kullanılması gerekip gerekmediğini sormamıza da uygulanabilir. 
Başkalarının emeğinin ürünlerinden düpedüz yararlanm ak varken, 
niçin kendileri çalmayı öğrenmek zorunda olsunlar? Bu bağlamda, 
tanrıları nasıl tasarladığımızı düşünebiliriz; ozanlar, Zeus’u kendisi 
çalgı çalıyor ya da şarkı söylüyor diye anlatmazlar. Gerçekten, 
profesyonel müzikçileri aşağı-smıftan sayarız; ama b ir adam da 
kendi zevki için ya da b ir toplantıda çok içki içince çalgı çalabilir 
ve şarkı söyleyebilir.

Belki, bu soru daha sonraya bırakılm alı; şimdi araştıracağımız 
başlıca konu, müziği eğitime katm alı mı, katm am ah mı? Ve müzi­
ğin ne yapabileceği. Müzik, b ir eğitim midir, b ir eğlence midir, 
vakit geçirecek bir şey midir? Her üçüne birden yöneldiğini ve 
hepsinden pay aldığını söylemek doğru olur. Eğlence dinlenmek 
içindir, dinlenmek ise m utlaka zevkli olmalıdır, çünkü sıkı çalış­
m akla uğradığımız yorgunluklardan b ir çeşit sağıltmadır. Kafaca 
gelişkin b ir yaşamın vakit geçirme yollarına gelince, bunlarda, 
herkesin kabul ettiği üzere, b ir soyluluk öğesi olduğu gibi b ir haz 
öğesi de bulunm ası gerekir, çünkü o yaşama ilişkin olan m utluluk 
bunlardan oluşur. Müziğin, ister salt çalgı ile yapılsın, ister yanı

i 239

L-



P O L İ T İ K A

sıra şarkı da söylensin*, en hoş ve en zevkle şeylerden- biri oldu­
ğunu hepimiz kabul ederiz; öyle ki, çocuklara öğretilmesi gerektiği 
yalnızca bu olgudan çıkartılabilir. Çünkü zevkli ve zararsız olan 
şeyler, yalnızca izlenen amaca değil, yolda dinlenmeye de haklı 
olarak girer. Fakat insanların ereklerine varm aları ve onu elle­
rinde tutm aları ender olduğu, oysa sık sık dinlendikleri ve o andaki 
hazzmdan başka b ir şey düşünmeksizin kendilerini eğlendirdikleri 
için, müzikten alman zevkin, hiç şüphesiz, çok faydası vardır.

Öte yandan, insanların eğlenceyi kendi içinde b ir amaç haline 
getirdikleri de bilinmektedir. Besbelli, b ir kimsenin kendi seçtiği 
amacın zevkli b ir yanı bulunur, fakat bu çok özel türden b ir zevk­
tir ve insanlar zevk ararken türleri birbirlerine karıştırırlar. Ger­
çekten, aralarında b ir benzerlik vardır; amaç, ona erişildikten sonra 
olacak b ir şeylerin uğruna değil, her zaman yalnız kendisi için 
istenir; benzer b ir biçimde bu dinlendirici-zevkler de gelecek için 
değil, o andaki yararları uğruna aranm aktadır; bunların verdiği haz 
geçmişten kaynak alır — zahmet ve acının sona ermiş olmasından. 
İnsanların niçin böyle zevkler aracılığıyle m utluluğa erişmeye ça­
lıştıklarının, akla yakın b ir açıklaması bu gibi görünüyor. Fakat, 
insanların müzikle uğraşm alarının nedeni, hiç kuşkusuz, b ir bu 
değildir; baş neden, anlaşılan, dinlendirici olmasıdır.

Müzikle niçin uğraşıldığının işlemsel nedeni bu olabilir, ama baş­
lıca değeri bu değildir.

Yine de, şunu sormalıyız: Çoğucası durum  böyle olmakla b ir­
likte, acaba müziğin gerçek doğası dinlenme gereksinmesini doyur­
m aktan daha yüksek b ir değer taşımıyor mu? Müziğin verdiği, 
kendine özgü b ir zevk elbette vardır; bütün çağlar ve her türden 
insanlar bunu beğenir ve bundan hoşlanırlar. Fakat biz herkesin 
onda bulduğu genel hazzı yalnızca paylaşm aktan fazlasını yapma­
lıyız; müziğin karakter ve zihin üstünde herhangi b ir etkisi olup 
olmadığını araştırm am ız gerekiyor. Müzik yoluyle bizde şöyle - şöyle 
bir yatkınlık meydana geldiğini söyleyebilseydik, bu soruyu cevap­
landırabilirdik. Ve elbette, müziğin gerçekten de böyle b ir etkisi 
olduğu birçok örneklerden bellidir — hele Olympos'un bestelediği 
melodilerden. Bunların kişiliği etkilediği, insanları çılgın gibi heye­
canlandırdığı —hem bir zihin hem de b ir ahlâk durum u olarak 
taşkın b ir heyecan yarattığı— pek iyi bilinmektedir. Yine, seyirlik 
icraları da dinlerken, bütün insanlar, kullanılan melodi ve ritm-

* Ozan Mousaios, “Şarkı söylemek, insanın en büyük sevincidir” diyor. Bundan ötü­
rü, insanların kendilerini mutlu hissetmelerine yaradığı için, eğlentilerde ve vakit
geçirmek amacıyle düzenlenen toplantılarda şarkı söylenmesi pek uygun olmaktadır.

240



KİTAP VIII • BÖLÜM 5

lerin de ötesinde, icraya uygun bir biçimde etkilenirler. Müzik, haz 
verici şeyler sınıfına girdiği ve orada erdem, doğru zevk almak, 
doğru şeyleri beğenip beğenmemek olduğu için, açıktır ki, doğru 
yargıdan ve iyi ahlâk ve soylu eylemler karşısında zevk almaktan 
başka (müzik yoluyle) öğrenilecek daha önemli b ir ders ya da edi­
nilecek bir alışkanlık yoktur.

Ritm ve melodilerde gerçeğe —öfke ve yumuşaklığın, ayrıca 
cesaret ve ılımlılığın ve bunların karşıtlarının, giderek bütün ahlâk 
niteliklerinin gerçekliklerine— yakın b ir benzerlik vardır; dinle­
nilen müziğin bizde sahiden duygusal b ir değişiklik yaratması, bu­
nun b ir belirtisidir. Gerçeğe benzeyen şeylerde haz (ya da acı) 
duyma alışkanlığı olmak, gerçek karşısında da aynı yatkınlığı ol­
maya çok yakındır. Şunu demek istiyorum ki, b ir adam görünüşü­
nün hoşuna gitmesinden başka b ir neden olmaksızın,, b ir kimsenin 
heykeline bakm aktan haz duyuyorsa, o anda benzerini seyrettiği 
şeklin aslına bakm aktan da zorunlu olarak haz duyacaktır. Evet, 
duyumlarla algılanan, dokunulan ya da tadılan nesnelerin manevî 
niteliklere herhangi bir benzerlik göstermedikleri doğrudur*, fakat 
müzikte ahlâkî nitelikler vardır, işittiğimiz melodiler bunları temsil 
eder. Böyle olduğu besbellidir; çünkü b ir kere, m akam lar ya da 
uyumlar arasındaki doğal ayrılık vardır — bunlar, dinleyenlerinde 
farklı tepkiler yaratırlar, hepsi aynı yönde etkilenmez. Örneğin, 
insanlar Myksolydia denilen makamı dinleyince, kederlenme ya da 
dokunaklı olma eğilimine girerler, daha yumuşak uyumlar ise 
onları gevşetir. Bu ikisinin ortasında, dengeli bir duyguyu, sanıyo­
rum, yalnız Dor makamı yaratır; oysa Phrvg makamı insanları 
çok heyecanlandırır. Eğitimin müzikle ilgili yanı üstüne yapılan 
birtakım  pek yetkin çalışmalar, bu sonuçları ortaya koymuştur; 
araştırm acılar uygulamada denemeler yapmış ve vardıkları sonuç­
ları onlara dayandırmışlardır. Aynı şey, çeşitli ritm  türleri için 
de doğrudur; bazılarının durultucu b ir etkisi vardır, bazılarınınsa 
denge bozucu, bu İkincilerden bazıları bayağı hareketlere yol açar, 
bazıları soylu hareketlere.

Bütün bunlardan, müziğin gerçekten belli zihin halleri yaratm a 
gücü olduğu anlaşılıyor; bu doğruysa, o zaman belli ki, eğitime 
uygulanmalı, gençler müzik eğitimi görmeli ve müzikle eğitilmelidir.

* Belki, gözle görünen nesnelerin manevî niteliklere bir benzerlikleri vardır; görü­
nüşlerin böyle bir etkisi olabilir, ama çok küçük bir ölçüde; hem bu gibi algılamalar
karşısında herkes aynı tepkiyi paylaşmaz. Üstelik gördüğümüz şekil ve renkler kesin
bir anlamda karakter anlatımları değildir, daha çok belirtilerdir ve güçlü bir duy­
gunun etkisi altında kalındığı zaman, bu belirtiler vücutlarımızda gözle görünür.
Böyle olmakla birlikte, baktığım.zın ne olduğu da çok şey farkettirir; gençler Pauson’ 
un resimlerini değil, Polygnotos’un ve gerçekten ahlâklı olan öteki ressam ve hey­
kelcilerin yapıtlarını seyretmeli.

16 241



P O L İ T İ K A

Müzik öğretmek, özellikle gençler için uygundur; çünkü gençlik­
lerinden ötürü, kendilerine zevkli gelmeyen herhangi b ir şeye is­
teyerek katlanmazlar; müzikse doğası gereği zevk verici şeylerden 
biridir. Ayrıca, bizimle müziğin uyum ve ritm leri arasında belli 
b ir yakınlık vardır; bundan dolayı, birçok uzm anlar ruhun bir 
uyum olduğunu, bazıları da ruhta uyum bulunduğunu söylerler.

Bir kere daha konudan ayrdımr; bu konu Bölüm 7’de yeniden ele 
alınacaktır. Şimdi tartışılan sorun şudur: Soylu bir bayın eğiti­
minde, bir çeşit el emeği olan, bir müzik çalgısını çalmanın yer 
almasına ne ölçüde izin verilebilir? Bunun ardından, Yunanlıların 
başlıca üflemeli-açlgısı olan aulos (flüt) üstüne bazı görüşler geliyor.

6

Şimdi, daha önce ortaya attığımız b ir soruya dönmeliyiz — ken­
dileri şarkı söylemeyi ve kendi elleriyle çalgı çalmayı öğrenmeleri 
gerekir mi? Besbelli ki, müziğe edimsel olarak katılmak, yaratı­
lacak kişinin niteliği bakımından çok şey farkeder; kendileri hiç 
bir zaman şarkı söylememiş ya da çalgı çalmamış kimselerin, icra 
edilen müzik hakkında iyi yargıçlık etmeleri olanaksızdır, en azın­
dan çok zordur*. Bütün bu söylediklerimizden, müzik eğitiminin 
icrayı da kapsaması gerektiği açıkça anlaşılıyor; ayrı ayrı yaştakiler 
için neyin uygun, neyin uygunsuz olduğuna karar vermek ya da 
söylemeyi yahut çalmayı öğrenmenin bayağı ve alçaltıcı bir şey 
olduğunu iddia edenlere cevap bulm ak zor değildir. Bir kere, yu­
karda görmüş olduğumuz gibi, iyi bir eleştirici olabilmek için 
edimsel olarak söylemeyi ya da çalmayı bilmek gerektiğine göre, 
küçükken kendileri bol bol çalgı çalmalı ve şarkı söylemeliler, 
sonra büyüyünce bırak ırlar — o zaman, çocukluklarında öğrenmiş 
oldukları şeyler sayesinde, müzikten doğru dürüst zevk almayı ve 
iyi yargı vermeyi bilirler. Bazılarının ileri sürdüğü, müzik icrası 
soylu b ir kimse için alçaltıcı b ir şeydir itirazına gelince, devletin 
en yüksek görevlerini yapabilsinler diye eğitilmekte olan oğlan 
çocuklarının ne ölçüde müziğe katılm aları, hangi melodi ve ritm leri 
çalıp söylemeleri ve hangi çalgıları öğrenmeleri gerektiğini düşü­
nürsek, bunu kolaylıkla cevap verebiliriz; çünkü saydığımız nok­

* Aynı zamanda, bir çalgı öğrenmek çocuklara gerekli bir uğraş da sağlayacaktır. 
Arkhytas’ın çıngırağı çocukları oyalamak için pek yararlı bir buluştu; onların hep 
uslu durmaları beklenemez, bu oyuncakla oynamaksa, çocukları evde bir şeyler kırıp 
dökmekten alıkoyar. Ama elbette, bu yalnız çok küçükler için uygundur; daha 
büyük çocukların çıngırağı eğitimdir.

242



KÎTAP VIII • BÖLÜM 6

talar çok şey farkeder. Bu noktaları belirlemek, itiraza verilecek 
karşılığı ortaya koyacaktır ve m utlaka bir cevap bulunmalıdır, 
çünkü belirli b irtakım  müzik türlerinin gerçekten değinilen etkileri 
yaratm ası pek olasıdır.

Öyleyse, müzik öğrenmenin, daha sonraki etkenlikler üstünde 
herhangi b ir ters etki yapmasına ya da —gençlikte uygulamalı, 
daha sonraki yıllarda ise kuramsal olarak— yurttaşlık ya da as­
kerlik eğitimi için vücudu hntal veya yararsız b ir hale getirmesine 
izin verilmemesi gerektiği açıktır. Öğrenci, profesyonel yarışm alarda 
gerekli ustalık düzeyine erişmek ya da yarışm alara sızmaya baş­
layan, hatta  eğitimi de etkileyen o coşturucu müzik parçalarım 
bellemek için çabalamayacaktır. Bu türden olmasa bile, müzik ça­
lışmaları, zaten, ancak öğrencinin yalnız kölelere, çocuklara ve hatta 
bazı hayvanlara çekici gelen yaygın müziği değil, iyi melodi ve 
ritm leri değerlendirebileceği noktaya kadar sürdürülmelidir. Bu 
düşüncelerde, hangi müzik araçlarının kullanılacağı sorusunun 
karşılığını da bulabiliyoruz. Eğitime üflemeli çalgıların ya da kithara 
ve benzerleri gibi bir profesyonel ustalığı gerektirenlerin sokulma­
sına izin vermemeli, öğrencilere onları yalnız iyi müzik dinleyicisi 
yapacak ve genel olarak eğitimlerine yararlı olacak açlgılar kul­
landırmalıyız. Üstelik, üflemeli çalgılar ahlâka uygun araçlar de­
ğildir, daha çok kışkırtıcı b ir etki yaratırlar; onun için, bunların 
kullanılması, zihinsel b ir etki yapmak değil, heyecan duygularım 
doyurmak istendiği durum larla sımrlanmalıdır. Eğitim yönünden 
sakıncalarına şunu da ekleyebiliriz ki, üflemeli çalgılar çalmak, 
kişinin konuşma yetisini kullanmasına da engel olur. Daha eskiden 
izin verilmesine karşın, bizden öncekiler, bu nedenlerle yukarı-smıf 
gençlerinin üflemeli çalgılar çalmalarım yasaklamakta haklıydılar. 
Şöyle ki: Bolluk arttıkça, insanların daha çok boş zamanları oldu, 
daha yüksek kültür ve toplum ölçütlerine eriştiler. Pers savaşla­
rından az önce ve daha çok da sonra, bu savaşlarda kazandıkları 
başarının kendilerine güvenmelerini artırmasıyle, her çeşit öğren­
meye heves gösterdiler, bilgilerin arasında bir ayrım yapm adan hep­
sine sarıldılar. Üflemeli çalgılar eğitime sokuldu ve Sparta’da koro 
başının kendisi, koroyu üflemeli çalgısıyle dansa kaldırmaya başladı, 
Atina dolaylarında da üflemeli çalgılar öylesine kök saldı ki, soy­
luların birçoğu, belki de çoğunluğu bunları öğrendi. Ekphantides’ 
in korosunu çalıştıran Thrasippos’un tanrılara adadığı b ir resim, 
bunun kanıtıdır. Fakat daha sonra, deneyim sonucu üflemeli çal­
gılar gözden düştü; insanlar yüksek iyilik ölçütlerini neyin geliş­
tirdiğini, neyin geliştirmediğini daha iyi ayırt edebilir durum a 
geldiler. Daha eski çalgılardan birçoğunun da müzik eğitiminin 
aracı olarak buna benzer sakıncaları bulunduğu anlaşılm ıştır; ör­
neğin Lydia harpının, çok telli lyra nın, sekizgen, üçgen ve sambykai

243



P O L İ T İ K A

gibi yalnızca kulağı gıdıklayanların ve bütün el ustalığı gerektiren­
lerin. Eskilerin üflemeli çalgılar hakkında anlattıkları efsanenin de 
anlamlı bir yanı vardır — bunları Athena icat etmiş, sonra fırlatıp 
atmış. Efsanenin dediği gibi, tanrıça onları çalmanın yüzü çirkin­
leştirmesinden ötürü böyle yapmış olabilir. Ama çok daha olası bir 
neden, üflemeli çalgıları öğrenmenin zihnin eğitilmesine hiç bir 
katkı yapmamasıdır; her şey b ir yana, Athena'nın parm aklarına 
çabuk olduğu gibi, zeki de olduğuna inanmıyor muyuz?

Öyleyse, profesyonel ölçülerle ve yarışma niteliğinde çalgı çal­
mayı ve şarkı söylemeyi öğrenmek eğitim değildir, diyeceğiz. Bu 
anlam da çalıp söyleyenler, kendi karakterlerini geliştirmek için de­
ğil, dinleyicilerine zevk vermek için böyle yapm aktadırlar, hem 
de bayağı b ir zevk. Onun için, bunu soylu bir baya yakışacak bir 
uğraş saymıyoruz; bu daha çok, parayla çalışan b ir kimseye yakışır. 
Yöneldiği amaç —halkı eğlendirmek— aşağılık b ir şey olduğu için, 
sonuçları da ister istemez alçaltıcıdır. Dinleyici âdi b ir adamdır, 
müziği de ona göre etkiler; o müziği çalan ya da söyleyen profes­
yoneller üstünde b ir etkisi vardır; onlardan beklediği müzik ve 
onu çıkarabilmek için yapmak zorunda oldukları hareketler, vü­
cutlarına ve zihinlerine zarar verir.

Çeşitli müzik türlerini dinlemenin insan üstünde yarattığı etkilere 
Bölüm 5’te kısaca değinilmiş, fakat bunlar özel olarak eğitim açı­
sından ele alınmamıştı. Şimdi bu yapılmakta, tiyatroda müzik din­
lemekle ilgili birtakım görüşler de eklenmektedir. Poetika’ya yapılan 
gönderme, yapıtın elimizdeki haliyle ünlü altıncı bölümüne olamaz, 
çünkü orada da “duyguların arındırılması" bilinen bir şey sayılıp 
geçilmekte, tartışılmamaktadır. Dolayısıyle, bu gönderme, ne yazık 
ki kaybolmuş bulunan bir yazıya olmalı.

7

Biraz da, şu uyum lar ve ritm ler ve eğitimle ilişkileri sorununu 
incelemeliyiz. Bütün uyum ve ritm lerden yararlanacak mıyız, yoksa 
aralarında b ir ayrım gözetecek miyiz? Sonra, aynı ayrım eğitime 
de ilişkin olarak kullanılacak mı, yoksa b ir üçüncü grup m u ayıra­
cağız? Besbelli, müzik, bildiğimiz biçimiyle melodi ve ritm e bölün­
mektedir; bunlardan her birinin eğitim üstünde nasıl b ir etkisi 
olduğunu ve iyi b ir melodsi olan müziği mi, yoksa iyi b ir ritm i olan 
müziği mi daha yüksek sayacağımızı düşünmeyi atlamamalıyız. Bu 
konuların, hem bazı çağdaş miizikçiler, hem de yaklaşımları felsefî 
olmakla birlikte, eğitimle ilişkili olarak müzik üstüne edimsel de­
neyimi de bulunan başka birtakım  kimseler tarafından gayet iyi

244



KİTAP V III • BÖLÜM 7

işlendiğine inanıyorum. Çeşitli sorularının ayrıntılı b ir biçimde ele 
alınmasını isteyenlerin onlara başvurm alarını salık veririm. Ben, 
burada genel b ir özet yapmak ve her zamanki tipleştirmeye değin­
mekle yetineceğim.

Bazı eğitimcilerin, melodileri ahlâklı, etkin ve duygusal diye 
sınıflamalarını kabul ediyoruz ve bu şema içinde, orada b ir uyumu, 
burada b ir başkasını uygun sayıyoruz. Fakat, müziğin b ir tek yarar 
değil, birçok yararlar sağlayacak b ir biçimde kullanılması gerek­
tiğini söylüyoruz; örneğin, eğitim ve arındırm a (katharsis) amaçla- 
rıyle*, zihinsel b ir vakit geçirme yolu olarak, dinlenmek ve geril­
dikten sonra gevşemek için. Bundan ötürü, bütün uyumlardan 
yararlanmam ız gerekmekle birlikte, bunların hepsini aynı biçimde 
kullanacak değiliz; eğitimde karakteri geliştirenleri almalı, başka­
larının çalışını ya da söyleyişini dinlerken ise, hem etkinleştirici 
olanlardan hem de duygu-karıştırıcı ya da coşturucu olanlardan 
faydalanmalıyız. Bazı kimseleri kuvvetle etkileyen herhangi bir 
duygu, hepsinde daha çok ya da daha az ölçüde vardır; örneğin, 
acıma ve korku, ama özellikle de bu "coşkunluk”. Coşku, bazı kim­
seleri çok kuvvetle etkileyen b ir çeşit heyecandır. Bu duygu, dinsel 
müzikten kaynak alabilir; insanların kışkırtıcı melodileri dinler­
lerken, sanki arıtıcı b ir sağıltmadan geçmişler gibi, âdeta ayakla­
rının üstüne dikildikleri görülmektedir. Acıma, korku ya da öteki 
duyguları hissedenler de, bu duygunun kendilerine işlediği ölçüde, 
tıpkı öyle etkileniyor olmalılar. Hepsine, hoş b ir arınm a ve rahat­
lama duygusu gelmektedir. Arındıran (katharsis yaratan) müzik, 
aynı yoldan, insanlara hiç de zararlı olmayan b ir yücelme duygusu 
verir. Öyleyse, seyirlik müzik yarışmalarıyle ilgilenenlerin özellikle 
dikkat etmeleri gereken uyum ve melodiler, işte bunlardır.

Tiyatroda iki tü rlü  dinleyici vardır: Biri iyi eğitilmiş soylu 
baylardan oluşur, ötekiyse aşağı uğraşları olan kimseler, parayla 
çalışan işçiler ve benzerleri gibi avam takımından. Bu ikinci sınıfın 
dinlenmesi için de yarışm alar ve gösteriler düzenlenmelidir. Fakat 
bunların zihinleri çarpılmış, doğa durum undan uzaklaşmış olduğu 
için, uyumlarında kuraldan sapm alar ve melodilerinin tonunda do­
ğaya aykırı abartm alar vardır. H er grup, kendi doğasına yakını 
olandan zevk alır. Onun için, tiyatro yöneticilerinin bu sınıf din­
leyicilere çekici gelen müzik türünü kullanm alarına göz yumulmak 
gerekir.

Eğitim am açları açısından ise, dediğimiz gibi, ahlâk değerleri­
ne uygun melodiler kullanmalıyız; aynı şey uyum lar için de doğ­
rudur. Daha önce söylediğimiz üzere, Dor m akam ı bu kategori-

* Burada, katharsis sözünü, başkaca bir niteleme yapmadan kullanıyorum; Poetika
üstüne yapıtımda bunu daha ayrıntılı olarak inceleyeceğim.

245



dedir; fakat felsefe öğretimiyle müzik eğitimini birleştiren yetke 
sahiplerinin denetiminden geçerlerse öteki m akam ları da kabul 
etmemiz gerekir. Sokrates’in Devlet’te üflemeli çalgıların kullanıl­
masını bütün bütün yasaklarken, b ir Phryg makamını ayırıp 
Dor m akam ına eklemiş olması hayıflanılacak bir şeydir. Oysa, 
uyum lar arasında Phryg makamının etkisi, tıpkı üflemeli çalgıla­
rın  bütün  müzik araçları arasındaki etkisi gibidir: Her ikisi de 
insanları k ışkırtır ve duyguları coştururlar. Şarkı sözü olarak ya­
zılan şiirler bu dediğimizin doğruluğunu kanıtlam aktadır; Dionysos- 
cu ve benzeri şiirlerin uyandırdığı duygular, müzik araçlarından 
en çok üflemeli çalgılara uyar ve bu gibi şiirler, kendilerine yakışan 
anlatım ı Phryg m akam ında bestelenmiş melodilerde bulurlar. 
Örneğin, dithyrambos tü rü  şiiri herkes Phrygiambos sayar. Bu 
alanın uzmanları, çeşitli örnekler gösteriyorlar; özellikle, örneğin 
Philoksenos efsanelerini Dor m akamında dithyrambos olarak yaz­
maya kalkmış, ama böyle yapamamıştır; malzemesinin doğası, onu, 
kendine uyan Phrygia m akam ına zorlamıştır. Fakat, Dor maka­
mının m akam ların en oturaklısı ve taşıdığı ahlâkî niteliğin de er­
kekçe b ir nitelik olduğu üstünde herkes anlaşm aktadır. Ayrıca, biz 
her zaman aşırılar arasında orta-yol olanı onayladığımız ve bunun 
amaç edinilmesi gereken b ir şey olduğunu söylediğimiz için, Dor 
makamının da öteki uyumlara oranla böyle bir üstünlüğü bulundu­
ğuna göre, gençlerin eğitimi için Dor melodilerinin ötekilerden daha 
uygun olduğu açıktır.

Sürekli olarak iki şeyi göz önünde tutarız — ne yapılabilir ve 
ne yapılmalıdır; bütün insan topluluklarının hem olabilecek şeyleri, 
hem de uygun şeyleri elde etmeye çalışmaları gerekir. Fakat bunlar 
ayrı ayrı yaşlar için başka başkadır; yaşlılık yüzünden yıpranmış 
kimselere yüksek tonlu şarkıları söylemek zor gelir, fakat doğa 
onlar için alçak tonda b ir sürü olanak sunm aktadır. Bundan ötürü, 
yine, bazı müzik uzm anları bütün yumuşak uyum lara eğitimde ya­
rarsız diye karşı çıktığı için Sokrates’i eleştirirler; Sokrates o tür 
müziğin içkiyle aynı etkiyi yaptığını düşünm üştür — içkinin sar­
hoş edici etkisini değil, uyuşturucu etkisini (Sarhoşluk daha çok 
Dionysoscu b ir çılgınlık yaratır). Onun için, daha ileriki yılları­
mıza, yaşamda nasılsa gelecek b ir zamana bakarak, bu  tü r  uyum 
ve melodileri elimizde tutmalıyız. Üstelik, düzenliliği eğitici etkisi 
olmakla birleştirm e gücünden ötürü çocukluk çağma yakışan bu 
türlü  b ir uyum varsa (Lydia makamı böyle b ir örnek gibi görünü­
yor), eğitimde aranacak üç ayrı özellik olduğu açıktır — mutlu 
orta, olanaklı ve uygun.




	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 1
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 2
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 3
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 4
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 5
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 6
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 7
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 8
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 9
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 10
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 11
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 12
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 13
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 14
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 15
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 16
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 17
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 18
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 19
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 20
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 21
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 22
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 23
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 24
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 25
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 26
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 27
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 28
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 29
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 30
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 31
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 32
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 33
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 34
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 35
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 36
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 37
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 38
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 39
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 40
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 41
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 42
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 43
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 44
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 45
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 46
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 47
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 48
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 49
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 50
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 51
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 52
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 53
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 54
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 55
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 56
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 57
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 58
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 59
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 60
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 61
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 62
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 63
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 64
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 65
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 66
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 67
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 68
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 69
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 70
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 71
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 72
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 73
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 74
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 75
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 76
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 77
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 78
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 79
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 80
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 81
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 82
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 83
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 84
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 85
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 86
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 87
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 88
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 89
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 90
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 91
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 92
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 93
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 94
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 95
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 96
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 97
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 98
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 99
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 100
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 101
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 102
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 103
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 104
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 105
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 106
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 107
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 108
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 109
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 110
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 111
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 112
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 113
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 114
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 115
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 116
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 117
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 118
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 119
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 120
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 121
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 122
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 123
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 124
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 125
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 126
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 127
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 128
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 129
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 130
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 131
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 132
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 133
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 134
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 135
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 136
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 137
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 138
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 139
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 140
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 141
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 142
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 143
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 144
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 145
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 146
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 147
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 148
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 149
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 150
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 151
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 152
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 153
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 154
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 155
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 156
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 157
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 158
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 159
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 160
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 161
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 162
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 163
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 164
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 165
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 166
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 167
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 168
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 169
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 170
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 171
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 172
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 173
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 174
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 175
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 176
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 177
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 178
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 179
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 180
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 181
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 182
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 183
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 184
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 185
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 186
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 187
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 188
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 189
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 190
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 191
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 192
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 193
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 194
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 195
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 196
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 197
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 198
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 199
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 200
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 201
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 202
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 203
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 204
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 205
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 206
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 207
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 208
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 209
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 210
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 211
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 212
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 213
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 214
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 215
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 216
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 217
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 218
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 219
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 220
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 221
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 222
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 223
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 224
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 225
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 226
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 227
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 228
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 229
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 230
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 231
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 232
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 233
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 234
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 235
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 236
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 237
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 238
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 239
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 240
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 241
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 242
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 243
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 244
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 245
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 246
	Aristoteles - Politika_decrypted-cls-2 247

