
KUR’ÂN 
TARİHİ

J

jL ^ x ä ^ U  ¿¡ jtz s aSÎ J j

1  J>Â> Ç l J İ  n4ö>^>yL»L

İM!íkí>rl5l]r >S*k'
j % ğ & l 5  - ">* >*; _ - * i  j i .  

^ . . j i ı ! ^ L r:....>;.- r ,

PROF. DR. M U H SİN  DEM İRCİ



KUR'ÂN TARİHİ



M.Ü. İLÂHİYAT FAKÜLTESİ VAKFI YAYINLARI No: 141

ISBN: 978-975-548-241-5 
Sertifika No: 16209

Kitabın Adı 
Kur’ân Tarihi

Yazan
Prof. Dr. Muhsin DEMİRCİ

Kapak ve Sayfa Tasarım 
Eren SAKIZ

Baskı: Pasifik Ofset 
Cihangir Mah. Güvercin Cad. No: 3/1 

Baha İş Merkezi A Blok Kat: 2 
34310 Haramidere / İSTANBUL 

Tel: 0212 41217 77 
Sertifika No: 12027

8. Baskı 
Ekim 2015 - İSTANBUL

Bu kitabın tüm haklan İFAV’a aittir.
Yayınevinin izni olmaksızın, kitabın tümünün veya bir kısmının elektronik, 

mekanik ya da fotokopi yoluyla basımı, yayımı, çoğaltımı ve dağıtımı yapılamaz.

isteme Adresi 
M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları 

Nuhkuyusu Cad. No: 110 Bağlarbaşı 34662 Üsküdar İSTANBUL 
Tel: 0216 651 15 06 Faks: 0216 651 00 61 

ifav@ilahiyatvakfi.com •  www.ilahiyatvakfi.com

mailto:ifav@ilahiyatvakfi.com
http://www.ilahiyatvakfi.com


M.Ü. İLÂHİYAT FAKÜLTESİ VAKFI YAYINLARI No: 141

KUR'ÂN TARİHİ

Prof. Dr. Muhsin DEMİRCİ

8. Baskı

İstanbul 2015



Prof. Dr. Muhsin DEMİRCİ

1953 yılında Erzurum’da doğdu. İlk, orta ve lise tahsilini Erzurum’da tamam­
ladı. 1964 yılında hıfzını bitirdi ve 1965 senesinde İstanbul'a gelerek Beyazıt 
Câmi imam hatibi Abdurrahman Gürses hoca efendiden tecvid ve tashih-i hurûf 
dersleri aldı. 1966-1972 yıllan arasında Erzurum İmam Hatip Lisesinde okudu. 
1973 senesinde girdiği Atatürk Üniversitesi İslâmî İlimler Fakültesi’nden 1978’de 
mezun oldu. 1978-1980 yıllan arasında Erzurum Ticaret Lisesi’nde daha sonra da 
bir öğretim yılı İmam-Hatip Okulu’nda meslek dersleri öğretmeni olarak görev 
yaptı. 1982 senesinde M. Ü. İlâhiyat Fakültesi’nde açılan araştırma görevliliği sı­
navını kazanarak Tefsir Araştırma Görevlisi oldu. 1984’de Yüksek Lisansını, 
1988 yılında da doktorasını tamamladı. 1994’de Yardımcı Doçent, 1996’da Do­
çent, 2004 yılında da Profesör oldu. Halen aynı fakültede Tefsir Anabilim Dalı 
Başkanı olarak görev yapmaktadır. Arapça ve Fransızca bilir. Evli ve iki çocuk 
babasıdır.

Yayınlanmış Eserleri:
1. Ebu's-Senâ Mahmud b. Abdirrahmân el-İsfahârıî ve Tefsirdeki Metodu, (Basılmamış 

Doktora Tezi), İstanbul 1989.
2- Vahiy Gerçeği, (II. Basım), İFAV Yayınlan, İstanbul 2011.
3- Kur'ân'ın Müteşâbihleri Üzerine, Birleşik yayıncılık, İstanbul 1996.
4- Lokman Sûresi ve Ahlâki Öğütler, (III. Basım), Çamlıca Yayınları, İstanbul 2011.
5- Tefsir Usûlü ve Tarihi, İFAV Yayınlan, İstanbul 2003.
6- Kur'ân ve Yorum, İFAV Yayınları, İstanbul 2014.
7- Kur’ân’dan Evrensel İlkeler, Ensar Neşriyat, İstanbul 2007.
8- Nas-Olgu Bağlamında Kur’ân’da Sosyal Gerçeklik, Ensar Neşriyat, İstanbul 2007.
9- Kur'ân'ın Ana Konuları, (VIII. Basım), İFAV Yayınlan, İstanbul 2010.
10- Tefsir Terimleri Sözlüğü, (III. Basım), İFAV Yaymlan, İstanbul 2011.
11- Kur'ân’a  Göre İnsan ve Sorumlulukları, Ensar Neşriyat, İstanbul 2010.
12- Kur'ân Tarihi, (VI. Basım), İFAV Yaymlan, İstanbul 2011.
13. Tefsirde Metodolojik Sorunlar, İFAV Yaymlan, İstanbul 2012.
14- Tefsire Giriş, (II. Basım), İSAM Yaymlan, İstanbul 2013.
15- Kur’ân’da Toplumsal Düzen, (II. Basım) İFAV Yaymlan, İstanbul 2013.
16- Konulu Tefsire Giriş, (II. Basım) İFAV Yayınlan, İstanbul 2013.
17- Tefsir Tarihi, (XXIV. Basım), İFAV Yayınlan, İstanbul 2014.
18- Tefsir Usûlü, (XXXVI. Basım), İFAV Yaymlan, İstanbul 2015.



İÇİNDEKİLER

İÇİNDEKİLER.....................................................................................5
KISALTMALAR................................................................................ 11
ÖNSÖZ...........................................................  13

BİRİNCİ BÖLÜM 
KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ

I. VAHİY VE NÜBÜVVET............................................................. 19
A. Vahiy.........................................................................................19

1. Lügat ve Terim Anlamı.......................................................20
2. Mahiyeti................................................................................ 23

a. Gerçeklik......................................................................... 24
b. Öznellik...........................  28
c. Gizlilik.................................................   30
d. Süratlilik..........................................................  31

B. Nübüvvet......................................................................   33
1. Gerekliliği............................................................................. 34
2. Temel Nitelikleri.................................................................. 36

a. Tebliğ............................................................................... 36
b. Mu'cize............................................................................ 41

3. Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed.......................................... 44
a. Beşerî Yönü..................................................................... 45
b. Peygamberliği.................................................................47
c. Yetki ve Sorumlulukları.................................................50



6 / KUR'ÂN TARİHİ

II. KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ...............................................................55
A. Kur'ân Öncesi İlâhî Kitapların N üzûlü................................. 56

1. Bütün Olarak İndirildiği İddiası........................................ 56
2. Tedricen İndirildiği İddiası ...................................... 59

B. Kur'ân'm Nüzûlü...................................................................... 64
1. Kur'ân'm Cebrâil'e İntikali..................................................65
2. Kur’ân'm Hz. Peygamber'e İnzâli...................................... 67

a. Kur’ân'm İnzâliyle İlgili Yaklaşımlar............................67
b. Kur'ân Vahyinin Başlangıcı.......................................... 72

3. Kur’ân'm İnzâlinde Tedricilik................................. :.......... 74
C. Kur'ân'm Korunması................................................................78

1. Gökyüzünde Koruma..........................................................78
2. Yeryüzünde Koruma............................................................81

a. Tebliğ Aşamasında Koruma.......................................... 81
b. Tebliğ Sonrasında Koruma............................................ 84

D. Kur’ân'm Kaynağı......................   87
1. İlâhî Kaynaklı Olduğunun Tespiti..................................... 88
2. Oryantalistlerin İddiaları.....................................................94

a. Çeşitli Din Mensuplarından Alındığı İddiası...................95
b. Önceki Kutsal Metinlerden Nakledildiği İddiası 100
c. Hz. Muhammed'in Şuûr Altmdan Kaynaklandığı İddiası ..103

İKİNCİ BÖLÜM 
KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ

I. KUR'ÂN'IN TESBİTİ.............................................   109
A. Tespite Duyulan İhtiyaç.........................................................109
B. Tespitte Takip Edilen Yollar..................................................112

1. Hıfz (Ezberleme).....................................................   112
a. Hz. Peygamber'in Ezberlemesi.................................... 112
b. Sahâbilerin Ezberlemeleri............................................. 115

2. Kitâbet (Yazım)  .........................................................121
a. Arap Yazısının D urum u............................................ 122

aa. İslâm'dan Önce Arap Yazısı................................. 122
ab. İslâm'dan Sonra Arap Yazısı.................................125



İÇİN D EKİLER/7

b. Kur'ân Metninin Yazıya Geçirilmesi........................ 128
ba. Hz. Peygamber'in Ümmiliği Meselesi..................128

baa. Ümmî Olduğunu Savunanların Delilleri....... 130
bab. Ümmi Olmadığım Savunanların Delilleri...... 131
bac. Oryantalistlerin Görüşleri.................................132
bad. Değerlendirme.................................................. 133

bb. Vahiy Kâtipliği Kurumu........................................ 136
bc. Kur'ân Yazımında Kullanılan Malzemeler........... 138
bd. Hz. Peygamber'in Kur'ân Metnini Yazdırması ....139

bda. Metnin Yazdırıldığmı Gösteren Deliller........ 140
bdb. Yazdırılan Metinlerin Tashih Edilmesi.......... 141
bdc. Metinlerin Kalıcı Malzemelere Taşınması 142
bdd. Metnin İlk Yazılım Tarihinin Tespiti.............. 142
bde. Yazdırılan Metinlerin Korunması................... 144

be. Hz. Peygamber'in Kur'ân Metnini Cemetmemesi ...146
3. Arza (Mukabele).............................................................. 148

a. Arzanin Tanımı ve Arza İle İlgili Hadislerin Tahlili...149
b. Arzamn Mahiyeti...........................................................151

II. KUR'ÂN'IN DERLENMESİ................................  155
A. Derlemeyi Gerektiren Sebepler............................................. 155
B. Derleme Görevinin Zeyd b. Sâbit'e Verilmesi......................158
C. Derlemede Takip Edilen Yöntem.......................................... 160
D. Derlenen Mushaf'ın Özellikleri ve Âkıbeti..........................164

III. KUR'ÂN'IN ÇOĞALTILMASI............................................... 166
A. Çoğaltmayı Gerektiren Sebepler........................................... 166
B. Çoğaltmada Esas Alman Prensipler..................................... 169
C. Çoğaltma Esnasında Yapılan Faaliyetler..............................170
D. Çoğaltılan Kur'ân'lardan Günümüze Ulaşanlar............. ....173

IV. KUR'ÂN'IN TERTİBİ...............................................................176
A. Â yet...................................................................................... 176

1. Anlamı................................................................................. 176
2. Sayısı.................................................................................... 177
3. Tertibi.................................................................................. 178



8 / KUR'ÂN TARİHİ

B. Sûre...........................................................................................180
1. Tanımı.................................................................................180
2 . İsimlendirilmesi..................................................................181
3. Tasnifi.................................................................................. 184
4. Tertibi..................................................................................185

a. İctihâdî Yaklaşım...........................................................186
b. Tevkifi Yaklaşım............................................................187
c. Uzlaştırmaca Yaklaşım................................................... 188

V. KUR'ÂN'A HAREKE VE NOKTA KONULMASI.............. 190

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ

I. YEDİ HARF................................................................................... 197
A. Yedi Harfle İlgili Rivâyetler.................................................. 197
B. Yedi Harfin Kavramsal Çerçevesi ve Mahiyeti....................202

1. Kavramsal Çerçeve..............................................................203
2. Yedi Harfle İlgili Mahiyet Tartışmaları............................203

a. Ehl-i Sünnettin Görüşü..................................................203
b. Şia'nın G örüşü...............................................................209

C. Yedi Harfle İlgili Ruhsatın Amacı ve Tarihsel Süreci 211
1. Amaç..............   211
2. Tarihsel Süreç..................................................................... 212

a. Ruhsatın Başlangıcı.......................................................212
b. Ruhsatın Sonlandırılması............................................. 215

II. KIRÂAT.......................................................................................217
A. Kırâatm Tanımı ve Tespiti.....................................................217

1. Tanımı ve Genel Özellikleri...............................................217
2. Tespiti............................  218

B. Kırâat Konusundaki Yaklaşımlar.......................................... 220
1. Ehl-i Sünnettin Yaklaşımı...................................................221
2. Şia'nın Yaklaşımı................................................................ 224

C. Kırâat Tarikleri....................................................................... 225
D. Kırâat İmamları ve Râvüeri...................................................226



İÇİN D EKİLER/9

E. Kırâatlerde Tercih Meselesi...................................................229
F. Kırâatlerdeki Çeşitliliğin Hikmetleri.................................... 233
G. Kıraatlerin Günümüzdeki Durumu..................................... 234
H. Kırâat Farklılıklarının Kur'ân Yorumuna Etkisi.................235

III. HALKU'L-KUR'ÂN.................................................................. 238
A. Halku'l-Kur'ân Düşüncesinin Doğuşu................................ 239
B. Halku'l-Kur'ân Düşüncesinin Sistemleşmesi.......................243
C. Abbasiler Dönemi Halku'l-Kur'ân Faaliyetleri....................245

1. Me'mûn Devri (198- 218).................................................245
2. Mu'tasım Devri (218 - 227).............................................. 247
3. Vâsık Devri ( 227 - 232).....................................................248
4. Mütevekkil Devri (232 - 247)......................  249

D. Halku'l-Kur'ân'm Cerh ve Ta'dil Kitaplarına Etkisi 249
E. Halku'l-Kur'ân'la İlgili Ehl-i Sünnet'in G örüşü...................250

IV. KUR'ÂN'IN TERCÜMESİ MESELESİ.................................. 254
A. Tercüme Kavramı.................................................................. 254

1. Etimolojisi........................................................................... 254
2. Anlamı................................................................................ 254

B. Tercüme İle Anlam Yakınlığı Olan Kavramlar....................255
1. Tefsir.................................................................................... 255
2. Te'vîl.....................................  257
3. Meâl.....................................................................................258

C. Tercüme Çeşitleri................................ 258
1. Lafzî Tercüme.................................................................... 259
2. Tefsiri Tercüme...................   260

D. Kur'ân'm Tercümesiyle İlgili Yaklaşımlar...........................261
1. Tercümeyi Gereksiz Görenler........................................... 262
2. Tercümeyi Gerekli Görenler............................................. 264

a. Naklî Deliller..................................................................264
b. Aklî Deliller................................................................... 265

E. İlk Kur'ân Tercümeleri...........................................................267
F. Kur'ân Tercümesinin Fıkhı Yönü...............  269



10 / KUR'ÂN TARİHİ

V. KUR'ÂN'DA TAHRİF İDDİALARI..............   272
A. Tahrifin Anlamı ve Alanı.......................................................272
B. Kur'ân Öncesi İlâhî Kitaplarla İlgili Tahrif İddiaları 275

1. Lafzî Tahrif Yapıldığı İddiası...........................................275
2. Manevî Tahrif Yapıldığı İddiası...................................... 278

C. Kur'ân'la İlgili Tahrif İddialan.................   280
1. Oryantalistlere Göre Kur'ân'da Tahrif............................ 280
2. Şia'ya Göre Kur'ân'da Tahrif.................................   282

a. Sûrelerde Tahrif.............................................................283
b. Âyetlerde Tahrif............................................................285

D. Sünnî Kaynaklarda Tahrifi Çağrıştıran Nakiller.................289
1. Bazı Âyetlerle İlgili Nakiller............................................ 289

a. Recim Âyeti................................................................... 289
b. Emzirme Âyeti ..........................................................291

2. Bazı Sûrelerle İlgili Nakiller.............................................293
3. Bazı Husûsî Mushaflarla İlgili Nakiller...........................295

a. İbn Mes'ûd Mushafı......................................................295
b. Ubeyy b. Ka'b Mushafı.................................................299

VI. KUR'ÂN VE TARİHSELCİLİK...............................................301
A. Tarihselciliğin Fikri Alt Yapısı..............................................304
B. Sorunları..................................................................................313
C. Değerlendirme........................................................................ 327

BİBLİYOGRAFYA........................................................................... 331
İNDEKS.............................................................................................345



KISALTMALAR

age. Adı geçen eser
b. İbn
Bkz. Bakınız
Böl. Bölüm
Der. Dergisi
DİA. Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi
EÜGN. Erciyes Üniversitesi Gevher Nesibe Tıp Fakültesi
gös.,yer Gösterilen yer
H. Hicrî
İA. İslâm Ansiklopedisi
Ktp. Kütüphane
M. Milâdî
MÜİF. M armara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi
No: Numara
nşr. Neşreden
(ra) Radiyallahu anhu (anha)
s. Sahife
(sav) Sallallahu aleyhi vesellem
Sül. Süleymaniye
TDVY. Türkiye Diyanet Vakfı Yayınlan
thk. Tahkik eden
trc. Tercüme eden
ts. Tarihsiz
vd. Ve devamı
vr. Varak
yy- Baskı yeri





ÖNSÖZ

Bilindiği gibi Kur'ân-ı Kerim bütün müslümanlar tarafından her 
zaman derin bir saygı ile anılan, kutsi kelimeleri rûhânî bir vecd için­
de tilâvet edilen ve manası daima gönüllere huzur veren, İlâhî bir 
kitâbtır. Bu yüzdendir ki o, yeryüzüne indirildiği andan itibaren yo­
lunu şaşırmışlara, zulme uğrayan, ezilen ve adalet arayanlara, yoksul­
lara, fakirlere, kısacası, insanlığın bütün saadet yoksullarına tek ümit 
kaynağı olmuştur.

İnsanlığın elinde nübüvvet kültürünü semâvî kitap olarak tnuha- 
faza eden tek kaynak olmasından dolayı Kur'ân, asırlardan beri binler­
ce ilim adamının gözlerini hayranlıkla kendisine çevirdiği bir kitaptır. 
Müslüman bilginler kendi güçleri ölçüsünde bir taraftan onun hü­
kümleri, müjde ve tehditleri, öğüt ve kıssaları gibi çeşitli yönleri üze­
rinde durarak tefsirini yapmaya, diğer taraftan da içerdiği kelimeler 
itibariyle Hz. Peygamberden tevâtüren nakledilen okuyuşlarını tahkik 
etmeye gayret göstermişlerdir. Böylece nâzil olduğu andan itibaren 
günümüze kadar uzanan bu tarih süreci içerisinde te'lif edilen eserler, 
sayısal olarak yüzbinlerle ifade edilebilecek bir seviyeye ulaşmıştır. 
Elbette bu fevkalade sevindirici bir olaydır. Ancak hiçbir zaman yeterli 
değildir. Bu bakımdan Kur'ân'a yönelik çalışmaların daha fazla bir 
hızla ve gelişen fennî bilimlerden de .istifade edilerek yürütülmesi, 
müslüman âlimlerin başta gelen görevlerinden biridir. Bundan dolayı 
söz konusu âlimler, Kur'ân'a yönelik çalışmalarını, objektif kriterlere 
özen göstermek suretiyle bilimin ulaştığı en yüksek seviyede yürütmek 
zorundadırlar. Çünkü insanlık Kur'ân'a ve onun aydınlık yoluna her 
geçen gün daha fazla ihtiyaç duymaktadır.



1 4 /KUR'ÂN TARİHİ

Hal böyle olunca elbetteki bu bağlamda yapılması gereken şey, önce 
Kur'ân'ın yüce manalarını Allah'ın muradına uygun bir şekilde kav­
rama noktasında ona yardım eden ilimler üzerinde durmaktır. Çünkü 
Kur’ân'ın insanlığa ışık tutması ve yol göstermesi için bütün bu ilim­
lerin onun hizmetine verilmesi zarûridir. Bunların içerisinde Sosyolo­
ji, Psikoloji ve Antropoloji gibi tamamen beşerî alan için söz konusu 
edilen ilimler olduğu gibi, bizatihi Kur’ân'dan doğan ve onun anla­
şılmasına yardımcı olan ilimler de vardır. İşte Kur'ân’ın tefsiriyle 
doğrudan alakalı olan bu ilimlere teknik tâbiriyle "Kur'ân ilimleri" 
adı verilmektedir. Kur'ân tarihine yönelik bilgiler de, kısmen bu ilim­
lerden kısmen de Kur'â'ın tarihinden söz eden bilgilerden oluşmakta­
dır. Onun için Kur’ân tarihini de bu bağlamda ele alınması gereken 
ilimler arasında saymak, hatta daha geniş bir perspektife sahip olması 
dolayısıyla onu, başlı başına bir ilim dalı olarak telakki etmek de 
mümkündür.

Şurası da bir gerçek ki, Kur'ân’ın muhtevasını anlamaya çalışmak 
yanında onun tarihiyle alakalı hususlarda bilgi sahibi olmak da, gerek­
mektedir. Hele ilâhiyât tahsili yapan kimseler için bu, en önemli bir 
vazife sayılmalıdır. İşte tamamen bu anlayıştan hareketle genel olarak 
bütün müslümanların, özel olarak da ilâhiyat fakültelerinde okuyan 
öğrencilerin söz konusu alandaki eksikliklerini gidermek amacıyla, 
kutsal kitabımız Kur'ân'ın tarihi hakkında bir çalışma yapmayı uy­
gun gördük. Gerçi, "Kur'ân Tarihi" adı altında Türkçe olarak kaleme 
alınmış eserler mevcuttur. Ancak bunların bir kısmı, tefsir usûlüne 
dair bazı konulara da yer vermeleri sebebiyle oldukça hacimli, bir kıs­
mı da gereğinden fazla muhtasardır. Bu sebeple biz çalışmamızı, ta­
mamen Kur’ân'ın tarihiyle ilgili konulara hasrederek, özellikle ilâhi­
yat Fakültelerinde "Kur'ân Tarihi" adı altında okutulan dersin çer­
çeve programını göz önüne almak suretiyle hazırlamaya gayret ettik.

Yapmış olduğumuz çalışma üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bö­
lümde vahyin tanımı, mahiyeti, vahiyde bütünlük, tekâmül ve antro­
polojik unsurlar yani vahyin nâzil olduğu beşerî ortamın ihtiyaçlarını 
göz önünde bulundurması gibi nitelikler, vahyin geliş şekilleri ve 
Kur'ân'ın kaynağı üzerinde durduk.



ÖNSÖZ /15

İkinci bölümde Kur'ân'm vahiy meleğine intikalinden başlayarak, 
Hz. Muhammed'e inişi, Resûlullah tarafından tesbit ve muhafaza 
edilmesi hususunda yapılan işlemler, alman tedbirler (hıfz kitâbet, 
mukabele), vahiy kâtipliği kurumu, vahiy kâtipleri, Hz. Ebû Bekr za­
manında Kur'ân'm resmen derlenmesi, Hz. Osman döneminde çoğal­
tılması ve Emeviler devrinde Mushaf'a hareke ve nokta konulması gibi 
konularda bilgiler vermeye çalıştık.

Son bölümde ise, ahruf-i seb’a, kırâatın mahiyeti, çeşitleri, kırâat- 
ların farklılığındaki hikmetler, kırâat tarikleri, kırâat imamları ve râvi- 
leri, halku'l-Kur'ân fikrinin doğuşu, sistemleşmesi, Kur’ân-ı 
Kerîm'in tercümesi meselesi, tercüme çeşitleri, tercümeyi gerekli gö­
renlerin ve görmeyenlerin delilleri, Kur'ân'da tahrif iddiaları, müsteş­
riklere ve Şiâ'ya göre tahrif, Sünnî kaynaklarda tahrifi çağrıştıran ri- 
vâyetler ve tenkidi, Kur'ân'm  evrenselliği ve tarihselliği konusunu 
oldukça ayrıntılı bir şekilde ele almaya gayret ettik.

Yaptığımız bu çalışmamızı baştan sona okuma inceliğini göstere­
rek ciddi bir tenkide tâbi tutan muhterem hocam Prof.Dr. Suat Yıldı­
rım Bey'e ve eserin basımım üstlenen M. Ü. İlâhiyat Fakültesi Vak- 
f n a  şükranlarımı arzederken bu gayretimizin Yüce Allah'ın rızasına 
uygun olmasını temenni ederiz.

Doç. Dr. Muhsin DEMİRCİ 
İstanbul -1997





BİRİNCİ BÖLÜM 

KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ





I. VAHİY VE NÜBÜVVET

Vahiy Allah ile peygamberler arasmda gerçekleşen bir olay­
dır. Böyle olunca vahiyle nübüvvet arasmda mutlak bir ilişki 
var demektir. Çünkü nübüvvet, Allah ile insanlar arasında, on­
ların, dünya ve âhiretle ilgili ihtiyaçlarının giderilmesi amacıyla 
yapılan bir elçilik görevidir. Bu bakımdan vahiyden söz eder­
ken nübüvvet olgusuna da yer vermek kaçınılmaz derecede 
önem arzetmektedir.

A. Vahiy

Vahiy, İslâm kültüründe hep Allah Taâlâ'nm peygamberleri 
aracılığıyla insanlara mesaj iletmesi şeklinde telakki edilmiştir. 
Halbuki bu, vahyin yalnız kurumsallaşmış kısmını ifade eder. 
Kur'ân-ı Kerime göre vahyin bu kurumsal (özel) boyutu yaranda, 
bir de genel boyutu vardır ki o da, Yaratıcı Kudret'in bütün varlık­
lara, yaratılış düzenine uygun hareket tarzlarını bildirmesidir. 
Vahyin sözü edilen bu genel boyutu, varlıklar açısından uyulması 
gereken bir fıtrat zorunluluğudur. Burada hürriyet ve irâde söz 
konusu değildir. Kur’ân-ı Kerim bu tür vahiyden söz ederken gök­
lere1, yeryüzüne2, meleklere3, balansına4, ayrıca Hz. Musâ’ran an­
nesine5 ve Hz. İsâ'nın Havârilerine6 görev ve hareket tarzlannın 
bildirildiğini haber verir7.

1 el-Fussilet 41/12.
2 ez-Zilzâl 99/4-5.
3 el-Enfal 8/11.
4 en-Nahl 16/68-69.
3 Tâhâ 20/38-39
8 el-Mâide 5/111.
7 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur'ân'm Temel Kavramları, İstanbul 1991, s. 605-606.



2 0 /KUR'ÂN TARİHİ

1. Lügat ve Terim Anlamı

Vahiy kavramımn Kur’ân'daki kullanılış biçimlerine bakıldı­
ğında söz konusu terimin, bir varlıktan diğer bir varlığa bir şey­
lerin iletilmesi anlamım ifade ettiği görülür8. Bu anlamda 
Kur'ân-ı Kerîm şeytanların9 ve insanların (Hz. Zekeriyyâ'nın)10 
vahyetmesinden de söz eder. Ancak vahyin bu türü, her ne ka­
dar "vahâ "fiilinin türevleriyle ifade ediliyorsa da o, İlâhî vahiy 
olarak telakki edilmemektedir. Çünkü söz konusu vahiy olgu­
sunun her iki ucunda da varlıklar bulunmaktadır. Yani vahye- 
den de vahye muhatap olan da mahluktur. O nedenledir ki bu 
tarz bir vahye konu olan lafızlar, telkin etmek11, fısıldamak ve 
haber vermek12 gibi lügat anlamlarından öte bir manada kulla­
nılmamıştır. İşte bu noktadan hareketle vahyi tanımlarken, sö­
zünü ettiğimiz bu vahiy şekillerini tarif dışı bırakacağız.

Vahâ fiilinin masdarı olan vahiy sözlükte, gizli ve süratli bir 
şekilde bildirmek demektir13. Vahyin bundan başka ilhâm et­
mek14, imâ ve işâret etmek15, fısıldamak16, emretmek17, telkin 
etmek18 ve yazmak gibi manaları vardır19. Vahiy ayrıca vesvese

8 İbn Manzûr, Lisârıu'l-arab, Beyrût, ts., XV, 381; el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu'l-muhît, 
Beyrut 1407/1987, s. 1729.

9 el-En'âm 6/112-121
ı° Meryem 19/11.
11 el-En’âm 6/121.
12 Meryem 19/11.
13 er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât f i  ğarîbi'l-Kur'ân (thk. Muhammed Seyyid 

Keylânî), Beyrut ts., s. 515; İbn Manzûr, Lisârıu'l-arab, XV, 381; et-Tehânevî, Keş- 
şâfu ıstılahâti'l-fünûn, İstanbul 1984, II, 1523.

» Bkz. el-Mâide 5/111; en-Nahl 16/168.
15 Meryem 19/11.
18 el-En'âm 6/112.
17 el-Fussilet 41/12; ez-Zilzâl 99/4-5
18 el-En'âm 6/121.
19 Söz konusu manalar için bkz. İbn Manzûr, Lisârıu'l-arab, XV, 379 vd; el- 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûs, s. 1729; ayrıca bkz. er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 515; 
et-Tehânevî, Keşşâf, II, 1523; Subhî es-Sâlih, Mebâhis f î  ulûmi'l-Kurân, Beyrut 
1985, s. 23-24.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 21

vermek20 ve içgüdü manasına da gelmektedir21. Allah Taâlâ'nm 
kullarına mesaj göndermesi demek olan "tenzil" ya da "inzal" 
kelimeleri de vahiy anlamındadır. Ayrıca Kur'ân'da geçtiği şek­
liyle üim, hikmet, şifâ ve nur gibi lafızlar da vahiy karşılığında 
kullanılmıştır22.

Vahyin terim anlamına gelince bu hususta da şunlar söy­
lenebilir. Vahiy terimi Kurân'a göre biri genel, diğeri de özel 
olmak üzere iki anlam için söz konusudur. Yani genel anlam ­
da bütün  varlıklara, özel anlamda ise yalnız peygamberlere 
vahyedilmiştir. Bu iki alana ait vahiy, sonuçları açısından zo­
runlu ve bağlayıcı olmakla beraber m uhteva açısından farklı­
lık göstermektedir. Vahyin bu genel niteliğini göz önünde b u ­
lunduran bazı müellifler vahyi terim olarak "bir manayı her­
hangi bir varlığa gizli ve süratli bir şekilde iletmek"'23 diye tanım ­
lamışlar, ancak ekseri âlimler özellikle tefsir ve hadîs bilginle­
ri vahyi hususî bir alana çekerek anlamım daraltmışlardır. 
Buna göre yapılan tariflerden bir kısmım şöylece zikretmek 
m üm kündür:

B uhârî şârih lerinden  el-K irm ânî (ö. 786/1384), İbn H a- 
cer (ö. 852/1448) ve el-A ynî (ö. 855/1451) vahyi, "Allah  
Taâlanın , peygamberlerine çeşitli şekillerde söz ve emirler gön­
dermesi'"Zi şeklinde tan ım lam ışlard ır.

et-Tehânevî (ö. 1158/1745)'ye göre de  vahiy; "Allah 
Taâlâ'nın, peygamberlerinden her birine yüce katından indir­
miş olduğu İlâhî sözler"25 dem ektir.

20 el-En’âm 6/112,121.
21 Reşid Rızâ, eTVahyu'l-Muhammedî, Mısır 1352,/1935, s. 37.
22 Bkz. Wensinck, A. J., "Vahiy", İA., İstanbul 1977, XIII, 143.
23 el-Cürcânî, et-Ta'rifât, Kahire 1357, s. 40.
24 el-Kirmânî, SahthuT-Buhân bi şerhi'l-Kirmânî, Beyrut 1401/1981, I, 14; İbn Ha-

cer, Fethu'l-bâri, Kahire 1398/1978, I, 27; el-Aynî, UmdetuT-kûrî, Kahire
1392/1972,1,15.

25 et-Tehânevî, Keşşaf, II, 1523.



2 2 /KUR'ÂN TARİHİ

Reşid Rızâ (ö. 1354/1935)'mn tarifi de şöyledir; "Yüce Allah'ın 
şer'i bir hükmü, yahut benzer bir hususu vasıtalı veya vasıtasız olarak 
peygamberlerine bildirmesidir "26.

Müellif ez-Zerkânî de vahyi, "Allah Taâlanın, kullarına bil­
dirmek istediği hidâyet ve buyruklarını, onların arasından seçtiği pey­
gamberlerine, insanların alışık olmadığı gizli ve süratli bir yolla ilet­
mesi"27 şeklinde tarif etmiştir.

Görüldüğü gibi yapılan tanımlar vahyin, Allah ile peygam­
berler arasmda meydana gelen bir iletişim yolu olduğunu gös­
termektedir. Esasen bu, Kur'ân'da da yaygın olarak zikredilen 
kurumsal vahiy demektir. Halbuki daha önce de belirttiğimiz 
gibi vahyin bundan başka bir de genel boyutu vardır ki, orada 
vahye muhatap olanlar, peygamberler dışmda, yaratılış düze­
nine uygun hareket tarzlarım alma durum unda bulunan varlık­
lardır. Buna göre vahyi kavram olarak şu şeküde tarif etmemiz 
mümkündür: "Yüce Yaratıcının, genel olarak varlıklara hareket 
tarzlarını bildirmesi, özel olarak da insanlara ulaştırmak istediği İlâhî 
emir, yasak ve haberlerin tümünü vasıtalı veya vasıtasız bir tarzda, 
gizli ve süratli bir yolla peygamberlerine iletmesidir”28.

Tanımda da görüldüğü gibi vahyin genel şeklinde ikili, özel 
(kurumsal) şeklinde ise dörtlü bir münasebet söz konusudur. 
Zira genel vahiy şeklinde, vahyedenle vahye muhatap olanlar 
arasında vasıta olmadığı için, vahyin başlangıç noktasmda Al­
lah, bitiş noktasmda ise varlıklar bulunmaktadır29.

Diğerinde yani kurumsal vahiy tarzmda da her ne kadar 
vahyin başlama noktasında Allah, bitiş noktasmda peygamber­
ler bulunmakta ve iki taraf arasındaki üetişimi de aracı melek 
Cebrâil gerçekleştirmekte ise de, son nokta peygamberler de­
ğildir. Çünkü vahiy, yalnız peygamberlerin şahsına yönelik ol­

26 Reşid Rızâ, el-Vahyu'l-Muhammedî, s. 38.
27 Bkz. ez-Zerkârû, Memh.il, 1,63.
28 Demirci, Muhsin, Vahiy Gerçeği, İstanbul 1996, s. 27.
29 İzutsu, Toshihiko, Kur'an'da Allah ve İnsan (trc. Süleyman Ateş), Ankara ts., s. 156.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 23

mayıp, bir anlamda onları da aracı kılarak insanları dünya ve 
ahirette mutlu kılma hedefine yöneliktir. Durum böyle olunca 
denüebilir ki, vahyin özel şekli yani kurumsal vahiy, dört zât - 
Allah, Melek, Peygamber, insan- arasmda gerçekleşen bir ileti­
şimden ibarettir30.

Bu açıklam alardan sonra kısaca şunu da belirtmeliyiz ki, 
vahiy lafzı m asdar olarak ele alındığı takdirde yukarıda ta­
nım ladığımız anlamı ifade eder. İsim olarak nitelendirildi­
ğinde ise, peygamberlere gönderilen vahiy m uhtevası m ana­
sına gelir. Yani ikinci anlamı itibariyle İlâhî bir din de, vahiy 
dem ektir31.

Burada ifade etmemiz gereken bir husus da şudur. Her ne 
kadar vahyi tanımlarken peygamberlere yapılan vahiy dışında 
diğer varlıklara yapılan vahyi32 de dikkate aldıysak da, esasen 
konumuz kurumsal vahiy olduğu için bundan sonra üzerinde 
duracağımız mahiyet konusu bu alana yönelik olacaktır.

2. Mahiyeti

Vahyin mahiyetini kavrayabilmek onun içyüzünü bilmekle 
m üm kündür. Bu da genel anlamda, m utlak varlıktan sudûr 
eden ezelî kelâmm gerçekliği ve vahye m uhâtap olan pey­
gamberlere nasıl ulaştırıldığı gibi konulann anlaşılmasına 
bağlıdır. Vahyin, peygamberlere m ahsus öznel bir tecrübe ol­
duğu düşünülürse, onun mahiyeti ile ilgili verilecek bilgilerin 
nassa dayalı gerçek bilgiler olduğu kendiliğinden ortaya çık­
mış olur. İşte biz vahyin mahiyetini anlatmak için ilk önce 
onun gerçekliğini sonra da öznelliğini iki ayrı başlık alfanda 
ele almak istiyoruz.

30 İzutsu, Toshihiko, Kur'an'da Allah ve İnsan, s. 168.
31 Bkz., el-Mâide 5/48.
32 Kur'ân’da vahyin birkaç çeşidine rastlanmaktadır ki bunlardan birisi, peygam­

berlere, diğerleri de arza (ez-Zilzâl 99/5), Semâya (el-Fussilet 41/12), balansına 
(en-Nahl 16/68-69), meleklere (el-Enfâl 8/12), Hz. Musâ'nın anasına (Tâhâ 
20/38/39) ve Hz. İsâ'nın Havârilerine (el-Kasas 28/7) yapılan vahiydir.



2 4 /KUR'ÂN TARİHİ

a. Gerçeklik
Allah, insan ve görünen âlemi yarattıktan sonra onu destek­

siz bırakmak istememiştir. Bu yüzden insana sözsüz âyetleri 
olan tabiatı, kendi yüce varlığının açık belgeleri olarak sunmayı 
yeterli görmeyerek ona sözlü mesajım (vahyini) de göndermiş­
tir. Gerçi insan vahye m uhatap olmadan, vahyî verileri karşı­
sında görmeden de sorumludur. En azından Yaratıa'sım bul­
makla ve temel ahlâkî ilkeleri tesbit etmekle yükümlüdür. An­
cak Allah Teâlâ, onun, bu yükümklülüğünü daha kolay yerine 
getirebilmesi için bir rahmet, bir nûr, bir şifâ ve bir yol gösterici 
olan vahyini indirmiştir33. Kur'ân bu gerçeği gösteren âyetlerle 
doludur. Bir rakam vermek gerekirse, daha önce de ifade etti­
ğimiz gibi sadece vahiy fiilinin türevleriyle birlikte seksen ka­
dar âyette geçtiği söylenebilir. Tabiî ki vahiy olgusundan söz 
eden âyetler bunlardan ibâret değildir. Kur'ân, yer yer enzele ve 
nezzele fiilleriyle de kurumsal anlamda bir vahiy gerçeğinden 
söz etmektedir. Bu nitelikteki âyetler de sayısal olarak yüzden 
fazla yerde geçmektedir. Bunlardan bazıları şöyledir:

¿1i şZj&l oi»̂ «5ı lii c fr fj "...Bu Kur'ân bana, kendisiyle si­
zi ve ulaştığı herkesi uyarmam için vahyolundu... "M.

¡jSj!¿jı ji. JhjÂj jÂ Ni yj i  ¿Çj ly. ¿>-d u ¿̂ ı "Rabbinden sana vah-
yolunana uy. O’ndan başka Tanrı yoktur. Müşriklerden yüz çevir"35.

¿ 3  İja ¿iı l  ¿/î uîi Jî "...De ki: Ben ancak Rabbimden bana 
vahyolunana uyarım... "36.

.X ^ A \  JjjAİl 4 d l  J J d l  ¿ a  ¿ "U l ¿ ^ 1  ¿l-Ş" d^

"Elif. Lâm. Râ. (Bu Kur'ân) Rablerinin izniyle insanları karanlıklardan 
aydınlığa (...) çıkarman için sana indirdiğimiz bir kitaptır"37.

33 Albayrak, Halis, Kur'ân'da İnsan-Gayb İlişkisi, İstanbul 1993, s. 260.
34 el-E n'âm  6/19.
35 el-E n'âm  6/106.
36 el-A 'râf 7/203.
37 İbrahim  14/1.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 25

ijjkîij Jji u ^¿Jü ¿¿¿J jS'Jüi ihij liijilj "...İnsanlara, kendi­
lerine indirileni açıklaman için ve düşünüp anlasınlar diye sana da bu 
Kur'ân'ı indirdik"38.

4-i Ç-i3 ^  ç jj  J-Cjj jJcjü UlijS dld], dlJ.İ5j

"Şehirlerin anası (olan Mekke'de) ve onun çevresinde bulunanları 
uyarman ve asla şüphe olmayan toplanma günüyle onları korkutman 
için, sana böyle Arapça bir Kur'ân vahyettik... ',39.

Vahyin gerçekliğini bize bildiren âyetlerden bazılan da, Hz. 
Peygamber'den önce diğer bir kısım peygamberlere de vahye- 
dildiğini ortaya koymaktadır:

(►rfbil s4*i ¿rî c.j' cJl ^  4
ijjij Sjis ¿ j ¡ j - * ^ J î ) j  ĵ ¿jjÂijj Biz
Nuh'a ve ondan sonraki peygamberlere vahyettiğimiz gibi sana da 
vahyettik. Ve (nitekim) İbrahim'e, İsmail'e, İshâk'a, Yakub'a, esbâtâ 
(torunlara), İsa'ya, Eyyûb'e Yûnus'a, Hârûn'a ve Süleyman’a vahyet­
tik. Davud'a da Zebûr'u verdik”40.

■yu-j Nj iliş j» liLjî Uj "Senden önce de, kendilerine vah­
yettiğimiz kişilerden başkasını peygamber olarak göndermedik..."41 
gibi âyetler bunlardan bazılarıdır.

Görüldüğü gibi bu nasslar azgınlık, taşkınlık, ahlâksızlık ve 
tann  tanımazlık gibi olumsuzluklar içine düşen insanları bu 
gayri ahlâkî ortamdan kurtarıp Allah'ın, görmek istediği yük­
sek ahlâkî seviyeye çıkarmak için görevlendirdiği peygamber­
lerine, özel bir iletişim yoluyla indirdiği vahyin kesin kanıtıdır. 
Ancak bu nasslann müminler için bir değeri vardır. Çünkü ina­
nan insan görünen bu âlem dışmda görünmeyen bir âlemin bu­
lunduğunu ve mutlak varlığın her iki âlemde de yegâne h ü ­
küm dar olduğunu kabul etmektedir. Dolayısıyla mümin insan

38 en-N ahl 16/44.
39 eş-Şûrâ 42/7.
40 en-N isâ 4/163.
41 en-N ahl 16/43. Benzer ifâdeli âyetler için bkz. el-Enbiyâ 21/7, 25; ez-Z üm er 

39/65.



2 6 /KUR'ÂN TARİHİ

varlığının özünde hissettiği bu inanca dayanarak Yüce Yaratı- 
cı'nın, vukuundan sözettiği vahiy olgusuna inanmakta asla te­
reddüt göstermez. Ama aynı şeyi gayba inanmayanlar için söy­
leyemeyiz. Çünkü inanacağı ve kabul edeceği şeyi görmek iste­
yen yahut deneye tâbi tutarak manüksal açıklamalar! şart koşan 
materyalist ve pozitivist insan için elbetteki, gaybî unsurlar ta­
şıyan vahyin gerçekliği sözkonusu değildir. Zîrâ onlar, her şeyi 
mantık kurallan ve gözlem, hipotez ve deney sınırları içerisinde 
ölçüp değerlendirme arzusu içindedirler. Dolayısıyla her şeyi 
beşerî mantık ölçüleriyle değerlendirmeye çalışan böylesi in­
sanların, vahyin olgusal bir değer olduğuna inanmaları tabiî ki 
zordur. Ancak biz yine de insanı, fizik ötesi yanı olan bir varlık 
olarak düşünerek, onun bu  yanını harekete geçireceğine inan­
dığımız bazı debiler üzerinde durmak istiyoruz.

Bilindiği gibi zahirî (görünen) ilimler yamnda bir de bâtını 
(gizli) ilimler vardır. Meselâ bunlar arasında ilk çağlara kadar 
uzanan astrolojiden söz edüebilir: Zîrâ bu ilim, yeryüzünde 
vukû bulan bütün değişikliklerin, insanların ve milletlerin ka­
derlerinin gök cisimlerinin mâhiyetleri ve hareketleriyle sıkı sı­
kıya irtibatlı olduğu prensibine dayanmaktadır42. Denildiğine 
göre bu ilimle uğraşan kimseler, gök cisimlerinin hareketlerine 
ve çeşitli hesaplamalara göre insanların gelecekleriyle ilgüi yo­
rumlar yapma imkânına sahiptirler43.

Bir başka üim dalı da parapsikolojidir. Kişinin beş duyusunu 
kullanmadan kendi dışında olan bir şeyi farketmesi ya da elini 
ayağım kullanmadan eşya üzerinde fizikî tesirler meydana ge­
tirmesi gibi hususlar, bu  ilmin konusunu oluşturmaktadır44.

Ruhlarla ilişki kurarak onlardan bilgiler alma esasına d a­
yalı olan spritizmi (ruhçuluk) de burada zikretmek faydalı 
olacaktır. Bu inanışa göre ölülerin ruhları, âdeta havaî-esirî,

42 Nallino, C. A., "Astroloji", M , I, 682.
43 Luzy, Antoine, L 'occu ltism e e n fa c e  de la Science e t de la Philosophie, Paris 1946, s.

152'd en  naklen  Albayrak, Halis, K u r'â n 'd a  İnsan-G ayb  İlişkisi, s. 86.
44 Geniş bilgi için bkz. Albayrak, Halis, K u r'â n 'd a  İn san-G ayb  İlişkisi, s. 92.



KUR'ÂNTN NÜZÛLÜ / 27

asrtral-elbise ile örtülmüş oldukları halde dünya hayatında 
kazandıkları üstünlük derecelerine göre dünyamız etrafında, 
diğer âlemlerde ve âlemler arasındaki yerlerde yaşarlar ve bu 
halde, eğer bir aracı sağlanabilirse, bizimle de münâsebete ge­
çip konuşabilirler45.

Ayrıca kişideki mevcut şuurluluk durum unun başka bir şa­
hıs tarafmdan çeşitli etkileme yollarıyla değiştirilmesi sonu­
cunda ortaya çıkan özel yahut sun'î bir uyutm a olan hipnotiz­
madan46 da burada sözetmemiz gerekecektir. Çünkü hipnotiz­
mada kişi trans haline getirilerek birtakım telkinlere cevap 
vermesi sağlanmakta, hattâ bazı derin trans hali uygulanarak 
kişilerin vücutlarında hissizlik meydana getirme dahi söz ko­
nusu edilebilmektedir. Ayrıca trans haline gelen bir şahsın 
uzakları görmesi ve olacaklardan haber vermesi de bazen 
müm kün olabilmektedir47. Hatta denildiğine göre bu halde bu­
lunan bir kimseye, meselâ oniki yaşında bir çocuk olduğu telkin 
edilecek olsa, o kimse derhal o yaştaki tavrım alarak, çocuk gibi 
söyleyip, o zamanda yaptığı şeyleri tekrar edip durmaktadır48.

Görüldüğü gibi gök cisimleri sayesinde insanlara gelecekle­
riyle ilgili yorum yapma imkânı sağlayan astroloji, kişilerin eşya 
üzerinde fizikî tesirler meydana getirmesini konu edinen parap- 
sikoloji, fertlere, ruhlarla ilişki kurarak onlardan bilgi alma yol­
larını gösteren spritizm gibi ilimler ve kişileri trans haline geçi­
rerek onlara telkinde bulunmayı mümkün kılan hipnotizma ve 
telepati49 gibi olaylar insanoğluna, görünen âlem dışmda fizikö- 
tesi bir âlemin mevcudiyeti konusunda bir fikir vermektedir.

45 Bkz. Usta, M. Ali, R u h ç u lu k  N ed ir? , İstanbul 1986, s. 10; Denis, Leon, Ebedi O lan  
R u h tu r , (trc. Yavuz Keskin), İstanbul 1989, s. 194.

46 G eniş bilgi için bkz. ez-Zerkânî, M enâh ilu 'l-İr fân , I, 66 vd.; M e yd a n  Larousse, 
İstanbul 1971, V, 892; Y e n i Rehber A nsik loped isi, İstanbul 1993, VI, 126-127.

47 ez-Zerkânî, M enah ilu 'l-irfân , 1,66.
48 Ertuğrul, İsmail Fenni, H akika t N urla r ı, İstanbul 1949, s. 337.
49 Telepati (télépathie): Birbirlerinden uzakta bu lundukları için alışılmış d u y u m ­

larla haberleşm eleri im kânsız olan iki ruh  veya z ihnin  dolaysız olarak haber­
leştikleri iddiasına dayanan  psikolojik b ir olay dem ektir. Bkz. M eyd a n  Larousse, 
XÛ, 33; ayrıca bkz. E rtuğrul, I. Fenni, H akika t N u rla rı, s. 338.



28 / KUR'ÂN TARİHİ

Ayrıca bugün için hayatın ayrılmaz bir parçası olan telefon, tel­
siz ve uydular arası haberleşme teknikleriyle insanoğlu dilediği 
anda en uzak mesafelerle dahi iletişim kurabilmekte, radyo ve 
televizyon sayesinde de hem ses ve hem de görüntü şeklinde 
bilgi alabilmektedir. Şimdi inanmayan insan kendi akimın keş­
fettiği bu teknolojik harikalara bakarak küllî akla sahip olan Ya- 
ratıcı'nın kullarından istediğine vahyetmesini neden kolayca ka­
bule yanaşmaz.

Sonuç olarak şunu belirtelim ki her ne kadar deney ve göz­
lem yoluyla ispaü m üm kün olmasa da, Allah ile insan arasında 
özel bir üetişim yolu olan vahiy, hiçbir zaman inkâr edilemeye­
cek bir gerçekliktir. Son vahyin indirilişinden günümüze kadar 
geçen süre içerisinde söz konusu mesajı kabul edenlerin sayısal 
artışı ve bu sistemin öngördüğü davranış biçiminin insanlarda 
sağladığı mutluluk, bunun en güzel kanıtıdır. Nitekim ünlü bir 
oryantalist olan Watt da konuyla ilgili şu değerlendirmeyi 
yapmaktadır: "Hz. Muhammed, Allah'tan mesaj aldığını iddia 
etmiş ve bunu çağdaşlarma aktarmışta. Bu mesajların temelleri 
üstünde, Hz. M uhammed'in yaşadığı günlerde sayıları yüzbin- 
leri bulan ve şimdi milyonlara ulaşan, Allah'a kulluk ettiklerini 
söyleyen bir ümmet doğdu. Hayat bu toplum için genellikle 
tatminkâr olmuştur. Bu toplum içinde çok sayıda kadın ve er­
kek kendi azizliğini elde etti ve sayısız sıradan insan zor koşul­
lar altında büe temiz, orta halli ve m utlu bir hayat sürdü. Bu 
hususlar bizi, Kur'ân'da ortaya konan gerçeklik sonucuna gö­
türmektedir ve öyleyse Hz. Muhammed de gerçek bir peygam­
berdir"51.

b. Öznellik
Daha önce de belirttiğimiz gibi vahiy peygamberlere mahsus 

öznel bir tecrübedir. Bu yüzden vahiy anında neler olup bittiği­
ni onlardan başka kimse bilemez. Bizim bu konudaki maluma-

51 Watt, İslâm ve Hıristiyanlık, s. 99.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 29

timiz nasslarda verilen bilgilerden ibarettir. Çünkü insanlara, 
vahiy aranı peygamberlerle paylaşma imkânı verilmemiştir. 
Böyle olunca ne vahiy hadisesinin arka planım ne de peygam­
berlerin onu nasıl algıladıklarım bilmemiz mümkün olmamak­
tadır. Bu konuda bildiğimiz tek şey, onların vahye muhatap 
olma arara yaşamış olmalandır52. Nitekim Allah Resûlû 
(sav)'nün irâd buyurduğu bazı hadisler de konunun bu özelli­
ğine işaret etmektedir:

"... Bazen melek bana insan kılığına girerek gelir ve benimle konu­
şur. Ben de onun söylediğini iyice bellerim"53.

"Vahiy bazen bana zil çalar (yahut çıngırak sesi) gibi bir sesle ge­
lir. Bu benim için vahyin en ağır olanıdır. O (hal) beni terkedince 
onun (Cebrâil'in) ne dediğini bellemiş olurum"54.

"Şüphesiz ki Rûhu'l-Kuds (Cebrail) kalbime üfledi"55.
Görüldüğü gibi bu ve benzeri hadisler vahyin arka pla­

nında ne olup ne bittiğini açık ve net bir şekilde ortaya koyucu 
nitelikte değildir. O yüzden bu konuda söylenmesi gereken en 
doğru söz, vahiy peygamberlere mahsus öznel bir tecrübedir. 
Dolayısıyla mahiyetini de ancak onlar bilmektedirler. Bize d ü ­
şen ise onun gerçekliğine inanmaktır. Çünkü insan beden ve 
ruhtan müteşekkil bir varlıktır. Her ikisinin de kendilerine göre 
birtakım arzu ve istekleri vardır. Beden arzî (yere ait), ruh ise 
semâvîdir. Semâvî olan ruh, fıtratı gereği daima yükselmek ve 
mutlak varlıkla irtibat kurmak ister. Zira, durm adan yükselmek 
ve mutlak hakikate ulaşmaya çalışmak, ruhun bir ihtiyacıdır. 
Bu yüzden ihtiyaçları olan âleme yükselemeyen ruhlar, daima 
bir ızdırap içindedirler. Fakat bir de yaratılışı gereği insan, be­
denî ve dsm ânî arzulara sahiptir. Esasen bunlar da insan için

52 Albayrak, Halis, Kur'ân'da İnsan-Gayb İlişkisi, s. 241.
53 el-Buhârî, B ed'u 'l-vahy, 2; M üslim , el-Fedâil, 23.
54 el-Buhârî, Bed'u'l-vahy, 2; M üslim, el-Fedâil, 23; A hm ed b. Hanbel, el-Müsned, 

Beyrut ts., VI, 158.
55 İbn Mâce, es-Sünen, (thk. M. Fuâd Abdulbâkî), yy., 1975, et-Ticârât, 2; el- 

Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübrâ, B eyrut ts., VII, 76.



3 0 /KUR'ÂN TARİHİ

bir ihtiyaçtır. Ancak ruhun mukaddes varlıklar ve mutlak haki­
katle ilişki kurabilmesi için söz konusu bedenî duygu ve istek­
lerden arınması gerekmektedir. Çünkü bu duygu ve isteklere 
galip gelemeyen insanlar, onlarm esiri olmaya mahkûm olurlar. 
İşte insan ancak vahiy ve nübüvvet kurum u sayesinde hem 
böyle bir esarete maruz kalmaktan kendini koruyabilecek hem 
de istediği zaman yaratıcısıyla irtibat sağlayabilecektir56. O hal­
de insanoğlu vahyin iç yüzünü anlama imkâmna sahip olmasa 
da, dünya ve âhiret mutluluğu için ona inamp gereğini yerine 
getirmek durumundadır. Aksi halde m utlu olması mümkün 
değildir.

c. Gizlilik
Vahiy olgusunun belki de en belirgin vasfı, muhatapların 

onu gizli bir şekilde almış olmalarıdır57. Bu özellik vahyin hem 
genel hem de özel şeklinde söz konusudur.

Bildiğimiz kadarıyla Hz. Peygamber (sav)’e, yalnız tek 
başına kaldığı zam anlarda değil, ashabıyla yahut zevceleriy­
le birlikte bu lunduğu anlarda da vahiy geliyordu58. Ancak 
yanında bulunanlar Resûlullah (sav)'da m üşahede ettikleri 
bazı hallerden dolayı ona vahyin geldiğini anlıyorlar59, fakat 
ne olup bittiğini farkedem iyorlardı. Çünkü vahiy meleğinin 
melek şekliyle ne görülmesi, ne de sesinin işitilmesi onlar 
için m üm kün değildi60. Öyle anlaşılıyor ki, vahyin, sözünü 
ettiğimiz bu  gizlilik vasfı, vahiy tarihi boyunca hep devam  
etmiştir.

56 Akseki, A hm ed H am di, İslâm, s. 73.
57 er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 514-515.
58 Bkz. el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'ân, 1; A hm ed b. Hanbel, el-Müsned, VI, 150.
59 Sahâbilerin Hz. Peygam ber'de vahiy esnasm da m üşahede ettikleri haller için

bkz. el-Buhârî, eş-Şehâdât, 15; el-Hacc, 17; el-Umre, 10; et-Tefsir, 75/2; M üslim , 
es-Salât, 53; A hm ed b. Hanbel, el- Müsned, 1,238 V, 190-191; VI, 103,150.

60 Bilindiği gibi vahiy meleği ancak D ihye el-Kelbî sûretinde geldiği zam an  as- 
hab  tarafından görülebiliyordu. İlgili rivayetler için bkz. el-Buhârî, Fedâilu'l- 
K ur'ân, 1.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 31

d. Süratlilik
Vahyin, algılanması zor gibi görünen unsurlarından biri de, 

peygamberlere ulaştırılmasındaki süratliliktir. Belki de üçüncü 
şahıslardan gizlenmesinin asıl sebebi budur. Çünkü peygam­
berlerin dışmda hiçbir insan, o süratte bir konuşmayı takip ede­
cek olağanüstü bir tabiatta yaratılmış değildir. Gerçekten de 
normal bir okuyuşla tilâveti, birkaç saat sürebilecek olan bir 
sûrenin, kısa bir zaman içerisinde Resûlullah Muhammed 
(sav)’e nakledildiğini düşünürsek, vahiy olayındaki intikal sü­
resinin ne kadar kısa bir süre olduğunu kolayca anlayabiliriz. 
Nitekim büyük sosyolog İbn Haldun da vahyin çok süratli bir 
şekilde meydana geldiğini söylediği şu sözlerle dile getirmiştir: 
"(Peygamberlerin) Cebrâil'den vahiy telakki etmeleri bir anda, 
bir kere göz açıp kapayıncaya kadar geçen bir m üddet içinde 
meydana gelir. Çünkü onların kalpleri daima gayb âlemine yö­
nelmiştir. Tanrısal bilgiler onların kalplerine çarçabuk akseder. 
Bundan dolayı bu durum  çabukluk (sür'at) manasına gelen 
vahy sözüyle ifade edilmiştir. Bunun sebebi şudur ki, peygam­
berlerin bilgileri bizimki gibi çalışıp çabalayarak öğrenilmiş, 
dercedilmiş ve belirli vakitlerin geçmesiyle elde edilmiş bilgiler 
değildir. Bu bilgiler, onlara bir defada telkin edilmiştir"61. Bu 
yüzden olmalıdır ki, er-Râğıb el-İsfahânî (öl. 502/1108) vahyi ba­
zen remz yoluyla gerçekleşen kelâm, bazen de terkipten soyut­
lanmış bir ses olarak tanımlamıştır62.

Ancak hemen belirtelim ki, el-İsfahânî'nin vahy lafzına yük­
lediği bu anlam, Kur'ân vahyi için pek mümkün değildir. Çünkü 
böyle bir yorum, yapılan vahyin ya bazı semboller kullanılarak 
gerçekleşen bir konuşma, ya da sözsüz ve lafızsız bir sesden iba­
ret olduğunu ifade etmektedir. Halbuki Kur'ân, ÛJgUJ <, İ  
o ’¿M-} ¿ili SûÇs liU ol "(Resulüm) onu (vahyi)
çarçabuk almak için dilini kımıldatma, şüphesiz onu toplamak (senin 
kalbine yerleştirmek) ve onu okutmak bize aittir. O halde biz onu oku­

61 İbn H aldun, Mukaddime, I, 239.
62 er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 515.



32 / KUR'ÂN TARİHÎ

duğumuz zaman sen onun okunuşunu takip et"63 âyetleriyle açıkça 
(okuma) ve semâ (işitme ) dan söz etmektedir. Bu da vasıtalı 
vahye konu olan Kur'ân metninin tamamının, vahiy meleği 
Cebrâil tarafından Resûlullah (sav)'a okunduğunu ifade eder. 
Fakat bu okuma, şekil itibariyle, beşerî okuma ölçülerinin öte­
sinde gerçekleşen bir okuma tarzı olmalıdır. Burada şuna da işa­
ret edelim ki, eğer sözünü ettiğimiz vahiy, sessiz ve sözsüz ola­
rak yapılan bir metin intikalinden ibaret olsaydı, onun çok kısa 
bir sürede gerçekleşmiş olması, mahiyetini kavramamız nokta­
sında problem teşkil etmezdi. Çünkü bugün insanoğlunun icad 
ettiği bir bilgisayarda bile bir cilt kitap metnini içine alan disket­
teki bilgileri başka bir diskete veya bir disketten bilgisayarm ha­
fızasına yahutta bilgisayardan direk olarak diskete çok kısa bir 
süre içerisinde nakletmek mümkündür. Ama Kur'ân vahyinde 
sadece metnin intikali değil, kırâat (okuma) da söz konusudur. 
Durum böyle olunca Resûlullah (sav)'ın kalbine yerleştirilen 
vahyin, aynı zamanda aracı melek Cebrâil tarafından çok hızlı 
bir tarzda okunmuş olmasını da hesaba katmalıyız. İşte asıl üze­
rinde durulması gereken nokta budur.

Sonuç olarak şunu ifade edebiliriz ki, Kur'ân vahyi dışında 
kalan diğer vahiyler64 (sünnet vahyi), müfessir er-Râğıb el- 
İsfahânî'nin de dediği gibi bazı sembollerle gerçekleşen bir ko­
nuşma niteliğinde olabilir. Çünkü Kur'ân dışındaki vahiylerde, 
bir takım yollarla vahyin sadece kalbe ilkâsı söz konusudur. 
Halbuki Kur'ân vahyinin peygambere inzâli, sadece bir intikal­
den ibaret değildir. Yani Kur'ân vahyi, Hz. Muhammed (sav)'e 
terkip ve lafızdan uzak bir şekilde bildirilmemiştir. Onun 
inzâlinde hem lafız hem ses ve hem de her ikisinin birleşmesin­
den doğan bir kırâat söz konusudur.

63 Bkz. el-Kıyâmet 75/16-18.
64 A bdulgani Abdulhâlık, Resûlullah (sav)'a K ur'ân d ışında da vahiy  geldiği 

konusunda  âlim lerin icmâ ettiğini söyler. (Bkz. Hucciyyetu's-sünne, H em don  
1993, s. 338). Bu konuyla ilgili bazı hadisler için bkz. el-Buhârî, el-Edeb, 28; 
M üslim , el-Birr, 140; A hm ed b. Hanbel, el-Müsned, II, 85,160; Ebû D âvûd, es- Sünen, İstanbul ts., M enâsik, 27; İbn Mâce, M enâsik, 16; et-Tirmizî, el-Hacc, 14; 
el-M evâkît, 1.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 33

B. Nübüvvet
Kâinatın yaratılışı ile uygunluk içerisinde olan insan, olgun­

luğa doğru ilerlemesini sağlayan tabii bir yapıya sahiptir. İn­
sandaki bu fitrî gelişme ancak onun ruhsal ve bedensel yapısına 
uygun bir çevrede kendini gösterebilir. Tarih boyunca ortaya 
çıkan bazı olumsuzluklar ve haktan sapmalar insanlığı, bu fıtrî 
gelişim noktasında menfi yönde etkilemiştir. İşte nübüvvet ku­
rum u kendini daha çok bu sapma dönemlerinde göstermiş, Al­
lah elçisi peygamberler insanlığı bu batıl çizgiden kurtarıp hak 
yola çıkarmak için bir misyon üstlenmişlerdir. Böyle bir sorum­
luluk yüklenen peygamberler, sapıklığa batmış toplumlarda 
köklü ve çok yönlü bir değişmeyi gerçekleştirerek hakça bir dü ­
zen kurmuşlardır. Buna göre denilebilir ki, nübüvvet bir sus­
kunluk ve durgunluk döneminden sonra ortaya çıkan yeniden 
diriliş ve atılım hareketidir. Bu yüzden nübüvvet de ulûhiyyet 
ve insan vb. Kur'ân'ın ana konularından biridir.

Nübüvvet, sözlük anlamı itibariyle "bilinmeyeni haber ver­
mek” demektir. Aynı kökten gelen “nebi" de haber veren kişi an­
lamım ifade eder65. Dinî hayatımızda "peygamberlik" olarak ifa­
de ettiğimiz "nübüvvet" kavram olarak da, "insanlara Allah'ın 
emir ve yasaklarını haber verme görev ve selahiyeti" şeklinde tanım­
lanabilir. Risâlet sözcüğü de aym anlama gelmektedir. İlâhî 
irâdenin seçimi neticesinde bu vazifeyi üstlenip Allah'ın emir 
ve yasaklarım insanlara ulaştıran olağanüstü insanlara da pey­
gamber denümektedir. Peygamber farsça bir kelimedir. Bu ke­
lime Arapçada "rasûl", "mürsel" ve "nebi" sözcükleriyle ifade

65 N ebi kelim esinin türetildiği kök hakkında dil bilginleri iki görüş ileri sü rm üş­
lerdir. Bir görüşe göre nebi "haber” anlam ına gelen "en-nebe"' şeklinde hem zeli 
b ir kökten türem iştir. Buna göre nebi ism-i fâil m anasında sıfat-ı m üşebbehe 
olan  "fe'îl" sigasm da b ir kelim edir. Anlam ı "haber getiren" yani "muhbir" d e ­
m ektir. (Bkz. ibn  Fûrek, Mücerredü makâlâti'l-Eş'ari, (nşr. Daniel Gımaret), Bey­
ru t 1987, s. 174). D iğer b ir görüşe göre de  nebi kelim esinin aslı büyüklük ve y ü ­
celik m analarına gelen "en-nebve" veya "en-nebâve" şeklindeki hem zesiz kökten 
gelm ektedir. Ç ünkü nebiler Allah'ın, yaratıkları a rasından seçtiği en şerefli ve 
en  ü stü n  varlıklardır. Buna göre de nebi şerefli ve yüce insan dem ektir. Çoğulu 
"enbiyâ" veya nebiyyûn" dur. el-Cevherî, es-Sthah, (nşr. A hm ed A bdulgafûr 
Attâr), R iyad 1402/1982,1, 74; er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 788-790.)



3 4 /KUR'ÂN TARİHİ

edilir. Ancak nebi, yeni bir kitap ve dinle gönderilmeyip, önceki 
peygamberin kitap ve dinini ümmetine bildirmekle görevli olan 
kişi demektir. Buna mukabil rasûl kendisine yeni bir kitap ve 
din verilen anlamına gelmektedir.

Bilindiği üzere Allah kelâm sıfatına sahip bir varlıktır. Nasıl 
yaratma sıfatının gereği olarak Yüce Allah her an yaratıyorsa66 
ve bunun neticesi olarak da kâinat ve bütün varlıklar O 'nun söz 
konusu sıfatının bir tecellisi ise, aym şekilde kelâm sıfatının da 
tecelli etmesi gerekmektedir. İşte Bu sıfaün tecellisi de nübüv­
vettir. Şayet nübüvvetin m üm kün olmadığı iddia edilirse, o 
zaman Allah'ın kelâm sıfatının tecellisi de imkânsız hale gelir. 
Tecellisi imkânsız olan bir sıfatın O Yüce Varlıkta bulunmasının 
ne anlamı vardır. Zira Allah'da bulunan her sıfat bir şekilde te­
celli etmektedir.

Allah Taâlâ söz konusu sıfatıyla bütün varlıklara vahyet- 
mektedir. Bu vahyin insanlara yönelik olanı sözlü yani kelâmm 
kalıplara dökülerek aktarılması, diğer varlıklara yönelik olanı 
ise sözsüz yani onlara hareket tarzlarının bildirilmesi şeklinde­
dir. Demekki kelâm sıfatının tecellisi, hem insan hem de diğer 
varlıklar açısından inkârı m üm kün olmayacak derecede açık ve 
nettir.

1. Gerekliliği
Nübüvvet kurum unu gerekli görüp savunanlar olduğu gibi 

gereksiz bulup reddenler de vardır. Peygamberliği reddenlerin 
ileri sürmüş oldukları en önemli delil, insan aklının nübüvvete 
ihtiyaç hissettirmeyecek derecede yeterli olması67 ve peygamber 
göndermenin İlâhî hikmet açısından uygun düşmemesidir68. 
Çünkü bu görüşte olanlara göre peygamberlerin insanlığa su­
nacakları şeyler ya akim idrak alanı içerisindedir ya da değildir.

66 er-R ahm ân, 55/29
67 el-M âturidî, Kitâbu't-tevhîd, (nşr. FethullahH uleyf), İstanbul 1979, s. 176.
68 el-Bâkillânî, Temhîdul-evâil ve telhîsu'd-delâil, (nşr. İm âdudd in  A hm ed H aydar),

Beyrut 1407/1987, s. 126.



KUR'ÂN'IN NÜZULÜ / 35

Şayet bunlar aklın kavrayabileceği nitelikte ise o zaman pey­
gamber gönderilmesine zaten ihtiyaç yok demektir. Çünkü in­
san aklıyla onları bilebilir. Eğer söz konusu bilgiler akim kavra­
yamayacağı türden bilgilerse, o zaman da onları peygamberle­
rin getirmesinin bir anlamı yoktur. Çünkü akıl makul (kavra­
nabilir) olmayanları değil, makul olanları ancak kabul eder69.

Peygamberliğin gerekliliğine inananlar da nübüvveti, in­
sanlığın hem dünya hem de âhiret mutluluğunu elde etmesi 
için gerekli olan en temel bir kurum  olarak görmektedirler. On­
lara göre insan akıl, idrâk ve irâde sahibi bir varlıktır. Bu yüz­
den o, söz konusu kuvvetlerini kullanmak suretiyle dünyadaki 
m utluluğun yollarım tesbit edip belki kendince huzurlu bir ha­
yat yaşayabilir, ama âhirette kendisini m utlu kılacak ebedî ha­
yatın temel esaslarım keşfedip ortaya çıkaramaz70. Aklı ile Al­
lah'ın varlığına ulaşmış olsa bile, İlâhî sıfatlar, Allah-insan, Al- 
lah-kâinat ilişkisi ve ulûhiyetle ilgili konularda kesin bilgi ü re­
temez71. Çünkü sınırlı olan insan aklı kendi kendine ne gereği 
gibi Allah'ı kavrayacak ne de Allah'ın bütün emir ve yasaklarım 
ortaya çıkaracak ve onların hikmetlerine vâkıf olabilecek kapa­
siteye sahiptir. O halde hem dünyada hem de âhirette m utlu 
olmak için insanın, sorumluluk alanına giren hususları ayrıntılı 
bir şekilde bilmesi icap etmektedir. Bu bilgiye de ancak pey­
gamberlerin tebliği ile ulaşmak müm kündür. Her ne kadar Al­
lah Taâlâ için peygamber göndermek bir zorunluluk değilse de 
O, merhametinin bir gereği olarak her kavme bir peygamber 
göndermiş72 ve peygamber göndermediği toplumlara da âhiret­
te azap etmeyeceğini açık bir dille73 beyan etmiştir. Ayrıca bir­
çok yetenek ve özelliğe sahip olmakla birlikte kendilerinde bu­
lunan "kuvve-i gadabiyye", "kuvve-i şeheviyye” gibi kuvvetlerin

69 el-Cüveynî, Kitâbu'l-irşâd, Mısır 1369/1950, s. 303.
70 el-Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, (trc. Şerafettin Gölcük), İstanbul 1988, s. 131.
71 Heyet, İslamda İnanç Esasları, s. 171.
72 "Her ümmetin bir peygamberi vardır...”. Yûnus, 10/47.
73 "...Biz, bir peygamber göndermedikçe (kimseye) azap edecek değiliz". İsrâ, 17/15.



36 / KUR'ÂN TARİHİ

ve bir takım duyguların etkisinde kalarak bütün insanlar, kötü­
lük ve zulüm de yapabilirdi. İşte bu durum a düşmemeleri için, 
insanların hemcinslerine karşı olan ilişkilerinden tutunuz da 
kendi nefislerine karşı olan tutum  ve davranışlarının düzen­
lenmesine kadar her türlü fiillerinde, ayrıca hangi işlerin insanı 
cennete, hangilerinin cehenneme götüreceğinin bilinmesinde 
nübüvvet kurum una ihtiyaç vardır74.

Burada ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki, insan beden ve 
ruhtan müteşekkil bir varlıktır. Her iki unsurun kendisine m ah­
sus arzu ve talepleri vardır. Beden arzî, ruh ise semavîdir. 
Semâvî olan ruh, fıtratı gereği daima yükselmek ister. Çünkü 
manevi olarak yükselmek ve mutlak hakikate erişmeye çalış­
mak ruhun bir ihtiyacıdır. Bundan dolayı söz konusu yüceliği 
yakalamayan ruhlar muzdariptir. Buna mukabil insanda tabiatı 
gereği bedenî arzu ve duygular da vardır ve bunlar da bir ihti­
yaçtır. Ruhun ulvî âleme yükselmesi için bu duygulara üstün 
gelmesi gerekmektedir. Bu galibiyeti gösteremeyen insanlar 
cismâni arzu ve şehvetlerinin esiri olmaktan kurtulamazlar. İşte 
insan, varlığında bulunan ve onu daima süflî ihtiraslara sürük­
leyen bu olumsuzluklardan kurtulup söz konusu yüceliğe 
erişmek için peygamberlerin tebliğine muhtaçtır75.

2. Temel Nitelikleri

Nübüvvetin iki temel özelliği vardır. Bunlardan biri tebliğ 
diğeri de m u’cizedir. Bu yüzden konuyu iki yan başlık altında 
ele almamız gerekmektedir.

a. Tebliğ
Sözlükte,"ulaştırmak ve bildirmek" anlamına gelmektedir. 

Kavram olarak ise, “peygamberlerin Allah'tan aldıkları talimatları 
(emir ve yasakları) eksiltmeden ve artırmadan olduğu gibi insanlara

74 et-Taftazânî, Kelâm ilmi ve İslâm Akaidi, s. 294.
75 Akseki, A hm ed H am di, İslâm, s. 73.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 37

bildirmeleri" demektir. Bu konuda Kur'ân, Hz. Peygamber'in 
şahsında bütün peygamberlere yönelik şu beyanı içermektedir. 
cJL*j cAti Li* o\j ûIjj ditil t* Lgiİu Ey Peygamber!

Rabbirıden sana indirileni tebliğ et: Sen onu tam yapmadığın sürece 
Rabbinin mesajını (hiç) yaymamış olursun..."76. Bu âyette yer alan 
"belliğ" emrinin iki boyutu vardır. Birisi, sana Allah tarafından 
vahyedilen hususları lafzen insanlara bildir. Yani Kur'anî la­
fızları onun muhataplarına ulaştır, oku anlamım ifade etmekte­
dir. Diğeri de, söz konusu lafızların manalarından arılaşılmayan 
hususları açıkla, tefsir et demektir. Buna göre âyet Hz. Pey­
gambere, K ur'an'm  hem lafızlarını hem de manalarını tebliğ 
etme görevim birlikte yüklemiş olmaktadır. Bu da gösteriyor ki 
her peygamber, Allah tarafından kendilerine verilen İlâhî emir 
ve yasakları, aralarmda yaşadıkları toplum un fertlerine bil­
dirme gibi kutsal bir fonksiyon üstlenmiştir. Bundan dolayı 
peygamberler, Allah'tan aldıkları talimatlardan hiçbir şeyi giz­
lemeden, hiç kimseden korkmadan, çekinmeden ve her türlü 
tehlikeye göğüs gererek risâlet fonksiyonunu icrâ etme duru­
m undadırlar77. Bu, onlar için bir zorunluluktur. Çünkü Pey­
gamberler tebliğde kusurlu davranırlarsa, o zaman vahiy ema­
netine hiyânet etmiş olurlar ki, bu da câiz değildir78.

Peygamberler tebliğ fonksiyonunu yerine getirirken sadece 
ümmetlerine dini hükümleri açıklamakla kalmazlar, onları aym 
zam anda eğiterek kötülüklerden arındırmaya çalışırlar. Bunları 
yaparken peygamberlerin takip etmiş oldukları bazı esaslar 
vardır. Kur'ân'ın takdim ettiği ve bütün peygamberler için ge­
çerli olan söz konusu esasların başında basiret üzere insanları 
Allah'a davet etme olgusu gelmektedir. Nitekim,
LSxJ\ j j j  üî J>s> aıl "De ki: İşte bu, benim yolumdur. Basirete 
(alda uygun bilinç ve duyarlılıkla donanmış bir kavrayışa) dayanarak 
(hepinizi) Allah'a çağırıyorum. Ben ve bana uyanlar (aynı çağrıyı ya­

76 el-Mâide, 5/67.
77 Bulut, Mehmet, "Tebliğ”, GA, IV, 306-307.
78 Akseki, Ahmet Hamdi, İslâm Dini, s. 86.



38 / KUR'ÂN TARİHİ

pıyoruz"79 âyeti, tebliğ ve hakka davet fonksiyonunu ifâ etmede 
basiret üzere hareket etmenin önemli olduğunu göstermektedir. 
Müfessir Zemahşerî'nin, bu âyette yer alan "basiret" kelimesine 
"apaçık delil" manasını vermiş olması da80, söz konusu Kur'ânî 
nassm delâletini te'yid etmektedir. Çünkü basiret üzere davet 
etmek, insanm neye davet ettiğini, kimi davet ettiğini ve nasıl 
davet edeceğini bilmesi demektir81. Buna göre denilebilir ki 
peygamberler, neye davet ettiklerini gayet iyi bilen insanlardı. 
Çünkü kendilerine bu konuda ilâhı talimatlar verilmişti. Daveti 
kime götüreceklerinden de haberdardılar. Bu da onların, Pey­
gamber olarak görevlendirilmiş olmalarının bir gereği idi. Nasıl 
davet edecekleri konusuna gelince tabii ki bu hususta da pey­
gamberler ehil zatlardı. Çünkü onlar olgunluğa erişmek için ço­
cukluk devrelerinden itibaren manevî bir eğitime tâbi tu ­
tulmuşlardı. Bu eğitimin içerisinde İlâhî emirlere muhatap olan 
insanlara karşı nasıl hareket etmeleri konusu da yer alıyordu. 
Zaten bir peygamberin doğup büyüdüğü bir topluma risâleti 
yaymakla görevlendirilmiş olması, esasen hayat görüşlerini 
bilmesi sebebiyle onlara karşı nasıl bir davranış içerisinde hare­
ket edeceğinin bilincinde olmasındandır. Bu da bütün peygam­
berlerin hakka davet prensiplerini çok iyi bildikleri manasına 
gelmektedir.

Bu hususta Kur’ân'ın beyan ettiği ikinci temel özellik de pey­
gamberlerin insanları Allah'a davet etme karşılığında onlardan 
maddi ya da manevi herhangi bir karşılık beklememeleridir. Uj 
¿jJliil ¿Jj J iî- SlJ 01 ¿t *âj> "Buna karşı sizden hiçbir ücret 
talep etmiyorum. Benim mükâfatımı verecek olan ancak âlemlerin 
Rabb'i Allah'tır"82 sözünü Kur'ân Nuh83, Hûd84, Sâlih85, Lût86, Şu-

79 Yûsuf, 12/108.
80 ez-Zam ahşeri, el-Keşşaf, II. 508.
81 Şimşek, M. Sait, Kur'ân'ın Ana Konuları, İstanbul, ts., s. 112.
82 eş-Şuarâ, 26/109.
83 eş-Şuarâ, 26/109.
84 eş-Şuarâ, 26/127.
85 eş-Şuarâ, 26/145.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 39

ayb87 ve Hz. Peygamber7e88 de isnâd etmektedir. Bütün peygam­
berler için ortak olan bu prensibe göre tebliğ ve davet Allah için­
dir; ne davet eden kişinin kendi şahsma ne de mensup olduğu 
millete yöneliktir. Yani tebliğci ve davetçi durumunda bulunan 
peygamber icra ettiği bu fonksiyonla sadece Allah'a karşı göre­
vini yerine getirmiş olmaktadır. Bu sebepledir ki, peygamberle­
rin, yaptıkları tebliğ görevinden dolayı ne muhataplarına karşı 
övüneceği bir üstünlüğü ne de kendilerine tebliğde bulunduğu 
kimselerden bir alacağı vardır. Onların mükâfâtı Allah'a aittir.

Allah elçilerinin tebliğ hususunda muhatapların durumları­
na göre davranmaları da nübüvvetin temel özelliklerinden biri­
dir. Zira Kur'ân, jŞ u  j  U&Jl İİ13 ¿31

4 "(Ey Muhammedi) Sen, Rabb'inin yoluna hikmetle ve güzel 
öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele et..."89 âyetiyle Hz. 
Peygamber (sav)'e ve onun şahsında bütün tebliğcilere Allah'a 
davette nasıl bir tutum içerisinde bulunacaklarının temel yön­
temini zikretmektedir. Bu temel yöntem de, tebliğ ve davette 
muhatapların durumlarının esas almması şeklinde ifade edilebi­
lir90. Buna göre âyet çerçevesinde takip edilecek üç prensip var­
dır. Birincisi, Allah yoluna hikmetle davet etmektir. Zira hikmet, 
akla ve düşünceye hitap etme anlamına gelir ki, Kur'ân'm beya­
nına göre bütün peygamberlere hikmet verilmiştir91. Böyle olun­
ca peygamberlerin bütün işlerinde olduğu gibi tebliğ ve davetle­
rinde de hikmet söz konusudur. Bu durumda peygamberler, söz 
konusu prensibi akl-ı selim sahibi ve eşyanm hakikatini öğren­
me durumunda olan muhataplara karşı uygulamak zorundadır­
lar. Çünkü hikmeti ancak hikmet ehli anlayabilir92.

86 eş-Şuarâ, 26/164.
87 eş-Şuarâ, 26/180.
88 Sâd, 38/86.
89 en-Nahl, 16/125.
90 Bu konuda geniş bilgi için bkz. Canan, İbrahim , Peygamberimizin Tebliğ Metodla- rı, İstanbul 1998, s. 123 vd.
91 el-En'âm, 6/89.
92 Önkal, Ahm et, Resûlullah ’m İslâm ’a Davet Metodu, Konya 1989, s. 33.



40 / KUR'ÂN TARİHİ

Âyetin ortaya koyduğu ikinci prensip, güzel öğütle tebliğ ve 
davettir ki bu da, halkın çoğunluğunu teşkil eden ve henüz sağ­
lam fıtratları bozulmamış olan orta smıfa yönelik bir yöntemdir. 
Zira bu özelliğe sahip kimseler ilk grupta yer alanlar gibi delil ve 
hüccetleri değerlendirecek kapasiteye sahip olmadıkları için on­
lara anlayabilecekleri bir lisanla güzel öğütler vermek gereklidir. 
Bu da, yerine göre inzâr/korkutmak yerine göre de teb- 
şîr/müjdelemek şeklinde gerçekleştirilir. Çünkü inzâr ve tebşir 
bütün peygamberlerin müşterek bir yöntemidir93.

Âyetin tebliğde öngördüğü üçüncü prensip de, m uhataplar­
la en güzel tarzda mücadele etmektir. En güzel tarzda mücade­
le ise, muhâlifleri kırmadan, incitmeden ikna edici bir üslup 
kullanmak suretiyle gerçeği tebliğ etmek demektir. Çünkü in­
san, gururuna düşkün ve inatçı bir varlıktır. Yumuşak davra- 
nılmadığı takdirde inadından vazgeçmesi m üm kün değildir. 
Bundan dolayıdır ki, bütün peygamberlerin muhâliflerine karşı 
uygulamış oldukları davet ve tebliğ yöntemi, yumuşaklık, tatlı 
söz ve güzellikle ikna yoludur. Nitekim Hz. Musâ ve H ârûn'u 
Fir'avria gönderen Allah Taâlâ, onlara takip edecekleri yöntemi 
de peşinen bildirmiş ve şöyle demişti: jl jSÜLŞ il*J lid Njİ *1 Njii 

"Ona yumuşak söz söyleyin. Belki o, aklını başına alır veya kor­
kar"94. K ur'ân'ın bu konuda Hz. Peygamber'e yönelik beyâm da

* -  t

aynı hususu dile getirmektedir. Uü ¿Js }Jj ^  cJJ aıl İjJ-j LÜ 
dJüy- ¿ a IjJLiN id p  "O vakit Allah'tan bir rahmet ile onlara 

yumuşak davrandın! Şayet sen kaba, katı yürekli olsaydın, hiç şüphe­
siz çevrenden dağılıp giderlerdi..."95.

Kısacası, Nahl, 14/125. âyete göre Peygamberler muhatablann 
durumunu ve içinde bulundukları şartlan göz önünde bulun­
durmak durumundadırlar. Yani hakikati arayanlara karşı kesin 
delil ve hüccetle hitap etmek, anlayışı vasat olan ve muhatapların

93 Adevî, Muhammed Ahmed, Da'vetu’r-rusul ilellahi Taâlâ, Mısır 1935, s. 19.
94 Tâhâ, 20/44. Bu hususta bilgi için bkz. Ahmet Önkal, Resûlullahirı İslâm'a Davet 

Metodu, s. 35.
95 Al-i İmrân, 3/159.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 41

çoğunluğunu oluşturan halka karşı güzel öğütler vererek tebliğde 
bulunmak, münakaşa ve cedelleşmeden hoşlanan insanlara karşı 
da deliller refakatinde en güzel tarzda mücâdele vermek, onların 
tebliğ ve davet yöntemlerinin esasmı oluşturmaktadır96.

Peygamberlerin inanç bakımmdan insanlar üzerinde her­
hangi bir baskı ve zorbalık kurmamaları da nübüvvetin temel 
özellikleri arasında yer almaktadır. Çünkü Kur'ân, inanç hürri­
yetini kesin bir dille ifade etmektedir. Bu husustaki Kur'ânî nas- 
lar arasında ¿¿İli ^  ilyij N “Dinde zorlama yoktur... "9?> ı>? JÛ  
yj&.ii ;Lİ ¿jîj i l i  "Ve de k: Hak, Rabbinizdendir. Oyle
ise dileyen iman etsin, dileyen inkâr etsin..."98, ^lİU ¿AiŞÜl ¿Lİp liijil ül 
J - Î f  İp . ,1 Uj Ljiİp (Et/ Afll-
hammed!) Şüphesiz biz bu Kitab'ı sana, insanlara yönelik bir gerçek 
olarak indirdik. Artık kim doğru yolu seçerse, kendi lehinedir: kim de 
saparsa ancak kendi aleyhine sapmış olur. Sen onların vekili değil­
sin"99 gibi âyetler zikredilebilir.

Sonuç olarak şunu da belirtmek gerekir ki, Peygamberlerin 
davet esnasında takip ettikleri kurallar, diğer M üslümanları da 
bağlamaktadır. Onlar da dine davet etmek gibi bir görevle y ü ­
küm lüdür ve bu yükümlülüklerini yerine getirirken gelişi güzel 
hareket edemezler. Çünkü ortada peygamberlerin bizzat uygu­
ladıkları ve Kur'ân'ın da onayladığı evrensel prensipler du rur­
ken, bunları görmezlikten gelmek, söz konusu tecrübeden isti­
fade etmemek demektir. Bu da evrensel hakikatler karşısında 
duyarsız olmak anlamına gelebilir.

b. M u’cize
Arapça "acz” kökünden türemiş olan m u’cize sözlükte, "in­

sanı âciz bırakan, karşı konulmaz, olağanüstü şey" anlamına gelir. 
Terim olarak da, "sadece peygamber olduğunu söyleyen kimsenin

96 er-Râzî, Mefâtîhul-gayb, XX, 139.
97 el-Bakara, 2/256.
98 el-Kehf, 18/29.
99 ez-Zümer, 39/41.



42 / KUR'ÂN TARİHİ

hiçbir bilimsel yönteme başvurmadan gösterebildiği tabiat kanunlarını 
aşan olay"100 diye tanımlanabilir. Peygamberlerin gösterdikleri 
mu'cizeleri niteliği itibariyle aklî, hissî ve haberî olarak üç kıs­
ma ayrılmaktadır. Aklî mu'cize türünün en önemli örneği, Hz. 
Peygamber (sav)'e inzâl edilen ve bütün zamanların en büyük 
mu'cizesi Kur'ân'dır. Çünkü Kur'ân her çağdaki akıl sahibi in­
sana hitap eden, akıllara durgunluk veren büyük ve edebî bir 
mu'cizedir. Diğer peygamberlerin mu'cizeleri zamanları geçince 
bittiği, onları sadece o devirde yaşayan insanlar müşahede etti­
ği halde Kur'ân, kıyamete kadar devam edecek bir mu'cizedir. 
Çünkü o, hem söz hem de anlam yönünden sonsuz bir mu'cize 
kitaptır.

Bilindiği üzere Kur'ân, Arap edebiyatının zirvede olduğu 
bir dönemde inmiş, muhataplarına kendisinin bir benzerini ge­
tirmeleri için meydan okumuş, nazmı, fesâhat ve belâğatı ile 
onları âciz bırakmıştır101. İlmin ve tekniğin asırlar sonra ulaştığı 
gerçekleri onun yüzyıllar öncesinden insanlığa sunması; bunu 
yaparken de hiçbir bilimsel gerçeğe ters düşmemesi, onun an­
lam yönünden m u’cizeliğini ortaya koymaktadır. Ayrıca 
K ur'ân'm  insan kalbinde meydana getirdiği olağanüstü etki, 
içermiş olduğu öğretilerin yüceliği, onun mu'cizeliğinin bir 
başka delilidir102.

İnsanların duyu organlarına hitap eden mu'cizelere de hissî 
mu'cize denilmektedir. Hz. Peygamber (sav)'den önceki pey­
gamberlerin mu'cizeleri genellikle bu  özelliği taşımaktadır. Bu 
tür mu'cizeler, Allah'ın irâdesi, izni ve kudretine bağlı olarak 
bir takım tabiat kanunlarının değiştirilmesi şeklinde tecelli et­
mişlerdir103. Bunların bir kısmı irşâda, bir kısmı da helâke yöne­
lik mu'cizelerdir. Meselâ Hz. Sâlih'in deve mu'cizesi irşâd ma­
hiyetti bir mu'cizedir. Kur'ân'm  beyânına göre kavmi Hz.

100 Topaloğlu, Bekir, Mâtüridiyye Akaidi, Ankara 1979, s. 207.
101 Bkz. el-Bakara, 2/23-24; Hûd, 11/13; el-İsrâ, 17/88; et- Tûr, 52/33-34.
102 Karadeniz, Osman, "Mu'cize", GA., İstanbul 1997, III, 255.
103 Bkz. el-Mü'min, 40/78.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 43

Sâlih'ten peygamberliğini ispat etmek için kayadan bir deve çı­
karmasını istemiş, o da kavminin bu teklifi karşısında Allah'tan 
m u’cize talebinde bulunm uştur. Bunun üzerine Allah Taâlâ bü­
yük bir kayadan bir deve çıkarmış; böylece söz konusu m ucize 
karşısmda imân edenler kurtulmuş, inanmayıp Allah'ın deveye 
dokunmayın azaba uğrarsınız sözüne aldırmadan onun ayakla­
rını kesenler de helâk olmuşlardır104.

Hz. M usâ'nın asasmın yılana ve ejderhaya dönüşmesi, "yed- 
i beydâ" yani elinin bembeyaz bir ışık vermesi105, Hz. İsâ'nın be­
bek iken konuşarak Allah'ın kendisine kitap verdiğini ve nebi 
olarak görevlendirdiğini söylemesi106, ayrıca anadan doğma 
körlerle alacalı hastaları iyileştirmesi107 irşâda yönelik hissî 
mucizelerdendir.

Hz. N ûh 'un kavmine gösterilen tûfan108, H ûd109 ve Âd110 
kavmi için öngörülen korkunç ses ve kasıp kavuran fırtına ve 
Lût kavminin başına gelen zelzele111 mu'cizeleri de helâke yöne­
lik mu'cizelerdir. Çünkü bu mu'cizelerin muhatapları kendile­
rine gösterilen bunca açık delile rağmen peygamberlerine iman 
etmemişler, üstelik onları aşağılayıcı birtakım davranışlar içine 
girmişlerdir. Tabii ki bu  da İlâhî gazabın inmesine vesile olmuş 
ve sonuçta bu kavimler helâke uğramışlardır112.

Ayrıca Hz. İbrahim 'in Bâbil hüküm darı Nem rud tarafından 
ateşe atılıp ateşin onu yakmaması113, Hz. Yakub'un, oğlu 
Yûsuf'un gömleğini kör olan gözlerine sürmesi sonucu gözleri­
nin açılması114, Hz. Süleyman'ın kuşlarla konuşması115, Hz.

104 Bkz. Hûd, 11/64-67; eş-Şu’arâ, 26/154-158.
105 Bkz. el-A'râf, 7/107-109; Tâhâ, 20/18-23.
106 el-Mâide, 5/112; Âl-i İmrân, 3/46; Meryem, 19/29-34.
107 Âl-i İmrân, 3/49.
108 Bkz. Hûd, 11/36-48.
109 Bkz. Hûd, 11/50-58
110 el-Hâkka, 69/6-7.
111 Hûd, 11/77-83.
112 Daha geniş bilgi için bkz. Heyet, İslamda İnanç Esasları, s. 173-175.
113 el-Enbiya, 21/58-69.
1,4 Yûsuf, 12/92,96.



44 / KUR'ÂN TARİHİ

İsâ'nm Allah'ın izniyle çamurdan kuş yapıp, üfürdüğü zaman 
onun canlı bir kuş olup uçması, ölüleri diriltmesi116, havârilerin 
isteği üzerine gökten bir sofra indirmesi117 vb. mücizeler bun­
lardan bazılarıdır.

Üçüncü tür mu'cize de haberî m u’cizedir. Bu da peygam­
berlerin Allah'tan aldıkları vahye dayanarak geçmiş ve geleceğe 
dair vermiş oldukları haberleri ihtivâ etmektedir. Hz. Peygam- 
ber'in Bedir savaşmda düşman ordusundaki askerlerden kimle­
rin nerede öldürüleceğini bildirmesi ve olayların buna uygun 
olarak meydana gelmesi118, Yine Allah Resûlü (sav)'nün Mek­
ke'nin fethini müjdelemesi119 şeklindeki m ücizeler de haberî 
m ücizelerden bazılarıdır.

3. K ur’ân'a Göre Hz. M uhamm ed

Şu bir gerçek ki Hz. Muhammed, Allah'ın kelâmına m uha­
tap olma açısından mef'ûl/nesne, fakat İslâmî hareketin yürütü­
cülüğünü üstlenmiş olması bakımmdan ise fâil/öznedir. Dolayı­
sıyla Kur'ân muhtevasmm epeyce bir bölüm ü Hz. Muham- 
m ed'in Allah'tan kendisine iletilen vahyi insanlara tebliğ eder­
ken karşılaşmış olduğu güçlükleri, sorunları ve vermiş olduğu 
kararları ele almaktadır. Bu münasebetle Hz. M uhammed'e 
K ur'ân'da çok yoğun bir şekilde yer verildiği görülür. Bu yo­
ğunluk içerisinde Kur'ân Hz. M uhamm ed'den söz ederken 173 
âyetinde onun resûl, 42'i sinde de nebi olduğunu belirtmekte­
dir. Ayrıca Kur'ân'm  4 âyetinde bizzat Muhammed, bir âyetin­
de de Hz. İsâ'nm kendisinden sonra gelecek resûlü müjdeler­
ken adını kullandığı Ahmed ismi yer almaktadır. Bunlardan 
başka 86 âyette Allah ve M uhammed kastedilerek resûl kelime-

115 en-Nem l, 27/20-28.
116 el-M âîde, 5/110.
117 el-M âide, 5/114-115.
118 M üslim , Cennet, 17.
119 el-Kasas, 28/85.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 45

si "vav" edatı ile birlikte zikredilmiş, 17 âyette de "bizim 
resulümüz", "O'nun resûlü" anlammdaki terkipler yer almıştır. 
Bütün bunların dışında Kur'ân'da ikinci ve üçüncü şahıs olarak 
Hz. Peygamberle bağlantılı bir şekilde zikredilen zamirlerin sa­
yısı binleri bulmaktadır. Bu bağlamda yine Allah Resûlü 
(sav)'ne yönelik "kul" (de ki) hitapları da sayısal anlamda 
300'den fazla âyette karşımıza çıkmaktadır. Kısacası Kur'ân, 
pek çok nassmda kendisinin ilk muhatabı ve ilk müfessiri d u ­
rum unda bulunan Hz. M uhammed'e çok yoğun bir şekilde yer 
vermiştir.

a. Beşerî Yönü

K ur'ân'a göre Hz. M uhammed de diğer insanlar gibi bir be­
şerdir. Nitekim bu husus Kur'ân'ın iki âyetinde (̂ ÎL. yiı üî pil Jİ 
"(Ey Muhammed) De ki: "Ben de ancak sizin gibi bir insanım..."120 
şeklinde ifade edilmiştir. Şunu hemen belirtelim ki, K ur'ân'm  
beşer olarak takdim ettiği Hz. Muhammed, liii LfJ& iiül V Jİ 
¿ıl i l i  ts *¿1 iy i Allah dilemedikçe kendisine fayda ve zarar vere­
cek bir güce sahip olmayan121, yUî İ j  ¿ıl ¿şIji V Jİ
İLü J \  jy î  çJJl İlâhi hâzinelerin kendi yarımda bulunm a­
dığı, gaybı bilmeyen ve melek olduğunu söylemeyen122, Jİ 

j J  Jji öjSÎ öî o y . 1 ama Allah'a inananların ilki olan123, diğer 
insanlar gibi evlenip yuva kuran124, bazen eşleriyle tartışan125, 
bazen eşlerinden birine verdiği bir sırrm ifşasından dolayı üzü­
len126, bazen de etrafındaki bir kısım fakir insanlara yemek da­
vetleri veren127 bir insandır.

120 el-Kehf, 18/110; Fussilet, 41/6.
121 el-A'râf, 7/188; Yûnus, 10/49.
122 el-En'âm, 50.
123 el-En'âm, 6/14.
124 el-Ahzâb, 33/6.
125 el-Ahzâb, 33/28-29; et-Tahrîm, 66/5.
126 et-Tahrîm, 66/3-6.
127 el-Ahzâb, 33/53.



46 / KUR'ÂN TARİHİ

Şimdi bu noktada insanın aklına şöyle bir soru gelebilir. 
Acaba Kur'ân neden Hz. Peygamberle ilgili bu  tür bilgilere yer 
vermiştir? Hemen belirtelim ki, K ur'ân'da Hz. Peygamber'in 
insan olduğunun vurgulanması, bunun nüzûl döneminde bir 
sorun olduğundan kaynaklanmaktadır. Bilindiği kadarıyla 
câhiliye putperestliğinin bir parçası olan kâhinlik yani gelecek­
ten haber verme, cinlerin gayptan haber verdiği ve meleklerin 
Allah'ın kızları olduğu gibi telakkiler, zihinleri, gerçek anlamda 
İlâhi olanla olmayanı, tabii olanla tabiatüstü olanı ayıramayacak 
derecede körleştirmişti. Bu zayıflatılmış zihin yapısından dolayı 
câhiliye Arapları kendi içlerinden, her yönüyle normal olan bir 
insanın Allah'tan vahiy almasını kavramakta ve kabullenmekte 
güçlük çekiyorlardı. Onlara göre bir insanın Allah'la ilgişkiye 
girebilmesi, onun günlük hayatında da olağanüstülüklerle do­
natılmış olmasını gerektirmeliydi. Bunun için ll* JU ljJlij
ijjjJ Ua o£ 4  ¿¿s dl jjiî yjj ¿\yM\ J> <¿¿£¡5 fUİJl j£L; "Onlar (bîr de) şöy­
le dediler: Bu ne biçim peygamber; (bizler gibi) yemek yiyor, çarşılarda 
dolaşıyor! Halbuki ona bir melek indirilmeli, kendisiyle birlikte o da 
uyarıcı olmalıydıZ"128 diyorlardı. Oysa öteden beri tanıyageldikle- 
ri Muhammed, vahiy alma iddiası dışında normal bir insandı129. 
İşte Kur'ân Hz. M uhamm ed'in bir beşer olduğunu vurgulaya­
rak bir taraftan söz konusu câhiliye telakkisini yıkmış; diğer ta­
raftan da Kur'ân'ın kaynak itibariyle Hz. Peygamberle ilişki- 
lendirilmesi fikrini daha başlangıçta reddetmiştir.

Ancak burada şunu da ifade edelim ki, Kur'ân Hz. Pey- 
gamber'i bir beşer olarak takdim ederken onun bazı ayrıcalıklı 
yönlerinin bulunduğunu da dile getirmiştir. Bu konu ile ilgili 
âyetlerin bir kısmmda onun dosdoğru yola erdirildiği (En'âm 
6/161; Yâsin 36/4), yüksek bir ahlâk üzere bulunduğu (Kalem 
68/4), kendisine ilim ve hikmet bahşedildiği (Bakara 2/145; Nisâ 
4/113), kaba ve katı yürekli olmadığı (Âl-i İmrân 3/159), mümin­
lere karşı çok şefkatli ve merhametli davrandığı (Tevbe 9/128),

128 el-Furkân, 25/7.
129 Özsoy, Ömer-Güler, İlhamı, Konularına Göre Kur'ân, s. 565.



KU R'ÂN 'IN  NÜZÛLÜ / 47

İlâhî yardımla desteklendiği (Enfâl 8/62; Tevbe 9/40), her an Al­
lah'ın koruma ve gözetimi altında bulunduğu (Tûr 52/48), Al­
lah'ın ve meleklerin kendisine salat130 okuduğu (Ahzâb 33/56) 
ve her yönden örnek bir insan olduğu (Ahzâb 33/21) vb. ifade­
ler yer almaktadır. Bütün bu vasıfların ona verilmesi de, öyle 
anlaşılıyor ki Hz. Peygamber'in, karakteri, ahlâkı, arzu ve eği­
limleri farklı olan insanlara bir rehber olarak gönderilmesi se­
bebiyle, muhatapların bütün ihtiyaçlarını giderecek bir rûhi ve 
fikrî olgunlukla donatılması amacına yöneliktir. Bu sebepledir 
ki Resûl-i Ekrem, insanlık tarihinde siyasi, hukûki, İktisâdi ve 
sosyal alanlarda mutlak bir başarı elde eden tek peygamber ve 
tek liderdir131. Fakat kendisine avantaj sağlayan bunca ayrıcalık­
lara rağmen yine de Hz. Peygamber sıradan bir insan gibi haya­
tın bütün zorluklarını yaşamıştır.

b. Peygamberliği

Hz. Muhammed (sav) milâdi 610 yılında başlayan dinî- 
sosyal içerikli bir hareket olan İslâm'ı tebliğ ile görevlendirilmiş 
bir elçidir. Nitekim bu realiteyi Kur'ân, jüJU ^  işitiş "Ey ör­
tüye bürünen (Resulüm!) kalk ve (insanları) uyar”132, J>\ 4ÎÎI3 j i  

¿1 J j i j  "(Ey Muhammed!) De ki: "Ey insanlar! Ben hepiniz 
için gönderilmiş Allah'ın bir elçisiyim... "133, ¿-JUİJ VJ İlliLijt li j  
"(Ey Muhammed!) Biz seni ancak âlemlere rahmet olarak gönder­
dik"1’̂ , l İİİJ p-fiJi ^  “YâSîn. (Ey Muhammed!) 
Hikmet dolu Kur'ân’a andolsun ki, sen doğru yol üzere gönderilmiş 
elçilerdensin"135 şeklindeki beyanlarıyla çok açık ve net bir şekil­
de ifade etmiştir. Üstelik onun elçiliği mahalli olmayıp evren­
seldir yani Allah Resûlü (sav), belli bir tarihte belli bir coğraf-

130 Salat Allah'a nispet edildiğinde rahmet, meleklere nispet edildiğinde istiğfâr, 
müminlere nisbet edilmesi durumunda da duâ anlamına gelmektedir.

131 Özel, Ahmet, "Muhammed", DİA., İstanbul 2005, XXX, 432.
132 el-Müddessir, 74/1-2.
153 el-A'râf, 7/158.
134 el-Enbiya, 21/107.
135 Yâsin, 36/1-3.



48 / KUR'ÂN TARİHİ

yada yaşayan insanlara değil, bütün insanlara gönderilmiş bir 
peygamberdir. Her ne kadar Kur'ân, yiiüJ '¿M-} ilil lüi-jî ¿UÎSj 

f\ "Şehirlerin anası (olan Mekke'de) ve onun çevresinde 
bulunanları uyarman için sana böyle Arapça bir Kur'ân vahyet- 
tik... "136 diyorsa da bu, sözü edilen evrensel mesajm, tarihe tu­
tunabilmesi için zorunlu olarak bir yerden ve bir toplumdan 
başlatılmasını ifade etmektedir. Çünkü bu konuda esasen 
K ur'ân'm  perspektifi, f  yii ¿¿b} \y_Xj lyçı İl 15 1̂ ‘jliL.jÎ Uj
¿jjUİii "Biz seni bütün insanlara ancak müjdeleyici ve uyarıcı olarak 
gönderdik; fakat insanların çoğu bunu bilmezler"137 âyetiyle ortaya 
konulmaktadır ki, o da Allah Resûlü (sav)'nün "kâjfeten li’n-nâs" 
sözünde yer alan bütün insanlara gönderilmiş bir peygamber 
olmasıdır.

K ur'ân'm  dediğine göre Hz. Muhammed söz konusu elçilik 
misyonunu yerine getirirken, kendisine vahyedilen esasların 
dışma asla çıkmış değildir. Çünkü o, insanlar içinden seçilen ve 
nübüvvetle görevlendirilen bir peygamberdir. Böyle olması da 
onu Allah'a itaata ve K ur'ân'm  muhtevasına bağlı kalmaya 
mecbur bırakmaktadır. Nitekim bu hususu Kur'ân, U ¿çI
¿¡¡5jJLdl ¿p J i j*\j Sil il N İUj ly> ikil "Rabbinden sana vahyolunana 
uy. O'nâan başka Tanrı yoktur. Müşriklerden yüz çevir"133, Q \ Uij j i  

¿Jl Ls "...De ki: Ben ancak Rabbimden bana vahyolunana 
uyarım.,.139. lü  çil Ü£-UJ byr£ f  ¿JJI Jtİ olks libU lijj
jl ı—sLil ^ Ç̂il ç-LÎİj <Jjjl OÎ L* tJ-â <JjJ JÎ

çji ÇjIİp ¿ 3  i-çip "Onlara âyetlerimiz açık açık okunduğu zaman 
(öldükten sonra) bize kavuşmayı beklemeyenler: Ya bundan başka bir 
Kur'ân getir veya bunu değiştir! Dediler. De ki: Onu kendiliğimden 
değiştirmem benim için olacak şey değildir. Ben, bana vahyolunandan 
başkasına uymam. Çünkü Rabbime isyan edersem elbette büyük gü­
nün azabından korkarım"140 âyetleriyle açıkça dile getirmektedir.

136 eş-Şûrâ, 42/7.
137 es-Sebe', 34/28.
138 el-En'âm, 6/106.
139 el-A'râf, 7/203.
140 Yûnus, 10/15.



KUR'ÂN 'IN NÜZÛLÜ / 49

Hz. Muhammed peygamberlik misyonunu yerine getirir­
ken vahiy almadığmda, zaman zaman kendi bilgi birikimi ve 
kişisel tecrübesiyle tercihlerde bulunmuş; bazı durum larda da 
karşı karşıya kaldığı bir takım olaylar sebebiyle yer yer üzül­
müş ve sıkıntı çekmiştir. Ancak o, kişisel tercih ve ictihadları 
nedeniyle bazen İlâhi uyarılara maruz kalmış; kendisini üzen ve 
sıkıntı veren hususlar karşısmda da bazen teselli edici be­
yanlarla karşılaşmıştır. Hz. Peygamber'e yönelik uyarılarla ilgili 
epeyce örneğe yer veren Kur'ân, Allah Resûlü'nün daha ziyade 
müşrik ve kâfirlerden uzak durması konusunda uyarıldığım bi­
ze haber vermektedir, ¿-5^iuJl "■ ..Sakın putperestlerden
olma"uı; y i NJ sJj İ  y-U 14JI ¿1 )Jj "Allah'la beraber başka bir 
Tanrıya tapınma; (Çünkü) O'ndan başka tanrı yoktur... "142; ¿ i V  y 

iy> b ¿ i 1 obL lj jjs  ¿¿âJi "Asla Allah'ın âyetlerini yalanla­
yanlardan olma! Yoksa kaybedenlerden olursun"143 vb. âyetler bun­
lardan bazılarıdır.

Hz. Peygamber (sav), Abdullah b. Ümmi Mektûm olayında 
olduğu gibi bazen bir mümine karşı sergilediği bir davranış 
üzerine144, bazı durum larda da -savaşta esir alma ya da kısas 
yoluyla cezalandırma gibi- vermiş olduğu bir takım kararlar 
sebebiyle145 uyanlara m aruz kalmıştır. Bunlara, Hz. Peygam- 
ber'in vahiy alma esnasında unutm a endişesiyle âyetleri tekrar 
etmedeki aceleliği146, Tebük seferi için M üslümanları silah altı­
na çağırdığı zaman hem gidilecek mesafenin uzunluğu hem de 
mevsimin yaz olması dolayısıyla savaşa iştirak etmede isteksiz­
lik gösterenlere izin vermesi147 vb. hususları da ekleyebiliriz.

141 el-Kasas, 28/87.
142 el-Kasas, 28/88.
143 Yûnus, 10/95.
144 el-Abese, 80/1-12. Ayrıca bkz. ¿ 4*11 j  şlaiL |4 ü  oA-h “tTy M u h a m m ed !)

Sabah, akşam  h o şn u tlu ğ u n u  is tiy erek  R ablerine ya lvaran ları ko vm a !..."  (el-Eriâm , 
6/52.

145 en-Nahl, 16/126; el-Enfâl, 8/67.
146 el-Kıyâmet, 75/16-18.
147 et-Tevbe, 9/43.



5 0 /KUR'ÂN TARİHİ

Daha önce de belirttiğimiz gibi Kur'ân bir yandan Hz. Mu- 
hammed'i, yapıp ettiklerinden dolayı uyarırken, diğer yandan 
da onu teselli ederek görevini kusursuzca yapmasını sağlıyor­
du. Nitekim bu durum  şu âyetlerde dile getirilmiştir, tiJİKi ¿1j  
jjjMl çfrfi ¿1 <J\j iüis ¿y JAj ilzâs İÜ “(Ey Muhammed!) Seni yalanlı­
yorlarsa (bil ki) senden önce de nice elçiler yalanlanmıştır. Bütün işler 
Allah'a döndürülür"149; ¿JJi o l i  İÜ iljjliü h\j

cjlişdljj  J j 1L.J oLidl. "Eğer sem' yalanlıyorlarsa (bil ki) onlardan 
öncekileri de yalanlamışlardı. (Oysa ki) peygamberleri onlara açık 
âyetler (mu ’cizeler) sahifeler ve aydınlatıcı kitap getermişti"149.

Bazen de Yüce Allah, çJÂ  yi UUA i  sj_Jl ¿>j ¿lijio Mj
"(Ey Muhammed!) Onların sözü seni üzmesin. Doğrusu yücelik bütü­
nüyle Allah'a aittir. O, işitendir, bilendir"150; ¿ i  Mj y*ıip h'yc Mj
0jysüi it» "(Ey Muhammed!) Onlara üzülme ve kurdukları düzenlerden 
dolayı sıkıntıya düşme"151; oyiJû Lsj o L s  lîl y^yi ¿iijiâ 5Ü "(Ey 
Muhammed!) Bunların sözü seni üzmesin. Biz onların gizlediklerini de 
açığa vurduklarını da biliyoruz"152 diyerek elçisini teselli ediyordu.

Kur'ân bazı zamanlarda da Allah elçisini aynı anda hem 
uyarıyor hem de teselli ediyordu. Meselâ, Jis- ¿UÜ İUiii 
l iü  cLjûaJi IJL*j IjL>ji (d ¿1 "(Ey Muhammed!) Bu söze (Kur'ân'a) 
inanmazlarsa, herhalde onların ardından sen de üzüntüden kendini 
tüketeceksin"153 demek suretiyle müşrik Arapların Kur'ân'a 
inanmamaları sebebiyle elçisinin üzüldüğünü, ama aslında bu­
na üzülmemesi gerektiğini dile getiriyordu.

c. Yetki ve Sorum lulukları

Her peygamber gibi Allah elçisi Hz. M uhammed de nübüv­
vetin gereği olarak bir takım yetki ve sorumluluklarla donatıl­
mıştır. Onun söz konusu yetki ve sorumlulukları salt manevî,

148 el-Fâtır, 35/4.
149 el-Fâtır, 35/25.
150 Yûnus, 10/65.
151 en-Nem l, 27/70.
152 Yâsin, 36/76. A ynca bkz. el-En'âm , 6/33; Lokman, 23.
153 el-Kehif, 18/6.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 51

ahlâkî ve uhrevî olmayıp, bir o kadar da dünyevî, siyasî, askerî 
ve hukûkî içeriklidir. Çünkü İslâm dininin doğuşu ve tamam­
lanış süreci, aynı zam anda kabileler şeklinde yaşayan bir top­
lumun, organik ve ideolojik bir bütün olarak egemen bir "dev­
let" haline geliş sürecidir. Durum böyle olunca söz konusu sü­
reci yöneten Hz. Muhammed, öncelikle içinde yaşadığı toplu­
mu ahlâki anlamda eğiten bir önder, onun hukûki sorunlarını 
çözen âdil bir yargıç, siyasi sorumluluk ve yetki sahibi bir dev­
let başkanı ve yerine göre de bir başkomutandır. Buna göre Hz. 
Peygamber'in yetki ve sorumluluklarmı iki kısımda ele almak 
m ümkündür: (1) Peygamberlikle ilgili olanlar. (2) Devlet baş­
kanlığı, kumandanlık ve kadılıkla ilgili olanlar. Biz burada yal­
nızca peygamberlik görevi üzerinde durm ak istiyoruz. Çünkü 
Allah Resûlü (sav)'nün peygamberlik misyonu dışmdaki diğer 
görev ve sorumlulukları ebedî ve evrensel ilkelere dayanmakla 
birlikte, mahalli ve tarihsel, yani çağının şartlarına ve ihtiyaçla­
rına uygun olmak, zaman ve mekânla sınırlı bulunm ak gibi bir 
niteliğe sahiptir154.

Bilindiği üzere Hz. Muhammed (sav)'in peygamberlik gö­
revi ile ilgili yetki ve sorumlulukları da onun, Kur'ân vahyi 
karşısındaki yükümlülüklerinin bir uzantısıdır. Bu yüküm lü­
lükleri Kur'ân bazı kavramlarla anlatmaktadır ki, bunlar da:
(1) tebliğ, (2) beyân, (3) teşri, (4) inzâr, (5) tebşirden ibarettir.

Daha önce nübüvvetin temel özelliklerini ele alırken de 
bahsettiğimiz gibi Hz. Peygam ber'in tebliğ m isyonundan 
maksat, onun Yüce A llah'tan almış olduğu talimatları olduğu 
gibi m uhataplara iletmesi demektir. Bu iletinin alamna giren 
hususlar da, K ur'ân 'da yer alan ve m uhatapları bir şekilde il­
gilendiren her şeydir. Yani yukarıda işaret etmeye çalıştığımız 
konular başta olmak üzere K ur'ân 'ın yer verdiği ve kişilerin 
hem bireysel hem de toplumsal anlamda yapm ak ya da terk 
etmekle yüküm lü kılındıkları hususların tamamıdır. Bu se-

154 Özel, Ahmet, "Muhammed", DİA, XXX, 432.



52 / KUR'ÂN TARİHİ

bepledir ki K ur'ân Hz. Peygamberdin tebliğ m isyonundan söz 
ederken, k J L fi <513 cJjjl ü (Jyi* ' Ey
Elçi! Rabbitıden sana indirileni bildir. Eğer (bunu) yapmazsan 
O'nun mesajını iletmemiş olursun..."155, £âdl NJ Jû- U "El- 
çi'ye düşen görev ancak tebliğ etmektir... "156; £>ÜI ik i i  Uĵ î IjJji 
¿-kil "(Ey Muhammedi) Eğer onlar yüz çevirirlerse, (şunu bil ki) 
sana ancak açıkça bildirmek düşer"157, aWu.jj iıl ûb i VJ (Ey M u­
hammedi De ki:) "Benim yaptığım, yalnız Allah'ın katında olanı, 
O ’nun gönderdiklerini bildirmektir..."158 şeklinde ifadeler kul­
lanmıştır. Bunlar da görüldüğü gibi m uhataplarla ilgili mesa­
jın tüm ünü kapsamaktadır.

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Hz. M uham m ed'in K ur'ân 
vahyi karşısındaki sorum luluklarından biri de kendisine 
gönderilen İlâhî mesajı açıklamasıdır ki, buna tefsir ya da 
beyân denilmektedir. Nitekim, j j i  Ls ^LİJü ¿ışJ j^İJl ikJj liijiîj 

"İnsanlara, kendilerine indirileni beyan etmen için sana da 
Kur'ân'ı indirdik..."159 âyeti onun bu sorum luluğuna işaret et­
mektedir. Buna göre Hz. Peygamber tebliğ görevinin bir so­
nucu olarak nasıl K ur'ân 'm  lafızlarını m uhataplara iletme 
durum unda ise, aym şekilde manasım da açıklamak duru ­
m undadır. Çünkü söz konusu âyette K ur'ân 'm  Hz. Peygam­
ber'e indiriliş gerekçesi beyân lafzıyla ifade edilmiştir. Bun­
dan da anlaşılmaktadır ki, eğer Allah Resûlü (sav) bu âyetin 
kendisine yüklediği görevi yerine getirmezse, o zam an söz 
konusu sorum luluğunda kusur işlemiş olacaktır. Ancak Hz. 
Peygamber Allah'ın yardım ı ve gözetimi sayesinde her türlü 
kusur ve eksiklikten korunduğu için; tabiatıyla bu husustaki 
yüküm lülüğünü de tam ve mükemmel bir şekilde yerine ge­
tirmiştir.

155 el-Mâide, 5/67.
156 el-Mâide, 5/99.
157 en-Nahl, 16/82;
158 el-Cin, 72/23.
159 el-Nahl, 16/44.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 53

Hz. M uhammed'in Kur'ân vahyi karşısmdaki yüküm lülük­
leri bağlamında yukarıda sözü edilen teşri fonksiyonu da, onun 
Yüce Allah tarafından kendisine verilen yetkinin bir sonucudur. 
Esasen şâri sıfatının yegâne sahibi Allah'tır. Ancak Allah'ın 
verdiği yetkiye dayanarak Hz. Peygamber de K ur'ân'm  boş bı­
raktığı alanlarda hüküm  koyabilir160. Buna göre Allah mutlak 
şâri, Hz. Peygamber de mecâzî anlamda şâri demektir. Onun 
söz konusu niteliğine işaret eden naslardan bazıları şöyledir: 
o Ş - p p j l î j  Ojİ fiblI Ç fa  IpJçlj ilil I I
%jli yy- ¿Uj çjJ\j ¿ıL b p li  ¿1 ¿ıl J \  "Ey İmân
edenler! Allah'a itaat edin. Peygamber'e ve sizden olan ulü'Temre 
(idarecilere) de itaat edin. Herhangi bir şeyde anlaşmazlığa düşerse­
niz, -eğer gerçekten Allah'a ve âhiret gününe inanıyorsanız- onu A l­
lah' ve Resûlüne götürün. Bu hem hayırlı, hem de netice bakımından 
daha güzeldir"161, ¿1 f a ;  p ü p  ¿ıl ^Jl lj *i ılı ¿^j-iii J j i  ¿li UÎI
LLkbij \J jZ  "Aralarında hükmetmesi için Allah'a ve Resûlüne
çağrıldıkları zaman müminlerin sözü ancak: "işittik ve itaat ettik" 
demeleridir..."162, ^  bj&  ¿1 \yY\ ¿ıl l̂ J Vj öU Uj 
p p î  sjş>Ji "Allah ve Resûlü bir konuda hüküm verdikten sonra ar­
tık inanmış bir erkek ve kadının kendileriyle ilgili konularda tercih 
serbestisi yoktur..."163.

İşte bu naslarm söz konusu ettiği yetkiye dayanarak Hz. 
Peygamber de bazı hüküm ler koymuştur. Sözgelimi bir kadımn 
nikâhının halası, teyzesi, kızı ve kardeşinin kızı üzerine haram 
oluşu164, köpek dişli yırtıcı hayvanların etlerinin haram kılın­
ması165, herhangi bir M üslümamn kâfire karşı kısas yoluyla öl- 
dürülmemesi166, nesep açısından haram olan şeyin süt emzirme

160 Bkz. eş-Şâfii, er-Risâle, (thk. Muhammed Seyyid Geylânî), Kahire 1969, s. 52; İbn 
Hazm, el-İhkâm f i  usûli'l-ahkâm, Beyrut 1985,1,114.

161 en-Nisâ, 4/59.
162 en-Nûr, 24/51.
163 el-Ahzâb, 33/36.
164 el-Buhârî, en-Nikâh, 27; Müslim, en-Nikâh, 37-39.
165 el-Buhârî, et-Tıb, 57; Müslim, es-Sıyâm, 11; Ebû Davûd, es-Sünnet, 5.
166 el-Buhârî,el-İlim, 39.



54 / KUR'ÂN TARİHİ

yoluyla da haram oluşu167, çoğu sarhoş eden şeyin azının da ha­
ram kılınması168 gibi hususlar bunlardan bazılarıdır. Ayrıca beş 
vakit namazın vakti, nasıl kılınacağı, vitir namazının vâcip olu­
şu, namazlarda Kabe'den önce Beyt-i makdis'e yönelme, orucu 
bozan ve bozmayan şeyler, kimlere zekâtın farz olduğu, şer'i 
boşamanm şekli, hayızlı kadımn namaz kılmaması, oruç tu t­
maması, büyük annenin mirası gibi hususlar da konuyla ilgili 
diğer örneklerdendir169.

Hz. Peygamber (sav)'in yetki ve sorumluluklarından biri de 
insanları, Allah'a karış görev ve mükellefiyetleri bağlamında 
uyarmaktır. Kur'ân bu konudan bahsederken "nezîr" ve "mün- 
zir" sözcüklerini kullanmaktadır: ¿^J yJj MI Lfl Lsj "...Ben sadece 
apaçık bir uyarıcıyım "17°. y ii yiü üî LİI l*lîb j i  "(Ey Muham­
medi) De ki. “Ey insanlar! Ben sizin için ancak apaçık bir uyarıcı­
y ım "m, >_jü Ly VI îJÎ ".. .Kendilerine bir uyarıcı gelmeyen 
hiçbir millet yoktur"172, ¿ıl VI Jj L j l l s  lüî ull Jİ "(Ey
Muhammedi De ki: "Ben sadece bir uyarıcıyım. Gücü her şeye yeten 
tek Allah’tan başka tanrı yoktur"173.

Burada şunu hemen belirtelim ki, Allah Resûlü'nün uyarı­
sına m uhatap olanlar bütün insanlar174, uyarı konuları da genel 
anlamda tevhid175, azap176, pişmanlık ve üzüntü günüyle karşı­
laşma177 ve Allah'ın huzurunda toplanmadan korkup çekin­
me178 vb. hususlardır. Yani Kur'ân bir anlamda Hz. Peygam-

167 el-Buhârî, eş-Şehâdet,7; en-Nikâh, 2; Müslim, er-Rıdâ', 1; Ebû Davûd, en-Nikâh, 6.

168 Ebû Davûd,el-Eşribe, 5; et-Tirmizî, el-Eşribe, 3.

169 Güngör, Mevlüt, Kur'ân'ın Hz. Peygamber'in Sünnetine Verdiği Değer, (Basılma­
mış makale), Ankara 1995, s. 13.

170 el-Ahkâf, 46/9.
171 el-Hac, 22/49.
172 el-Fâtır, 35/224.
173 Sâd, 38/65.
174 el-Hac, 22/49.
175 Sâd, 38/65.
176 İbrâhim, 14/44.
177 Meryem, 19/39.
178 el-En'âm, 6/51.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 55

ber'e, daha çok azap figürünü kullanarak insanları dünyada 
iken uyarmasını emretmektedir. Kur'ân, Hz. Peygamber'in 
uyarıcılık görevinden söz ederken bazen de onun 
beşîr/müjdeleyici misyonuna yer vermektedir. Bu husustaki 
âyetler ekseriye Resûlullah'm söz konusu iki fonksiyonunu bir­
likte zikretmektedir, ly-u ¿¿Jü ÎJliL-jî lij "(Ey Muhammedi) 
Şüphesiz biz seni hak ile müjdeci ve uyarıcı olarak gönderdik... "179, Ul 

\ylxij li»Lİ iliLijl "(Ey Muhammedi) Şüphesiz Biz seni şâhid, 
müjdeci ve uyarıcı olarak gönderdik"180, o >lşJ âliyi UİÛ
/jJ liji ç jjl jj  "(Ey Muhammedi) Biz Kur'ân'ı sakınanları müjdelemen 
ve inatçı toplumu uyarman için senin diline kolaylaştırdık"181 vb. 
âyetler bunlardan bazılarıdır.

II. KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ

Bilindiği gibi M üslümanların Kur'ân hakkındaki genel ka­
naatleri, onun Yüce Allah tarafından aracı bir melek vasıtasıy­
la Hz. Peygamber'e gönderilen İlâhî bir kitap olduğu ve Pey­
gam ber'in de yirmü üç senelik bir süre içerisinde kendisine 
vahyedilen Kur'ân öğretilerini Allah'tan gelen şekliyle insan­
lara ulaştırmak suretiyle, câhiliye toplum unu içine düştüğü 
vahşiliğin ızdırap-larm dan kurtarıp uygarlığın ve özgürlüğün 
eşiğine yükselttiği tarzındadır182. Esasen bu, K ur'ân'm  bütün 
zamanlar ve mekânlar için söz konusu edilebilecek bir özelli­
ğidir. Çünkü Kur'ân evrensel bir kitaptır. Dolayısıyla Kur'ân 
vahyi m uhatap aldığı ilk insan için olduğu gibi, bugün de b ü ­
tün insanlar için yegâne hidâyet rehberidir. Dünya ve ahiret 
m utluluğunun kazanılmasında sergilediği özgün yaklaşımıyla 
da bu  özelliğini kıyamete kadar devam ettirecektir. Ancak sö­
zünü ettiğimiz bu İlâhî vahye geçmeden önce kendisinden ev­
vel vahyedilen diğer kutsal kitapların inzâli konusuna bir göz 
atmamız yerinde olacaktır.

179 el-Fâtır, 35/24.
180 el-Fetih, 48/8.
181 Meryem, 19/97.
182 et-Tabâtabâî, İslâm'da Kur’ân (trc. Ahmet Erdinç), İstanbul 1988, s. 78.



56 / KUR'ÂN TARİHİ

A. Kur'ân Öncesi İlâhî Kitapların Nüzûlü
İslâm inancına göre insanlığın ilk dini tevhid dînidir. Bu di­

nin kurucusu olan Yüce Allah, dinini tebliğ etmek üzere ilk 
peygamber olarak Hz. Âdem'i görevlendirmiştir. Hz. Âdem 
Allah Taâla'dan aldığı İlâhi vahiyle kendi zamanında yaşayan 
insanları irşâd etmiş, ancak daha sonraları insanlar tevhid esas­
larını unutup Allah'tan başka şeylere, tabiat kuvvetlerine, ken­
di elleriyle yaptıkları putlara tapınmaya ve bunları Allah'a or­
tak koşmaya başlamışlardır. İşte bu gibi durum larda da Allah 
Taâla yeniden peygamberler gönderip onları hak yola davet 
etmiştir. Hiç kuşkusuz Peygamberlerin söz konusu davetleri, 
kendilerine verilen vahiy muhtevaları çerçevesinde meydana 
gelmiştir. Bu vahiyler önceleri, suhuf (sahifeler, tabletler, levha­
lar)183 halinde indirilirken sonraları kitap tarzında inmeye baş­
lamıştır. Elbette ki bu da toplumların gelişip, ihtiyaçlarının 
artmasının bir sonucudur. Söz konusu kitapların sayısı dörttür. 
Bunlar iniş sırasına göre, Tevrât, Zebûr, İncil ve Kur'ândır. Bu 
yüzden biz evvela Kur'ân öncesi nâzil olan söz konusu kitapla­
rın nasıl yazıya geçirildiğini araşünp sonra da Kur'ân'ın Hz. 
Peygamber tarafından yapılan tesbiti üzerinde durm ak istiyo­
ruz. Burada şunu hemen belirtelim ki, Kur'ân öncesi İlâhî va­
hiylerin inzâli konusunda iki temel görüş mevcuttur. Bunlar­
dan biri bu  kitaplann bütün olarak bir defada indirildiği, diğeri 
de Kur'ân vahyinde olduğu gibi tedricen yani çeşitli zaman 
aralıklarıyla inzâl edildiği şeklindedir.

1. Bütün Olarak İndirildiği İddiası
İslâm inancma göre Kur’ân öncesi vahiyler tek celsede bir 

bütün olarak indirilmiştir. Bu hususim en temel delillerinden 
biri, c— cLüJL5T  ̂jÂ- ^JJl JIİj

"İnkâr edenler: 'Kuran ona bir defada indirilmeliydi’ derler. Oy­
sa Biz onu böylece senin kalbine yerleştirmek için azar azar indirir ve

183 Söz konusu  sahifelerin sayısı ve hangi peygam berlere indirild iğ i hak ­
k ında  bilgi elde etm ek için bkz. Elmalılı, Hak Dini, VIII, 5768.



KUR'ÂN 'IN N ÜZtJLÜ / 57

onu ağır ağır okuruz"m âyetidir. Abdullah b. Abbas'a göre bu 
âyet Yahudilerin: "Ne olurdu bu Kur'ân da ona (Hz. Muham- 
med'e) Hz. Musâ'ya Tevrât'm, Hz. İsâ'ya İncil'in, Hz. Davûd'a 
Zebûr'un toptan bir defada indirildiği gibi indirilseydi"185, de­
meleri üzerine nâzil olmuştur. Görüldüğü gibi nüzûl sebebi 
olarak nakledilen rivâyet, Kur'ân öncesi vahiylerin toptan indi­
rildiğini ifade etmektedir. Esasen bu rivâyette sözü edilen hu­
sus, Yahudilerin kendi tarihi tecrübelerine dayanmaktadır. Bu 
tecrübe, Yahudi tarihinde "Sina Dağı Vahyi" olarak bilinen ko­
nuyla ilgilidir. Yahudilere göre, Allah Tevrat'ı daha önce diğer 
milletlere teklif etmiş; fakat onlar bunu reddetmişler, Allah da 
Tevrat'ı indirmek için Yahudi toplum unu seçmiştir. Bunun 
üzerine, M ısır'dan çıkışın üçüncü aymda Yahudi kadınlar ve 
erkekler Sina Dağı'nda iken Allah sağ eline Tevrat'ı almış ve 
onlara Tevrat'ı kabul edip etmeyeceklerini sormuş, onlar da bu 
kitabı alıp Allah'a itaat edeceklerine dair söz vermişlerdir. İsra- 
iloğullannın Tevrat'ı kabul edeceklerine dair verdikleri sözün 
akabinde Allah Hz. Musa'yı huzuruna çağrılıp ona on emri 
vermiştir. On Emrin yanında, Sina Dağı'nda Hz. Musa'ya hem 
Tevrat'ın tüm ünün hem de söz konusu kitabın tefsiri olan Miş- 
na ve Talm ud'un birlikte toplu halde verildiği görüşü de, Rab­
bani kaynaklarda anlatılan ve Yahudi geleneğince kabul edilen 
iddialar arasmda yer almaktadır186.

Gerçi Tevrat'ın inişi meselesi Yahudiler arasında da tartışı­
lan bir konudur, ancak genel kanaat onun toptan ve yazılı ola­
rak verildiği şeklindedir. Tevrat'ın bir defada bütün olarak 
vahyedildiğini ileri sürenlerin başında Rabbi Akiba ile Rabbi 
Şim'on ben Lakiş gelmektedir. Rabbi Akiba'ya göre Tevrat, bir 
defada, bütünüyle Sina Dağında verilmiş, daha sonra iki defa

184 el-Furkân 25/32.
185 Bkz. et-Taberî, Câmiu'l-Beyân, Beyrut ts., IX 386-387; el-K urtubî, el-Câmi, 

XIII, 28; İbn Kesîr, Tefsîr, VI, 117-118; es-Süyûtî, el-İtkân, I, 135. A ncak bu
. rivâyetin  başka b ir tarikinde, söz konusu tem enninin  Yahudilere değıil, 

m üşriklere isnâd edildiği görülm ektedir.
186 A dam , Baki, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, İstanbul 2001. s. 71.



5 8 /KUR'ÂN TARİHİ

Toplanma Çadırmda (Ohel Moed) ve Moab ovasında tekrar 
edilmiştir. Rabbi Şim'on ben Lakiş de, Tesniye kitabınm "Bu 
Tevrat’ı al" cümlesini delil göstererek, Tevrat'm bütün olarak 
vahyedildiğini iddia etmiştir. Ona göre, "Bu Tevrat Kitabını al” 
demek "kitabı tamamıyla al" manasına gelmektedir187.

Hz. M usa'ya indirilen vahiylerden sadece bir kısmını oluş­
turan ve Levhalarda yazılı olarak indirilen bu vahiy, bazı İslam 
âlimlerince önceki tüm vahiylere teşmil edilmiştir. Bir de buna 
ilave olarak bir kısım müfessir, önceki vahiylerin, kendilerine 
gönderildiği peygamberleri okur-yazar kabul edip, Hz. Pey­
gamber'in üm m î olmasını ileri sürerek, Kur'ân'ın tedricen, ön­
ceki vahiylerin ise bir defada inzâl edildiğini iddia etmişlerdir. 
Bu iddiayı ilk seslendiren İbn Fûrek (ö. 406/1015) olmuştur. 
Ona göre Hz. Musa, okuma yazma bildiği için vahyi yazılı ola­
rak ve toptan almış; Hz. Peygamber ise ümmi olması nedeniy­
le, Kur'ân vahyi kendisine sözlü hitap olarak parça parça inzal 
edilmiştir188.

Aynı şeyi Zerkeşî (ö. 794/1391) "el-Burhân f i  ulûmi'l-Kur'ân" 
adlı eserinde şu şekilde ifade etmektedir: Hz. Peygamber üm­
mi idi yani okuma ve yazma bilmiyordu, bu nedenle önceki 
peygamberlerin aksine, -kolayca ezberlensin diye- Kur'ân ona 
parça parça indirildi. Ancak önceki peygamberler okuma- 
yazma bildiklerinden dolayı vahiyler onlara toptan inzâl edil­
di189. Nitekim bu husus, Süyûtî (ö. 911/1505)'nin "el-İtkân f i  
ulûmi'l-Kur’ân" adlı eserinde de benzer ifadelerle dile getiril­
mektedir. Şöyle ki: Hz. Peygamber ümmi idi, okuma yazma 
bilmiyordu. Bu nedenle diğer peygamberlerden farklı olarak 
kolayca ezberlesin diye, âyetler ona parça parça indirildi. An­
cak diğer peygamberler okur-yazar idiler, bu  yüzden vahiy 
metinleri onlara bütün olarak inzâl edildi190.

187 A dam , Baki, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, s. 72.
188 M uham m ed b. H üseyin  b. Fûrek el-İsfahânî, Tefiiru İbn Fûrek, M illet Kü­

tüphanesi Feyzullah Efendi Böl., No: 50, varak  19b.
189 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1 ,231
190 es-Süyûtî, el-İtkân, 1 ,134.



KUR'ÂN 'IN NÜZÛLÜ / 59

Kısacası, Tefsir Usulüne dair yazılan birçok eserde, Kur'ân 
vahyinin peyderpey indirilmesi, Peygamber'in okuma yazma 
bilmemesi ile doğrudan ilişkilendirilmiştir. Buna göre, okuma 
yazma bildikleri için Hz. M usa'ya Tevrat, Hz. İsa'ya İncil ve 
Hz. D avut'a da Zebur yazılı olarak ve toptan indirilmiş; Hz. 
Muhammed ise okuma yazma bilmemesi nedeniyle Kur'ân'ı 
parça parça almıştır.

2. Tedricen İndirildiği İddiası
Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi müfessirlerin önemli bir 

kısmmm iddiasına karşılık, bazıları da Kur'ân öncesi vahiyle­
rin, aynen Kur'ân metni gibi tederrücen inzâl edildiğini ileri 
sürmektedirler. Sözünü ettiğimiz müfessirler arasmda Bikâî (ö. 
885/1480), İbn-i Kemâl (ö. 940/1533), Şevkânî (ö. 1250/1834), 
Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır (ö. 1358/1942) ve Tâhir b. 
Âşur (1394/1975) ü n  isimleri sayılabilir.

Bikâî hâdiseyi Furkân sûresi 32. âyet bağlamında ele alarak 
şunları söylemektedir: Bu âyetteki işaret, geçmiş kitaplar için 
söz konusu edilemez. Çünkü o kitaplarm nüzûlü de bazılarının 
vehmettiği gibi toptan inzâl biçiminde değil, parça parçadır 
(müneccemdir). Bu iddia esasen, Müslümanları şüpheye düşür­
mek isteyen bazı Yahudilerin uydurm alarından ibarettir. Ne 
yazık ki, müslümanlar bunların çoğuna aldanmış ve gereksiz 
yere savunma posizyonu almışlardır. Oysaki günümüz Yahu- 
dileri Tevrat'ın yirmi senelik bir süre içerisinde nâzil olduğunu 
itiraf etmektedirler191.

Bikâî, söz konusu itiraftan hareketle nüzûl keyfiyetlerinin 
farklılığına karşı, önceki vahiylerin de aynı şekilde, sebeplere 
ve olaylara binaen nazil olduğunu, Tevrat âyetlerinden getir­

191 el-Bikâi, Nazmu'd-Dürer, XIII, 380. Bu itiraf, esasen d ikkate  alınm ası gere­
ken b ir husustur. Ç ünkü T evrat'ın  K ur'ân 'dan  farklı b ir nü zû l tarzm a sa­
h ip  o lduğu, top tan  ve yazılı o larak vahyedildiği idd iası ne  K u r'ân 'd a  
açıkça anlatılm akta ve ne de önceki ilahi k itap lardan  Tevrat, İncil ve Z e­
b u r 'u n  bu n a  yönelik açık ifadeleri bulunm aktadır.



6 0 /KUR'ÂN TARİHİ

diği delillerle ispatlamaya çalışmaktadır192. Bikâî ayrıca ¿1 ¡Jsj 
U_LSj ^ “ve Allah Musa ile konuştu"™ âyetinin tefsirinde Hz. 
Musa'ya sadece yazılı levhalann değil, aym zamanda sözlü 
vahyin de inzâl edildiğini ve bu sözlü kısmm tedrici bir şekilde 
gerçekleştiğini ileri sürmektedir194.

Vahyin tederrücen inzâlini kabul eden âlimlerden biri de 
daha önce de belirttiğimiz gibi İbn-i Kemal’dir. O da Tevrat'ın 
on sekiz senede parça parça indirildiğini ileri sürerek Bikâî ile 
aynı istikamette görüş beyân etmiştir195.

Şevkânî’ye göre de Furkân 25/32. âyette bahsi geçen iddia 
sahipleri, ilahi vahiylerin nüzûl keyfiyeti konusunu bilmeyen 
câhil kişilerdir. Esasen, Bilyî <j c~£J dJJJÜ "Oysa Biz onu senin kal­
bine yerleştirmek için (peyderpey indirdik)" ifadesi bunlara bir 
cevap niteliği taşımaktadır196.

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır (ö. 1358/1942) da Furkân 
32. âyetin tefsirinde önceki peygamberlerin hiçbirine toptan ve 
yazılı bir kitabın verilmediği görüşünü serdetmektedir197.

Konuyla ilgili görüş beyan edenler arasında yer alan âlim­
lerden biri de daha önce ifade ettiğimiz gibi Tâhir b. Âşur (ö. 
1394/1975)'dur. Ona göre bu iddianın sahibi müşriklerdir, on­
lar da bilgisizlikleri sebebiyle böyle bir iddiada bulunm aktadır­
lar. Ayrıca İbn Âşur, Hz. M usa'ya levhalarda verilen Tevrat 
âyetlerinin K ur'ân'daki el-Leyl Sûresi kadar olduğunu, İncil'in 
Hz. İsa'nın topluluklardaki konuşmalarmdan oluştuğunu, Ze­
bur'un  ise aynı şekilde parça parça nazil olduğunu söylemek­
tedir. Müşriklerin bunları ya unuttuklarım  ya da bilmediklerini 
öne süren İbn Âşur âyetteki ifadenin, kendilerine nispet edildi­

192 el-Bikâi, N a zm u 'd -D ü rer , V, 506.
193 en-N isa 4/164
194 el-Bikâi, N a zm u 'd -D ü rer , V, 507.
195 Bkz. el-Âlûsî, Ş ihâbuddin  M ahm ûd, R û h u 'l-m eâ n î f i  te fs îr i 'l-K u r 'â n i'l-a z îm  

ve 's -seb 'i'l-m esâ n î, Bulak 1301, XI, 2.
196 Bkz. M uham m ed b. Ali eş-Şevkânî, F ethu 'l-K ad îr , B eyrût 1983, IV, 73.
197 Bkz. Elmalılı, H a k  D itti, V, 4584. Ayrıca bkz. age., 11/1528.



KU R'ÂN 'IN  NÜZÛLÜ / 61

ği kişilerin Yahudi veya Hıristiyan olmaları durum unda da 
bunun bir bühtan ve iftira olacağım; çünkü onların bunu çok 
iyi bildiklerini iddia etmektedir198.

Genel olarak önceki vahiy metinlerinin özel olarak da 
Tevrât'm müneccemen (çeşitli zaman aralıklarıyla) inzâl edil­
diğini gösteren bazı deliller de mevcuttur. Bu delillere özellikle 
Tevrât'm son üç kitabı Levililer, Sayılar ve Tesniye'de rastlan- 
maktadır199. Meselâ bunlardan biri, Cumartesi yasağını ihlal 
eden bir adamm durum u ile ilgilidir. Sayılar kitabında anlatıl­
dığına göre İsrâiloğulları çölde Cumartesi günü odun toplayan 
bir adamı yakalayıp Musâ ile H ârun’un  huzuruna çıkarmışlar­
dı. Bu durum da ne yapılacağı bildirilmediği için Hz. Musâ Al­
lah'tan hüküm  gelinceye kadar o adamı hapsetmişti. Ancak 
daha sonra Allah o adam ın taşlanarak öldürülmesini emretmiş 
bunun üzerine de hüküm  infaz edilmiş200. İlgili olayı anlatan 
metin aynen şöyledir: "Ve İsrailoğulları çölde iken Sebt (cumartesi) 
gününde odun toplayan bir adam buldular. Ve onu odun toplamakta 
bulanlar kendisini Musa ile Harun'un ve bütün cemaatin yanına ge­
tirdiler. Ve onu hapsettiler, çünkü ona ne yapılacağı bildirilmemişti. 
Ve RAB Musaya dedi: O adam mutlaka öldürülecektir. Bütün cemaat 
ordugâhın dışında onu taşla taşlayacaktır"101.

Görüldüğü gibi Kitab-ı M ukaddes'in bu âyetinde dikkat çe­
ken bazı noktalar bulunmaktadır:

(1) Cumartesi yasağını delen bir kişinin varlığı.
(2) Kendisine daha önce verilen levhalarda hükm ü bulun­

madığı için Hz. M usâ’nın ortaya çıkan bu mesele hakkında hü­
küm beklemesi.

158 İbn Â şûr, M uham m ed Tâhir, et-T ahrîr  v e ’t- ten v îr , y .y ,  ts., IX, 18. Bu husus­
ta dah a  ayrıntılı bilgi için bkz. Gökkır, Necm ettin, H z. M u h a m m e d ’in  

Ü m m î O lm ası K u r ’ân -ı K e r îm ’in  P eyderpey  N â z il O lm a sın ın  H ikm etler inden  
biri m id ir? (Yayınlanm am ış M akale), İstanbul 2010.

199 Bkz. Levililer, 16:1-2; Sayılar, 15: 32-36; Tensiye, 31:14.
200 A dam , Baki, Y a h u d i K aynaklarına  Göre T evra t, s. 100.
201 Sayılar, 15: 32-36.



6 2 /KUR'ÂN TARİHİ

(3) Konuyla ilgili hüküm bildiren vahyin belli bir süre sonra 
gelmesi.

Bütün bunlar bize göstermektedir ki, yukarıda beyan edilen 
hüküm, söz konusu olaydan sonra gelmiştir. Çünkü vahiy olay­
dan önce gelmiş olsaydı, bu durumda Hz. Musa'nın bu hâdisenin 
hükmüyle ilgili belli bir süre beklemesi söz konusu olmazdı.

Levililer kitabında da şunlar zikredilmektedir. "Ve RABBİN 
önüne yaklaştıkları zaman ölen Harun 'un iki oğlunun ölümünden son­
ra, RAB Musa'ya söyledi ve RAB Musa'ya dedi: Her vakit mukaddes 
yere, perdenin iç tarafına, sandık üzerindeki kefâretgâhın önüne girme­
sin diye kardeşin Harun'a söyle, tâ ki, ölmesin; çünkü ben kefâretgâh 
üzerinde bulutta görüneceğim"m. Burada da aynı şekilde uyan ma­
hiyetinde gelen bir vahyin akıbetinden söz edilmektedir.

Tesniyede de şöyle bir ifade yer almaktadır: "Ve RAB 
Musa y  a dedi: İşte öleceğin günler yaklaşıyor; Yeşuu çağır ve kendi­
sine emredeyim diye toplanma çadırında hazır olun. Ve Musâ ile Ye­
şil toplanma çadırında hazır oldular''203. Görüldüğü gibi bu da tek 
celsede gelen bir kitabm muhtevası arasında yer alacak bir me­
tin değildir. Çünkü Yüce Rab Hz. Musâ'ya gönderdiği ilk va­
hiyde onun ölüm ünün yaklaştığından söz etmez. Öyle anlaşılı­
yor ki bu söz, Hz. Musâ'nm ölümüne yakın bir zamanda ken­
disine vahyedilmiştir.

Konuyla ilgili üzerinde durulm ası gereken bir diğer mesele 
de Çıkış kitâbının 15: 25. âyetinde, Mara denilen yerde 
Musâ'mn İsrâiloğulları üzerine kanun ve hüküm  koyduğunun 
ifade edilmiş olmasıdır. Rabbî Papa, bu âyetin yorumunda, 
Mara'da İsrâiloğulları'na on tane hüküm konduğunu, bunların 
yedisinin N uh'a verilmiş olan hükümlerden oluştuğunu geri 
kalanı ise, sosyal konular, Şabat ve anne-babaya hürmetle ilgili 
hükümlerin teşkil ettiğini söylemiştir204.

202 Levililer, 16:1-2.
203 Tesniye, 31:14.
204 Bkz. TB. Sanhédrin, 56b; TB, Şabat, 87b; Pesikta de  Rab kahana, Piska 5:6.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 63

Hz. Musa ve İsrailoğulları'ndan bahseden bazı Kur'ân âyet­
leri de Tevrat’ın değişik zamanlarda indiğinin birer delili nite­
liğindedir. Bunun en güzel örneği, Bakara olayında görülmek­
tedir. Bu olay Abdullah b. Abbas, Ubeyde b. Sâmit ve Ebü’l- 
Âliye gibi sahâbîler tarafından nakledilen bir rivâyette şöyle 
anlatılmaktadır: Hayli zengin ve yaşlı bir Yahudi, mirasına ve 
kan bedeline göz diken yeğeni tarafından öldürülüp bir yere 
atılmış, cinayet masum bir insanın üzerine yıkılmak istenmişti. 
Katilin bulunamaması yüzünden toplumda neredeyse silahlı 
mücadeleye varacak bir gerginlik ortaya çıkmış ve olay Hz. 
Musâ’ya bildirilerek ondan, söz konusu hâdiseye bir çözüm 
bulması talep edilmişti. Hz. Musâ da Allah'tan almış olduğu 
bir vahye uygun olarak bir inek kesip bunun bir parçasıyla 
m aktülün cesedine vurmalarını Isrâiloğullarına emretmiş; de­
mlenin yapılması üzerine de maktül dirilerek kendisini öldü­
ren şahsın kimliğini açıklamıştı205. Bu husus Kur'ân’da şöyle 
ifade edilmektedir:

1 j l İ  IjyA If LÎ oyJÂj Oİ kul 0 j j* j ü  ilj
N âyij (JLİ La IİJ dljJ tİJ £Oİ IjilS dr? ^ ^

jJ L« Uü ¿j~i dijj ÜJ £¿1 L* IjİaaIİ diJâ OIJ-p ’i/j
İ-® dJ diŞj I ¿ j j l i LJ I  yLJ iljÂJ? aLl JIİ

J——j (J^Ji L-̂ l <Ĵ -Âa JL# öjsJlqJ*J kul il—d Oj LjjJ Liılp ajLJLj ykJl 01
\ , 9  ' ' * <6 ' , •Lij t f t j  ¿) j I 1 V 4.»Jl—

0_̂LLîj İtilir
"Musa, kavmine: Allah bir sığır kesmenizi emrediyor, demişti 

de: 'Bizimle alay mı ediyorsun?' demişlerdi. O da: ’Câhillerden 
olmaktan Allah'a sığınırım’, demişti. "Bizim adımıza Rabbine 
dua et, bize onun ne olduğunu açıklasın' dediler. Musa: ’Allah 
diyor ki: 'O, ne yaşlı ne de körpe; ikisi arasında bir inek. 'Size em­
redileni hemen yapın', dedi. "Bu defa: Bizim için Rabbine dua et, 
bize onun rengini açıklasın, dediler. O diyor ki: ’Sarı renkli, par-

205 et-Taberî, Câmiu'l-beyân, I, 337-340; er-Râzi, Mefâtihu'l-gayb, III, 114; H e­
yet, Kur'ân Yolu, 1 ,142.



64 / KUR'ÂN TARİHİ

lak tüylü, bakanların içini açan bir inektir” dedi. "(Ey Musa!) Bi­
zim için, Rabbine dua et de onun nasıl bir sığır olduğunu bize 
açıklasın, nasıl bir inek keseceğimizi anlayamadık. Biz, inşaallah 
emredileni yapma yolunu buluruz” dediler. (Musa) dedi ki: 'Allah 
şöyle buyuruyor: O, henüz boyunduruk altına alınmayan, yer 
sürmeyen, ekin sulamayan, serbest dolaşan (salma), renginde hiç 
alacası bulunmayan bir inektir. 'İşte şimdi gerçeği anlattın' dedi­
ler ve bunun üzerine (onu bulup) kestiler, ama az kalsın kesmeye­
ceklerdi"206.

Görüldüğü gibi bu kıssada dikkat çeken üç temel nokta bu­
lunmaktadır:

(1) İsrâiloğullarına bir inek kesmelerini söylediği zaman Hz. 
Musâ’ya söz konusu ineğin mahiyeti ve rengi konusunda soru­
lar sorulması.

(2) Allah ile Hz. Musa ve İsrailoğulları arasındaki konuş­
manın bir hitap tarzıyla gerçekleşmesi.

(3) Konuşmada Hz. Musa'nın, Allah'tan aldığı sözlü vahyi 
jjiş ’¿\ jlî "Allah buyuruyor ki" şeklinde aktarması.

Bütün bunlar da bize gösteriyor ki, Tevrât Hz. Musâ'ya çe­
şitli zamanlarda inzâl edilmiş bir vahiy mecmuasıdır. Şayet 
aksi söz konusu olsaydı, Tevrat'tan ve Kur'ân'dan verdiğimiz 
ömek metinlerin farklı ifadelerle ve farklı bağlamlarda yer 
alması gerekirdi.

B. K ur'ân 'ın  N üzûlü

Bilindiği gibi Yüce Allah'tan sudûr eden Kur'ân Vahiy 
meleği Cebrâil vasıtasıyla Hz. Peygamber'e ondan da insanlara 
intikal etmiştir. Bu nedenle biz burada Kur'ân vahyinin 
insanoğluna ulaşıncaya kadar hangi aşamalardan geçtiği 
konusunda bilgi vermeye çalışacağız.

206 el-Bakara 2/67-71.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 65

1. Kur’ân’ın Cebrail'e İntikali

İslâm bilginleri, Kur'ân metninin vahiy meleği Cebrâil'e207 
intikali konusunda temel iki görüş serdederler. Bu görüşlerden 
birine göre Cebrâil Kur'ân vahyini Levh-i mahfuz208 dan bazı 
görevli melekler aracılığı ile almıştır209. Diğerine göre de 
Kur'ân'm  tamamı Cebrâil'e semâ (işitme) yoluyla verilmiştir. 
Bu son görüş Ehl-i sünnet'e aittir210. Onlara göre Yüce Allah 
Kur'ân'ı aracı meleğe, mahiyeti bilinmeyen bir tarzda işittirmek 
suretiyle inzâl etmiştir211. Nitekim ashabtan Nevvâs b. 
Sem'ân'm nakletmiş olduğu Hz. Peygamber’in: "Allah emrini 
bildirmeyi dilediğinde, vahiy ile konuşur. Konuşunca gökler şiddetle 
sarsılmaya başlar. Gök sâkinleri bunu işitince bayılırlar ve Allah için 
secdeye kapanırlar; secdeden başını ilk kaldıran Cebrâil olur. Yüce A l­
lah dilediğini ona vahyeder. Cebrâil de (Allah'tan aldığı) vahyi melek­
lere ulaştırır. Her bir semâya uğradığında oranın melekleri: Rabbimiz 
ne buyurdu ? Diye sorarlar. O da: Gerçeği söyledi, yüceler yücesi, bü­
yükler büyüğü, O'dur der. Böylece Cibril, gökte veya arzda Allah'ın 
emrettiği yere vahyi götürür"212 hadisi bunu teyid etmektedir213.

Öyle anlaşılıyor ki, sözü edilen bu görüşlerin iyi anlaşılabil­
mesi için "Kelâmullah" kavramının ne anlama geldiğini belirle­
mek gerekmektedir. Çünkü bu kavram, her iki görüş için de ki­
lit konumundadır. Evvela şunu belirtelim ki, Allah'ın mütekel- 
lim olduğu konusunda herhangi bir ihtilaf bahis konusu değil­
dir. Ancak az önce de belirttiğimiz gibi esasen bu husustaki ih-

207 Söz konusu meleği Kur’ân, "Cibril" olarak isimlendirmiştir (Bkz. el-Bakara 2/97-98).

208 Levh-i m ahfuz hakkında bilgi için bkz. ez-Zem ahşerî, el-Keşşâf, Beyrut ts., IV, 
240; er-Râzî, M e fâ tih u ’l-gayb, XXXI, 124; el-Kurtubî, el-C âm i, XIX, 298-299; Elma- 
lılı, H a k  D in i, VIII, 5696.

209 Bkz. ez-Zerkeşî, e l-B urhân, I, 229; ez-Zerkânî, M enâh il, I, 47; M ennâu'l-K attân, 
M ebâhis, s. 35.

210 M ennâu'l-K attân, M ebâhis, s. 35.

211 ez-Zerkânî, M enâhil, 1,48.

212 İbn Kesir, Tefsir, III, 537; ez-Zerkânî, M enâhil, 1,48; Mennâu'l-Kattân, Mebâhis, s. 34.

213 ez-Zerkânî, M enâhil, 1,48; M ennâu'l-K attân, M ebâhis, s. 34.



66 / KUR'ÂN TARİHİ

tilafların kaynağı, Kelâmullah’ m  delâleti konusudur. Yani daha 
açık söylemek gerekirse, bu kavramla kastedilen Allah kelâmı­
nın manası mı, yoksa lafzı mıdır? Başka bir ifade ile Kelâmullah 
kadim (ezeli) midir, yoksa hâdis (mahlûk) midir?

İşte bu hususta da bilindiği gibi temel iki görüş vardır. Bu gö­
rüşlerden biri, Mu’tezile'ye nisbet edilen, Allah'ın kelâmı harf ve 
sesten ibarettir. Ancak bunlar Allah'ın zâtı ile kâim değildir. Allah 
söz konusu kelâmım Levh-i mahfuz, aracı melek ya da peygam­
berde yaratır, dolayısıyla Kelâmullah hâdistir214 görüşüdür. Diğeri 
de Ehl-i sünnet'in görüşüdür ki buna göre de Kur'ân, mana itiba­
riyle ezelidir; çünkü bu Allah'ın kelâm sıfatının bir tecellisidir. An­
cak öz ve cevher olan bu manalarm lafızlandınlması ise mahlûktur. 
Yani kadîm olan İlâhi kelâmm, Allah Taâlâ'dan vahiy alma duru­
munda olan aracı melekte vâki olmasıdır. Başka bir değişle Yüce 
Allah'ın, kadîm olan kelâmım (söz, ses, işaret, şifre vb. şekillerde ) 
aracı meleğin zatmda (varlığında) teşekkül ettirmesidir.

Görüldüğü gibi Ehl-i sünnet'in anlayışı, Kur'ân'ın hem mana 
hem de lafız yönüyle mucize olması215 esasına aykırı değildir. 
Çünkü ezelî olan manalarm kalıba dökülmesi yani lafzî kelâmm 
yaratılması mahlûka (aracı meleğe) değil, Allah'a aittir216.

Ehl-i sünnet'in Kelâmullah inancı ayrıca,
"Şüphesiz o, şerefli bir elçi sözüdür... "217 âyetinde ifade edüen "elçi 
sözü" ibâresine de muhâlif gözükmemektedir. Çünkü kadîm 
manaları vahiy elçisinin zatmda teşekkül ettiren Allah Taâlâ'dır. 
Dolayısıyla kelâm-ı lafzî itibariyle de Kur'ân, Kelâmullah konu-

214 et-Tehânevî, Keşşaf, II, 1159. Burada şuna işaret etmek lazım ki, esasen Mûtezile 
kelâmcıları arasmda Kelâmullah'm harf ve seslerden ibaret olup olmadığı hususun 
da tam bir ittifak da hasıl olmuş değildir. el-Eş'arî, Mûtezile içerisinde Kelâmul­
lah'm harf olmadığmı savunanların da bulunduğunu ileri sürmektedir. Bu konuda­
ki farklı görüşler için bkz. el-Eş'arî, M akâlâtu 'T İslâm iyyîn , İstanbul ts., 1,184 vd.

215 et-Taftazânî, K elâm  İlm i ve  İslâm  A kâ id i, (trc. Süleym an U ludağ), İstanbul 1982, s. 
172. Ayrıca bkz. ez-Zerkanî, M erıâhil, 1,49

216 et-Taftazânî, K elâm  İlm i, s. 173.

217 el-H âkka 69/40; Ayrıca bkz. et-Tekvir 81/19.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 67

mundadır. "Elçi sözü" ibâresi ise, bu İlâhî kelâmın insana intika­
lini ifade etmektedir ve bu intikalde de sadece lafızların - 
meleğin diliyle- seslendirilmesi söz konusudur218. Bunu asıl al­
dıktan sonra, Kur'ân Vahyinin aracı melek Cebrâil'e intikalinin 
nasıl gerçekleşmiş olabileceği hususunu tayin etmek fazla zor 
olmasa gerektir. Buna göre belki de en doğru hareket, vahyin 
Cebrâil'e intikali konusunu işlerken zikrettiğimiz iki temel görü­
şü birleştirmek olacaktır. Çünkü Kur'ân'ın kendisi bizzat kadîm 
olan manalarının Levh-i mahfuzda bulunduğunu ifade etmek­
tedir219. Söz konusu bu ezelî manaları vahiy meleğinin zâtında 
teşekkül ettiren de Allah olduğuna göre, bunlarm Levh-i mah­
fuzdan aracı meleğe intikalinin yine Allah'ın emriyle bazı me­
lekler tarafından gerçekleştirildiğini söylemek herhalde hatalı 
olmaz. Nitekim, ¡fiLi f i  fiyi üfiii j ,  i f i l  ili ¿fil ¡fili l$îl 4s
Yyfi çlf i  iyL> "Hayır! Şüphesiz bunlar (âyetler), değerli ve güvenilir 
kâtiplerin elleriyle (yazılıp) tertemiz kılınmış, yüce makamlara kaldı­
rılmış mukaddes sahifelerde (yazılı) bir öğüttür"220 âyetlerinde ifade 
edilen bazı meleklerin de vahiy taşıma ve elçilik yapma görevle­
rinin olduğu belirtilmektedir221. En doğrusunu Allah bilir.

2. Kur'ân'ın Hz. Peygamber'e İnzâli

a. Kur'ân'ın İnzâliyle İlgili Yaklaşımlar
Bilindiği gibi vahiy meleği Cebrâil yüce Allah'tan aldığı 

Kur'ân vahyini Hz. Peygamber'e indiriyordu. Ramazan ayında 
ve bu ay içerisinde yer alan Kadir gecesinde indirilmeye başla­
nan Kur'ân vahyinin Allah Resûlü (sav)'ne inzâli konusunda 
iki yaklaşım bulunmaktadır.

218 Ancak Süleyman Ateş, vahiy meleğinin İlâhî manaları, A raplarm  konuştuğu dil 
kalıplarına sokarak Hz. Peygam ber'e verdiğini ileri sürm ektedir. Bkz. Çağdaş Tef­
sir, XI, 518. Hem en belirtelim  ki bu  görüşün doğruluğu bize göre tartışılabilir. 
Ç ünkü böyle b ir şeyi kabul e tm ek K ur'ân 'ın lafzî mucizeliğini tehlikeye sokar.

219 el-Bürûc 85/21-22.

220 el-Abese 80/11-16.

221 Bkz. et-Taberî, Câmiu'l-beyârı, XXX, 35; el-Kurtubî, el-Câmi', XIX, 216.



68 / KUR'ÂN TARİHİ

(1) Kur'ân vahyi ilk önce Levh-i m ahfuz'dan bir bütün ola­
rak "Beytül-izzet"e (dünya semâsı) inzâl edilmiş oradan da 
müneccemen (çeşitli zaman aralıklarıyla) yirmi küsür yılda Hz. 
Peygamber'e indirilmiştir222.

(2) Kur'ân Levh-i m ahfuz'dan tedrici bir tarzda doğrudan 
Hz. M uhammed'e inmeye başlamış ve yaklaşık yirmi üç yıllık 
süre içerisinde tamamlanmıştır223.

ez-Zerkeşî, bu iki görüşten ilkinin daha doğru olduğunu ve 
âlimlerin ekseriyetinin bu görüşü tercih ettiğini söylemekte­
dir224. Bu görüşü savunanlar kendi kanaatlerini, İbn Abbas'tan 
nakledilen; "Kur'ân dünya semâsına Kadir gecesinde toptan indi­
rildi. Oradan da yirmi küsur yıl boyunca parça parça nâzil oldu"225 
sözüne dayandırmaktadırlar.

Ancak Süleyman Ateş, Kur'ân'ın bütün olarak dünya 
semâsına indirildiği hususunu doğru bulmayarak şu sözlerle 
tenkit etmektedir. Bazı müfessirlerin İbn Abbas'a dayanarak 
Kur'ân'ın önce bir bütün halinde en yakın göğe indirildiği şek­
lindeki sözleri ne herhangi bir âyet ve hadisle desteklenmekte 
ne de gerçeğe uymaktadır. Çünkü Kur'ân'ın çoğu Resûlullah 
(sav)'m hayatımn çeşitli safhalarım, Mekke ve Medine'deki da­
vet olaylarım içerir veya bu olaylarla ilgilidir. Bu olaylar da he­
nüz vukû bulmadan, bunlardan söz eden âyetlerin Levh-i mah­
fuz'dan en yakm göğe inmesinin hikmeti ve izâhı yoktur226. Bu­
rada esasen şu sorulara cevap aramak gerekir. Kur'ân’ın Levh-i

222 ez-Zerkeşî, el-B urhân, I, 228; M ennâu'l-K attân, M ebahis, 35; Cerrahoğlu, İsmail, 
Tefsir U su lü , A nkara 1983, s. 43. K ur'ân 'ın  b ir b ü tü n  olarak dünya sem âsına in ­
dirilm esine " in zâ l", dünya sem âsından parça parça olarak Hz. Peygam ber 
(sav)'e indirilm esine de " tenzil"  denilm iştir. Söz konusu kavram ların  m analarıy­
la ilgili bilgi için bkz. er-Râğıb el-İsfahârıî, el-M üfredâ t, s. 489; ez-Zerkeşî, el- 

B urhân , 1,229; C errahoğlu, İsmail, T efsir  U sû lü , s. 43.

223 ez-Zerkeşî, el-B urhân , 1,228.

224 ez-Zerkeşî, e l-B urhân , I, 228.

225 et-Taberî, C â m iu ’l-B eyân , XXX, 166; el-Kurtubî, el-C am î, XX, 130.

226 Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, XI, 23.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 69

mahfuz'da kalmasıyla dünya semâsma indirilmesi arasmda ne 
fark vardır ki, Levh-i mahfuz'dan dünya göğüne aktarılmış ol­
sun? "Biz dünya semâsını lambalarla süsledik"227 âyetinde de ifade 
edildiği gibi dünya semâsı denen şu yakın gök, yıldızlarla süslü 
olan uzaydır. Şimdi Kur'ân bu yıldızlardan hangisine inmiştir? 
Allah'ın zâtı kelâmı, m addi bir kitap mıdır ki Levh-i m ah­
fuz'dan almsm da ona en yakm göğe aktarılsın? Allah'a andol- 
sun ki Kur'ân'ın maddi bir kitap gibi Levh-i mahfuz'dan alınıp 
dünya göğüne indirildiğini ifade eden rivâyet, anlamsız ve uy­
durm a bir hikâyeden başka bir şey değildir228.

Burada şunu hem en belirtelim ki Süleym an Ateş bu kana­
atinde haklı görünm ektedir. Çünkü gerçekten de akıl, 
Kur'ân'ın önce dünya semâsına sonra da oradan Hz. Pey­
gamber'e indirilişindeki hikm eti kavram akta ciddi bir biçim ­
de zorlanm aktadır. Üstelik bu  rivâyetin doğruluğunu ortaya 
koyacak herhangi bir nas da mevcut değildir. Bu yüzden ol­
malı ki bazı müfessirler söz konusu rivâyeti zayıf bularak 
"kile" tâbiri ile nakletm işlerdir229.

Sonuç olarak şu söylenebilir ki Kur’ân, Levh-i mahfuz’dan 
mahiyetini bilmediğimiz bir tarzda vahiy meleğine intikal etti­
rilerek, onun vasıtasıyla Hz. Peygamber'e çeşitli zaman aralık­
larıyla indirilmiştir. Bu indirmede de, bazı âlimlerin iddia et­
tikleri gibi Kur'ân'ın sadece kadîm olan manaları değil230, bu 
manaları taşıyan lafızlar da söz konusudur.

227 el-Mülk 67/5.
228 Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, I, 307.
229 el-Kurtubî, el-Camî, XX, 130. Fazlur Rahman da İbn Abbâs'a isnâd edilen bu söz­

le ilgili olarak şöyle demiştir: "el-Gazzâlî ve Şah Veliyyullah ed-Dihlevî gibi dü­
şünürler, gayet doğru olarak bu sözdeki "semâvâtın en alt tabakası" ifadesini Hz. 
Peygamber'in kalbi olarak yorumlamışlardır. Bkz. Fazlur Rahman, Ana Konula­
rıyla Kur'ân, (trc. Alpaslan Açıkgenç), Ankara 1993, s. 197.

230 ez-Zerkeşî, bazı İslâm bilginlerinin, Kur'ân'ı Cebrail'in Resûlullah (sav)'a mana 
olarak indirdiğini, lafızlandırmanın ise tamamen Hz. Peygamber'e ait olduğunu 
söylediklerini kaydetmektedir. Bkz. el-Burhân, 1,230.



70 / KUR'ÂN TARİHİ

Burada şunu da unutm amak gerekir ki, Kur'ân'm Allah 
Resûlü (sav)'e intikali, melek Cebrail'le aralarmda gerçekleşen 
bir iletişimle meydana gelmiştir. Bu iletişimi iyi anlayabilmek 
için onun mahiyetini bilmek gerekmektedir. İslâm bilginlerinin 
tesbitlerine göre söz konusu iletişimde iki ortak nokta vardır.

(1) Bunlardan biri, aynı işaret veya anlaşma sisteminin kul­
lanılması yani sözü edilen iletişimin gerçekleşebilmesi için kul­
lanılan dilin, her iki tarafın anlayabileceği ortak bir dil olması­
dır231. Nitekim vahiy tarihine baktığımız zaman her peygambe­
re kendi lisanıyla vahyedildiğini yani vahiy elçisinin Tevrât'ı 
İbranice, İncil'i Ârâmice ve Kur'ân'ı da Arapça lisanla indirdi­
ğini görmekteyiz. Gerçi bütün vahiylerin Arapça olarak indiril­
diğini, sonra her peygamberin, onu kendi kavmi için terceme 
ettiğini söyleyenler olmuşsa da232, bunun tutarlı olduğunu ileri 
sürmek pek m üm kün görünmemektedir.

(2) Diğeri de bu iletişimin gerçekleşmesi için vahiy esnasın­
da konuşan ve dinleyen her iki zâtın da ayni kategoriye men­
sup, aynı düzeyde varlıklar olmasıdır. O halde bu tür bir vah­
yin gerçekleşmesi için iki varlık arasında nasıl olağanüstü bir 
durum  meydana gelmelidir? Hemen belirtelim ki bu hususun 
bazı İslâm âlimleri tarafından çok iyi kavrandığı anlaşılmakta­
dır. Meselâ Buhâri şârihlerinden el-Kirmânî (ö. 786/1384)'nin 
konuyla ilgili enteresan bir tespiti vardır. Şöyleki: Vahiy, melek­
le insan arasında meydana gelen bir konuşmadır. İki taraf ara­
sında bir çeşit eşitlik gerçekleşmedikçe yani konuşan ile dinle­
yen arasında bir ilişki olmadıkça, karşılıklı bir kelime alışverişi, 
öğretim ve öğrenim müm kün değildir. Bunun iki yolu vardır. 
Ya dinleyen konuşanın galip etkisiyle derin bir kişisel değişikli­
ğe uğrar ya da konuşan dinleyenin sıfatlarına bürünerek bir be­
şer suretine girer. Resûlullah Muhammed (sav)'in vahiy alması 
her iki şekilde de vuku bulm uştur233.

231 Bkz. İzutsu, Toshihiko, Kur'ân'da Allah ve İnsan, s. 156.
232 es-Süyûtî, bu görüşün İbn Ebî Hâtim tarafından Süfyânu's-Sevrî'ye isnad edil­

diğini bildirmektedir. Bkz. el-İtkân, 1, 60. Ayrıca Mukâtil de, "Gök ehlinin Arap­
ça konuştuklarını söylemiştir" Bkz. el-Kurtubî, el-Câmi, XVI, 61.

233 el-Kirmânî, Sâhîhu'l-Buhâri bi şerhi'l-Kirmânî, 1,28.



KU R'ÂN 'IN  NÜZÛLÜ / 71

Bu konuda görüş beyan eden âlimlerden biri de ez-Zerkeşî 
(ö. 794/1391)'dir. Ona göre de Hz. Peygamber (sav) hem kendi­
sinin melekleşmesiyle hem de aracı meleğin insan suretine gir­
mesiyle vahiy almıştır234.

İbn Haldûn (ö. 808/1405) da peygamberlerin meleklerle m ü­
nasebet kurmalarını, ancak onların melekleşmeleriyle m üm kün 
görmektedir. İbn H aldûn'a göre bunun yolu da, peygamberlere 
manevî bir kuvvetin gelip kendilerini etkilemesi ve tabiatlarını 
değiştirmesiyle gerçekleşmektedir. Konuyla ilgili görüşü aynen 
şöyledir: "Vahyin nûru ortaya çıktığı vakit peygamberler yanla­
rında bulunanlardan büsbütün kaybolarak maneviyata yönel­
miş olurlar ve dışardan bakıldığında uyku ve bayılma gibi bir 
hal meydana gelip, görenler onları uyuyor yahut bayılmış sa­
nırlar. Halbuki o durum da bu hallerden hiçbirisi söz konusu 
değildir. Hakikatte kendileri horuldama halinde iseler de, ruh­
ları tanrısal cezbeden ötürü yüce olan ruhlar ve meleklerle 
rûhânî münasebet ve temaslarda bulunup, bunları müşahedeye 
dalmış oldukları için beşer anlayışının büsbütün dışmda bir du ­
rumdadırlar. Bu cezbe anm da peygamberler fısıldayarak söyle­
nen sözleri işitir ve anlarlar"235.

Bize göre bu yorumlar isabetlidir. Çünkü bazı hadîsler 
Resûlullah (sav)'a bu tarz bir vahiy geldiği zaman onun çektiği 
şiddetli ızdırapları, fiziki ağrıları, sarsılışları haber vermekte­
dir236. Kuşkusuz bu tür rivâyetler de göstermektedir ki Hz. 
Peygamber vahiy alma anmda beşerî özelliklerinin ve irâdesi­
nin dışma çıkarak tamamen İlâhî irâdenin yönetimine giriyor ve 
aracı meleğin getirdiği vahyi, manevî yönden onunla aynı sevi­
yeye geldikten sonra alıyordu. Tabii ki bu durum  yalnız vasıtalı 
vahiy için düşünülebilir. Çünkü bu vahiy tarzmda peygamber­

234 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,229.
235 İbn Haldun, Mukaddime,, 1,217; Ayrıca bkz. Elmaklı, Hak Dini, VI, 4259.
236 Bkz. el-Buhârî, Bed'u'l-vahy, 2; eş-Şehâdât, 15; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, VI, 

197. Aynca bkz. el-Buhârî, Fedâil, 2; Müslim, Fedâil, 88; Ahmed b. Hanbel, el- 
Müsned, I, 34,464; VI, 163.



72 / KUR'ÂN TARİHİ

lere vahyi getiren ve bunu onlara çeşitli şekillerde ileten bizâtihi 
aracı melek Cebrail'in kendisidir. Vasıtasız vahiyde ise bu özel­
lik yoktur. Zira o, isminden de anlaşılacağı gibi Hz. Peygam- 
ber'in kalbine bir şekilde ilhâm edilen vahiydir. Orada aracı 
olarak nitelendirilen vahiy meleği ile buluşma ve ondan her­
hangi bir tarzda vahiy alma durum u bahis konusu değildir.

b. Kur'ân Vahyinin Başlangıcı

Vahyin başlangıcı ile ilgili K ur'ân'ın bize verdiği bilgi, 
onun ilk defa Ram azan ayında237 ve Kadir gecesinde238 gel­
meye başladığı şeklindedir. Söz konusu vahyin ilk olarak 
nasıl indirilm eye başlandığı hususunu da Hz. Âişe (ra)'den 
nakledilen şu rivâyette görmekteyiz: O şöyle demektedir: 
"Allah'ın elçisine ilk defa vahiy, sâdık rüya yoluyla gelmeye 
başlamıştır. Zira onun her gördüğü rüya sabah aydınlığı gibi 
çıkardı. Sonra kendisine yalnızlık sevdirildi. Artık o, Hira 
m ağarasında ibadet ediyor, yalnız azık almak için evine ge­
liyor ve tekrar aynı m ağaraya dönüyordu. N ihayet Allah 
Resûlü (sav)'nün m ağarada bu lunduğu  bir esnada ona vahiy 
meleği gelip:

-Oku, dedi, o da,
-Ben okuma bilmem, cevabım verdi. Resûlullah buyurdu ki:
-O zaman melek beni tuttu, takatim kesilinceye kadar sıktı, 

sonra bırakıp tekrar:
-Oku, dedi. Ben de:
-Okuma bilmem, dedim. İkinci kez beni tuttu, takatim kesi­

linceye kadar sıktı ve bıraktı, yine bana:
-Oku, dedi. Ben de:
-Okuma bilmem, dedim. Yine beni tuttu, üçüncü defa sıktı 

ve bıraktı, sonra bana:

237 el-Bakara 2/185.
238 el-Kadr 97/1.



K U R'ÂN 'IN  NÜZÛLÜ / 73

-Yaratan Rabbin adıyla oku, O insanı aşılanmış bir yum ur­
tadan yarattı. O keremi sonsuz Rabbin adıyla oku. O kalemle 
öğretti. İnsana bilmediği şeyleri öğretti, dedi. Böylece Allah'ın 
Resûlü (sav) kendisine vahyedilen bu âyetlerin dehşetinden tü ­
reye titreye hanımı Hz. Hatice'nin yanma geldi ve:

-Beni örtün, dedi. Kendisini örttüler. Korkusu geçince başın­
dan geçen olayı Hz. Hatice'ye anlattı ve:

-Başıma bir şey gelmesinden korkuyorum, dedi. Hz. Hatice: 
-Korkma, Allah seni asla utandırmaz. Çünkü sen akrabayı ziya­
ret eder, işini görmekten âciz olanların işlerini yüklenirsin, yok­
sula bakarsın, misafiri ağırlarsın, hak uğruna halka yardım 
edersin dedi ve onu amcasının oğlu Varaka b. Nevfel'e götürdü. 
Varaka, İbrânice okuyup yazmasım bilen, İncil'den Allah'ın na­
sip ettiği kadar bir şeyler yazan, gözleri görmez ihtiyar bir in­
sandı. Hz. M uhammed'den olayı dinleyince şunları söyledi:

-Bu sana gelen, Allah'ın Musâ'ya indirdiği Nâmus (me- 
lek)'tur. Keşke kavmin seni (yurdundan) çıkaracakları zaman 
ben sağ olsam, dedi. Hz. Muhammed de ona:

-Onlar beni (yurdumdan) çıkaracaklar mı ki? diye sordu. 
Varaka:

-Evet, çünkü senin getirdiğin gibi bir şey getiren her pey­
gambere düşmanlık edilmiştir. Eğer o günlerine yetişirsem sana 
çok yardım ederim, dedi. Ancak çok geçmeden Varaka öldü239.

Burada şu hususu da belirtelim ki, elimizdeki mevcut kay­
naklar Hz. Peygamber’e ilk vahyin kırk yaşında gelmeye başla­
dığını ve onda, vahiy esnasında bazı olağan dışı hallerin görül­
düğünü kaydetmektedirler240. Söz konusu hallerle ilgili hadisle­
rin bize verdiği bilgilere göre, Resûlullah (sav) vahiy esnasmda 
âdeta kendinden geçerek en soğuk günlerde bile terler241, uyku­

239 el-Buhârî, Bed'u'l-vahy, 1; M üslim , el-lm ân, 73; el-Vâhidî, Esbâbu'n-nüzûl, M ısır 
1968, s. 5 vd; H am idullah, M uham m ed, İslâm Peygamberi, İstanbul 1991,1, 82 vd.

240 Bu k on u d a  bkz. H am idullah, İslâm Peygamberi, 1,40 vd.

241 Bu konuda  nakledilen rivâyetlerin  b irinde Hz. Â işe şöyle demiştir: "Ben o n u  en  
soğuk b ir günde kendisine vah iy  gelirken gördüm , a ln ından  ter dam laları akı­
yo rd u " Bkz. el-Buhârî, eş-Şehâdet, 15; A hm ed b. H anbel, el-Müsned, VI, 197.



74 / KUR'ÂN TARİHİ

su gelir242, gözlerini belli bir noktaya diker243, vücudu kaskatı 
kesilir244, benzi sararır veya kızarır245, vücudu ağırlaşır246, bazen 
de nefes alırken horultuya benzer bir ses çıkarırdı247. İslâm bil­
ginleri, Allah Resûlü Muhammed (sav)'de görülen bu belirtileri 
onun, Kur'ân vahyini beşeriyetten melekiyete yükseltilerek me­
tafizik bir ortamda almış olmasına bağlamaktadırlar248. Çünkü 
onlara göre bu durum, vahiy alma esnasında Resûlullah 
(sav)'ın Melekût âlemine geçişindeki zorluklardan kaynaklanı­
yordu249.

3. Kur’ân’ın İnzalinde Tedricilik

Bilindiği gibi Kur'ân yaklaşık yirmi üç senelik bir süre içeri­
sinde indirilmiştir. Vahiy zincirinin son halkasmı oluşturan bu 
İlâhî kitabın bir defada indirilmeyip çeşitli zaman aralıklarıyla 
inzâl edilmesi, elbette bir hikmetin neticesiydi. Zira o, belli bir 
zamana ait olmayıp indiği andan itibaren bütün zamanları ve 
belli bir topluluğa ait olmayıp bütün insanlığı kucaklayıcı nitelik­
tedir. Bu evrensel özelliği taşıyan Kur'ân, bir taraftan muhatap 
kabul ettiği toplumun ihtiyaçlarına cevap verirken, diğer taraftan 
da fert ve cemiyetin muhtaç olduğu tüm prensipleri içeriyordu. 
Dolayısıyla o, önceki vahiy muhtevalarının bir uzantısı olarak 
hem hal ve istikbâli düzenlemek250 hem fert olarak insanı ruh, 
beden, duyular; ya da cenin, çocukluk, gençlik, yaşlılık ve ölüm­

242 M üslim , es-Salât, 53.

243 el-Buhârî, et-Tefsir, 75/2.

244 H am idullah, M uham m ed, İs lâm  T arih ine G iriş, (trc. Ruhi Özcan), İstanbul 1994, 
s. 62.

245 el-Buhârî, el-Hacc, 17; el-Umre, 10.

246 A hm ed b. Hanbel, e l-M üsned , V, 184,190.

247 A hm ed b. H anbel, el-M üsned , 1,238; VI, 103,150.

248 ez-Zerkeşî, el-B urhân, I, 229; el-K irm ânî, S â h îh u ’l-B uhâri b i Ş e rh i’l-K irm ânî, I, 28; 
et-Tehânevî, Keşşâf, II, 1161-1162; İbn  H aldun, M u kadd im e , I, 217; Elmahlı, H ak  

D in i, VI, 4259.

249 Bkz. İbn H aldun , M ukadd im e, 1,217.

250 el-Kardâvî, el-H asâ isu 'l- 'âm m e li'l-İslâm , Beyrut 1985, s. 105 vd.



KU R'ÂN 'IN  NÜZÛLÜ / 75

den sonrası gibi bir ayrıma tâbi tutmaksızm bir bütün olarak ele 
almak hem de insanlığa yön vermek için gönderilmişti251. Son 
İlâhî vahyin inzâl amacı bu olunca elbette ki o, indirildiği toplu­
mu, bütün insanlığa model teşkil edecek "ideal bir ümmet" sevi­
yesine getirmeliydi. İşte bu noktadan hareketle Kur'ân, muhatap 
olarak kabul ettiği toplumun öteden beri alışageldiği ve sürdür­
düğü âdet, gelenek ve değerlerin olduğunu, bütün bunlarm da 
bir anda terkedilmesinin mümkün olamayacağı gerçeğini göz 
önüne alarak teşride bir siyaset takip etmeye başladı252. Bunun 
için önce Allah'ın varlığı, birliği ve hükümranlığını konu alan 
itikâdî konular üzerinde durarak alt yapıyı oluşturdu; böylece 
tesis ettiği imanla ilerde getireceği kayıtlamaların, mükellefiyet­
lerin kolayca kabulünün gerçekleştirilmesini amaçlamış oldu253. 
Yani söz konusu vahiy, bir taraftan " imân-ahlak" zeminini oluştu­
rurken, diğer taraftan da daha Mekke döneminden başlamak ve 
genelde nazarî planda kalarak umûmî, küllî hükümlerin konul­
masına (...) mukaddime olmak üzere, onlara atıflarda bulunma 
şeklinde bir teşri işlemini sürdürdü254. Medine döneminde ise, 
söz konusu olan bu prensip ve kuralların pratik hayata tatbik 
imkânmı ortaya koymak suretiyle hedeflenen "ideal ümmet" mo­
delini gerçekleştirdi.

Burada şu da söylenebilir ki Kur'ân'ın tedricen indirilişinde 
aslolan, vahyin yeni gelişmelere parelel olarak indirilmesidir. 
Bu, bir anlamda ferdî ve toplumsal gelişmenin İlâhî irâde isti­
kam etinde şekillenmesi ve meydana gelen problemlerin çö­
züm ü demektir. Nihâî amacı Allah'ın irâdesi doğrultusunda 
insanları ıslah etmek olan Kur'ân vahyinin, kendi direktifleri­
ni, emir ve yasaklarını beyan etmek için toplum un değer ve

251 el-Kardâvî, e l-H a sâ isu 'T ’âm m e, s. 107 vd.

252 el-M edenî, D e'â im u 'l- is tikrâ r  f i ’t- te ş r i 'i 'l-K u r ’ânî, (H adâratu 'l-lslâm ), Yıl, 1384, sy. 
5/1, s. 20-21' den  naklen  Erdoğan, M ehm et, İslâm  H u k u k u n d a  A h kâ m ın  D eğişm esi, 

İstanbul 1990, s. 149.

253 Erdoğan, M ehm et, A h k â m ın  D eğişm esi, s. 150.

254 Bkz. Tuğ, Salih, İslâm  Vergi H u k u k u n u n  O rtaya  Ç ıkışı, İstanbul 1984, s. 19 vd.



76 / KUR'ÂN TARİHİ

davranış biçimlerini, inanç motivasyonlarını255 ve toplum da 
meydana gelen fert ve cemaat bazındaki ihtilâf ve problemleri 
dikkate alması kadar daha tabii ne olabilir? Ancak şu da bir 
gerçek ki bazı Kur'ân âyet ve sûrelerinin bir sebep çerçevesine 
oturtularak gönderilmesi, onların sadece gaye ve hedefleriyle 
ilgilidir. Bu yüzden hiçbir zam an bu sebepler olmasaydı o va­
hiy bölümleri inmeyecekti, tarzında bir kanaat ortaya atmak 
doğru değildir256. Çünkü Kur'ân vahyi, Allah'ın ezelî bir 
kelâmıdır. Bu kelâm şöyle veya böyle İlâhî irâde doğrultusun­
da nâzil olacaktı. İşte söz konusu sebepler de, bu  İlâhî irâdenin 
tecellisinden ibarettir. Bunun için denilebilir ki, tedrice konu 
olan Kur'ân vahyi ne nüzûl çağının muasırı olan toplum un 
örf, âdet, yaşayış, zihnî alışkanlık ve idrâk biçimlerinin ne de 
onu tebliğ eden zâtın hayatının bir yansıması ve onlar tarafın­
dan yönlendirilmiş güdüm lü bir vahiy m uhtevâsıdır (...) O, 
ferdî ve toplumsal düşünce alışkanlıklarını bir ilk ateşleme 
malzemesi olarak kullandıktan sonra, sonsuz boyutları ve 
imkânları kucaklayan ahlâkî, itikâdî, toplumsal, siyasî ve 
edebî prensipleri sinesinde toplayan ve onları çözümleyen 
İlâhî bir kaynaktır257.

K ur'ân'm  tedricen inzâli, hükümlerde önem sırasının göze­
tilmiş olmasını da gündeme getirmektedir. Bu, asıl hükümlerin 
önce, tamamlayıcı ya da tâli derecedeki hükümlerin genellikle 
sonra indirilmesi şeklinde ifade edilebilir258. Ayrıca kolaylık ve 
zorluk açısından da vahyin muhtevasında yer alan hükümlerde 
bir tedricilik söz konusudur. Burada göze çarpan husus da m ü­
kellefiyetlerde genel olarak kolaydan zora doğru bir seyrin iz­
lenmiş olmasıdır. Meselâ, farz olan namazın önce hem hazar 
hem de seferde iki rek'at olarak farz kılınıp, sonra hazar zama­

255 Kılıç, Sadık, Mitoloji Kitab-ı Mukaddes ve Kur'ân-t Kerim, İzmir 1993, s. 184.
256 Kılıç, Sadık, Mitoloji, s. 187.
257 Kılıç, Sadık, Mitoloji, s. 191.
258 eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât, III, 48.



KU R'ÂN 'IN  NÜZÛLÜ / 77

nında artırılması gibi259. Ancak azda olsa, bazen bunun tam ter­
si bir hükme rastlamak da mümkündür. Gece namazı ile ilgili 
emrin260 hafifletilmesinde olduğu gibi261.

K ur'ân'ın çeşitli zaman aralıklarıyla nâzil olması, İslâm h u ­
kukçuları açısından da büyük önem taşımaktadır. Bilindiği gibi 
herbir vahiy bölümü, kendisine ihtiyaç duyulduğunda veya bir 
vâkıa yahut bir sebep üzerine, belli bir sorunu çözmek için ge­
lirdi. Zaten aksi de pek uygun düşmezdi. Meselâ, mirâs konu­
suyla ilgili bir halin söz konusu olabileceği bir ölüm hâdisesi 
karşısında şayet ceza hukuku ile alakalı bir vahiy gelmiş olsay­
dı, bu anlamsız ve yersiz olurdu262. Dolayısıyla hukukçular nas- 
lardan hüküm  çıkarırken bu hususları da göz önünde bulundu­
rarak sebeplerle olaylar arasında münasebet kurarlar. Bu da on­
lara, nasların manalarını anlama, yorumlama ve onlardan hü­
küm çıkarmada kolaylık sağlamış olur.

Kısacası Kur'ân-ı Kerîm'in muhteva itibariyle tedricen indi- 
rilişi, onun evrenselliğinden kaynaklanmaktadır. İçerisinde ta­
rihî hâdiseler bulundursa da onun genel özelliği budur. Elbette 
ki bu vahiy muhtevasımn evrensel boyutu yakalaması, koydu­
ğu prensiplerin zaman aşımı ile mükemmellik kazanması saye­
sinde değil, daha başlangıçta mükemmel olarak indirilmesiyle- 
dir. Kur'ân vahyinin bu mükemmelliği sayesindedir ki, onun 
uygulama alam bulduğu toplum, ideal bir toplum olmuş ve 
sonsuz âleme uzanan zaman çizgisinde oluşacak toplumlara ve 
ümmetlere model teşkil edecek bir olgunluğa erişmiştir263. İşte 
bu olgunluk da, ilahi prensiplerin hayatı motive eden bir unsur 
haline getirildiği bütün zamanlarda fonksiyonel olarak varlığım 
hissettirebilecek bir özelliğe sahiptir.

259 el-Buhârî, es-Salât, 1.
260 el-Müzzemmil, 73/1-3.
261 Bu konuda geniş bilgi için bkz. Erdoğan, Mehmet, Ahkâmın Değişmesi, s. 151-153.
262 Hamidullah, Muhammed, Kur'ân-ı Kerim Tarihi (trc. Salih Tuğ), İstanbul 1993, 

s. 14.
263 Bkz. Erdoğan, Mehmet, Ahkâmın Değişmesi, s. 38.



7 8 /KUR'ÂN TARİHİ

C. K ur'ân 'ın  Korunması

Kur'ân-ı Kerim, bazı cin ve şeytanların yüksek melekler 
meclisi anlamına gelen “Mele-i a'lâ" ya çıkarak kulak hırsızlığı 
yoluyla bir takım haberleri çaldıklarım264, bundan dolayı yıldız­
lar ve gezegenlerle süslenen en yakın göğün koruma altına 
alındığım beyan etmektedir265. Bu koruma tabiaüyla Kur'ân 
vahyi için de sözkonusudur266. Ancak Kur'ân vahyi yalnız 
semâda değil arzda da korunmuştur.

1. Gökyüzünde Koruma
Göklerin düzenini koruyan, bu arada da vahyin herhangi 

bir m üdahaleye m aruz kalm adan peygamberlere ulaşmasını 
sağlamak için vahiy yollarmı cin ve şeytanlardan temizleyen 
güçlerle ilgili K ur'ân 'da yedi âyet vardır. Bunlardan ikisinin 
özel korum adan yani vahiy yollarının cin ve şeytanlardan 
temizlenmesinden267, diğerlerinin de genel bir korum adan268 
söz ettiği söylenebilir. Vahiy yollarının korunm asıyla ilgili 
âyetler şöyledir: lİsr lîîj Ijuoİ l ¿ i l i LiLİfjÎ iti-Ul ILuJ LÎJ 
lJU>j LI44 «J i>o cfi\ ¿¿i l̂ULJ IpIİİ 14L Iaü "Doğrusu biz (cinler) 
göğü yokladık, fakat onu sert bekçilerle, alev huzmeleriyle doldu­
rulmuş bulduk. Halbuki (daha önce) biz onun bazı kısımlarında 
(haber) dinlemek için oturacak yerler (bulup) oturuyorduk; fakat 
şimdi kim dinlemek isterse, kendisini gözetleyen bir alev huzmesi 
bulur"269.

G örüldüğü gibi bu âyetler, Hz. Peygamber'e vahiy indiri­
lirken gökyüzünün vurucu, delici şihâblarla ve diğer sert bek­
çilerle doldurulduğunu, artık bundan  böyle göklerden haber 
dinlemeye ve vahye m üdahaleye kalkışan cinlere bu  şihâbla-

2“  es-Sâffat 37/8.

es-Sâffat 37/6-7; el-M ülk 67/5.

266 el-Cinn 72/8-9.

267 el-Cinn 72/8-9.

268 el-Hicr 15/18; es-Sâffat 37/10; el-Fussilet 41/12; el-M ülk 67/5; et-Târık 86/3.

269 el-Cinn 72/8-9.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 79

rrn atıldığını bildirmektedir. K ur'ân 'm  bu  kötücül varlıklar­
dan korunm ası da hem  Levh-i m ahfuz'da hem de Beytü'l- 
izze'de yani dünya sem asm da korunm ası anlamına gelmek­
tedir. H atta rivâyet edildiğine göre o sıralarda bu olaylar o 
kadar çok vuku bulm uştu ki, bunları gören Araplar, göğün 
sonunun geldiğini sanarak hayvanlarım  serbest bırakmış ve 
kölelerini âzâd etmişlerdi270. Tabiatıyla bu durum  da, insam n 
aklına şu soruyu getirmektedir. Hz. M uham m ed'in (sav) pey­
gam ber olarak gönderilm esinden önce göklere çıkıp bazı kı­
sım larında oturan, dolaşan ve gaybla ilgili haberler toplayan 
cin ve şeytanlar vahiy inmeye başladıktan sonra bundan ne­
den menedilmişlerdir?

Kanaatimize göre bu, uzay cin ve şeytanlarının vahye m ü­
dahalesini ortadan kaldırmaya yönelik bir uygulamadan ibaret­
tir. Tamamen özel bir koruma olarak görünen bu uygulamanın 
Kur'ân öncesi İlâhî vahiyler için de söz konusu olup olmadığım 
bilemiyoruz. Ancak Kur'ân vahyi için öngörüldüğüne göre, d i­
ğer İlâhî kitapların indirilişlerinde de aynı uygulamanın mevcut 
olduğunu düşünmek gerekmektedir. Kur'ân-ı Kerîm gökten 
haber çalmalan ve vahye müdahaleleri yasaklanan uzay cin ve 
şeytanlarının, söz konusu yasağı delmeye çalıştıklarında üzer­
lerine Şihâb yıldızlarının271 ve rücûm yani ateş tanelerinin272 
gönderildiğinden söz etmektedir. es-Sâffat 37/10'da "sâkıb", el- 
Hicr 15/18. âyette de "mübîn" sıfatıyla vasıflanan Şihâb yıldızım 
müfessirler, delip geçen alev273 ve parlak ışıklı yıldız274 diye 
tefsîr etmişlerdir. Öyle anlaşılıyor ki uzay şeytanlarının yeryü­

27°  er-Râzî, MefâtîhuT-ğayb, XXX, 158; Elmalılı, Hak Dini, VIII, 5404; Ateş Süleyman, 
Çağdaş Tefsîr, X, 100.

271 el-Hicr 15/18; es-Sâffat 37/10; el-Cinn 72/8-9; et-Tânk 86/2-3.
272 el-Mülk 67/5.
273 er-Râğıb el-Isfahânî, el-Müfredât, s. 79; Elmalılı, Hak Dini, VI, 4048.
274 İbn Kuteybe, Tefsiru GarîbiT-Kur'ân (thk. es-Seyyid Ahmed Sakr), Beyrut 

1398/1978, s. 369. Ayrıca bkz. et-Taberî, Câmiu'l-beyân, XXIII, 27; XXX, 90; el- 
Kurtubî, el-Câmi', XV, 67-68.



80 / KUR'ÂN TARİHİ

zü şeytanları gibi ateşten yaratılmış olmalan dolayısıyla onlan 
etkisiz durum a getirecek silahların da alelâde bir ateş enerjisi 
olmayıp, ondan daha üstün enerji gücüne sahip silahlar olması 
gerekmektedir. Bu yüzden olmalıdır ki bürada tabiî ateş olan 
nâr değil, onun yerine "şihâb mübîn" ve "şihâb sâkıb" gibi daha 
yüksek enerji güçleri devreye sokulmuştur275. Müfessirlere göre 
Şihâb yıldızından çıkan alev yahut ışığın delici276 ve yakıcı277 
özelliği yamnda isabet ettiği orgam kopana  özelliği de vardır. 
Dolayısıyla bu ateşe maruz kalan cin ve şeytanlar belki ölmü­
yorlardı ama şiddetli bir şekilde yaralanıyorlardı.

Aynı özelliği taşıyan bir başka yıldız da Târik yıldızıdır278. 
Bu yıldızı K ur'ân'm  bizzat kendisi "en-nectnu's-sâkıb" (delip ge­
çen yıldız)279 diye tarif etmektedir ki onun niteliği de muhteme­
len, otomatik olarak belirlenen hedefe isabet edip, onu saf dışı 
bırakmasıdır280. Meşhur dirâyet müfessiri er-Râzî (ö. 606/1209) 
ve ondan daha önce ez-Zemahşerî (ö. 538/1143) bu yıldızın ka­
ranlıkları delip geçtiğini ve herhangi bir şeye isabet ettiğinde 
onun içine nüfûz ederek yakıp yaktığım belirtmektedirler281.

Müfessirlerin büyük çoğunluğuna göre semâda düzenin sağ­
lanması ve vahiy yollarının cin ve şeytanlardan temizlenmesi, bu 
işle görevli yıldızların bizâtihi kendi varlıklarıyla değil, onlardan 
atılan şihâb ve rücûm yani atış taneleri ile sağlanmaktadır282. Bun­
dan dolayıdır ki ne bu yıldızların yörüngelerinde bir kayma283 ne

275 Delici ve kovalayıcı yıldızlarla ilgili bilgi için bkz. Yeniçeri, Celal, Uzay Âyetleri 
Tefsiri, İstanbul 1416/1995, s. 133-141.

276 et-Taberî, Câmiu'l-beyârı, XXIII, 27-28; XXX, 90; el-Kurtubî, el-Câmi', XV, 68.
277 et-Taberî, Câmiu'Tbeyârı, XXIII, 28.
278 et-Târık 86/1-3.
279 et-Tânk 86/3.
280 Yeniçeri, Celal, Uzay Âyetleri Tefsiri, s. 135.
281 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 734; er-Râzî, Mefatîhu'l-ğayb, XXI, 126.
282 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 577; er-Râzî, Mefatîhu’l-ğayb, XXX, 59; eş-Şevkânî, 

Tethu'l-kadîr, Mısır 1383/1964, V, 260.
283 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 577.



KU R'ÂN 'IN  NÜZÛLÜ / 81

de ışıklarında bir eksilme söz konusu değildir284. Bu tıpkı kendi­
sinden kor alman bir ateş gibidir. Nasıl bir parçanın almması ateşin 
kütlesinde bir eksikliğe yol açmıyorsa, kendileriyle atış yapılan 
yıldızlardan çıkan alev yahut ışınlar da, o yıldızlarda bir noksanlı­
ğa sebebiyet vermemektedirler285.

2. Yeryüzünde Koruma
Kur'ân'ın yer yüzünde korunması meselesini esasen iki kısımda 

ele almak mümkündür. Çünkü konuyla ilgili naslara bakılırsa gö­
rülür ki Kur'ân hem tebliğ aşamasmda korunmuştur hem de tebliğ 
sonrası kıyâmete kadar geçen süre içerisinde onun için bir koruma 
söz konusudur. Bu yüzden Kur'ân'ın yeryüzündeki korunmasını 
da iki yan başlık altında ele almak uygun olacaktır.

a. Tebliğ Aşamasında Koruma
Kur'ân, yeryüzü cin ve şeytanlarının da vahye m üdahalede 

bulunduklarını ancak bunun da hem en sonuçsuz bırakıldığını 
haber vermektedir. Bu konudaki âyet şöyledir: ¿113 f i  liLjî tij

lyt
fifi-  &\j ¿ıl "(Ey Muhammed!) Biz, senden önce hiçbir resûl 
ve nebi göndermedik ki o, bir temennide bulunduğunda, şeytan onun 
dileğine ille de (beşerî arzular) katmaya kalkışmasın. Ne var ki Allah, 
şeytanın katacağı şeyi iptal eder. Sonra Allah, kendi âyetlerini (lafız 
ve mânâ bakımından) sağlam olarak yerleştirir. Allah hakkıyla bilen­
dir, hüküm ve hikmet sahibidir"286.

Bu âyette yer alan "temenni" kelimesi her ne kadar gönlün 
arzu ettiği şeyi nefiste takdir ve tasvir etmek287, kısacası bir şeyi 
dilemek ve istemek288 anlamma geliyorsa da, müfessirlerin ço­
ğunluğu, onun tilâvet/okumak mânâsına alınmasının daha isa­

284 ez-Zem ahşerî, el-Keşşûf, IV, 577; er-Râzî, Mefatîhu'l-ğayb, XXX, 59-60; el-Kurtubî, 
el-Câmi', XVIII, 211.

285 er-Râzî, Mefatîhu'l-ğayb, XXX, 59-60.

288 el-Hacc 22/52.

287 er-Râğıb el-Isfehânî, el-Müfredât, s. 475; Elmalılı, Hak Dini, V, 3414.

288 et-Tehânevî, Keşşaf, II, 1357.

Oİ lal.t'H f i l )  ti İDİ f i  f i 2** f i *  *-)



82 / KUR'ÂN TARİHİ

betli olacağı kanaatindedirler289. Buna göre sözkonusu âyet, her 
peygamber kendisine gelen vahyi okuduğu zaman mutlaka 
şeytan o peygambere müdahalede bulunarak bir takım sözler 
atmaya kalkışmış, ancak Allah Taâlâ şeytanın atmış olduğu dü­
şünce ve sözleri iptal edip kendi vahyettiği âyetleri muhkemleş- 
tirmiştir, şeklinde yorumlanabilir. Bu da bize, yeryüzü şeytan­
larının da vahye müdâhele etmek istediklerini ama bunun da 
hiçbir zaman m üm kün olmadığım göstermiş olmaktadır.

Burada şunu hemen ifade edelim ki, yukarıda metin ve 
mealini sunduğum uz âyet bağlamında pek çok müfessir, Hz. 
Peygamber'e inen Kur'ân vahyine şeytanın müdahelede bulu­
narak, ona birşeyler kattığını, Allah Resûlü'nün de gerçek 
Kur'ân vahyi ile şeytanın katmış olduğu sözleri birbirinden 
ayıramayarak hepsini rabbânî vahiy zannederek insanlara teb­
liği ettiğini, ancak sonuçta Yüce Allah'ın şeytanın vahye mü- 
dahelesini boşa çıkarmak için onun kattıklarını yok ettiğini 
iddia etmektedirler. Onları böyle bir kanaate götüren asıl fak­
tör de, söz konusu âyet için nüzûl sebebi olarak zikredilen Ga- 
ranik olayıdır. Denildiğine göre tebliğ ettiği şeylere Mekke 
müşriklerinin inanmamasından dolayı büyük bir üzüntü içeri­
sine giren Hz. Peygamber, Allah'tan kendisiyle söz konusu in­
sanların arasını uzlaştıracak bir vahiy göndermesini istiyordu. 
Bir gün Kureyş'in ileri gelenlerinin oluşturduğu bir mecliste 
otururken Necm Sûresi nâzil oldu. Hz. Peygamber de bu 
sûreyi okurken, İJlilI illi) ¿ jiil) oMJl "Gördünüz mü o 
Lât ve Uzzâ'yı ve üçüncüleri olan M enât'ı?"290 âyetine gelince 
şeytan Hz. Peygamber'e vesvese vererek, ( b\j JLil jziyJl İJıi: 
j y - f i  iSİ^Laİ) "Bunlar yüce kuğulardır (putlardır), elbette onların şe- 
faatları umulur" şeklindeki sözleri onun okumasına karıştırdı. 
Bunun üzerine orada bulunan Kureyşliler:

289 Bkz. et-Taberî, Câmiu'l-beyân, XIX, 131; er-Râğıb el-Isfehânî, el-Müfredât, s. 476; 
el-Kurtubî, el-Câmi', XII, 79; İbn Kesîr, Tefsîr, III, 230; Ateş, Süleyman, Çağdaş 
Tesîr, VI, 38.

290 en-Necm , 53/19-20.



KUR'ÂNTN NÜZÛLÜ / 83

-Muhammed bundan önce tanrılarımızı hiç hayırla anm a­
mıştı. Şimdi ise onunla aramızda bir fark kalmadı. Biz de za­
ten Allah'ın yaratıcı ve rızık verici olduğunu kabul ediyor ve 
taptığımız bu putların Allah ile aramızda şefaatçi olduklarına 
inanıyoruz, dediler. Hz. Peygamber okumasım bitirince sûre­
nin sonunda secde etti; Allah Resûlü M uhammed ile birlikte 
Kureyşliler de secde ettiler. Akşam olunca vahiy meleği 
Cebrâil, Hz. Peygamber'e gelerek. Necm Sûresini okumasını 
istedi. Resûlullah da okumaya başladı. Söz konusu ilâveye ge­
lince Cebrâil:

-Ben sana böyle bir söz getirmedim. Bu şeytandandır, sen 
ne yaptın? Benim Allah katından getirmediğim şeyi insanlara 
okudun" dedi. Bundan dolayı Hz. Peygamber çok üzüldü ve 
Allah'a karşı saygısızlık etmekten dolayı çok korktu. Ancak 
sonunda Allah peygamberini tesilli etmek için:

-Üzülme bu sana ait özel bir durum  değil, bütün peygam ­
berler için söz konusu olan bir şeydir, anlamına gelen Hacc, 
22/52. âyetini inzâl etti291.

Kısaca ifade etmeye çalıştığımız bu hâdisenin vâki olup ol­
madığı konusunda din bilginleri ikiye ayrılmışlardır. Bunlar­
dan el-Ferrâ (ö. 207/822), et-Taberî (ö. 310/922), el-Bağavî (ö. 
516/1022), ez-Zemahşerî (ö. 538/1143), İbn Hacer (ö. 852/1448), 
İbn Teymiyye (ö. 728/1328), es-Süyûtî (ö. 911/1505) ve el- 
Kastallânî, (ö. 923/1517) gibi âlimler Garânik olayınm vuku 
bulduğunu ileri sürerken, İmâm Mâtüridî (ö. 333/944), Ebû Bekr 
İbnu'l-Arabî (ö. 638/1240), eş-Şevkânî (ö. 1250/1834), er-Râzî (ö. 
606/1209) ve el-Kurtubi (ö. 671/1272) gibi bilginler de bu olaym 
aslının olmadığım ileri sürmektedirler. Bizim şahsî kanaatimiz 
de ikinci grup alimlerin görüşü istikametindedir. Yani Garânik 
olayı asla vâki olmamıştır. Zira böyle bir olayın tarihen sabit 
olduğunu ileri sürmek, Hz. Peygamber'in ismet sıfatıyla bağ­

291 İbn  Sa'd, et-Tabakâtu'l-kübrâ, Beyrut 1960, I, 205; et-Taberî, Câmiu’l-beyân, XVII, 
186; Zem ahşerî, el-Keşşâf, III, 19; el-Kurtubî, el-Câmi',V, 4473.



84 / KUR'ÂN TARİHİ

daşmaz. Yani ismet sıfatına rağmen Peygamberin, putlarında 
şefaati um ulur demesi asla m üm kün değildir. Ayrıca Garânik 
olayı ile ilgili nakledilen rivayetler metin açısından da kabule 
elverişli değildir. Çünkü bu konudaki rivâyetlerin hepsi birbi- 
riyle çelişmektedir. Bundan daha ilginci de, söz konusu olayın 
tarihsel açıdan da doğru olmadığıdır. Zira bu  husustaki nakil­
ler, Garanik olayımn Habeşistan'a yapılan ilk hicretten sonra 
meydana geldiğini göstermektedir292. Habeşistan hicreti, pey­
gamberliğin beşinci yılında vuku bulmuş, şeytanın İlâhî vahye 
karıştırdığı iddia edilen sahte vahyin iptal edileceği şeklinde 
yorumlanan Hacc, 22/52. âyet ise, hicretin birinci yılında293 yani 
Garanik olayından sekiz yıl sonra nâzil olmuştur. Dolayısıyla 
bütün bu deliller göstermiştir ki, Garanik olayımn vâki ölmadı- 
ğım ileri sürenler, kabul edenlere nazaran daha makul düşün­
mektedirler.

b. Tebliğ Sonrasmda Koruma

Kur'ân kâinatın idare ve hükümranlığının yalnız Allah'a ait 
olduğunu, O 'ndan başka hiçbir varlığın buna asla sahip olama­
yacağını beyan etmektedir. Bu hükümranlığı elinde bulundu­
ran Mutlak Kudret, elbette ki kâinatta kurmuş olduğu İlâhî dü ­
zenin de koruyucusudur. Bu nizam içerisinde yer alan vahiy ve 
nübüvvet kurum unun da tabii ki O Yüce Varlık tarafından dü­
zenlenmesinde ve korunmasında asla şüphe yoktur. O halde 
İlâhî irâdeye boyun eğmek istemeyen inkârcı insanların her­
hangi bir şekilde vahye müdahaleleri söz konusu edilebilir mi? 
Hemen belirtelim ki, Kur'ân bunun m üm kün olmadığım;

j> l t i £5  tij olys-UI ¿Ûi "Yahut göklerin, yerin ve 
ikisi arasında bulunanların hükümranlığı onların elinde midir? Öyle 
ise sebeplerine yapışıp (yolunu bularak) göğe yükselsinler (göre­
lim)”294 âyetiyle ortaya koymaktadır. Çünkü bu âyete göre vah­

292 İbn Sa'd, et-Tabakât, 1,205.

293 es-Süyûtî, el-İtkân, 1,28,32.

294 Sâd 38/10.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 85

ye müdahale, müdahaleyi mümkün kılacak mekânlara hâkim 
olmaya bağlıdır. Yani bir anlamda Kur'ân inkârcılara seslene­
rek, eğer gökler, yer ve ikisi arasında bulunanların mülkü ger­
çekten onların ise, o takdirde birtakım araçlarla göklere yüksel­
sinler, vahyi kendi ellerine alıp arzularına göre peygamber ta­
yin etsinler295, kâinatın tahtına oturup istedikleri gibi mülklerini 
yönetsinler296 şeklinde meydan okumaktadır. Tabiatıyla böyle 
bir meydan okuma, inkarcı insanların vahye müdahale konu­
sundaki âcizliklerini ortaya koyma amacına yöneliktir. Dolayı­
sıyla bu âyet gösteriyor ki İlâhî iktidara ve dini ortaya koyan 
vahyin kaynağına hiçbir şekilde müdahale etmek mümkün de­
ğildir. Çünkü, onlar için esasen vahyin kaynağına yükselme 
imkânı yoktur ve nereye gidilirse gidilsin İlâhî gücün her yerde 
hükm ünü icrâ ettiği görülecektir. Her şey, mekândan münez­
zeh olan Yüce Allah'ın hükümranlığı altında olduğuna göre 
O 'nun irâdesini kısıtlamak veya idaresine el koymak hiçbir za­
man söz konusu değildir297.

Benzer bir meydan okuma da: dili ¿1 ¿J ¿1 ¿fit b'i ¿y 
lajc U S-usT ¿f$ii ,_)> îğoifsl jt, »U-DI ijuü* "Her kim
Allah'ın dünya ve âhirette Peygamber'ine yardım etmeyeceğini sanı­
yorsa o, göğe erişmek için bir yol bulsun da oradan (peygambere gelen 
vahyi) kessin ve baksın ki, hile ve çaresi öfke duyduğu şeyi engelleyebi­
lecek mi?"298 âyetinde göze çarpmaktadır. Gerçi bu âyette geçen 
semâ kelimesini tavan, sebebi de ip mânâsına alarak onu: Her 
kim Allah'ın, dünya ve âhirette, peygambere asla yardım et­
meyeceğini düşünüyorsa, o kimse tavana bir ip uzatıp atsın 
(ipi bağlayıp boğazına geçirsin) ve sonra da onu kessin (pey­
gamberi çekememenin hıncı ile intihar etsin) ve bu  kimse şim­
di baksın, acaba hilesi, öfke duyduğu şeyi gerçekten engelle­
yecek mi? şeklinde yorumlayan müfessirler de vardır. Ancak

295 er-Râzî, Mefâtîhu'l-ğayb, XXVI, 180.

296 Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, VII, 458.

297 Yeniçeri, Celal, Uzay Âyetleri Tefsiri, s. 447.

298 el-Hacc 22/15.



86 / KUR'ÂN TARİHİ

biz ilk dönem müfessirlerinden İbn Zeyd'in vermiş olduğu299 
yukarıdaki anlamı daha isabetli görmekteyiz. er-Râzî'nin de 
tercih etmiş olduğu300 bu anlam, Sâd 38/10. âyete mânâ ve he­
defler bakımından da uygunluk arzetmektedir. Zîrâ her iki 
âyette de bir taraftan sebeplere tutunarak göklere çıkmanın 
müm kün olduğu ifâde edilirken diğer taraftan da hiçbir şekil­
de vahyin kaynağına erişilemeyeceği ve insanların her yerde o 
Mutlak Varlığın mülk ve hükümranlığı içinde bulunacakları 
belirtilmektedir.

Kur'ân vahyinin korunması konusunu nihayete erdirirken 
sonuç olarak şunu söyleyebiliriz ki ne göklerde ne de yerde 
cinler, şeytanlar ve inkârcı insanlar için vahye herhangi bir 
tarzda müdahale sözkonusu değildir. Çünkü daha önce de be­
lirttiğimiz gibi peygamberlere ulaşıncaya kadar vahyin her 
aşamasında İlâhî bir koruma mevcuttur. Bu koruma Kur'ân'ın 
beyanına göre tebliğ aşamasında da söz konusudur. Zira Yüce 
Allah, ö j i i u ü  Ü û\j _şrİ!l liiji Ul "Doğrusu Kitâb’ı biz indirdik, 
onun koruyucusu da biziz"301 buyurmaktadır. Ancak bu aşama­
lara kadar mevcut olan İlâhî koruma, Hz. Peygamber tarafın­
dan alman beşerî önlemlerle, tebliğ sonrasında da devam et­
miştir. Bu önlemler, Hz. Peygamber’in kendisine gelen her 
vahyi ezberlemesi, vahiy kâtiplerine yazdırtarak muhafaza al­
tına alması, ashabına tebliğ etmesi ve bütün bunlarla da ye­
tinmeyerek, meydana gelmesi ihtimal dahilinde bulunan en 
küçük beşerî hataları bertaraf etmek amacıyla, her senenin so­
nunda inzâl edilen vahiy muhtevalarını, aracı meleğe arzet- 
mesi şeklinde ifade edilebilir. Tabiatıyla bundan sonraki ko­
rum a da her dönemde M üslümanlar tarafından Hz. Peygam- 
ber'in uygulamalarına benzer şekilde Kur'ân'ı ezberleme, ya­
zıya geçirme ve metnin anlamı üzerinde yoğunlaşma şeklin­

299 et-Taberî, Câmiu'l-beyân, XVII. 95.
3°° er-Râzî, Mefâtîhu'l-ğayb, XXIII, 16.
301 el-Hicr 15/9.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 87

deki beşerî faaliyetlerle sürüp gitmiştir. Bütün bunların sonu­
cu olarak da Kur'ân, indirildiği gibi korunmuş, hiç bir tebdil 
ve tahrife mâruz kalmamıştır. Gerçi bazı kaynaklarda insan 
zihninde şüphe uyandıracak bir takım rivâyetlere rastlamak 
m üm kündür. Ancak şu kadarını söyleyelim ki bu nevi rivâyet- 
lerin sıhhati konusunda ciddi şüpheler mevcuttur. Bu yüzden 
söz konusu rivâyetlerin yeniden ele alınıp tetkik edilmesinde 
elbetteki zaruret vardır. Biz bu söylediğimiz meseleyi daha 
sonra "Kur'ân'da tahrif iddiaları" başlığı altında ele alıp tenki­
dini yapmaya çalışacağız.

D. Kur'ân'ın Kaynağı

Bugün artık insanlık Kur'ân'ın, milâdi VI. asırda Mekke'de 
dünyaya gelen M uhammed b. Abdillah b. Abdilmuttalib isim­
li bir zat tarafından tebliğ edildiği konusunda hem fikirdir302. 
Çünkü bu mesele tarihen o derece sabittir ki, yeryüzünde baş­
ka hiçbir hâdise hakkında tarihin şehâdeti bu  kadar kesin de­
ğildir Ancak bu Kitâbın kaynağı konusunda insanlığın ittifa­
kından söz etmemiz, o derece m üm kün görünmemektedir.

Daha önce de belirttiğimiz gibi M üslümanlar bu yüce kita­
bı, Resûlullah M uhamm ed'in Allah katından bir elçi vasıtasıy­
la aldığına ve metninin oluşmasında onun herhangi bir katkı­
sının bulunm adığına kesin bir şekilde inanmaktadırlar. Buna 
mukabil gayr-i müslimler, özellikle batılı müsteşrikler, söz ko­
nusu kitabın indiği dönem de ona muhalefet eden müşrikler 
gibi çeşitli yollarla buna karşı çıkarak, Kur'ân vahyini beşer 
şuûrunun bir ürünü olarak gösterme gayreti içine girmişlerdir. 
Bu yüzden biz konuyu iki başlık altında ele alarak önce 
Kur'ân'ın İlâhi kaynaklı olduğunu aklî ve naklî delillerle tesbit 
etmeye, sonra da müsteşriklerin bu konuyla ilgili iddialarım 
ortaya koyarak cevaplandırmaya çalışacağız.

302 Krş. Mukaâdimetân f i  ulûmi'l-Kur'ân (nşr. Arthur Jeffery), yy., 1954, s. 278.



88 / KUR'ÂN TARİHİ

1. İlâhî Kaynaklı Olduğunun Tespiti

Kur'ân, bizzat kendisinin, Arşın sahibi (Allah'ın) katında de­
ğerli, güçlü, sözü dinlenen ve güvenilen şerefli bir elçinin getir­
diği talimatlardan303 ibaret olduğunu ifade etmektedir. Burada 
sözü edilen elçiden maksat Cebrail olup304 talimatlar da, 
Kur'ân'dan başkası değildir.

Şu bir gerçek ki Kur'ân kendisinin İlâhî kaynaklı olduğunu 
yüzden fazla âyetinde dile getirmektedir. Bunlardan bazıları 
şöyledir: ¿jb ^ U* ¿ \  ¿ştJ j "■■■Bu Kur'ân bana,
kendisiyle sizi ve ulaştığı herkesi uyarmam için vahyolundu... "305. ¿şi 

j l i i I ¿¿e Jî>ji\j £  VJ âİJ V ik j ly> ikil u "Rabbinden sana vah- 
yolunana uy. O'ndan başka Tanrı yoktur. Müşriklerden yüz çe­
vir"306. Ija ¿il U jS\ Uİt j i "...De ki: Ben ancak Rabbimden 
bana vahyolunana uyarım ...307. oUİüJI j-llll J iki) iliijİÎ 4<kf 1̂
Oĵ aJI jjjiil l»lysi> J l  jji \  J l  "EZıJ. Lâm. Râ. (Bu Kur'ân) Rab-
lerinin izniyle insanları karanlıklardan aydınlığa yani her şeye galip 
(ve) övgüye layık olan Allah'ın yoluna çıkarman için sana indirdiği­
miz bir kitaptır"308, d f & Â j  ^ J i U ¿JJ yJrllı ikil Uİjilj
"...İnsanlara, kendilerine indirileni açıklaman için ve düşünüp anla­
sınlar diye sana da bu Kur'ân'ı indirdik"309. L lJ ikil lki-jî ik J ij 

¿¿j csjÂİl fi "...Şehirlerin anası (olan Mekke’de) ve onun 
çevresinde bulunanları uyarman için, sana böyle Arapça bir Kur'ân 
vahyettik... "310.

Kur'ân vahyi, Hz. peygamber'in en büyük mucizesidir. O, 
kendi mucizevî doğasını altıbinin üstündeki âyetleriyle ortaya 
koymuştur. Gerçekten peygamberlerin hepsi kendi peygam-

303 et-Tekvir 81/19-20.
304 el-Bakara 2/97.
305 el-En'âm 6/19.
306 el-En'âm 6/106.
307 el-A'râf 7/203.
308 İbrahim 14/1.
309 en-Nahl 16/44.
310 eş-Şûrâ 42/7.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 89

belliklerini benzer âyetlerle (mu'cizelerle) ispat etmişlerdir. 
Peygamberlik, eğer bir bireyin bilincinin çağrısı ve samimi 
rûhunun esini (ilhâmı) olmuş olsaydı, Hz. Peygamberin yaptı­
ğı gibi Kur'ân'm İlâhî bir delil olduğunu iddia etmenin, ya da 
onun mucizevî doğasının yardımına başvurm anın hiçbir an­
lamı olmazdı311.

Bilindiği gibi Kur'ân Hz. Peygamber'in ümmî olduğunu, ya­
ni okuma-yazma bilmediğini nakletmektedir312. Âlimlerin bü­
yük bir çoğunluğu da onun ümmî olduğunda ittifak halinde­
dir313. Dolayısıyla denilebilir ki Arap ediplerinin bile benzerini 
getirmekten adz kaldığı o yüce sözleri söylemeye ümmî bir 
peygamber nasıl güç yetirebilir?

Diğer taraftan nasıl ve ne şekilde olursa olsun Kur'ân'm, 
Resûlullah (sav)'ın şahsından kaynaklandığını, fakat sonradan 
sözlerinin tesirini arttırmak için onu Allah'a isnâd ettiğini d ü ­
şünmek bizi vâkıa ile tezada düşürecektir. Çünkü bir kimse 
rehberliğini ilan edip davasım birtakım mucizelerle kuvvetlen­
dirdikten sonra kendine ait olan bir mülkü, fazileti başkasına 
mal etmez. Bu mantıktan hareketle faraza Resûlullah'm (sav) 
böyle bir işi bir an için de olsa yaptığım düşünecek olursak, o 
vakit, Allah Resûlü'nün Kur'ân öğretilerini Allah'a nisbet eder­
ken hadislerini, özellikle âyetlerden ayırması ve sahâbilerine, 
onların ayrı tutulmasını emretmesi nasıl izâh edilebilir?314 Şayet 
sözlerinin daha tesirli olacağı düşüncesiyle onları Allah'a nisbet 
etme akıllılığına gittiği söylenirse o zam an da buna, neden 
Resûlullah (sav) bütün sözlerini O 'na nisbet ederek Allah'ın 
kelâmı olduğunu söylememiştir?315 şeklinde bir soruyla cevap

311 et-Tabatabâî, İslâm 'da Kur'ân, s. 82
312 Bu husustaki âyetler için bkz. el-Ankebût 29/48, el-A’râf 7/157-158.
313 Bu husus Hz. Peygamber'in ümmiliği konusu işlenirken geniş bir şekilde ele 

alınmıştır.
314 Bu konuda geniş bilgi için bkz. Koçyiğit, Talat, Hadis Usûlü, Ankara 1975, s. 22- 

24; Hadis Tarihi, Ankara 1977, s. 26-32; Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 64.
315 Şengül, İdris, Kur’ân Kıssaları Üzerine, İzmir 1994, s. 148-149.



90 / KUR'ÂN TARİHİ

verilebilir. Görüldüğü gibi bu faraziye de fâsittir. Zîrâ, böyle bir 
şeyi kabul etmek, Hz. Peygamber'in insanları ıslah etme yolun­
da yalan ve göz boyama köprüsünden geçmekte sakınca gör­
meyen bir insan olduğunu iddia etmek demektir ki onun, gerek 
peygamberlikten önce gerek sonraki hayatı, bu iddiayı kesinlik­
le yalanlar niteliktedir. Çünkü doğruluk bütün hayatı boyunca 
onun en bâriz vasfı olmuştur316. Çocukluğundan beri hiç yalan 
söylemediğinden dolayı kavmi arasmda kendisine "el-Emirı" 
lakabı verilmiştir ve yapmış olduğu latifelerde bile asla yalan 
söylememiştir317. Dolayısıyla böyle bir zâtın kendi söylediği 
sözleri Allah'a isnâd etmek gibi büyük bir iftirada bulunması318 
nasıl m üm kün olabilir?

Şurası da bir gerçek ki, Kur'ân üslûbu ile hadis üslûbu ara­
smda büyük bir fark vardır. Bu fark, Kur'ân'ın hem lafız hem 
mana, sünnetin ise sadece mana yönüyle Allah'a ait olmasından 
kaynaklanmaktadır. Buna göre diyebiliriz ki eğer Kur'ân vah- 
yedilmeyip, Hz. peygamber tarafından söylenmiş bir söz ol­
saydı bu, onun diğer sözlerine benzerdi. Çünkü bir insanda iki 
ayrı tabiat bulunmaz. Halbuki Kur'ân, üslup yönüyle Hz. Pey­
gamber (sav)'in hadislerine benzemediği gibi hiçbir beşer sözü­
ne de benzememektedir. Bunu, az çok Arapça zevki olan herkes 
kolayca anlayabilir319. O halde böyle bir kitabı Resûlullah 
(sav)'a isnâd etmek insafsızlık olmaz mı?

Daha önce de zaman zaman ifade ettiğimiz gibi Hz. Peygam- 
ber'e vahiy geldiğinde cismânî âlemden ve şahsî irâdesinden 
tamamen soyutlanıp ruhânî âleme yükseliyordu320. Dolayısıyla

316 Şengül, İdris, Kur'ân Kıssaları Üzerine, s. 149.
317 el-Buhârî, Bed'u'l-vahy, 6; Müslim, el-Cihâd, 74.
318 Kaldı ki Kur'ân, Allah'a yalan isnâd etmeyi en büyük zulüm sebebi saymakta­

dır. Bkz. el-Kehf 18/15; el-Ankebût 29/68.
319 Draz, Abdullah, En Mühim Mesaj Kur'ân, (trc. Suat Yıldırım), Ankara 1985, s. 

110-158; Ertuğrul, İ. Fenni, Hakikat Nurları, İstanbul 1949, s. 11.
320 el-Kirmârû, Sahîhu'l-Buhâri bi şeri"l-Kirmânî, I, 28; ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 229; 

İbn Haldun, Mukaddime, I, 217; Elmahlı, Hak Dini, VI, 4259; Cerrahoğlu, İsmail, 
Tefsir Usûlü, s. 50.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 91

bu esnada Allah Resûlü (sav)'ünde terleme, ağırlaşma, sararma, 
titreme ve horlama gibi bazı haller ve ızdıraplar müşahede edi­
liyordu321. Elbetteki bu halleri Hz. Peygamber'in etrafında bulu­
nan insanlar da görüyor ya da hissediyorlardı. İşte tamamen 
Resûlullah (sav)'ın manevi cephesiyle alakalı olan bu durumlar, 
ona hariçten vahiy geldiğini ve bunun da tamamen kendi irâde 
ve ihtiyarmın dışında gerçekleştiğini göstermektedir322.

Kur'ân bazı durumlarda Hz. Peygamber'i ikaz etmiştir. Bu 
ikazlar arasında Resûlullah (sav)'ın, görme özürlü bir zat olan 
ibn Ummi Mektûm'a karşı gereken ilgiyi göstermeyip, ayrıca 
ısrarından dolayı da biraz yüzünü ekşitmesi323, vahiy alma es­
nasında herhangi bir cümle veya kelimeyi fevt etme endişesiyle 
Cebrâil'in henüz okumayı tamamlamadan Resûlullah (sav)’ın 
dilini depretmesi ve vahyi almada acele davranması324, Bedir 
Gazvesi'nde alınan müşrik esirler hakkında yapmış olduğu ic- 
tihâdm hatalı bulunması325 ve Tebük Savaşı'nda münafıkların 
özür beyan ederek savaşa katılmamak için izin istemeleri üze­
rine Resûlullah Muhammed (sav)'in izin vermesi326 gibi husus­
ları sayabiliriz327. Bunlardan başka Resûlullah (sav), hanımlarıy­
la ilgili bir meselede328, Zeyneb (ra) ile evlenmesinde329, yakınla­
rı da olsa müşrikler için Allah'tan af dilemesi330 gibi hususlarda 
da sert uyarılara maruz kalmıştır. Görüldüğü gibi bu hususlar, 
Kur'ân vahyinin kaynak itibariyle İlâhî olduğunun birer delili 
niteliğindedir.

321 Söz konusu haller için bkz. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 34, 464; II, 176; V, 
184,190; VI, 163.

322 Ertuğrul, İ. Fenni, Hakikat Nurları, s. 11.
323 Abese 80/1-10.
324 Tâhâ 20/114; el-Kıyâme 75/16.
323 el-Enfâl 8/69.
326 et-Tevbe 9/43-44.
327 Ertuğrul, İ. Fenni, Hakikat Nurları, s. 12 vd.
328 et-Tahrîm 66/1.
329 el-Ahzâb 33/77.
330 et-Tevbe 9/113.



92 / KUR'ÂN TARİHİ

Hz. Peygamber'in nübüvvetten sonraki hayatına dikkatle 
bakıldığında yine Kur'ân'ın İlâhî kaynaklı olduğu gerçeği ra­
hatça görülebilir. Çünkü nübüvvetten sonra bazen Resûlul- 
lah'ın başına öyle haller geliyordu ki, bu haller onun bir şeyler 
yapmasını ya da söylemesini gerektiriyordu. Ancak görüyoruz 
ki o, bazen günler, geceler hatta aylar geçmesine rağmen kendi­
liğinden bir şey yapmıyor ve söylemiyordu. Bunun en bâriz 
misâli "İfk Hadisesi" dir. Bilindiği gibi bu olay karşısında 
Resûlullah (sav) gaybı bilmeyen bir insan olarak hareket edip, 
konuyla ilgili âyetler331 nâzil olmadan önce kendisini ve ailesini 
müdafaa edecek tarzda herhangi bir beyânda bulunmamıştır332. 
Şayet Kur'ân vahiy yoluyla Allah'tan gelmemiş olsaydı, Hz. 
Peygamber'in böylesine zor ve sıkıntılı bir durumda, kırk gün 
gibi uzun bir süre beklemesi mantık açısından doğru kabul edi­
lebilir bir davranış olur m uydu?333

Bütün bunlardan başka Kur'ân-ı Kerim, göklerin ve yerin 
yaratılışı334, dünyanın yuvarlaklığı335, kâinatın genişlemesi336, 
çekim kanunu337, yeryüzünün dengesi338 ve hava basıncı339 gibi 
kozmolojik hakikatlerden de bahsetmektedir340. Çoğu ancak 
yakm asırlarda keşfedilen ve hiçbir konuda m odem  bilime ters 
düşmeyen bu hususlar da aynı şekilde Kur'ân’ın, İlâhî bir kay­
naktan geldiğini olabildiğince açık bir şekilde gözler önüne 
sermektedir.

332 en-N ûr 24/11-18.

332 el-Buharî, et-Tefsîr, 24/6; Müslim, et-Tevbe, 56-58.

333 Şengül, İdris, K u r'â n  K ıssaları Ü zerine, s. 149-150.

334 el-A 'râf 7/54; Y ûnus 10/3; H û d  11/7.

335 ez-Züm er 39/5; en-N âziât 79/30.

336 ez-Zâriyât 51/47.

337 er-Ra'd 13/2; L okm an 31/10.

338 er-Ra’d  13/3; el-Hicr 15/19; en-N ahl 16/15.

339 el-En'âm 6/125.

340 Bu konularda bilgi için bkz. Kırca, Celal, K ur'ân -ı K erim  ve M o d e m  İlimler, İstanbul 
1982, s. 129-165; Karaçam, İsmail, Sonsuz  M u c ize  K ur'ân , İstanbul 1990, s. 221-260.



KUR'ÂN'IN  NÜZÛLÜ / 93

Kur'ân-ı Kerim'in Allah katından gönderilen yüce bir kitap 
olduğunu gösteren delillerden biri de, hiç şüphesiz onun is­
tikbâle ait olaylardan bahsetmesidir. Dikkatli bir gözle incelen­
diği zaman görülür ki Kur'ân bu tür olayları, bazen umumî bir 
tarzda hareket ederek, önce düşmanlarının kendi varlığına kar­
şı takınacakları tavra, sonra da bu tavra uygun olarak onların 
başlarma gelecek sonuçlara işaret etmek suretiyle haber ver­
miş341, bazen de olayların umumî taraflarına hiç yer vermeksi­
zin tahsis cihetine gitmiştir. Meselâ müşriklerin hicretin ikinci 
senesinde maruz kalacakları mağlubiyetle; mecusî İranlılarm 
ehl-i kitap olan Bizans İmparatorluğu karşısmda uğrayacakları 
yenilgiden ve bu iki yenilginin tarih olarak aym zamana rast­
lamasından bahseden Kur'ân-ı Kerim âyetlerini342, istikbâle dair 
haberlere örnek olması bakımından burada zikredebiliriz.

Kur'ân ayrıca Velid b. Muğire'nin, Bedir Savaşı'nda bizzat 
kendi kabilesindeki insanların istihzalarına hedef olacak şekilde 
burnundan bir kılıç darbesiyle yaralanacağım haber vermiş343 
ve böylece m u’cizevî yönünü bir kez daha isbat etmiştir.

Kur'ân-ı Kerim'in istikbâle dair vermiş olduğu haberler ara­
sında, Yahudi milletinin hep yeryüzüne dağılmış bir şekilde bu ­
lunacağından344, Hıristiyanlığın ise kıyamete kadar daima bö­
lünmüş olarak kalacağından345 bahseden âyetleri sayabiliriz.

341 ed-Duhân 44/10-16.
342 er-Rûm 30/3-5. Bilindiği gibi ehl-i kitap olan BizanslIlar, mecusi İranlılar tara­

fından mağlup edilmişti. Bundan dolayı Mekke müşrikleri çok sevinmişler ve 
Müslümanlara: "Eğer Allah sizin dediğiniz gibi yegâne galip olsaydı, Ehl-i ki­
taptan olan Bizanslılan bu savaşta üstün getirirdi" tarzmda sözler söylemeye 
başlamışlardı. İşte bunun üzerine Kur'ân mu'dze olarak yukarıda işaret edilen 
âyetlerle, -üç ilâ dokuz yıl içinde Bizanslılar İranlılara üstün gelecekler şeklin­
de- gelecekte vuku bulacak bir sonucu önceden haber verdi ve nitekim öyle de 
oldu milâdi 624. senede Bizanslılar, İranlılan yendiler. Ayrıca bu yıl Müslüman- 
lar da Bedir savaşmda önemli bir zafer elde ettiler. Bkz. et-Taberî, Câmiu'l- 
beyân, XXI, 11-16.

343 el-Kalem 68/16.
344 Âl-i İmrân 3/112; el-A'râf 7/167-168.
345 el-Mâide 5/14.



9 4 /KUR'ÂN TARİHİ

Bunlardan başka İslâm ’ın  kıyamete kadar devam  edece­
ği346, yeryüzünde hiçbir kuvvetin  bu dini ortadan  kaldıra­
mayacağı347 tarzında K ur'ân 'ın zikretm iş o lduğu haberler 
de, onun İlâhî kaynaktan geldiğinin açık birer kanıtıdır348.

Kur'ân'daki bazı bilgilerin ilk bakışta zeki bir insanın ferâset 
ve tefekkürü ile elde edebileceği nitelikte bilgiler olduğu düşü­
nülebilir. Ancak ciddi bir araştırma yapılınca bu fikrin ne kadar 
çürük ve asılsız olduğu kolayca anlaşılır. Çünkü insanın akıl ve 
idrâki sınırlıdır. Din konusunda tek başma hareket eden - 
fıtratın bozulmamış olması şartıyla- akim ulaşabileceği sınır 
bellidir. O, ancak kâinatın büyüklüğüne, eşsiz nizâmına bakıp 
onun bir yaraticısı ve idarecisinin olduğunu, boşuna yaratılma­
dığım, hikmet ve adâletle bir nizâma bağlandığım, bu sebeple 
insanın yapıp ettiklerinin karşılığım görebilmesi için öldükten 
sonra yeni bir hayatın kurulmasının zarurî olduğunu sezebilir, 
anlayabilir. Bundan daha ilerisine gidemez. Fakat Kur'ân'a bak­
tığımızda onun bu noktada kalmadığım, ayrıntılı bir şekilde 
îmân, ibâdet, muâmelât, ahlâkî prensipler, âhiret ahvâli, yaratı­
lış, geçmiş ve gelecekle ilgili ilmen ve manüken çürütülmesi 
m üm kün olmayacak tarzda bilgiler ihtivâ ettiğini görürüz. 
Şüphesiz bu durum  da, söz konusu kitabm Allah katından ol­
duğunu ortaya koyar349.

Buraya kadar işaret etmeye çalıştığımız delillerden anlaşılı­
yor ki Kur'ân, bir beşerin sözü değil, her şeyi ilmiyle kuşatan 
Mutlak Varlığın katmdan indirilmiş İlâhî bir kitaptır.

2. Oryantalistlerin İddiaları
Oryantalistler, kendi dinlerinin kutsal kitapları olan Tevrât ve 

İncil'i vahiy mahsulü olarak kabul etmekle birlikte, her nedense 
Kur'ân-ı Kerim'in İlâhî kaynaklı olmadığında neredeyse ittifak

348 er-Ra’d 13/17; İbrahim 14/24.
347 el-Enfâl 8/36.
348 Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 192-193.
349 Bkz. Draz, Kur'ân’ın Anlaşılmasına Doğru, s. 154-155.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 95

etmiş görünmektedirler350. Onlarm büyük bir çoğunluğu, Kur'ân 
vahyinin İlâhî kaynaklı olduğuna kesin olarak delâlet eden şahe­
ser üslûbunu hiç dikkate almadan, içerdiği fikirlerin vahye da­
yanmadığını ileri sürmektedir351. Çünkü oryantalistlere göre Hz. 
Muhammed (sav) Kur'ân'daki fikirleri ya çevresinde bulunan 
yahudi, hıristiyan ya da diğer dinlere mensup insanlardan göre­
rek veya dinleyerek almış yahut semâvî dinlerin kutsal kitapla­
rında yer alan vahiy muhtevalarını okumak suretiyle elde etmiş 
ya da kendi şuûr altından kaynaklanmıştır. Bu sebepten dolayı 
konuyu üç ayrı başlık altında ele almamız uygun olacaktır.

a. Çeşitli Din Mensuplarından Alındığı İddiası

Hz. Muhammed'in söz konusu fikirleri, çevresinde bulunan 
diğer dinlere mensup kişilerden öğrendiğini ileri sürenlerin ba­
şında ünlü oryantalist Goldziher gelmektedir. Onun bu hususta­
ki görüşü şöyledir: Hz. Muhammed'in şeriaü kendisinin yahudi 
ve hıristiyan unsurlarla olan irtibatı sebebiyle onlardan aldığı di­
ni görüşler ve bilgilerden ibarettir. Zira o, karşılaştığı bu fikirler­
den ziyadesiyle etkilenmiş, dolayısıyla bu fikirler onun kalbinin 
derinliklerine nüfûz ederek itikâdî esaslar haline gelmiştir. Sonra 
da Hz. Muhammed kalbinden taşıp gelen bu öğretileri, İlâhî bir 
görev olarak telakki etmiş, bunun sonucunda da onlarm vahiy 
için bir vasıta olduğuna bütün samimiyetiyle inanmıştır352.

Gibb'in görüşü de Goldziher'e yakındır. O da bu konuda şun­
ları söylemektedir: "Son zamanlardaki araştırmalar kesin olarak 
ispat etmiştir ki Kur'ân'daki harici tesirler, Ahd-i Atik malzemele­
rini ihtiva eden Hıristiyan ve Süryâni kaynaklara ulaşır"353.

350 Akdemir, Salih, Müsteşriklerin Kur'ân-ı Kerim ve Hz. Muhammed (sav) 'e Yaklaşım­
ları, AÜİF. Dergisi, C. XXXI, Ankara 1989, s. 189.

351 Bkz. Sâlim, Sâsî, ez-Zâhiretu'l-istişrâkiyye ve eseruhâ ala'd-dirâsâti'l-İslâmiyye, Mal­
ta 1991, II, 353 vd.

352 Goldziher, İ., el-Akkide ve'ş-şeria fi'l-İslâm, (trc. Muhammed Yûsuf Musâ ve ar­
kadaştan), Beyrut ts., s. 6.

353 Gibb, H. A. R., Mohammedanism An Historical Survay , Oxford University Press 
1953, p. 35-45' den naklen Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 46.



9 6 /K U R'Â N  TARİHİ

Aynı kanaati, Bousquet’te de görmek mümkündür. Çünkü 
bu müellife göre de, Kur'ân’ın büyük bir kısmı, yahudi ve hıris- 
tiyan kültüründen veya Ahd-i Atik peygamberlerinin tarihin­
den alınmıştır354.

Bernard Lewis de bu konudaki fikrini şu sözleriyle dile getirmek­
tedir: "(...) Açıktır ki, o (Resûlullah Muhammed) yahudi ve hıristi- 
yanların tesiri altında idi. (...) Onda, eski mukaddes kitapların etki­
lerini görmek mümkündü"355.

Görüldüğü gibi bütün bunlar, herhangi bir tarihî dayanağı 
bulunm ayan zayıf ve değersiz birer iddia, sahipleri tarafından 
hakikat olarak gösterilmek istenen birer tahm in ve faraziye- 
den ibarettir. Zîrâ, eğer onların bu  iddiaları gerçek olsaydı 
yani Mekke kâfirleri Hz. M uham m ed'in din konusundaki bil­
gilerini yahudi ve hıristiyanlar'dan aldığını sezmiş olsalardı, 
en değersiz iddiaları dahi onun aleyhine kulanm aya çalışan 
bu  insanlar, sözkonusu meselede hiç duyarsız kalabilirler 
miydi?356.

Bu konuda ileri sürülen daha başka iddialar da mevcuttur. 
Bunlardan birine göre de, Hz. peygamber d in  konusundaki 
fikirlerini, henüz oniki yaşındayken Suriye'ye yaptığı bir se­
yahat esnasında Rahip Bâhira ile gerçekleşen görüşmesi neti­
cesinde elde etmiştir357.

354 Kazımirski, Le Coran, Fasquelle Edition, Paris ts., (Botisquet, G. H., Introduc­
tion), p. 9-20.

355 Lewis, Bernard, The Arabs I h History, London 1956, p. I94’den naklen Cerrahoğ- 
lu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 46.

356 Zakzûk, Mahmud Hamdi, Oryantalizm Veya Medeniyet Hesaplaşmasının Arka 
Plânı, (trc. Abdulaziz Hatip), İzmir 1993, s. 81.

357 Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 137; Zakzûk, Oryantalizm, s. 78. Bu hu­
sustaki iddialar için ayrıca bkz. Cerrahoğlu, İsmail, "Oryantalizm ve Batı'da 
Kur'ân ve Kur'ân İlimleri Üzerine Araştırmalar", AÜİFD., XXXI, Ankara 1989, s. 
126; Hatip, Abdulaziz, Kur'ân ve Hz. Peygamber Aleyhindeki İddialara Cevaplar, İs­
tanbul 1997, s. 236-242.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 97

Burada şunu belirtelim ki aslmda efsane gibi görünen bu 
olayı358 gerçek olarak kabul etsek bile359, söz konusu görüş­
menin kervandaki bütün  insanların huzurunda ve kısa bir sü­
re içinde gerçekleşmiş olması360, Hz. M uham m ed'in bu gö­
rüşmede dinleyici değil kendisine soru yöneltilen kişi d u ru ­
m unda bulunm ası361, henüz oniki yaşında olan ve özellikle o 
devirde horlanan bedeviler arasında görülen bir çocuğun yüz 
ifadelerinden gelecekte peygamber olacağım farketmenin 
imkânsızlığı362 ve nihayet Bahirâ’nın sözlerinin, Allah elçisi 
M uhamm ed'in ruhunda peygamberlik sıfatım benimseyip 
kabullenmesi gibi yüce b ir üm idi filizlendirdiğini düşünebil­
menin zorluğu363 gibi sebepler Bahirâ olayını bir bilgi kaynağı 
olarak algılamamıza engel teşkil etmektedir364.

Bu konuda müsteşriklerin ileri sürdükleri diğer bir iddia 
ise, Hz. M uhamm ed (sav)'in Kur'ân-ı Kerim'de yer alan bilgi­
leri, Mekke'nin kenar mahallelerinde ikamet edip şarap satıcı­
lığı yapan Romalı ve H abeşistanlı macera perest kişilerin, 
meyhanelerde bazı câhil kimselere İncil'in öğretilerinden bah­
setmeleri esnasında, onlardan aldığı şeklindedir365.

358 Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 137.
359 ibn Hişâm, "Her halde kendi dinini telkin etmek gibi bir maksatla onlan yeme­

ğe davet etti" diyerek Bahirâ olayının vukuuna işaret etmektedir. Bkz. İbn 
Hişâm, Siret Resûlillah, Götigen 1858-1860, s. 115-117'den naklen Hamidullah, İs­
lam Peygamberi, 1,47.

360 Draz< Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 137.
361 Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 137.
362 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 1 ,47.
363 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 1,48.
364 Nitekim Huart "Kur'ân'ın Yeni Bir Kaynağı" adıyla yazmış olduğu makalesinde 

demiştir ki; "O zamandan beri bulunmuş, neşredilmiş ve incelenmiş olan Arap­
ça kaynaklar, SuriyeTi rahibe atfedilen bu rolün hayalden başka bir şey olmadı­
ğını göstermektedir". Bkz. Huart, Une Nouvelle Source du Koran, Jouras. Tuillet- 
août, 1904, s. 127'den naklen Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 137, dp. 21.

365 Bkz. Masse, L'İslâm, Colin 1937, p. 21'den naklen Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına 
Doğru, s. 137-138. Bu hususta müşriklerin ileri sürdüğü iddialar da vardır. 
Bunlara göre de Hz. Peygamber Rum ve Hıristiyan dinine mensup Cebrâ, Yaîş



9 8 /K U R 'Â N  TARİHİ

Burada şunu hem en belirtelim ki Hz. M uham m ed'in bu tür 
bir m ünasebetinden bahseden oryantalistler, ne gariptir ki 
hiçbir zam an onu kanıtlayıcı mahiyette bir belge ibrâz ede­
memişlerdir. Öyle görünüyor ki onların bu  tür asılsız bir id­
diayı ortaya atmaları M üslümanları, m ukaddes kitaplan ko­
nusunda tereddüde sevketmekten başka bir amaç taşımamak­
tadır. Halbuki bu iddiada öne sürülen söz konusu münasebe­
tin var olma ihtimalini ortadan kaldıracak mahiyette elimizde 
birçok delil mevcuttur. Bir kere Hz. Peygamber'in bi'setten ön­
ceki uğraşılannı çok iyi bilmekteyiz. Güvenilir tarihi kaynaklar, 
onu bize tekbaşma çobanlık yapan366, ticaret amacıyla kafileyle 
birlikte sefere çıkan367 ve yaşadığı toplum içerisinde kabile şef­
leriyle bir arada bulunan bir insan olarak tanıtmaktadır368. Do­
layısıyla ne ahlâkı, ne yaraülışı ve ne de uğraşıları itibariyle 
Resûlullah (sav) T, sözü edilen bu âdî çevrelerde tasavvur etmek 
mümkün değildir369.

veya Bel'ám adındaki bir köleden elde ettiği bilgilerle Kur'ân'ı te'lif etmiştir. 
Bkz. et-Taberî, Câmiu'l-beyan, XIV, 119-120; Ateş, Süleyman, Çağdaş tefsir, V, 
148. Bilindiği gibi bu iddialar üzerine, "Şüphesiz biz onların: "Kur’ân'ı ona ancak 
bir insan öğretiyor" dediklerini biliyoruz. Kendisine nisbet ettikleri şahsın dili yaban­
cıdır. Halbuki bu (Kur'ân) apaçık bir Arapçadır" (en-Nahl 16/103) âyeti nâzil ol­
muştu. Âyetten de anlaşılacağı gibi Hz. Peygamber'e muallimlik yaptığı iddia 
edilen şahıs Arapça bilmeyen bir yabancıdır, kaldı ki bu dili bildiğini kabul et­
sek bile, Kur’ân'daki o evrensel prensiplerden haberdar olabildiğini nasıl ileri 
sürebiliriz?

366 İbn Sa'd, et-Tabakât 1,80; Hamidullah, İslâm Peygamberi, I, 46.
367 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 1,47.
368 Draz, Kur’ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 138.
369 Draz, Kur’ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 138. Bazı tarihî kaynaklar, Resûlullah'ın 

peygamberlikten önceki hayatında da İlâhî koruma altında bulunduğunu, do­
layısıyla müşriklik izi taşıyan şeylerden ve hoş olmayan fiillerden manevî ola­
rak korunduğunu iddia etmektedirler. Meselâ, el-Halebî'nin naklettiği şu olay, 
bize bu konuda bir fikir vermektedir. Denildiğine göre Mekkelilerin yıllık bir 
bayramları vardı ve herkes heyecan içinde buna iştirak ediyordu. Hz. Peygam­
ber, bu bayrama katılmamak için her yıl bir mazeret ileri sürüyordu. Yine böyle 
bir bayram gününde halalan Hz. Muhammed'i, diğer insanlarla beraber bu



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ / 99

Bunlardan başka Hz. Muhammed (sav)'in tebliğ ettiği fikirleri 
Yahudilik, Hristiyanlık veya başka dinlere mensup olan Arap 
şâirlerinden aldığı şeklinde iddialar da vardır370. Bu konuda da 
şunu hemen belirtelim ki Kur'ân-ı Kerim Hz. Peygamber'i şiirle 
pek ilgisi olmayan bir kimse olarak takdim etmekte ve şiiri de 
ona yaraşmayan bir oyun olarak kabul etmektedir371. Hatta 
Kur'ân bu konuda bir adım daha ileri giderek: bjjüdl 
"Şâirler (e gelince) onlara da sapıklar uyarlar"372 demek suretiyle 
câhiliye şiirlerinin saçmalığına işaret etmektedir. Dolayısıyla bu­
rada şu sorulabilir. Eğer Kur'ân gerçekten, müsteşriklerin ileri 
sürdüğü gibi şâirlerin sözlerinden derleme bir kitap ise, şiiri ye­
ren bu ve benzeri sözlerin onda yer almasmm ne anlamı vardır?

Burada ayrıca şuna da işaret etmek gerekir ki şâirler şiirleri­
ni özellikle şarap üzerinde yoğunlaştırmışlardır. Oysa Kur'ân, 
bu âdeti benimsemek şöyle dursun onu, ysiJl ull Ip \ i  ¿JJl L$b 

ûUaifJl bri ü~^j fVjVlj Ẑ LaiS/lj  y ..pdlj Ey iman
edenler! Şarap, kumar, dikili taşlar (putlar), fal ve şans okları birer 
şeytan işi pisliktir; bunlardan uzak durun ki kurtuluşa eresiniz"373 
diyerek kesin bir şekilde yasaklamıştır. O halde Kur'ânî esasla­
rın şiirden alınmış olma ihtimali de, kuru bir iddiadan başka bir 
şey değildir374.

bayrama katılmaması sebebiyle azarladılar ve İlâhî gazap ile onu korkuttular. 
İşte o sene Hz. Muhammed bu bayrama iştirak etti fakat tam bayram coşkunlu­
ğunun azami noktaya vardığı bir sırada, yüzü sapsarı bir şekilde ve bütün vü­
cudu titrer bir halde akrabalarının bulunduğu çadıra kendini attı ve: "Dışarıda 
tuhaf birtakım insanlar gördüğünü, onların kendisini bir müşrik bayramına 
herhangi bir şekilde katılmaktan men ettiklerini" söyledi. Bundan dolayı ertesi 
yıl ne amcalan ne de halaları onu bu çeşit merasimlere katılmaya zorlamadılar. 
Bkz. el-Halebî, İnsânu'l-uyûnfi sîreti'l-Emîn el-Me'mûn, Kahire ts., 1,164.

370 Bu konu için bkz. Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 147 vd; Aynca bkz. Ha­
tip, Abdulaziz, Kur'ân ve Hz. Peygamber Aleyhindeki İddialara Cevaplar, s. 264-267.

371 Yâsin 36/69.
372 eş-Şuarâ 26/224.
373 el-Mâide 5/90.
374 Draz, Kur'ân'ın Anlaşılmasına Doğru, s. 147-150. Gerçi Ümeyye b. Ebî Salt’a isnad 

edilen bazı dinsel temalı şiirlerden söz edilmektedir. Ancak bunların gerçekten



100/KUR'ÂN TARİHİ

b. önceki Kutsal Metinlerden Nakledildiği İddiası

Daha evvel de ifade ettiğimiz gibi bazı oryantalistler de, Hz. 
Muhammed (sav)’in dini fikirlerini, önceki kutsal metinleri 
okuyarak elde ettiğini ileri sürmektedirler375.

Bu fikre de iştirak etm ek m üm kün değildir. Çünkü 
Kur'ân, Hz. Peygam ber'in okum a-yazm a bilm ediğini be­
lirtm ekte376 ve bunu  da, onun  peygam berliğinin ilâhîliğine 
delil olarak ileri sürm ektedir377. Bu durum da okur-yazar 
olm ayan b ir zatın  herhangi bir kitabı okuyarak bilgilenmesi 
nasıl m üm kün olabilir? Kaldı ki, Hz. Peygam ber'in okuma- 
yazm a bildiğini kabul etsek bile, söz konusu iddiada ileri 
sürü ldüğü gibi önceki kutsal kitapları okum ası yine de 
m üm kün görülem ez. Ç ünkü o zam anlar ne Eski ne de Yeni 
A hit’in A rapça tercüm eleri henüz yapılmamışta. Kaynakla­
rın  bildirdiğine göre Tevrât'm  A rapça tercümesi, Hz. M u­
ham m ed'in  ö lüm ünden çok sonra ortaya çıkarılmış; Incil'in 
Arapça tercemesine de ancak IX. ve X. asırlarda ihtiyaç d u ­
yulm uştur378.

K ur'ân'm  önceki kutsal metinlere dayandırıldığını söyle­
yen oryantalistlerden biri de, G. Le Bon'dur. Bu müellif de 
K ur'ân'da yer alan ilkelerin esasen sar'a hastası olan Hz. Mu- 
ham m ed'e ait olduğunu iddia etmektedir. Vahyin gelişi esna­
sında Hz. Peygam ber'de görülen terleme, titreme ve sararma

Ümeyye'ye ait olup olmadığı bilinmemektedir. Aynca her asırda bütün insanlı­
ğın ihtiyaçlannı karşılayabilecek mahiyette olan evrensel bir dinin ilke ve pren­
siplerinin bir şâirin şiirlerinden derlendiğine inanmak safdillik sayılır. O yüz­
den bu da diğer iddialar gibi, pusuda bekleyen düşmanların ortaya attığı saç­
malıklardan başka bir şey değildir. Bkz. Draz, Kur'ân'm Anlaşılmasına Doğru, s. 
148-150.

375 Draz, Kur'ân'm Anlaşılmasına Doğru, s. 143. Hatip, Abdulaziz, Kur'ân ve Hz. 
Peygamber Aleyhindeki İddialara Cevaplar, s. 299-304.

376 el-A'râf 7/158.
377 el-Ankebût 29/48.
378 Draz, Kur'ân'm Anlaşılmasına Doğru, s. 146, dp, 42.



KUR'ÂN 'IN NÜZÛLÜ /101

gibi bazı fiziki sarsılışlar, bu müellife göre sar'a hastalığının 
alâmetleridir379. Alman oryantalist Sprenger'in de aym görüş­
te olduğu nakledilm ektedir380.

H em en belirtelim ki bu  iddiam n da hiçbir tutarlı tarafı 
yoktur. Çünkü insanlık tarihine bakıldığı zam an yüzbinlerce 
insanın sar'a hastalığına tutulduğu, ancak bunlardan hiçbiri­
nin böylesine bir din kurduğu, makul esaslar ve sözler ortaya 
koyduğu görülmemiştir381.

Ayrıca saralı, kriz esnasında idrâk ve düşünm e kabiliyetini 
tamamen kaybeder, etrafında olup bitenin farkına varamaz, 
şuûru durur. Halbuki Hz. Peygamber vahyin ardından insan­
ları hukûkun, ahlâkın, ibâdetin, edebî sözlerin ve öğütlerin en 
mükemmel örneklerini ihtiva eden bir kitabın âyetlerini tebliğ 
ediyordu. Benzerini getirmekten bütün  insanları âciz bırakan 
böylesi bir kelâm, hiç sar'alı bir kimsenin eseri olabilir mi?382

Yeri gelmişken şunu da belirtelim ki bu hastalığa yakala­
nan insan, kriz dönemlerinden sonra vücut organlarında şid­
detli bir ağrı ve bitkinlik hisseder. Hatta bazı hastalar karşılaş­
tıkları bu aşırı sıkıntılar sebebiyle intiharı bile düşünebilirler. 
Şayet Allah Resûlü M uhammed (sav) de vahiy alırken görülen 
haller, sar'adan ileri gelmiş olsaydı, o buna önce üzülür, söz 
konusu durum u atlattıktan sonra da sevinirdi. Çünkü sar'alı- 
larda hastalık bu tarzda seyretmektedir. Halbuki Allah Resûlü 
(sav)'ünde görülen haller bunun tam aksinedir. Zira o, vahyin 
kesildiği fetret döneminde vahiy meleği Cebrâil'i büyük bir 
iştiyakla beklemişti383. Bu da gösteriyor ki Hz. Peygamber asla 
bir sar'a hastası ve Kur'ân da asla bir beşer sözü değildir. Esa-

379 Le Bon, G., Hadâratu'l-arab, (trc. Zuaytır), Beyrut 1399, s. 141 vd' den naklen 
Sâlim, Sâsî, ez-Zâhiretu 'l-istişrâkiyye, II, 353-354.

380 Hamidullah, Kur'ân-ı Kerim Tarihi Ders Notlan, (trc. Suat Yıldırım), Erzurum
1975, s. 12.

381 Hamidullah, Kur’ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları, s. 12.
382 Yıldırım, Suat, Kur'ân-ı Kerim ve Kur'ân İlimlerine Giriş, İstanbul 1993, s. 31.
383 Yıldıran, Suat, Kur’ân İlimlerine Giriş, s. 31-32.



102 / KUR'ÂN TARİHİ

nen vahyin gelişi esnasında Resûlullah (sav)'da görülen bazı 
haller, onda şuûrun kaybolduğunu değil, bilakis yoğunlaştığı­
nı, başka bir ifade ile onun sırf şuûr kesildiğini göstermekte­
dir. Dolayısıyla müsteşriklerin bu iddiası da son derece tutar­
sızdır ve bir iftiradan ibarettir.

Burada getirdiği son derece garip nazariyesiyle bütün bunla­
rı geride bırakan Rahip Thery'nin görüşüne de yer vermek isti­
yoruz. Rahip Thery söz konusu iddiasını 1955 yılında, Hanna 
Zakarias müstear ismiyle yayınladığı "L'Islam, Entreprise Juive, 
De Moise a Muhammed" isimli iki ciltten oluşan çalışmasmda 
açıklamıştır. Salih Akdemir'in naklettiği nazariye aynen şöyle- 
dir: Hz. Muhammed bir yahudi olan Hz. Hatice (ra) ile evlen­
dikten sonra, gerek hanımının teşvikleri, gerekse Mekke’de bu­
lunan bir yahudi âlimin ir şad ve daveti üzerine Yahudi dinine 
girmiştir. Yahudiliği kabul ettikten sonra da, kendisini irşâd 
eden bu yahudi âlime yardım ederek Arap yarımadasının ya- 
hudileşmesine çalışmıştır. Bu baül iddiaya göre Hz. Muham­
med Allah katından gönderilmiş bir elçi olmadığı gibi, aksine 
bu yahudi âlimin elinde istediği gibi oynattığı bir oyuncaktan 
başka bir şey de değildir. Resûlullah (sav)'m en büyük muci­
zesi Kur'ân'a gelince, o da bu  yahudi âlimin yazmış olduğu bir 
kitaptır. Yahudi âlim onu, Hz. M usâ'nın İbranice olarak ya­
zılmış kitabından Arapçaya tercüme etmiştir. Ancak bugün 
okuduğum uz Kur'ân, söz konusu âlimin Arapçaya çevirdiği 
hakiki Kur'ân değildir. Çünkü o kaybolmuştur. Yahut da onu 
Ebû Bekr (ra) ya da Osman (ra) yakmış, belki de kütüphane­
lerdeki el yazmaları arasında yok olup gitmiştir. Bugünkü 
Kur'ân'a gelince o, İslâm'ın esaslarını anlatan bir tarihten baş­
ka bir şey değildir384.

Tamamen hayal mahsulü olan bu nazariyenin, ne derece 
saçma ve anlamsız olduğu ortadadır. Bu yüzden onu, ne b i­
limsellikle ne de ciddiyetle bağdaştırmak m üm kün değildir.

384 Bkz. Akdemir, Salih, Kur'ân-ı Kerim ve Hz. Muhammed, s. 194.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ /103

c. Hz. Muhammed'in Şuûr Altından Kaynaklandığı 
İddiası

Bu konuda görüş beyan eden oryantalistlerden biri, C. 
Brockelmann'dır. O bu hususta şöyle demektedir: M uhammed 
ilk defa Hira Dağı'nda şahsına has bir hads (ilhâm) şüphesini 
giderdi. Orada kendisine bir gün, sonradan melek "Cebrâil" 
olarak kabul ettiği bir varlığın hayali göründü. O da kendi 
içinde "Tanrı elçisi" olduğuna dair beliren sesi, buna isnad etti. 
(...) Böylece (Muhammed) bu hallerde iken işittiğine inandığı 
şeyler, ortadan kaybolur kaybolmaz, onları vahiy olarak bil­
dirmeyi âdet haline getirdi385.

İsviçreli bir psikolog olan Jung da vahiy mahsulü olduğu 
ileri sürülen şeylerin tamamen başkalarıyla ortak olan kollektif 
alt şuûr (ma’şerî vicdân) dan kaynaklandağmı ileri sürmekte­
dir. Jung'a göre gerek fertlerin rüya ve hayallerinde, gerekse 
toplum un dinsel inanışlarında şuur altından şuûr üstüne çı­
kan şeyler, beşerî faaliyetlerin kaynağını oluşturan hayat ener­
jisinden gelmektedir. Fertteki bu hayat enerjisi, kısmen ferdin 
kendine has bir özelliği, kısmen de kendisi ile içinde yaşadığı 
toplum ve nihayet kendisiyle insan nesli arasında ortaklaşa 
yaşanan bir özellik olmaktadır. İşte birçok dinsel doğma, özel­
likle dinlerin çoğunda görülen kahramanlık figürleri hep bu 
kollektif alt şuûrun faaliyetlerinden kaynaklanmaktadır386.

Kısacası Jung'un görüşüne göre dini fikirler, kollektif alt 
şuûrdan, şuûr seviyesine çıkan düşüncelerdir. Konuya bu açı­
dan bakan Watt da Yahudiliğin, Hristiyanlığın ve İslâmiyetin 
dayandığı vahiy tecrübelerinin söz konusu bu kollektif alt 
şuûrdan doğan muhtevalar olduğunu ileri sürmektedir387.

385 Brockelmann, C., İslâm  M ille tler i ve  D evle tleri Tarihi, (trc. N eşet Çağatay), A nkara 
1964, s. 14.

386 W att, M ontgom ery, M o d e m  D ü n ya d a  İslâm  V ahyi, (trc. M ehm et S. Aydm ), A nka­
ra 1982, s. 149.

387 W att, İslâm  Vahyi, s. 150.



104/K U R 'Â N  TARİHİ

Görüldüğü gibi Brockelmann Kur’ân'ın köklü bir sistem ol­
mayıp onun, tamamen peygamberin hayalinden kaynaklanan 
asılsız fikirlerden ibaret olduğunu iddia ederken, Jung ve onun 
fikirlerini yeni bir yorumla sunmaya çalışan Watt da bunlann 
başkalarıyla ortak olan kollektif alt şuûrdan kaynaklanıp, şuûr 
üstüne çıkan toplumsal talepler olduğunu söylemeye çalışmak­
tadır. Halbuki Kur'ân bize, ilk vahiy esnasında Hz. Muham- 
med'in, kitabın ve imanm ne olduğunu bilmediğini388, ahlâkî, 
ictimâî ve dinî özellik arzeden hususlardan habersiz bulundu­
ğunu, Allah'a nasıl ibadet edileceğini, fert ve toplum için en iyi 
hareket kaidelerinin neler olduğunu düşünemediğini haber 
vermektedir389. O halde peygamberin bilmediği ve üzerinde 
yoğunlaşmadığı ancak hem kendisi hem de içinde bulunduğu 
toplum için hayatî önem arzetmekle birlikte, onların kültür ve 
düşünce boyutlarım aşan bu evrensel prensipleri bir insanın 
hayalinde kurması, ya da toplumun hiç bilmediği ilkeleri kol­
lektif alt şuûrla olan bağlantısından dolayı kendi şuûrunda üre­
tip ortaya çıkarması nasıl m üm kün olabilir?

Ayrıca Jung'un dediğine bakılırsa Hz. Peygamberin, içinde 
yaşadığı toplumla ortak olduğu kollektif alt şuûru temsilen 
kendi şuurunda oluşan hususları öne çıkarırken toplumuyla as­
la ters düşmemesi gerekirdi. Yoksa o, azınlığı temsilen mi bazı 
şeyleri söylüyordu. Eğer iddia buysa, o zaman buna kollektif alt 
şuûr (ma’şerî vicdân) nasıl denebilir? Ama Peygamber'in ortaya 
attığı ve ilk zamanlar oldukça çok küçük bir azınlık tarafından 
tasvip gören bu prensiplere bakılırsa, bunların hiç de kollektif 
alt şuûrdan kaynaklanan fikirler olduğu iddia edilemez. Çünkü 
bu doğru olsaydı o zaman Hz. Peygamber'in toplumun geneli 
tarafından kabul gören fikirleri ortaya atıp, onlarla ters düş­
memesi gerekirdi. Halbuki o, daha ilk günden itibaren inanan 
azınlığı yanma alarak toplumuyla mücadeleye girişmişti.

388 eş-Şûrâ 42/52.
389 ed-Duhâ 93/7.



KUR'ÂN'IN NÜZÛLÜ /105

Sonuç olarak şunu ifade edelim ki bütün bu  iddialar tutarsız 
olduğuna göre müsteşriklerin bunları ileri sürmelerindeki amaç 
nedir? Hemen belirtelim ki Avrupa ortaçağdan beri kaba kuv­
vetle yaptığı mücadelelerde mağlup edemediği Doğu’yu bir iki 
asırdan beri açmış olduğu fikir savaşı ile dize getirme çabasın­
dadır. Onlardaki "orientalizm" tutkusu, misyonerlik ve sömür­
geciliğin öncülüğünü yapmakla kalmamış, aym zamanda ken­
dileri için en büyük düşman saydıkları İslâm'ın temeline dina­
mit koyma sebebi de olmuştur. Bu anlayışla onlar, Müslüman­
ların miras olarak elde ettikleri yüksek değerleri bir hiç mesâbe- 
sine indirmeyi, zevkli bir çalışma alanı haline getirmişlerdir390. 
Bu sebeple biz, Zakzûk'un da haklı olarak ifade ettiği gibi or­
yantalistlerin İslâm'ı araştırırken kullanmış oldukları metodu 
kabul etmiyoruz. Çünkü bu metod, Avrupa kilise taassubun­
dan doğan yapay ve aynı zamanda semavî dinlerle beşerî fikir 
akımlarını aynı kefeye koymaya çalışan bir metottur391. Onun 
içindir ki oryantalistler, K ur'ân'm  kaynağı ile ilgili iddialarında 
ittifak sağlayamadıkları gibi kendi kendilerim dahi iknâ ve tat­
min edememişlerdir. Ancak yine de bu yöndeki faaliyetlerin­
den geri durmayarak, akıllarınca Allah'ın nûrunu söndürmeye 
çalışmaktadırlar. Ancak Yüce Allah hiçbir zaman buna izin 
vermeyecektir, bjy»lidl s fi jJj »j y  ¿ılj ^
"Onlar ağızlarıyla Allah'ın nurunu söndürmek istiyorlar. Halbuki 
onlar istemeseler de Allah nûrunu tamamlayacaktır"391.

Gerçek şu ki oryantalistlerin şimdiye kadar sürdürmüş ol- 
duklan bütün çabaları boşa çıkmıştır ve bundan sonra da boşa 
çıkacaktır. Bütün bu faaliyetlere rağmen, bin dörtyüz seneden 
fazla bir süre içerisinde Kur'ân'm  her geçen gün biraz daha par­
layarak, insanlığı aydınlatacak nûrunu devam ettirmesi bunun 
en büyük delilidir.

390 Bkz. Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 47-48.
391 Zakzûk, Oryantalizm, s. 83.
392 es-Sâff 61/8.





İKİNCİ BÖLÜM 

KUR 'ÂN'IN METİNLEŞMESİ





I. KUR'ÂN'IN TESBİTİ

Kaynakların belirttiğine göre Allah Resûlü (sav) hem Kur'ân 
hem de sünnet vahyine muhatap idi. Ancak o, kendisine gelen 
Kur'ân'la ilgili bütün metinleri yazdırtır, fakat sünnet vahyini 
bunun dışında tutarak yazıya geçirtmezdi. Yazdırtmadığı bu 
sünnet vahyi için o, bazen üç defa: "Benden alın!" buyurur1 ve 
sonra açıklama yapar, bazen de: "Bana vahyolundu ki..."  diyerek 
açıklardı2. Bu iki halin dışmda bazı durum larda da kendisine 
vahyin geldiğini etrafında bulunan insanlar hissederlerdi, fakat 
Resûlullah (sav) vahyin geldiğine işaret eden herhangi bir ifade 
kullanmadan doğrudan açıklamada bulunurdu3. Buna mukabil 
Hz. Peygamber eğer gelen vahiy, Kur'ân vahyi ise, onu behe­
mehal yazdırtır4 ve tebliğ ederdi5. İşte biz burada Resûlullah 
(sav)'m kendisine vahyedilen Kur'ân metnini nasıl yazıya ge­
çirttiğini, daha kapsamlı bir terimle, "Kur'ân'ı tespiti" meselesini 
ve bu hususta kullandığı metodu incelemeye çalışacağız.

A. Tespite Duyulan İhtiyaç

Belli bir coğrafyanın değil bütün insanların ve evrenin Rabbi 
olan Yüce Allah'ın, sevgili peygamberine vahiy yoluyla gön­
dermiş olduğu Kur'ân, İslâm hukûku ve bütün İslâmî disiplin-

1 Bkz. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, V, 317, 318.
2 el-Buhârî, el-İlim, 24; Müslim, el-Cenne, 64.
3 Ömek için bkz. el-Buhârî, el-Cihâd, 37; eş-Şehâdât, 15; el-Hacc, 17; el-Umre, 15; 

Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, IV, 104.
4 Ömek için bkz. el-Buhârî, et-Tefsir, 4/18; Ahmed b. Hanbel, Müsned, V, 190,191; 

VI, 250
5 Hamidullah, Hz. Peygamber'in Kur’ân vahyini erkekler ve kadınlar topluluğu­

na ayrı ayn tebliğ ettiğini zikretmektedir. Bkz. İslâm Peygamberi, II, 698.



110 /KUR'ÂN TARİHİ

lerin temel kaynağıdır. Her şey İslâmîliğini ve meşrûluğunu 
ondan almaktadır. Ona dayanmayan hiçbir delil, hiçbir hüküm, 
hiçbir görüş ve hiçbir kurum meşrû addedilemez6. Kur’ân'ın bu 
temel kaynaklık vasfım dile getirirken eş-Şâtıbî şunları söyler: 
O, dinin külli esaslarını ve İslâmm bel kemiğini oluşturur; o bir 
hikmet pınarı, peygamberlik mu'cizesi, gözlerin ve kalplerin 
nurudur. Allah'a ondan başka giden yol yoktur. İnsanlığın on­
suz kurtuluşu imkânsızdır7.

İşte Müslümanların hayaünda çok önemli bir yer işgal eden 
hatta onlar için her şey demek olan bu mu'cize Kur'ân, ebedi 
olarak yürürlükte kalmak üzere gönderilmiştir. Tabiatıyla bu 
vasfı onu, kendisinden önce gönderilen semâvî kitaplardan 
ayırmaktadır. Çünkü onlar, belli bir zamana, belli bir mekâna 
ve belli bir topluma indirilmiş kitaplardır. Halbuki Kur'ân bü­
tün insanlığı kucaklamakta, bütün zaman ve mekânlara ses­
lenmektedir. Elbette ki böyle bir İlâhî kitâbm indirildiği andan 
itibaren muhafaza altına alınması gerekli idi.

Esasen, Allah Taâlâ bu yüce kitâbın muhafazası, ona yönelik 
bütün saldırıların önlenmesi ve menfi durumların ortadan kal­
dırılması için gerekli olan her türlü vesileyi yerinde ve eksiksiz 
olarak yaratmıştır. Ancak şu bir gerçek ki, biz insanlar sebepler 
âleminde yaşamaktayız. Bu yüzden dini muhafaza hususunda 
elimizden gelen gayreti göstermemizi A lah  bize emretmekte, 
sonra da kendi katından gelecek bir müjde ile bizi ümitlendir- 
mektedir8. Buna göre denilebilir ki Kur'ân'ı muhafaza konu­
sunda hakiki fâil Allah'tır. Zira koruma işini dileyen de yaratan 
da O'dur. Fakat Kur'ân metninin Hz. Peygamber'e intikal etme­
sinden sonra onu koruma görevi, -İlâhî yardımın da devam et­
mesiyle birlikte- Allah Resûlüne ve müminlere bırakılmıştır. İş­
te bu sebebledir ki, Hz. Peygamber'in zihnine nakşedilen 
Kur'ân metninin bir takım tespit usûlleriyle koruma altına

6 Erdoğan, Mehmet, Akıl Vahiy Dengesi Açısından Sünnet, İstanbul 1995, s. 65.
7 eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât, III, 329.
8 Hamidullah, Kur'ân'ın Kerîm Tarihi Ders Notları, s. 16.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ / İ l i

alınmasına ihtiyaç vardı ve vahiy inmeye başladığı andan itiba­
ren Resûlullah söz konusu tedbirleri fazlasıyla almıştı. Bu ted­
birlerin neler olduğu konusunda ileride detaylı bilgi vereceği­
miz için burada üzerinde durmak istemiyoruz. Ancak şu kada­
rım söyleyelim ki, Hz. Peygamber Kur'ân'ı tespit konusunda 
üçlü bir yol takip etmek suretiyle düşmanların ona zarar verebi­
leceği bütün kapılan, kıyamet gününe kadar bir daha açılma­
mak üzere kapatmıştır. Esasen Allah Resûlü (sav) bunu böyle 
yapma durum unda idi. Çünkü gelen her Kur'ân vahyini, hıfz, 
kitâbet ve yıllık mukâbele tarzındaki üçlü tespit işini, üstü ka­
palı da olsa Allah Taâlâ ona emretmişti9.

Şurası bir gerçek ki eğer Allah Resûlü Kur'ân metninin m u­
hafazası hususunda bu tedbirleri almasaydı, belki de Kur'ân da 
diğer semâvî kitapların âkıbetine uğramış ve bozulmuş olacak­
tı. Nitekim daha önce de ifade ettiğimiz gibi Tevrât, indirildik­
ten yaklaşık bin, İncil ise yüz sene sonra şifâhî nakilden kurtarı­
lıp yazıya geçirildikleri için tahrif ve tebdile uğramışlardır. Bu­
na mukabil Kur'ân, parça parça indirildiği andan itibaren ez­
berlenmiş, yazılmış ve her yıl Ramazan ayı boyunca o zamana 
kadar inen metinler Peygamber tarafından Cebrâil'e arzedilmiş- 
tir. İşte bu sebebledir ki Kur'ân bozulmaktan korunmuştur.

Sonuç olarak denilebilir ki Kur'ân diğer semâvî kitaplar gibi 
muayyen bir topluluğa geçici bir süre için indirilmiş değil, kı­
yamete kadar bütün insanlığa hitap eden evrensel nitelikte bir 
kitâb olduğu için elbette ki onun, hiçbir tebdil ve tahrife uğra­
madan nâzil olduğu gibi muhafaza edilmeye ihtiyacı vardı. Ta­
bii ki bu da Hz. Peygamber'in, onu birtakım usûllerle tespit et­
tirmesiyle mümkündü. İşte Allah Resûlü (sav)’nün yaptığı da, 
bu görevi kusursuzca yerine getirmekten ibarettir. Zaten 
Resûlullah (sav)'m diğer peygamberlere olan üstünlüklerinden 
biri de, kendisine vahyedilen kitâbı en sağlam usûllerle tespit 
ve muhafaza etmiş olmasıdır.

9 Bkz. el-Kalem 68/1. Ayrıca bkz. el-Kıyâme 75/17-18.



112 / KUR'ÂN TARİHİ

B. Tespitte Takip Edilen Yollar

Öncelikle şunu ifade edelim ki, Hz. Adem 'den bu yana gön­
derilen peygamberlerin kendilerine gelen kitaplan koruma ko­
nusunda ne gibi gayretler gösterdiklerini bilemiyoruz10, ama 
Allah Resûlünün bu hususta olağanüstü bir gayret gösterdiği 
tarihen sâbittir. Zira Hz. Peygamber kendisine vahyedilen 
Kur'ân'ı üç ayrı yolla tespit ettirmiştir. Bunlar hıfz, kitâbet ve 
mukâbeleden ibarettir. Şimdi sözünü ettiğimiz bu metodlar 
üzerinde duralım.

1. Hıfz (Ezberleme)

Kur'ân vahyinin tespitinde ilk olarak üzerinde durulması 
gereken husus hıfz konusudur. Çünkü Cebrâil (as)'in getirdiği 
Kur'ân vahyim Resûlullah (sav) ezberleyerek almış, soma da 
onu yazdırmış ve tebliğ etmiştir. Buna göre diğer tespit usûlleri 
ancak bu aşamadan sonra söz konusu edilebilir.

Tarihin kaydettiğine bakılırsa görülür ki Hz. Peygamber 
zamanında Kur'ân vahyinin tespiti için resmi bir tedvin yapıl­
makla birlikte, ezberlemeye daha çok önem verilmekteydi. 
Çünkü Resûlullah (sav)'m ve vahyin ilk muhatabı olan cemiye­
tin hâkim vasfı, ümmîlikti ve o dönemde yazı vasıtalanm te­
minde de güçlük vardı. Ayrıca, Araplar kuvvetli bir hâfızaya 
sahip oldukları için Kur'ân bölümlerini kolayca ezberliyorlar­
dı11. Hal böyle olunca tabiatıyla Kur'ân, yazılmaktan ziyade ez­
berleniyordu ve onu hem Hz. Peygamber hem de tebliğe muha­
tap olan sahâbiler ezberliyorlardı. Bu yüzden konuyu iki ayrı 
başlık altında incelemek istiyoruz.

a. Hz. Peygamber'in Ezberlemesi
Bilindiği gibi Peygamberimize ilk gelen vahiy, Alak Sûre­

si'nin ilk beş âyetidir. Elbette ki onun ilk olarak ezberlediği 
âyetler de, bunlar olmalıdır. Daha önce de ifade ettiğimiz gibi

10 Hamidullah, Kur'ân'ın Kerîm Tarihi Ders Notları, s. 16-17.
11 İzmirli, İsmail Hakkı, Târih-i Kur'ân, İstanbul 1956, s. 10.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /113

Allah Resûlü Muhammed (sav) Kur'ân vahyinin tamamını 
Cebrâil (as)'den, beşeriyetten melekî boyuta yükseltilerek alı­
yordu12. Ancak ilk zamanlar kendisine gelen vahyi ezberleme 
konusunda oldukça acele davranıyor, bir kelime ya da harfi ka­
çırma korkusuyla aracı melek vahyi henüz tamamlamadan tek­
rarlamaya başlıyor ve bu yüzden de Resulullah (sav), o esnada 
çok sıkıntı çekiyordu13. Bu durum, İbn Abbâs'tan nakledilen şu 
rivayette açık bir şekilde görülmektedir: "Melek Cebrâil, Hz. 
Peygamber'e vahiy getirdiği zaman Resûlullah, unutmamak 
maksadıyla gelen vahyi durmadan tekrar ettiği için sıkıntı çeker 
ve çektiği sıkıntı bilinirdi. Bunun üzerine Allah Taâlâ Kıyâme 
Sûresi'ndeki, Loj- ¿1i  l\ ^  iliLJ ^ iy ü  N "Onu çarçabuk
almak için dilini depretme. Şüphesiz onu toplamak ve okutmak bize 
düşer"u  âyetlerini indirdi"15.

Bu rivâyette işaret edilen âyetin mânâ yönünden bir benze­
ri de, lilp y.) J ij  ol Jıî ly> ¿jUytJlj Nj Sana
vahyedilmesi henüz tamamlanmadan Kur'ân'ı acele okumaya kalk­
ma; Rabbim ilmimi artır de"16 âyetidir. Burada şunu ifade edelim 
ki bu iki âyetin yer aldığı sûreler Mekkî'dir. Ancak iniş tarihi 
itibariyle Kıyâme Sûresi (31), Tâhâ Sûresinden (45), önce oldu­
ğuna göre17, Hz. Peygamberi ikaz eden ilk âyet Kıyâme, 16. 
âyettir. Fakat bu âyete rağmen Tâhâ, 114. âyetin indiriliş m ak­
sadı ne olabilir? Bize göre burada ifade edilen husus, Hz. Pey­

12 el-Kirmârû, Sahîhu'l-Buhârî bi şerhi'l-Kirmânî, l, 28; ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1 , 229; 
Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 60; Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 50.

13 ez-Zerkânî, Menâhil, I, 240; Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 262; Ömer, İbrahim Ali, el- 
Kur'ânu'l-Kerîm târihuhu ve âdâhuhu, Kuveyt 1984, s. 36-37; Mennâu'l-Kattân, 
Mebâhis, s. 118.

“  el-Kıyâme 75/16.
15 el-Buhârî, et-Tefsir, Sûre, 75; Müslim, es-Salât, 148; et-Tirmizî, et-Tefsir, 75; en- 

Nesâî, el-İftitâh, 37; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 348; IV, 332; V, 182,186.
ı* Tâhâ 20/114.
17 İniş tarihi itibariyle Kıyâme Sûresi 31. (Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, X, 169); 

Tâhâ Sûresi ise 45. sırada yer almaktadır. Bkz. Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, 
V, 421.



114 / KUR'ÂN TARİHİ

gamber'den bir konuyla ilgili olarak inen tek bir âyete ya da 
konunun bütünüyle alakalı inzâl edilecek metinlerin tamamı 
nâzil olmadan gelen kısmî bir vahiy metnine göre herhangi bir 
konuda beyanda bulunmamasının istenmesidir. Nitekim bu 
mesele ilgili âyetin sonunda yer alan (üîç c>) Jİj) ifadesin­
den de kolayca anlaşılmaktadır. Görüldüğü gibi Yüce Allah il­
gili âyette: "Sana vahyedilmesi henüz tamamlanmadan önce" buyu­
rarak bununla Kur'ân vahyinin belli bir kısmım değil tamamım 
kastetmekte; "Rabbim ilmimi artır" diyerek de vahyin devam et­
tiğini ve her gelen vahiy metninin Hz. Peygamber'in bilgisini 
arüracağını beyân etmektedir. Çünkü Kur'ân'm herhangi bir 
yerinde ele alman bir konu başka sûrelerdeki naslarla bir bütün 
oluşturmaktadır. Dolayısıyla bir konuda inecek olan naslarm 
tamamım beklemeden bir ya da birkaç âyeti ele alarak yapıla­
cak tefsir ve ictihadlar, Allah'ın o konuyla ilgili irâdesini tam 
olarak yansıtmış olmayacakür. Bu bakımdan denilebilir ki, 
Tâhâ 20/114. âyeti öncelikle Peygamber (sav)'den bu hususta 
hassas davranarak Kur'ân vahyinin tamamım beklemesini is­
temektedir. O halde bu iki âyet arasında anlam bakımından 
herhangi bir çelişki ya da en azından bir sıkıntı söz konusu de­
ğildir. Çünkü bu âyetlerin muhtevâ, amaç ve hedefleri farklıdır. 
Yani el-Kıyâme 75/16. âyet Allah Resûlü (sav)'ne Cebrâil vahyi 
tamamlam adan okumaya başlamamasını, Tâhâ 20/114. âyet de 
herhangi bir konunun âyetleri tamamlanmadan önce o hususta 
beyanda bulunmamasını emretmektedir. Burada ayrıca şunu da 
belirtelim ki, bu emir aynı zamanda Hz. Peygamber'in şahsında 
ümmet için de söz konusudur. Yani onlardan da herhangi bir 
konuda Kur'ân'm tüm ünü dikkate almadan yorum yapmama­
ları, aceleci davranarak hüküm  çıkarmamaları istenmiş olmak­
tadır. Bu yaklaşımı Muhammed Esed'in Meâl-Tefsiri'nde yap­
mış olduğu şu yorum da destekler mahiyettedir. Ona göre Tâhâ 
20/114. âyeti öncelikle Hz. Muhammed'e hitap etmekle birlikte, 
bütün çağlarda Kur'ân okuyan herkesi ilgilendirmektedir. Şöyle 
ki: Kur'ân Allah'ın sözü olduğuna göre onu oluşturan parçala-



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /115

n n  hepsi -ibâreler, cümleler, âyetler, sûreler- bir arada ve birbi- 
riyle tutarlı ve bağlantılı olarak bir bütünü meydana getirmek­
tedir. Bunun içindir ki, Kur'ân mesajım tam olarak anlamak is­
teyen kimse aceleci yaklaşımlardan yani âyetleri ait olduklan 
um um î anlam örgüsünden soyutlayarak, onlardan acele ile so­
nuçlar çıkarmaktan sakınmalı, Kur'ân'ı bir bütün olarak ele alıp 
münferit meseleleri bu bütünlük içinde değerlendirmelidir18.

Kısaca ifade etmek gerekirse denilebilir ki, yukarıda zikret­
tiğimiz iki âyet Hz. Peygamber'i iki ayn noktada uyarmaktadır. 
Tâhâ sûresinin ilgili âyeti mefhûm (tefsir), Kıyâme sûresindeki 
âyet ise mantûk (kırâat) bakımından ona bir sorumluluk yük­
lemektedir. Bu da söz konusu iki âyet arasında konu birliğinin 
olmadığını, çünkü onların vurgu ve hükümlerinin farklı oldu­
ğunu göstermektedir.

b. Sahâbilerin Ezberlemeleri
Hz. Peygamber (sav), inen her Kur'ân vahyini ezberledikten 

sonra önce erkekler, ardından da kadınlar cemaatına okuyor­
du19. Hz. Peygamberden vahyi işiten zatlar da ya hıfz,yahut da 
kitâbet yoluyla dinledikleri vahiy bölümlerini tespit etmeye ça-

18 Görüldüğü gibi Muhammed Esed Tâhâ 20/114. âyeti siyak ve sibak itibariyle 
daha doğru te'vîl etmiş görünmektedir. Zira Yüce Allah aynı sûrenin 
I 4 4 i L iij j! ¿«ki içjiı *jj l i S j  jt. üli j i  iüijjl "(Resûliim!) Biz onu böylece 
Arapça bir Kur'ân olarak indirdik ve onda uyarıları tekrar tekrar açıkladık. Umulur ki 
onlar (bu sayede günahtan) korunurlar yahut da o (Kur'ân) kendilerinin hatırlamala­
rını sağlar" âyetinde, Kur'ân'ın misyonuna işaret ederek bunun, ( Ö-? <4

meseleleri tekrar tekrar ele alıp açıklamak olduğunu belirtmektedir. Bu 
açıklama biçimi de doğal olarak Kur'ân'ı bütüncül bir yaklaşım içerisinde ele 
alıp izah etmek anlamına gelir ki, buna bilindiği üzere Kur'ân'm Kur'ân'la ya 
da âyetin âyetle tefsiri denilmektedir. İşte Tâhâ 20/114. âyet de bir anlamda 
113. âyette belirtilen "tasrif in yani açıklama şeklinin, Kur'ân'ın, aceleci tavır­
lardan sakınılarak bütüncül bir tarzda yapılmasını ifade etmiş olmaktadır. 
Olaya bu bağlamda bakıldığı zaman Muhammed Esed'in Tâhâ 20/114. âyete 
yönelik yapmış olduğu yorumun, sözü edilen 113. âyete anlam bakımmdan 
uygun olduğu anlaşılmaktadır. Bkz. Esed, Muhammed, Kur'ân Mesajı (Meâl- 
Tefsir), İstanbul 1996, II, 641-642.

19 İbn İshâk, Megâzî, Fe's neşri. Had. No: 192'den naklen Hamidullah, İslâm Pey­
gamberi, II, 698.



1 1 6 /KUR'ÂN TARİHİ

¡ışıyorlardı. Yazı bilenler Peygamber'in tebliğ ettiği vahyi yazı­
yorlar ve o yazdıkları metinlerden ezberliyorlardı. Yazı bilme­
yen yahut yazı malzemesini temin etme imkânına sahip olma­
yanlar ise, Hz. Peygamber'in -namaz, va'z veya başka vesileler­
le- okuduğu Kur'ân-ı Kerim'i bizzat kendisinden dinleyerek ez­
berlemeye gayret ediyorlardı.

Şurası muhakkak ki o dönemde Kur'ân'ın ezberlenmesi ve 
muhafazası için hafıza, yazıdan daha pratik ve güvenilir bir yol 
olarak kabul ediliyordu. Çünkü tebliğe muhatab olan Arap top­
lumu ümmî olmakla birlikte, kuvvetli hafızaya sahipti. Bazı ri- 
vâyetlerden öğrendiğimize göre Araplar binlerce beyittik şiirler 
ezberliyorlar, nesepleriyle ilgili bilgileri hafızalarında tutuyor 
ve okuyorlardı20. O dönemde hafızaya çok güvenilmesinden 
dolayıdır ki İbnu'l-Cezeri (ö. 833/1429) "Kur'ân'm  naklinde iti­
mat, Mushaflarm yazısına değil, hâfızalarda yer alan metinle­
redir"21 demiştir.

İşte böyle bir ortamda nâzil olmaya başlaymca Kur'ân, 
beyân kuvveti, hükümlerin şaşırtıcı güzelliği ve kudretinin yü­
celiği ile onları şaşkına çevirdi, akıl ve düşüncelerine galip gel­
di. Sonuçta sahâbiler bütün gayretlerini ona yönelttiler ve göz­
lerini ona çevirdiler. Böylece o yüce kitabı âyet âyet, sûre sûre 
ezberlediler22.

Sahâbîlere göre K ur'ân'm  önemi yalnız ahlâkî telkinler ve iç­
timâi hükümlerle dolu olmasında değildi. Şayet Kur'ân bundan 
ibaret olsaydı, onun meâlini hatırda tutmak yeterli sayılabilirdi. 
Fakat onlar, Kur'ân'm  İlâhî vahiy olduğuna inanıyorlardı. İlâhî 
bir kaynaktan gelen K ur'ân'm  her kelimesi, her harfi onlar için 
gökten inen bir define idi. Her mümin bu İlâhî defineyi, kalbin­
de saklıyordu. Bu yüzdendir ki sahâbîler, söz konusu kitap uğ­

20 es-Sâbûnî, et-Tibyân f i  ulûmi’l-Kur'ân, Mekke 1390/1970, s. 46; Doğrul, Ömer Rı­
za, Kur'arı Nedir?, Ankara 1967, s. 43.

21 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,242.
22 es-Sâbûnî, et-Tibyân, s. 46.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /117

runa her türlü fedakârlığa göğüs gerdiler, onun hidâyet ve fey­
zine ulaşabilmek için mallarını, canlarını, yerlerini yurtlarını 
velhasıl hayatta değerli olan her şeylerini terk ettiler23. Çünkü 
onlar bunu, dinî bir görev olarak telakki etmişlerdi.

Hz. Peygamber'in ashâbı, Kur'ân'ı ezberleme ve mânâsım 
kavrama hususunda âdeta birbirleriyle yarış ediyorlardı. Hatta 
K ur'ân'dan ezberlenen metinlerin miktarı sahâbe arasında fazi­
let vesilesi sayılıyordu. Onlar geceleri kalkmayı, seher vakti 
Kur'ân okumayı ve insanlar uyurken ibâdet etmeyi, uykunun 
lezzetine tercih ederlerdi. Denildiğine göre bir kimse geceleyin 
sahâbilerin evlerinin önünden geçtiğinde an  uğultusuna ben­
zeyen Kur'ân sesleri işitirdi24.

Sahâbileri Kur'ân ezberlemeye sevk eden bazı sebeplerden söz 
edilebilir. Şöyle ki: Daha önce de ifade ettiğimiz gibi onlar güçlü 
bir hafızaya sahip idiler, Kur'ân da birden inmeyip parça parça 
nâzil oluyordu. Tabii ki bu da ezberlemeyi kolaylaştırıyordu. 
Namazlarda belli miktar Kur'ân okumak gerekiyordu ve ferdî kı­
lman namazlarda fazla Kur'ân okumanın daha fazla sevabı ve fa­
zileti vardı. Bütün bunlarm yanmda Kur'ân'm hükümleriyle âmel 
etmek her sahâbinin hedefi idi. Hz. Peygamber de zaman zaman 
Kur'ân okuyanlara verilecek sevab ve mükâfatlan hatırlatarak, 
Kur'ân okumayı ve ezberlemeyi teşvik ediyordu. Bu sebeple de 
kendisi bizzat Kur'ân öğretimi işiyle meşgul oluyordu25.

Burada yeri gelmişken şunu da hemen belirtelim ki Resûlullah 
(sav) sahâbîlere, Kur'ân'ı yetkili bir muallimden öğrenmelerini ve 
öğrendikleri şekilde ezberlemelerini emretmişti26. Zira Kur'ân met­
nini, özellikle ezberlemeden önce yetkili bir öğretmenin huzurun­
da okumak hem muhtemel hataların önlenmesi hem de Resûlullah 
(sav)'ın kırâat tarzının öğrenilmesi açısından önemliydi.

23 Şiblî, Mevlânâ, Asr-ı saadet, (trc. Ömer Rıza Doğrul), İstanbul 1973, s. 76.
24 ez-Zerkânî, MenShü, 1,242; Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 263.
25 Itr, Nûreddin, el-Muhâdarât f i  ulûmi'l-Kur'an, Dımaşk 1404, s. 40.
26 Hamidullah, Kur'ân-ı Kerim Tarihi Ders Notlan, s. 15.



11 8 /KUR'ÂN TARİHİ

Daha önce de çeşitli vesilelerle söylediğimiz gibi Allah 
Resûlü (sav) K ur'ân'ı Cebrâil'den dinleyerek ezberlemiş sonra 
da ona okumuştur. Buna semâ ve arz metodu denilmektedir. 
Allah Resûlü (sav) söz konusu metodu ashâbma da tatbik ede­
rek, kendisine gelen her K ur'ân parçasını sahâbîlerine oku­
muş; onlara da öğrendiklerini ya kendisine ya da tayin etmiş 
olduğu bazı Kur'ân muallimlerine arzetmelerini yani okuya­
rak dinletmelerini emretmiştir27. Söz konusu metodu tatbik 
ederken bir taraftan toplu, diğer taraftan da münferid öğreti­
me önem vermiştir. Nitekim Resûlullah (sav)'a Kur'ân öğreti­
minde yardımcı olan Ubâde b. Sâmit'in, mescidde sürdürülen 
kırâat ta'liminde, Kur'ân tilâvetinden dolayı yükselen seslerin 
yanılmalara yol açabileceği endişesiyle Hz. Peygamber'in, 
sahâbîleri ikaz ettiğini söylemesi28, toplu öğretime verilen 
önemi göstermektedir.

Hz. Muhammed (sav)'in semâ ve arz metodlannın uygu­
lanmasında yer verdiği toplu öğretimler yanında, münferid öğ­
retimlerin yapıldığım gösteren haberler de mevcuttur. Meselâ 
Ebû Hureyre'den gelen bir rivâyette Resûlullah (sav)'m Ubeyy
b. Ka'b'ı çağırarak ona: "Cebrail (as) sana Kur'ân'ı arzetmemi 
(okumamı) emretti"29 dediği nakledilmektedir.

Ayrıca K atâde'nin Enes'ten yaptığı benzer bir rivâyette de 
Resûlullah M uham m ed (sav); Ubeyy b. Ka'b'a: “Sana 
(Kur'ân'ı) okumakla emrolundum"30 demiştir.

Yine denildiğine göre Hz. Peygamber, Kur'ân kıraâtıyla 
meşhur olan Abdullah b. M es'ud'dan kendisine Kur'ân okuma­
sını istemiş o da: "Kur'ân sana nâzil oluyor, ben mi sana oku­
yayım?" deyince Resûlullah (sav): "Evet ben Kur'ân'ı başkasından 
dinlemeyi severim" buyurmuştur. Bunun üzerine İbn M es'ûd

27 Tetik, Necati, Kıraat timinin Talimi, İstanbul 1990, s. 31 vd.
28 ez-Zerkânî, Menâhil, I, 241.
29 Ebû Bekr b. Mucâhid, Kitâbu's-seb’a, (thk. Şevki Dayf), Kahire 1972, s. 55.
30 el-Heysemi, Mecmeu'z-zevâid ve menbaul-fevâid, Beyrut 1967, IX, 312.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /119

Nisâ Sûresini okumaya başlamış, kırk birinci âyete gelince, 
Rasûlullah (sav) İbn M es'ûd'un okumasmı kesmiş ve o sırada 
mübârek gözlerinden yaşlar boşanıvermiştir"31.

Görüldüğü gibi ashâb devrinde gerçekleştirilen bütün bu faali­
yetlerin tek bir amacı vardı o da, Kur'ârim hatasız bir şekilde öğ­
renilip okunması ve ezberlenmesi idi. Nakillerden anlaşıldığına 
göre Hz. Peygamber günlük namazlarda okunabilmesi için belli 
miktarda Kur'ân ezberlenmesi hususunda bir mecburiyet getir­
memişti. Bu yüzden sahâbîlerden bazıları, Kur'ân'ın bir kısım 
sûrelerini, diğer bazıları da başka bir kısmını ezberliyorlardı. An­
cak içlerinden Kur'ân'ın tamamım ezberleyenler de çıkıyordu. 
Hadislerde zikredildiğine göre, Hz. Peygamber zamamnda Medi­
ne'nin yerlilerinden dört veya sekiz kişi Kur'ân'ı baştan sona ez­
berlemişti32. Mekke'nin yerlileri olan muhâcirler arasındaki hafız­
ların sayısından bahsedilmemekle beraber, herhalde bunlar da di­
ğerlerinden daha az değildi33. Kaynaklann bildirdiğine göre ashab 
arasında Kur'ân'ı baştan sona ezberleyenlerden bazıları şunlardır: 
Muhâcirlerden dört halife, Talha, Sa'd, Abdullah b. Mes'ûd, Hu- 
zeyfe, Sâlim, Ebû Hureyre, Abdullah b. Sâib, Abâdile34, Hz. Âişe, 
Hafsa ve Ümmü Seleme'dir. Ensârdan olanlar ise, Ubâde b. Sâmit, 
künyesi Ebû Halime olan Mu'âz, Mucemmi' b. Câriye, Fudâle b. 
Ubeyd ve Mesleme b. Muhalled'dir. Bunlardan bazıları hıfzlarmı 
Hz. Peygamber'in vefatından sonra tamamlamışlardır35.

Kaynaklarda bu isimler zikredümekle birlikte, Abdullah b. 
Amr b. el-Âs'tan gelen sahih bir hadiste Resûlullah (sav): 
"Kur'ân'ı şu dört kişiden öğreniniz" buyurarak Abdullah b. 
Mes'ûd, Sâlim, Mu'âz ve Ubeyy b. Kâ'b'm isimlerini saymıştır36.

31 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1,374,390,433.
32 Bkz. el-Buhârî, Menâkibu'I-ensâr, 16-17; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, VI, 405.
33 Hamidullah, Kur'ân-t Kerîm Tarihi, (trc. Salih Tuğ), İstanbul 1993, s. 44.
34 Bu zatlar, Abdullah b. Abbâs, Abdullah b. Ömer, Abdullah b. Amr b. el-Âs ve Abdullah 

b. ez-Zubeyr'dir. Abâdile hakkında bilgi için bkz. Küçük, Râşid, "Abâdile", DİA, 1,7-8.
35 İbnu'n-Nedîm, el-Fihrist, Kahire 1348, s. 41; es-Süyûtî, el-İtkân, I, 93 vd; ez- 

Zerkânî, Menâhil, 1,242; Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 264.
36 el-Buhârî, Menâkıbu'l-Ensâr, 16.



120 / KUR'ÂN TARİHİ

Ayrıca Enes b. Mâlik'ten gelen bir nakilde de onun: "Allah 
Resûlü’ (sav)’nün vefatında Ubeyy b. Kab, M u'âz b. Cebel, Ebû 
Zeyd ve Zeyd b. Sâbit'ten başka Kur'ân'ı ezberleyen yoktu" 
dediği rivâyet edilmektedir37.

Burada şöyle bir soru akla gelebilir. Söz konusu iki rivâyette 
isimleri sayılan sahâbiler hangi özelliklerinden dolayı zikredil­
mişlerdir? O dönemde bunlardan başka aym özellikleri taşıyan 
Kur'ân hâfızı yok mudur? Hemen belirtelim ki burada şu ihti­
maller üzerinde durulabilir. İlk hadiste Hz. Peygamber'in isim­
lerini saydığı sahâbiler, diğerlerine nazaran Kur'ân kıraâtında 
daha çok meşhur olmuşlardır. Zira onlar Kur'ân tilâvetini biz­
zat Hz. Peygamber'den öğrenmişler ve onun vefatından evvel 
Kur'ân'ın tamamım ezberleyerek aym gayretle diğer sahâbilere 
nakletmişlerdir. Kıraât konusu dışında da Kur'ân'ın diğer 
husûsiyetleriyle meşgul olmuşlar, hatta bazıları fetva verecek 
durum a bile gelmiştir38.

Enes'in naklettiği rivâyet için de şu söylenebilir. O, bu  sö­
züyle isimlerim saydığı zatların ya Kur'ân'ın tamamım ezber­
lemiş olduklarım yahut çeşitli kıraât şekillerim yalnız bunların 
bildiğim veya bizzat Hz. Peygamber (sav)’den şifâhî olarak 
Kur'ân'ı öğrendiklerini kastetmiş olmalıdır39. Yoksa söz konusu 
rivâyete bakarak Kur'ân'ı yalmz bu dört kişinin ezberlediğini 
söylemek oldukça zordur. Zira maksadmm bu olduğunu kabul 
etmemiz için Enes'in, ashabı birer birer araştırarak isimlerim 
saydığı sahabilerden başka Kur'ân hâfızı bulunmadığım tespit 
ettiğim ileri sürmemiz gerekmektedir ki, bunun da mümkün 
olmadığı ortadadır40.

Burada şunu da belirtelim ki, her ne kadar bazı rivâyetlerde, 
Kur'ân kıraâtında yetkili oldukları ifade edilen bir kısım 
sahâbîlerin isimleri sayılıyorsa da bu, Hz. Peygamber zamanın­

37 el-Buhârî, Menâkıbu'l-Ensâr, 17.
38 Tetik, Necati, Kıraât İlminin Talimi, s. 47.
39 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,244.
40 Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 264.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /121

daki hâfızlann sayısını ortaya koymaz. Zira, o dönemde 
K ur'ân'm  tamamım ezberleyen sahâbîlerin sayısı tespit edilmiş 
değildir. Ancak 4/620 yılında meydana gelen Bi'rü Maûne ola­
yında 70 kadar kurrâ sahâbînin41; 12/633 yılında vuku bulan 
Yemâme Savaşı'nda da en az bir o kadarının şehid düştüğü42 
göz önüne alınırsa, Resûlullah devrindeki hâfızlarm sayı itiba­
riyle bir kaç yüz dolaymda olduğu ileri sürülebilir. Nitekim ba­
zı rivâyetlerde, Yemâme savaşında şehid düşen sahâbîlerin 
beşyüz43 yahut yediyüz44 olduğu nakledilmektedir ki bu da, söz 
konusu kanaati teyid ed id  mahiyettedir.

Sonuç olarak şunu ifade edelim ki, Kur'ân'ın hıfz yoluyla 
tespit edilip sonraki nesillere intikalinde ashâbm büyük hizmet­
leri olmuştur. Yalmzca kendileri Kur'ân'ı ezberleyip okumakla 
kalmamışlar, eşlerine ve çocuklarına Kur'ân öğreterek onları da 
ezberlemeye teşvik etmişlerdir. Sahâbîlerin Kur'ân okumaya 
olan düşkünlükleri o dereceye ulaşmıştır ki, evlerinin bulundu­
ğu sokaklardan yükselen K ur'ân sesleri semâları doldurmuştur. 
Bu Hz. Peygamber'in ümmetinden başka bir ümmete nasip ol­
mamıştır. Bu sebebledir ki, Hz. Peygamber'in ümmeti için, "on­
ların İncilleri göğüslerindedir"45 denilmiştir.

2. Kitabet (Yazım)

Hiç şüphesiz bir milletin kültürünü aksettirmede en mühim 
unsur yazıdır. Yazının bu önemi, Kur'ân metninin tespiti için 
de söz konusudur. Gerçi daha evvel de ifade ettiğimiz gibi 
Kur'ân metni yazıya geçirilmeden önce hem peygamber hem 
de sahâbîler tarafından ezberleniyordu. Ama bu onun eksiksiz 
olarak tespit edilip sonraki nesillere nakledilmesinde elbetteki

41 es-Süyûtî, el-İtkân, 1,94; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 65.
42 es-Süyûtî, el-İtkân, I, 94; Çetin, Abdurrahman, Kur'ân İlimleri ve Kur'ân-t Kerim 

Tarihi, İstanbul 1982, s. 81.
43 İbn Kesir, Fezâilu'l-Kur’an, (TefsiruT-Kur'âniT-Azîm zeyli), Mısır ts., s. 9; İbnu'l- 

Cezerî, en-Neşr, I, 7.
44 el-Kurtubî, el-Câmi', 1,50.
45 ez-Zerkârû, Menâhil, 1,242.



122 / KUR'ÂN TARİHİ

yeterli görülemezdi. Bunun içindir ki, Resûlullah (sav) Kur'ân 
metninin yazılmasına en az ezberlenmesi kadar önem vermiş 
ve her vahiy geldiğinde onu hemen yazdırmıştı. Çünkü yazı 
hem unutm ayı ve yamlmayı hem de eksiksiz nakli gerçekleşti­
ren yegâne vasıtadır. Ne kadar kuvvetli hâfızaya sahip olursa 
olsun insanın, ezberlediği şeyleri zamanla unutması ve karış­
tırması mümkündür. Ama yazı için bu söz konusu değildir. Zi­
ra herhangi bir metin, yazılıp muhafaza edildiği takdirde, bilgi­
leri orijinal şekliyle asırlar sonrasına taşıyabilir. Vahyin tespi­
tinde son derece önemli plan Arap yazısı, acaba Kur'ân nâzil 
olmaya başladığı zaman ne durum da idi? İşte şimdi bu suale 
cevap aramaya çalışalım.

a. Arap Yazısının Durumu

K ur'ân'm  inişi esnasında Arap yazısının ne durum da oldu­
ğunu ve daha sonra nasıl bir gelişme gösterdiğini tespit ede­
bilmek için, söz konusu yazının İslâm öncesi durum una da bir 
göz atmak gerekmektedir. Bunun için konuyu iki başlık alünda 
ele almamız uygun olacaktır.

aa. İslâm'dan Önce Arap Yazısı

K ur'ân'a göre İslâm öncesi Arap toplumu, okuma-yazma 
bilmeyen ümmî bir topluluktu. Bu konudaki âyet şöyledir: f i
ojj iiiftiJlj Cj\s£)\ jfi, y f i j  ¿«0^1 f i  ış fi
¿ fi J">ü> f i i  j i  f i  \fiÂ "Çünkü ümmîlere içlerinden, kendilerine âyet­
lerini okuyan, onları temizleyen, onlara kitabı ve hikmeti öğreten bir 
peygamber gönderen O'dur. Kuşkusuz onlar önceden apaçık bir sapık­
lık içindeydiler"46. Şu hadisler de bu anlamı kuvvetlendirmekte­
dir. "Ben ümmî bir topluluğa gönderildim" 47, "Biz ümmî bir toplu­
luğuz, okuma-yazmayı ve hesabı bilmeyiz" 48.

46 el-Cum'a 62/2; Ayrıca bkz. Âl-i İmrân 2/20,75.
47 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, V, 132.
48 el-Buhârî, es-Savm, 13; Müslim, es-Sıyâm, 15; Ebû Dâvûd, es-Savm, 4; en-Nesâî, 

es-Siyâm, 17; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, II, 43,52,122,.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /123

İbn Haldun (ö. 808/1405) câhiliye çağı Arap toplumunun 
okuma-yazmada geri kalmalarını, onların göçebe olarak yaşa­
malarına, ibtidâi bir hayat tarzı içinde olmalarına, hüner ve 
san'attan uzak kalmalanna bağlamaktadır49.

Muhammed Hamidullah'ın konuyla ilgili görüşü de şöyle- 
dir: Geleneksel istikrarsızlığı, devamlı geziciliği ve geçim vası­
talarının tedarikinde görülen büyük zorluklarıyla göçebelik, 
halka okuma-yazma öğrenmeleri için vakit bırakmıyordu. Ay­
rıca okumaya bir temayül olsa da, şifâhî yolla nakledilen şiirler 
hariç, halkın merak edip okuyabileceği kaynak niteliğinde bir 
eser de mevcut değildi. Bu yüzden Arap toplumunda böyle bir 
işe cesaret edip girişme ihtiyaçı bile duyulm azdı50.

Başlangıçta hâkim vasfı ümmîlik olan söz konusu toplum, 
medenî bir hayatm içine girip ticaretle iştigal etmeye başlayın­
ca, yazıya da ihtiyaç duymuştu. Bu ihtiyacın tarihini kesin ola­
rak ortaya koymamız müm kün olmamakla birlikte, Arap yazı­
sının tarih bakımından en muahhar yazılardan biri olduğunu 
söyleyebiliriz51.

Arap yazısı hakkında en eski bilgi kaynağı, el-Belâzurî (ö. 
279/ 892)'nin " Futûhu'l-buldân" ıdır. Söz konusu eserde Arap ya­
zısının kaynağı ile ilgili şu bilgiler yer almaktadır: "Tayy Kabi­
lesinden üç kişi Mürâmir b. Mürre, Eşlem b. Sidre ve Âmir b. 
Cedere, Bakka denilen yerde toplandılar. Onlar hattı (Arap ya­
zışım) icad ettiler; Arap hecelerini süryânî hecelerine kıyas etti­
ler. el-Enbâr halkından bazı kimseler onlardan52, el-Hire halkı 
da el-Enbâr halkından yazıyı öğrendiler". İşte bu sıralarda 
Dûmetu'l-Cendel emiri Ukeydir b. Abdulmelik'in kardeşi Bişr 
b. Abdulmelik Hire'ye geldi ve orada M ürâmir b. M ürre ve ar­
kadaşları tarafından tertip edilmiş olan Arap yazısmı öğrendi

49 İbn Haldun, Mukaddime, II, 412-413.
50 Hamidullah, Hammâm b. Münebbih Hadis Mecmuası, (trc. Kemal Kuşçu), İstanbul

1967, s. 15.
51 Çetin, Abdurrahman, Kur'ân İlimleri, s. 82.
52 el-Belâzurî, Futûhu'l-buldân, (trc. Mustafa Fayda), Ankara 1987, s. 690.



124 / KUR'ÂN TARİHİ

ve daha sonra Mekke, Tâif ve Şâm'a gitti ve oralarda bazı insan­
lara yazı öğretti. Bişr b. Abdulmelik'in Mekke'den sonra da 
Arabistan'ın merkezindeki M udar Kabileleri araşma girmesiyle 
Arap yazısı orada hızla yayılmaya başladı"53.

el-Belâzurî (ö. 279/892)'nin kitabmda verdiği bilgiler, ayrıca 
el-Cehşiyârî (ö. 311/942) es-Sûlî (ö. 335/946) ve İbnu'n-Nedîm 
(ö. 385/ 995) gibi şahsiyetlerden başlayarak İslâm müelliflerinin 
yaptığı nakiller, Arap yazısının Enbâr'dan Hire'ye ve oradan da 
Hicâz'a geçtiğini göstermektedir. Ancak bu konuda yapılan 
araştırmalar, Arap yazısmm, Nabat ülkesinin bir bölgesi olan 
H arrân'dan Enbâr ve Hire'ye ve buralardan da Hicâz'a geçtiği­
ni ortaya koymaktadır54.

Ayrıca Arabistan'ın kuzey ve güneyinde yapılan arkeolojik 
araştırmalar neticesi, Hicâzlıları çevreleyen ve oralarda yaşa­
mış medeniyetlerin birçok kitâbî nakışları elde edilmiştir. Bu­
na göre Yemen'de Himyeriler "müsned hattı" denilen bir yazı 
çeşidini kullanıyorlardı. Cevad Ali, "müsned yazı Arap Yarı­
madasının her tarafında bilinmekteydi" demekte ise de bu ya­
zı, kuzeyde yerini Nabat harfleriyle yazılan Nabâtî yazısına 
terketmiştir. Hicâz Arapları Arapçayı Nabat harfleriyle, İbrânî 
yahutta Süryânî yazı ile yazıyorlardı. Böylece Nabat harflerin­
den nesih yazı, Süryânî harflerinden de kûfî yazı ortaya çıktı. 
Bu yazı İslâm 'dan önce H ire'ye nisbetle "hm  " yazı diye de 
isimlendirilmiştir55.

İslâmiyet'ten önce Araplar yazıyı bazı dinî metinler dışında 
vesikalar, köle mülkiyet senetleri, antlaşmalar, emanlara dair 
belgeler, önemli vesileler için yazılmış mektuplar, m ühür ve 
mezâr kitâbeleri gibi çeşitli alanlarda kullanıyorlardı56.

53 el-Belâzurî, Futûhu'l-buldân, s. 690-691; Caetani L., İslâm Tarihi, (trc. Hüseyin 
Cahid), İstanbul 1924-27, IX, 138 vd.

54 Çetin, M. Nihad, “Arap Yazısı", DİA, İstanbul 1991, IH, 276.
55 Corci, Zeydân, Târihu adâbii-luğati'l-arabiyye, yy., 1922,1,199.
56 Çetin, M. Nihad, “Arap Yazısı", DİA, III, 276.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /125

Y ukanda da belirttiğimiz gibi Arap yazısı tarih bakımından 
muahhar olmakla birlikte, yeryüzünde gelişmesi itibariyle latin 
yazısmdan sonra ilk sırayı almış; Ç in'den Afrika'nm Atlantik 
sahiline ve Akdeniz sahillerinden Malezya adalarına kadar ge­
niş bir alanda kullanılan yazı özelliğine sahip olmuştur57. Arap 
yazısının İslam öncesi durum u hakkında kısa bilgi verdikten 
sonra şimdi de söz konusu yazının, vahyin başlangıcından iti­
baren nasıl bir seyir takip ettiğini incelemeye çalışalım.

ab. İslâm'dan Sonra Arap Yaztsı

İslâm'dan önce ibtidâî ve basit bir halde bulunan Arap yazı­
sı58, İslâm'a intikal ettiği zaman -ki bu intikal İslâm'ın ortaya çı­
kışı ile başlar- Hicâz'da Kûfî yazıya benzer ma'kili (dik ve köşeli) 
yazı ve Sâmi denilen Nabâtî (yuvarlak) bir yazı kullanılıyordu59. 
Bunlardan Kûfî yazı, Kur'ân kitâbeti ve dinî metinler de Nabâtî 
yazı ise, âdet olan yazışma ve mektuplaşmalarda kullanılırdı60.

İslâm'ın ortaya çıkışının Arap yazışırım yayılmasına ve ge­
lişmesine tesiri olduğu muhakkaktır. Çünkü İslâm dinî, kitâbeti 
zaruri kılan, kullanma sahasını genişleten âmilleri beraberinde 
getirmişti. Böylece yazı, İslâm'm tesis ettiği bütün maddî, m a­
nevî cepheleriyle yani sosyal nizamın en önemli tespit, tescil, 
telkin ve neşir vasıtası olarak işlendi, geliştirildi ve hicreti takip 
eden yarım asır içerisinde, daha önce geçen üç asırlık dönem­
den daha büyük bir tekâmüle mazhar oldu. Çünkü nâzil olan 
m üteaddid âyetler, yazıyı daima üâhî bir kaynağa bağlıyor ve 
kullanılmasını emrediyordu. Böylece de yazı Müslümanların 
hayatında zaruri olarak yerini almış oldu61. Ayrıca Hz. Pey­
gamber bilginin yazı ile tespit ve muhafaza edilmesini istiyor,

57 Moritz, B., "Arap Yazısı", ÎA., İstanbul 1977,1,498.
58 İbn Haldun, Mukaddime, II, 412 vd.; Caetani L., İslâm Tarihi, IX, 138.
59 Yazır, M. Bedrettin, Medeniyet Âleminde Yazı ve İslâm Medeniyetinde Kalem Güzeli, 

Ankara 1972,1, 60.
60 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 20.
61 Çetin, M. Nihad, "Arap Yazısı", DİA, III, 277.



126 / KUR'ÂN TARİHİ

çocuklara okuma-yazma öğretmenin babaların kaçınılmaz vazi­
feleri olduğunu her fırsatta söylüyordu62. Gerçi Hz. Peygamber, 
Mekke döneminde müşriklerin şiddetli baskıları yüzünden in­
sanları sadece Allah'a imana çağırmak ve nâzil olan âyetleri 
tebliğ etmekle uğraştığı için yazı konusunda faaliyet göstere­
memişti. Ancak Medine döneminde genç İslâm devletinin işleri, 
İslâm'a davet mektupları, yapılan antlaşmalar, kısacası risâletin 
tebliğ ve tatbiki yazının yaygınlaşmasını gerekli kıldığı için 
Resûlullah (sav) bu dönemde yazı faaliyetlerine çok önem ver­
miş, yalmzca okuma-yazma öğrenilmesini teşvik etmekle kal­
mamış; erkekler için Bedir'de şehit düşen Abdullah b. Said b. 
el-Âsî63 ve Ubâde b. Sâmit'i kadınlar için de Hafsa'yı64 yazı öğ­
retmek üzere bizzat tayin etmişti65.

Allah R esûlü'nün yazı konusunda yaptığı önemli işlerden 
biri de, Bedir Gazvesi'nde esir alınan m üşriklerden yazı bilen­
lerin, ensâr çocuklarmdan onar66 kişiye okuma-yazma öğret­
meleri durum unda esaretten kurtulacaklarım tem inat altma 
almasıdır67. Bütün bunların dışında Hz. Peygamber zam anın­
da okuma-yazma faaliyetleri oldukça hızlı bir şekilde devam 
etmiş, M edine'de bulunan dokuz mescid, yazı öğretilmesi ve 
ilmin yazıya geçirilmesi için mektep olarak kullanılmıştır. 
Böylece Medine, İslâmî devrede hattın ilk gelişme merkezi 
olm uştur68.

62 Çetin, M. Nihad, "Arap Yazısı", DİA, III, 278.
63 İbnu'l-Esîr, Üsdü'l-ğâbe f i  ma'rîfeti's-sahâbe, yy. ts., El, 175; İbn Hacer, el-İsâbe fi

temyizi's-sahâbe, Mısır 1358/1939,1,343.
64 Ebû Dâvûd, et-Tıb, 18; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, VI, 372.
65 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, V, 315; Selâhuddin el-Müneccid, Dirâsât fi. târihi’l-

hatti'l-arabî, Beyrut 1972, s. 24.
66 Bazı rivâyetlerde ikişer kişi olduğu zikredilmektedir. Bkz. İbn Sa'd, et-Tabakât, 

11,22.
67 İbn Sa'd, et-Tabakât, E, 22; Subhi es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, (trc. 

Yaşar Kandemir), Ankara 1971, s. 14.
68 Çetin, M. Nihad, "Arap Yazısı", DİA, El, 277.



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /127

Burada şuna da işaret edelim ki yazı, Müslümanların Medi­
ne'ye yerleşmelerinin ardından geniş bir okuma-yazma faaliye­
tinin başlaması neticesi yaygınlaşmış olmakla birlikte, henüz o 
dönemde mükemmel hale gelmiş değildi69. Daha açık söylemek 
gerekirse denilebilir ki muhtelif harflerin aynı şekilde yazılma­
ları ve şeklen birbirine benzeyen bu harfleri birbirinden ayırt 
etmek için bugün bilinen noktalar henüz konulmamıştı. Gerçi o 
dönemde nokta ve harekeden mahrum olan bu yazıyı sahâbîle- 
rin hatasız okumaları müm kündü. Çünkü ana dilleri olmaları 
hasebiyle nisbeten daha az karıştırıyorlardı. Ancak Arap olma­
yan milletlerin Müslüman olmalarıyla dil hatalan da kendini 
göstermeye başlamışta70. Bu da söz konusu hataların ortadan 
kaldırılabilmesi için bazı eksikliklerin giderilmesi ihtiyacım 
gündeme getirmiş oldu. Nitekim bu durum, büyük kıraât âlimi 
Ebû Amr ed-Dânî (ö. 444/1052)'nin şu ifadesinden de kolayca 
anlaşılmaktadır: Selef âlimlerini Mushafm noktalanmasına sevk 
eden âmil, sahâbe dönemine yakın olmalarına rağmen dilleri­
nin bozulduğunu, halkın konuşmalarında dil hatalarımn çoğal­
dığım görmeleri ve bunun da zamanla artacağından endişe et­
meleridir71. Ebu'l-Esved ed-Duelî (ö. 69/688) Nasr b. Âsim (ö. 
89/797) ve Yahyâ b. Ya'mer (ö. 129/746) gibi âlimlerin K ur'ân'a 
hareke ve nokta koymalarının yegâne sebebi de budur. Elbette 
ki bunlar da yazmm gelişmesinde etkili olm uştur72.

Sonuç olarak şunu ifade edebiliriz ki İslâm'ın ortaya çıkışın­
da iptidâi bir durum da olan Arap yazısı, hicreti takip eden ya­
rım asırlık bir zaman içerisinde, daha önce geçen üç asırlık sü­
reden çok daha büyük bir gelişme göstermiştir. Şüphesiz yazı 
bu gelişmesini ve daha sonraki asırlarda kazandığı mükemmel­
liği, İslâm'a borçludur.

69 Bkz. Caetani L., İslâm Tarihi, IX, 156.
70 Çetin, Abdurahman, Kur'ân İlimleri, s. 143.
71 ed-Dânî, el-Muhkemfi nakti’l-mesâhif, (thk. İzzet Haşan), Dımaşk 1379/1960, s. 18.
72 Bu konuda geniş bilgi için bkz. Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 88-94.



128 / KUR'ÂN TARİHİ

b. Kur'ân Metninin Yazıya Geçirilmesi
Arap yazısı hakkında kısa bir bilgi verdikten sonra şimdi de 

Kur'ân metninin yazıya geçirilmesi konusunu işlemeye çalışa­
cağız. Bu başlık altında Hz. Peygamber'in ümmîliği, vahiy 
kâtipleri, yazı malzemeleri, Kur'ân metninin yazıya geçirilmesi, 
muhafazası ve Resûlullah zamanında Mushaf haline getirilme­
mesi gibi konuları ele alacağız.

ba. Hz. Peygamber'in Ümmiliği Meselesi
İslâmî kaynaklar Hz. Peygamber'in kendisine vahyedilen 

Kur'ân metnini yazıya geçirttiğini, bu görevi icrâ ederken de 
yazı bilen sahâbilerden yararlandığım kaydederler. Tabiatıyla 
bu da Allah Resûlü'nün ümmiliğini gündeme getirmektedir. Bu 
sebepledir ki son İlâhî mesajın yazımı ile ilgili konu ele alındığı 
zaman Hz. Peygamber (sav)'in ümmiliğine yer vermek gerek­
mektedir.

Lügat itibariyle ana, asıl ve kaynak anlamına gelen "ümm", 
sonuna eklenen nisbet yasından dolayı "anaya mensup” yahut 
"anadan doğduğu gibi kalan" demektir73. Ümmî lafzının bu 
mânâları dışmda "Arap ümmetine veya Ümmü'l-kurâ'ya/Mekke’ye 
mensup" gibi anlamlan da vardır74.

Kur'ân'a göre de ümmî okuma-yazma bilmeyen demektir. 
Zira, jjJüaitJl olijN 131 ' i j  .—ı'u5 ^  üis ^  jkc tij Sen
bundan önce ne bir yazı okur, ne de sağ elinle onu yazardın. Öyle ol­
saydı, bâtıla uyanlar kuşku duyarlardı" 75 âyeti bunu ifade eder. 
Görüldüğü gibi Kur'ân'm  bu  beyam, insanın ilk durum una işa­
ret etmektedir ki bu da onun, okuma-yazmayı öğrenmeyip 
anadan doğduğu gibi kalmasıdır. Çünkü bu vasfı insan sonra­
dan kazanmaktadır. Dolayısıyla onu taşımayan kimse ümmî 
demektir. şljjîJl ¿îSlt

73 Elmalılı, Hak Dini, VII, 4955; Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, İstanbul ts., s. 88.
74 er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 23-24; Elmalılı, Hak Dini, VE, 4956; Keskioğlu, 

Osman, Kur'ân Tarihi, s. 88; Sofuoğlu, Mehmet, Tefsire Giriş, İstanbul 1981, s. 25.
75 el-Ankebût 29/48.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /129

jSciJI ¿fi* "Yanlarındaki Tevrat ve İncilde
yazılı buldukları o elçiye, o ümmî Peygamber'e uyanlar (var ya) işte o 
Peygamber onlara iyiliği emreder, onları kötülükten meneder..."76, 
jjjüLgj t j  Şj aUü  ̂ ... Öyle
ise Allah'a ve ümmî Peygamber olan Resûîüne -ki o, Allah'a ve O'nun 
sözlerine inanır- imân edin ve ona uyun ki doğru yolu bulasınız"77 
âyetleri, Hz. M uhammed'i bu anlamda ümmî olarak nitelen­
dirmektedir.

Ancak hemen ifade edelim ki Allah Taâlâ'nm Peygamberini 
bu vasıfla anması onun, ümmî olduğu halde ilmin bütün üstün­
lüklerine sahip olmasındandır ve bu da Resûlullah (sav) için bir 
mu'cize demektir. Esasen okuma-yazma bilmemesi, o Yüce 
Resûlün bilgisiz olduğu anlamında düşünülmemelidir. Zira bu­
nun asıl sebebi, Kur'ân'ın kaynak itibariyle İlâhî olduğunu gös­
termektir. Şayet Hz. Peygamber okuma-yazma bilseydi, ümmî 
olan bir Peygamber için, "Bu Kur'ân,onun yazdırdığı öncekilere ait 
masallardır "78 demeye kalkan ve en açık mucizeleri bile inkâr eden 
müşrikler, iftiralarma bir ölçüde dayanak yapmış olacaklardı.

Hz. Peygamber'in ümmî olduğu kendi sözlerinden de açıkça 
anlaşılmaktadır. Büindiği gibi Resûlullah (sav) ilk vâhiy aldı­
ğında Cebrâil (as)'in üç defa üst üste "Oku" diye emretmesine 
karşılık, "Ben okuma bilmem" diye cevap vermiştir79. Ayrıca bir 
hadisinde de "Biz ümmî bir toplumuz; okuma-yazmayı ve hesabı 
bilmeyiz"30 buyurmuştur.

Bütün bu naslara rağmen yine de konuyla ilgili farklı görüş­
ler ileri sürülmüştür. Bazı İslâm âlimleri söz konusu naslara 
dayanarak Resûlullah'ın ümmî olduğunu iddia ederken bazıları 
da, başka delillere dayanarak ümmî olmadığım savunmaktadır. 
O yüzden konuyu iki başlık altında ele almamız gerekmektedir.

78 el-A’râf 7/157.
77 el-A'râf 7/158.
78 el-Furkân 25/5.
79 el-Buhârî, Bedül-vahy, 3; Müslim, el-İmân, 252.
80 el-Buhârî, es-Savm, 13; Müslim, es-Siyâm, 15; Ebû Dâvûd, es-Savm, 4.



130 / KUR'ÂN TARİHİ

baa. Ümmî Olduğunu Savunanların Delilleri
H z. Peygamber'in ümmi olduğunu savunanlara göre Pey­

gamber'e çeşitli durum larda vâhiy geliyordu. Bunların bazıla­
rında vahiy kâtibi bulunmayabiliyordu. Eğer Allah Resûlü yazı 
bilseydi, kâtip bulunmadığı zaman vahiy geldiğinde hemen ya- 
zıverirdi. Halbuki Hz. Peygamber'in vahyi bizzat yazarak tespit 
ettiğine dair hiçbir rivâyet mevcut değildir81.

Ayrıca Hz. Peygamber'in yaşantısını büyük bir hassasiyetle 
takip eden, hatta haramlarıyla olan özel ilişkilerine varmcaya 
kadar muttali oldukları herşeyi anlatan sahâbîlerden de, 
Resûlullah (sav)'m okur-yazar olduğuna dair hiçbir rivâyet 
gelmemiştir. Sahâbîlerin naklettikleri bu kadar çok rivâyet ara­
sında konuyla ilgili tek bir sözün bile yer almaması, doğrusu 
onun ümmî olduğunun açık bir kanıtıdır82.

Bilindiği gibi Tâif heyeti İslâm 'a girmek için M edine'ye 
gelmişti. Ancak bazı şartları ve istekleri vardı. Hz. Peygamber 
onlardan bu taleplerini yazıp getirmelerini istedi. Söz konusu 
heyet de, Hz. Peygam ber'in bp teklifi doğrultusunda hareket 
ederek kendi istek ve şartlarını yazıp Resûlullah'a arzettiler. 
Ancak ileri sürdükleri şartlar arasında fâizin yasaklanmaması 
da vardı. Tam bu cümle okunduğunda Resûlullah: "Elimi bu 
cümlenin üzerine koyun " dedi. Elini koyduklarında da ribâ âye­
tini83 okuyup bu  cümleyi sildi84. G örüldüğü gibi eğer Resûlul­
lah (sav) okuma-yazma bilseydi sözü edilen cümleyi kendisi 
bulup silerdi.

Bütün bunlardan başka el-A'râf, 157-158 ve el-Ankebût, 48. 
âyetleriyle Hz. M uhammed'in bizzat kendisinin ümmî olduğu­
nu açıkça gösteren sözleri, onun okuma-yazma bilmediğini or­
taya koymaktadır.

81 Bkz. Önkal, Ahmet, Hz. Peygamber'in Ümmiliği, SÜİFD, Konya 1987, sy. 2, s. 252.
82 Önkal, Ahmet, Hz. Peygamber'in Ümmiliği, s. 251.
83 el-Bakara 2/275.
84 İbnuT-Esîr, Usdu'l-gâbe, 1,216.



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /131

bab. Ümmi Olmadığım Savunanlann Delilleri
Bazı İslâm âlimleri, Resûlullah (sav)'m şanını ve derecesini yük­

seltmek gibi bir gayretle onun okuma-yazma bildiğini hatta hesap 
yapma, şiir söyleme ve ensâb ilmi konusunda tam bir kuvvet ve ik­
tidara sahip olduğunu savunmaktadırlar. Bu grupta yer alan bilgin­
lerin ileri sürdükleri delilleri de şöyle sıralamak mümkündür.

Allah Resûlü, Hudeybiye (VI. H/627 M)'de Mekke delegele­
riyle antlaşma şartlarım görüşürken, bu şartları yazmak üzere 
kâtip olarak Hz. Ali'yi çağırdı ve ona Besmele'den sonra, "Bu 
Allah'ın Resûlü Muhammed’in Kureyş ile yaptığı antlaşmadır" diye 
yazmasım emretti. Fakat Kureyş delegasyonunun başkanı Sü­
heyl b. Amr bu cümleye itirazla "Biz senin Allah'ın Resûlü ol­
duğunu kabul etseydik, seni şimdi Mekke'ye girmekten alı­
koymaz, seninle uğraşmaz ve sana tâbi olurduk. Bu sıfaü sil, 
kendi isminle babamn ismini yaz" dedi. Hz. Peygamber de b u ­
nu kabul edip kâtibe "Resûlullah" ifadesini silmesini emretti. 
Ancak Hz. A i teeddüben bunu kabul etmedi. Bunun üzerine 
Allah'ın elçisi ilgili sayfayı alıp"Resûlullah" sözünü sildi ve ye­
rine "Muhammed b. Abdillah" yazdı85. Eğer Resûlullah M uham­
med (sav)'in okuma-yazması olmasaydı Resûlullah ibâresini si­
lip kendi ismini yazması m üm kün olmazdı.

Enes b. Mâlik'ten gelen bir rivâyette Resûlullah buyurm uş­
tur ki: "İsrâ gecesi cennetin kapısında sadakaya karşılık on, karz-ı ba­
sene (faizsiz borç vermeye) karşılık ise on sekiz misli sevâb verileceği­
nin yazılı olduğunu gördüm" 86.

Bazı rivâyetlerde de, Hz. M uhammed'in bir kısım harflerin 
yazılışlarıyla ilgili olarak: "Besmeleyi yazdığın zaman sin’i belli et, 
Ey Mu'âviye! mürekkebi iyi ayarla, kalemi düzgün kes, be'yiğüzelce 
belirt, sinin dişlerini göster, mim'in gözünü doldurma, lafza-i celâl'i 
güzel yaz" dediği nakledilmektedir87.

85 el-Buhârî, el-Megazî, 43; eş-Şurût, 15; es-Sulh, 6; el-Cizye, 19; Müslim, el-Cihâd, 
90,92,93; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, IV, 291.

86 İbn Mâce, es-Sadakât, 19.
87 Kâdî Iyâz, eş-Şifâ bi ta'rîfi hukûki'l-Mustdfâ, Dersaâdet 1312, I, 298-299; el- 

Munâvî, Feyzu’l-kadir, Beyrut, 1972,1, 433.



132 / KUR'ÂN TARİHİ

Görüldüğü gibi bu ve benzeri hadisler de Hz. Peygamber'in 
okuma-yazma bildiğini gösterir. Zira o, şayet ümmî olsaydı 
mirâca çıktığında karz-ı hasenle ilgili sözü nasıl okuyabilir? Harf­
lerin yazım hususiyetleriyle ilgili nasıl bilgi verebilirdi?88.

bac. Oryantalistlerin Görüşleri
Kaynakların verdikleri bilgilere göre oryantalistlerin çoğun­

luğu, Resûlullah (sav)'m okuma-yazma bildiğini iddia etmekte­
dir89. Meselâ Hz. Muhammed (sav)'in okur-yazar olmadığım 
savunan Müslümanların bu görüşlerini eski bir habere dayan­
dırdıklarını ileri süren Blachere şunları söylemektedir: Mu- 
ham m ed'in okuma-yazma bildiğini gösteren alâmetlerin mev­
cut olduğu görüşündeyiz. (...) Bundan başka onun ailesinden 
amcası Ebû Tâlib ve amcasınm oğlu Ali gibi bazı kişilerin de 
okur-yazar oldukları kanaatine bizi sevkeden âmiller mevcut­
tur. Bu yüzden Muhammed (sav)’in okur-yazar olmadığım ileri 
sürmek anlamsız bir çabadan başka bir şey değildir90. Ayrıca 
Ameri, Kasimirski ve M ontet'un da Blachere'le aym görüşü 
paylaştıkları zikredilmektedir91.

Bu konudaki görüşüyle dikkat çeken müelliflerden biri de, 
İtalyan tarihçi Caetani'dir. Onun bu husustaki yorumu şöyledir: 
"Muhammed'in okuma-yazma bilmediğim tayin etmeye kalk­
mak beyhûde bir gayrettir. Çünkü Muhammed bunu muasırla­
rından bile saklamıştır. Bununla beraber kanaatimize göre, 
Muhammed yazı sanatına hakikaten vâkıf olmasaydı bunu, 
ashâbı önünde daha açık bir şekilde ilân etmeyi, kendisi için 
faydalı sayacaktı. Binaenaleyh okuyup-yazma bilmesi m uhte­
meldir. Fakat o bunu itiraf etmek istememiştir"92.

88 Önkal, Ahmet, Hz. Peygamber'in Ümmiliği, s. 253 vd.
89 Bkz. Ertuğrul, İ. Fenni, Hakikat Nurları, s. 25.
90 Blachere, Regis, Introduction au Coran, Paris 1959, s. 6 vd.
91 Bkz. Şâhin, Abdussabûr, Hz. Muhammed Okuma ve Yazmayı Biliyor mu idi? (trc.

Tayyar Altıkulaç), DD., C. XII, Ankara 1973, sy. 4, s. 199.
92 Caetani, L., İslâm Tarihi (trc. Hüseyin Cahid), İstanbul 1924-1927, IX, 163.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /133

Caetani, "İslâm Târihi" adıyla kaleme aldığı kitabın bir başka 
yerinde de şunları söylemektedir: "İslâm dinini daha kuvvetli 
şekilde müdafaa etmek için Kur'ân âyetlerinin tamamiyle Al­
lah'tan geldiğini ve insanlarla hiçbir münasebeti olmadığım id ­
dia etmeye kesin olarak lüzum vardı. M uhammed'in İslâmiyet 
propagandasına başlamadan önce İbranice kitaplar okuduğunu 
ve tetkik ettiğini ispat m üm kün olsaydı, yeni dinin düşmanları, 
Peygamber'in yaptığı tebliğlerinin Allah tarafından vahyedil- 
meyip kendi okuduğu kitaplardan aldığım iddia hususunda el­
lerine kıymetli bir silah geçirmiş olacaklardı. Binaenaleyh Mu­
ham m ed'in okuma-yazma bilmediğini, bundan dolayı bütün 
bilgilerin Allah'tan geldiği iddiasını müdafaa etmek zaruri bir 
iş olarak telakki edilmişti"93.

bad. Değerlendirme
Hemen belirtelim ki bizim burada yapacağımız değerlen­

dirme, hem İslâm âlimleri hem de müsteşriklerin ileri sürmüş 
oldukları görüşlere yönelik olacaktır. Şurası muhakkak ki Hz. 
Peygamber'in okur-yazar olduğunu savunan âlimlerin ileri 
sürdükleri delillerin hepsi tenkid edilebilir niteliktedir. Şöyle 
ki Hz. Peygamber'in, Hudeybiye antlaşmasının metninden 
"Resûlullah" ifadesini silip yerine kendi ismini yazması onun, 
okur-yazar olduğunu göstermez. Zira, yukarıda zikrettiğimiz 
rivâyetin bir başka varyantında da "yazısı iyi değildi"94 kaydı 
mevcuttur. Hem şu da bilinen bir gerçek ki sadece ismini öğre­
nip zarzor yazabilen, yahut imzasım atabilen bir kimse okur­
yazar sayılamaz. Bu yüzden söz konusu rivâyet, Resûlullah 
(sav)'m okuma yazma bildiğini ispata kâfi nitelikte değildir.

Hz. Peygamber'in, İsrâ gecesi cennetin kapısında karz-ı ha- 
sen veren kimsenin sevabıyla ilgili olarak gördüğü bir yazıdan 
haber vermesi de aynı şekilde onun okuma-yazma bildiğini 
göstermez. Çünkü Resûlullah (sav)'m yazıyı gördüğü âlem, fi­

93 Caetani, L., İslâm Tarihi, IX, s. 60.
94 el-Buhârî, el-Meğazî, 43.



134 / KUR'ÂN TARİHİ

zik ötesi bir âlemdir. Dolayısıyla bu hususun dünyevî bir mese­
leyle mukayesesi doğru değildir. Ayrıca Hz. Peygamber'in gör­
düğü o yazının anlamını meleklerden sorup öğrenmiş olması 
da muhtemeldir.

Bazı harflerin yazılışlarıyla ilgili Hz. Muhammed (sav)' den 
nakledilen rivâyetler de sıhhat açısından değerlendirmek ge­
rekmektedir. Buna göre denilebilir ki söz konusu rivâyetler ya 
sahihtir ya da sahih değildir. Eğer sahih ise Hz. Peygamber'in 
yazı tarzı ile ilgili vermiş olduğu bilgiler m u’cize kabilindendir. 
Sahih değilse o zaman da zaten herhangi bir şey söylemeye ge­
rek yoktur. Bu anlayışa göre bahis konusu ettiğimiz rivâyetlerin 
her iki durum da da delil olma şansı mevcut değildir.

Oryantalistlerin görüşlerine gelince, bu hususta da şunları 
söyleyebiliriz. Öyle anlaşılıyor ki Allah elçisi Muhammed 
(sav)'in okur-yazar olduğunu savunan oryantalistlerin bu tu­
tumları, onların art niyetli olmalarından kaynaklanmaktadır. 
Gerçi biraz önce ifade ettiğimiz gibi İslâm âlimleri arasında da 
bu görüşte olanlar vardır. Ancak böyle bir kanaati onlar kuşku­
suz, Peygamberi yüceltmek maksadıyla ileri sürmüşlerdir. 
Çünkü söz konusu âlimlerin, bunun ötesinde bir maksat taşı­
dıklarım kabul etmemiz doğru olmaz.

Elbetteki oryantalistlerin amacı bu değildir. Onlara göre 
Hz. M uham m ed'in ümmiliğini kabul etmek, bir anlamda 
onun getirdiği dinin, İlâhî olduğunu ileri sürm ek demektir. 
Bu yüzdendir ki oryantalistlerin çoğu, Hz. M uhammed 
(sav)'in üm m î olduğunu ifade eden Kur'ân âyetine95, Hz. Pey­
gamber'in: "Biz ümmî bir toplumuz okuma-yazmayı ve hesabı 
bilmeyiz"96 şeklindeki açık itirafına ve bu  hususu destekleyen 
sahih delillere rağmen, onun okuma-yazma bildiğini ileri sü- 
rebilmişlerdir.

95 el-Ankebût 29/48.
96 el-Buhârî, es-Savm, 13; Müslim, es-Siyâm, 15; Ebû Dâvûd, es-Savm, 4; en-Nesâî, 

es-Siyâm, 17; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, II, 43, 52,122,139.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /135

Tabiatıyla onlar, Hz. Peygamber'in okur-yazar olduğunu 
iddia etmekle esasen K ur'ân 'm  vahiy m ahsulü olmayıp Hz. 
M uham m ed'in eseri olduğunu isbata çalışmaktadırlar. Çünkü 
bu kanaati taşıyan zatlarm  yukarıda da belirttiğimiz gibi asıl 
maksatları, K ur'ân'ın beşerî kaynaklı bir kitap olduğunu ileri 
sürerek, Resûlullah M uhamm ed (sav)’in Yüce Allah tarafından 
gönderilen bir peygamber olduğunu inkâr etmektir. Halbuki 
bu hiçbir zaman m üm kün görünmemektedir. Zira m odem  b i­
limin bile yeni keşfettiği birçok hakikati, asırlar öncesinden 
haber veren bir kitabın, okur-yazar olduğunu varsaysak bile 
bir beşer tarafından yazıldığını kabul etmek mantıken doğru 
değildir. Böyle bir şeyi ileri sürmek, bir anlamda insanoğlu­
nun o dönemde, bilim ve teknolojide daha ileride olduğunu 
kabul etmek demektir ki bu da bilime ve bilim adamlarına h a ­
karet sayılır. Bu yüzden esasen bir araştırmacı olarak bu  zat­
lardan beklenen, hakikati ortaya koymak olmalıdır. Fakat ne 
yazık ki onlar birçok konuda olduğu gibi bu konuda da haki­
kati dile getirme yerine, hakikat dışı şeyleri hakikatmiş gibi 
göstermeye çalışmaktadırlar.

Sonuç olarak şunu söylebiliriz ki Hz. Peygamber İlâhî vahyi 
tebliğ etmekle görevlendirilmeden önce kesinlikle okuma- 
yazma bilmiyordu97. Bu, bir hikmetin sonucuydu. Zira okuma- 
yazma bilmediği halde Kur'ân'ı Resûlullah (sav)'m yazdığını 
iddia edenler, şayet okur-yazar olsaydı bunu iddialarına delil 
getirerek, "Muhammed daha önceki kitaplardan okuduklarım 
bize naklediyor" derlerdi.

Öyle görünüyor ki Hz. Peygamber (sav) yetiştiği muhit icabı 
okuma-yazmayı öğrenememiş, yaşı ilerledikten sonra da böyle 
bir teşebbüste bulunmamıştı. Esasen bu dönemde Resûlullah 
(sav)'ın okuma-yazmaya ihtiyacı da yoktu. Ama Peygamberlik­
ten sonra durum  değişmiş, 23 seneye yaklaşan bir sürede dur­
m adan nâzil olan âyetleri tespit için, vâhiy kâtipleri Peygam­

97 Elmalılı, Hak Dini, V, 3784, Dp, 1; Ertuğrul, İ. Fenni, Hakikat Nurları, s. 11.



13 6 /KUR'ÂN TARİHİ

ber'in gözü önünde yazı yazmışlardı. Özellikle Medine'ye hic­
retten sonra Resûlullah (sav)'ın çok değişik çevrelerle muhtelif 
münasebetleri olmuş, bu münasebetler sebebiyle antlaşmalar 
kaleme alınmış, mektuplar yazılmış ve emirnameler çıkarılmış­
tı98. İşte Hz. Peygamber'in, okuma-yazma ile ilgili olan birçok 
mühim işlerle irtibatı sebebiyle hayatının sonlarına doğru, iyice 
öğrenmek ve bellemek şeklinde bir teşebbüs sonucu olmaksızın 
biraz okuma-yazma öğrenmiş olması, müm kündür. Zaten bu­
nun tabii bir şekilde meydana gelmiş olması da düşünülebilir. 
Nitekim Mücâhid ve eş-Şa'bî'nin naklettikleri, "Hz. Peygamber 
vefat etmeden önce okudu ve yazdı"99 şeklindeki rivâyet de ha­
yatının sonuna doğru Resûlullah (sav)'ın, insan fıtratının sahip 
olduğu tabii seyr içerisinde bazı şeyleri okuyup yazdığım orta­
ya koymaktadır.

bb. Vahiy K âtip liğ i Kurumu
Daha önce de belirttiğimiz gibi Hz. Peygamber ümmî idi. Bu 

yüzden risâletinin başlangıcından itibaren okuma-yazma bilen 
sahâbilerden bazılarına vâhiy kâtipliği yaptırıyordu. Ne zaman 
kendisine bir Kur'ân parçası nâzil olsa, hemen kâtiplerinden bi­
rini çağırır ve gelen vahyi eksiksiz yazdırırdı. Nitekim, ¡j M
I» g . . . . a ..’î j  a ı l  ¡ y  y y  y y 'y d l  )j a  o j j j p ü ü l

"Müminlerden özür sahibi olanlar dışında, cihâddan geri kalanlarla 
mallarıyla ve canlarıyla Allah yolunda cihâd edenler bir olmaz" 100 
âyetinde yer alan "Gayru uli'd-darar / Özür sahibi olanlar hariç" 
kısmının, görme özürlü olan İbn Ümmi M ektûm’un: "Ey Al­
lah'ın Resûlü, eğer cihâd yapabilecek güçte olsaydım elbette 
yapardım" demesi üzerine nâzil olduğu ve Hz. Peygamber'in 
yazı malzemesi isteyerek Zeyd b. Sâbit'e bu kısmı yazmasını 
emrettiği rivâyet edilmektedir101.

98 Önkal, Ahmet, Hz. Peygamber’in Ümmiliği, s. 259.
99 en-Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, III, 260.
100 en-Nisâ 4/95.
101 el-Buhârî, et-Tefsir, Sûre, 4; ez-Zerkânî, Menâhil, I, 368.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /137

İbn Hacer (ö. 852/1448)'in bildirdiğine göre Peygam beri­
mizin M ekke'de ilk vahiy kâtipliğini yapan  sahâbî, A bdullah 
b. Sa'd b. Ebî Serh 'tir102. Hz. Peygam ber'in M edine'deki ilk 
vâhiy kâtibinin de Ubeyy b. Ka'b olduğu zikredilm ektedir103. 
Denildiğine göre Peygam berimiz Ubeyy b. K a'b 'ı bu lam adı­
ğı zam anlarda Zeyd b. Sâbit'i çağırmış ve ona vahiy yazd ır­
mıştır. Ayrıca Resûlullah'm  K ur'ân vahyi dışında, özellikle 
M edine devrinde yapm ış olduğu yazışm alarda bu  iki zâtı, 
vâhiy yazdırm ak için sekreter olarak kullandığı da rivâyet 
edilm ektedir104.

Kaynaklarda, Hz. M uham m ed (sav)'in vahiy yazdırdığı 
kâtiplerin sayıları hakkında farklı rakam lar verilmiştir, el- 
Halebî (ö. 1044/ 1635) bu  sayıyı 26 olarak zikrederken105, İbn 
Asâkir (ö. 571/1176) söz konusu kâtiplerin 23 kişiden ibaret 
olduğunu kaydeder106. Ancak bazı kaynaklarda bu  rakam  
kırka kadar çıkm aktadır107. Hz. Peygamber (sav)'e vahiy 
kâtipliği yapan zatların başlıcaları şunlardır: Ebû Bekr, Ömer, 
Osman, Ali, Abdullah b. Sa'd b. Ebî Serh, Zeyd b. Sâbit, Zu- 
beyr b. Avvâm, Ubeyy b. Ka'b, Hâlid b. Sai'd, Ebbân b. Sa'îd, 
M uâviye b. Ebî Sufyân, Hanzala b. er-Rebi', Muaykıb b. Ebî 
Fâtıma, A bdullah b. Erkâm, Şurahbil b. Hasene, A bdullah b. 
Revâhâ108.

102 İbn Hacer, Fethui-bâri bi sahihi şerhi'l-Buhâri, Kahire 1398/1978, IX, 22; el-Halebî, 
es-Sîretui-halebiyye, yy., 1320, III, 326. Bu zâtın irtidât edip (dinden çıkıp) Mek­
ke'nin fethinde tekrar Müslüman olduğu bildirilmektedir. Bkz. el-Belâzurî, 
Futûhu'l-büldân, s. 693; İbn Hacer, Fethu'l-bârî, IX, 22.

103 İbn Hacer, Fethu’l-bâri, IX, 22; Ahmed Cevdet Paşa, Hulâsetu’l-beyân f l  te'lifi'l- 
Kur'arı, İstanbul 1303, s. 3.

104 el-Belâzurî, Futûhu'l-büldân, s. 693; Caetani, L., İslâm Tarihi, IX, 171.
ı°5 el-Halebî, es-Sîretu’l-halebiyye, III, 326.
106 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 87.
107 el-Halebî, es-Siretu’l-halebiyye, III, 326; Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 53.
108 Bkz. İbn Hacer, Fethui-bâri, IX, 22; el-Halebî, es-Siretui-halebiyye, III, 326-327: ez- 

Zerkânî, Menâhil, 1,246; Ahmed Cevdet Paşa, Hulâsetu'l-beyân, s. 3.



138 / KUR'ÂN TARİHİ

Bazı nakillerde ayrıca şu isimlere de rastlamak mümkündür: 
Talha b. Ubeydillah, Said b. Ebî Vakkâs, Huzeyfe b. el-Yem ân, 
Huvaytıb b. Abdiluzza109, Amr b. el-As, Muaz b. Cebel, Muğire 
b. Şu'be, Huseyn en-Numeyrî, Ebû Said b. el-Âs, Cehm b. es- 
Salt110, Hâlid b. Velîd, Sâbit b. Kays ve Erkâm b. Ubeyy111.

Yeri gelmişken şuna da işaret edelim ki müsteşriklerden ba­
zıları, vahiy kâtipliği müessesesini kabul ederek, konuya müs- 
bet yönden yaklaşırken, bir kısmı da ilk dönemde Kur'ân yazı­
mının söz konusu olmadığını ileri sürmektedir112. Bu hususta 
müsbet kanaat içinde olanlar arasında Blachere, Schwailly ve 
Casanova'nın isimlerini sayabiliriz113.

bc. Kur'ân Yazımında Kullanılan Malzemeler
Kur'ân vahyinin indiği dönemde henüz kâğıt mevcut değil­

di. Bu bakımdan ister Hz. Peygamber'in emri üzere vâhiy ya­
zan kâtipler, ister husûsî Mushaf yazan sahâbîler olsun, gelen 
Kur'ân vahyini ancak kendi imkânlarıyla elde ettikleri malze­
melere yazabiliyorlardı. Kur'ân Tarihi kaynaklarma göre bu 
malzemeler şunlardır:

(1) Parşömen parçaları (özel bir deri),
(2) Rakk (tabaklanmış deri),
(3) Kat'u'l-edîm (işlenmemiş deri),
(4) Lihâf (ince beyaz taşlar)114,
(5) Asîbu'n-nahl (hurma ağacı yapraklarının orta damarları115),
(6) Ektâf (develerin kürek kemikleri116),

109 Kastallânî, Mevâhibu'l-ledüniyye, (trc. Şâir Abdulbâki), yy., ts. 1,23 vd.
110 Ahmed b. Ebî Ya'kub, Târihu Ya'kûbî, Necef 1385, II, 64.
111 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,246.
112 Blachere, R., Introduction au Coran, Paris 1959, s. 12.
113 Blachere, R., Introduction au Coran, s. 12.
114 Hamidullah, Kur'ân'ı Kerim Tarihi, s. 43.
115 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 233; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 69.
116 Subhî, es-Sâlih, Mebâhis, s. 69-70; Hamidullah, Kur'ân'ı Kerim Tarihi, s. 43.



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /139

(7) Ruk’a (Kıımaş ya da bez parçası)117,
(8) Tahtadan yapılmış tabletler118,
(9) Kırık seramik parçaları119.
Bu malzemeler içinde deri ve bez parçaları yazı için en uy­

gun olmakla birlikte diğerlerine göre, temin edilmesi daha güç­
tü. O yüzden bunları elde etme imkam olmayınca taşa, kemiğe, 
tahtaya ve hurma dallarına yazılırdı. Aynca yazı malzemeleri 
Mekke'ye kıyasla M edine'de daha boldu ve bunlan kolay yol­
dan temin etme imkâm vardı120. Öyle anlaşılıyor ki, Medine dö­
neminde bu bolluktan istifade edilerek vahiy daha kullanışlı 
malzemelere yazılıyordu.

Burada M enâzır A hsen G îlânî'nin yazı m alzem eleriyle 
ilgili b ir tespitini sunm ak istiyoruz: "Sert b ir cisim üzerine 
yapılan kakm alar, silinip kaybolm a hususunda m ürekkep 
vb. ile yazılmış bir şeyden daha çok m ukavem et ederler. 
Aynı şekilde parşöm en ve deri, pap irüsten  daha çok daya­
nıklıdır. Vahiylerin parçalar halinde gelmesi sebebiyle b u n ­
lar önce, geçici olarak küçük eşyalar üzerine yazılıyor ve 
böylece nâzil olan sûrenin  tam am lanm asına kadar bekletili­
yor, sonra daha m ünasip  ve uygun  diğer m alzem e üzerine 
geçiriliy o rd u "121.

bd. Hz. Peygamber'in Kur'ân Metnini Yazdırması

Hz. Peygamber'in aslî görevi, vahiy yoluyla gelen Allah'ın 
emir ve yasaklarım insanlara tebliğ etmek, aynı zamanda gele­
cek kuşaklara da intikalini sağlamak amacıyla onları korunabi­
lecek bir hale getirmekti. Bu yüzden Allah Resûlü, bir taraftan

117 Bu hususu Zeyd b. Sâbit'in: "Biz Kur'ân'ı Resûlullah (sav)'ın yanında bez par­
çalan üzerine yazardık" sözü de desteklemektedir. Bkz. Ahmed b. Hanbel, el- 
Müsned, V, 185; ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 237, Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 69.

118 Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 70; Hamidullah, Kur'ân'ı Kerim Tarihi, s. 43.
119 Hamidullah, Kur'an-ı Kerim Tarihi, s. 43; Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 91.
120 Keskioğlu, Osman, Kur’ân Tarihi, s. 90.
121 Hamidullah, Kur’an-ı Kerim Tarihi, s. 43.



140 / KUR'ÂN TARİHİ

tebliğ vazifesini yerine getirirken diğer taraftan da sahâbîleri, 
Kur'ân'ı okumaya ve ezberlemeye teşvik ediyordu122. Esasen 
Müslümanlar yeni bir dine girmenin verdiği heyecan ve imanla 
Kur'ân metnini ezberliyorlar ve onu gece gündüz okuyorlardı. 
Ancak Hz. Peygamber nâzil olan Kur'ân vahyinin sadece ezber­
lenmesini yeterli bulmuyordu. Çünkü onu ne kadar çok insan 
ezberlerse ezberlesin, hâfıza daima unutkanlık illetiyle karşı 
karşıya olduğu için belli bir zaman sonra, yamlma, unutma, ka­
rıştırma ve hata söz konusu olabilir. İşte bu yüzden Hz. Pey­
gamber ezberlemeye teşvik etmekle birlikte Kur'ân'ın yazılma­
sını da emrediyordu. Kur'ân metninin Resûlullah zamanında 
yazıldığını gösteren deliller hiç de az değildir. Bunlardan bazı­
larına işaret etmek istiyoruz.

bda. Metnin Yazdtrtldtğını Gösteren Deliller

(1) Allah Taâlâ'nın K ur'ân 'a "el-Kitâb'n23 adını vermesi, 
zımnen Kur'ân metninin yazıldığını göstermektedir. Çünkü 
"el-Kitâb" yazılı metin dem ektir124. Ayrıca Kur'ân da bizzat 
başlangıçtan beri kendisinin yazıya geçirildiğini ifade etmek­
tedir125.

(2) İbn Hişâm (ö. 218/833)'m naklinden öğrendiğimiz Hz. 
Ömer (ra)'in M üslüman olması hadisesinde kız kardeşinin 
elinde bulunan Tâhâ Sûresi'nin baş tarafının yazılı bulunduğu 
nüsha da126, Kur'ân'ın yazıldığının bir başka kanıtıdır.

(3) Denildiğine göre Hz. Peygamber: "Benden Kur'ân dışında 
birşey yazmayınız. Kim benden Kur'ân dışında bir şey yazmışsa onu 
imha etsin."127 demiştir.

122 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'ân, 20; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, VI, 66.
123 Bkz. el-Bakara 2/8, 9,151; Âl-i İmrân3/3; el-Arâf 8/2.
124 Doğrul, Ömer Rıza, Kur'ân Nedir?, s. 41.
123 Abese 80/11-15.
126 ibn Hişâm, es-Sire, I, 368; İbn Sa'd, et-Tabakât, III, 276-268.
127 Müslim, ez-Zühd, 16.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /141

(4) Bir başka rivayette de, "Hz. Peygamber (sav)'e herhangi bir 
vahiy geldiğinde kâtiplerinden birini çağırıp ona: "Bu âyetleri, fa­
lan âyetleri içine alan sûreye (yazıp) koy"128 dediği nakledilmiştir.

(5) Abdullah b. Ömer'den gelen bir haberde onun şöyle dedi­
ği ifade edilmektedir: "Biz, Kur'ân metni üzerimizde olduğu halde 
düşman memleketlerine gitmekten menedilmiştik. Bunun sebebi o 
nüshalarm düşman eline geçme korkusu idi"129.

(6) Berâ b. Azîb de demiştir ki: "ojlclijl ^fuu İ  âyeti130 nâzil ol­
duğu zaman Resûlullah (sav): "Bana falanı çağırın" dedi. Çağırılan 
şahıs (Zeyd b. Sâbit) mürekkep, kalem ve üzerine yazı yazılacak 
malzeme ile geldiğinde Peygamberimiz ona: ¿jiçlijl ¿jLl; 'i âyetini 
yaz" dedi131.

Görüldüğü gibi bütün bu tarihî nakiller açıkça ortaya koyuyor 
ki, Allah Resûlü, kendisine gelen her Kur'ân parçasmı yalnızca 
ezberlemek ve ezberletmekle kalmamış, ayrıca yazıyla da tespit 
ettirmiştir.

bdb. Yazdırılan Metinlerin Tashih Edilmesi
Kaynakların bildirdiğine göre Hz. Peygamber'in çağırdığı 

kâtip yazma işini bitirince, Resûlullah (sav) ona yazdığım yük­
sek sesle okumasını emrediyor; şayet kâtip eksiklik, fazlalık ve­
ya yanlışlık yapmışsa onu tashih etmiş oluyordu. Nitekim Zeyd 
b. Sâbit bu hususu bize şu sözüyle anlatmaktadır: "Resûlullah 
(sav) bana vahiy yazdırıyor ve bitirince de yazdığım vahyi 
okutturuyordu. Eğer herhangi bir yanlış veya noksan bulursa, 
bunu hemen düzelttiriyordu. Ben de ancak ondan sonra kalkıp 
söz konusu vahyi insanlara bildiriyordum"132.

Daha sonraki aşamada ise, Resûlullah Muhammed (sav)'in 
tashihinden geçen Kur'ân metni, yine onun emriyle çoğaltılıyor, 
Müslümanların bir kısmı bu çoğaltılan nüshaları alıyor, bir

128 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I ,57.
129 İbn Mâce, el-Cihâd, 45; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, II, 6,10,55, 63,
130 en-Nisâ 4/95.
131 el-Buhârî, Tefsir, Sûre, 4.
132 el-Heysemî, Mecmeu’z-zeoâid, Beyrut 1967,1,152; VIII, 257.



1 4 2 /KUR'ÂN TARİHİ

kısmı da tashih edilen metinden kendileri için özel nüshalar ya­
zıyorlardı133. İstinsah işi bittikten sonra da mukâbele gören asıl 
nüsha, Resûlullah (sav)'a teslim edilip Hâne-i saadette muhafa­
za ediliyordu134.

bdc. Metinlerin Kalıcı M alzemelere Taşınması
Ancak herhangi bir karışıklığa meydan vermeme ihtimalin­

den dolayı olmalı ki Resûlullah (sav) ara ara gelen vahyi, 
Menâzir Ahsen Gîlânî'nin de dediği gibi önce müsvedde halin­
de geçici bir şekilde yazdırıyor, sûre tamamlanınca da kalıcı ya­
zı malzemeleri üzerine kaydettiriyordu. Zeyd b. Sâbit'in: "Biz 
Hz. Muhammed (sav)’in huzurunda Kur'ân'ı bir takım parça­
lardan topluyorduk."135, şeklindeki sözü bu kanaatin doğrulu­
ğunu ispat edici niteliktedir. Nitekim el-Hâkim en-Neysâburî 
(ö. 405/1014) de Zeyd b. Sâbit'in söz konusu nakline dayanarak 
şöyle demiştir: Kur'ân metninin bir araya toplanması üç defa 
vuku bulup ilki, Hz. Peygamber'in huzurunda yapılmıştır"136.

bdd. M etnin İlk Yazılım  Tarihinin Tespiti
Biraz da K ur'ân m etninin Resûlullah (sav) zam anındaki ilk 

tespit tarihi üzerinde duralım . Hemen belirtelim ki M ekke'de 
nâzil olan 25 (el-Furkân)/5; 56 (el-Vakıa)/79. âyetleri K ur'ân 'm  
M edine'ye hicret edilm eden önce de yazıldığım gösterirse de, 
bunlarla kesin tarih tespiti yapm ak m üm kün değildir. Bu ko­
nuda bize ışık tutan yegâne haber, Hz. Ö m er'in kız kardeşin­
den isteyip aldığı, kronolojik olarak 45. sırada yer alan 20. 
(Tâhâ) sûrenin yazılı o lduğu K ur'ân m etnidir137. Bilindiği gibi

133 Hamidullah, Kur'ân'ı Kerîm Tarihi Ders Notlan, s. 15.
134 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,247; Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 267; İzmirli, Tarih-i Kur'ân, s. 9.
135 ez-Zerkeşî, el-Burhân, l, 237; es-Süyûtî, el-İtkân, I, 76.
136 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 237; es-Süyûtî, el-İtkân, 1, 76. el-Beyhakî (ö. 458/1065) de 

demiştir ki: "Kanatimce bundan maksat, ayrı ayn zamanlarda inen âyetleri Hz. 
Peygamber'in nezâretinde sûreler halinde derlemektir. Bkz. es-Süyûtî, el-İtkân, 
1,76.

137 İbn Sa'd, et-Tabakât, III, 192; İbn Hişâm, es-Sîre, I, 368; Şiblî, Asr-ı Saadet, 1,167- 
168.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /143

bu sûre, Hz. Ömer (ra)'in M üslüman olm asından önce inm iş­
tir. Hz. Ömer, Allah elçisi M uhamm ed (sav)'in Peygamberlik 
görevine başlamasının V. yılında M üslüm an olduğuna göre138 
en azından bu, K ur'ân 'ın  yazıyla tespitinin söz konusu tarih­
ten önce yapıldığı hakkında bize bir fikir vermektedir. Ancak 
iniş tarihi itibariyle 45. sırada yer alması ve kendisinden önce 
inen sûrelerin de yazıyla tespit edildiğine dair herhangi bir 
delilin bulunmayışı, kesin tarih tespitine yine imkân verm e­
mektedir.

İslâm Ansiklopedisine "Kur'ân" m addesini yazan F. Buhl, 
vahyin yazı ile ne zam an tespit edilmeye başlandığı hususu­
nun bilinmediğini zikretmekle beraber, gelen vahiy metinle­
rini yazarak emniyet altına alma ihtiyacı hissedilmeden önce 
fazla bir zam anın geçtiği kanaatinde değildir139.

Fakat her nedense İtalyan tarihçi L. Caetani, bu  konuda 
nakledilen Hz. Ömer (ra)'in M üslüm an olmasına dair hadise­
yi şüpheli göstermeye çalışarak, M ekke'de inen K ur'ân m etin­
lerinin yazıya geçirilmediğini ispat etme gayreti içine girmiş­
tir. Bu husustaki düşüncesi şöyledir: K ur'ân 'ın  iniş süresi he­
men hem en bir çeyrek asrı doldurur. Fakat gariptir ki, hicret­
ten önce Peygam ber'in tebliğ ettiği K ur'ân m etninin yazılarak 
korunm ası hususuna M uham m ed'in ehemmiyet verdiğine 
dair hiçbir işaret m evcut değildir. K ur'ân 'ın  bu devrede ya­
zıldığını gösteren tek rivâyete, Ö m er'in M üslüm an olmasına 
dair hadisede tesadüf edilir. Ancak hikâyenin um um î m uhte­
vası doğru kabul edilse bile, bu sözün dayandığı râvi, tafsila­
tın güvenirliği hakkında şüphe vermektedir. Bu yüzden hic­
retten önce M uham m ed'in tebliğ ettiği âyetleri yazdırarak ko­
rum ayı düşünm ediği, m etnin muhafazası için kendisinin ve 
ashâbınm hâfızalarma güvendiği sonucuna varılabilir140.

138 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 1,108.
139 Buhl, F„ "Kur'ân", İA„ İstanbul 1977, VI, 1000.
140 Caetani, L., İslâm Tarihi, IX, 168.



144 / KUR'ÂN TARİHİ

L. Caetani'nin ileri sürdüğü bu iddiayı kabul etmek pek 
müm kün değildir. Zira Hz. Ömer (ra)’in Müslümanlığı kabul 
etmesiyle ilgili olayı nakleden râviyi güvenilir bulmayıp rivâye- 
ti kabul etmesek bile, biraz evvel işaret ettiğimiz 25 (el- 
Furkân)/5 ve 56 (el-Vakıa)/79. âyetleri, Kur'ân vahyinin Mek­
ke'de yazıldığını açıkça göstermektedir. Esasen burada kesin 
olarak bilinmeyen husus, vahyin Mekke'de ne zaman yazılma­
ya başladığı hususudur. Yoksa Müslümanlar için Mekke dö­
neminde vahyin yazılmadığı konusunda herhangi bir tereddüt 
söz konusu değildir.

Burada şu hususa da işaret etmede fayda vardır. Daha önce 
de belirtiğimiz gibi tarihi kaynaklar, K ur'ân'm  tamamının Hz. 
Peygamber zamanında yazıldığım kaydetmektedirler141. Nite­
kim, Hz. Ebû Bekr'in, Kur'ân'ı cem etmekle görevlendirdiği 
Zeyd b. Sâbit'e Allah Resûlü Muhammed (sav)'in hayatında 
yazılmayan hiçbir âyetin toplanmamasını emretmesi142 de, 
Mekke'de nâzil olan Kur'ân bölümlerinin tamamının yazıya ge­
çirildiği şeklinde yorumlanabilir. Buna göre Kur'ân-ı Kerim'in, 
Mekke'de nâzil olmaya başladığı andan itibaren yazıya geçiril­
diğini söyleyebüiriz.

bde. Yazdırılan Metinlerin Korunması
Daha evvel de belirttiğimiz gibi Kur'ân vahyinin tespitinde 

kitâbet, hıfz ve arza olmak üzere üç metod kullanılmıştır. Bura­
da sözü edilen kitâbet ve hıfz Kur'ân vahyinin tespitinde oldu­
ğu gibi, muhafazasında da önemli birer metoddur. Çünkü yazı­
lı metinlerde vuku bulan yanlışlıklar, ezberlenen metinler vası­
tasıyla düzeltilmiş, hâfızada meydana gelen unutm a ve yanıl­
malar ise, yazılı metinlere başvurmak suretiyle tashih edilmiş­
tir. Buna göre Kur'ân vahyinin ilk muhafaza edildiği yerin hâfı- 
zalar ve yazılı metinler olduğu söylenebilir. Söz konusu yazılı 
metinlerin muhafazasına gelince görülür ki bu konuda da kay­

141 İbn Hacer, Fethu'Tbâri, IX, 12; Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 268.
142 İbn Hacer, Fethu'Tbâri, IX, 12.



KU R'ÂN 'IN  METİNLEŞMESİ /145

naklar bize iki ayrı görüşü naklederler: Bu görüşlerden birine 
göre vahiy kâtipleri tarafından yazılan her metin tashih edildik­
ten sonra Hz. Peygamber'in evinde muhafaza edilmekteydi143. 
Nitekim Hz. Ebû Bekr'in, K ur'ân'm  toplanması esnasında 
Resûlullah (sav)'ın evinde çok sayıda yazılı metin bulup144 bun­
ları iplerle paketler haline getirttiğini gösteren rivâyet145, bu hu­
susu destekler mahiyettedir. Nitekim Muhammed Hamidullah, 
söz konusu rivâyeti şöyle değerlendirmektedir: Hz. Ebû Bekr'in 
bağlattığı bu sahifeler, tam bir Kur'ân nüshası değildi. Şayet öy­
le olsaydı, Hz. Ebû Bekr, Zeyd b. Sâbit'in başmda bulunduğu 
K ur'ân'ı cem etme komisyonunu kurmazdı. Öyle anlaşılıyor ki 
bu sahifeler, Hz. Peygamber'e aitti ve kendisine en çok itimat 
edilecek nüsha da buydu. Belki de Hz. Peygamber kendisine ait 
bir Kur'ân nüshası te'm in etmek istemiş ve bunu birine yaz­
dırmış, fakat tamamlanmadan vefat etmişti. Muhtemelen bu fi­
kir de Hz. Peygamber'in akima çok sonraları gelmişti. Zira ön­
ceden böyle bir düşüncesi olsaydı, o takdirde hususi nüshası da 
tamamlanmış olurdu146.

Bu konuda ileri sürülen diğer bir görüşe göre de, vahiy 
kâtipleri tarafından kaydedilip sonrada istinsah edilen âyet me­
tinleri, bunları yazan kâtipler tarafından koruma altma alınmış­
tır. Çünkü bu durum, vahiy kâtiplerinin yazdıkları asıl metin­
lerden kopya ederek nüsha çıkarmak isteyen sahâbîler için de 
daha pratik bir yol olarak görünüyordu147.

Netice olarak diyebiliriz ki eğer Hz. Peygamber'in huzurun­
da yazılan nüshalar, onun evinde muhafaza edilmiş olsaydı, Hz 
Ebû Bekr' in cem esnasmda K ur'ân'm  tamamım orada bulmuş 
olması gerekirdi. Çünkü kaynakların belirttiğine göre K ur'ân'm

143 ez-Zerkânî, Menâhil, I, 247; Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 267; İzmirli, Târih-i Kur'ân, 
s. 9.

144 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 238; es-Süyûtî, el-İtkân, I, 73.
145 es-Süyûtî, el-İtkân, I, 73; Hamidullah, Kur’ân'ı Kerim Tarihi, s. 49.
146 Hamidullah, Kur'ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları, s. 19.
147 Hamidullah, İslâm Peygamberi, E, 700-701.



146 / KUR'ÂN TARİHİ

tamamı Hz. Peygamber'in huzurunda dikte ettirilmişti148. Elbet­
te bu durum da da Kur'ân'm  cem edilmesine ihtiyaç hâsıl olma­
yacaktı. Olayların bu tarzda cereyan etmemesi de, Muhammed 
Hamidullah'ı söz konusu fikrinde haklı çıkarmaktadır.

Burada tabiatıyla şu da akla gelebilir. Belki de yazılan 
Kur'ân metinlerinin tamamı muhafaza edilmek üzere Hz. Pey- 
gamber'in evine konuluyordu. Ancak, Mekke'de kaleme alınan­
ların yahut Medine'de yazılanların bir kısmı kaybolduğu için 
söz konusu metin eksik kalmıştı. Şunu da ifade edelim ki, 
Kur'ân metinlerinin Hz. Peygamber'in evinde muhafaza altma 
alındığım kabul etsek bile, istinsah yoluyla şahsî nüsha sahibi 
olmak isteyen sahâbîlerin her defasında Hz. Peygamber'e baş­
vurarak o metinleri çoğaltmak üzere ödünç alıp, sonra da iade 
etmeleri hiç de pratik bir yol olarak görünmemektedir. Dolayı­
sıyla vahiy kâtiplerinin yazdıkları orijinal metinlerin yine ken­
dileri tarafından korunduğunu söylemek, daha isabetli olsa ge­
rektir. Şunu unutmamak gerekir ki Hz. Ebû Bekr, Kur'ân'ı top­
lama işini Zeyd b. Sâbit'e verdiği zaman ona, "...K ur'ân 'ı araş­
tırarak topla"149 demişti. Bu rivâyet de, Kur'ân parçalarının 
sahâbilerin elinde dağınık bir şekilde bulunduğunu yani Kur'ân 
metinlerini yine yazıcıların muhafaza ettiğini göstermektedir.

be. Hz. Peygamber'in Kur'ân Metnini Cemetmemesi

Tarihî verilere göre K ur'ân vahyi, Hz. Peygam ber'in haya­
tının yirm i yıldan fazla bir bölüm üne yayılmıştır. Takriben 
çeyrek asra yaklaşan bir süre içerisinde zam an aralıklarıyla 
gelen K ur'ân bölümlerini büyük bir titizlikle hıfz, kitâbet ve 
arza usulüyle tespit eden150 Allah Resûlü, hayatta iken vahiy 
metinlerini M ushaf haline getirmemiştir. İslâm bilginleri b u ­

148 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, IX, 12; ez-Zerkânî, Menâhil, I, 248; Ebû Şuhbe, el-Medhal, 
s. 268.

149 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1,10.
150 İbn Hacer, Fethu'l-bâri, IX, 12; ez-Zerkânî, Menâhil, I, 248; Ebû Şuhbe, el-Medhal, 

s. 26.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /147

nun için bazı sebepler öne sürmektedirler. Öncelikle şunu be­
lirtelim ki, Hz. Ebû Bekr zam anm da K ur'ân 'm  bir araya top­
lanması ve Hz. Osman devrinde de istinsah edilmesi hep bir 
ihtiyaç sonucu olm uştur. Resûlullah (sav) devrinde böyle bir 
ihtiyaç ortaya çıkmış değildi. Çünkü henüz K ur'ân 'm  kay­
bolma endişesi baş göstermemiş, İslâm toprakları fazla geniş- 
lememişti. M üslüm anlar fitneden emindiler. Yazıdan daha 
çok hâfızaya itimat ediliyordu. A ynca o dönem de yazı m al­
zemelerini teminde oldukça güçlük vardı. En önemlisi de 
K ur'ân 'm  yazılması konusunda Resûlullah (sav)'ın yüce bir 
gayret içerisinde olması idi151. Tabiatıyla bü tün  bu sebepler 
henüz ortada iken K ur'ân 'm  bir kitapta toplanm asına ihtiyaç 
duyulm azdı.

Ayrıca K ur'ân 'm  tam am ı bir defada inm eyip çeşitli vesile­
lerle değişik zam anlarda nâzil oluyordu. Başta da belirttiği­
miz gibi vahyin yirm i küsür yıla yayılmış olması, vahiy ta­
m am lanm adan önce zaten K ur'ân 'm  bir cild halinde toplan­
m asına im kân tanım ıyordu152.

K ur'ân 'm  çeşitli zam anlarda inmesi, onun ashab tarafın­
dan yazılmasında ve ezberlenmesinde, ayrıca Islâm 'ın yayıl­
m asında büyük faydalar sağlamıştır. Eğer K ur'ân Peygamber 
zam am nda bir cild haline getirilmiş olsaydı, yazılmasında, 
ezberlenmesinde ve neşrinde zorluklar olabilirdi153.

Nesih taraftarlarına göre vâhiy devam ettiği müddetçe bazı 
âyetlerin neshedilme ihtimali vardı. Şayet bu husus göz önünde 
bulundurulmayıp Kur'ân bir cild haline getirilseydi nesh olayı 
devam ettiği için bazı karışıklıklar meydana gelebilirdi. İşte 
böyle bir karışıklığa yol açmamak için nesh sona erinceye kadar 
Kur'ân bir araya cem edilmedi154.

ısı ez-Zerkânî, Menâhil, 1,248.
152 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,248.
153 İzmirli, Tarih-i Kur'ân, s. 10; Çetin, Abdurrahman, Kur’ân-llimleri,, s. 92.
154 İzmirli, Tarih-i Kur'ân, s. 10; ez-Zerkânî, Menâhil, 1,248.



148 / KUR'ÂN TARİHİ

Son nâzil olan âyet ile Hz. Peygamber'in vefatı arasmda ge­
çen süre, bir rivâyete göre 81 gün, çoğunluğun kanaatine göre 
de 9 gecedir. Görüldüğü gibi her iki sürenin de Kur'ân'ın top­
lanmasına yetmeyeceği ortadadır155. Çünkü Zeyd b. Sâbit dağı­
nık Kur'ân metinlerini ancak bir yılda toplayabilmişti156.

Bilindiği gibi nâzil olan âyet ve sûreler iniş tarihlerine göre 
tertip edilmiyordu. Kur'ân değişik zamanlarda indirildiği için, 
bazen tamamı inmemiş bir sûreye uzunca bir zaman sonra inen 
bir, ya da birkaç âyet ilave ediliyordu. Şayet Kur'ân Resûlullah 
devrinde bir cild halinde toplansaydı bu da, bir takım zorlukla­
ra yol açabilirdi157.

İşte bu sebepler göz önünde bulundurulduğunda Hz. Pey­
gamber'in hayatında Kur'ân'ı bir kitap haline neden getirmedi­
ği kolayca anlaşılmış olur. Esasen burada şu da söylenebilir. 
Hz. Peygamber bazı konuların, çözümünü ashâbma bırakmıştı. 
Çünkü onlar Resûlullah (sav)'ın gözetiminde yetişmişlerdi. Ar­
tık Hz. Peygamber (sav) aralarında olmadan da bir araya gelip 
İslâmî ve Kur’ânî konularda bazı kararlar alabilirlerdi. Nitekim 
Kur'ân'ın cem ve istinsahında da öyle olmuştu. Yani ashâb Hz. 
Peygamber (sav)'in bu hususta kendilerine yüklediği manevi 
sorumluluğun bilincine vararak, dağınık halde bulunan Kur'ân 
parçalarım bir araya getirmiş ve çok geçmeden de bu nüshayı 
çoğaltmıştı. Tabiatıyla bunun sonucunda da hem Kur'ân kitabe­
tinde hem de kırâatında bir birlik sağlanmıştı158.

3. Arza (Mukabele)
Kur'ân metninin Hz. Peygamber dönemindeki tespitinde ta­

kip edilen usûllerden biri de arzadır. Bu usûl hem hıfz hem de 
kitâbet yoluyla yapılan tespitin bir anlamda son kontrolü de­
mektir. Bu bakımdan Kur'ân vahyinin tespiti açısından arzanm 
önemi büyüktür.

155 İzmirli, Târih-i Kur'ân, s. 10; Çetin, Abdurrahman, Kur'ân timleri, s. 92.
156 Çetin, Abdurrahman, Kur'ân- İlimleri, s. 100.
157 Çetin, Abdurrahman, Kur'ân- İlimleri, .s 100.
158 Bu konuda geniş bilgi için bkz. ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 233-240; ez-Zerkânî, Menâhil, 

1,239-288; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 73-89; MennâuT-kattân, Mebâhis, s. 125-135.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /149

a. Arzanin Tanımı ve Arza İle İlgili Hadislerin Tahlili

"Arz", "arza" ve aynı kökten gelen "mu'âraza" sözlükte bir 
şeyi yüzünden veya ezberden okumak, göstermek, takip etmek, 
mukabele etmek ve karşüaştırmak gibi manalara gelmektedir159. 
Kavram olarak da Hz. Peygamber'in her sene Ramazan ayında, 
Kur'ân'ın o zamana kadar nâzil olan kısmını, Cebrâil (as) ile 
mukâbele etmesi demektir160. İslâm bilginlerine göre arza, 
Resûlullah (sav)'m vefat ettiği senede iki defa vuku bulm uştu ki 
buna da son sunuş anlamında "arza-i âhire" denilmiştir. Bu ko­
nuyla ilgili rivâyetlerde Kur'ân'ın, arza-i âhirede baştan sona iki 
defa okunduğu ifade edilmektedir161. Arzayı tanımladıktan 
sonra biraz da konuyla ilgili hadisler üzerinde duralım. Şunu 
hemen belirtelim ki sahih hadis kaynaklarına bakıldığı zaman 
arza olayı ile ilgili on üç hadisin nakledilmiş olduğu görülür162. 
Bu hadislerin on tanesinde okuma anlamında "ya'ridu" fiili kul­
lanılmıştır163. Ancak bunların dokuzunda söz konusu fiilin fâili 
Hz. Peygamber'dir ve hadislerin hepsinden, arzada Kur'ân'ı 
Resûlullah (sav)'m okuduğu anlaşılmaktadır. Fakat bir tanesin­
de bizzat Cebrâil (as) fâil olarak zikredilmiştir164; dolayısıyla bu 
hadise göre de arzada Kur'ân okuyan Hz. Peygamber değil, 
vahiy meleği Cebrâil (as)'dir.

Bunların dışındaki diğer üç hadiste ise165 "yu'âridu" fiili yer 
almaktadır. Şayet bu  fiili de "okuma" anlam ında alırsak, o 
takdirde bu hadisler de, arzada K ur'ân tilâvet edenin hem

159 İbn Manzûr, Lisânu i-arab, VII, 167.
160 Bkz. Hamidullah, İslâm Peygamberi, II, 698.
161 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'an, 7; Müslim, Fedâilu's-sahâbe, 98-99; İbn Mâce, el- 

Cenâiz, 64; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 276,325, 405.
162 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'an, 7; Müslim, Fedâilu's-sahâbe, 98-99; İbn Mâce, el- 

Cenâiz, 64; es-Siyâm, 58; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1,231,276, 325,326,363, 405.
163 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'ân, 7; İbn Mâce, es-Siyâm, 58; Ahmed b. Hanbel, el- 

Müsned, 1,231,276, 325,326,363,405.
164 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'an, 7.
»s Müslim, Fedâilu's-sahâbe, 98, 99; İbn Mâce, el-Cenâiz, 64.



150 / KUR'ÂN TARİHİ

Cebrâil hem  de Hz. Peygamber olduğunu gösterir. Çünkü söz 
konusu fiil, "karşılıklı okumak" anlamına gelmektedir. Buna 
göre dokuz hadis, arzada fâilin Hz. Peygamber, bir hadis yal­
nızca Cebrâil, üçü de Cebrâil ile birlikte Allah Resûlü oldu­
ğunu gösterir. Bu tablo da bizi şu iki ihtimalle karşı karşıya 
bırakır. Bu ihtimallerden biri, arzada hem Cebrâil hem de 
Resûlullah (sav)'m münâvebeli bir tarzda K ur'ân okumuş ol­
malarıdır ki Buhârî şârihlerinden İbn Hacer (ö. 852/1448) ve 
el-Aynî (ö. 855/1451) de arzada K ur'ân tilâvetinin bu tarzda 
vuku bulduğunu belirtm işlerdir166. Diğer ihtimal de -her ne 
kadar bir hadisde m utlak olarak Cebrâil'in, üç tanesinde de 
onun Hz. Peygamberle karşılıklı olarak okuduğu ifade edili­
yorsa da- yalnızca Allah Resûlü (sav)'nün K ur'ân 'ı baştan so­
na tilâvet ettiğini gösterir. Ancak hem en belirtm ek gerekir ki 
bu  sonuca, söz konusu hadislerde yer alan "ya'ridu" ve 
"yu'âridu" fiillerini yorum lam ak suretiyle ulaşm a imkânı var­
dır. Zira, "yuâridu" fiili karşılıklı okumak anlamına geldiği gi­
bi "karşılaştırmak" m anasına da gelmektedir. Buna göre ikin­
ci anlamı söz konusu ederek fiili, Cebrâil'in K ur'ân'ı kendi 
zâtmdakiyle karşılaştırması şeklinde yorum lam ak m üm kün­
dür. Öyle gözüküyor ki bu  yorum, hadisenin seyri bakım ın­
dan daha m ünasiptir. Çünkü bazı kaynaklar, her sene bir defa 
yapılan arzada sahâbîlerin167, arza-i âhirede de Zeyd b. 
Sâbit'in bulunduğundan söz etmektedirler168. Eğer bu  rivâyet- 
ler doğru ise, o zam an arza olayının metâfizik bir ortam da 
değil, tam am en fizikî bir planda gerçekleşmiş olduğunu ka­
bul etmek gerekecektir. Bu da arzayı, yalmzca Cebrâil (as) ile 
Hz. Peygamber arasında vuku bulan bir hadise olmaktan çı­
karıp, topluluk huzurunda yapılan um um î bir mukâbele ko­
num una getirmiş olur.

166 ibn Hacer, Fethu'Tbâri, IX, 43; el-Aynî, Umdetu'l-kâri şerhu sahîhi'l-Buhâri, Mısır 
1392/1972, XVI, 206.

167 Hamidullah, İslâm Peygamberi, E, 698.
168 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 237; Hamidullah, İslâm Peygamberi, E, 698.



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /151

Arza ile ilgili on hadiste geçen "ya'ridu" fiili de arzetti ve 
okudu anlamına geldiği gibi, "yesta'ridu" yani başkasından oku­
masını istedi169 mânasına da gelmektedir. İşte bu anlam farkını 
göz önünde tutarak, Cebrâil (as)'in fâil olarak zikredildiği hadis- 
de170 geçen "ya'ridu" fiiline, vahiy meleğinin "Allah Resûlünden 
Kur'ân okumasını taleb etti" şeklinde bir anlam vermek mümkün­
dür. Tabiatıyla bu durumda da mevcut ihtilâf ortadan kaldırıla­
rak, arzada Kur'ân'ı tilavet edenin Cebrâil (as) değil, onun talebi 
üzerine Hz. Peygamber olduğu söylenebilir. Böylece sonuç ola­
rak söz konusu hadisleri te'lif etmek suretiyle Cebrail'in, arza 
meclisinde Hz. Peygamber (sav)’den Kur'ân okumasını talep 
ederek, kendi yanında bulunanla karşılaştırması şeklinde bir an­
lam ortaya çıkmış olur. Nitekim Muhammed Hamidullah'm şu 
sözleri de bu hususu destekleyici mahiyettedir: "Resûlullah Ra­
mazan ayına mahsus olmak üzere gündüzleri yüksek sesle, o 
güne kadar nâzil olan âyetlerden oluşan Kur'ân metnini baştan 
sona kadar tilâvet ediyordu. Sahâbîler ise, yanlarına kendilerine 
ait Kur'ân nüshalarım da alıp geliyorlar ve topluca girişilen bu 
mukâbele (karşılaştırma) esnasmda varsa kelime yanlışlarım, 
âyet ve sûre sıralarım onun okuduğuna göre tanzim edip düzel­
tiyorlardı. Bu yıllık karşılaştırmalar esnasmda, Melek Cebrail'in 
de hazır bulunduğunu Resûlullah haber vermiş ve ömrünün so­
nuncu Ramazanma rastlayan ay için: “Cebrâil bana (bir tedbir ola­
rak) bütün Kur’ân'ı baştan sona iki defa tilâvet ettirdi ki ben bundan, 
kısa bir zaman içinde vefat edeceğimi anladım"demiştir.171

b. Arzanin Mahiyeti
Daha önce ifade ettiğimiz gibi arza, her yıl Ramazan aymda 

yapılır ve bu ayın tamamım kapsardı. Yalmz Kur'ân vahyinin 
tamamlandığı Peygamber'in vefat yılında ise, Ramazan ayı bo­
yunca iki defa vuku bulm uştu ki, bu bir anlamda Kur'ân'm  baş­
tan sona iki defa hatmedilmesi demekti.

169 İbn Hacer, Fethu İ-Bâri, IX, 43.
170 el-Buhârî, FedâiluT-Kur'an, 7.
171 Hamidullah, İslâm Peygamberi, II, 698.



152 / KUR'ÂN TARİHİ

Arza ile ilgili rivâyet edilen hadisler bu  m ukâbelenin za­
m an olarak geceleyin yapıldığını ifade etm ektedir172. N ite­
kim Buhârî şârihi İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1448)'nin şu 
açıklaması da bu  hususu  destekleyici mahiyettedir: 
"Resûlullah (sav) her sene K ur'ân 'dan  kendisine vahyedilen 
metinleri Ram azan gecelerine taksim ediyor ve her gece için 
ayırdığı kısmı, o gecenin bir bölüm ünde okuyordu. Allah 
Resûlünün böyle yapm ası, K ur'ân tilâveti dışında, teheccüd 
nam azı kılması, istirahat etmesi ve ailesine karşı olan vazife­
lerini yerine getirmesi gibi m eşguliyetlerinin varlığından 
kaynaklanıyordu"173.

Her yıl Ramazan aymda yapıldığı zikredilen arzanm174 tarih 
itibariyle hangi senede başladığı konusunda elimizde herhangi 
bir bilgi mevcut değildir. Ancak Muhammed Hamidullah arza­
nm hicretten sonra, Ramazanın oruç ayı olarak tahsis edilmesiy­
le başlamış olabileceğini söylemektedir175. Öyle anlaşılıyor ki 
Hami-dullah bu görüşünü, arzanm Ramazan aymda yapılması­
na dayandırmaktadır. Zira ona göre bir ay oruç, Ramazan ayı 
için farz kılınmıştır ve bu farziyyeti bildiren âyet176, Medine'nin 
ilk yıllarında inen Bakara Sûresi'nde yer almaktadır. Arza da 
Ramazan aymda yapıldığına göre muhtemelen bunun başlangı­
cı, Medine devrinin ilk yılları olmalıdır. Ancak bu görüşe iştirak

172 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'an, 7; Ahmed b. Hanbel; el-Müsned, I, 326, 363. Ancak 
burada bir hususa işaret etmek istiyoruz. Daha önce de belirttiğimiz gibi Mu­
hammed Hamidullah arzanm geceleyin değil, gündüzleri yapıldığım söylemek­
tedir. Söz konusu mukâbelenin Ramazan ayı boyunca, gece vakti yapıldığını 
açık bir şekilde ortaya koyan birden fazla sahih hadis varken, onun böyle bir 
görüşü ileri sürmesini doğrusu anlamış değiliz.

173 İbn Hacer, Fethu'l-bârî, IX, 45.
174 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'an, 7; Müslim, Fedâilu's-sahâbe, 98-99 İbn Mâce, el- 

Cenâiz, 64; es-Siyâm, 58; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 231; 276, 325, 326, 363, 
405.

175 Hamidullah, İslâm Peygamberi, II, 700.
176 el-Bakara 2/183.



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /153

etmek oldukça zordur. Çünkü söz konusu aya Ramazan ismi177, 
orucun farziyyetinden sonra değil, çok daha önce verilmiştir178. 
Daha doğrusu kutsal bir ay sayılan Ramazan, bu kutsallığını 
oruç ayı olarak tahsis edilmesinden dolayı kazanmamış, aksine 
kutsal bir ay olması hasebiyle, oruç bu ay için farz kılınmıştır. 
Bu yüzden arzanm yapıldığı bu ayla oruç arasında münasebet 
kurarak arzanin tarihini orucun farziyyetiyle başlatmak, pek 
isabetli görünmemektedir. Ayrıca bu konudan söz eden hadisle­
rin bir kısmında arzanm her Ramazan ayında yapıldığı anlamı­
na gelen "fi külli ramadan" ibâresi de mevcuttur ki179, bu da zaten 
böyle bir yoruma pek imkân vermemektedir. Onun için seksen 
küsur sûrenin nâzil olduğu180 Mekke dönemini görmemezlikten 
gelerek arzanm, Medine devrinin ilk yıllarında yapıldığını söy­
lemek yerine, Mekke döneminin ilk Ramazan aymda başladığını 
kabul etmek daha isabetli bir yaklaşım olsa gerektir.

Burada şunu da ifade edelim ki insanın akima tabii olarak 
arzamn nerede yapılmış olabileceği sorusu da gelmektedir. An­
cak bu konuda da malesef herhangi bir rivâyete rastlamış deği­
liz. Fakat, her yıl Ramazan ayında yapıldığı nakledilen arzanm, 
şahsî nüshalanm  kontrol etmek amacıyla gelen sahâbîler181 de 
göz önünde tutularak, Mekke'de Hz. Peygamberin belirlediği 
bir mekanda, Medine döneminde ise Peygamber mescidinde 
yapıldığı söylenebilir. Çünkü arzamn sadece Hz. Peygamber'le 
Cebrâil arasmda değil, ashâbın da iştirak ettiği toplu bir 
mukâbele tarzında cereyan ettiği anlaşılmaktadır.

Bu konuda üzerinde durulması gereken bir başka husus da, 
arzada hazır bulunduğu bildirilen vahiy meleği Cebrâil'in gözle 
görülüp görülmediği meselesidir. Hemen belirtelim ki şayet

177 Ramazan ismi hakkında geniş bilgi için bkz. Elmalılı, Hak Dini, II, 643-644.
178 Bkz. el-Aynî, Umdetu'l-kârî, XVI, 206.
179 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I, 231,326,405.
18° Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 62.
181 Hamidullah, Islâm Peygamberi, II, 698.



154 / KUR'ÂN TARİHİ

Cibril'in söz konusu mecliste gözle görüldüğü kabul edilirse, o 
zaman da melek olarak mı, yoksa insan sûretinde mi görüldüğü 
meselesi akla gelir. Melek olarak görülmüş olabileceğini ileri 
sürmek pek mümkün görünmemektedir. Çünkü kaynaklarda 
Resûlullah Muhammed (sav)'in Cebrâil'i melek sûretinde yal­
nız iki defa gördüğü nakledilmektedir ki182, daha önce de belirt­
tiğimiz gibi bunlardan biri ilk vahiy alma esnasında, diğeri de 
mirâç olayında vuku bulmuştur. Dolayısıyla bu iki olayın dı­
şında gerçekleşen peygamber-melek görüşmesine başka bir 
perspektiften bakmak gerekmektedir.

Cebrâil'in insan sûretinde görülmüş olabileceği meselesine 
gelince, bu  yolla da sadece Cibril hadisinin183 vahyedilmesi söz 
konusudur. Bilindiği gibi bu  da, yalnız bir kereye mahsustur. 
Dolayısıyla arza meclisinde Cebrail'in insan sûretinde buluna­
bileceği hususu da, ihtimalden öteye geçmemektedir. Zira bu 
hususu kanıtlayan herhangi bir delile de sahip değiliz.

Öyle anlaşılıyor ki bu  konuda söylenecek en isabetli söz, 
Muhammed Hamidullah'ın da dediği gibi, Cebrâil (as)'in söz 
konusu mukâbele meclisinde gözle görülmeden manevî olarak 
hazır bulunm uş olmasıdır. Yani sadece Allah Resûlü onun gel­
diğini biliyor ve varlığını hissediyordu. Fakat sahâbîler onu gö­
remiyor, yalnızca Hz. Peygamber'in okuduğu Kur'ân'ı hafıza 
ve hususî Mushaflarmdan takip ediyorlardı184.

Arzanin yapılmasının hikmetine gelince bu  konuda da şun­
lar söylenebilir. Her ne kadar Allah Taâlâ irâde etmekdikçe185 
Resûlullah (sav)'m K ur'ân'dan bazı âyetleri unutması, karıştır­
ması yahut hata yapması söz konusu olmasa da, bir taraftan 
Cebrâil'in Resûlullah (sav)'a getirmiş olduğu metinlerin men- 
suhlarmı ayırmak, mevcutların da te'kid, ispât ve hıfz yönün­

182 Ebû Şuhbe, el-Medhal, s. 86; Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 45.
183 Müslim, el-İmân, 1.
184 Hamidullah, Kur'ân-ı Kerim Tarihi, s. 43.

el-A’lâ 87/6-7.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /155

den sağlamlıklarını temin etmek186, diğer taraftan da arzada ha­
zır bulunan sahâbilerin kendi şahsî Kur'ân nüshalarım kontrol 
etmek amacma yönelik olduğu söylenebilir.

Ayrıca bugün İslâm ülkelerinde Ramazan ayı süresince devam 
ettirilen mukâbele geleneğini de, arza sünnetine uymanın bir sonu­
cu olarak değerlendirmek mümkündür. Buna göre arzanm bir 
hikmeti de, böyle bir geleneğin İslâm toplumlarmda yerleşmesini 
ve kıyamete kadar devam etmesini sağlamak olabilir.

II. KUR'ÂN'IN DERLENMESİ

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi Hz. Peygamber hayatta ol­
duğu müddetçe vahiy devam ettiğinden, gelen vahiyleri iki ka­
pak arasında Mushaf haline getirmek müm kün olmamıştı. An­
cak Resûlullah (sav) her gelen vahiy metnini öncelikle kendisi 
ezberlemiş, vahiy kâtiplerine kaydettirmiş, sonra da ashabına 
okumuş ve okutmuştu. Böylece Hz. Peygamber devrinde her ne 
kadar Kur'ân'ı kitâbeten derleme müm kün olmamışsa da, 
tilâveten derleme tam ve mükemmel bir şekilde gerçekleştiril­
miştir187. K ur'ân'm  kitâbeten derlenmesi bilindiği gibi Peygam- 
ber'in vefatından sonra halifeliğe seçilen Hz. Ebû Bekr devrin­
de, Hz. Ömer'in teklifi ve Zeyd b. Sâbit'in görevi üstlenmesiyle 
gerçekleştirilmiştir. Kur'ân'ı o sıralarda bir araya toplayıp iki 
kapak arasında cem etmenin tabii ki bir takım sebepleri vardı. 
Şimdi bu sebepler üzerinde duralım.

A. Derlemeyi Gerektiren Sebepler

Öncelikle şunu belirtmek gerekir ki Peygamberimizin m üba­
rek varlıkları birçok hususta olduğu gibi, Kur'ân metnine merci 
olma konusunda da tek başına bir teminat (emînu'l-vahy) idi. 
Ancak Allah Resûlü Hz. M uhamm ed'den sonra gelen halifenin

186 İbn Kesîr, Zeyl, s. 27.
187 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 152.



156 / KUR'ÂN TARİHİ

böyle bir sıfatı olamayacağından, ihtiyaç ya da zorunluluk söz 
konusu olduğunda dağınık haldeki Kur'ân sahifelerini iki ka­
pak arasmda derleyip bir Mushaf haline getirme mecburiyeti 
vardı. Çünkü derlenecek bu  Mushafm artık bundan sonra esas 
otorite ve teminat olması gerekiyordu188.

Hz. Ebû Bekr esasen Mushafı, Hz. Peygamber'in vahiy 
kâtiplerine yazdırmış olduğu sahifelerden istinsah ettirebilirdi. 
Ama bu şekilde hareket etmenin bir takım sakmcaları vardı. 
Yani M üslümanlar arasında daha sonra ortaya çıkması m uh­
temel olan birtakım durum ları hesaba katmak icap ediyordu. 
Çünkü tam veya kısmî olan şahsi Kur'ân nüshalarında ufak te­
fek istinsah hatalarının bulunm ası m üm kündü. K ur'ân'ın bazı 
parçaları çok az kimsede yazılı olarak bulunduğundan bunlar 
çok geçmeden tamamen ortadan kaybolabilirdi. Yine az da olsa 
tilâveten neshedilen âyetler vardı, bunları bilenlerin yamnda 
bilmeyenlerin de bulunm a ihtimali söz konusu idi. Bundan do­
layı elde mevcut olan metni bir yandan ashabın nüshaları ve 
hâfızaları ile teyid, bir yandan da ferdi hataları tashih ederek, 
sonuçta ümmetin icmâma mazhar olabilecek "İmam Mushaf" a 
resmi bir hüviyet kazandırmak gerekiyordu189.

Bütün bu görünmeyen sebepler yamnda esasen asıl bir se­
bep vardı ki o da Hz. Ebû Bekr zamanında yapılan Yemâme 
savaşında birçok kurrâ sahâbinin şehid edilmesi idi. Bu hadi­
senin ayrıntısı şöyledir: Hz. Ebû Bekr halife seçilir seçilmez ön­
ce merkezdeki sükuneti sağlamış, ardından da İslâm'ı ciddi bir 
şekilde tehdit eden birtakım irtidat hareketlerine yönelik faali­
yetlerde bulunmaya başlamıştı. Kaynakların belirttiğine göre, o 
dönemde söz konusu edilen bu irtidat hareketlerinin ortaya 
çıkmasında, kendilerinin peygamber olduğunu söyleyen bazı 
kimselerin büyük rolü vardı. Bunlardan biri de, tarihin "Mü- 
seylemetü'l-kezzâb" olarak kaydettiği m eşhur Müseyleme idi.

i® Yıldırım, Suat, Kur'ân ilimlerine Giriş, s. 63.
189 Yıldırım/Suat, Kur'ân İlimlerine Giriş, s. 63-64.



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /157

Denildiğine göre Hz. Ebû Bekr bu irtidat hareketlerini bastır­
mak üzere gönderdiği kuvvetlerden birini de, söz konusu bu 
şahsın üzerine yollamıştı. Böylece 12/633 tarihinde Müseyle- 
me'nin kuvvetleriyle yapılan bu savaşta pekçok sayıda kurrâ 
sahâbi şehid düştü. Çünkü söz konusu savaş çok şiddetli geç­
mişti. Öyle ki, Hz. Ömer onun dehşetini anlatırken şöyle di­
yordu: "Resûlullah (sav)'m ashabı Yemâme'de, kelebeklerin 
ateşe yapışarak düşüp ölmeleri gibi ölüyorlardı"190.

Tarihi kaynaklar bu savaşta pekçok Müslümanın şehit edil­
diğini nakletmektedir. Meselâ Corci Zeydân (ö. 1322/1914) 
Yemâ-me'de Müslümanların verdiği şehit sayısının 10.200 ol­
duğunu ifade etmektedir ki191, bunların beşyüz ya da yediyüz 
kadarının Kur'ân hâfızı olduğu ifade edilmektedir192. Tabii ki 
bu, Müslümanlar için son derece vahim bir netice idi. Onun 
vehâmeti sadece verilen şehidler yönüyle değil, henüz bir araya 
getirilmemiş olan Kur'ân'ı ezberleyen çok sayıda kurrânın bu 
savaşta kaybedilmiş olmasıyladır. Çünkü bu, istikbalde 
K ur'ân'a yönelik en büyük tehlikenin sinyali demekti. İşte bu 
muhtemel tehlikeyi sahâbe arasında ilk sezen Hz. Ömer olmuş­
tu. Ona göre Yemâme savaşmdan sonra vuku bulabilecek sa­
vaşlarda aym korkunç neticenin meydana gelmesi, tamamı ya­
zılı olmakla birlikte henüz bir araya toplanmamış olan Kur'ân 
metnine ciddi şekilde zarar verebilirdi. Bu yüzden hiç vakit 
kaybetmeden Hz. Ebû Bekr'in yanma giderek endişesini dile 
getirip ona Kur'ân'ı derlemesini teklif etti. Hz. Ebû Bekr böyle 
bir teklif karşısında ilk anda bir tereddüt geçirdi. Fakat onun bu 
tereddüdünün sebebi, Kur'ân'ı derleme sorumluluğundan 
kaçmak değil, muhtemelen insanlarm bundan böyle Kur'ân'ı 
ezberlemede gevşeklik gösterebilecekleri endişesi idi193. Belki

190 er-Râfii, Mustafa Sâdık, İ'câzu'l-Kur'ân, Mısır 1345/1926, s, 17.
191 Corci Zeydân, Medeniyyet-i İslâmiyye Târihi, (trc. Zeki Megamiz), İstanbul 1329,

IH, 115.
192 Çetin, Abdurrahman, Kur'ân İlimleri, s. 94.
193 el-Kevserî, Muhammed Zâhid, Makâlâtu’l-Kevserî, yy., ts.,s. 9.



158 / KUR'ÂN TARİHİ

bunun ötesinde de Hz. Peygamber'in yapmadığı bir işi yap­
maktan çekinme kaygısı yatıyordu. Ama bütün bunlara rağmen 
halife, çok geçmeden Hz. Ömer'in teklifini kabul etmiş ve 
Kur'ân'ı cem etme işi için seçilecek en uygun sahâbinin Zeyd b. 
Sâbit olacağı fikrini bile benimsemişti.

B. Derleme Görevinin Zeyd b. Sâbit'e Verilmesi

K ur'ân 'ı derleme vazifesi kendisine verilen Zeyd b. Sâbit 
bu  hadiseyi şöyle anlatmaktadır: "Yemâme savaşından sonra, 
Ebû Bekr bana haber yolladı. Yanma gittiğimde, Ömer de Ebû 
Bekr ile birlikte bulunuyordu. Ebû Bekr bana dedi ki: "Ömer 
bana gelerek Yemâme savaşında birçok K ur'ân hâfızınm şe­
hit düştüğünü, harp m eydanlarında K ur'ân 'ı ezberleyen kim ­
selerin şehit edilmesiyle K ur'ân 'dan birçok şeyin zâyi olaca­
ğından korktuğunu söyledi, bu  yüzden benden K ur'ân 'ı der­
lememi istedi". Ben de ona: "Allah R esûlü'nün yapm adığı bir 
işi nasıl yaparım? dedim. Ömer yemin etti ve bunun hayırlı 
bir iş olduğunu söyledi ve isteğini tekrarlam aya devam etti. 
Ve nihayet Allah bu işe aklımı yatırdı ve gönlüme ferahlık 
verdi. Böylece Ö m er'in fikrine ben de katıldım. O bana: "Sen 
ise gençsin194, akıllısın, seni itham altında bırakacak herhangi 
bir söz de yok, K ur'ân 'ı araştırarak topla! dedi". Zeyd b. Sâbit 
sözüne şöyle devam etmektedir: "Vallahi bir dağı taşımayı 
teklif etselerdi, dağı taşımak K ur'ân 'ı cem etmekten bana da­
ha ağır gelmezdi. Ebû Bekr ısrarında devam  edip durdu. N i­
hayet Allah, Ebû Bekr ile Ö m er'in kalbini ferahlatüğı gibi be­
nim de göğsüme ferahlık verdi. Böylece K ur'ân 'ı yazılı oldu­
ğu hurm a dallarından, beyaz taşlardan ve insanların hâfızala- 
rm dan araştırdım" dedi195.

194 Kaynaklar Zeyd'in bu esnada 22 yaşında olduğunu belirtmektedirler. Bkz. İbn 
Kesir, el-Bidâye ve'n-nihâye, Beyrut 1960, V, 346.

195 Bkz. el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'an, 3; et-Taberî, Câmiu’l-beyân, I, 20-21; el-Kurtubî, 
el-Câmi', 1,50; Subhı es-Sâlih, Mebâhis, s. 75.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /159

Bu rivâyetten iki sonuç çıkarmak müm kündür. Bunlardan 
birisi Kur'ân, Hz. Peygamber zamanında sahifelere ya da sahife 
yerine geçen birtakım malzemelere yazılmıştı, fakat dağınık bir 
halde bulunuyordu. Bu dağınık sahifeleri bir araya toplamak 
suretiyle bir Mushaf oluşturma faaliyeti Hz. Ebû Bekr döne­
minde gerçekleştirildi. Nitekim el-Beyhakî (ö. 458/1066)'nin şu 
sözü de bu hususu destekler niteliktedir: "Kur'ân'ı ilk derleye­
nin Hz. Osman olduğu şeklinde bir haber yayılmış olsa da bu 
doğru değildir. Doğrusu şudur: Dağınık sahifeleri bir Mushaf 
halinde ilk derleyen Hz. Ebû Bekr'dir. Ancak Hz. Osman halife 
olunca, kırâat ihtilâflanndan korktu ve neticede daha önce cem 
edilmiş olan Mushafm çoğaltılmasını emretti"196.

Aynı şekilde el-Bâkillânî (ö. 403/1012) de, "Bir topluluk, 
Kur'ân'ı iki kapak arasında ilk cem edenin, Ebû Bekr olduğunu 
söyledi. Meşhur olması ve haberlerin onu teyit etmesi sebebiyle 
bizim de kabul ettiğimiz görüş budur"197 diyerek tercihini, 
Zeyd'in rivâyetini destekleyici mahiyette ortaya koymaktadır.

Zeyd b. Sâbit'in nakletmiş olduğu rivâyetten çıkarılabilecek 
ikinci sonuç da, Kur'ân'ı derleme işinin Zeyd'e verilmiş olma­
sıdır. Burada şunu hemen belirtmek gerekir ki sahâbîler arasın­
da Abdullah b. M es'ûd ve Ubeyy b. Ka'b gibi hâfız ve husûsi 
Mushaf sahipleri varken, böyle bir görevin Zeyd b. Sâbit'e ve­
rilmesinin elbette birtakım sebepleri olmalıdır. Bu sebeplerin 
başında Zeyd'in zekâsıyla sahâbiler arasında temayüz etmiş 
olması durum u gelmektedir. Kaynakların belirttiğine göre 
Zeyd'in bu  yönü Hz. Peygamber'in dikkatini çektiği için, 
Resûlullah onu, yazışmalarda kontrolcü olarak görevlendirmiş­
tir. Bu konuyla ilgili olara İbn Hacer "el-İsâbe" de Zeyd'in şöyle 
dediğini nakleder: "Resûlullah (sav) M edine'de bana rastladı. 
Dediler ki bu genç Neccâr Oğullarmdandır. Hz. Peygamber

196 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,235.
197 el-Bâkillânî, Ebû Bekr, Nuketu'l-intisâr li nakli'l-Kur'an, (thk. Muhammed Zeğlûl 

Selâm), İskenderiye, 1971, s. 353.



160 / KUR'ÂN TARİHİ

orada Kur'ân'dan tam on yedi sûre okudu, ben de bu sûreleri 
aynen tekrar ettim. Bana hayret etti ve: "Yahudilerin yazışım 
öğren" dedi (...) Ben de 15 gün geçmeden öğrendim ve Resûlul­
lah (sav) adma onlara mektup yazmaya ve onlardan gelen mek­
tupları da Hz. Peygamber'e okumaya başladım"198. Bir başka 
rivâyetinde de Zeyd şöyle demiştir: "Hz. Peygamber bana, 'Ben 
çeşitli kavimlere mektuplar yazdırıyorum, ancak onlann (kâtip­
lerin) yazdıklarında fazlalık veya eksiklik yapmalarından kor­
kuyorum. Sen Süryâniceyi öğren' dedi. Ben de Süryânice'yi on 
yedi gün içinde öğrendim"199.

Zeyd'in, Resûlullah (sav) daha hayatta iken Kur'ân'm tama­
mım ezberlemesi ve çok düzgün bir şekilde okuması da onun 
böyle bir göreve getirilmesinin bir başka gerekçesidir. Nitekim 
Hz. Peygamber, Tebük gazvesinde Neccâr Oğullarının sancağım 
ona vermiş ve "Kur'ân'ı en iyi bilen ve hıfzeden Zeyd'dir; Kur'ân 
ise mukaddemdir (her şeyin üstündedir)" buyurmuştur200.

Ayrıca Zeyd b. Sâbit'in arza-i âhirede bulunması, genç olma­
sı dolayısıyla kendisinden istenileni daha iyi bir şekilde yapabi­
lecek kapasiteye sahip olması, herhangi bir şeyle itham edil­
memesi sebebiyle diğer sahâbilerin ona güven duyması201 gibi 
gerekçeler de onun böyle bir göreve getirilmesinin temel neden­
leri arasmda sayılabilir.

C. Derlemede Takip Edilen Yöntem

Kur'ân'ı derleme işini üzerine alan Zeyd, bu hususta son de­
rece sağlam bir yol izlemiştir. Çünkü o, ne sadece hıfzedilenle 
ne de yazılanla yetinmeyerek, Kur'ân'ı derleme işinde hem Al­

198 İbn Hacer, el-İsâbe, III, 23.
199 İbn Hacer, el-İsâbe, III, 23.
200 en-Nevevî, Tehzîbu'l-esmâ ve'l-luğa, Mısır ts., I, 201.
201 Zeyd'in özellikleri için bkz. Ebû Şâme el-Makdisî, el-Mürşidu’l-vectz, (thk. Tay­

yar Altıkulaç), Beyrut 1975, s. 69; el-Kurtubî, el-Câmi', I, 53; ez-Zehebî, Tezkire- 
tu'l-huffâz, Beyrut 1376,1, 30; ez-Zerkânî, Menâhil, I, 250; Keskioğlu, Osman, 
Kur'ân tarihi, s. 157-158.



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /161

lah'ın Resûlü huzurunda yazılana, hem de insanların ezberle­
rinde bulunanlara birlikte itibar etmiştir202. Yani kendisine geti­
rilen her Kur'ân nüshasının Resûlullah (sav)'ın huzurunda ya­
zılıp yazılmadığım tespit ettikten sonra söz konusu yazılı nüs­
hada bulunan Kur'ân metninin insanlar tarafından fazla veya 
eksik olmadan aynı lafızlarla ezberlenip ezberlenmediğini kont­
rol etmeyi esas almıştı. Ayrıca getirilen herhangi bir metnin ka­
bul edilmesi için de, o metnin Hz. Peygamber'in huzurunda 
yazıldığına şahitlik edecek iki şahit istemiştir. Çünkü Hz. Ebû 
Bekr, Hz. Ömer ve Zeyd'e, "Mescidin kapısmda oturun, size 
kim iki şahitle Allah'ın kitabından bir şey getirirse, onu yazın" 
demişti203.

Burada yeri gelmişken şunu da ifade edelim ki her ne kadar 
bazı alimler, söz konusu iki şahitten maksadın, "hıfz" ile 
"kitâbet" olduğunu söylüyorlarsa da, bu  vakıaya pek uygun 
düşmemektedir. Çünkü böyle bir iddianın doğru olduğunu ile­
ri sürmek, herhangi bir sahâbinin ezberlemiş olduğu bir Kur'ân 
metnini yazılı olarak Zeyd'e sunmasını yeterli görmek demek­
tir. Halbuki burada esas olan, getirilen bir Kur'ân nüshasmda 
yer alan metnin, Hz. Peygamber tarafından okunmuş ve yazdı­
rılmış bir metin olduğunu iki şahitle ispat etmektir. Buna göre 
şahitlik yapmak üzere getirilen iki sahâbi, sunulan metnin biz­
zat Resûlullah (sav) tarafından okunduğu, dolayısıyla onun 
K ur'ân'dan olduğu yolunda şahitlik yapıyorlardı. Böylece Zeyd
b. Sâbit, K ur'ân'dan olduğu kesinlik kazanmayan hiçbir metni 
K ur'ân'a kaydetmiyordu. Burada takip edilen söz konusu me­
todun sebebi de, ortaya çıkma ihtimali bulunan herhangi bir 
şüpheye hiçbir şekilde imkân vermemekti. İşte belirlenen bu 
usullerle Zeyd b. Sâbit, Hz. Ebû Bekr ve Ömer gibi büyük 
sahâbilerden bazılarının yardım lanna da mazhar olarak bir yı­
lın sonunda Kur'ân'ı derleyebilmişti.

202 er-Râfii, İ'câzu'l-Kur'an, s. 18.
203 ez-Zerkânî, Menâhil, I, 252.



162 / KUR'ÂN TARİHİ

Burada bir ayrıntı üzerinde de durm ak istiyoruz. Kaynak­
ların dediğine göre Zeyd, K ur'ân 'ı derleme işini tamamlayınca 
tashihe ihtiyaç olup olmadığını kontrol etmek için K ur'ân'ı ba­
şından sonuna kadar okumuş ve bu kontrol sırasında iki âye­
tin Mushafa yazılmadığını görmüştü. el-Buhârî'nin nakli gös­
termektedir ki Zeyd b. Sâbit Tevbe Sûresi'nin son iki âyetini 
Huzeyme b. Sâbit'in yam nda bulm uş ve onun şehâdetiyle 
bunları K ur'ân'a dercetmiştir. Bu konudaki haber şöyledir: 
Abdullah b. ez-Zubeyr'den naklediliyor: Huzeyme b. Sâbit 
Tevbe Sûresi'nin sonundaki iki âyetle beraber Hz. Ömer'in 
yanma geldi. Ömer ona: "Bunların K ur'ân 'dan olduğuna dair 
şahit var mı? dedi". Huzeyme de: "Hayır dedi, şahit olup ol­
madığım bilmiyorum. Vallahi ben şehâdet ederim ki bu âyeti 
Resûlullah (sav)'tan işittim ve ezberleyip kalbime yerleştir­
dim". Bunun üzerine Hz. Ömer: "Ben de şehâdet ederim ki bu 
âyeti Resûlullah'tan ben de duydum  dedi"204. Böylece söz ko­
nusu iki âyet Mushafa yazıldı".

Aynı konuyla ilgili olarak nakledilen bir başka rivayette de 
Zeyd'in, Ahzâb Sûresi'nin 23. âyetim yine yalnız Huzeyme b. 
Sâbit'in yanında bularak, Mushafa kaydettiğini göstermekte­
dir. ez-Zührî'nin Zeyd b. Sâbit'ten nakletttiği haber şöyledir: 
"Mushafı yazdığımda Resûlullah'tan işitmiş olduğum  bir âye­
ti bulamadım. Ancak daha sonra onu H uzeym e'nin yanında 
buldum "205.

Burada şunu hemen ifade edelim ki bu iki rivâyet bir araya 
getirildiği vakit görülür ki, Zeyd b. Sâbit yukarıda belirtilen üç 
âyeti, yazılı metin olarak sadece Huzeyme b. Sâbit'in yamnda 
bularak, ondan herhangi bir şahit istemeden K ur'ân'a kaydet­
miştir. Tabii ki bu da Zeyd'in, Kur'ân'ı derleme faaliyetinde ile­
ri sürmüş olduğu "iki şâhit getirme" şartını çiğnediği şeklinde 
algılanabilir. Ancak hemen belirtelim ki Zeyd'in Huzeyme'den

204 el-Buhârî, Fezâilu'l-Kur'an, 3; İbn Ebî Dâvûd, Kitâbu'l-mesâhif, (nşr. Arthur Jef­
fery), Leiden 1937, s. 30.

205 İbn Kesîr, Zeyl, s. 10-11.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /163

şahit istememesi, Hz. Peygamber'in onu, "zü'ş-şehâdeteyn" 
(şahitliği iki kişinin şahitliğine denk) olarak nitelendirmesinden 
dolayıdır. Yani bu, Zeyd'in Allah Resûlü (sav)'nün sözüne da­
yanarak yapmış olduğu bir tercihten başka bir şey değildir.

Kaynaklar, Huzeyme'ye bu sıfatm veriliş hadisesini şöyle 
naklederler: "Denildiğine göre Resûlullah (sav) bir gün Sevâ b. 
el-Kays isimli bir bedeviden bir at satın almıştı. “Ve ona gel bede­
lini ödeyeyim" diyerek yürüyüp gitmişti, ancak bedevi, (muhte­
melen başkasma daha fazla paraya satabilirim düşüncesiyle) işi 
ağırdan alıyordu. Nihayet aradığım da bulmuştu. Hz. Peygam­
ber'in alış-verişinden haberi olmayan bazı kimseler daha fazla 
para vermişlerdi. Resûlullah geri dönüp geldiğinde Sevâ: "Ben 
sana onu satmadım, eğer sattıysam şâhit göster, dedi". Bu ko­
nuşma esnasında oraya gelen Huzeyme b. Sâbit, Hz. Peygam­
ber'in lehinde şâhitlik ederek, bedevinin ata ona sattığını söyle­
di. Bunun üzerine Peygamberimiz: "Bu alış-verişte bulunmadığın 
halde, hangi kanaatin seni böyle bir şahitliğe şevketti? Dedi". H u­
zeyme: "Ey Allah'ın Resûlü, ben seni tebliğ etmiş olduğun 
semâvî haberle tasdik ettim ve kesin olarak büdim  ki sen ancak 
doğruyu söylersin! Diye cevap verdi". Bunun üzerine Hz. Pey­
gamber: "Huzeyme kimin lehinde veya aleyhinde şâhitlik ya­
parsa, onun şâhitliği kâfidir, buyurdu"206.

Şimdi burada şu hususu tespitte yarar vardır. Zeyd b. Sâbit 
sözü edilen âyetleri şahitsiz olarak K ur'ân'a kaydederken, Hz. 
Peygamber'in Huzeyme'ye verdiği bu sıfattan elbette ki haber­
dardı ve buna dayanarak söz konusu iki âyetin yazılı olduğu 
metni getirdiği zaman ayrıca ondan şahit istememişti. Zira, Hz. 
Peygamber'in Huzeyme hakkmdaki bu nitelemesi, Zeyd için 
bağlayıcı bir özellik taşıyordu. Hal böyle olunca, Zeyd b. 
Sâbit'in bu hususu görmezlikten gelerek Huzeyme'den iki şahit 
istemesi, hoş bir davranış olarak kabul edilemezdi. Ayrıca pek- 
çok sahâbi gibi Zeyd'in kendisi de, söz konusu âyetleri ezbere 
biliyordu. Bütün bunlara rağmen Zeyd'in iki şahitte ısrar ede­

206 Bkz. Miras, Kamil, Sahih-i Buhâri Muhtasarı Tecrid-i Sarih Tercemesi ve Şerhi, An­
kara 1974, VIII, 275; İbnu'l-Esîr, Üsdü'l-ğâbe, Kahire 1970, II, 133.



164 /KUR'ÂN TARİHİ

rek, Huzeyme'nin getirmiş olduğu metni Mushafa almaması da 
hata olurdu. Çünkü bu hareketiyle o, göz göre göre vahyedilen 
üç âyeti M ushaf'a kaydetmemiş olacaktı. Dolayısıyla Zeyd b. 
Sâbit'in yapmış olduğu bu uygulamada herhangi bir "kural dişi­
lik" ya da "şart tanımamazlık” söz konusu değildir.

D. Derlenen Mushaf'ın Özellikleri ve Akıbeti

Tarihi verilere göre Zeyd b. Sâbit bir senelik yoğun bir ça­
lışma sonucunda muhtelif malzemeler üzerine yazılmış olan 
Kur'ân parçalarım bir araya toplamış; konuyla ilgili bir başka 
görüşe göre de toplanan bu malzemelerden deri üzerine yazılı 
yeni bir nüsha meydana getirmiştir207. Zeyd'in, Kur'ân'ı derle­
me görevi ile ilgili gayretleri göstermektedir ki söz konusu 
nüsha en sağlam İlmî usûllerle tespit edilerek, tilâveti mensuh 
âyetler metne alınmamış; -bir kısım İslâm âlimine göre- derle­
nen metin yedi harfi içermiş ve Abdullah b. M es'ud'un teklifiy­
le ona "Mushaf" ismi verilmiştir208. Ayrıca içinde yer alan âyet­
lerin lafzen ve manen mütevatir oldukları hususunda da üm ­
metin icmâı gerçekleşmiştir209. Böylece metinsel anlamdaki 
özelliklerini sıralamaya çalıştığımız bu nüshaya Müslümanlar 
tam bir bağlılık göstermişler, halifelik m üddeti boyunca Hz. 
Ebû Bekr'in, onun vefatmdan sonra da Hz. Ömer'in yanında 
koruma altına alınmış; II. Halife'nin ölümünden sonra da kızı 
Hafsa'ya teslim edilmiştir210. Ancak burada şunu da belirtelim 
ki Hafsa'ya verilmiş olması, bazı müsteşriklerin iddia ettikleri 
gibi211, onun özel bir mülk olarak telakki edilmesinden değil, 
aksine nüshanın kendisine teslim edileceği halifenin henüz se­

207 Keskioğlu, Osman, Kur'arı Tarihi, s, 157.
208 Bkz. ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 282; İzmirli, İsmail Hakkı, Tarih-i Kur'ân, İstanbul 

1956, s. 11; Karaçam, İsmail, Kur’an-ı Kerim'in Faziletleri ve Okunma Kaideleri, İs­
tanbul 1976, s. 48; Çetin Abdurrahman, Kur'ân İlimleri, s. 101.

209 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,253.
210 İbn Kesîr, Zeyl, s. 10.
211 Nöldeke, Theodor-Schwlly, F., Kur'ân Tarihi, (trc. Muammer Sencer), İstanbul 

1970, s. 26-27.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /165

çilmemiş olmasından kaynaklanmaktadır. Bilindiği gibi söz ko­
nusu Mushaf, Kur'ân'm  istinsah edileceği güne kadar Hafsa'mn 
yamnda kalmış, Hz. Osman zamanmda çoğaltılması meselesi 
gündeme geldiğinde de, ondan ödünç alınarak istinsahın ar­
dından iade edilmiştir. Kaynakların belirttiğine göre, bu Mus­
haf Hafsa'mn vefatından sonra da, Medine valisi Mervan b. 
Hakem (ö. 132/749) tarafından Abdullah b. Ömer'den alınarak, 
zamanla bir şahsm ortaya çıkıp, bu ilk nüsha ile Hz. Osman'ın 
istinsah ettirdiği Mushaflar arasında herhangi bir ihtilafın bu ­
lunduğunu iddiaya kalkışmaması için yaktınlmıştır212. Mervân 
bu konudaki endişesini: "Ben onu yaktım, çünkü onda bulunan­
lar imam Mushafa yazılmış ve korunmuştur. İnsanların üzerin­
den uzun zaman geçerse bu Mushaf hakkında bazı kimselerin 
şüphe etmesinden ya da birinin çıkıp da, Ebû Bekr Mushafmda 
bir şey (âyet ya da sûre) vardı ki o, bu Mushafa yazılmadı de­
mesinden korktum "213 sözleriyle dile getirmiştir.

Öyle anlaşılıyor ki Mervânı böyle bir endişeye sevkeden asıl 
sebep, Hz. Ebû Bekr zamanmda cem edilen Mushafm "yedi 
harf" i ihtiva edip, çoğaltma esnasında "arza-i âhire" itibariyle 
Kur'âniyeti kesinleşmiş olan tek bir harfin alınmasıyla ortaya 
çıkan farklılıklardır. Nitekim daha önce de ifade ettiğimiz gibi 
kaynaklar, Hz. Ebû Bekr'in emriyle derlenen Kur'ân nüshasının 
yedi harfi içermesini onun, metinsel bir özelliği olarak takdim 
etmişlerdir. Ancak hemen belirmek gerekir ki söz konusu Mus- 
hafm bu özelliği yani yedi harfi ihtiva etmesi, vâcib ve farz bir 
emrin değil, mubahlık ve ruhsat ifade eden bir emrin sonucu­
dur214. Bu sebepledir ki Hz. Ebû bekr okumada kolaylık sağla­
yacağı ümidiyle söz konusu ruhsatı esas alarak, Kur'ân'ı yedi 
harf üzere cem ettirmiş, Hz. Osman da kendi döneminde ortaya 
çıkan kırâat ihtilaflarım önlemek maksadıyla Kur'ân'm, yedi 
harften birine göre çoğaltılmasını kararlaştırmıştı215.

212 Bkz. İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 21; İbn Kesir, Zeyl, s. 14; ez-Zerkânî, Menâhil, 1,402.
213 İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 25; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 83.
214 et-Taberî, Câmiu'Tbeyân, I, 22.
215 et-Taberî, Câmiu'Tbeyân, I, 20.



166 / KUR'ÂN TARİHİ

III. KUR'ÂN'IN ÇOĞALTILMASI

K ur'ân 'ın  ilâhîlik vasfını korum ak amacıyla girişilen be­
şerî faaliyetlerin en önem lilerinden biri de, onun çoğaltılma­
sıdır. Bu yüzdendir ki söz konusu faaliyet, Hz. Ö m er'in vefa­
tından üç gün sonra halife olarak kendisine biat edilip216, on 
seneyi aşkın bir süre bu görevde kalan Hz. O sm an'ın, devlet 
başkanlığı esnasında yapm ış olduğu hizm etlerin en büyüğü 
olarak nitelendirilm iştir217. K ur'ân 'ın  beşer tarihindeki seyrini 
alakadar eden böyle bir meselenin gündem e getirilmesinde 
elbette birtakım  sebepler mevcuttur. Şimdi bu  sebepler üze­
rinde duralım.

A. Çoğaltmayı Gerektiren Sebepler

Hz. Ebû Bekr zam amnda 12/633 K ur'ân'm  cem işinden son­
ra, Hz. Öm er'in hilafet m üddeti boyunca Kur'ân'a yönelik 
herhangi bir faaliyet içerisine girilmemiştir. Ancak Hz. Os­
m an'ın hilafetinin ilk yıllarına gelindiğinde M üslümanlar ara­
sında bu imam M ushaftan m üteaddid nüshaların çoğaltılması 
zarureti kendisini hissettirmeye başlamıştı. Kaynakların ver­
diği bilgilere bakılırsa görülür ki o sıralarda hem M edine'de 
hem de Medine dışında bir takım kırâat ihtilafları zuhûr e t­
mişti. Bu hususla ilgili olarak iki ayrı rivâyet nakledilmiştir. 
Bunlardan birisi Ebû Kılâbe'den gelen rivâyettir. O yapmış ol­
duğu söz konusu nakilde şöyle demektedir: "Hz. Osm an'ın 
hilâfeti sırasında Kur'ân muallimlerinden biri öğrencilerine bir 
zâtın kırâatım, başka biri de bir diğerinin kırâatım öğretiyor­
du. Bu yüzden öğrenciler kendi aralarında ihtilafa düşüyorlar 
ve zam an zam an meseleyi hocalarına kadar götürüyorlardı. 
Hatta bu yüzden biri, diğerinin kırâatım inkâra bile gidebili­
yordu. Hz. Osman bu durum dan haberdar olunca bir hutbe 
irâd ederek: "Siz benim yanımda bile ihtilaf ediyorsunuz, uzak

216 es-Süyûtî, Târihu'l-hulefâ, (thk. Muhyiddin Abdulhamid), Mısır 1952, s. 153.
217 es-Sıbâî, Mustafa, Uzamâunâfi't-tarih, Beyrut ts., s. 148,



KUR'ÂN 'IN METİNLEŞMESİ /167

beldelerde yaşayanlar elbette daha fazla ihtilafa düşeceklerdir. 
Ey M uhammed ashâbı! Bir araya gelip insanlara bir imâm 
(Mushaf) yazınız' dedi"218.

K ur'ân 'm  çoğaltılmasıyla ilgili olarak nakledilen bir başka 
rivâyete göre de, "Hz. O sm an'ın hilâfetinin ilk yıllarında yapı­
lan Azerbaycan ve Ermenistan seferi sırasmda çeşitli bölgeler­
den sefere katılan M üslümanlar arasında kıraat ihtilafları or­
taya çıkmıştı. Huzeyfe b. Yemân İbn M es'ûd 'un kırâatmı esas 
alan Kûfelilerle Ebû M usâ el-Eş'arî'nin kırâatini esas alan Bas- 
ralılar arasındaki kırâat tartışmalarına tam k olunca endişeye 
kapıldı ve sefer dönüşü halifeye konuyu arzedip ona: "Ey 
m üm inlerin emiri! Kalk, şu üm m et yahudi ve hıristiyanların 
kitaplarında düşm üş oldukları ihtilafa düşm eden önce bu işin 
çaresine bak" dedi. Bunun üzerine Hz. Osman, Hafsa'ya: 
"(Yanında bulunan) sahifeleri bize gönder, onları M ushaflarda 
çoğaltalım, sonra sana iade ederiz" diye haber yolladı. Hafsa 
da bu Mushafı Hz. O sm an'a gönderdi. Hz. Osman Mushaf ge­
lir gelmez, Zeyd b. Sâbit, Abdullah b. ez-Zübeyr, Sa'îd b. el-Âs 
ve A bdurrahm an b. el-Hâris b. H işâm 'ı çağırarak onlara, 
K ur'ân'ı istinsah etmelerini emretti. Bu zatlar da K ur'ân'ı ço­
ğalttılar. Hz. Osman Kureyşli olan üç kişiye: "Siz, K ur'ân 'dan 
herhangi bir şey hususunda Zeyd ile ihtilâfa düşerseniz onu, 
Kureyş lehçesiyle yazınız. Çünkü Kur'ân onların diliyle inm iş­
tir" dedi. Çoğaltma işi bitince de Hz. Osman bu sayfaları (Hz. 
Ebû Bekr'in derlemiş olduğu nüshayı) Hafsa'ya iade etti. Ar­
dından da çoğaltılan M ushaflardan çeşitli beldelere birer tane 
gönderdi ve gönderilen bu Mushaflarm dışındaki Kur'ân nüs­
halarının ve Kur'ân yazılı sayfaların yakılmasını emretti"219.

218 İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 21.
219 el-Buhârî, FedâiluT-Kur'ân, 3; İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 18-19. Müfessir et- 

Taberî söz konusu rivâyeti biraz farklı biçimde zikrederek şöyle demiştir: Hu­
zeyfe b. el-Yemân Hz. Osman'ın yanma geldiğinde ona: "Ermenistam'ın fethin­
de İraklılarla Şamlılar düşmana karşı beraber çarpışıyorlardı. Şamlılar Ubeyy b. 
Ka'b'ın kırâaüm okuyorlar, İraklılar onları tekfir ediyor; İraklılar da İbn



168 / KUR'ÂN TARİHİ

Bu rivayetler bize gösteriyor ki o gün için Müslümanlar ara­
sında meydana gelen kırâata yönelik ihtilaflar çok korkunç bir 
noktaya gelmişti ve hemen bir çözüm getirilmezse M üslüman­
lar arasmda bölünmeler ve belki de savaşlar meydana gelebilir­
di. İşte bu noktada asıl üzerinde durulması gereken mesele, 
Müslümanları söz konusu rivâyetlerdeki ihtilafa sürükleyen se­
beplerin gerisinde yatan ana nedenlerin neler olduğu hususu­
dur. Bizim kanaatimize göre bu konuda iki husustan söz edile­
bilir. Birisi, K ur'ân'm  yedi harf ile okunmasına ruhsat verilmiş 
olması ve bu ruhsatın bir uzantısı olarak Hz. Ebû Bekr zama­
nında derlenen K ur'ân'm  da aynı şekilde yedi harfi içermesi, 
diğeri de bazı sahâbilerin, husûsi Mushaflanna tefsiri mahiyette 
bir takım kelimeleri ilave etmiş olmalarıdır.

Buna göre denilebilir ki, söz konusu ruhsatın bir sonucu ola­
rak Hz. Peygamber'den farklı kırâatler öğrenip, özellikle Hz. 
Ömer devrinde İslâm devletinin sınırlarının genişlemesi netice­
sinde Kur'ân öğretmenliği vazifesiyle çeşitli beldelere gönderi­
len sahâbîler220, gittikleri yerlerde Hz. Peygamber'den öğren­
dikleri kırâat tarzlarını okutmuşlardı. Tabiatıyla bu durum da 
da söz konusu beldelerde yaşayan insanlar arasmda birtakım 
kırâat farklılıkları ortaya çıkmıştı. Her ne kadar yeni Müslüman 
olan bu gayr-i Arap unsurlara, sözü edilen ihtilafın mahiyetin­
den ve bunun bir ruhsatın neticesi olduğundan söz edilmişse 
de, Mustafa Sâdık er-Râfii (ö. 1356/1937)'nin de dediği gibi 
onlar yine de, kalplerine birtakım  şüphelerin gelmesine engel 
olamamışlar221 ve bunun sonucunda da zam an zam an birbir­

Mes'ûd'un kırâatıru okuyorlar, Şamlılar da onları tekfir ediyordu" Bkz. 
Câmi'ui-beyân, I, 21.

220 Kaynakların belirttiğine göre, o dönemde, İbn Mes'ûd Kûfe'ye, Ebû Musâ el- 
Eş'arî, Basra'ya, Ubeyy b. Ka'b ve Ebu'd-Derdâ da Şam'a Kur'ân muallimi ola­
rak gönderilmiştir. Bkz. ez-Zerkânî, Menâhil, 1,255.

221 er-Râfii, İ'câzu'l-Kur'ân, s. 19. Bazı kaynaklar da İslâm'a yeni giren bu gayr-i 
Arap unsurların, sözü edilen farklı kırâatları okuma ruhsatından habersiz ol­
duklarım ifade etmektedirler. Bkz. Ateş, Süleyman, Tefsir Dersleri, Ankara ts., s. 
22; Yıldırım, Suat, Kur'ân İlimlerine Giriş, s. 67.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /169

lerini tekzibe, hatta tekfire bile gidebilmişlerdi. Çünkü yedi 
harfin sebebiyet verdiği bu ihtilaflar, m analar aym olsa da 
bazı kelimelerin lafzî farklılığından kaynaklanıyordu222.

Bazı sahâbilerin kendi husûsi M ushaflarma kaydetmiş ol­
dukları birtakım  kelime ilavelerine gelince, hem en ifade ede­
lim ki bunlar da esas itibariyle tefsir am acına yönelik bazı 
özel notlardan ibaretti223. D urum  bundan ibaret olmakla be­
raber ne yazık ki bir zam an sonra kırâat hareketleri öyle bir 
noktaya gelmişti ki, bazı âyetlerin izah ve açıklamaları kabi­
linden olan bu nevi kelimeler dahi bir kısım insanlar tarafın­
dan kırâat olarak kabul edilip, onları husûsi M ushaflarma 
kaydeden ve okuyanlara nisbetle "falancanın kıraati şöyle idi" 
denilmeye başlanmıştı. Tabiatıyla bu durum  da onları kırâat 
olarak kabul edenlerle etm eyenler arasm da ihtilafın doğm a­
sına yol açıyordu. İşte böyle bir anda H uzeyfe'nin devreye 
girip olayın vehâm etini ortaya koymasıyla harekete geçen 
Hz. Osman, daha önce de ifade ettiğimiz gibi Zeyd b. Sâbit 
başkanlığında bir istinsah heyeti kurarak224 hicri 25. yılda 
K ur'ân 'ı çoğaltma işini fiilen başlatmış oldu.

B. Çoğaltmada Esas Alman Prensipler

Kaynaklara göre Hz. Osman, Kur'ân'ı çoğaltmak üzere kur­
muş olduğu istinsah heyetine, bazı prensipler doğrultusunda 
çalışmaları talimatım da vermişti. Bunların başmda istinsahda 
daha önce Hz. Ebû Bekr tarafından derlenen Mushafm esas

222 I ayetinin (el-Cum a 62/9), ajI l ş e k l i n d e ,  sa>-lj V) c*,ls; 01
âyetinin (el-Cum'a 62/9) de i-L-li âJj cJli ¿1 tarzmda okunması gibi.

223 İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 83 vd. Meselâ, kaynaklann belirttiğine göre Bakara 
Sûresi'nin 238. âyeti Hz. Âişe (ra)'nin Mushafında yil ştLkllj oiyÜJl j *  1 Â“1*-

jl ştLaj şeklinde yazılı idi. Bkz. İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 83 vd. Yine aynı 
sûrenin 198. âyetini Abdullah İbn Abbâs'ın husûsî Mushafına ¿1 çfJ- ¡ıÇü J-J 
çiJI j  fZij ly. 5Üıi Ifici şeklinde yazdığı rivâyet edilmiştir. Bkz. Subhî es- 
Sâlih, Mebâhis, s. 85.

224 İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 19.



170 / KUR'ÂN TARİHİ

alınması prensibi yer alıyordu225. Ancak istinsah edilecek Mus- 
haflara, son arzada Kur'âniyeti kesinleşmiş olan kıraat tarz ın ın 
yazılması, başka bir ifade ile Hz. Peygamber'in son arzada 
okumuş olduğu bir harfin alınıp diğer vecihlerin terk edilmesi 
önerilmişti226. Ayrıca hem tefsir ve açıklama maksadıyla yazılan 
birtakım özel notların227 hem de tilâveten neshedilmiş âyetlerin 
bu nüshalara kaydedilmemesi emredilmişti. On emzirmenin 
haramlılığım ifade eden âyetle, bu âyetteki haramlık hükm ünü 
beş emzirmeye indiren, ancak kendisi de daha sonra tilâvet ba­
kımından neshedilen âyet gibi228. Bunlardan başka birkaç 
Kur'ân nüshasının yazılarak muhtelif beldelere gönderilmesi, 
daha önce yazılıp kırâati ve kitâbeti bu örnek nüshaya uym a­
yan Mushafların ya da sahifelerin de yakılarak imha edilmesi229, 
şayet komisyon üyeleri arasmda lehçe bakımından herhangi bir 
ihtilaf ortaya çıkarsa, o takdirde Kureyş lehçesinin esas alınması 
da230 söz konusu prensipler arasmda yer alıyordu.

C. Çoğaltma Esnasında Yapılan Faaliyetler

Daha önce de belirttiğimiz gibi Zeyd b. Sâbit'in başkanlığın­
da oluşturulan istinsah heyeti, K ur'ân'm  çoğaltılmasıyla ilgili 
faaliyetlerini tam 5 senede tamamlamıştır. Kaynakların ifadesi­
ne göre söz konusu komisyon bu faaliyetleri esnasmda yalnız 
bir kelimenin yazımmda ihtilafa düşmüştür ki, o da o^ilül keli­
mesidir. Zeyd bu kelimenin yuvarlak "ta" ile SjiÛI şeklinde, di­
ğerleri de, açık "ta" ile ¿¿lül tarzında yazılmasının doğru ola­

225 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'ân, 3; İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 21.
226 et-Taberî, Câmiu'l-beyân, I, 20.
227 Bkz. ez-Zerkânî, Menâhil, I, 257-260; Karaçam, İsmail, Kur'ân-ı Kerim'in Nüzûlü ve 

Kırâati, İstanbul 1974, s. 191-192; Çetin Abdurrahman, Kur'ân İlimleri, s. 106-107.
228 Söz konusu rivâyetler için bkz. Müslim, er-Radâ, 24; Aynca bkz. İmam Mâlik, 

el-Muvatta, er-Radâ, 18; et-Tirmizî, er-Radâ, 3; ed-Dârimî, en-Nikâh, 49; Ebû 
Dâvûd, en-Nikâh, 10.

229 Mennâu'l-Kattân, Mebâhis, s. 131.
230 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'ân, 3.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /171

cağını iddia ediyordu. Ancak durum  Hz. Osman'a intikal etti­
rildiği zaman o, açık "ta" ile yazılmasını emretti231. Böylece sa­
dece resm-i hatta meydana gelen bir ihtilaf, Hz. Osman'ın mü- 
dahelesiyle halledilmiş oldu.

İstinsah heyeti yukarıda belirtilen süre içerisinde devam et­
tirdiği faaliyetler sonucunda, birkaç Kur'ân nüshası meydana 
getirdi. Bu nüshaların sayısı konusunda farklı rivâyetler yer 
almış olsa da, genel kanaat, söz konusu nüshaların 7 adet oldu­
ğu istikametindedir232. Bunlardan birisi M edine'de bırakılmış 
diğerleri de, Mekke, Küfe, Basra, Şam, Yemen ve Bahreyn'e 
gönderilmiştir233. Bilindiği gibi Medine'deki nüshaya "İmam 
Mushaf" denilmektedir234.

Hz. Osman istinsah edilen Mushafları çeşitli İslâm merkezle­
rine gönderirken, daha önce de belirttiğimiz gibi, bu merkez­
lerde yaşayan halkın elinde bulunan hususi Mushaf veya sahi- 
felerin yakılmalarını da emretmişti. Ancak şunu kesin olarak 
ifade etmek gerekir ki, K ur'ân'm  teksiri ve bunun yöntemiyle 
ilgili bütün meselelerde olduğu gibi bu konuda da Hz. Osman 
ferdî hareket etmeyip M üslümanlann görüş ve düşüncelerine 
başvurmuş ve onlarla yapmış olduğu istişâre neticesinde bu ka­
rarı almıştı235. Bundan dolayıdır ki Hz. Osman'ın yaptığı bu işi 
ashâb-ı kirâm çok yerinde bir hareket olarak kabul edip, çoğal­
tılan Mushaflara uymayan husûsi nüshalarım imha etmişlerdi. 
Bu özel nüshalar içerisinde en meşhur olanlar, Hz. Ali, Ubeyy
b. Ka'b, Abdullah b. M es'ûd ve Ebû Musâ el-Eş'arî'ye nisbet 
edilen Mushaflardır. Böylece denilebilir ki, Hz. Osman'ın ya­
kılmasını emrettiği Mushaflar ve sahifeler, sahâbilerin kendileri 
için kaleme almış olduklan sûre tertipleri birbirinden farklı

231 İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 20; İbn Kesîr, Zeyl, s. 11.
232 Kaynaklar bu nüshaların 4, 5 ve 7 adet olduğunu ifade etmektedirler. Bkz. Ebû 

Şâme, el-Mürşidu'l-vedz, s. 73; İbn Kesîr, Zeyl, s. 13.
233 İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 34.
234 Mennâu'l-Kattân, Mebâhis, s. 131.
235 el-Kurtubî, el-Câmi’, 1,52.



1 7 2 /KUR'ÂN TARİHİ

olan, husûsi Mushaf sayılmalarının bir göstergesi olarak da tef­
sir, izah ve şerh kabilinden birtakım kayıtlar taşıyan nüshalar­
dır. Kısacası bunlar Hz. Ebû Bekr zamanında derlenen, Hz. 
Osman döneminde ise onun kendi özgün yöntemiyle çoğaltılan 
Kur'ân'ların dışında kalan şahsî Mushaflardır. Bundan dolayı, 
onların yakılmasını, Kur'ân'm  asimin yakılması olarak nitelen­
dirmek doğru değildir236.

Hz. Osman'm o dönemdeki kırâat ihtilaflarım ortadan kal­
dırma noktasmda yapmış olduğu önemli işlerden biri de, çoğal­
tılan bu Kur'ân nüshalarım çeşitli İslâm merkezlerine gönder­
mekle yetinmeyip, o beldelerde yaşayan insanlara Kur'ân oku­
masını öğretecek muallimleri de göndermiş olmasıdır. Denildi­
ğine göre, Hz. Osman bu iş için Abdullah b. es-Sâib'i Mekke'ye, 
Muğîre b. Şihâb'ı Şam'a, Ebû Abdirrahman es-Sülemî'yi 
Kûfe'ye ve Âmir b. Kays'ı da Basra'ya göndermiştir237. Bu 
sahâbîler de çoğaltılan söz konusu Mushafları, gittikleri yerler­
de oluşturulan Kur'ân meclislerinde halka öğretmişler; böylece 
beklenen sonuç elde edilerek hem kitâbette hem de kırâatta bir­
lik temin edilebilmiştir. Bunun neticesinde de ilk teslimiyet ve 
kabullenişin fevrî tepkileri bir yana ümmet, çoğalülan bu Mus- 
haflara azâmî güveni göstererek238, kısa zamanda istinsah yo­
luyla pekçok Kur'ân nüshasına sahip olmuştur. Nitekim 
Mes'ûdî (ö. 346/957)'nin de dediğine göre Ali b. Ebî Tâlib ile 
Muâviye b. Ebî Sufyân arasında meydana gelen Sıffîn savaşın­
da (36/656) Amr b. Âs'm işaretiyle 500 tane Kur'ân nüshası ha­
vaya kaldırılmıştır239. M ushaflann çoğaltılması (30/650) ile Sıffin 
savaşı (36/656) arasmda geçen 6 sene gibi kısa bir zaman dilimi 
içerisinde istinsah edilen Kur'ân nüshalarımn sayısma bakılırsa, 
ümmetin bu işe nedenli bir ihtimam gösterdiği kolayca anlaşı­

236 Kıhç, Sadık, Mitoloji, s. 154-155.
237 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,396-397; Subhı es-Sâlih, Mebâhis, s. 86.
238 er-Râfii, İ'câzu'TKur'ân, s. 41.
239 Mes'ûdî, Ali b. Huseyn, Mürûcu'z-zeheb, (thk. Muhammed Muhyiddin Abdul- 

hamîd), Mısır 1964, II, 400. Ayrıca bkz. er-Râfii, İ'câzu'l-Kur'âtı, s. 41.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /173

labilir. Kaldı ki, söz konusu savaşta komutanın emriyle havaya 
kaldırılan Mushaflar, o zamana kadar istinsah edilen Mushafla- 
rm tamamı da değildi240.

Sonuç olarak şunu ifade edelim ki Kur'ân'a yönelik faaliyet­
lerinde tamamen İlâhî irâdeye tercüman olan Hz. Ebû Bekr ve 
Hz. Osman, bu nezih dinin kitabım dünyada başka hiçbir m et­
ne nasip olmayan bir yöntem uygulamak suretiyle, içiçe bina 
ettikleri surlarla koruyarak onun, yeryüzünü kıyamete kadar 
aydınlatmasını temin etmişlerdir.

D. Çoğaltılan Kur'ân'lardan Günümüze Ulaşanlar

Araştırmacılara göre çoğltılarak belli başlı İslâm merkezleri­
ne gönderilen Mushaflardan dört tanesi yangınlar, harpler veya 
benzeri olaylar sonucu yok olup gitmiş241, ancak bunlardan üçü 
günümüze kadar gelebilmiştir. Bu Mushaflardan birisi Topkapı 
Sarayı'nda, Hırka-ı Saadet Dairesi'nde (TSMK, nr: 44/32) diğer­
leri de Londra (British Library, nr: 2165) ve Taşkent'te (eski 
eserler müzesinde) bulunmaktadır. Topkapı Sarayı'ndaki nüs­
hanın, Hz. Osman'ın şehit edildiğinde okuduğu Mushaf olduğu 
ve bunun daha sonra İstanbul'a getirildiği ifade edilmektedir. 
Nitekim söz konusu nüshanın baş tarafında yer alan tarihi ka­
yıtta (1226/1811) onun, Hz. Osman'm şehit edildiği esnada 
okuduğu Mushaf olduğu belirtilmiştir242. Bu Mushafm ne za­
man ve hangi yolla İstanbul'a getirildiği konusunda kesin bir 
bilgiye sahip olmamakla beraber I. Dünya Savaşı esnasında,

240 Corci Zeydân, Medeniyet-i İslâmiyye Târihi, (trc. Zeki Megamiz), İstanbul 1329, 
III, 111.

241 İsmail Hakkı İzmirli'nin değine göre, Medine Mushafı Yezid b. Mu'âviye za­
manında (64/683), Mekke Mushafı, (70/689) senesinde, Küfe Mushafı da 
(131/748) yılında zâyi olmuştur. Bkz. Târih-i Kur'ân, s. 13. Osman Keskioğlu da 
Bahreyn'e gönderilen Mushafm muhtemelen kaybolmuş olabileceğini ifade et­
mektedir. Bkz. Kur'ân Tarihi, s. 247.

242 Karatay, Fehmi Edhem, Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arapça Yazmalar Kata­
logu, İstanbul 1962,1,1.



17 4 /KUR'ÂN TARİHİ

Osmanlı hâkimiyeti altındaki topraklarda bulunan eski Mus- 
hafların İstanbul'a getirilerek koruma altına alındığı, savaş son­
rasında ise bunlardan bazılarının geri gönderildiği, bir kısmının 
da İstanbul'da bırakıldığı tarzmdaki açıklamalar Topkapı Mus- 
hafınm, savaş yıllarında İstanbul’da muhafaza altına alınan 
Mushaflardan biri olduğu ihtimalini akıllara getirmektedir243.

Muhammed Hamidullah da Topkapı Sarayı'ndaki bu nüsha 
hakkında şunları söylemektedir: Denildiğine göre birinci dünya 
savaşı sonunda Türk askerleri Medine'den çıkarken beraberle­
rinde bazı kitaplar da götürmüşlerdi. Bunların içinde Hz. Os­
man'ın istinsah ettirdiği Mushaflardan biri de bulunmaktaydı. 
Bundan dolayı Sevr Antlaşmasına, Türkler tarafından Medi­
ne'den çıkarılan bu Mushafm Şerif Hüseyin'e iâdesi şarü da 
konulmuştu. Ancak buna Türkler resmî olarak: "Bu kitaplar fa­
lan yerde idi, ancak bir sel felaketi sonucu tahrip olup gitti" 
şeklinde cevap vermişlerdir. Bu Mushafta ¿1 "Onlara
karşı Allah sana kâfi gelecektir"244 âyetinin üzerinde Hz. Osman'a 
ait olduğu söylenen kan lekeleri de bulunmaktadır245.

Londra'da bulunan Mushaf hakkında fazla bilgiye sahip 
değiliz. Konuyla ilgili olarak bize ulaşan bilgi, bu  Mushaf'ı İn- 
gilizlerin Moğol hüküm darından kalan saraydan alarak İngil­
tere'ye götürdükleri şeklindedir246.

Y ukarıda da belirttiğim iz gibi bugün  elim izde m evcut 
o lduğu iddia edilen M ushaflardan biri de Taşkent'tedir. Bu 
M ushafm  oraya nasıl gö tü rü ldüğü  hususunda da farklı b il­
giler m evcuttur. Bu konuda O sm an Keskioğlu şunları söy­
lemektedir: Bu nüsha Melik Zâhir Baybars'm  Moğol 
H an 'ına yolladığı nüshadır. Tim urlenk devrinde Ebû Bekr

243 Kevserî, Muhammed Zâhid, Makâlâtu'l-Keuserî, (nşr. Râtib Hâkimî), yy., 
1388/1968, s. 12.

244 el-Bakara 2/137.
245 Hamidullah, Kur’ân-ı Kerim Tarihi Ders Notlan, s. 30.
246 Hamidullah, Kur’ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları, s. 30-31.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /175

eş-Şâî tarafından Semer kan t'ta  Hâce-i ahrar Şeyh Ubeydul- 
lah m erkadine (türbesine) konulm uş orada m uhafaza edil­
miştir. XIX. A sırda İslâm ve Türk kü ltü rünün  zengin coğ­
rafyası olan Sem erkant ve çevresi Ruslar tarafından işgal 
edilince, b u  nüsha da Petersburg 'taki Kayser K ütüphanesi­
ne nakledilm iştir. Ancak bu  M ushaf, Rus Çarlığı'm n dev­
rilmesine kadar orada kalmış 1923 senesinde Türkistan 
M üslüm anlarm a iade edilmiştir. Söz konusu nüsha şim di 
Taşkent'tedir247.

Bu h ususta  zikredilen b ir başka bilgiye göre de O sm anlı 
o rdularıy la savaşan ve Şam 'a da g iden  Tim ur, oradaki 
M ushaf-ı şerifi ganim et olarak almış ve Sem erkant'a gö­
tü rm üştü r. D aha sonraları Ruslar Sem erkant'ı işgal edince 
bu  M ushafı o radan  alıp  L eningrad 'a nakletm işlerdir. Birin­
ci dün y a  harb inden  sonra R usya 'da kom ünistler iktidarı 
ele geçirdiklerinde, b u  M ushaf L en ingrad 'da idi. İşte b u  
M ushaf, o zam an Rus askerleri arasm da bu lunan  Ali Top­
çu isim li M üslüm an b ir subay ta rafm dan  T ürkistan 'a  kaçı­
rılarak, Taşkent'teki b ir camiye konu lm uştu r248. R uslar 
T ürkistan 'ı işgal edince M ushafı o radan  alıp başka b ir yere 
götürm ek istem em işlerdir. Bu M ushafm  halen Taşkent'te 
o lduğu  söylenm ektedir249.

Sonuç olarak şunu  ifade edelim  ki sözü edilen b u  üç 
nüsh a  üzerinde çalışm alar yaptığını belirten  M uham m ed 
H am idullah  bu  nüshalarm  ebatları, yazı m alzem eleri ve 
im lâ husûsiyetleri bak ım ından  tam  b ir benzerliğe sahip ol­
d u ğ u n u  söylem ektedir250.

247 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 251-252.
248 Musâ Cârullah, Ömer Rıza Doğrul'a yazdığı bir mektupda burada zikredilen 

nüshanın 1923 yılında Taşkent'teki Beylerbeyi Câmii'ne konulduğunu belirt­
mektedir. Bkz. Karaçam, İsmail, Kur'ân-ı Kerim’in Nüzûlü, s. 233.

249 Hamidullah, Kur’ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları,, s. 31.
250 Hamidullah, Kur’ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları, s. 31.



1 7 6 /KUR'ÂN TARİHİ

IV. KUR'ÂN'IN TERTİBİ

Kur'ân'm Hz. Osman zamanmda çoğaltılması meselesini, elde­
ki mevcut bilgiler ışığında anlattıktan sonra, yapılan bu çoğaltma­
da Kur'ân'm ne şekilde tertip edildiği hususuna da yer vermek is­
tiyoruz. Ancak özelliği bakımından konuyu iki ayrı başlık altında 
ele almamız gerekecektir. Çünkü İslâm bilginleri âyet ve sûre ter­
tibine farklı yaklaşmışlardır. Bu bakımdan Kur'ân'm tertibini önce 
âyetler sonra da sûreler bağlamında incelemek uygun olacaktır.

A. Âyet

1. Anlamı

Âyet sözlükte, "herhangi bir şeyin varlığım gösteren alâmet" an­
lamını ifade etmektedir. Buna bağlı olarak açık işaret, delil, ib­
ret ve mucize gibi anlamlarda da kullanılmıştır. Kur'ân'da tekil 
ve çoğul şeklinde 382 yerde geçen âyet lafzı, mutlak anlamda 
iki kısma ayrılmaktadır. Birincisi, fiilî âyetlerdir. Kâinattaki sa­
yısız çeşitlilik ve farklılıkları sürekli bir düzen ve kanuna bağ­
layan yaratıcının varlığım, birliğini ve yüce sıfatlarını gösteren 
ve yaratıkların taşıdığı özelliklerden çıkarılan delillerin tamamı 
bu tür âyetleri oluşturur. Bunlara “kevni", " tekvini" veya "ilmi" 
âyet de denir. Son devrin yetiştirdiği büyük Türk müfessiri 
Muhammed Hamdi Yazır da ulûhiyyete işaret eden bu âyetleri 
kendi içerisinde sadece âlimlerin farkına varabileceği tabiat ka­
nunlarında mevcut olan âyetler, güneş ve ay tutulması, gök 
gürlemesi gibi herkesin müşahede edebileceği âyetler, mûcize- 
ler gibi olağanüstü âyetler şeklinde üç kısma ayırmaktadır251.

İkincisi ise kavlî âyetlerdir ki, pegamberlere indirilen İlâhî 
kitaplarm hepsi bu tür âyetleri içermektedir. Bunlar fiilî âyetle­
re işaret eder ve insanlar tarafından kolaylıkla anlaşılmaları için 
gerekli açıklamaları ihtiva ederler. Bu kısma giren âyetlere " teş­
rif', "tenziVi” ve "vahyi” âyetler de denir252.

251 Elmalık, Hak Dini, V, 3184.
252 Elmahlı, Hak Dini, 1,569-570. Ayrıca bkz. Reşid Rızâ, el-Menâr, 1,287, III, 313



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /177

İslâm bilginleri âyetleri ifade ettikleri anlamların açıklığı ve 
kapalılığı sebebiyle, “muhkem", "müteşâbih" mücmel" ve "mübey- 
yen” şeklinde kısımlara ayırmışlardır. Ayrıca tefsir usûlü bilgin­
leri âyetleri, iniş yeri, zamanı ve hitap esasına göre, “Mekki- 
MedenV, "arzî-semâvî", "hazân-seferV, "nehân-leylî", “sayfi-şitâî", 
"firâşî-nevmî” diye de gruplandırmışlardır.

Âyetleri birbirinden ayıran son kelimeye “fasıla", bu keli­
menin son harfine de "harfü'l-fâsıla” denir. Kur'ân'ın en uzun 
âyeti, "Müdâyene âyeti" diye bilinen Bakara Sûresi'nin 282. âyeti, 
en kısa âyetleri de Yâsin 36/1; Rahmân 55/1, 64; Müddessir 
74/21; Fecr 89/1; Duhâ 93/1; Asr 103/1. âyetleridir. İlk nâzil olan 
âyetler Alak Sûresi'nin ilk beş âyeti, son nâzil olanlar da Bakara 
2/281; Nisâ 4/176; Mâîde 5/3. âyetleridir253.

2. Sayısı

Kur'ân-ı Kerim'deki âyetlerin sayısı hakkında da farklı yak­
laşımlar mevcuttur. K ur'ân'daki âyet sayısının 6600 olduğunu 
ileri sürenler olduğu gibi, bu sayıyı 6204, 6214, 6219, 6225 ve 
6236 olarak tespit edenler de olmuştur. Âyet sayısı konusunda­
ki bu farklı anlayışlar üç sebepten kaynaklanmaktadır. Bunları 
şöyle ifade etmek mümkündür:

(1) Denildiğine göre Hz. Peygamber Kur'ân okurken anla­
mın tamamlanması için bazı âyetleri birbirine vaslediyordu. 
Ancak onu dinleyen sahâbilerin bir kısmı Resûlullah'm, anlam 
birliği sebebiyle bitiştirmiş olduğu âyetleri tek âyet olarak algı­
lıyorlardı. İşte bu algı daha sonra rivâyet yoluyla usûl kitapla­
rına girerek farklı rakamsal değerlerin ortaya çıkmasına zemin 
hazırlamış oldu.

(2) Bilindiği gibi sûre başlarmdaki besmeleler Hanefilere 
göre âyet olmayıp teberrüken yazılmış ibârelerdir254. Ancak 
Şâfiiler onlardan farklı düşünerek her bir besmeleyi müstakil

253 Yavuz, Yusuf Şevki-Çetin Abdurrahman, "Âyet", DİA., IV, 243.
254 Nesefî, Medârik, 1,25-26.



178 / KUR'ÂN TARİHİ

birer âyet olarak telakki etmişlerdir255. Diğer mezhep imamları 
da söz konusu ibâreleri müstakil birer âyet olarak değil, başın­
da bulunduğu sûredeki ilk âyetin bir parçası olarak kabul et­
mişlerdir. İşte bu anlayış da daha sonra söz konusu meseleye 
delil teşkil ederek farklı sonuçlara yol açmıştır.

(3) Hurûf-ı mukattaa adı altmda Kur'ân'da yer alan bazı 
harfler müstakil birer âyet sayılırken, bir kısmı kendi başına 
müstakil âyet olarak kabul edilmeyip, başmda yer aldığı âyetin 
bir cüz'ü olarak görülmüştür. Nitekim müfessir ez-Zemahşerî 
de bunun tevkifî bir düzenleme olduğunu beyan etmiştir256. Do­
layısıyla bu şekildeki bir yaklaşım tarzı da diğerleri gibi Kur'ân 
âyetlerinin sayısını etkileyici bir özellik olarak karşımıza çık­
maktadır.

Görüldüğü gibi tüm  bu  hususlar bir araya geldiğinde doğal 
olarak Kur'ân âyetlerinin sayısmda farklı sonuçlar ortaya çık­
mış olmaktadır. Belki de bu durum da yapılacak en doğru iş, 
elimizdeki Mushaf'da yer alan âyetleri, sonlarında yer alan ra­
kamları toplamak suretiyle sayıyı tespit etmektir. Aksi halde 
kesin sonuca ulaşmak pek m üm kün görünmemektedir.

3. Tertibi

İslâm âlimleri âyetlerin K ur'ân 'daki sıralanışı konusunda 
görüş birliği içindedirler. O nlara göre b u  sıralanış tevkifidir 
yani Cebrâil'in Hz. Peygam ber'e bildirm esi doğrultusunda 
gerçekleşmiştir. Meselâ söz konusu âlim lerden Mekkî b. Ebî 
Tâlib (ö. 437/1045) âyetlerin tertibi ve sûre başlarm a besm e­
lelerin konulm asının Hz. Peygam ber'in em riyle o lduğunu 
beyan etmiştir. O na göre Tevbe Sûresi'nin başına besm ele­
nin  yazılm am ası da, A llah Resûlü (sav)'nün emriyle gerçek­
leşm iştir257.

255 Nesefî, Medârik, 1,26.
256 ez-Zemahşerî, eTKeşşâf, I, 25.
257 el-Kurtubî, el-Câmi', I, 59.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /179

Ebû Ca'fer b. ez-Zubeyr (ö. 707/1308)'in görüşü de şöyledir: 
"Âyetlerin Kur'ân'daki sıralanışı Hz. Peygamber'in emriyle ol­
muştur. Müslümanlar arasında bu konuda herhangi bir ihtilâf 
vuku bulmuş değildir"258.

ez-Zerkeşî de bu hususta şunları söylemektedir: "Âyetlerle 
sûre başlarındaki besmelelerin sıralamşı tevkifidir, vahye daya­
lıdır. Bu konuda ne bir şüphe ne de herhangi bir ihtilâf vuku 
bulmamıştır"259.

Ayrıca âyetlerin faziletiyle ilgili nakledilen bazı rivâyetler de 
onların Hz. Peygamber tarafından tertip edildiğini açıkça gös­
termektedir. Meselâ Hz. Peygamber (sav) bir hadisinde: "Her 
kim geceleyin Bakara Sûresi'nin son iki âyetini okursa, bunlar ona kâfi 
gelir"260, bir başka hadisinde de: "Deccâl ortaya çıktığı zaman, on­
dan korunmak için Kehif Sûresi'nin ilk on âyetini okuyun"261 bu­
yurmaktadır. Görüldüğü gibi bu tür rivâyetler, âyet tertibinin 
tevkifi olduğuna delâlet etmektedir. Şayet aksi söz konusu ol­
saydı, Resûlullah (sav) Bakara Sûresi'nin son iki âyetinden ve 
Kehf Sûresi'nin ilk on âyetinden söz etmezdi. Çünkü o durum ­
da âyetlerin tertibi farklı olacağı için bu sözlerin bir anlamı ol­
mazdı. Halbuki biz biliyoruz ki Hz. Peygamber, Bakara Sûre­
si'nin son iki âyetiyle "Âmene'r-resûlü" diye başlayan âyetleri, 
Kehf Sûresi'nin baş tarafındaki on âyetle de, Hz. İsâ'nm Allah 
olduğu inancım red ve iptal eden âyetleri kastetmiştir. Bu da 
bugün bizim elimizde bulunan Kur'ân'larla Hz. Peygamber 
zamanmda tespit edilen Kur'ân nüshalarının aym tertipte oldu­
ğunu göstermektedir262.

Netice olarak şunu ifade edelim ki İslâm bilginleri, âyetlerin 
Kur'ân'daki sıralanışının Mushaflarda gördüğümüz tarzda ol­
duğu hususunda görüş birliği içindedirler. Gerek Resûlullah

258 es-Süyûtî, el-İtkân, I, 80.
259 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,256.
260 Müslim, Salâtu'l-müsâfirîn, 256.
261 Farklı rivâyetler için bkz. İbn Kesîr, Tefsir, III, 70-71.
262 Bkz. Şiblî, Asr-ı Saadet, l, 84.



180 / KUR'ÂN TARİHİ

(sav) zamanındaki mevcut tertipte, gerek ondan sonra cem ve 
istinsah edilen Kur'ân'ların tertibinde herhangi bir farklılık söz 
konusu değildir. Çünkü Cebrâil (as) vahiy getirdikçe her âyetin 
yerini de Resûlullah efendimize bildirmiştir. Allah Resûlü (sav) 
de Cebrâil'in kendisine bildirdiği şekilde vahiy kâtiplerine yaz­
dırmış ve bu ilâhı düzene göre âyetlerin tertibi sağlanmıştır. 
Ayrıca Hz. Peygamber, Kur'ân'ı yazdırdığı tertibe göre ashaba 
okumuş ve her senenin sonunda Cebrâil'e aym tertiple arzet- 
miştir. Sahâbîler de Kur'ân'ı Resûlullah (sav)'dan işittikleri ve 
öğrendikleri tarzda ezberlemişler, yazmışlar ne takdim tehir ne 
de fazlalık ve noksanlık bulunmaksızın bu İlâhî tertibi gözet­
mişlerdir. Hz. Ebû Bekr zamanında derlenen Kur'ân'da da aynı 
tertip uygulanmış, daha sonra Hz. Osman'm talimatıyla çoğaltı­
lan Mushaflar da bu tertip üzere yazılmışlardır. Böylece söz 
konusu tertip, herhangi bir değişikliğe uğramadan günümüze 
kadar gelmiştir263.

B. Sûre

1. Tanımı

Sûre kelimesi sözlükte, yüksek makam, üstün derece, şan, 
şeref, binanın katları anlamına gelmektedir. Çoğulu, "süver" 
dir264. Istılahta ise, “âyetlerden meydana gelen başı ve sonu belli olan 
müstakil Kur'ân bölümü" demektir265. Sözlük ve ıstılâhî anlamın­
dan hareketle denilebilir ki, sûre hem bir yücelik ve üstünlük 
hem de Kur’ân’m muhtelif bölümleri anlamını ifade etmektedir. 
K ur'ân'da 114 sûre bulunmaktadır, Bunların en kısası, 3 âyetten 
ibaret olan "el-Kevser", en uzun sûresi de 286 âyetten oluşan "el- 
Bakara" Sûresi'dir.

263 Bu konuda geniş bilgi için bkz. Atik, M. Kemal, Âyet ve Sûrelerin Tevkif iliği Mese­
lesi, EÜİFD., Kayseri 1989., sy. 6, s. 201-218.

264 Sûre kelimesinin çeşitli anlamlan için bkz. el-Cevherî, cs-Sıhah, II, 690; İbn 
Manzûr, Lisânu’l-arab, IV, 386; ez-Zerkânî, Menâhil, 1,343.

265 Yıldırım, Suat, Kur'ân İlimlerine Giriş, s. 52.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /181

2. İsimlendirilmesi
Sûreler isimlerini, kıssalarda geçen şahıslardan yahut konu 

edindikleri topluluklardan veya ilk kelimesinden almaktadırlar. 
Ancak bazen -"İhlâs Sûresi" isminde olduğu gibi- istisnalara da 
rastlamak mümkündür. Zira söz konusu kelime, ilgili sûrenin 
metninde yer almamaktadır. Her sûrenin bir ismi olduğu gibi 
bazı sûrelere birden fazla isim de verilmiştir. Sözgelimi Fâtiha 
sûresinin yirmi kadar ismi bulunmaktadır. Ayrıca Insan-Dehr, 
Fâtır-Melâike, İsrâ-Ben-i İsrâil gibi isimlerle zikredilmektedirler. 
Sûrelerin bir kısmı da tek bir isim altmda birleştirilmiştir. Me­
selâ Bakara ve Âl-i İmrân birleştirilip ez-Zehrevân (iki çiçek), 
aynı şekilde Felak ve Nâs sûreleri birleştirilip el-Muavvizetân 
yahut el-Muavvizeteyn (kendileriyle sığınılan) şeklinde isimler 
almışlardır. Bazı durum larda da ikiden fazla sûrenin bir arada 
zikredildiği isimlere rastlamaktayız. "el-Havâmîm"266, "et- 
Tavâsîn"267, "el-Müsebbihât"268 isimleri gibi.

Burada şunu da belirtelim ki, Kur'ân sûrelerinin isimlendi­
rilmesi konusunda iki yaklaşımın olduğu görülmektedir. Bun­
lardan biri tevkifi diğeri de ictihâdî yaklaşımdır. Kur'ân'da yer 
alan sûre isimlerinin tevkifi yani Rabbânî olduğunu ileri sü­
renlere göre Kur'ân'da yer alan sûrelerin isimlendirilmesi, Al­
lah Resûlü tarafından gerçekleştirilmiştir. Çünkü Hz. Pey­
gamber (as) vahiy kâtiplerine, nâzil olan her ayeti ya da âyet­
leri ait olduğu sûreye koymalarım emrediyordu269. Tabii ki bu 
durum da onun kâtibe, kastettiği sûrenin ismini de bildirmesi 
gerekiyordu. Yoksa vâhyi kaleme alan bir zâtın ilgili âyet ya 
da âyetleri Hz. Peygamber'in istediği sûreye koyması nasıl 
m üm kün olabilirdi? İşte bu yüzden İslam tarihi boyunca 
İmam Mushaftaki sûre isimlerine karşı herhangi bir itiraz vâki 
olmuş değildir.

266 "Hâmîm" diye başlayan yedi Kur'ân sûresine verilen bir isimdir.
267 Kur'ân'da "tâ" ve "sin" harfleriyle başlayan sûrelerin hepsinin ortak adıdır.
268 "Sebbaha" veya "yüsebbihu" fiiliyle başlayan sûrelere verilen isimdir.
269 et-Tirmizi, et-Tefsir, 9/1; Ebû Dâvûd, eş-Şâhid, 122.



182 / KUR'ÂN TARİHİ

Ayrıca eğer sûre isimleri tevkifi olmasaydı müfessirler onlara 
kendi ictihadları doğrultusunda isimler verirler; böylece büyük 
bir disiplinsizlik ortaya çıkmış olurdu. Halbuki tarih boyunca ka­
leme alman tefsirlere bakıldığında görülür ki, bir taraftan müfes­
sirler tefsirlerinde söz birliği etmişçesine hep aynı isimleri kul­
lanmışlar; diğer taraftan da usûl âlimleri -ez-Zerkeşî, es-Süyûtî 
vb.- yazmış oldukları kitaplarında sûre isimlerinin tevkifi oldu­
ğunu savunmuşlardır270. Bu da söz konusu sûre isimlerinin bü­
yük ölçüde ümmetin âlimleri tarafından tevkifi olarak kabul 
gördüğü anlamına gelmektedir. Daha önce de ifade ettiğimiz gibi 
tarih boyunca bu fikre karşı bir itirazın vuku bulmamış olması 
da, İmam Mushaftaki sûre isimlerinin, "telakki bi'l-kabul" yani 
"sükût-i icmâ” ya mazhar olduğunu göstermektedir.

Ancak burada akla şöyle bir soru da gelebilir. Mademki, 
sûrelerin isimleri Hz. Peygamber tarafından vahiy kâtiplerine 
bildiriliyordu, o halde bu isimler neden o dönemde oluşturulan 
Mushaflara yazılmamıştı? Bu sorunun cevabını, Allah Resûlü 
(sav)’nün Kur'ân'ı her şeyden tecrîd etme düşüncesinde ara­
mamız gerekmektedir. Zira Kur'ân'ı başka şeylerden uzak tut­
ma emrini bizzat Rasulüllah (sav) vermiş, hatta ilk dönemde 
ona Kur'an'dan başka hiçbir şeyin yazılmamasmı emretmişti271. 
Bu da Kur'an'dan olmayan kelime veya cümlelerin zamanla 
Kur'an'a karıştırılarak tahrifata sebep olması gibi dini bir endi­
şeden kaynaklanmaktaydı. Ancak müteakip zamanlarda 
Kur'ân'la, Kur'ân'dan olmayan şeylerin birbirine karışması du­
rum u ortadan kalkınca, söz konusu yasağın sebebi de zail ol­
muş; böylece giderek ihtiyaçtan dolayı Mushaf'a konulan bir 
takım işaretlerle beraber, sûre isimleri de Kur'ân-ı Kerîm'e ya­
zılmaya başlamıştı. İşte ona yazılan bu isimler bizzat Hz. Pey- 
gamber'in vahiy esnasında Kur'ân metnini yazan sahâbîlere öğ­
rettiği isimlerdi.

270 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,270; es-Süyûtî, el-İtkân, 1,52.

271 Bkz. Müslim, ez-Zühd, 72; et-Tirmizi, el-İlim, 8, 13; İbn Mace, Mukaddime, 4;
Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, III, 12, 21, 39,56.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /183

Kur'ân sûrelerinin isimlendirilmesi konusunda ortaya atılan 
ikinci yaklaşım tarzı da onun ictihâdî bir özellik taşımasıdır. 
Öncelikle şunu ifade edelim ki, bu görüşe sahip olanlar bazı 
hadisleri kendi düşüncelerine mesned yapmaktadırlar. Meselâ 
tabiûn müfessiri Sa'îd b. Cübeyr diyor ki:

-İbn Abbas'a "et-Tevbe Sûresi nedir?" diye sordum, bana şu 
cevabı verdi:

-O, el-Fâdıha'dır, (İslam düşmanlarını rezil eden bir sûredir) 
Ben tekrar: -

-Ya el-Enfâl Sûresi nedir?, Dedim. Bu sefer de bana:
-O da el-Bedr Sûresidir, (yani Bedir savaşından söz eden bir 

sûredir), Diye cevap verdi. Ben tekrar sordum:
-Pekâlâ el-Haşr Sûresi ne demektir? Bunun üzerine de bana 

dedi ki:
-O da Beni Nadir (sûresidir). Çünkü bu sûre Beni Nadir Ya- 

hudileri hakkında indirildi272". es-Süyûtî'nin nakline göre Ab­
dullah b. Abbas bu sözüyle de Beni Nadir Yahudilerinin yurtla­
rından sürülmesi hâdisesini kastetmişti273.

Şimdi burada insanın akima şöyle bir soru gelebilir. Bu ve 
benzeri hadisler sûre isimlerinin ictihâdî bir mahiyet arzettiği- 
nin delili sayılabilir mi? Bizim kanaatimize göre bu soruya 
olumlu cevap vermek m üm kün değildir. Çünkü yukarıdaki ri- 
vâyet incelendiğinde de görüleceği gibi Abdullah b. Abbas'm 
Tevbe, Enfâl ve Haşr sûreleriyle ilgili zikrettiği ifadeler sûre is­
mi değil, söz konusu sûrelerin niteliklerini ortaya koyan açık­
lamalar yahut da ilgili sûrelerin konuları üzerinden yapılan be­
yanlardır. O yüzden bu tür rivâyetleri sûre isimlerinin ictihâdî 
olduğunu ispat sadedinde delil olarak göstermek isabetli bir yol 
değildir. O halde burada söylenecek en doğru söz, sûre isimle­
rinin ictihâdî değil tevkifî olduğudur. Çünkü ictihâdî olduğuna 
kanaat getirdiğimizde, bu olgunun hâlâ devam ettiğini de kabul

272 el-Buharî, el-Megâzi, 14, et-Tefsir, 59/1; Müslim, et-Tefsir, 3.
273 Bkz. el-İtkân 1,55.



18 4 /KUR'ÂN TARİHİ

etmemiz gerekecektir. Böyle olunca geçmişteki müfessirler gibi 
günümüzde de her müfessire, istediğinde sûrelere isim koyma 
yetkisi tanımış oluruz. Bu da haliyle işi çığırından çıkarıp bü­
yük bir karışıklığa sebebiyet verebilir. Esasen buna hiçbir za­
man ihtiyaç yoktur. Çünkü her Kur'ân sûresinin zaten bir ismi 
vardır ve bunlar tüm  Müslümanların belleğine de yer etmişler­
dir. Dolayısıyla sûre isimlerinin ictihâdî bir karakter taşıdığı 
düşüncesini bir kenara bırakıp, tevkifi olduğu fikrini kabul et­
mek daha doğrudur. Ayrıca usûl âlimlerinin Kur'ân sûrelerini, 
ihtivâ ettikleri âyet sayısı bakımından da bir tasnife tâbi tutarak 
isimlendirilme cihetine gitmeleri, söz konusu düşüncenin daha 
isabetli olduğu anlamına gelmektedir. Zira bilindiği gibi İslâm 
bilginleri âyet sayısı yüzden fazla olanlara “tuvel", âyetleri yüz 
dolayında olanlara yahut bu sayıyı biraz geçenlere "miûn", sayı 
bakımından âyetleri yüzün altında bulunanlara “mesânV, âyet­
leri kısa ve besmeleli fâsılaları çok olanlara da "mufassal" adını 
vermişlerdir274.

3. Tasnifi

Sûreler Mekkî ve Medenî diye iki kısma tâbi tutulmaktadır. 
Bu tasnifte usûl bilginlerinin bir kısmı zamam (hicret) bir kısmı 
mekânı, bir kısmı da hitâbı esas almaktadır.

(1) Zamanı esas alanlar hicret öncesi nâzil olan sûreleri 
Mekkî, hicret sonrası nâzil olanları da Medenî kabul etmekte­
dirler. Ancak hicretten sonra Mekke'nin fethiyle bu mekânda 
inenler de bu tasnife göre Medenî olarak telakki edilmektedir­
ler. Bu bakımdan bu yaklaşım tarzı oldukça tutarlı görünmek­
tedir. Çünkü yapılan tanım kapsayıcı bir özellik taşımaktadır275.

(2) Söz konusu tasnifte mekânı esas alanlar da Mekke ve 
çevresinde inen sûreleri Mekkî, Medine ve çevresinde inenleri 
de Medenî saymaktadırlar. Böylece Minâ, Arafât ve Hudeybiye

274 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 58.
275 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 58.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /185

gibi yerlerde nâzil olanları Mekkî, Bedir ve Uhud gibi yerlerde 
inen sûreleri de Medenî kabul etmektedirler. Ancak burada şu­
nu belirtmek gerekir ki, zikredilen bu yerlerin dışmda da bazı 
mekânlarda sûrelerin inzâl edildiği bilinmektedir. Bu yüzden 
sözünü ettiğimiz yaklaşımın efrâdını câmi ağyârım mâni bir ta ­
nım olduğunu söylememiz m üm kün değildir276.

(3) Mekkî ve medenî ayırımında hitabı esas alanlar ise 
Mekke ehlini konu edinenleri Mekkî, Medine ehlini konu edi­
nenleri de Medenî olarak görmektedirler. Bir başka deyişle bu 
görüşü savunanlara göre içerisinde (j»ı!)ı LjiÎiı) ifadesi bulunan 
sûreler Mekkî, (lyUu ¿¿JJi l$b) şeklinde bir hitabı içeren sûreler de 
Medenîdir. Ancak Mekke'de nâzü olup da içerisinde ( ¿¡iJl 14ÎÎI3 
\jh\i) bulunan âyetler olduğu gibi, Medine'de inzâl edilip de 
içinde ı$iş) şeklinde ifadelerin yer aldığı âyetler de bulun­
maktadır277. Bu da, söz konusu görüşün de ikinci görüş gibi ku­
şatıcı bir özelliğe sahip olmadığı anlamına gelmektedir.

Sonuç olarak şunu belirtelim ki, bu  yaklaşımlar içerisinde 
kapsayıcılık ve vâkıaya uygunluk bakımından en tutarlı olanı 
ilk görüştür. Çünkü diğer iki görüş ifade etmeye çalıştığımız 
özellikler açısından ilk görüş kadar mükemmel değildir. O hal­
de zamanı esas alanların yaklaşımım diğer iki yaklaşıma tercih 
etmek en isabetli bir yol olarak gözükmektedir.

Buraya kadar Kur'ân sûrelerinin tammı, isimlendirilmesi ve 
tasnifiyle ilgili özet bilgiler verdikten sonra şimdi de sûrelerin 
tertibi hakkında bilgiler vermeye çalışalım.

4. Tertibi

Bilindiği gibi Mushaf'ın âyet ve sûre tertibi ilk olarak Hz. 
Ebû Bekr'in halifeliği zamanında Zeyd b. Sâbit tarafmdan ya­
pılmış; Hz. Osman döneminde de Kur'ân metninin istinsahı bu 
tertibe göre gerçekleştirilmiştir. Ancak İslâm âlimleri âyetlerin

276 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 59.
277 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 58.



18 6 /KUR'ÂN TARİHİ

Kur’ân'daki sıralanışı konusunda ittifak sağlamış olmakla bir­
likte, sûrelerin tertibi hususunda farklı görüşler ileri sürmüş­
lerdir. Bu konuda ileri sürülen görüşleri üç gurupta ele almak 
mümkündür.

a. İctihâdî Yaklaşım

Bu görüşü savunan âlimlerin başında İmâm Mâlik (ö. 
179/795) gelmektedir. Ona göre sahâbîler, Hz. Peygamber'den 
işittikleri Kur'ân'ı kendi ictihadlan doğrultusunda tertip etmiş­
lerdir278. Aynı görüşte olan el-Kâdî Ebû Bekr b. et-Tayyib de bu 
hususta şunları söylemektedir: "Bugün elimizde bulunan Mus- 
haflann tertibi, sahâbîlerin içtihadına dayanmaktadır."279

Ebu'l-Huseyn Ahmed b. Fâris'in görüşü de şöyledir: Kur'ân 
için iki tertip söz konusudur. Birisi, sûrelerin tertibidir. Yedi 
uzun sûreyi öne alıp, ardından âyetleri yüz civarmda olan sûre­
leri getirmek gibi. İşte bu taksim sahâbenin yapmış olduğu bir 
taksimdir. Kur'ân'm ikinci tertibine gelince o da, âyetlerin bir 
kısmının diğerine eklenmesi, bir kıssanın diğer bir kıssayı takip 
etmesidir ki Cebrâil, bunu Allah'tan aldığı emir üzerine Resûlul­
lah (sav)'a tebliğ etmiş, o da bu emri yerine getirmiştir280.

Sûre tertibinin ictihâdî olduğunu savunanlar, bir taraftan 
Hz. Osman'ın Kur'ân'ı istinsah ederken sûreleri yeniden tertip 
ettirmesini, diğer taraftan da Hz. Ali, Abdullah b. M es'ûd ve 
Ubeyy b. Ka'b gibi hususi Mushaf yazan sahâbîlerin söz konu­
su Mushaflarım farklı tertipte yazmalarım görüşlerine dayanak 
yapmışlardır.

Daha önce de belirttiğimiz gibi Hz. Osman K ur'ân istinsah 
heyetini oluşturduktan sonra onlara, çoğaltmada esas alacak­
ları prensipleri de söylemiştir. İşte bu prensiplerden biri de, 
K ur'ân sûrelerinin yeniden tertibi meselesi idi. Demek ki is-

278 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,257.
279 el-Kurtubî, el-Câmi', 1,59; ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 257.
280 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,258-259; es-Süyûtî, el-İtkân, 1,82.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /187

tinsahda öngörülen sûre tertibi, derlemede yapılandan fark- 
lıyda. Ayrıca yukarıda zikrettiğimiz husûsî M ushaflardaki 
sûre tertibi de birbirinden farklı bir şekil arzediyordu. Meselâ 
Hz. Ali (ra)'nin Mushafı, İkra' Sûresi ile başlıyor281, M üddes- 
sir, Nûn, Müzzemmil sûreleriyle devam ediyor, Mekkî sûreler 
bittikten sonra da M edenî sûreler sıralanıyordu. İbn 
M es'ûd'un Mushafı ise, Bakara Sûresi ile başlıyor, Nisâ, Âl-i 
İmrân ile devam ediyordu. Ubeyy b. K a'b'm  K ur'ân'm daki ilk 
sûre de Fâtiha Sûresi idi ve ardından da Bakara ve Al-i İmrân 
sûreleri geliyordu282. İşte bu görüşü savunan âlimlere göre, 
şayet sûrelerin K ur'ân 'daki sıralanışı tevkifî olsaydı, o takdir­
de ne Hz. Ebû Bekr'in cem ettirdiği K ur'ân 'la Hz. Osman za­
m anında çoğaltılan K ur'ân arasmda sûre tertibi açısmdan 
herhangi bir farklılık olurdu ne de hususi Mushaf yazan 
sahâbîler, sûre sıralamasını kendi içitihadları doğrultusunda 
yapabilirlerdi. İçtihâdî olduğu içindir ki böylesi farklılıklar 
ortaya çıkmıştır.

b. Tevkifî Yaklaşım

Kur'ân-ı Kerim'deki sûrelerin tertibi konusunda görüş be­
yan eden diğer bir gurup İslâm âlimi de, K ur'ân'daki sûre ter­
tibinin bugün elimizdeki mevcut Mushaflarda olduğu gibi, 
Cebrâil (as)'in Hz. Peygamber'e bildirdiği tarzda yani tevkîfî 
bir şekilde sıralandığını iddia etmektedirler. Meselâ el-Enbârî 
(ö. 328/940)'ye göre, Allah Taâlâ K ur'ân'ı önce bir bütün ola­
rak dünya semâsına, sonra da yirmi küsür senede Hz. Pey­
gamber'e parça parça indirdi. Genellikle sûreler, meydana ge­
len bir hâdise üzerine, âyetler de soru soranlara cevap olarak 
inerdi. Cebrâil (as), Hz. Peygamber'e her sûrenin yerini bildi­
rirdi. Sûrelerin tertibi de, âyet ve harflerin tertibi gibiydi. Bun­

281 İbn Kesîr, Tefsir, (Zeyl), IV, 25.
282 Bkz. es-Süyûtî, el-Itkân, I, 85-86. Ayrıca Mushafların sûre tertiplerindeki farklar 

için bkz. Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 79-88.



1 88/KUR'ÂN TARİHİ

larm hepsi de Nebi (sav) tarafından yapılıyordu. Bu yüzden 
kim bir sûreyi öne alır yahut geriye bırakırsa K ur'ân'm  tertibi­
ni bozmuş olur283.

en-Nehhâs (ö. 338/949) da şunları söyler: "Bu hususta tercih 
edilen görüş, sûre tertibinin bizzat Hz. Peygamber tarafından 
yapılmış olmasıdır"284.

el-Kirmânî (ö. 502/1108)'nin görüşü de şöyledir: "Eğer iniş 
açısından Bakara Sûresi, Kur'ân'm  ilk sûresi değildir denilirse, 
ben de derim ki Kur'ân'm  ilk sûresi, Fatiha Sûresi'dir. Sonra 
Bakara, Âl-i İmrân ve Nisâ olmak üzere bugünkü tertipde de­
vam etmektedir. Allah Taâlâ tarafından Levh-i mahfûz'a böyle 
yazılmıştır. Hz. Peygamber de her sene nâzil olan âyetleri bu 
tertip üzere Cebrâil (as)'e arzetmiştir"285.

Sûre tertibinin tevkîfiliğini savunanlardan birisi de el-Âlûsî 
(ö. 1270/ 1853)'dir. Ona göre de Resûlullah (sav) âyet ve sûrele­
rin yerlerini ya bizzat açıklayarak ya da işaret yoluyla bildiri­
yordu. Sahâbe de bu tertip üzere icmâ etmişti. Onlar ne bâtıla 
karşı en ufak bir yumuşama gösterirler ne de bir söz ve ayıpla­
ma onları hakka tâbi olmaktan alıkoyardı. Çünkü onlar, kesin­
lik ifade eden tevâtür derecesindeki bilgileri kendileri için en 
güçlü delil kabul edip şüphe ve zanna dayanan bilgilere iltifat 
etmezlerdi286.

c. Uzlaştırmacı Yaklaşım

Bir kısım İslâm bilgim de, Kur'ân sûrelerinin kısmen tevkifi, 
kısmen de ictihâdî olduğunu iddia etmek suretiyle her iki görü­
şü uzlaştırıcı bir yaklaşım içerisine girmiştir. Bu görüş sahiple­
rine göre de, Kur'ân'daki bir kısım sûrelerin tertibi bizzat Hz.

283 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,260; es-Süyûtî, el-İtkân, I, 82-83.
284 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 258; es-Süyûtî, el-İtkân, I, 83.
285 el-Kirmânî, el-Burhân f i  tevcîhi müteşâbihii-Kur'ân, (thk. Abdulkadir Ahmed 

Atâ), Beyrut 1406/1986, s. 24.
286 el-Âlûsî, Rûhu'Tme'ânfl tefsîri'l-Kur'âni'TAzîm ve's-sebi'l-mesânî, Bulak 1301,1,27.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /189

Peygamber tarafından yapılmış, bir kısmı da ümmete bırakıl­
mıştır. Nitekim büyük müfessir İbn Âtiyye (ö. 546/1151) "es- 
Sebu't-tuvel”287, "Havâmim" (yedi hâmim) ve "el-Mufassai"2m gibi 
birçok sûrenin Hz. Peygamber tarafmdan tertip edilip, diğerleri­
nin tertibinin ise ümmete bırakılmış olduğunu289 söylemektedir.

ibn Hacer (ö. 852/1448)'e göre de, sûrelerin bir kısmının ic- 
tihâdî bir tertip arzetmesi, bir kısmının tertibinin tevkifi olmasma 
engel değildir290.

Sonuç olarak şunu ifade edebiliriz Kur'ân âyetleri, Hz. Pey- 
gamber'in şahsî tasarrufundan tamamen uzak olarak İlâhî vah­
yin gözetiminde yazılmış ve tertip edilmiştir. Bu sebepledir ki, 
İslâm âlimleri âyetlerin tertip bakımından tevkifi olduğu konu­
sunda görüş birliği içindedirler. Ancak sûrelerin tertibiyle ilgili 
ileri sürülen görüşler, bu konudaki farklı yaklaşımları da bera­
berinde getirmiştir. Bizim şahsî kanaatimize göre burada sıra­
ladığımız üç görüşten en tutarlı olanı, sûre tertibinin de tevkifi 
olduğunu savunanların görüşüdür. Böyle olduğu içindir ki, 
Zeyd b. Sâbit Hz. Ebû Bekr zamanında Kur’ân'ı cem ederken 
aynı tertibi esas almış, Hz. Osman döneminde de Kur'ân'ı is­
tinsah etmekle görevli heyetin başma getirildiği zaman yine 
aynı tertibi uygulamıştır. Çünkü Zeyd b. Sâbit arza-i âhirede 
bulunmuş ve Hz. Peygamber (sav)'den başından sonuna kadar 
Kur'ân'ı iki defa dinlemiştir. Tabii ki Allah Resûlü (sav) sözünü 
ettiğimiz bu son arzada Kur'ân sûrelerini belli bir tertibe göre 
okumuştu. Onun kırâat ettiği bu tertip de Levh-i mahfuz'da bu­
lunan ezeli kelâmın tertibiyle aynı idi291. Şimdi bu durum da 
Zeyd b. Sâbit'in Hz. Peygamber'den bizzat dinlediği Kur'ân'ı

287 Fatiha Sûresi hariç Kur'ân'm baş tarafında yer alan yedi uzun sûreye verilen bir 
isimdir. Bkz. Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 58.

288 ”el-mufassal", Kur’ân’daki kısa sûrelere isim olarak verilmiştir. Bkz. Cerrahoğlu, 
Tefsir Usûlü, s. 58.

289 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 257; es-Süyûtî, el-İtkân, 1,83.
290 İbn Hacer, Fethu'Tbârî, IX, 42.
291 Mukaddimetân, s. 46



190 / KUR'ÂN TARİHİ

başka bir tertibe göre cem etmesi ve çoğaltması söz konusu ola­
bilir miydi? Elbette ki böyle bir şeyden söz etmek mümkün de­
ğildir. Çünkü bu, Allah Taâlâ tarafından vahyedilmiş ve Resûlü 
tarafından da ümmete tebliğ edilmiş bir tertipti. O nedenle 
Zeyd b. Sâbit hem Kur’ân’m derlenmesinde hem de istinsâhm- 
da sözünü ettiğimiz bu tevkifî tertibi aynen uygulamıştı. Böyle 
olduğu için de hiçbir sahâbî söz konusu M ushafm  tertibine 
karşı çıkmamış ve sonuçta Kur'ân metni sûre tertibi bağlamında 
ashâbm icmâma mazhar olmuştur292. İşte bundan dolayı diyebi­
liriz ki, Kur'ân'daki sûre tertibi de âyetlerin tertibinde olduğu 
gibi tevkifî bir özellik taşımaktadır.

V. KUR'ÂN'A HAREKE VE NOKTA KONULMASI

Daha önce de belirttiğimiz gibi Arap yazısı İslâm'dan önce 
oldukça basit ve ibtidâî bir halde idi. Ancak İslâm'dan sonra bu 
yazı gelişmeye ve yayılmaya başladı. Çünkü İslâm Dini hattı ve 
kitâbeti zaruri kılan, kullanma sahasmı genişleten âmilleri bera­
berinde getirmişti. Esasen Müslümanların Medine'ye hicret et­
melerinin ardından geniş bir okuma-yazma faaliyetinin başla­
ması neticesi yazı, yaygınlaşmış olmakla birlikte, henüz m ü­
kemmel hale gelmiş değildi293. Yani muhtelif harflerin aynı şekil 
altında yazılmaları ve şeklen birbirine benzeyen bu harfleri bir­
birinden ayırmak için bugün bilinen noktalar henüz konulma­
mıştı. Gerçi o dönemde nokta ve harekeden mahrum olan bu 
yazıyı sahâbilerin hatasız bir şekilde okumaları mümkündü. 
Çünkü ana dilleri olması hasebiyle nisbeten daha az hata yapı­
yorlardı. Ancak hicrî birinci asrın ikinci yarısından itibaren Arap 
olmayan unsurlarm İslâm'a girmeleri ve bunların Arapça bil­
memeleri sebebiyle, Kur'ân'ı yanlış okuma hâdiselerine sık sık 
rastlanır olmuştu. Öyle anlaşılıyor ki bu yanlışlar Kur'ân yazısı­
nın harekesiz ve noktasız olmasından ileri geliyordu. Meselâ,

292 es-Süyûtî, el-İtkân, 1, 63;
293 Caetani, L., İslâm Tarihi, IX, 156.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /191

kaynakların ifadesine göre Osman b. Ebî Şeybe ilij J*i <JcS y  jdi 
j-iil (Fil, 105/1) âyetinin başmda yer alan istifham ve nefiy
edâtını hurûf-i mukattaa kabul ederek "eliflâmmîm", Hamza 
ez-Zeyyât da, çjj M (el-Bakara, 2/1) lafzmı d jj  İ  şeklinde 
okumuştur294. Tabii ki böyle bir durumda dinin esası olan 
Kur'ân'ı bu fesat ve lahn hareketlerinden korumak gerekiyordu. 
Bunun yolu da, okumayı kolaylaştıracak ve sağlıklı kılacak nok­
ta ve hareke gibi bazı işaretleri Kur'ân'a koymaktan geçiyordu. 
İşte bunu ilk olarak düşünen Basra valisi Ziyâd b. Sümeyye (ö. 
53/673) olmuştur. Denildiğine göre Ziyâd, bu durumun önüne 
geçmek için devrinin büyük filoloğu Ebu'l-Esved ed-Düeli (ö. 
69/688)'yi çağırarak ondan bir sistem geliştirmesini istemiştir. 
Başlangıçta bu teklifi kabul etmeyen ed-Düelî bir şahsın, ¿1 ol 
^ ¿ y  4ıŞj .  âyetinde295 yer alan “ve resûlühü" kelimesini 
“ve resûlihi" şeklinde okuduğuna muttali olunca hemen kararın­
dan vazgeçerek Ziyâd'm yanma gitmiş ve teklifini kabul ettiğini 
ona bildirmiştir. Çünkü "... Allah ve Resûlü müşriklerden beridir 
..." anlamım ifade eden âyet, söz konusu şahsın yapmış olduğu 
irâb hatası sonucunda, "... Allah, müşriklerden ve Resûlünden beri­
dir ..." şeklinde bir anlam kazanmış ve bu da ed-Düelî'yi aşırı 
derecede rahatsız etmişti. Bunun üzerine Ziyâd, ed-Düelî'nin is­
teği doğrultusunda kendisine 30 tane kâtip göndermiş, ancak o 
bunlardan birini seçerek söz konusu faaliyetine başlamıştır. Bu­
rada esasen yapılan iş, ed-Düeli'nin Kur'ân âyetlerini yavaş ya­
vaş okuması esnasmda kâtibin, elinde bulunan yazılı Kur'ân 
nüshasına irâbı (harekeyi) gösterecek işaretler koymasından iba­
rettir. Anlaşıldığına göre, ed-Düelî'nin talimaü üzerine kâtip, 
Mushafm yazısında kullanılan mürekkebin renginden farklı bir 
renkle fetha için harfin üstüne, kesre için altına, ötre için de 
önüne bir nokta koyuyordu296. Bu şekilde tamamlanan her sahife

294 Bkz. Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 94.
293 Tevbe, 9/3.
296 İbn Ebî Dâvûd, el-Mesâhif, s. 144.



192 / KUR'ÂN TARİHİ

ayrıca Ebu'l-Esved tarafından kontrol ediliyor, eğer herhangi bir 
hata söz konusu ise anında tashih ediliyordu. Böylece, yapılan 
bu titiz çalışma sonunda Kur'ân baştan sona noktalanmış ol­
du297. Ancak burada söz konusu edilen noktalar, bugün bildiği­
miz harflerin noktaları değil, hareke yerine konulan noktalardır. 
Buna göre denilebilir ki, Kur'ân'a ilk defa doğru okumayı sağ­
lamak amacıyla hareke konulmuştur.

Harekeleme işi, belki irab noktasında yapılabilecek muhte­
mel hataların önüne geçebilmişti; ancak Arap olmayan unsurlar 
için "be", "te", "se", "cim", "ha", "fe" ve "kaf" gibi şekil itibariy­
le bir-birine benzeyen harfleri ayırtederek sağlıklı bir şekilde ; 
okumada yine de zorluklar vardı. Bundan dolayı söz konusu 
harfler, eğer birtakım alâmetlerle birbirinden ayırt edilmezse, 
hatalı okumaların devam edeceği muhakkaktı. İşte bu konudaki 
eksikliği ilk olarak sezen de, Irak valisi Haccâc b. Yûsuf (ö. 
95/713) olmuştur. Öğrendiğimize göre Kur'ân'a hareke konul­
muş olmasına rağmen hâlâ hatalı okumaların bulunduğunu gö­
ren Haccâc hemen harekete geçerek devrin büyük âlimi Nasr b. 
Âsim (ö. 89/708)'dan, bazı rivâyetlere göre de Yahya b. Ya'mer 
(ö. 129/746)'den298 bu iş için önlem almaşım istemişti. Bunun 
üzerine de Nasr ya da Ya'mer, Kur'ân'm  kırâatına yönelik ikin­
ci önemli bir işi gerçekleştirerek, biraz önce belirtmiş olduğu­
muz harfleri birbirinden ayıran noktalan koymuştu299 ki buna 
"i'câm" denilmektedir300.

Tabii bu  durum da hareke yerine konan noktalarla harfleri 
birbirinden ayırma fonksiyonu taşıyan noktalarm karışmaması 
için de tedbir almak gerekiyordu. Bu husustaki muhtemel karı-

297 Mushafm harekelenmesi ve noktalanması hakkında bkz. İbnu'n-Nedîm, el- 
Fihrist, s. 60 vd; ed-Dânî, el-Muhkem f î  nakti'l-mesâhif Dımaşk 1379/1960, s. 3 vd; 
ez-Zencânî, Ebû Abdillah, Târîhu'l-Kur'ân, Beyrut 1388/1969, s. 87-88; ez- 
Zerkârû, Menâhil, 1,408; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 92-93.

298 İbn Ebî Dâvûd, eTMesâhif, s. 141.
299 Corci Zeydân, Medeniyet-i İslâmiyye Târihi, III, 109 vd.
300 İzmirli, Tarih-i Kur'ân, s. 16.



KUR'ÂN'IN METİNLEŞMESİ /193

şıklığım önüne geçmek maksadıyla ilk etapta farklı renk m ü­
rekkep kullanılmaya başlanmış yani harfleri birbirinden ayır­
mak için konulan noktalar, metinde kullanılan siyah renk m ü­
rekkeple yazılmış, hareke yerine konan noktalarda ise başka bir 
renk mürekkep kullanılmıştır. Meselâ en eski Mushaflarda kır­
mızı, daha sonrakilerde sarı ve yeşil, nâdiren de mavi renk m ü­
rekkebin kullanıldığı belirtilmektedir301. Böylece Kur'ân, yakla­
şık bir asra yakın bir süre konulan bu işaretlerle okunmuş, an­
cak daha sonra büyük lügat âlimi Halil b. Ahmed (ö. 175/791) 
bugün bildiğimiz sistemi geliştirerek, K ur'ân'm  harekelenmesi 
ve noktalanması işine son şeklini vermiştir302.

Birçok konuda olduğu gibi bu konuda da selef âlimlerinden 
bir kısmı başlangıçta sözünü ettiğimiz faaliyetlere karşı çıkmış­
lardır. Kaynakların bildirdiğine göre Abdullah b. Ömer ve 
İbrâhim en-Neha'î Kur'ân konusunda Peygamber'in yapmadığı 
herhangi bir şeyi yapmayı hoş karşılamamış, Abdullah b. 
Mes'ûd: "Kur'ân'ı herşeyden tecrid ediniz" diyerek bu tür faa­
liyetlere karşı olduğunu ortaya koymuştur. Ancak İmam Mâlik 
bu yasakçı anlayışı kısmen delerek sadece küçük çocukların 
okuyacakları Kur'ân cüzlerine hareke ve nokta konulmasma 
izin verilebileceğini beyan etmiştir303.

İşin tabiatı gereği böyle bir faaliyetin yapılmasını zaruri gö­
renler de vardı. Çünkü bu, mutlak bir ihtiyaçtan doğmuştu. Bu 
konuyu kitabmda ele alan Ebû Amr ed-Dânî şunları söylemek­
tedir: "Ben derim ki, tâbiilerden itibaren günümüze kadar bü ­
tün Müslümanlar, Mushaflara nokta ve hareke konulmasmm 
caiz olduğunu söylemişlerdir. Ayrıca onlar, sûre başlıklarını, 
âyet sayılarım, tahmis ve ta'şirin (yani her beş âyetten sonra

301 ed-Dânî, el-Muknî fi resmi mesâhifi'l-emsâr, (thk. Muhammed Sâdık Kamhâvî), 
Kahire ts., s. 130.

302 İzmirli, Târih-i Kurân, s. 16.
303 Mushaflara nokta ve hareke konulmasının hükmü hakkında bkz. İbn Ebî 

Dâvûd, el-Mesâhif, s. 141-143; ed-Dânî, el-Muktıi, s. 129-130; el-Kurtubî, el-Câmi', 
1,63; ez-Zerkânî, Menâhil, 1,408-409.



194 / KUR'ÂN TARİHİ

"hı", her on âyetten sonra da "ayn" harfinin) konulmasında da 
bir sakınca görmemişlerdir. Ümmetin icmâ ettiği herhangi bir 
hüküm den de hata kaldırılmıştır"304. Anlaşıldığı kadarıyla 
Kur'ân'a zarar gelir endişesiyle başlangıçta bazı âlimlerce sa­
kıncalı görülen harekeleme ve noktalama işi, daha sonraları 
müstehâb olarak telakki edilmiştir305.

Hareke ve nokta konulmasından sonra da Kur'ân'a yönelik 
birtakım faaliyetler devam etmiştir. Bu faaliyetlerden biri de, 
âyetlerin sonlarına konulan duraklardır. Bu duraklar, ilk önce 
daire meyilli çizgilerden oluşurken, daha sonraları daire şek­
linde gösterilmiş ve zamanla da gül şeklini almıştır306. Bilindiği 
gibi bugün basılan Mushaflarda da sözü edilen bu durakların 
içinde âyet numaraları yer almaktadır.

Hicrî altıncı asra gelindiği zam an da M uham m ed b. Tayfûr 
es-Secâvendî (ö. 560/1165) tarafından K ur'ân'a, manası göz 
önünde bulundurularak geliştirilen ve adına "secâvend" de­
nilen bir takım işaretler konulm uştur. Bunlardan başka sûre 
ve cüz başlıkları, hizib ve secde işaretleri ihtiyaca binaen 
K ur'ân 'a resmedilmiştir307. Ayrıca her beş ve on âyetten sonra 
"tahmis" ve "ta'şir" işareti konulmuş, yani bir surenin her beş 
âyetinin sonuna "hams/beş", her on âyetinin sonuna da 
"aşr/on" kelimesi kaydedilmiştir. Bazı M ushaflara da söz ko­
nusu kelimelerin yerine onların ilk harfi olan "hı" ve "ayn" 
yazılmıştır308. Ancak sözünü ettiğimiz bu işaretler Türkiye'de 
basılan M ushaflarda yer almamaktadır. Memleketimizdeki 
M ushaflarda görülen ve durak üzerlerine yazılan "ayn" harf­
leri, ta 'şir değil rükû işaretidir.

304 ed-Dânî, el-Mukrıî, s. 130.
305 Bkz. ez-Zerkânî, Menâhil, 1,409.
306 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 268.
307 Bu hususta geniş bilgi için bkz. Çetin, Abdurrahman, Kur'ân İlimleri, s. 152-156.
308 Bkz. ez-Zerkânî, Menâhil, I, 410.



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ





I. YEDİ HARF

İslâm bilginleri arasında tartışma konusu olan hususlardan 
biri de yedi harf meselesidir. Konuyla ilgili çalışmalara bakılın­
ca görülür ki, Kur'ân ilimleriyle uğraşan âlimler bu meseleyi, 
halledilmesi gereken bir problem olarak görmüşler ve konunun 
çözümü için büyük bir gayret sarfetmişlerdir. Ancak ortaya 
koydukları tanımların bir kısmı bazı neticelere ulaşma imkâm 
vermiş olsa da çoğu, meseleyi daha karmaşık hale getirmiştir. 
Geçmiş dönemlerde sürüp giden ve hakkında pek çok şey söy­
lenen yedi harfin mahiyetini çözme gibi bir iddiaya sahip deği­
liz. Bu noktada bizim de yapacağımız, esasen elde ettiğimiz bil­
gileri belli bir düzen içerisinde sunmaktan ibaret olacaktır. Bu­
nun için önce yedi harfle ilgili rivâyetleri ele alarak söz konusu 
meselenin nasıl ortaya çıktığım anlamaya çalışmak; ardından 
da kavramın tammı ve mahiyeti üzerinde durarak bazı değer­
lendirmeler yapmak istiyoruz.

A. Yedi Harfle İlgili Rivâyetler

Bilindiği gibi Kur'ân Arap diliyle inzâl edilmiştir. Bu husus 
Kur'ân'ın birden fazla âyetinde de açıkça beyan edilmektedir1. 
Arap dili de çok sayıda lehçeden oluşan bir yapıya sahiptir. 
Ancak Hz. Peygamber'in kendilerine elçi olarak gönderildiği 
kavim bunlardan sadece Kureyş lehçesini kullanıyordu. Bu da 
Kur'ân'ın söz konusu lehçe üzerine indirildiği anlamına gel­
mektedir. Olaya tarihsel arka plan bağlamında baktığımızda 
görürüz ki, ilk inen vahyin söz konusu edildiği dönemde Mek­
ke'de yaşayanların tamamı Kureyş lehçesini kullanmaktaydı.

1 Yûsuf 12/2; er-Ra'd 13/37; en-Nahl 16/103; Tâhâ 20/113; eş-Şu'arâ 26/195; ez- 
Zümer 39/28; el-Fussilet 41/3; eş-Şûrâ 42/7; ez-Zuhruf 43/3; el-Ahkâf 46/12.



1 9 8 /KUR'ÂN TARİHİ

Çünkü o dönemde Mekke toplumu lehçeler yönünden homojen 
bir yapıya sahipti ve Mekke'de bulunan kabilelerin tamamı Ku- 
reyş kabilesine bağlıydı2. Dolayısıyla denilebilir ki, en azından 
bu dönemde inen 86 Kur'ân sûresinin nüzûlü, tilâveti ve yazımı 
Kureyş lehçesine göre gerçekleştirilmişti. O yüzden bu dönem­
de yedi harf gibi temel bir sorunu ortaya çıkaracak herhangi bir 
sebep söz konusu değildi. Ancak ne zaman ki Peygamber'in 
çevre kabilelerle temasa geçmesiyle İslâm daveti Mekke'nin sı­
nırlarım aşmaya başladı, işte o zaman Kur'ân'm tek bir lehçe ile 
okunması konusunda bir takım sıkıntılar kendini hissetirmiş 
oldu. Çünkü Medine'ye hicretin ardından Kureyş lehçesi dışın­
da bir takım lehçelere sahip olan Araplar ve Arap dilinin çeşitli 
lehçelerini konuşan Yahudi, Hristiyan, Habeşli, İranlı, Rum vb. 
birçok etnik ve dinî kökene sahip insanlar, Müslümanlığı kabul 
ederek söz konusu topluma dâhil olmuşlardı3. İşte bu durum 
daha önce tek olarak Kureyş lehçesini konuşan Mekke toplu- 
munda "lehçe" ve "anlam" temelli bir takım sorunları da berabe­
rinde getirmeye başlamış oldu. Anladığımız kadarıyla bu so­
runların başmda da Kur'ân metninin içerisinde bazı Kureyşî 
unsurların yer almış olması geliyordu. Tabiatıyla bu durum da 
aynı lehçeyi konuşmayan diğer kabile insanlarının hem telaf­
fuzda hem de anlamın kavranmasında sıkıntı çekmelerine yol 
açıyordu. Buna söz konusu muhatapların aynı kavrama yete­
neğine sahip olmadıkları hususu da ilave edilirse, durum  bütün 
çıplaklığıyla ortaya çıkmış olur. Zira sözü edilen muhataplar 
arasmda çocuklar, yaşlılar, kadınlar ve köleler de bulunuyordu 
ve bunların tüm ünde de ilâhî mesajı doğru telaffuz etme, algı­
lama ve anlama kabiliyetleri farklıydı. O halde Medin döne­
minden sonra ortaya çıkan bu tablo bize göstermektedir ki, ilâhî 
vahye muhatap olan insanların hepsinin aym şekilde Kur'ân 
metnini okuyup anlamaları pek mümkün değildi. Bu sebepledir 
ki, Kur'ân'm anlaşılmasını ve hayata geçirilmesini tek hedef ola­

2 Bu kabileler hakkında genel bilgi için bkz. İbn Hişâm, es-Sîret, 1,133-134.
3 Bkz. İbn Sa'd, et-Tabakât, 1,292-294; III, 354; İbn Hişâm, es-Sîret, IV, 205-246.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /199

rak gören Hz. Peygamber (sav), ortaya çıkan bu dddi problemi 
erken zamanda fark edip, Kur'ân’ın sadece Kureyş lehçesiyle 
okunmasının imkânsızlığı karşısında onun, diğer bir kısım leh­
çelerle okunmasına da izin verilmesini Allah'tan talep etti, bu­
nun üzerine de Allah Taâlâ Kur'ân'ın yedi harf üzere okunma­
sına izin verdi4.

Bu kısa girişten sonra şimdi konuyla ilgili hadislere bir göz 
atalım. Öncelikle şunu hemen ifade edelim ki, yedi harfle ilgili 
hadisler başta kütüb-i sitte olmak üzere pekçok hadis kitabında 
yer almaktadır. Ancak bunların bir kısmı mükerrer rivâyetler- 
dir. Bu yüzden söz konusu rivâyetlerin tamamım nakletme ye­
rine, sahih olduğunda şüphe olmayanlardan bir kısmım zik­
retmek daha uygun olacaktır.

Ubeyy b. Ka'b'tan nakledilmiştir: "Hz. Peygamber, Benu Gı- 
far gölcüğünün yanında iken, Cebrâil ona geldi ve dedi ki:

-Muhakkak Allah, ümmetinin Kur'ân'ı bir harf üzere oku­
malarını sana emrediyor, Hz. Peygamber de:

-Allah'tan bağışlanmamı isterim, ümmetimin buna gücü 
yetmez, dedi. Bu şekildeki konuşmalar üç defa tekrar etti. Dör­
düncüde Cebrâil:

-Allah ümmetine K ur'ân 'ı yedi harf üzere okumalarını em­
rediyor, hangi harfi okurlarsa isabet ederler, dedi"5.

Ubeyy b. Ka'b'tan nakledilmiştir: "Bir defasında mescidde 
oturuyordum . Birisinin bir sûreyi benim okuduğum dan başka 
türlü okuduğunu işittim ve hemen yanına varıp ona:

-Bu sûreyi sana kim öğretti? Diye sordum. O da:

-Resûlullah öğretti, diye cevap verdi. Bunun üzerine ona:

4 Geniş bilgi için bkz. Dağ, Mehmet, Geleneksel Kıraat Algısına Eleştirel Bir Yakla­
şım, İstanbul 2011, s. 32 vd.

5 Müslim, Salâtu'l-müsâfirîn, hd no: 274; Ebû Dâvûd, el-Vitr, 22; en-Nesâî, el- 
İftitâh, 38; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, V, 128.



200 / KUR'ÂN TARİHİ

-Benden ayrılma Allah'ın Resûlüne gideceğiz, dedim ve 
onu tu tup Hz. Peygamber (sav)'e götürdüm. Sonra da:

-Ey Allah'ın Resûlü! Bu adam falan sûreyi sizin bana öğret­
tiğinizden farklı bir şekilde okuyor, dedim. Hz. Peygamber 
bana:

-Ey Ubey! Oku dedi, ben de okudum. Resûlullah:

-Güzel okudun, dedi. Daha sonra da o adama dönerek aynı 
sûreyi okumasını söyledi. Ancak o, benden farklı bir tarzda 
okudu. Resûlullah ona da:

-Güzel okudun', dedi ve sözüne şöyle devam etti:

-Ey Ubey! Kur'ân yedi harf üzere inzâl edilmiştir; hepsi de 
şâfidir (şifâ kaynağıdır), kâfidir (yeterlidir)"6.

Abdullah b. Abbâs'tan nakledilmiştir: Hz. Peygamber b u ­
yurm uştur ki: "Cibril bana Kur'ân'ı bir harf üzere okuttu. Ancak 
artırması için müracaatta bulundum. Tekrar tekrar aynı müracaatı­
mı yapıyordum, o da her seferinde artırıyordu. Nihayet yedi harfe 
kadar çıkıp orada kaldı"7.

Huzeyfe’den nakledilmiştir: Cebrâil Allah’ın Resûlü ile Ah- 
câru’l-Mirâ8 yani Kubâ9 da buluştu. Resûlullah:

-Ey Cibril! Ben ümmî bir topluluğa gönderildim ki, onların 
arasında erkek, kadın, köle, câriye ve hiç kitap okumamış yaşlı 
insanlar bulunm aktadır, dedi. Bunun üzerine Cebrâil de:

-Muhakkak ki, Kur'ân yedi harf üzere nâzil olmuştur, diye 
cevap verdi"10.

6 en-Nesâî, el-İftitâh, 38.
7 el-Buhâri, FedâiluT-Kur'ân, 5; Müslim, SalâtuT-müsâfirîn, 272.
8 Söz konusu terkip, ak ve sert çakmak taşlan anlamına gelmektedir. Bkz. Sofu- 

oğlu, Mehmed, Tefsire Giriş, İstanbul 1981, s. 59.
9 Kubâ Medine'nin merkezine altı mi uzaklıkta olan bir yerdir ki, bugün Medi­

ne'nin bir mahallesi durumundadır.
10 Ahmed b. Hanbel, Müsned, V, 400,405-406.



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /201

Hz. Ömer'den rivâyet edilmiştir: "Resûlullah (sav) hayatta 
iken Hişâm b. Hakîm'in (namazda) Furkân Sûresi'ni okuduğu­
nu işittim. Hişâm bu sûreyi Hz. Peygamber'in bana öğrettiğin­
den farklı bir şekilde okuyordu. Az kalsın üzerine atılacaktım, 
fakat selam verinceye kadar sabrettim. Namazı bitirir bitirmez: 

-Bu sûreyi sana bu  şekilde kim okuttu? diye sordum. Hişâm: 
-Resûlullah okuttu, dedi. Ben de ona:
-Yalan söylüyorsun, çünkü Peygamber bu  sûreyi bana se­

nin okuduğundan farklı bir şekilde okuttu, dedim, yakasından 
tutarak onu Resûlullah (sav)'ın huzuruna götürdüm  ve:

-Ey Allah'ın Resûlü! şu adamm Furkân Sûresi'ni, senin ba­
na öğrettiğinden farklı bir biçimde okuduğunu işittim, dedim. 
Hz. Peygamber bana:

-Hişâm 'ın yakasını bırak, dedi ve ona da:
-Ey Hişâm! Oku diye emretti. Hişâm da söz konusu sûreyi, 

daha önce kendisinden işittiğim gibi okudu. Bunun üzerine 
Hz. Peygamber:

-Bu sûre böyle indirildi, buyurdu. Sonra da bana dönerek: 
-Ey Ömer! Oku, diye emretti. Ben de Resûlullah (sav)'m 

vaktiyle bana okuttuğu gibi okudum. Hz. Peygamber bana da: 
-Bu sûre böyle indirildi. K ur'ân yedi harf üzere nâzil ol­

m uştur. Bunlardan hangisi kolaymıza gelirse, onu okuyun, 
buyurdu"11.

Ebû Talhâ'nın bildirdiğine göre yine Hz. Ömer'le bir şahıs 
arasında kırâatla ilgili bir ihtilaf ortaya çıkmış; bunun üzerine 
Hz. Peygamber her ikisinin okuyuşunu takdir ederek:

-Ey Ömer! Rahmet âyetini azab, azab âyetini de rahmete 
dönüştürmedikçe, K ur'ân 'm  (bu okuma tarzlarının) hepsi de 
doğrudur, dem iştir12.

11 el-Buhâri, FedâiluT-Kur'ân, 5, 27; et-Tevhîd, 53; Bedü'l-halk, 6; el-Husumât, 4; 
Müslim, SalâtuT-müsâfirîn, 270; Ebû Dâvûd, el-Vitr, 22; et-Tirmizî, el-Kıraat, 11; 
en-Nesâî, el-İftitâh, 38.



202 / KUR'ÂN TARİHİ

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi yedi harfle ilgili hadisler 
burada zikrettiklerimizden ibaret değildir. Abdussabûr Şâhin'e 
göre bu konudaki hadislerin sayısı 46 olup, bunlardan 34 tanesi 
herhangi bir tenkide tâbi tutulmayacak derecede sahihtir13. Bu­
na göre denilebilir ki yedi harfle ilgili hadislerin çoğu, muteber 
hadis kaynaklarında yer alan sağlam rivâyetlerdir ve bunların 
hepsinde ortak olarak bulunan, "Kur'ân yedi harf üzere nâzil ol­
muştur, ondan kolayınıza geleni okuyunuz" sözü, tevâtür derecesi­
ne ulaşmıştır. Aynca bu rivâyetlerin pekçoğunda, birden fazla 
sahâbinin farklı okuyuşları sebebiyle, duruma açıklık getirmesi 
için Hz. Peygamber'e başvurdukları ve onun da, Kur'ân'm  yedi 
harf üzere indirildiğini bildirerek, kolaylarına geldiği şekliyle 
okumalarım istediği anlaşılmaktadır14.

Ancak şu da bir gerçek ki yedi harfle ilgili serdedilen ri- 
vâyetler incelendiği vakit görülür ki, konu hakkında nakledi­
len hadisler sadece K ur'ân 'm  yedi harf üzere indirildiği ger­
çeğini vurgulam aktan ve bu  husustaki kolaylığa dikkatleri 
çekmekten ibaret olup, meselenin mahiyetini ortaya koyucu 
nitelikte değildir. Öyle anlaşılıyor ki yedi harfle ilgili çok fazla 
görüşün ortaya atılmasının asıl sebebi de budur.

B. Yedi Harfin Kavramsal Çerçevesi ve Mahiyeti

Biraz önce de ifade ettiğimiz gibi yedi harfle ilgili hadisler 
hiçbir zaman meselenin çerçevesini ortaya koyucu mahiyette 
değildir. O yüzden birkaç örnek hadis zikrettikten sonra şimdi 
de yedi harf kavrammm neye delâlet ettiğini ele alıp inceleme­
miz, arkasından da konunun mahiyetiyle ilgili yaklaşımlar üze­
rinde durmamız gerekmektedir. Zira konunun anlaşılması bü­
yük ölçüde buna bağlıdır.

12 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, IV, 30.
13 Şâhin, Abdussabûr, Târîhui-Kur'ân, s. 25'den naklen, Çetin Abdurrahman, 

"Kur'ân'm İndirildiği Yedi Harf", İAD., I, 74.
14 Çetin, Abdurrahman, "Kur'an-ı Kerim'in İndirildiği Yedi Harf", İAD., 3 Ocak 

1987, s. 76.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /203

1. Kavramsal Çerçeve
Yedi harf Arapça "el-Ahrufu's-seb’a" şeklinde ifade edilen bir 

sıfat tamlamasıdır. Görüldüğü gibi bu tamlama iki kelimeden 
meydana gelmektedir. Bunlardan biri "ahruf" diğeri de "seb'a" 
dır. "Ahruf" "harf" in çoğuludur; sözlükte vecih, üslup, kırâat 
ve lehçe gibi anlamlara gelmektedir15. "Seb'a" da esasen yedi ra­
kamına delalet etmektedir. Ancak bunun, rakamsal değer anla­
mında bilinen yedi mi, yoksa kesretten kinâye mi olduğu konu­
sunda farklı iki görüş vardır. Çoğunluğun görüşüne göre söz 
konusu kavramda yer alan seb'a sayısal bir nitelik taşımayıp, 
kesretten kinâyedir ve mecâzen Kur'ân'm okunması hususunda 
ümmete bir kolaylık sağlamaktadır. Buna mukabil diğer bir gö­
rüşe göre de seb'a, sayısal anlamda yedi rakammı göstermekte­
dir16. Bu kanaati benimseyenler, yedi rakamının ister Kur'ân'da 
ister hadislerde olsun çokluk için kullanıldığını, bu çokluğun da 
birler basamağı itibariyle yediyi, onlar basamağı itibariyle yet­
mişi, yüzler basamağı itibariyle de yediyüzü ifade ettiğini ileri 
sürmektedirler17. Ancak bu görüş sahipleri de kendi aralarmda 
ittifak sağlayamamış; bu yüzden bir kısmı söz konusu yedi şeyin 
anlamla, bir kısmı da lafızla ilgili olduğunu söylemiştir18.

2. Yedi Harfle İlgili Mahiyet Tartışmaları
Biz bu başlık altında yedi harfin ne olup ne olmadığı 

hususundaki yaklaşımlar üzerinde duracağız. Bu konuda da 
bilindiği gibi iki temel yaklaşım söz konusudur. Bunlardan biri 
Ehl-i sünnetin diğeri de Şi a'nın yaklaşımıdır.

a. Ehl-i Sünnet'in Görüşü
Daha önce de belirttiğimiz gibi hem yedi harfle ilgili nak­

ledilen rivâyetler hem de kavram da yer alan kelimelerle ilgili 
ileri sürülen görüşler, konunun mahiyetini açıklayıcı nitelikte

15 İbn manzûr, Lisânu'l-arab, IX, 41.
16 İbnuT-Cezerî, en-Neşr fi'l-kırâati'l-aşr (thk. Muhammed Sâlim Muhaysin), Kahire 

ts., 1,77; ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,211.
17 Ebû Hayyân, el-Bahru'l-muhît, yy., 1328, V, 78; İbn Hacer, Fethü'l-bârî, IX, 23.
18 İbn Hacer, Fethü'l-bârî, IX, 23.



2 0 4 /KUR'ÂN TARİHİ

değildir. Bu yüzdendir ki Ehl-i sünnet bilginleri, yedi harfin 
ne olup ne olmadığı hususunda çok farklı yaklaşımlar sergi­
lemişlerdir. Bazıları "yedi harf" ibâresindeki yedinin hakikat 
ifade ettiğini ve kırâatle değil anlamla ilgili olduğunu ortaya 
koymaktadır. Konuyu bu noktaya hasredenlere göre meselâ 
yedi harften maksat nâsih, mensûh, um ûm , husûs, mücmel, 
mübeyyen ve müfesserdir yahut emir, nehiy, taleb, duâ, ha­
ber, istihbâr ve zecr'dir veya va'd, va'îd, mutlak, mukayyed, 
tefsir, te'vil ve i'râb 'tır ya da helâl, harâm, muhkem, mü- 
teşâbih, inşâ ve ihbardır19.

Ayrıca yedi harften m aksat m ukaddem , m uahhar, ferâiz, 
hudûd, mevâiz, m üteşâbih ve em sâl'd ır20 veya m utlak- 
m ukayyed, um ûm -husûs, nass-müevvel, nâsih-m ensûh, 
mücmel-müfesser, istisnâ ve kısımlarıdır ya da isbât ve icâd 
ilmi, tevhid ilmi, tenzih ilmi, zât sıfatları ilmi, fiil sıfatları il­
mi, avf ve azâb ilmi, haşr ve hesâb ilmi, nübüvvet ilmi ve 
im âm et ilm idir21.

Görüldüğü gibi yedi harfin mahiyetini göstermek için ortaya 
atılan bütün  bu görüşler, tamamen Kur'ân'ın muhtevası ve usûl 
tarafıyla ilgilidir yani herhangi bir delile -Kur'ân ve sünnet nas- 
sına- dayanmamaktadır. Ayrıca bu tanımlarda belli bir "yedi 
çeşit" üzerinde ittifak da sağlanmış değildir. Üstelik tanımlarda 
sayılan unsurların, bazen yediden fazla bazen de eksik olduğu 
gözükmektedir22.

Yedi harfin ne anlama geldiğini gösteren daha başka ta­
nımlar da mevcuttur. Ancak bunlar yukarıda zikrettiğimiz 
tanımlara göre daha m akûl görünmektedir. Bu yüzden biz bu  
tanımları ayrı ayrı ele alıp ardından da bir değerlendirme 
yapm ak istiyoruz.

19 İbnu'l-Cezerî, en-Neşr, 1,75-76.
20 es-Süyûtî, el-ttkân, 1,64.
21 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 224-225; es-Süyûtî, el-İtkân, 1,64-65.
22 Geniş değerlendirme için bkz. Çetin Abdurrahman, "Yedi Harf", İAD., s. 79.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 205

(1) Yedi harf, yedi Arap kabilesinin kullandığı dildir23. Ebû 
Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm (ö. 224/938), Ebû Hâtim es-Sicistânî 
(ö. 255/868), İbn Atiyye (ö. 383/993), Kâdî Ebû Bekr b. Tayyib (ö. 
403/1012) ve el-Beyhakî (ö. 458/1065) gibi bilginler bu görüşü 
savunmuşlardır.

Bu görüş iki yönden tenkid edilebilir. Birisi, söz konusu gö­
rüşü ileri sürenlerin yedi kabilenin hangileri olduğu konusunda 
ittifak sağlayamamış olmaları, diğeri de bu hususun yedi harfle 
ilgili hadiste belirtilen kolaylık prensibine aykırılık arzetmiş 
olmasıdır. Çünkü bu görüşe göre bir kabile K ur'ân'm  bir kısmı­
nı kendi diliyle, büyük bir bölümü de başka kabilelerin dilleriy­
le okuma mecburiyetinde kalmış olacaktır.

(2) Yedi harften maksat, aym manaya gelen çeşitli lafızlann 
yedi vechidir. Bir başka ifadeyle eş anlamlı kelimeleri birbirinin 
yerine koyarak okuma (el-kırâ'e bi'l-ma'na) tarzıdır24. Buna an­
lam merkezli okuma da denebilir. Mesela kaynaklara göre Enes
b. Mâlik âyetini25 şeklinde okumuş, itiraz vâki
olduğunda da kelimelerinin aynı manayı ifade
ettiğini söylemiştir26. Yine denildiğine göre Hz. Ömer J t  İjaaû 
¿1 Âk âyetini27 ¡¿I Âk ¡Jl ijÂHÎ olarak28, Abdullah İbn M es'ûd da

¿AÂÜ âyetini29 JiyLâl şeklinde okumuştur30.
Hemen ifade etmek gerekir ki bu görüş, diğerine göre daha 

tutarlı görünmektedir. Çünkü hadisteki kolaylık esası burada 
kendisini açıkça göstermektedir. Her ne kadar verdiğimiz ör­

23 İbnuT-Cezerî, en-N eşr, 1,75.

24 İbnuT-Cezerî, en -N eşr, 1,80; ez-Zerkeşî, el-B urhân , I, 220.

25 el-M üzzem m il 73/6.

26 el-K urtubî, el-C âm i', 1,48.

22 el-C um 'a 62/9.

28 M u ka d d im e tâ n , s. 222.

29 el-Kâri'a 101/5.

30 M u ka d d im e tâ n , s. 222. Bu husustaki rivâyetlerden biri de şöyledir. Denildiğine 
göre, E bu'd-D erdâ bir şahsa plSM (D uhân 44/44.) âyetini okuturken söz ko­
nu su  şahsın kelim esini doğru  telaffuz edem eyip  âyeti her defasm da hatalı 
okum ası üzerine ona, f t i i  şeklinde okutm uştu . Bkz. M u ka d d im e tâ n , s. 229.



2 0 6 /KUR'ÂN TARİHİ

neklerin hepsinde telaffuz açısından bir kolaylık olmasa da, ço­
ğunda bilinen ya da yaygm olarak kullanılan lafızların birbiri­
nin yerine kullanılması tarzmda bir kolaylıktan söz edilebilir. 
Yani muhtemelen sahâbiler bilmedikleri kelimelerle okuma ye­
rine, anlam beraberliğinden dolayı, kendi kabilelerince bilinen 
ve kullanılan kelimelerle okuyorlardı. Elbette ki bu da 
Kur'ân'm  tamamı için değil, muayyen kelimeleri için öngörülen 
bir kolaylık idi.

(3) Yedi harfle kastedilen, yedi vecih (tarz) tir. Bu görüşü ileri sü­
renler de birtakım hususları tesbit ederek "yedi vechi" oluşturmaya 
çalışmışlar, ancak belli bir "yedi" üzerinde görüş birliği sağlayama­
mışlardır. Konuyu izah etmesi açısından İbn Kuteybe (ö. 276/889)'nin 
"Te'vîlu müşkili'l-Kur'ân" adlı kitabında zikrettiği şu yedi vechi nak­
letmek istiyoruz.

(3.1) Harekesi değişen ancak manası ve sûreti değişmeyen vecih: 
Örnek: âyetini31 Ya'kûb'un "kâf" m üstünüyle mansup

okuması32.
(3.2) Hareke ve manası değişen fakat sûreti değişmeyen vecih: 
Örnek: otils' ti) y  jol; JİM "Âdem Rabbinden birtakım kelimeler

aldı"33 âyetinin İbn Kesir kırâatmda -til; kelimesinin nasbıyla "Rabbin­
den birtakım kelimeler Âdem'i kuşattı" anlamım ifade edecek şekilde 
okunması34.

(3.3) Harfleri ve sûreti değişen fakat manası değişmeyen vecih: 
Örnek: ilyAJl kelimesinin Kunbül ve Ruveys kırâatlarında il>dl

olarak okunması35.
(3.4) Bir kelimenin hem mana hem de sûretinin değişmesiyle 

meydana gelen vecih:

31 eş-Şu'arâ 26/13.

32 Dinyâti, A hm ed b. M uham m ed, İthâfu fudalâi'l-beşer, (thk. Ali M uham m ed ed- 
Dabbâ), M ısır 1359, s. 331.

33 el-Bakara 2/37.

34 Palovî, A bdulfettâh, Zübdetü'l-irfân, İstanbul ts., s. 22.

35 Palovî, Zühde, s. 7.



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 207

Ömek: ¡Ji>j âyetinin36, Hz. Ali'den nakledilen bir kırâatta,
ç iij şeklinde okunması37.

(3.5) Takdim ve te'hir ile değişen vecih:
Ömek: JoÜL o jJl âyetinin38 İbn Mes'ûd'dan gelen bir

kırâat oyüb ¿¿jl sySG ¿iU-j tarzında okunması39.
(3.6) Ziyâde ve noksanlıktan dolayı söz konusu olan vecih:
Ömek: JüSİlj jSJJI Jîâ  Uj âyetinin40 İbn M es'ûd ve Ebu'd-

Derdâ'dan nakledilen bir kırâatta JüSllj jSjJlj olarak okunması41.
(3.7) Aym anlamı ifade eden (eş anlamlı) kelimelerin birbiri­

nin yerine konulması şeklindeki vecih:
Ömek: âyetinin42, yine İbn M es'ûd'dan gelen bir

rivâyette ¿yLâi tarzmda okunması43.
Görüldüğü gibi yedi harfle ilgili olarak yapılan tanımlarda 

ileri sürülen misallerin önemli bir kısmı, mütevâtir kırâatlerle 
alakalıdır. Bunlar istisnâ edildiği zaman geriye kalan vecihler, 
yedi harf hakkında yapılan, alternatif kelimelerin birbirinin ye­
rine konularak okunması (el-kırâ'e bi'l-ma'nâ) şeklindeki tanı­
mı destekler niteliktedir. Böylece denilebilir ki söz konusu ta­
nımlar içerisinde en dikkate değer olanı, büyük müfessir et- 
Taberî'nin yaptığı "Yedi harften maksat, eşanlamlı kelimeler arasın­
da yapılan tercihli okuma" şeklindeki tanımlamadır. Bu, bir başka 
ifade ile -yukarıda da belirttiğimiz gibi- anlam merkezli kırâat 
demektir. Muhammed Hamidullah bu hususu şöyle açıklamak­
tadır: "Diller her zaman kendi içlerinde lehçe ve ağız farklılıkla­
rına sahip olmuşlardır. Aynı dili konuşan ülkelerde, bir bölge­

36 el-Vâkıa 56/29.

37 es-Süyûtî, el-İtkân, I, 61.

38 Kâf 50/19.

39 es-Süyûtî, el-İtkân, I, 61.

48 el-Leyl 92/3.

41 el-Buhârî, Tefsîru'l-Kur'ân, 2.

42 el-K âri'a 101/5.

43 Mukaddimetân, s. 222.



208 / KUR'ÂN TARİHİ

nin ahâlisi diğer bir bölgeye mensup olanların dilini tamamen 
anlayamamaktadır. Hz. Muhammed (sav) dini kolay kılmak 
için ve onu mütevazi insanların bile yaşayabileceği bir vasatta 
(ortamda) tutmak için çeşitli çarelere başvurmuştu. İşte bunun 
bir tatbikatı olarak, o (Hz. Peygamber) Kur'ân-ı Kerim'in metni 
için bile lehçe ve ağız farklılıklanna müsamaha gösteriyordu. 
Zira m ühim olan kelime değil, mana idi. Bu demektir ki okuyuş 
tarzı değil, önemli olan Kur'ân hükümlerinin tatbiki ve hazme- 
dilmesiydi"44.

Öyle görünüyor ki H am idullah da K ur'ân 'm  Hz. Peygam ­
ber dönem inde alternatif kelimelerin tercihi sonucunda an­
lam merkezli bir şekilde okunduğunu kabul etmektedir. Sa­
hih anlamı ortadan kaldırm am ak koşuluyla bir âyette yer 
alan herhangi bir kelimeyi eşanlamlısıyla değiştirerek oku­
mak diye ifade edebileceğimiz bu kırâat tarzını bazı sahâbile- 
re nisbet edilen rivâyetler de desteklemektedir. Örneğin Ab­
dullah İbn M es'ûd 'dan nakledilen bir rivayet göstermektedir 
ki, "hakîmun alîm" şeklinde nihayete eren bir K ur'ân nassmı 
"alîmun hakîm" şeklinde okumak yanlış değildir. Esasen yan­
lış olan, âyetin orijinal ifadesine ilavede bulunm ak yahut 
rahm et âyetini azap, azap âyetini de rahm ete çevirerek oku­
maktır45.

Kısaca denilebilir ki yedi harfle ilgili rivâyetlerin de delâle­
tiyle Hz. Peygamber Medine döneminde K ur'ân 'm  anlam 
merkezli okunmasına izin vermişti. Sünnî ulemânın ortak yak­
laşımına göre nüzûl dönem inden sonra kaldırılan bu iznin46 
temel amacı da K ur'ân'm  kolay okunması ve öğrenilmesine 
katkı sağlamaktı. Bu noktada Hz. Peygamber'in hitap ettiği ilk 
m uhatap kitlenin kültür, lehçe vb. konularda homojen olmayı­
şının getirdiği zorluklarla, tebliğ görevi bağlamında bir m et­

44 H am idullah, M uham m ed, Kur'ân-ı Kerim Tarihi, s. 88.

45 Ebû Şâme, el-Mürşidü’l-vecîz, s. 88.

46 el-Bâkillânî, Nüketü'l-intisâr, s. 115-116.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /209

nin iletilmesinin ötesinde, bir mesajın iletilmesi anlamını taşı­
ması bir araya gelince, Hz. Peygamber'in M üslümanlara böyle 
bir kolaylık tanımasının son derece doğal bir gelişme olduğu 
görülecektir47.

Buraya kadar anlatmaya çalıştığımız anlam merkezli okuma 
tarzı, İslâm bilginlerinin bir kısmma göre Hz. Osman'ın Mus­
hafları çoğaltmasıyla bir harfe indirilmiştir48. Bundan dolayı ar­
tık o zamandan sonra yedi harfin muhafazası Müslümanlar 
üzerine terettüp eden bir vecîbe değildir. Yani yedi harf mesele­
si tamamen tarihsel bir olgu niteliğindedir49.

b. Şia'nın Görüşü
Burada şunu hemen belirtelim ki, Şia yedi harfle ilgili sünnî 

kaynaklarda zikredilen nakillerin hepsini, Ebû Abdillah Fudayl 
b. Yesâr tarafından nakledilen rivâyete aykırı bularak reddet­
mektedir. Söz konusu rivâyet şöyledir: Denildiğine göre, insan­
lar K ur'ân'm  yedi harf üzere nâzil olduğunu ileri sürüyorlar, 
siz bu konuda ne dersiniz? şeklinde kendisine yöneltilen bir so­
ru üzerine Ebu Abdillah: "Allah'ın düşmanları yalan söylüyor­
lar. Zira Kur'ân tek bir harf üzere, bir (olan Allah) tarafından 
indirilmiştir"50 diye cevap vermiştir51.

47 Özsoy, Ömer, Kur'ân'm Metinleşme Tarihi, A nkara 2002, s. 33.

48 et-Taberî, Câmiu'l-beyân, I, 20; Mekki b. Ebî Tâlib, el-İbâne an me'âni’l-kırâat, (nşr 
M uhyidd in  Ramadan), Beyrut yy., 1399/1979, s. 23; Ebû Şâme, el-Mürşidü'l-vedz, 
s 142.

49 Burada şunu  da belirtelim  ki, söz konusu görüşü benim sem eyip Hz. O sm an ta­
rafından istinsah edilen M ushaflarm  yedi harfin  tam am ım  ihtiva ettiğini söyle­
yenler de m evcuttur. Bu görüşü savunanlar, K ur'ân 'm  indiği yedi harften he r­
hangi birini, ihmal etm enin câiz olmadığı tezinden hareket etmektedirler. Bkz. 
ed-Dâni, el-Ahrufu’s-seb'a, (nşr. A bdulm uhaym in Tahhân), Mekke 1408, s. 63.

50 el-Kuleynî, Ebû C a'fer M uham m ed b. Ya'fût, el-llsûl minei-kâft, Tahran 1389, II, 
630.

51 Ayrıca Şiâ bilginleri Z ürâre 'n in  Ebû C a'fer'den rivâyet ettiği, "K ur'ân bird ir ve 
bir olan A llah 'ın 'ın nezdinden indirilmiştir. Dolayısıyla K ur'ân 'm  kırâatındaki ih ­
tilaflar râvilerden gelmektedir. (Bkz. el-Kuleynî, el-Usûl, II, 630) şeklindeki nakle 
dayanarak m ütevâtir kıraatlerin de içtihadı olduğunu ileri sürmektedirler.



210 / KUR'ÂN TARİHİ

Dolayısıyla söz konusu anlayış sahiplerine göre bu ve benzeri 
rivâyetler göstermektedir ki, Ehl-i sünnet ulemâsının ileri sür­
düğü rivâyetler asılsızdır. Hele bu hususta, Resûlullah (sav)'ın 
K ur'ân'm  bazı kelimelerini eş anlamlı kelimelerle değiştirdiği 
veya değişmesine müsade ettiği şeklinde ileri sürülen görüş, 
kabul edilir gibi değildir. Çünkü böyle bir yaklaşım, Kur'ân'm 
temellerini sarsacak niteliktedir52.

Ayrıca Şiâ bilginleri kırâat ihtilaflarının da ümmet için bir 
sıkmtı olduğunu ileri sürerek, hiç Resûlullah ümmet için sıkıntı 
olabilecek bir şeyi Allah'tan ister mi? demişlerdir. Şu halde 
K ur'ân'm  yedi harf üzere nâzil olmasının hiçbir anlamı yoktur. 
Dolayısıyla konuyla ilgili olarak ileri sürülen rivâyetleri kabul 
etmek müm kün değildir. Özellikle Ehl-i beyt'ten gelen haberler, 
bu rivâyetleri yalanladıktan sonra artık bunlara asla itibar 
edilmemelidir53.

Şu bir gerçek ki, Kur'ân'm yedi harf üzere indirildiğini göste­
ren bazı rivâyetlerde belirsizliklerin olduğunu kabul etmekle 
birlikte, bu rivâyetlerin tüm ünü red noktasmda Şia'yı haklı çıka­
racak herhangi bir delilin bulunduğunu söylemek mümkün de­
ğildir. Öyle anlaşılıyor ki Şia'nın, Ehl-i sünnet bilginleri tarafın­
dan sahih, hatta mütavâtir olarak kabul edilen bu rivâyetleri 
herhangi bir İlmî tetkike başvurmadan reddederek, yedi harfi 
kabule yanaşmamasmın asıl sebebi, Ehl-i beyt imamlarmdan ge­
len haberlerdir. Zira bilinmektedir ki herhangi bir rivâyet Ehl-i 
beyt imamlarmdan gelen haberlere muhalif ise, Şia'ya göre böy­
le bir rivâyetin hiçbir bilimsel değeri yoktur. Nitekim burada da 
aynı yaklaşımın bir sonucu olarak Ehl-i sünnet bilginleri tara­
fından nakledilen mütevâtir derecesine ulaşmış bir haberin, 
herhangi bir ilmî tetkike başvurulmadan reddi söz konusudur. 
Bu yüzden söz konusu görüşe iltifat etmek mümkün değildir.

52 Bkz. et-Tûsî, Ebû C a'fer M uham m ed b. Huseyn, et-Tibyânfi tefsîri'l-Kur'ân, Ne- 
cef 1957,1, 7-9.

53 Bkz. et-Tûsî, et-Tibyânfi tefsîri'l-Kur'ân, 1, 7-9.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /211

C. Yedi Harfle İlgili Ruhsatın Amacı ve Tarihsel Süreci

Bilindiği gibi Kur'ân'la ilgili yapılan tüm  düzenlemeler hem 
bir amaca yöneliktir hem de tarihsel bir süreç içerisinde gerçek­
leştirilmiştir. Bu düzenlemelerin bir kısmı vahiy esnasında ger­
çekleştirilirken, bir kısmı da ihtiyaç anında yapılmak üzere as­
haba bırakılmışta. Yedi harf için öngörülen ruhsat da bu dü­
zenlemelerden biridir. Ancak onun başlangıcı vahiy asrma, bitiş 
zamanı da vahiy sonrası döneme aittir. Hal böyle olsa da sonuç 
itibariyle o da bir düzenlemedir. O halde onun da diğer husus­
lar gibi aynı özellikleri taşıması gerekmektedir. İşte biz şimdi 
bu başlık altında konuyu inceleyerek bir taraftan onun hangi 
amaçla konulduğunu diğer taraftan da hangi tarihsel süreçleri 
içerdiğini ortaya koymaya çalışacağız.

1. Amaç

İslâm âlimlerinin ortak kanaatine göre yedi harf, Müslüman­
ların Kur'ân'ı kolayca okuyup anlamaları için Allah Taâlâ tara­
fından bahşedilmiş bir kolaylık demektir54. Nitekim Hz. Pey­
gamber (sav) de daha önce naklettiğimiz bazı hadislerinde bu 
ruhsatın Kur'ân'ı okuma ve anlama konusunda Müslümanlar 
için kolaylık anlamına geldiğini ifade etmiştir. Sözgelimi Allah 
Resûlü'nün Cebrâl'le buluşmasında: "Ey Cibril! Ben ümmî bir 
topluluğa gönderildim ki, onların arasında erkek, kadın, köle, câriye 
ve hiç kitap okumamış yaşlı insanlar bulunmaktadır", demesi55; yi­
ne, "Yâ Rabbi onu ümmetime hafiflet!"56 Diye dua etmesi, ayrıca 
"Kur'ân yedi harf üzere nâzil olmuştur. Bunlardan hangisi kolayı­
nıza gelirse, onu okuyun"57 buyurması, bu  hususun açık delille­
rinden bazılarıdır. Bu yüzdendir ki, İbn Kuteybe (ö. 276/889),

54 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,227.
55 A hm ed b. Hanbel, Müsned, V, 400,405-406.
56 M üslim , Salâtü'l-müsâfirin, 273; A hm ed b. Hanbel, Müsned, 1 ,127.

57 el-Buhârî, Fedâilu 'l-K ur'ân, 5, 27; et-Tevhîd, 53; Bedü'l-halk, 6; el-H usum ât, 4;
M üslim , Salâtu'l-m üsâfirîn, 270; Ebû D âvûd, el-Vitr, 22; et-Tirmizî, el-Kıraat, 11;
en-Nesâî, el-İftitâh, 38.



212 / KUR'ÂN TARİHİ

et-Tahâvî (ö. 321/933), Ebû Şâme el-Makdisî (ö. 665/1267) ve 
İbnü'l-Cezerî (ö. 833/1429)'nin içerisinde yer aldığı cumhur-i 
ulemâ yedi harf ruhsatından m aksadın kolaylık olduğunu 
ifade etmişlerdir. Bu yüzden kısaca diyebiliriz ki, yedi harfe 
izin verilmiş olması, M üslümanlar a hem  Kur'ân'ı okuma hem  
de kavram a noktasında kolaylık sağlamak suretiyle söz konu­
su İlâhî kitabın muhtelif kabile ve toplumlar arasm da süratle 
yayılmasını temin etmek amacma yöneliktir58.

2. Tarihsel Süreç

Yedi harf ruhsatı sadece ifade ettiği anlam ve mahiyet yö­
nüyle değil, başka yönlerden de problemli bir konudur. Sözünü 
ettiğimiz problemlerden biri de onun tarihsel süreciyle ilgilidir. 
Bu yüzdendir ki, söz konusu meseleyi de elimizden geldiği ka­
darıyla inceleyip sonuçta da bir değerlendirme yapmak suretiy­
le okuyucuya en azından bir çıkış yolu göstermek istiyoruz.

a. Ruhsatın Başlangıcı

Kur'ân okumayı ve anlamayı kolaylaştırdığı ifade edilen 
yedi harf ruhsatının başlangıç zamanım kesin olarak tespit et­
mek müm kün değildir. Çünkü bu konuda bize yol gösterecek 
herhangi bir bir haber yoktur. Bu yüzden yedi harfle ilgili ruh­
satın ne zaman verildiği hususunda farklı anlayışlar ortaya 
atılmıştır. Konuyla ilgili iki yaklaşımdan söz edilmektedir. Bun­
lardan birine göre yedi harf ruhsatının Medine, diğerine göre 
de Mekke döneminde verildiği ifade edilmektedir. Ancak ço­
ğunluk söz konusu ruhsatın, Medine döneminin sonlarında ve­
rilmiş olabileceğini ileri sürmektedir. Bu yaklaşımda olanlar ba­
zı işaretlerden yola çıkarak görüşlerini delillendirme yoluna 
gitmişlerdir. Bu konudaki önemli argümanlarından biri, -yedi 
harfle ilgili rivâyetlere giriş yaparken de belirttiğimiz gibi- Me­
dine site devletinin oluşmasının ardından yapılan bir takım fe-

58 Çetin, A bdurrahm an, Yedi Harf ve Kırâatlar, İstanbul 2005, s. 154-155.



KUR’ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 213

tihler sonucunda İslâm coğrafyasının gelişmesi ve fethedilen 
topraklarda bulunan insanların Müslümanlığı kabul etmesiyle 
ortaya çıkan sosyal şartlar ve bunların yol açtığı ihtiyaçlardır.

Ayrıca hadislerde karşılaşılan bir takım olgular da söz konu­
su iznin Medine'de verildiğini savunanların dayandıkları deliller 
arasmda yer almaktadır. Meselâ bu görüşü savunanlara göre 
Ubey b. Ka'b'tan nakledilen hadiste yer alan "Benî Gıfâr gölcüğü" 
ifadesi, bu olayın Medine'de geçtiğini göstermektedir. Çünkü bu 
gölcük Medine'nin sınırları içerisinde yer alan bir mekândır59. Ni­
tekim bu hususu İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1448) de "Fethu'l- 
bârî" isimli eserinde aynen zikretmektedir60.

Konuyla ilgili olarak ileri sürülen bir başka delil de Huzeyfe 
hadisinde geçen "Ahcâru'l-Mirâ” sözüdür. Zira bu sözle Kubâ 
kastedilmektedir61, Kubâ da Medine civarında bulunan bir yerin 
adıdır.

Burada ileri sürülen bir diğer husus da yedi harf hadisleri 
arasmda zikrettiğimiz Ubey b. Ka'b hadisinde yer alan "mescid" 
sözcüğüdür. Zira bu sözle de genellikle Medine mescidinin kas­
tedildiği ileri sürülmektedir62.

Daha önce de belirttiğimiz gibi yedi harf ruhsatının Mekke 
döneminde verildiğini iddia edenlere de rastlamak m üm kün­
dür. Onlara göre de Mekke'de inen sûre sayısı Medine döne­
minde inen sûre sayısından fazladır63, üstelik yedi harf ruhsatı­
nın ortadan kaldırmayı hedeflediği zorluklar da sadece Medenî 
sûrelerde değil Mekkî sûrelerde de söz konusudur64.

Ayrıca Abdullah b. Abbâs'tan nakledilen bir hadis de bu 
ruhsatın Mekkî olduğunu göstermektedir. Zira söz konusu 
hadiste Hz. Peygamber: "Cibril bana Kur'ân'ı bir harf üzere okut­

59 Zerkânî, Memhilü’l-irfân, 1,143.
60 Bkz. age., IX, 24-25.
61 İbnü'l-Esîr, etı-Nihâye, 1,343.
62 Şâhin Abdussabûr, Târîhu'l-Kur’ûn, s. 39.
63 Bilindiği gibi Mekkî sûre sayısı 86'dır.
64 Muhaysin, Muhammed Sâlim, Fî rihâbi'l-Kur’âni'l-Kerîm, Kahire 1980, 1,234.



214 / KUR'ÂN TARİHİ

tu. Ancak artırması için müracaatta bulundum. Tekrar tekrar aynı 
müracaatımı yapıyordum, o da her seferinde artırıyordu. Nihayet 
yedi harfe kadar çıkıp orada kaldı"65 buyurmaktadır. Buna göre 
söz konusu hadis Kur'ân’ın, Mekke'de Hz. Peygamber'e inzâl 
edilmesinin ardından yedi harf esaslarına uygun olarak okun­
duğunu da ifade etmektedir. Çünkü Cibril'in Hz. Peygamber'e 
yönelik başlatmış olduğu bir harf üzere olan okuma biçimi, 
yedi harfe ulaşınca nihayete ermiştir. Dolayısıyla bu durum  da 
söz konusu ruhsatın M edine'de değil, Mekke'de verildiğini 
açıkça ortaya koymaktadır66.

Sonuç olarak şunu ifade etmek gerekir ki, burada söz ko­
nusu edilen hadis metin itibariyle yedi harf ruhsatının Mek­
ke'de verildiğine dair herhangi bir karineyi içermemektedir. 
Ayrıca kaynakların belirttiğine göre Mekke'de M üslümanlar 
konuşm alarında Arap dilinin Kureyş lehçesini kullanıyorlar­
dı. Kur'ân da zaten Kureyş lehçesiyle nâzil oluyordu. Bu du­
rum da haliyle Mekkelilerin Kur'ân kelimelerini telaffuzda ya 
da manalarını, en azından sözlük anlamlarım kavram ada bir 
sıkıntıları yoktu. Böyle olunca "telaffuz" ve "anlam" temelli 
bir okum a ruhsatının onlar için de söz konusu edilmesi, her 
şeyden önce olayın tabiatına aykırı düşmektedir. Çünkü yedi 
harf ruhsatının özünde bir zorluğu ortadan kaldırm a amacı 
bulunm aktadır. Bu da tabiatıyla o zor olan şeyi kolaylaştır­
m aktan geçmektedir. O halde yedi harf ruhsatının Mekkî de­
ğil M edenî bir zam ana ait olduğunu söylemek daha doğru 
bir yaklaşım olsa gerektir. Bu aym zam anda -yukarıda da 
ifade ettiğimiz gibi- hem  ruhsatın M edenî olduğunu iddia 
edenlerin gerekçeleri hem de Mekkî olduğunu ileri sürenle­
rin iddialarını delillendirme adına ortaya koydukları kanıtla­
rın zayıflığı bakım ından da isabetli bir yaklaşım tarzı olarak 
görünmektedir.

65 el-Buhârî, Fedâilu'l-Kur'ân, 5; Müslim, Salâtu'l-müsâfirîn, 272.
66 Muhaysin, Fî rihâbi'l-Kur'âni'l-Kerim, 1,233.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 215

b. Ruhsatın Sonlandınlması

İslâm âlimlerinin konuyla ilgili olarak tartıştıkları meseleler­
den biri de yedi harf ruhsatının ne zaman sonlandırıldığıyla il­
gilidir. Öyle anlaşılıyor ki bunun için öncelikle ruhsatın ne za­
man sona erdirildiğini tespit etmek gerekmektedir. Çünkü 
8/630 tarihinde verilen yedi harf ruhsatının ne zaman sonlandı- 
rıldığı ortaya çıkarılırsa, o zaman ruhsatın yürürlükte kalma sü­
resi de kendiliğinden ortaya çıkmış olur. Kaynakların verdiği 
bilgilere göre bu hususta da iki ayrı yaklaşım bulunmaktadır.

(1) Yedi harf ruhsata son arzada yani arza-i âhirede kaldı­
rılmıştır. Bu anlayışa göre Hz. Peygamber sözü edilen arzada 
Cebrâil (as)'e Kur'ân'ı başından sonuna kadar sadece Kureyş 
Lehçesiyle okumuştur67. Bu yüzden son arzadan itibaren Müs- 
lümanlar Kur'ân'ı tek harfle okumaya başlamışlardır.

(2) Söz konusu ruhsata Hz. Osman hem kırâatte hem de 
kitâbette birliği sağlamak amacıyla gerçekleştirdiği istinsah 
faaliyetiyle birlikte kaldırmıştır68. Onun içindir ki, Zeyd b. Sâbit 
Kur'ân'ı cem ettiğinde yedi harfe göre düzenlenmişti. Çünkü o 
dönemde yedi harf ruhsata hâlâ devam ediyordu. Ancak Hz. 
Osman Müslümanlar arasmda ortaya çıkan kırâat ihtilaflarım 
nihayete erdirmek için Mushaf'ı istinsah ettirirken, söz konusu 
harf sayısını bire indirdi. Hâris el-Muhâsibî (ö. 243/857), et- 
Taberî (ö. 310/922), et-Tahâvî, (ö. 321/933), İbn Hibbân (ö. 
354/965), Mekki b. Ebî Tâüb (ö. 437/1045), Ebû Şâme el-Makdisî 
(ö. 665/1267), İbn Kesîr (Ö.774/1373) ve İbnü'l-Cezerî (ö. 
833/1429) ve Muhammed Hamidullah gibi âlimlerin içinde bu­
lunduğu büyük bir kalabalık bu görüşü benimsemiştir. Söz ko­
nusu yaklaşımda olanlara göre başlangıçta Arapların dillerinde 
farklılıkların bulunması ve onların Kur'ân'ı başka lügatlerle 
okumalarımn zor olması yedi harf ruhsatını gerekli kılmışta. 
Ancak zamanla insanların dilleri düzeltilip tek bir dil (Kureyş

67 et-Tahâvî, Şerhu müşkili'l-âsâr, Beyrut 1333, IV, 191; ez-Zerkeşî, el-Burhân, 
1,213.

68 et-Taberî, Câmiu’l-Beyân, 1,48, 50; Ebû Şâme, el-Mürşidü'l-vecîz, s. 141.



216 / KUR'ÂN TARİHİ

Lehçesi) etrafında birleşmeleri mümkün olunca sözü edilen 
ruhsat kaldırılmış ve daha önce yedi harf adı altında izin veri­
len okuma biçimi neshedilmiş oldu69. Nitekim et-Taberî bu ko­
nuyla ilgili görüşünü özetle şöyle ifade etmiştir: Yedi harf ruh­
satı Hz. Osman zamanma kadar devam etti. Ancak ortaya çı­
kan ihtilafları ber taraf etmek üzere Halife Osman Müslüman­
ları bir Mushafta ve bir harfte birleştirdi. Yani yedi harften altı­
sını kaldırıp birisini bıraktı. Müslümanlar da Hz. Osman'ın 
yaptığı bu işin doğru olduğuna inanıp alü harfi terk ettiler ve 
ondan sonra tek bir harfe göre Kur'ân'ı okumaya başladılar. 
Çünkü Allah'ın kelâmım yedi harf üzere okumak zaten farz 
olan bir emir değil, bir ibâha (ruhsat) idi. Bu bakımdan alü har­
fin terk edilmesi, Müslümanlar için herhangi bir sorumluluk 
gerektirmiyordu70.

et-Tahâvî de benzer bir açıklama yaparak şunları söylemek­
tedir: Yedi harfe zaruret dolayısıyla bir zaman için izin veril­
mişti. Ancak zaruret durum u ortadan kalkınca yedi harf de 
kaldırılmış oldu71.

Kısacası, zikrettiğimiz bu  iki görüşten İkincisi hem çoğunlu­
ğun kanaatini yansıtması hem de ruhsatm tarihsel süresine uy­
gunluğu itibariyle daha isabetli görünmektedir. Çünkü ilk gö­
rüşe göre düşünülürse, yedi harf ruhsatının başlangıç ve bitiş 
süresinin 2 yıl olduğu anlaşılır. Bu da söz konusu ruhsatm böy- 
lesine kısa bir süre için verilmiş olmasını mantıkî açıdan sorun­
lu hale getirir. Buna mukabil ikinci görüş itibariyle bu sürenin 
tam 17 yıl olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü Huzeyfe b. el- 
Yemânî'nin III. Halife olan Hz. Osman'ı istinsah konusundaki 
uyarısı, hicrî 25. senede gerçekleşmiştir72. Bu da tarih olarak 
Milâdî 647'ye takabül etmektedir. İşte bu da söz konusu sürenin 
17 yıl olduğunu gösterir.

69 Mekkî b. Ebî Tâlib, el-İbârıe, s. 3,27, 30; Ebû Şâme, el-Mürşidü'l-vecîz, s. 106.
70 et-Taberî, Câmiu'l-beyân, I, 28-29.
71 et-Tahâvî, Şerhu müşkili'l-âsâr, IV, 191.
72 el-A'zamî, Kur'ân Tarihi, s. 130.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 217

II. KIRÂAT

A. Kıraatin Tanımı ve Tespiti

1. Tanımı ve Genel Özellikleri

Kırâat, "Karee" filinden masdardır ve sözlükte okumak an­
lamım ifade etmektedir. Terim olarak manası ise, "herhangi bir 
kelime üzerinde med, kasr, hareke, sükun, nokta ve i'râb bakımından 
meydana gelen değişiklik" demektir73.

Diğer bir tanımı da şöyledir: "Kırâat imamlarından her birinin, 
belirli rivâyet ve tarikleri kullanarak kendilerine has üslup ve kurallar­
la, diğer kırâat imamlarından farklı şekilde Kur'ân'ı okumalarına 
kırâat" denilmektedir74.

Kırâat ilminde bir otorite olan Îbnü’l-Cezerî de kırâatı, 
"Kur'ân kelimelerinin okunma biçimini (edâ keyfiyetini) ve bu kelime­
lerdeki ihtilafları râvilerine nispet ederek okuma olarak" tarif etmek­
tedir75.

Kırâatın tanımı ve genel karakteri ele alındığında onda var 
olduğu gözlemlenen temel özellikler şöyle ifade edilebilir:

(1) Kırâatler ancak semâ (işitme) yoluyla alınmaktadırlar.

73 Tanımlar için bkz. ez-Zerkânî, Menâhil, I, 412. Kırâat konusu ele alınırken bazı 
kavramlardan da söz etmek gerekmektedir. Konuyla ilgili üç kavram üzerinde 
durulabilir. Bunlardan biri kurrâdır. Kurrâ sözlükte, okuyucu ve okuyan anla­
mım ifade eden "kâri" kelimesinin çoğuludur. Istılahda ise, "yedi ya da on 
kırâatın kendilerine nisbet edildiği imamlara denir”. Ayrıca Kur'ân'ın tamamım ez­
berleyen ve ondaki kırâatlara hakkıyla vâkıf olan kimselere de kurrâ ismi ve­
rilmektedir. Kâri kelimesine yüklenen bu anlam, Hz. Peygamber döneminden 
sonraya aittir. Çünkü bu lafzın Peygamber (sav) zamanındaki anlamı, nâzil olan 
herhangi bir vahiy metnim ezberleyen kimse demektir. Bkz. Cerrahoğlu, İsmail, 
Tefsir Usûlü, s. 66. Bu bağlamda üzerinde durulması gereken bir diğer kavram 
da rivâyettir. Rivâyet, kırâat imamlarının râvileri arasındaki ihtilaflara denil­
mektedir. Karaçam, İsmail, Kur'ân-ı Kerim’in Nüzûlü, s. 241. Kırâatler konusun­
da ele alınması gereken üçüncü kavram da tarîktir. Tarik de râvilerden sonra 
gelenlerin ihtilaflarım ifade etmektedir. es-Süyûtî, el-İtkân, I, 76.

74 ez-Zerkânî, Menâhil, I, 336.
75 Bkz. Müncidü 'Tmukruiîn ve mürşidü 't-tâlibîn, Beyrut 1400/1980, s. 3.



2 1 8 /KUR'ÂN TARİHİ

(2) Kırâatler, Hz. Peygamber’e varan bir isnadla nakledilmiş­
lerdir. Bu yüzden kırâatte nakil temel bir ilkedir.

(3) Kırâat, Kur'ân lafızlarının hem okunuşunda hem de ke­
limelerdeki ihtilaflarda (vecihler) de söz konusudur.

(4) Kırâatte görülen her ihtilaf, Hz. Peygamber (sav)’den ge­
len bir nakil ve semâya dayandığı için vahyî bir özellik taşımak­
tadır.

(5) Kıraatlerdeki mevcut ihtilaflar, söz konusu ilmin temel 
bir unsuru olmakla birlikte, kâriler her âyeti farklı bir şekilde 
okumuş değillerdir.

(6) İmamların kıraatleri nakletmedeki amaçları, Kur'ân'm 
Hz. Peygamber'den kendilerine sağlam bir şekilde ulaştığım 
tespit etmektir.

(7) Kırâat-ı seb'a diye bilinen yedi kırâat, Hz. Peygamber 
(sav)'den bize mütevâtir bir yolla, üç kıraat de mütevâtir dere­
cesinde kabul gören meşhur bir yolla gelmiştir.

(8) Kırâat imamları Kur'ân okurken sadece kelimelerin edâ 
yönünü dikkate almışlar; onların tefsire bakan yönlerine ihti­
mam göstermemişlerdir. Bu yüzden kırâat ilminin konusu içe­
risine yalmzca mütevâtir ve meşhur olan kırâatler dâhil edil­
miştir. Bu özelliği taşımayan diğer zayıf ve şâzz kırâatler ise, 
tefsirin konusu içerisinde kendilerine yer bulabilmişlerdir76.

2. Tespiti

Kaynaklara göre ashâbın Resûlullah (sav)'tan kırâatı alış 
tarzları çeşitli idi. Onların arasmda Hz. Peygamber'den bir 
kırâat alan olduğu gibi, iki veya daha fazlasını alanlar da vardı. 
Sahâbilerden kırâat öğrenen tâbiûn ve etbâu't-tâbiînin okuma 
tarzları da doğal olarak farklılık arzediyordu. İşte bu farklı 
okuma tarzlan daha sonraları da aynı şekilde devam etmiş ve 
bunun sonucu olarak da birbirinden farklı kırâat tarzları ortaya

76 Geniş bilgi için bkz. Ünal, M ehm et, Kur'ân'm Anlaşılmasında Kırâat Farklılıkları­nın Rolü, A nkara 2005, s. 12 vd.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 219

çıkmıştı. Bu kırâatleri okuyan kurrâlar, çeşitli İslâm beldelerine 
dağılmışlar ve onların okudukları kırâatler de okuyucuların 
isimleriyle anılır olmuştu. Bu dönemde halkın, kırâatlerine rağ­
bet ettiği kurrâlar arasında, Abdullah İbn Kesîr (ö. 120/737), 
Nâfi' (ö. 169/785), Ebû Amr (ö. 154/770), İbn Âmir (ö. 118/736), 
Âsim (ö. 127/744), Hamza (ö. 188/803) ve el-Kisâî (ö. 189/804) 
gibi kırâat imamlan vardı77.

Hicrî ikinci asrın sonlarına gelindiğinde kırâat konusunda 
mütehassıs olan İslâm bilginleri, ellerinden gelen gayreti göste­
rerek bütün kırâatleri bir araya topladılar, vedhleri ve rivâyet- 
leri okuyanlara nisbet ettiler, sahih ve şazz kırâatlerin arasmı, 
belirlemiş olduklan birtakım usûl ve esaslara göre ayırdılar78. 
Böylece kırâatlerin tesbitine yönelik ilk çalışmalar hicrî ikinci 
asırda fiilen başlamış oldu. Bu husustaki çalışmalarıyla adından 
en çok söz ettiren âlim, H ârûn b. Musâ (ö. 170/786)'dır79. Ancak 
bu dönemde kırâatle ilgili olarak yapılan bütün faaliyetler şifahî 
bir nitelik arzetmektedir. Çünkü kırâat konusunda ilk eserler 
hicrî III. asırda ortaya çıkmaya başlamıştır. Kaynakların belirt­
tiğine göre bu konuda ilk kitap yazan müellifler, Ebû Ubeyd el- 
Kâsım b. Sellâm (ö. 224/828), Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/868) 
ve İbn Cerir et-Taberî (ö. 310/922)'dir. Fakat şu da bir gerçek ki 
kırâatlar konusunda eserler te'lif edilmeye başlandığı zaman 
"yedi kırâat" tâbiri henüz bilinmiyordu. Dolayısıyla bu zatlar, 
kitaplarında yedi kırâatm birkaç mislini zikretmişlerdi. Meselâ 
er-Râfii, Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm (ö. 224/828)'m meşhur 
olan kırâatlerle birlikte 25 kıraati daha kitabma topladığım 
kaydetmektedir80.

IV. hicrî asırda da Ebû Bekr b. Mücâhid (ö. 324/935) yukarı­
da isimlerini saydığımız, imamların kırâatlerini bir araya topla­
yarak "Kitâbu's-seb'a" adlı eserini meydana getirmiş ve bundan

77 Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 281.

78 İbnu'l-Cezerî, en-Neşr, I, 53.

79 er-Râfii, Ycâzui-Kur'ân, s. 42.

80 er-Râfii, İ’câzu’l-Kur'ân, s. 42-43.



220 / KUR'ÂN TARİHİ

sonra halk onun bu tasnifine uygun bir yol izlemeye başlamış­
tır. Böylece "kırâat-ı seb'a" diye adlandırılan bu yedi kırâaün 
sıhhati konusunda ümmetin icmâı meydana gelmiştir81. Daha 
sonra da Ebû Bekr en-Neysâbûrî (Ö.381/992) bu yedi kırâat 
imammm kırâatlerine üç kırâat daha ilave ederek kırâatlerin 
sayısını ona çıkarmış ve bunları "el-Gaye fi'l-kırâati'l-aşr” adlı 
eserinde bir araya toplamıştır. İşte söz konusu on kırâate"fczrâaf- 
ı aşere" denilmektedir. en-Neysâbûrî tesbit ettiği bu üç kırâati, 
Halef b. Hişâm (ö. 229/844), Ebû Ca'fer Yezid b. el-Ka'ka' (ö. 
130/748) ve Ebû Muhammed Ya'kûb b. İshâk (ö. 205/820)'a nis- 
bet etmektedir82. Kaynaklar, Ebû Bekr b. Mücâhid'in tespit et­
miş olduğu yedi kırâati "mütevâtir"83, Ebû Bekr en- 
Neysâbûrî'nin tesbit ettiği üç kırâati da "meşhur kırâat" olarak 
adlandırmaktadırlar.

Burada sözünü ettiğimiz kırâatlerin dışında el-Hasan el- 
Basrî (ö. 110/ 728), İbn Muhaysin (ö. 123/740), Yahyâ b. el- 
Mübârek el-Yezidî (ö. 202/ 817) ve Ebu'l-Ferec Muhammed b. 
Ahmed eş-Şenbûzî (ö. 388/99S)84 ye nisbet edilen dört kırâat da­
ha vardır ki, bunlara da “şazz kırâat" denilmektedir.

B. Kırâat K onusundaki Yaklaşımlar

Bu başlık altm da, yukarıda açıklam aya çalışmış o ldu­
ğum uz on dört kıraati, sahih o lup olm am a yönünden bir 
tasnife tabi tu tm ak istiyoruz. Ancak şunu hem en ifade ede­
lim ki, k ıraatlerin  tevatü rü  noktasında Ehl-i sünnet ile Şia 
arasm da b ir yaklaşım  farkı söz konusudur. Bu yüzden biz 
k ırâatlerin  çeşitliliğine geçm eden önce bu  iki m ezhep a ra ­
sındaki görüş farklılığına kısaca tem as etm enin uygun  ola­
cağını düşünüyoruz.

81 Karaçam, İsmail, Kur’ân-ı Kerim’in Nüzulü, s. 245-246.

82 Bkz. İbnuT-Cezerî, en-Neşr, 1 ,98 vd.

83 ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,318.

84 Karaçam, İsmail, Kur’ân-ı Kerim'in Nüzûlü, s.276.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 221

1. Ehl-i Sünnet'in Yaklaşımı

Ehl-i sünnet âlimlerine göre kırâatler, kırâat imamlarının ic- 
tihadlanna değil, Hz. Peygamber'in okumasına dayanmaktadır. 
Ancak bunlar, şartlan taşıyıp taşımama bakımından sahih ve 
gayr-i sahih şeklinde bir tasnife tâbi tutulmuşlardır. Sahih ola­
rak kabul edilenler mütevâtir ve meşhûr, gayr-i sahihler (şazz) 
ise âhâd, müdrec ve mevzû kısımlarına ayrılmaktadırlar85.

Sahih olarak nitelendirilen kırâatler kaynaklann ittifakıyla, 
sahih ve muttasıl bir senedle Hz. Peygamber'e ulaşan, kitâbet 
bakımından Hz. Osman'a nisbet edilen Mushafların resm-i hat­
tına aykırı olmayan, bir yönüyle de olsa Arap dilinin gramerine 
uygun olan kırâatlerdir86. Sahih kırâatle ilgili ileri sürülen bu 
kriterler içerisinde en önemli olan, kırâatm muttasıl bir senedle 
Hz. Peygamber'e ulaşmasıdır. Çünkü diğer kriterler bununla 
ancak bir anlam ifade etmektedirler. Yani diğerleri bu aslî krite­
rin yamnda tâli ölçüt mesabesindedir87. Ancak kırâatlerin kabü- 
lünde naklin sahihliğinin mi yoksa mütevâtir oluşunun mu 
aranacağı hususu da üzerinde durulması gereken önemli bir 
meseledir. Hemen belirtelim ki aksi bir görüş ileri sürülmüş ol­
sa da, İslâm bilginlerinin büyük çoğunluğu bir kırâatm kabul 
edilebilmesi için onun mütevâtir olmasının şart olduğunu ileri 
sürmektedir88.

Az önce de belirttiğimiz gibi bir kırâatm kabul edilebilirli­
ğini sağlayan ikinci ölçüt de o kırâatm, istinsah edilen Mushaf- 
lara kitâbet bakımından uygun olması yani onların imlâsına 
aykırılık arzetmemesidir. Bu da herhangi bir kırâatm, kastedi­
len Mushaflara kelime ziyade ve noksanlığı bakımından u y ­
gun olmasıdır. Ebû Şâme bu hususu şöyle ifade etmektedir: 
Alimlerin "Mushafa uygunluk" sözüyle kastetmiş oldukları

85 Bkz. es-Süyûtî, el-İtkân, 1 ,215.

86 İzmirli, Târih-i Kur'ân, s. 18; ez-Zerkânî, Menâhil, 1,418.

87 İbnu'l-Cezerî, en-Neşr, 1 ,10.

88 el-Hamevî, Ahmed b. Öm er b. M uham med, el-Kavâid ve'l-işârât fi usûli'l-kırâat 
(nşr. Abdulkerim  b. M uham m ed el-Hasan el-Bekkâr), D ım aşk 1406/1986, s. 30-31.



2 2 2 /KUR'ÂN TARİHİ

şey, herhangi bir kelime ziyade ve noksanlığı şeklindeki farklı­
lıklardır89. Çünkü Hz. Osman zam anında çoğaltılan Mushaf- 
lardan birine uymayan ziyade ve noksanlık, sözü edilen uy­
gunsuzluğu gündeme getirmiş olacaktır. Bu durum da tabii ki 
bir şart eksik olacağı için o kırâatın sıhhatinden söz etmek 
m üm kün olmayacaktır. Ancak öyle anlaşılıyor ki, nakil itiba­
riyle sahih olan bir kırâatın kelime ziyade ya da noksanlığı 
açısından söz konusu Mushaflara aykırı bulunm ası m üm kün 
görünmemektedir.

Sahih bir kırâatın kabülünde aranan Arap diline bir vecihle 
de olsa uygunluk şartı, Mushaflara imla bakımından uygunluk 
ölçütü gibi tâli derecede önemli görülmüştür. Çünkü Ibnu'l- 
Cezerî'nin de dediği gibi, naklen sahih olan bir kırâatın dil ba­
kımından problem arzetmesi görülür bir şey değildir90.

Kırâatın sıhhat şartlarıyla ilgili bu kısa girişten sonra şimdi 
de onun kısımlarından söz edebiliriz. Hemen ifade edilim ki, 
sahihlik şartlarma hâiz olarak nitelendirilen kırâatler mütevâtir 
ve meşhur olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Mütevâtir olarak 
kabul edüen kırâat, yalan üzerine ittifak etmeleri aklen m üm ­
kün olmayan bir topluluğun, aym vasfı taşıyan başka bir toplu­
luktan muttasıl bir senetle naklettikleri ve sahih kırâatın diğer 
iki şartını da bünyesinde taşıyan kırâat demektir91. Cumhûra 
göre mütevâtir kırâatler, "kırâat-ı seb'a/yedi kırâat" imâmının 
naklettiği kırâatlerdir92.

M eşhur kırâat da adâlet ve zabt sahibi kimselerin rivâyet 
etmesiyle senedi sahih olup, Arap dili gramerine ve yazı iti­
bariyle Hz. Osm an'ın istinsah etttirmiş olduğu Mushaflara 
uygun düşmekle birlikte mütevâtir derecesine ulaşamayan, 
ancak gördüğü kabul ile kırâat âlimleri arasında şöhret bul­

89 Bkz. el-Mürşidü'Tvecîz, s. 172.
90 İbnuT-Cezerî, en-Neşr, 1,10-11.
91 İbnuT-Cezerî, Müncidu'l-mukriîn ve mürşidu't-tâlMn, Beyrut 1400/1980, 16; ez- 

Zerkeşî, el-Burhân, 1,318.
92 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 318.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /223

muş kırâatlere denilmektedir93. Ebû Ca'fer, Ya'kûb ve Halef'in 
kırâatleri bu  grupta ele alınmaktadır. M ütevâtir ve meşhur 
diye nitelenen bu  kırâatler, okunan ve inanılması vacip olan 
kırâatlerdir94.

Sahih olmayan kırâatler de, m ütevâtir kırâatın üç şartını 
veya bu şartlardan herhangi birini taşımayan kırâatlerdir95. 
Bu tarz kırâatler yukarıda da işaret ettiğimiz gibi "âhâd", 
"mevzû /uydurm a" ve "müdrec" gibi kısımlara ayrılmakta­
dır. Senedi sahih olmakla birlikte yazım bakım m dan Hz. Os­
man (ra)'ın M ushafma veya Arap Dili gramerine uygunluk 
arzetmeyen kırâatlere âhâd kırâat denilmektedir96. K ur'ân 'ın 
bazı âyetlerine tefsir maksadıyla yapılan ziyâdelere de m üd­
rec kırâat adı verilir. Bilindiği gibi bu  tür ziyâdeler 
K ur'ân 'dan olmayıp tam am en açıklama ve şerh amacıyla ya­
zılan şahsî notlardan ibarettir. Özellikle bunlar, İbn M es'ûd ve 
Ubeyy b. Ka'b'm  husûsi M ushaflannda yer almıştır. Elbette ki 
bu sahâbiler söz konusu ziyâdeleri K ur'ân 'dan bir kelime ya 
da ibâre kabul ederek M ushaflarına yazmamışlardı. Çünkü 
onlar, K ur'ân 'dan olmayanı kesin bir şekilde biliyorlar ve 
K ur'ân'la K ur'ân 'dan olmayanı birbirine karıştırm aktan emin 
görünüyorlardı97. Bundan dolayı husûsi Mushaflarına, Kur'ân 
metniyle tefsir mahiyetindeki bu bilgileri beraberce yazmak­
tan çekinmemişlerdi. Ancak daha sonraları bu  tür ziyâdeler, 
onları yazanlara nisbet edilerek kırâat olarak nitelendirilmeye 
başlandı. Bu tarzın örnekleri çoktur. Meselâ, Sa'd b. Ebî 
Vakkâs'm en-Nisâ 4/12. âyetini, Ubeyy b. Ka'b ve İbn 
M es'ûd 'un el-Mâide 5/89. âyetini oLyEi ziyâdesiyle98 okuma-

93 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,430.
94 ez-Zerkânî, Menâhil, I, 423.
95 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 331.
96 Bkz. ez-Zerkeşî, el-Burhân, 1,331.
97 ez-Zerkânî, Menâhil, 1,431.
98 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 226.



224 / KUR'ÂN TARİHİ

lan  müdrec kırâata öm ek olarak gösterilebilir". Ayrıca İbn 
Abbâs'a nisbet edilen el-Bakara 2/198. âyetinde yer alan 
ğ d l j î  ifadesi de bu  kırâat tarzının örneklerindendir100.

Mevzû/apokrif kırâatler de tamamen asılsız olup hiçbir esa­
sa dayanmayan uydurm a kıraatlerdir. Bunun örneğini de, Mu­
hammed b. Ca'fer el-Huzâî (ö. 408/1017)'nin, İmam Ebû Hanife 
(ö. 150/767)'ye isnad etmiş olduğu Fâür Sûresi'nin 28. ¿ıl 1_rLL; UJİ 
iUUİl »¿Up ¡ja âyetindeki "Allah" lafzının ötre olarak okunması 
şeklindeki kırâat teşkil eder. Bu okuyuşa göre söz konusu âyet, 
"... Allah, âlim olan kullarından korkar..." tarzında bir anlam ka­
zanmış olur. Halbuki esasen bu âyetin manası, " ...Allah'tan, kul­
ları arasında ancak âlim olanlar korkar..." şeklindedir101.

2. Şia'nın Yaklaşımı
Şiâ bilginlerinin bir kısmı kırâatler konusunda Ehl-i sünnet 

gibi düşünerek onların m ütevâtir olduğunu ileri sürmektedir. 
Meselâ M uhsin el-Emîn, Şiâ arasm da bulunan bir kısım âli­
min kıraatlerin mütevâtir olduğunu kabul ettiklerini, dahası 
bazı m eşhur âlimlerin bu  konuda icmâ bulunduğunu savun­
duklarını belirtmekte ve öm ek olarak da, Ali el-Kerekî (ö. 
940/1533) ve Şehid es-Sâni (ö. 960/1559) gibi bilginlerin isimle­
rini zikretm ektedir102.

Ancak bir kısım Şiâ bilginine göre de kırâatler, mütevâtir 
olmayıp ictihâd m ahsulüdür. Bu düşüncede olanlar iddiaları­
nı, her kırâat bilgininin kendi kıraatinin doğru olduğunu ileri 
sürerek onu delillendirmesi ve diğerlerini reddetmesi şeklin­
deki tezle savunmaya çalışmışlardır. Onlara göre eğer kıraat­
ler Resûlullah (sav)’tan tevâtürle gelmiş olsaydı, hiçbir kırâat

99 Karaçam, İsmail, Kırâat İlminin Kur’ân Tefsirindeki Yeri ve Mütevâtir Kırâatların 
Yorum Farklılıklarına Etkisi, İstanbul 1996, s. 90.

100 Bkz. Subhî es-Sâlih, Mebâhis, s. 85.
101 Karaçam, İsmail, Kıraat İlminin Kur'ân Tefsirindeki Yeri, s. 89.
ıo2 el-Huccetî, Muhammed Bakır, Ârâu’ş-şia havle ulûmi’l-Kur’ân, (Tarihte ve Gü­

nüm üzde Şiilik Sempozyumu), İstanbul 1993, s. 130-131.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 225

bilgini kendi kırâatım ispat için bunca delil getirmezdi. Ayrıca 
bir kısım muhakkik âlimin bazı kırâatlan reddetmesi de, onun 
ictihâdî olduğu görüşünü savunanların dayandıkları deliller­
den biridir. Meselâ, Şia'ya göre İbn Cerîr et-Taberî, İbn 
Amir'in kırâatım kabul etmemiş, bazı âlimler H amza'nm 
kırâatım, bir kısmı da Ebû Âmir ve İbn Kesîr’in kırâatım red­
detmişlerdir. Nitekim Ahmed b. Hanbel de Hamza'nın 
kırâatım sahih görmeyerek, bu kırâatle amel edenlerin arka­
sında nam az kılınamayacağım beyan etmiştir. Şayet kırâatler 
ictihâdî değil de Hz. Peygamber'in okumasına dayalı müte- 
vatir rivâyetlerden ibaret olsaydı hiç bu âlimler, söz konusu 
kırâatlere karşı çıkabilirler miydi? Gerçekten düşünm ek gere­
kir ki, kırâatlerin mütevâtir olmadıklarını gösteren bunca de­
lilden soma, "kıraatler mütevâtirdir" şeklindeki bir iddianın ne 
anlamı olabilir? Artık bundan sonra vicdanın tekzib ettiği bir 
tevâtür m üm kün olabilir mi? Kaldı ki, kırâat konusu zarûrât-ı 
dîneyyeden de değildir yani inkârı küfrü gerektirmez103. Bu 
kanaati taşıyanlar arasmda da "Sa'du's-suûd" müellifi İbn 
Tâvûs ve "el-kâfiye" yi şerheden Şeyh Radî'nin isimleri zikre­
dilmektedir104.

C. Kırâat Tarikleri

Kırâat âlimleri bu konuda üç tarikten söz etmişlerdir. Bun­
lardan birisi seb'a tarikidir ki bu  isim, Ebû Amr ed-Dânî'nin 
te'lif etmiş olduğu "et-Teysîr" ile eş-Şâtıbî'nin kaleme almış 
olduğu "Hırzu'l-emâm" adlı eserlerin ihtivâ ettiği kırâat vecih- 
lerine verilmiştir.

Diğer bir tarik de aşere tarikidir. İbnu'l-Cezerî'nin "et- 
Tahbîr" i ile "ed-Dürre" adlı kitaplarının içermiş olduğu kırâat 
tarzları da aşere tariki olarak anılmaktadır.

103 el-Hûî, el-Beyânfl tefsîril-Kur’ân, yy., 1385/1966, s. 123-124.
104 Muhsin el-Emîn, Nakzu’l-veşia, s. 169'dan naklen Karataş, Şaban, Kur'ân Tarihi, 

İstanbul 1996, s. 59.



226 / KUR'ÂN TARİHİ

Kırâatlerle ilgili ileri sürülen üçüncü tarik takrîb tarikidir. 
Bu tarik de, kırâat-ı aşere im amlarının râvileri ile, o râvilerin 
râvileri arasındaki ihtilafları okumak demektir. Burada sözü­
nü ettiğimiz kırâat tarikleri zamanla "Teysîr" ve "Şâtıbiyye" 
tariki olarak isimlendirilmiş, ancak daha sonra hicrî IX. asra 
gelindiğinde bunlardan Teysîr tariki, "İslâmbûl", Şâtıbiyye de 
takriben bundan iki asır sonra "Mısır tariki" adını almıştır105.

D. Kırâat İmamları ve Râvileri

Bu başlık altında kırâat-ı aşere imamları ve onların râvile- 
riyle ilgili kısa bilgiler vermeye çalışacağız.

(1) Nâfi: Ebû Abdirrahman Nâfi b. Ebî Nuaym el-Leysî (ö. 
169/785). Aslen İsfahanlıdır. Kırâati 70 kadar Medine'li 
kurrâdan almıştır. Kendisi de Medine'de ikâmet edip pekçok 
kimseye kırâat öğretmiştir. Bundan dolayıdır ki Nâfi, kırâatta 
Medine'nin imamı sayılmıştır. Remzi "elif' tir. En meşhur iki 
râvisinden biri, Kâlûn (ö. 220/835), diğeri de Verş (ö. 
197/812)'tir106.

(2) İbn Kesîr: Abdullah b. Kesîr el-Mekkî (ö. 120/738). Mek- 
kelilerin kırâat imamları sayılan ibn Kesîr tâbiûndandır. Kırâati 
Abdullah b. es-Sâib el-Mahzûmî'den aldığı rivâyet edilmekte­
dir. Kaynakların belirttiğine göre İmam Şâfii onu övmüş ve 
kırâatım nakletmiştir. Remzi "dâl" dır. Meşhur iki râvisi vardır, 
birisi el-Bezzî (ö. 250/864), diğeri de Kunbül (ö. 291/903)'dür107.

(3) Ebû Amr: Ebû Amr b. el-A'lâ el-Mâzinî (ö. 154/770). Bas- 
ralıların kırâatta imamıdır. Zühd ve takva sahibi bir zât olduğu 
söylenmektedir. Kırâati birçok tâbiûndan almıştır. Bunlar ara-

105 Geniş bilgi için bkz.Karaçam, İsmail, Kıraat ilm in in  K ur'ân Tefsirindeki Yeri, s.248-250.
106 Bkz. ed-Dânî, et-Teysir fi'l-kırâati's-seb' (nşr. Otto Pretzl), İstanbul 1930, s. 4; İb­

nuT-Cezerî, GSyetü'n-nihâye fi tabakâti'Tkurrâ, Mısır 1351, II, 330-334; ez-Zerkeşî, 
el-Burhân, 1,327-328.

107 Bkz. ed-Dânî, et-Teysîr, s. 4-5; İbnuT-Cezerî, Tabakât, I, 443-445; ez-Zerkeşî, el- 
Burhân, 1,327.



KUR’ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /227

smda tefsirde şöhrete ulaşmış Mücâhid, İkrime, Sa'îd b. Cübeyr 
ve Atâ b. Ebî Rabâh da vardır. Bu imamm da iki râvisi bulun­
maktadır. Birisi ed-Dûrî (ö. 240/854), diğeri de es-Sûsî (ö. 
261/874)'dir108. Remzi boğaz harfi olan "ha" dır.

(4) İbn Âmir: Abdullah b. Âmir el-Yahsûbî (ö. 118/736). Şam­
lıların kırâat imamı olarak bilinmektedir. Kendisi tâbiûndan ol­
duğu için kırâatı sahâbîlerden almıştır. Bu sahâbîler arasında 
Muâviye, Ebu'd-Derdâ, Fudâle b. Ubeyd ve Vâsıla b. el-Eşkâ 
gibi bazı zatlar da yer almaktadır. İbn Âmir'in râvileri de, 
Hişâm (ö. 245/859) ve İbn Zekvân (ö. 242/856) 'dır. Remzi "kef" 
harfidir109.

(5) Âsim: Ebû Bekr Âsim b. Ebi'n-Necûd (ö. 128/745). 
Tâbiûndan olan Âsim Kûfe'lilerin imamıdır. Fesâhat sahibi, si­
ka, mutkin, tecvid ilmini çok iyi bilen ve sesinin güzelliği ile ta­
nınan bir zatür. Kırâat ilmini Ebû Abdirrahman es-Sülemî, Zir
b. Hubeyş ve Ebû Amr eş-Şeybânî'den öğrendiği rivayet edil­
mektedir. Bu kırâat bilgininin remzi de "nûn" dur. Râvilerin- 
den biri, Ebû Bekr Şu'be (ö. 190/805), diğeri de Hafs (ö. 
180/796)'dır110.

(6) Hamza: Ebû Ammâre Hamza b. Habib ez-Zeyyât (ö. 
156/773). Âsim ve A 'meş'ten sonra Kûfe'nin kırâat imamı oldu­
ğu bildirilmektedir. Zeytin yağı ticareti ile meşgul olduğu için 
kendisine "ez-Zeyyât" lakabı verilmiştir. Zühd ve takva sahibi 
bir kimsedir. Sadece kırâatta değil, aym zamanda hadis ve ferâiz 
ilminde de üstünlüğü kabul edilmiştir. Yaşı itibariyle sahâbeye 
yetişmiş olma ihtimali kuvvetlidir. Halef (ö. 229/843) ve Hallâd 
(ö. 220 /835) da onun iki râvisidir. Remzi "fe" harfidir111.

108 ed-Dânî, et-Teysîr, s.5; İbnu'1-Cezerî, Tabakât, 1,332-333; ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 328.
109 ed-Dânî, et-Teysîr, s.5-6; İbnu'l-Cezerî, Tabakât, I, 354-356; ez-Zerkeşî, el-Burhân, 

I, 328.
110 ed-Dânî, et-Teysîr, s.6-7; İbnu'l-Cezerî, Tabakât, 1,261-263; ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 

328.
111 ed-Dânî, et-Teysîr, s.6; İbnu'l-Cezerî, Tabakât, I, 346-349; ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 

328.



228 / KUR'ÂN TARİHİ

(7) el-Kisâı: Ebu'l-Hasen Ali b. Hamza el-Kisâî (ö. 189/805). 
H am za'dan sonra Kûfe'nin kırâat imamıdır. el-Kisâî yalnız 
kırâat ilminde değil, Arap filolojisinde de büyük bir âlim olarak 
şöhret bulmuştur. Hârûn er-Reşid zamanında halife ile beraber 
yanında Ebû Hanife'nin ünlü talebelerinden İmam Muhammed 
olduğu halde, Horasan istikametine doğru seyahat ederken 
Re'y'in Ranbûye köyünde yol arkadaşıyla birlikte Allah'ın 
rahmetine kavuşmuştur. Bu iki büyük âlimin ölümünden dola­
yı çok üzülen Hârûn er-Reşid: "Fıkıh ve nahiv ilmini Re'y'e 
defnettik" demiştir.

el-Kisâî, kırâatı Muhammed b. Ebî Leylâ'dan okumuş, kendi­
sinden de Ahmed b. Hanbel ve Yahyâ b. Ma'în başta olmak üze­
re pekçok zat kırâat dersi almıştır. el-Kisâî'nin râvileri ed-Dûri (ö. 
246/860) ve Ebu'l-Hâris (ö. 240/854)'dir. Remzi "râ" dır112.

(8) Ebû Ca'fer: Yezid b. el-Ka'ka' el-Mahzûmi (ö. 130/748). 
Tâbiûndan olan bu zatın, kırâatı Abdullah b. Kays'tan aldığı ri- 
vâyet edilmektedir. Remzi "ca"' dır. Râvileri, İsâ b. Verdân (ö. 
160/776)113 ve Süleyman b. Cemmâz (ö. 170/786)'dır114.

(9) Ya'kûb: Ya'kûb b. İshâk (ö. 205/820). Basra kırâat imamla- 
rındandır. Râvileri Muhammed b. Mütevekkil (ö. 238/852)115 ile 
Ravh b. Abdulmü'm in (ö. 234/848)'dir. Remzi, "ya"' dır116.

(10) Halef: Halef b. Hişâm (ö. 229/843). Bu zat aym zamanda 
Hamzâ'nm birinci râvisidir. Kırâat imamlarının onuncusu ka­
bul edildiği için “Halefu'l-Âşır" adıyla da anılmaktadır. Râvileri 
İshâk b. İbrahim (ö. 286/ 899)117 ve İdris b. Abdulkerim (ö. 
292/904)118 dir. Remzi "hal" dır.

112 ed-Dânî, et-Teysîr, s.7; İbnül-Cezerî, Tabakât, 1,535-540; ez-Zerkeşî, el-Burhâtı, 1,329.
113 İbnu'l-Cezerî, Tabakât, 1,616.

114 İbnu'l-Cezerî, Tabakât, I, 315.

1,5 İbnu'l-Cezerî, Tabakât, II, 234-235.

116 İbnu'l-Cezerî, Tabakât, 1,285.

117 İbnu'l-Cezerî, Tabakât, 1 ,155.

118 İbnu'l-Cezerî, Tabakât, 1 ,154.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 229

E. Kıraatlerde Tercih Meselesi

Kırâatler arasmda tercih yapma işi sahâbe döneminde baş­
lamıştır. Meselâ, İbn Abbâs kırâatım, birinci tabakayı oluşturan 
sahâbîlerden almıştır. Ancak o, kırâati alırken de -çok fazla ol­
masa da- seçici davranarak bir takım tercihlerde bulunmuştur. 
Genellikle Zeyd b. Sâbit'in kırâatım almış olmakla birlikte, ba­
zen de İbn M es'ûd'un kırâatım tercih etmiştir. Böylece o, 
Kur'ân'm büyük bir kısmım Zeyd'den alırken bir kısmım da 
İbn M es'ûd'dan almıştır.

Bu husus daha sonraki zamanlarda da aym şekilde devam 
etmiş hatta zaman zaman dilciler ve müfessirler kırâatların sa­
hih (mütevâtir) olduğunu kabul etmekle birlikte, onlardan bi­
rini diğerine tercih etme gibi bir yola da gitmişlerdir, es- 
Sîbeveyh, el-Ahfeş, ez-Zeccâc, el-Ferrâ ve el-Müberred gibi dil­
cilerle, et-Taberî, ez-Zemahşerî ve en-Nesefî gibi bazı müfes- 
sirlerin kırâatler hakkında terkit ve tercihde bulundukları bi­
linmektedir. Meselâ, Müfessir en-Nesefî’nin de içinde yer aldığı 
ancak çoğunluğu dilcilerin oluşturduğu bir grup âlimin tercihi 
ile ilgili bir örnek Nisâ Sûresi'nin ilk âyetinde yer almaktadır. 
Bilindiği gibi aj öJ îLz ^jJI ¿1 \j%\} âyetindeki (̂ U-jVÎ) keli­
mesi mansup (üstün) okunduğu gibi mecrûr (kesre) olarak da 
okunmuştur. Buna göre m ansup okuyanlar -naklî tarafı bir ya­
na- söz konusu kelimeyi (¿>1) lafza-i celâline, mecrur okuyanlar 
da (aj) üzerine atfetmişlerdir. Böylece her iki kırâat da mütevâ­
tir kırâatm temel şartlarından biri olan gramere uygunluk şar­
tım yerine getirmiş olmaktadır. Ancak söz konusu kelimeyi (a ,) 
üzerine atfederek mecrur okuyan Hamza'm n bu kırâatım, es- 
Sîbeveyh119, el-Ahfeş120, el-Ferrâ121, ez-Zeccâc122, en-Nahhâs123 ve

119 Sîbeveyh, Ebû Bişr A m r b. O sm an, el-Kitâb, Bulak, 1316,1, 391.
120 Ahfeş, Sa'id b. M es'ade, Me'âni'TKur'ân, (thk. A bdülem ir M uham m ed 

Emin), Beyrut 1985,1,430-431.
121 Ferrâ, Ebû Zekeriya Yahya b. Z iyâd, Me’âni'TKur'ân, (thk. A hm ed Yusuf 

N ecati - M uham m ed Ali Neccâr), Kahire 1375/1955,1, 252 vd.
122 Zeccâc, Ebû İshâk İbrahim  b. es-Serrî, Me'âni'TKur’ân ve i'râbuh, (nşr. 

Abdülcelil A bduh  Şelebî), B eyrut 1408/1988, II, 7.



2 3 0 /KUR'ÂN TARİHİ

el-Müberred124 zâhir bir ismin zamire atfmın câiz olmayacağı 
gerekçesiyle kabih ve hatalı bir okuma olarak görmüş; müfessir 
en-Nesefî de aynı gerekçeyi dillendirerek söz konusu kırâah 
zayıf olarak nitelemiştir125.

Anı şekilde m üfessir Taberî, ( ^ l^ l  Ol o jıjâ  fi) (Bakara 
2/140) âyetinde yer alan (oJ J û) fiilinin (öJ j Z)  şeklinde "yâ" 
ile de okunduğunu  söyledikten sonra, "bize göre doğru 
olan "tâ" ile okum aktır, çünkü "yâ" lı okunuş şâzzdır, dola­
yısıyla câiz değildir, dem ektedir126. H albuki et-Taberî'nin 
sözünü ettiği her iki kırâat da  m ütevâtirdir. Zira İbn Âmir, 
Hafs, Ham za, el-Kisâî, ve Halefü'l-Âşır söz konusu  kelime­
nin  ilk harfini "tâ" ile, Nâfi', İbn kesîr, Ebû Amr, Ebû Bekr, 
Şu'be, ve Ebû Ca'fer ise "yâ" ile okum uşlard ır127. Buna göre 
Taberî, m ütevâtir b ir kırâatı şâzz kırâate tercih etmemiş; her 
ikisi de m ütevâtir olan kırâatler arasında tercihte bulunm uş 
olm aktadır.

ez-Zemahşerî de sözgelimi, Ra'd Sûresi 23. âyette yer alan 
(jvU>) fiilinin, İbn Ebî Uble tarafından lâm harfinin zammesiyle 
(¿JU>) şeklinde okunduğunu belirttikten soma fetha kırâatımn 
daha fasih olduğunu ifade etmiştir128.

Kezâ ez-Zemahşerî, Tebbet Sûresi'nin 4. âyetinde yer alan 
(tilii-) Kelimesinin, (c-Lül JJüa) "hammâlete'l-hatab", (tiUA cJaAİJ) 
"hammâletün li'l-hatab" ve (^Ja^Jj ÜJüA) "hammâleten li'l-hatab” 
şeklinde üç ayrı biçimde okunduğunu, ancak hoşuna gittiği 
için bunlar arasından (^LÜI İlliA) "hammâlete'l-hatab" kırâatmı 
tercih ettiğim zikretmektedir129.

123 N ahhâs, A h m ed b . M uham m ed, İ’râbuT-Kur’ân, (thk. Z uheyr G azi Zâhid), 
yy., 1409/1988, I, 431.

124 M überred, M uham m ed b. Yezîd, el-Kâmil fi'l-lüğa, (nşr. Zeki M übârek- 
Seyyid Keylânî), Kahire 1936, II, 931.

125 Bkz. Nesefî, Medârik, I, 327.

126 Bkz. Taberî, Câmiu'l-beyân, I, 573.
127 Dârû, et-Teysîr fi kırâati’seb', (nşr. O tto  Pretzl), İstanbul 1930, s. 77; İbnü 'l- 

Cezerî, en-Neşr, II, 223.
128 Zem ahşerî, Keşşaf, III, 349. Krş Nesefî, Medârik, II, 152.
129 Zem ahşerî, Keşşaf, VI, 458.



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 231

Ayrıca ez-Zemahşerî, J aJi ÎiVyİl ¿Ulii (Kehif 18/44) âyetin­
de yer alan (¿ül) kelimesindeki "kâf" harfini mecrûr olarak 
okuyan mütevâtir kırâat imamlarma itibar etmeyip, söz konu­
su harfi mansup şekilde okuyan Amr b. Ubeyd'in kırâatını gü­
zel ve fasih bularak övmektedir130.

Bu örnekleri çoğaltmak mümkündür. Ancak şu kadarım 
belirtelim ki, sahihlerle sahih olmayan kırâatler arasında tercih­
te bulunarak sahih olanları almak doğru bir yöntem olabilir. 
Çünkü şâzz olduğu ileri sürülen kırâatler zaten sahih kabul 
edilmedikleri için onları devre dışı bırakmada herhangi bir sa­
kınca söz konusu değildir. Fakat sahih hatta mütevâtir olan 
kırâatler arasında tercihte bulunan âlimlerin bu yaklaşım tarz­
ları nasıl izah edüebilir? Öncelikle şunu ifade edelim ki, m ü­
tevâtir kırâatm şartlarından biri de bilindiği gibi sahih bir se- 
nedle Hz. Peygamber (sav)'e ulaşmış olmasıdır. O halde iki sa­
hih kırâat arasında tercih yaparak onlardan birini diğerinden 
üstün gösteren ya da birini sahih görüp diğerini şâzz olarak n i­
telendiren bir dil âlimi ya da müfessir, bu iki kırâattan yalnızca 
birini sahih görüp Hz. Peygamber'e isnâd etmiş demektir. Bu 
yaklaşım tarzı, belki mütevâtir kırâatlerin tespitinden önce ya­
şayan kimseler için mâkul görülebilir. Çünkü bu durum da olan 
birisi, kendi belirlediği bir takım kriterlere göre hareket ederek 
sahih ya da şâzz ayırımına gitmek suretiyle tercihte bulunmuş 
olabilir. es-Sîbeveyh, el-Ahfeş, ez-Zeccâc, el-Ferrâ ve el- 
Müberred gibi düdlerin yaptıkları gibi. Zira söz konusu âlim­
ler II. Ve III. Asırda yaşadıkları için yedili tasnif devrine yetiş­
memişler, dolayısıyla kendi oluşturdukları kriterler sonucunda 
bir yargıya varmışlardı. Tabiatıyla bu onlar için bir mâzeret se­
bebi sayılabilir. Diyelim ki, müfessir et-Taberî de her ne kadar 
Ebû Bekr b. Mücâhid'in çağdaşı ise de onun yapmış olduğu 
tasniften habersizdi, bunun için de kendi koymuş olduğu ölçü­
lere göre hareket ediyordu. Ancak Zemahşerî ve ondan sonra­
kiler acaba bu yetkiyi nereden alıyorlardı? Esasen bu konuda

130 Zem ahşerî, Keşşaf, III, 589.



2 3 2 /KUR'ÂN TARİHİ

söylenecekler daha önce söylenmiştir; bize düşen yalnızca bun­
ları tekrar etmekten ibaret olacaktır. Bu bağlamda meselâ, Ebû 
Ca'fer en-Nehhâs şöyle demiştir: İki kırâat sahih olduğunda, 
bunlardan birisi için "şu bundan daha iyidir" denilmemelidir. 
Çünkü onlarm her ikisi de Allah Resûlü (sav)'nden alınmıştır. 
Bu yüzdendir ki, sahâbenin ileri gelenleri de buna karşı çıkı­
yorlardı131.

Ebû Şâme el-Makdisi de (AUU) ve (¿LL) kıraatleriyle ilgili 
yapmış olduğu değerlendirmede şunları söylemiştir: Alimler 
söz konusu iki kelimenin okunuşu bağlammda ileri gittiler; 
hatta onlardan bazıları işi, diğerini reddedecek noktaya kadar 
götürdü. Oysa her iki kırâat sâbit olduktan sonra tercih yapıla­
rak birinin reddedilmesi asla doğru değildir132.

Bu konuda Ibnü'l-Müneyyir de, Bizim amacımız Arap dili 
kaideleriyle Kur'ân'ı tashih etmek değil, Kur'ân kırâatıyla Arap 
dilini tashih etmektir, diyerek belki de konuyla ilgili en sustu­
rucu cevabı vermiştir133.

Bu konuya "Kur'ân-ı Kerim’in İndirildiği Yedi Harf ve Kırâat- 
lar" adlı kitabında yer veren Abdurrahman Çetin de söz konu­
su mesele ile ilgili olarak şu değerlendirmeyi yapmaktadır: 
"Bizce bir müfessirin yapması gereken şey, kendisine verilen 
kırâat malzemesini, Kur'ân âyetlerini yorumlamada kullan­
maktır. Bir müfessirin hadis uzmanlarınca sahihliği kabul 
edilmiş bir hadisi zayıf görmesi durumunda, onun bu görüşü­
ne ne kadar itibar edilirse, kırâat konusundaki cumhûra 
muhâlif görüşlerini de böyle değerlendirmek daha uygun 
olur"134. Bütün bunlardan sonra şunu ifade edelim ki, sahih ya­
ni mütevâtir ya da meşhûr olarak nitelenen kıraatleri tenkit 
etmek yahut aralarında tercihte bulunm ak doğru değildir.

131 Bkz. es-Süyûtî, el-İtkân, 1, 83.
132 es-Süyûtî, el-İtkân, I, 83.
133 İbnüT-M üneyyir, A hm ed b. M uham m ed el-İskenderî, el-İntisâf fîmâ ta- dammanehü'l-Keşşâfmine'Ti'tizâl, (Keşşaf tefsiri içinde) Beyrut ts., II, 54.
134 Çetin A bdurrahm an, Kur'ân-ı Kerîm'in İndirildiği Yedi Harf ve Kırâatlar, 

İstanbul 2005, s. 343.



KUR’ÂN ’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /233

Çünkü bu  tür kırâatler, sıhhat şartlarını taşıyan kırâatlerdir. 
Tenkit etmek ya da tercihte bulunmak, onlardan bir kısmının 
sıhhati konusunda şüpheler ortaya atmak demektir. Bu da Al­
lah Resûlü'nün mübarek ağızlarından çıktığı için hem o kırâate 
hem de Hz. Peygamber'e karşı edep sınırlarını aşmak anlamına 
gelir.

F. Kıraatlerdeki Çeşitliliğin Hikmetleri

K ur'âridaki farklı kırâatlere ruhsat verilmesinin hikmetleri 
konusunda bazı tespitlerde bulunm ak m üm kündür. Öncelik­
le şunu belirtelim ki A raplar Kur'ân-ı Kerim inm eden önce 
değişik lehçeleri konuşuyorlardı. Tabii ki onları bu  alışkanlık­
larından vazgeçirip tek b ir lehçeyi kullanm aya mecbur etmek 
hem  çok zordu hem  de o insanların sorum luluklarını ağırlaş­
tırm ak demekti. İşte K ur'â rim  ilk m uhatablarına onu farklı 
kıraatlerde okuma im kâm m n verilmesi, esasen birden çok 
lehçe konuşan çeşitli A rap kabilelerinin, tahrif etm eden ve 
günaha düşm eden K ur'ân 'ı okumalarını kolaylaştırmaktan 
başka bir şey değildir.

K ur'ân 'ın, farklı kıraatlerde okunm asının bir diğer hikm e­
ti de, bü tün  Arap kabilelerine onun m u’cize bir kitap o ldu­
ğunu göstermektir. Ç ünkü K ur'ân onlara kendisinin, on 
sûresinin yahutta bir sûresinin benzerini getirmeleri konu­
sunda m eydan okurken, bir lehçeden olmasını şart koşmak 
sûretiyle sahayı daraltm am ış; aksine m uhtelif lehçelerden de 
olsa m akbul olacağını bildirerek onlara daha geniş bir im kân 
verm iştir135.

Kırâatler, fakihlerin hüküm  istinbatm da başvurdukları bir 
yoldur. Zira onlar, fıkhî konularda ictihadda bulunurken 
kırâat ihtilaflarını göz önünde tutmuşlar, böylece bazen bir 
kırâat bir fakihin, diğeri de bir başka fakihin başvurduğu bir 
delil olm uştur.

135 Yıldırım, Suat, Kur'ân İlimlerine Giriş, s. 75.



234 / KUR'ÂN TARİHİ

Kırâatler ayrıca Hz. Peygamber üm m etinin diğer üm m et­
lere olan üstünlüğünü de ortaya koymaktadır. Çünkü bu 
ümm et, Rablerinin kitâbma büyük ilgi göstermiş, onun çeşitli 
okuma tarzlarını Peygam ber'den öğrendikten sonra söz ko­
nusu kırâat şekillerini bir ilim haline getirmek için elinden ge­
leni yapmış; bu  bağlam da onu tahrif ve tebdilden de koru­
m uştur136.

G. Kıraatlerin G ünüm üzdeki Durumu

"Kırâat-ı aşere" diye b ilinen on kırâattan  üç  tanesini b u ­
g ün  M üslüm anlar p ra tik  o larak  kullanm akta, tam am m ı ise 
ancak b u  işi ehlinden  özel ders alm ak suretiy le öğrenen 
bazı kim seler okum aktadırlar. Sözünü ettiğim iz b u  k ıraat­
lerin başm da Â sim  Kırâatı gelm ektedir. Â sim  kırâatı za­
m anım ızda M üslüm anlarm  çok büyük  b ir çoğunluğunun  
okuduğu  kırâattır. Özellikle Â sım 'ın  iki râv isinden  biri 
olan H afs 'ın  rivâyeti d aha  çok okunm akta ve M ushaflarm  
basım ında b u  k ırâat tarz ı esas alınm aktadır.

M üslüm anlarm  oku d u ğ u  diğer b ir k ırâat da  N âfi 
K ırâatıdır. Fakat şunu  hem en  belirtm ek gerekir ki bu  
k ırâatm  d ah a  çok Verş rivâyeti b u g ü n  M ısır hariç, K uzey 
A frika 'n ın  bazı bölgelerinde okunm aktadır. A ncak M ısırlı­
lar V erş'in  rivâyetin i kabu l etm ekle beraber, d ah a  kolay ve 
daha p ra tik  o lduğu  için H afs 'm  rivâyetini okum aktadırlar.

Ebû Amr Kırâatı da günüm üz M üslümanlarının okuduğu 
bir başka kırâatır. Ancak diğerlerine kıyasla söz konusu 
kırâatm yeryüzünde en az okunan kırâat olduğu söylenebilir. 
Çünkü o, sadece Sudanlılar tarafından okunm aktadır137.

Burada yeri gelmişken şuna da işaret edelim ki kırâatler 
hicrî V. asra kadar her imamın bütün  vecihlerini ihtiva eden 
hatimler yapılmak suretiyle okunm uştur ki, buna "infirâd me-

136 Karaçam, İsmail, Kırâat İlminin Kur'ân Tefsirindeki Yeri, s. 120.

137 İzmirli, Târih-i Kur’ân, s. 18; C errahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 112.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 235

todu" denilmektedir. Hicrî V. asırdan itibaren de, bir hatimde 
on m ütevâtir kırâat im amımn kırâat şekillerini toplamak sure­
tiyle okunmaya başlanm ıştır138. Buna da "indirâc metodu” adı 
verilmiştir. Böylece denilebilir ki Kur'ân-ı Kerim ya bir, ya da 
on imamın kırâatma göre yani ya “infirâd" veya “indirâc" m e­
toduyla okunabilir.

Şu da bilinmelidir ki on kırâat imamına nisbet edilerek 
okunan kırâatlerin hepsi sahihtir, haktır ve hepsi de Peygam­
berimize dayanmaktadır. Yoksa bazı Şia bilginlerinin dediği 
gibi kırâat imamlarının, kendi görüşleri doğrultusunda birta­
kım kaidelere göre ortaya koymuş oldukları okuma tarzları 
değildir. Sahih kırâatlerin nisbet edildiği imamların hepsi de 
bu kırâatleri kendi hocaları vasıtasıyla Hz. Peygamber'e ula­
şan bir senedle ondan almışlardır. Bu bakım dan sahih kırâat- 
ler arasında doğruluk ve güzellik açısından bir ayırıma gitmek 
câiz görülmemiştir. Çünkü onlarm hepsi sahih, hepsi hak, 
doğru ve güzeldir. Daha önce de ifade ettiğimiz gibi Yüce Al­
lah her konuda olduğu gibi kırâat konusunda da insanlara ta­
şıyamayacakları bir yükü yüklememiş, çeşitli kırâatlere ruhsat 
vererek onlar için kolaylık dilemiştir.

H. Kırâat Farklılıklarının Kur'ân Yorumuna Etkisi

Kırâat farklılıklarının Kur'ân yorumuna zenginlik kazandır­
dığı bir gerçektir. Çünkü kırâat sadece meddin mertebeleri, 
imâleler, tahfif, teshil, tahkik, cehr, hems ve ğunne gibi harflerin 
ve harekelerin telaffuz şekilleri ve irâb vecihleriyle ilgili değil, bir 
yönüyle de kelimeleri oluşturan harflerle ilgilidir. İşte kırâatın 
harf düzeyindeki bu farklılıkları Kur'ân'daki bazı âyetlerin deği­
şik şekillerde tefsir edilmesine ve yorumlanmasına yol açmakta­
dır. Mesela, Vj jjJ cc L ljZjjc ¿flîj ŝ LaJI £  V ı J i

* O * * i '  '  i  ̂ - \  * * tJâjliJl fjA (jc**
öLi kül j] I J Î

138 Dimyâtî, İthâfu fudalâi'l-beşer, s. 20.



2 3 6 /KUR'ÂN TARİHİ

Ijjle Ijlé "Ey İmân denler! Sarhoş iken ne söylediğinizi bitinceye kadar, 
bir de -yolcu olmanız durumu müstesnâ- ciinüp iken yıkanıncaya ka­
dar namaza yaklaşmayın. Eğer hasta olur veya yolculukta bulunursanız 
veyahut biriniz abdest bozmaktan gelirse ya da eşlerinizle cinsel ilişkide 
bulunup, su da bulamazsanız o zaman temiz bir toprağa yönelip (niyet 
ederek onunla) yüzlerinizi ve ellerinizi meshedin. Şüphesiz Allah çok 
affedicidir, çok bağışlayıcıdır"139 âyetinde geçen "lámese" fiilini 
Hamza ve el-Kisâî elifsiz olarak sülâsiden "lemestüm", diğer 
kırâat imamları da "müfâale" bâbından "lâmestüm" şeklinde 
okumuşlardır140. Birinci kırâat şekline göre fiil, tek kişide cereyan 
etmektedir. Buna göre dokunmak anlamına gelen “lems" tek ki­
şinin fiilini yani elle dokunmak veya öpmek gibi cinsel ilişki dışı 
bir eylemi ifade etmektedir. Nitekim İbn Ömer de "Dokunmak 
cimanın dışmda bir şeydir" derken elle dokunmayı kastetmiş; 
İbn Mes'ûd, Sa'îd b. Cübeyr, İbrahim b. Yezîd en-Nehaî ve ez- 
Zührî de aynı görüşü benimsemiştir141.

İkinci kırâat tarzına göre de fiil "müfâale" bâbından geldiği 
ve "müşâreket" ifade ettiği için meydana gelen eylemin iki kişi 
arasında vuku bulduğunu göstermektedir. Buna göre “lámese" 
fiili, cinsel ilişkiden kinâyedir142.

Böylece sözünü ettiğimiz bu  iki kırâat tarzından hareketle, 
İslâm hukukçuları farklı sonuçlara ulaşmışlardır. Şöyle ki: Ebû 
Hanîfe "Lâmestüm" şeklindeki kırâati esas alarak söz konusu 
kelimenin cinsel ilişki anlamına geldiğini ve el ile dokunmanın 
abdesti bozmayacağım ileri sürm üştür143. Zira, her ne kadar ba-

139 en-Nisâ 4/43; el-M îde 5/6.

140 Bkz. M ekki b. Ebî Tâlib, e l-K eşf a n  vü cû h i'l-k ırâ a ti's -S eb ', (thk. M uhyiddin  Rama­
dan), D ım aşk 1394/1974, I, 391-392; ed-Dânî, e t-T eysîr, s. 96; İbnuT-Cezerî, en- 

N eşr, II, 250; el-Kurtubî, el-C âm i', V, 223; Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, II, 440.

141 Bkz. İbnu'z-Zencele, H u ccetu 'l-k ırâa t, (thk. Sa'îdu'l-Efgânî), B eyrut 1982, s. 204- 
206; M ekki b. Ebî Tâlib, el-Keşf, 1,39.

142 İbnu'z-Zencele, H uccetu 'l-k ırâa t, s. 204-206; M ekki b. Ebî Tâlib, el-Keşf, I, 39.

143 el-Kurtubî, el-C âm i, V, 223. H atta  H anefilere göre erkek ile kadın ın  bedenleri 
çıplak bir şekilde birbirine dokunsa bile yine de abdest bozulm az. Bkz. el- 
K urtubî, e l-C âm i', V, 223.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 237

zı âlimler, "lâmese" fiilinin de "lems" gibi elle dokunmak anla- 
mma gelebileceğini söylüyorlarsa da o, bu görüşün aksini sa­
vunarak, söz konusu kelimenin cimâ anlamım ifade ettiğinde 
ısrar etmektedir144.

İmam Şâfii ise, "lemestüm" kırâaüm tercih ederek anne, kız 
kardeş, hala ve teyze gibi nikâhı ebedi olarak haram olanları is­
tisna ettikten sonra, yabancı kadının herhangi bir yerine do­
kunmanın abdesti bozacağını ileri sürmüştür145.

İmam Mâlik ve Ahmed b. Hanbel de mutlak anlamdaki d o -. 
kunma fiilini şehvetli veya şehvetsiz dokunma diye ikiye ayıra­
rak, şehvetli olarak dokunma sonucu abdestin bozulacağım, d i­
ğer şekilde bozulmayacağını savunmuşlardır146.

Buna göre Hanefîler, çoğunluğun kırâatına dayanarak söz 
konusu fiili "cinsel ilişki" anlamında ele almışlar, diğer mez­
hepler de Hamza ve el-Kisâî'nin kırâatını esas alarak bu keli­
menin "dokunma" anlamım ifade ettiğini ileri sürmüşlerdir. 
Dolayısıyla onların istinbât ve istihrâç ettikleri hükümlerde 
sünnetin etkisi görülse de147 ağırlık noktasını mütevâtir kıraat­
lerdeki farklılıklar oluşturmuştur.

Aym durum u, fitiy - j  lJLpIî i'k&ll J )  fioi fi) lJj>\î ¿JJI Ljifc
¿¿¿¿İl J \  fÎL-jiy l J \  "Ey imân edenler! Namaza
kalkacağınız zaman yüzlerinizi, dirseklere kadar ellerinizi ve -  
başlarınıza meshedip- her iki topuğa kadar da ayaklarınızı yıka­
y ın ..."148 âyetindeki kelimesinin kırâatında da görmek
müm kündür. Zira Nâfi, İbn Âmir, Kisâi, Ya'kûb ve Âsım'm 
râvisi Hafs söz konusu kelimeyi ^ y r j  üzerine atfederek fetha 
ile İbn Kesir, Ebû Amr, Hamza, Ebû Ca'fer ve Halef de 
üzerine atfederek kesre ile okumaktadır. Böylece birinci grupta

144 Bkz. el-K urtubî, el-Câmi, V, 223.

145 Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, II, 291.

146 el-K urtubî, el-Câmi, V, 223; Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, II, 292. Ayrıca bkz. 
Karaçam, İsmail, Kırâat İlminin Kur'ân Tefsirindeki Yeri, s. 176.

147 Söz konusu meseleyle ilgili rivâyetler için bkz. et-Taberî, Câmiu'l-beyân, V, 65 vd.

148 el-M âide, 5/6.



2 3 8 /KUR'ÂN TARİHİ

yer alanların okuyuşu, ayakların tıpkı yüz gibi yıkanmasını, d i­
ğer grupta yer alan imamların okuyuşu da başın meshedilmesi 
gibi ayakların da meshedilmesini gerekli kılmaktadır.

Aym şekilde Mâide, 5/112. âyette Hz. İsâ'nın havârileriyle 
olan ilişkisinden söz edilerek onların semâdan bir sofra indiril­
mesi şeklindeki bir isteklerine yer verilmiştir. Söz konusu âyette 
yer alan dlij çffLA j»  "Rabbin gücü yeter mi?" ifadesi bilindiği gi­
bi el-Kisâi tarafından "Hel testadi'u Rabbeke" şeklinde okun­
muştur. Buna göre âyetin kazandığı anlam, "Sen Rabbine güç ye­
tirebilir misin" şeklindedir149.

Ayrıca kırâat imamı İbn Kesir, oUAs jüu 1Jd ii150 âyetinde 
yer alan "Âdem" kelimesini mansup, "kelimât" ı merfû, diğer 
kırâat imamları da "Âdem" i merfû "kelimât" ı mansup olarak 
okumuşlardır. Böylece çoğunluğun kırâatma göre "Âdem" fâil, 
"kelimât" mef'ûl olup, âyet "Âdem Rabbinden birtakım kelimeler 
aldı" şeklinde bir anlam ifade etmekte, İbn Kesîr'in kırâatma gö­
re de "Âdem" mef'ûl, diğer kelime de fâil olup âyet, "Allah ka­
tından Âdem'e birtakım kelimeler geldi" manasına gelmektedir.

Bu örneklerde bize göstermektedir ki, kırâatler tefsir ilmi açı­
sından büyük önem taşımaktadır. Kur'an'ın tefsir edilmesinde, 
tefsir araştırmalarının bugünkü seviyeye ulaşmasında kırâatlerin 
payı azımsanmayacak derecede büyüktür. Kur'ân'daki kırâat 
farklılıklarının hikmetlerinden biri de bu olsa gerektir.

III. HALKU'L-KUR'ÂN

Halku’l-Kur'ân, Kur'ân-ı Kerîm'in yaratılmış olup olmadığı 
konusundaki tartışmaları ifade eden bir kavramdır. Biz bu baş­
lık altında söz konusu düşüncenin doğuşu, sistemleşmesi, Ab­
basi halifeleri zamanında meydana gelen tartışmaları, konuyla 
ilgili teşekkül eden yaklaşımları ve meselenin cerh ve ta’dîl ki­
taplarındaki yansımaları üzerinde durmak istiyoruz.

149 Çetin A bdurrahm an, Kırâatlarırı Tefsire Etkisi, İstanbul 2001, s. 176-177.

150 el-Bakara 2/37



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /239

A. Halku'l-Kur'ân Düşüncesinin Doğuşu

K ur'ân'ın Allah kelâmı olarak Müslümanlar üzerinde bırak­
tığı tesir, hiçbir şeyle ölçülmeyecek kadar büyük olmuştur. 
Şüphesiz bunda Hz. Peygamber'in zaman zaman Kur'ân hak- 
kmdaki beyanları da büyük rol oynamıştır. Çünkü o, bir pey­
gamber olarak kavmi arasından seçilip İslâm dininin esaslarım 
tebliğ ile görevlendirildiği zaman etrafında toplanan ilk Müs­
lümanlar, ona büyük bir güvenle bağlanmışlardı. Herhangi bir 
problemle karşılaştıkları vakit, Allah Resûlüne giderek ondan 
yardım talebinde bulunuyorlar ve bazı durum larda da kendi 
problemlerinin halli için yeni vahiylerin gelmesini bekliyorlar­
dı. İşte böylece Kur'ân âyetlerinin onlar üzerinde bırakmış ol­
duğu etki, beşer kelâmından olan herhangi bir nesir veya naz­
mın bıraktığı etkiyle kıyas kabul etmeyecek kadar büyüktü. Bu 
sebeple K ur'ân'ın bu ilk muhatabı olan Müslümanlar ona, Al­
lah'ın sözü “kelâmullah" nazarıyla bakıyorlar, fakat bu kelâmın 
mahlûk ya da gayr-i mahlûk olduğunu asla tartışma konusu 
yapmıyorlardı151. Çünkü ne Kur'ân içerisinde ve ne de Hz. Pey­
gamber'den nakledilen hadisler arasında K ur'ân'm  mahlûk ve­
ya gayr-i mahlûk olduğunu yani Allah Tâalâ tarafından yara­
tıldığım yahutta O 'nun zâtıyla birlikte ezelden beri mevcut bu­
lunduğunu kesin olarak ortaya koyacak açık bir nas mevcut 
değildi. Bununla beraber kati olarak sabit olmuştu ki, Kur'ân 
diğer bazı peygamberlere gönderilmiş olan mukaddes kitaplar 
gibi Allah'ın Yüce kelâmıdır. Nitekim K ur'ân'da bu hususu or­
taya koyan birden çok âyet bulunmaktadır. Bunlardan bazıları 
şöyledir:

öj£İJ6 p-bj o jlâp  Ü JJL )j a  i l ç ç öiA - û j

"... Onlardan bir fırka vardır ki Allah'ın kelâmını dinlerler de, akıl­
ları aldıktan sonra, bunu bile bile tahrif ederlerdi”152.

151 Koçyiğit, Talat, Kelamcılarla Hadisciler Arasındaki Münakaşalar, A nkara 1984, s. 
187-189.

152 el-Bakara 2/75.



240 / KUR'ÂN TARİHİ

dili 4̂*1* 4âLÎ f-> ÎİjL>*îL!«I ¿j£ j£XJl ¿ja jAI Ojy
djibu N fyi "Eğer müşriklerden biri senden koruma talebinde bulu­
nursa, Allah'ın kelâmım işitip dinleyinceye kadar ona koruma hakkı 
tanı...”™.

<2)1 ^  I ¿i öj l j  "... Onlar Allah'ın kelâmım (Kur'ân'ı veya 
K ur'ân'dan bir âyeti) değiştirmek istiyorlar..."154.

Burada şunu hemen belirtelim ki Kur'ân, bu  âyetlerde de 
görüldüğü gibi bizzat “kelâmullah" kavramım kullandığı gibi, 
bazen de aym anlamı ifade etmek üzere "kelime" sözcüğünü 
kullanmıştır.

aİ1w yij  ol yAdi jLiiı otilssJ üiJia oıd yi d*
iSjö "De ki: Rabbimin kelime (söz) leri için deniz mürekkep olsa ve bir 
o kadar da ilave getirsek dahi, Rabbimin kelime (söz) leri bitmeden ön­
ce deniz tükenecektir"155.

. cjjıii ü ı a ojju ¿ja ojutı yAJiy fitil ¿ja tj2,y^ı ü öl yiy 
3i> ¿1 OJ ¿1 daUiî “Yeryüzündeki bütün ağaçlar kalem, deniz de, 

arkasından yedi deniz daha ilave edilerek mürekkep olsaydı, Allah'ın 
kelime (söz) leri yine tükenmezdi. Şüphesiz Allah mutlak galip ve 
hikmet sahibidir"156.

Î >*xta ‘Cji )ja ¿Jy AjUtSsj Jy*a 1/ dl,y \a CajlIJ t» ¡Jj\j  "Rab­
bimin katından sana ne vahyedilmişse oku, onun kelimelerini değişti­
rebilecek yoktur ve sen O'ndan başka bir sığınak bulamazsın "157 âyet­
leri bunlardan bazılarıdır.

K ur'ân'm  kelâmullah olduğunu gösteren açık âyetleri var­
ken elbetteki, onun mahlûk mu, yoksa gayr-i mahlûk mu oldu­
ğu meselesi ilk devirlerde tarüşma konusu olamazdı. O halde 
nasıl oldu da ilk dönemlerde yaşayan Müslümanların bahis ko­
nusu etmedikleri bir mesele hicrî II. asrın ilk yarısında günde­

153 et-Tevbe 9/6.

im el-Feth, 48/15.

155 el-Kehif 18/109.

156 Lokm ân 31/27.

157 el-Kehif 18/27. D iğer âyetler için bkz. Y ûnus 10/64; Kâf 50/29.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 241

me geldi ve bunun sonucu olarak da söz konusu asırda yaşayan 
Müslümanların Kur'ân'la ilgili hâkim kanaatları sarsılmaya ve 
aralarındaki itikâdî birlik bozulmaya yüz tuttu. Hemen belirte­
lim ki, halkül-Kur'ân meselesinin ortaya çıkışında bazı düşün­
celerin etkili olduğu anlaşılmaktadır. Burada şu hususlar zikre­
dilebilir.

(1) İbnü'l-Esîr'e göre halkül-Kur'ân fikri yahudi kaynaklıdır. 
Çünkü Tevrât'ın yaratılmışlığını söz konusu ederek bu fikri ilk 
olarak ortaya atan kişi yahudi asıllı Lebîd b. Asam'dır. Söz ko­
nusu düşünce ondan sonra da Beyân b. Sem'ân, Ca'd b. Dirhem, 
Cehm b. Safvân ve Bişr b. Gıyâsî el-Merîsî tarafmdan benimse­
nip yayılmaya başlamıştır158. Bu düşünceyi benimseyenler Tev­
rat'ın mahluk olduğu fikrinden hareketle Kur'ân'm da mahluk 
olduğunu ileri sürmüşlerdir. Zira onlara göre her ikisi de İlâhî 
olan bu kitaplardan birisinin mahluk olması diğerinin de m ah­
luk olduğunu göstermektedir.

(2) Bir kısım İslâm bilgini de halku’l-Kur'ân meselesini 
hristiyan ilâhiyatçıların etkisine bağlam aktadır. Zira bir hris- 
tiyan ilahiyatçı olan Yuhanna ed-Dımeşkî Kur'ân'da Hz. 
İsa'nın nitelendirildiği "kelimetullah" ile Allah'ın kelâmı anla­
mına gelen "kelâmullah" arasında -ezelilik bağlamında- bir 
ilişki kurarak K ur'ân'm  m ahlûk olmadığı fikrini ortaya atmış­
tır. Amacı Hz. İsâ'nın tanrı olduğunu ispat etmektir. Çünkü 
ona göre kelimetullahm ezeli olması, kelâmullahm da ezeli 
olmasını gerektirmektedir. Ancak Ca'd b. Dirhem ve Cehm b. 
Safvân bu  fikri reddetm ek amacıyla kelimetullah ile beraber 
kelâmullah'm  da m ahlûk olduğunu savunm aya başlamışlar, 
böylece K ur'ân'm  m ahlûk olduğu düşüncesi ortaya çıkmış­
tır159. Ç ünkü onlara göre Hz. İsâ ezeli bir varlık değil, yaratıl­
mış bir insandır. Eğer kelimetullah ile kelâmullah arasm da bir

158 Bkz. İbnü'l-Esîr, Ali b. M uham m ed, el-Kâmil fi't-târih, (nşr. C. I., Tom berg), Bey­
ru t 1399/1979, VII, 75.

159 Câhiz, A m r b. Bahr, el-Beyârı ve 't-tibyân, (nşr A bdüsselam  M. Harûn), Kahire
13881968, III, 347; İbnü 'l-M urtazâ , A hm ed b. Yahyâ, Tabakâtü'l-Mu'tezile, (nşr.
S. D., W ilzer), W iesbaden 1961, s. 124.



242 / KUR'ÂN TARİHİ

ilişki söz konusu ise bu, ezelilikte değil hâdis olma noktasın­
dadır. Böyle olunca o zam an hem  Hz. İsâ hem  de Kur'ân m ah­
luk demektir.

(3) ibn Teymiyye'ye göre de halku'l-Kur'ân düşüncesine ze­
min hazırlayan mesele, Mu'tezile'nin sıfatlar konusundaki an­
layışıdır. Zira söz konusu mezhep mensupları Allah'ın sıfatları­
nı zâtıyla kâim ezeli mânalar olarak telakki etmeyi Allah'ın ya­
ratıklara benzetilmesini gerektireceği düşüncesiyle reddedip, 
onlarm hâdis (yaratılmış) olduklarını ileri sürmüşlerdir. Bu da 
tabiatıyla ilâhı bir sıfatın (kelâm) tecellisi olan Kur'ân'ın mahlûk 
olduğu sonucunu doğurm uştur160.

Bize göre halku'l-Kur'ân fikri, İbn Teymiyye'nin de dediği 
gibi Mu'tezile imamlannın İlâhî sıfatlarla ilgili düşüncelerinden 
doğmuştur. Bu hususta da ilk görüş beyan eden daha önce de 
belirttiğimiz gibi, Ca'd b. Dirhem (ö. 118/736)'dir. Tabii ki her 
fikrin yayılmasında olduğu gibi bunda da bir takım insanlar 
ondan etkilenmişler, böylece giderek söz konusu görüş taraftar 
toplamaya başlamıştır. Anlaşıldığı kadarıyla bu meselede Ca'd 
b  Dirhem'den ilk etkilenen şahıs Cehm b. Safvân (ö. 
128/745)'dır. Daha sonra da Bişr b. Gıyâsî el-Merîsî söz konusu 
fikirden etkilenerek onu benimsemiş ve çevresine yaymıştır161. 
Gerçi Ca'd b. Dirhem ortaya attığı bu fikrinden dolayı zındıklık 
ve ilhâd isnâdıyla Irak valisi Hâlid b. Abdillah el-Kasrî tarafın­
dan 118/736 senesinde, Cehm b. Safvân da Hâris b. Sureye ile 
birlikte Horasan emirine isyan ettiğinden dolayı 128/745 yılında 
katledilmişlerse de, o sıralarda ortaya çıkan Mu'tezile kelâmcı- 
ları onların bu görüşünü benimseyerek, sistemli bir şekilde 
müdafaa etmeye kalkıştıkları için162, bu zatların katledilmeleri 
söz konusu fikrin âkıbeti bakımından herhangi bir olumsuz so­
nuç doğurmamıştır.

160 Bkz. İbn Teymiyye, Mecmu'âtur-resâil ve'l-mesâil, (nşr. M. Reşid Rızâ) Beyrut
1403/1983, III, 441. Geniş bilgi için  bkz. eniş bilgi için bkz. Yavuz, Yusuf Şevki,
"H alku’l-Kur'ân", DİA, İstanbul 1997, XV, 371 vd.

161 el-Kevserî, M uham m ed Zâhid, Te'nîbuT-hatîb, Mısır 1361/1942, s. 53.

162 Bkz. Koçyiğit, Talat, Münakaşalar, s. 184-189.



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 243

B. Halkül-Kur'ân Düşüncesinin Sistemleşmesi

Mu'tezile kelâmcılarına göre Allah'ın "suht", "rızâ", "kelâm", 
"halk", "rızk", "ihyâ" ve "imâte" gibi bazı fiil sıfatları, O 'nun 
kadîm (ezeli) sıfatlarından değildir. Bunlar Allah Taâlâ'nın dile­
ği doğrultusunda muhtelif fiillerine uygun olarak yaratılan sıfat­
lardır. Tabiatıyla bu sıfatlar arasmda sayılan kelâm sıfatı da, d i­
ğerleri gibi yaratılmış bir sıfattır yani kadîm (ezeli) değildir. 
Çünkü Mu'tezile kelâmcılarınm iddiasma göre, söz veya kelâm, 
ses ve harflerden müteşekkildir; cereyan ettiği yer de ağız ve 
dildir. Hal böyle olunca tabii ki bu sıfatm, ilim ve kudret sıfatları 
gibi Allah'ın zâtına mahsus sıfatlardan olduğunu ileri sürmek 
mümkün değildir. Dolayısıyla bu nitelikteki bir sıfatı Allah'a is- 
nad etmek O yüce varlığı cisimlendirmek demektir. Halbuki Al­
lah bundan münezzehtir. O halde kelâm sıfatı da, diğer fiil sıfat­
ları gibi mahlûk (muhdes) olan sıfatlardandır163.

Bir başka ifade ile Allah'ın kelâmım yarattığı mahal, asla 
O 'nun zâtı değildir. Yani kelâm O 'nun zâtından sudûr etmez. 
Eğer böyle bir şey kabul edilirse, o takdirde zâtullah, mahlûk ve 
m uhdes olan kelâma mahal kılınmış olur164. Nitekim Allah 
Taâlâ, Hz. M usâ'ya hitap ettiği zaman kelâmım bir ağaç üze­
rinde yaratmış ve Musâ (as) ancak o ağaçtan gelen sesi duya- 
bilmişti165. İşte bu bağlamda denilebilir ki, Allah'ın kelâmı 
mahlûk ve muhdes olunca, Kur'ân'm da mahlûk ve muhdes 
olması gerekir; çünkü Kur'ân-ı Kerîm de söz konusu kelâmın 
bir tezâhürüdür.

Mu'tezile âlimleri halku'l-Kurân fikrini temellendirirken ba­
zı âyet ve hadisleri de delil getirmeyi ihmal etmemişlerdir. Me­
selâ bu hususta ileri sürülen âyetlerden biri İshâk b. İbrahim 'in 
Ahmed b. Hanbel'i ikna maksadıyla okumuş olduğu, SILUa ül

m  Koçyiğit, Talat, Münakaşalar, s. 190-191.

164 el-Gazzâlî, el-İktisâd fi'l-i’tikâd, (nşr. İbrahim  Ç ubukçu-H üseyin  Atay), A nkara 
1962, s. 115.

165 İbn H azm , Ebû M uham m ed Ali el-Endelüsî, el-Fasl fi’l-milel ve'l-ehvâ ve'n-nihal, 
M ısır 1317, III, 5.



2 4 4 /KUR'ÂN TARİHİ

o j ü z  liuji "Biz onu Arapça bir Kur'ân kıldık"166 âyetidir,
Ona göre bu âyette yer alan "ce'ale" fiili, "yaratmak" anlamın­
dan başka bir şey ifade etmemektedir. Ancak Ahmed b. Hanbel, 
İshak b. İbrahim 'e karşı Jjsh  "... onları yaprakları
yenmiş bitkiye çevirdi"167 âyetiyle mukabelede bulunarak söz ko­
nusu fiile "yaratmak" manasının verilemeyeceğini göstermiştir.

Halku'l-Kur'ân konusunda delil olarak ileri sürülen bir baş­
ka âyet de, ö jşk  lfivâz.I MI ¿y ¿y (Lfefc La "Rablerin-
den kendilerine ne zaman yeni bir ihtar (hatırlatma) gelse onu alaya 
alarak dinlerler"168 âyetidir. Söz konusu görüş sahipleri demiş­
lerdir ki, bu âyete göre Kur'ân'dan maksat zikirdir. Zikir de 
muhdes yani yaratılmış demektir. O halde Kur'ân m ahluktur169. 
Bu durum da âyette yer alan "muhdes" sözcüğüne Mu'tezile ya­
ratılmış anlamım vermiş olmaktadır. Halbuki Ehl-i sünnet âlim­
leri âyette yer alan "muhdes" lafzım yukarıda da meâlini verir­
ken ifade ettiğimiz gibi "yeni" manasma alarak bu âyeti, "Rable- 
rinden kendilerine ne zaman yeni bir ihtar gelse... " şeklinde tercüme 
etmişlerdir170.

Halku'l-Kur'ân konusunda M u'tezile'nin delil olarak ileri 
sürdüğü hadisler de vardır. Bunlardan biri İmrân b. Hu- 
sayn'dan nakledilen "Allah zikri yarattı" anlamındaki j ü  ¿1 h\ 

hadisidir. Ancak burada şunu hemen belirtelim ki Ahmed 
b. Hanbel söz konusu edilen hadisin art niyetli kimseler tara­
fından değiştirildiğini, doğrusunun j jJl cJs âıl b\ olduğunu ifade 
ederek M u'tezile'nin bu delilim de çürütmüş olmaktadır171.

166 ez-Z uhrûf 43/3.

167 el-Fil 105/5.

168 el-Enbiyâ, 21/2.
169 er-Râzî, Mefâtîhu'l-gayb, XXII, 140.
170 et-Taberî, K atâde 'den  yaptığı b ir nakilde  b u  görüşü  dile getirm ektedir. Bkz. CâmiuT-beyân, XVI, 222. A ynca bkz. er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, XXII, 140.

171 es-Sübkî, Tabakâtu'ş-Şâfiiyyeti'l-Kübrâ, (thk. A bdulfettah  M uham m ed el-H ulû- 
M ahm ûd M uham m ed et-Tanâhî), M ısır 1383/1964, II, 45. M ûtezile 'nin ileri sü r­
dü ğ ü  başka hadisler için bkz. age., II, 47.



KUR’ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 245

Ahmed b. Hanbel'e imtihan esnasmda takdim edilen bir di­
ğer delil de, "Allah Taâlâ hiçbir cennet, cehennem, gök ve yer yarat­
mamıştır ki, âyetü'l-kürsîden daha büyük olsun" hadisidir. Onlara 
göre, bu hadisde yer alan "yaratma" fiili cennet, cehennem, gök 
ve yerle birlikte âyetü'l-kürsîyi de içerisine almaktadır. Ayetü'l- 
kürsînin yaratılmış olması da elbetteki, K ur'ân'm  yaratılması 
manasını ifade etmektedir172.

Ahmed b. Hanbel, M u'tezile'nin ileri sürdüğü diğer delilleri 
çürüttüğü gibi bunu da kabul etmeyerek hadiste yer alan ya­
ratma fiilinin âyetü'l-kürsîye teşmil edilemeyeceğini ileri sür­
müştür. Ona göre bu hadisde Allah'ın yüce bir kelâmı olarak 
zikredilen söz konusu âyetin, yaratıldığı ifade edilen varlıklar­
dan daha büyük olduğu vurgulanmaktadır. Yani burada esasen 
dikkatlerin çekildiği husus, âyetü'l-kürsînin de diğer varlıklar 
gibi yaratılmış olması değil, onun konum itibariyle yaratılan bu 
varlıklardan daha yüce olduğudur. Tabii ki bu  da, bahis konusu 
olan kelâmm yaratıldığına asla delil olmaz173.

Böylece Mu'tezile âlimleri, bir taraftan kelâm sıfatının mahlûk 
olduğunu ispata çalışarak, diğer taraftan da bazı âyet ve hadisle­
ri kendi görüşlerine uygun şekilde te'vil ederek, Kur’ân'm yara­
tılmış olduğu fikrini temellendirmeye gayret etmişlerdir. Ancak 
bütün bu gayretler ne Ehl-i sünnet âlimlerini ne de halkı iknaya 
yetmediği için Emevî halifesi M e'mûn'dan itibaren dört halife 
devrini kapsayacak şekilde bir "mihnet" (sıkıntı) dönemi başlatı­
larak insanlar bu fikri kabule zorlanmışlardır. Şimdi biraz da bu 
fikrin geçirdiği aşamalar üzerinde duralım.

C. Abbasiler Dönemi Halku'l-Kur'ân Faaliyetleri

1. Me'mûn Devri (198- 218)
Kaynakların belirttiğine göre halife Me'mûn, çeşitli ilimlere 

karşı sevgisi olan bir kimse idi, özellikle felsefî ilimlere karşı bü­
yük meyli vardı. Bu hevesle kurmuş olduğu "dâru'l-hikme" de yu­

172 es-Sübkî, Tabakât, II, 46.

173 es-Sübkî, Tabakât, II, 46.



246 / KUR'ÂN TARİHİ

nan felsefesine dair kitapları tercüme ettirip Mu'tezile ve Cehmiy- 
ye'nin istifadesine sunuyordu174. Zaman zaman da çeşitli mezhep­
lere mensup âlimler arasmda münazaralar tertip ettirerek onları 
izliyordu. Halifenin felesefeye olan bu büyük merakının neticesi 
olmalı ki, onu daha çok rasyonalist bir mezhep olan Mu'tezile'ye 
yaklaştırmışü. Böylece Mu'tezile âlimlerinin halife üzerindeki te­
sirleri onu, 218/833 senesinde Kur'ân'm mahlûk olduğunu resmen 
ilân etmeye şevketmiş, ardmdan da muhtelif vilayetlerdeki valile­
rine, fıkıhçılann ve hadisçilerin halkül-Kur'ân konusunda imti­
hana tâbi tutulmaları emrini vermeye yöneltmiştir175.

Halife M e'mûn'un bu konudaki ilk icraatını, Rum seferine 
çıktığı sırada Rakka'dan, yardımcısı İshak b. İbrahim'e yazdığı 
mektupla başlattığı anlaşılmaktadır. Halife yazmış olduğu bu 
mektubunda İshâk b. İbrahim'den bütün kadıları toplayarak on­
ları, Kur'ân'm mahlukiyeti hususunda imtihana çekmesini iste­
miştir176. Esasen halifenin böyle bir icraatla yapmak istediği şey, 
önce kadıları bu fikre ikna ederek işe resmiyet kazandırmaktı. 
Ancak hemen belirtelim ki bu iş hiç de öyle basit bir imtihanla 
geçiştirilmemiş, halifenin yardımcısına ard arda yazdığı mektup­
larla imtihanlar birbirini takip etmiş ve sonuçta imtihana çekilen­
ler çeşitli sıkıntılara hatta işkencelere maruz bırakılmışlardır. 
Bundan dolayıdır ki tarihte buna "mihne olayı" denilmiştir.

Halife M e'mûn yardımcısına yazdığı ikinci mektubunda da 
meşhur hadisçilerden yedi tanesinin seçilerek kendisine gönde­
rilmesini ve imtihanı bizzat kendisinin yapacağım belirtmiş­
tir177. Bu harekette de halife M e'm ûn'un bağdat imtihanları baş­
lamadan önce, imtihana tâbi tutulacak olanlara göz dağı ver­
mek ve onların üzerinde manevi bir baskı kurmak gayesinin 
güdüldüğü açık bir şekilde görülmektedir. Çünkü imtihanı ya­

174 el-M akrizî, el-Hıtat, M ısır 1324, IV, 183.

175 Koçyiğit, Talat, münakaşalar, s. 194.

176 Söz konusu m ektupla ilgili geniş bilgi için bkz. et-Taberî, Târihu'TUmem ve'T 
mülûk, Kahire 1358, VII, 195-197.

177 et-Taberî, Tarîk, VII, 197; es-Sübkî, Tabakât, II, 39.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 247

pacak olan halifenin bizatihi kendisidir ve imtihan mahalli de, 
sefere çıkmış bir ordunun karargâh merkezidir. Bu bakımdan 
Kur'ân'm  mahlûk olduğunu ikrar etmekten kaçınacak bir ha­
disemin, halifenin huzurunda ölüm korkusunun vereceği bir 
gevşeklikle ona tâbi olacağma ve istemeyerek de olsa halifenin 
görüşünü kabul edeceğine muhakkak nazarıyla bakılıyordu178. 
Nitekim es-Subkî'nin beyanına göre, imtihan için halifenin hu ­
zuruna gönderilen, Yahyâ b. M a'în (ö. 233/847), Muhammed b. 
Sa'd (ö. 230/814), Ahmed b. İbrahim ed-Devrakî (ö. 246/860), 
Zubeyr b. Harb, İsmail b. Dâvûd, İsmail b. Ebî Mes'ûd ve Ebû 
Müslim gibi hadis âlimleri, öldürülme korkusuyla takiyye ya­
parak Kur'ân'ın mahlûk olduğunu söylemişlerdir179.

Halife Me'mûn bu olaydan sonra da İshak b. İbrahim'e üçün­
cü mektubunu göndererek hadis ve fıkıh âlimlerinin tamamını 
toplayıp imtihandan geçirmesini istemiştir. et-Taberî'nin verdiği 
listede meşhur muhaddis Ahmed b. Hanbel'in de içinde bulun­
duğu 29 âlimin ismi yer almaktadır180. Ancak yardımcısının, im­
tihanın neticesini iletmesinden sonra halife ona, dördüncü mek­
tubunu da yazarak, Kur'ân'm mahlûk olduğunu kabule yanaş­
mayanları yeniden imtihana tâbi tutup yine de kabul etmezlerse, 
ellerini bağlamak suretiyle karargâha göndermesini istemiştir. 
Ama ne yazık ki halifenin ömrü, elleri bağlı bir şekilde karargâha 
doğru yola çıkarılan bu insanları görmeye yetmemiştir181.

2. Mu'tasım Devri (218 -  227)

Halife M e'm ûn'un 218/833 senesinde ölümü üzerine hilâfet 
makamına geçen M u'tasım  zamanında da söz konusu im ti­
hanlar devam ettirilmiş ve malesef bu dönem  de insanların 
malûm sebepten dolayı sıkıntı çektiği bir dönem olma niteli­
ğini korumuştur.

178 Koçyiğit, Talat, Münakaşalar, s. 197.
179 es-Sübkî, Tabakât, II, 39.

I8» Bkz. et-Taberî, Târih, VII, 200-201.

181 Bkz. et-Taberî, Târih, VII, 202 vd..



248 / KUR'ÂN TARİHİ

M u'tasım devri özellikle Ahmed b. Hanbel için oldukça zor 
ve sıkıntılı günler getirmiştir. Kısaca belirtmek gerekirse, bu 
dönemde hapse atılan Ahmed b Hanbel tam 28 ay zindanda 
kalmış, bu  süre içerisinde çok defa imtihana çekilmiş ve her im ­
tihan sonrası kırbaçtan geçirilmiştir. Yediği kırbaçlar yüzünden 
sırtında beliren yaralar sebebiyle zaman zaman tedavi de gören 
büyük m uhaddis halk için de bir üzüntü kaynağı olmuştur. 
Ancak 28. aym sonuna gelindiğinde Ahmed b. Hanbel'in zin­
danda kırbaçlanarak öldürüldüğü haberi etrafa yayılmış, bu­
nun üzerine halk saraym önünde toplanmaya başlamıştı. Hal­
kın, saraym önünde toplandığım gören Mu'tasım, büyük bir 
fitnenin kopmasından korkarak onu serbest bırakmıştır182. Hicrî 
219. senede Ahmed b. Hanbel'in serbest bırakılmasından sonra 
halife bu meseleyi askıya almış, böylece halk bu  tarihten sonra 
onun halifeliğinin sonuna kadar geçen süre içerisinde rahat bir 
nefes alma imkânına kavuşmuştur.

3. Vâsık Devri (227 - 232)
M u'tasım 'dan sonra halifeliğe geçen Vâsık, Ahmed b. Ebî 

Duvâd'ın telkinleri sonucunda halku'l-Kur'ân konusunu yeni­
den gündeme getirerek âlimlerin imtihana çekilmeleri husu­
sunda emir çıkartmıştır. Kaynakların ifadesine göre Vâsık, 
Kur'ân'm  mahlûk olduğunu kabul etmeyenleri sadece zindan­
lara atmakla kalmamış, bu fikre karşı çıkanları öldürecek kadar 
ileri gitmiştir. Hatta rivâyet edildiğine göre K ur'ân'm  mahluk 
olmadığım ısrarla savunan Ahmed b. N asr'ın boynunu bizzat 
kendi elleriyle vurm uştur183. Bundan başka Vâsık döneminde 
zindanda işkence sonucu ölen bazı âlimlerden de söz edilmek­
tedir ki, kaynakların bu konuda zikrettikleri isimlerden biri, 
Nuaym b. Hammâd (ö. 229/ 835)184 diğeri de, Ebû Ya'kûb el- 
Buveytî (ö. 231/845)'dir185.

182 Koçyiğit, Talat, Münakaşalar, s. 206-209.

183 Bkz. et-Taberî, Târih, VII, 326-330.

184 ez-Zehebî, Tezkiretu'l-huffâz, H aydarabâd  1375/1955,1,419.

185 İbn hallikân, Vefeyâtuî-a’yân, Kahire 1367/1948, VI, 62.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 249

4. Mütevekkil Devri (232 - 247)
Halife Vâsık'tan sonra yerine geçen Mütevekkil, hilâfetinin 

ikinci senesinde (234/848) Kur'ân hakkmdaki tartışmalara son 
vererek Kur'ân' m mahlûk olduğu görüşünü de yasaklamış­
tır186. Böylece M e'm ûn'un başlattığı ve tarihte “mihne olayı” di­
ye bilinen söz konusu mesele resmî manada yaklaşık 16 sene 
devam ettikten sonra Mütevekkil'in halifeliği zamanında son 
bulmuş oldu. Bu bakımdan halife Mütevekkil dönemi Ehl-i 
sünnet'in zafere ulaştığı, dinî inançlanm felsefî görüşlerle bir­
leştirerek kurmuş oldukları mezheplerini devlet sultasıyla sağ­
lamlaştırmak isteyen Mu'tezile kelâmcılarının ise hezimete uğ­
radığı bir dönem olmuştur187.

D. Halku'l-Kur'ân’ın Cerh ve Ta'dil Kitaplarına Etkisi

İnsanlara çok büyük sıkıntı ve ızdırap veren, bu  arada bazı 
âlimlerin de ölümlerine yol açan halku'l-Kur'ân meselesi, za­
manla hadislerin ve isnadların zayıflıkla ithâmma yol açan cerh 
ve ta 'dil sebeplerinden biri haline gelmiştir. Öyle ki âlimler, 
muhaddisler, kadılar, sağlam sika râviler halku'l-Kur'ân mese­
lesinde görüşünü açıklamadığı yahut ifrat ve tefride düşmeden 
hakikati söylediği için cerhedilmiştir. Bir taraftan da bu mesele, 
birtakım insanların düşmanlarına karşı haksız ve ölçüsüzce kul­
landıkları bir intikam ve iftira vasıtası haline de getirilmiştir. 
Şöyle ki halkın itimadına mazhar olan herhangi bir âlime kızan 
bir kimse, onun "Kur'ân mahluktur" dediğini ileri sürmek sure­
tiyle itibarına gölge düşürebilmiştir. Hatta bazen bu ithâm öyle­
sine geniş tutulm uştur ki, zamanla meşhur m uhaddis el-Buhârî 
(ö. 256/869), Yahyâ b. M a'în (ö. 250/864), Ali b. el-Medinî (ö. 
234/848), Yezîd b. H ârûn (ö. 206/821) ve Zubeyr b. Harb (ö. 
234/848) gibi değerli bilginleri de içerisine almıştır188. Meselâ,

186 es-Sübkî, Tabakât, II, 54.

187 Bkz. Koçyiğit, Talat, Münakaşalar, s. 214.

188 Ebû Ğ udde, “Halk-ı Kur'ân Meselesi", (trc. M ücteba U ğur), AÜİFDer., A nkara 
1975, sy., XX, s. 311.



250 / KUR'ÂN TARİHİ

İbn Ebî Hâtim er-Râzî büyük muhaddis el-Buhâri ile ilgili ola­
rak şunları söylemiştir: "el-Buhârî, hicrî 250 senesinde Rey şeh­
rine geldi. Babam (Ebû Hâtim er-Râzî) ve Ebû Zur'a er-Râzî, 
ondan semâ yoluyla hadis rivâyet ediyorlardı. Ancak Muham­
med b. Yahyâ ez-Zuhlî'nin, Buhârî hakkında 'O, bizim yanı­
mızda Kur'ân-ı Kerim'in lafız yönüyle mahlûk olduğunu söy­
lemiştir' şeklindeki haberini duyunca her ikisi de onun hadisle­
rini terkettiler"189.

İbn Ebî Hâtim er-Râzî ayrıca, el-Buhârî'nin kendisinden üç 
yüzden fazla hadis rivâyet etmiş olduğu Ali b. el-Medîni'yi de 
el-Cerh ve Ta'dil kitabında zikrederek, söz konusu mesele ile 
ilgili görüşü sebebiyle Ebû Zur'a er-Râzî'nin ondan da hadis ri­
vâyetini kestiğini nakletmektedir190.

Sözü daha fazla uzatmadan sonuç olarak şunu ifade edelim 
ki, halku'l-Kur'ân olayı, bir asra yakın bir süre içerisinde insan­
ların zihinlerini şöyle veya böyle meşgul edip, halife Me'mûn 
ile başlayan ve 16 sene devam eden bir dönemin yalnızca acı ve 
ızdıraplanyla kalmamış, bir takım asılsız ithâmlara da zemin 
hazırlamak suretiyle el-Buhârî gibi en güvenilir bir muhaddisin 
bile -Ehl-i sünnet âlimlerinin çoğunluğu tarafından tasvip gör­
mese de- cerhedilmesine yol açmıştır. Böylece halku'l-Kur'ân 
olayının sözlü tahribatı yanında daha sonraki asırlara ulaşacak 
yazılı tahribatı da bizzat o dönemde ortaya çıkmıştır.

E. Halku'l-Kur'ârila İlgili Ehl-i Sünnet’in Görüşü

Konuyla ilgili bilgüere geçmeden önce şunu hemen belirte­
lim ki, sünnî âlimler Kur'ân'm  mahlukiyeti konusunda iki te­
mel yaklaşım içerisine girmişlerdir. Bunlardan biri Ahmed b. 
Hanbel, Selefiyyenin büyük çoğunluğu ve bazı Mâturidi bilgin­
lerinin ileri sürdüğü bir görüştür ki bu anlayışa göre Kur'ân 
hem lafzı hem de mana itibariyle Allah'ın zâtıyla kaim olup

189 İbn Ebî Hâtim er-Râzî, el-Cerh ve't-ta'dîl, Haydarabâd, 1361/1942, III, 191.
190 İbn Ebî Hâtim er-Râzî, el-Cerh ve't-ta’dîl, İÜ, 194.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 251

kadîmdir. Yani Kur'ân Allah'ın kelâmıdır; dolayısıyla ne şekil­
de ifade edilirse edilsin, ister yazılsın isterse telaffuz edilsin 
mahlûk değildir. Böyle olduğu içindir ki, Kur'ân'ın mahlûk ol­
duğuna inanmak küfrü gerektirmektedir191. Çünkü Kur'ân sa­
dece manalardan veya sadece lafızlardan değil, lafızların ve 
manaların hepsinden ibarettir. Bir başka deyişle Kur'ân, Cebrâil 
vasıtasıyla Hz. Peygamber'e indirilen mananın lafza büründü­
rülmüş şekli ve ibâresi değil hem lafız hem de mana itibariyle 
Allah'ın zâtıyla kaim gerçek kelâmıdır. Bu yüzden lafız ve m a­
na ayırımı yapılmadan K ur'ân'ın Allah kelâmı olduğu kabul 
edilmelidir. Zaten kelâmdan anlaşılan mana da budur. Kur'ân 
Allah kelâmı olarak kabul edildiği ve Allah'ın kelâm sıfatı be­
nimsendiği takdirde de tabiatıyla onun harflerinin zât-ı İlâhiye 
ile kaim olması bunun kaçınılmaz bir sonucu olur. Şu halde 
kelâm Allah'ın zâünda mevcut bir mana yani kelâm-ı nefsî de­
ğildir. Harf ve sesten yoksun olan bir kelâm düşünülemeyece­
ğine göre zât ile kaim m anadan ibaret bir kelâm-ı nefsî fikri Al­
lah'ın mütekellim olduğunu kanıtlamaz, aksine O 'nun kelâm 
sıfatından mahrum bulunduğunu gösterir. Kısacası, Kur'ân'ın 
hem manasının hem de lafzınm mahlûk olmadığmı ileri süren 
bu görüş sahipleri, onun insanlar tarafından telaffuz edilip, 
okunmasını ve yazılmasını mahlûk olarak telakki etmişlerdir192.

Sünni ulemânın ortaya atmış olduğu ikinci görüşe göre de 
Kur'ân'm mahlûk olup olmadığı konusunda asıl belirleyici olan, 
onun lafız ve manasmın birbirinden ayrılmasıdır. Bu görüş hicrî 
dördüncü asırda yaşayan büyük sünnî kelâmcı Ebu'l-Hasen el- 
Eş'arî (ö. 330/941) tarafından sistematize edilmiştir. Kısaca şöy- 
ledir: Kelâmullah "kelâm-ı nefsî" ve "kelâm-ı lafzî" olmak üzere iki 
kısma ayrılır. Kelâm-ı nefsî kadîmdir, çünkü o ezeli olan kelâm 
sıfatının bir tecellisidir. Kelâm-ı lafzî ise, hâdistir yani mahlûk-

191 el-Beyhakî, A hm ed b. H üseyin, Kitâbu'l-esmâ ve's-sıfât, (nşr. İm âdudd in  A hm ed 
H aydar), Beyrut 1405/1985,1, 385-387,391.

192 Yavuz, Y usuf Şevki, "H alku 'l-K ur'ân", DİA,, İstanbul 1997, XV, 373.



252 / KUR'ÂN TARİHİ

tur. Çünkü bu kelâm da onu okuyan kimsenin ağzından ses ha­
linde çıkan telaffuzdur193. Buna göre denilebilir ki Kur'ân'm Al­
lah'ın zâü ile kaim bulunan manası yani lafızlardan soyutlanmış 
olan aslı ezeli, lafızları ise mahlûktur. Zira, aslmda tek olan ve 
ilgili bulunduğu konulara göre emir, nehiy ve haber gibi adlar 
alan bu ezeli mana gerçek anlamda bir kelam sıfatıdır. Böyle ol­
duğu içindir ki Allah'ın zâtı ile kaim sıfatların, yaratılmışlıkla 
nitelendirilmek suretiyle mahlûkun sıfatlarına benzetilmesi hem 
aklen hem de naklen mümkün değildir. Bu yüzden manası yani 
aslı itibariyle Kur'ân mahlûktur demek küfrü gerektirmekte­
dir194. Halbuki Kur'ân lafızlarının mahlûk olduğunu söylemede 
bir sakınca yoktur. Çünkü Allah'ın zâtı ile kaim olmayan Kur'ân 
lafızları önce Levh-i mahfuz'da, daha sonra Cebrâil'de ve ardın­
dan da Hz. Peygamber'in kalbinde yaratılmıştır195. Ayrıca lafız 
beşere ait bir faaliyetin içinde yer almaktadır. İnsanın bu nevi 
faaliyetleri de bilindiği gibi mahlûktur. Yani Kur'ân'ı ezberleyen 
ve okuyan insanın ağzından çıkan sözlü kelâm ve belleğinde yer 
alan zihinsel tasavvurlar mahlûk olduğu gibi, onu yazan insanın 
kullanmış olduğu mürekkep, kâğıt ve yazı da söz konusu 
kelâmm birer unsuru olarak mahlûktur. Nitekim el-Kevserî'nin 
dediğine göre, İmam Ebû Hanife de Allah'a ait sıfatları ezeli, an­
cak yaratıklara ait olanları mahlûk olarak görmektedir. Tabiatıy­
la bu sıfatlardan biri olan "kelâm" da Allah'a ait oluşu itibariyle 
ezelidir ve yalnızca O'na mahsus bir sıfattır. Dolayısıyla söz ko­
nusu sıfatın bir tecellisi olan manalar da Kur'ân'm  mahlûk ol­
madığını sadece onu okuyanlarm dillerindeki ses, ezberleyenle­
rin hâfızalarındaki zihnî tasavvurlar ve Mushaflardaki yazılar 
itibariyle mahlûk olduğunu gösterir. Tıpkı onu ezberleyenlerin 
mahlûk olması gibi...196.

193 Bkz. Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 233.
194 el-Beyhakî, Kitâbu’l-esmâ ve's-sıfât, (nşr. İmâduddin Ahmed Haydar), Beyrut 

1405/1985,1,388.
195 el-Mâturidî, Kitâbu't-tevhîd, (nşr. Fethullah Huleyf), İstanbul 1979, s. 58.
196 el-Kevserî, Te'nîbu'Thatîb, s. 53.



KUR'ÂN'IN LAFZI ÖZELLİKLERİ /253

Görüldüğü gibi sünni âlimler Kur'ân lafızlarının mahlûk 
olup olmadığı konusuyla ilgili farklı yaklaşım sergilemişlerdir. 
Daha önce de belirttiğimiz gibi selefi çizgide olanların büyük 
çoğunluğu ile bazı Mâtüridiler K ur'ân'm  lafzım manasından 
ayırmayıp her ikisini de ezeli kabul ederken, İmam Ebû 
Hanîfe'nin başını çektiği diğer sünni âlimler lafzı ayrı bir kate­
goriye koyarak manayı ezeli, lafzı hâdis olarak nitelendirmek­
tedirler. Bizim kanaatimize göre de K ur'ân'ın mahlûkiyeti ko­
nusunda lafzı manadan ayrı düşünmek daha isabetli görün­
mektedir. Çünkü lafız, manayı taşıyan kalıptır ve onda asıl olan 
telaffuzdur. Telaffuz da el-Buhârî'nin dediği gibi fiil demek­
tir197. İnsamn fiilleri mahlûk olduğuna göre telaffuzu da 
mahlûktur. Telaffuz mahlûk olunca lafızlar da tabiatıyla 
mahlûk sayılmalıdır.

İşte hem naslara uygunluk hem de mantıksal açıdan Mu'te­
zile'nin görüşü karşısında çok daha tutarlı olan Ehl-i sünnet'in 
bu yaklaşımı, halife Mütevekkil tarafmdan kavranılmış olacak 
ki, uzun bir süre gündem de tutulmuş olmasına rağmen netice 
itibariyle Kur'ân'ın mahlûkiyeti fikrinden vazgeçilip sünni 
ulemânm anlayışına geri dönülmüştür. Böylece denilebilir ki 
Mu'tezile kelâmcıları, Ca'd b. Dirhem'in ortaya attığı "halku'l- 
Kur'ân" meselesini ele alıp sistematize etmeye çalışmalanndan 
dolayı Abbasi halifelerinden Me'mûn, M u'tasım ve Vâsık da bu 
meseleyi devletin resmi ideolojisi haline getirerek halkı kabule 
zorladıkları için hata yapmışlardır. Çünkü bu  düşünce insanla­
rın zihinlerini boş yere meşgul etmiş; hiçbir yarar sağlamadığı 
gibi pekçok insamn sıkıntı çekmesine, bazılarının da hayatlanm 
kaybetmesine yol açmıştır. Bu yüzdendir ki, halku'l-Kur'ân tar­
tışmalarının sürüp gittiği yaklaşık çeyrek asırlık bir süreye 
"mihne dönemi" denilmiştir. Bu dönemde hem İslâm hem de 
Müslümanlar zarar görmüşlerdir. O yüzden söz konusu dönem 
Müslümanlar açısından kayıp bir dönemdir.

197 el-Buhârî, Halku efâli’l-ibâd, Hindistan, 1306, s. 73.



254 / KUR'ÂN TARİHİ

IV. KUR'ÂN'IN TERCÜMESİ MESELESİ

A. Tercüme Kavramı

Kur'ân'm tercümesi meselesine geçmeden önce "tercüme" ke­
limesi hakkında bazı genel bilgiler vermenin uygun olacağı ka­
naatindeyiz. Bunun için önce onun etimolojisi sonra da anlamları 
üzerinde duracağız.

1. Etimolojisi
Tercüme kelimesinin etimolojisi konusunda iki farklı görüş 

vardır. Birisi, Arap filologlarının ekserisinin kabul ettiği "ter­
cüme" kelimesinin kök itibariyle dört harfli (rubâî) fiilinden198, 
diğeri de el-Cevherî (ö. 393/1003)'nin ortaya atıp İbn Manzûr (ö. 
711/1311)'un da benimsediği üç harfli (sülâsi) bir fiilden geldiği 
görüşüdür199. İkinci görüş sahiplerine göre söz konusu kelime­
de yer alan "te" harfi zâittir.

Arap filologları arasmda "tercüme" kelimesinin fiil veya 
masdar olarak kullanımında da ihtilaf vardır. Bu ihtilaflar, ke­
limenin "tercüme" ve "terceme" şeklindeki telaffuzunda ken­
dini göstermektedir. Ancak Arapçada daha çok "terceme" tarzı 
kullanılmaktadır ve bazı türk müellifleri de eserlerinde bu tarz 
kullanıma itibar etmişlerdir. Bununla beraber son dönemlerde 
"tercüme" şekli de kullanılır olmuştur200.

2. Anlamı
Tercüme kelimesi sözlükte, bir kelâmı bir dilden bir başka 

dile çevirmek, bir sözü diğer bir dilde tefsir ve beyân etmek, bir 
lafzı, kendisinin yerini tutacak bir lafızla değiştirmek gibi m a­
nalara gelmektedir201.

198 et-Tehânevî, Keşşaf, l, 587.
199 el-Cevherî, es-Sıhah, Bulak 1292, II, 7288; İbn Manzûr, Lisânu'l-arab, XII, 66.
200 Geniş bilgi için bkz. Aydar, Hidayet, Kur’an-ı Kerim'in Tercümesi Meselesi, İstan­

bul 1996, s. 56-57.
201 el-Cevherî, es-Sıhah, II, 288; İbn Manzûr, Lisânu'l-arab, XII, 66 vd; Okiç, M., Tay- 

yib, Hadiste Tercüman, AÜİFDer., Ankara 1967, sy., XIV, s. 31.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /255

Tercüme bir kimsenin hayatım anlatması manasım da ifade 
eder. Türkçede kullandığımız "terceme-i hal" ya da "hal tercüme­
si" bu  anlamdadır.

Ayrıca bir sözü, ondan haberi olmayan bir kimseye ulaştır­
mak yahut bir sözü söylendiği dilde tefsir etmek de tercemü 
sözcüğü ile ifade edilmektedir202.

Tercüme kelimesine verilen anlamlardan biri de, maksadın 
açık ve net bir şekilde anlaşılmasını temin etmek için bir sözü, 
kendi dilinden başka bir dile çevirip açıklamak demektir203.

Tercüme lafzımn terim anlamı da, bir kelâmm manasını d i­
ğer bir lisanda dengi bir tâbirle aynen ifade etmek demektir204. 
Tabiatıyla sözü bir dilden diğer bir dile nakletmek de, o sözün 
anlamım diğer dildeki kelimelerle ortaya koymaktan ibarettir. 
Elbetteki bu  durum da da tercüme edilecek dildeki lafızların 
manalarına bağlı kalmak gerekmektedir. Aksi halde m ükem ­
mel bir tercümeden söz etmek m üm kün olmayacaktır.

B. Tercüme İle Anlam Yakınlığı Olan Kavramlar

1. Tefsir
Tefsir kelimesi, "fesr" veya taklip tarikiyle "sefr" kökünden 

gelen “tef'il" vezninde bir masdardır. "Fesr", sözlükte bir şeyi 
açıklamak, ortaya çıkarmak ve üzeri örtülü bir şeyi açmak gibi 
manalara gelmektedir. İfade ettiği bu m analardan dolayı her­
hangi bir hastalığı teşhis için yapılan tahlile de "fesr" denil­
mektedir205.

202 N itekim  A bdullah  b. Abbâs (ö. 68/687) hakkında kullanılan " tercü m â n u 'l-  

K u r 'â n "  ünvanı da b u  anlam dadır. Geniş bilgi için bkz. ez-Zehebî, e t-T e fsir  ve 'l-  

m ü fess irû n , I, 23; Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir U sû lü , s. 216; A ydar, H idayet, T ercü­

m e M eselesi, s. 59-61.

203 Geniş bilgi için bkz. ez-Zehebî, e t-T e fs ir  v e ’l-m ü fessirû n , I, 23; C errahoğlu, İsmail, 
Tefsir U sû lü , s. 216; A ydar, H idayet, K u r'â n -ı K er im 'in  T ercüm esi M eselesi, İstan­
bu l 1996, s. 59-61.

204 Elmalılı, H a k  D in i, (M ukaddim e), I, 9.

205 İbn M anzûr, Lisânu 'l-arab, IV, 369; el-Cevherî, es-Süıah, II, 781; ez-Zebidî, T â cu 'T  

arûs, III, 470. .



2 5 6 /KUR'ÂN TARİHİ

Tefsir kelimesinin taklib tarikiyle türediği iddia edilen 
“sefr" masdarı da, Araplar arasmda kapalı birşeyi açmak, ay­
dınlatmak ve ortaya çıkarmak gibi m analarda kullanılmakta­
dır206. Bundan dolayıdır ki kadın yüzünü açtığında Araplar; 
(%>-j ¿i- sîysJİ 03i - )  derler207.

Tûfi (ö. 716/1312)'ye göre tefsir masdarı, "parçalara ayırmak, 
çözmek" mânâsına da gelir. Zira Arapların kullandığı (sjjill ¿jySj 
"kireci çözdüm" ifadesi, faydalı hale getirmek amacıyla üzerine 
su dökerek onu cüzlerine ayırdım demektir. Bu da tefsir eyle­
minin gerçekleşmesi için tıpkı kirecin parçalara ayrılması gibi 
âyetlerin de cüzlere ayrılmasını gerektirir ki, işte bu faaliyetin 
adı da esasen tefsirdir208.

Burada zikrettiğimiz söz konusu iki kelimenin anlam ba­
kım ından benzerlikler taşıması ve Arap dilinde mevcut olan 
"taklib sanatı" göz önüne alınacak olursa "tefsir” kelimesinin 
bu  iki kökten de türediği ileri sürülebilir. D urum  böyle ol­
makla beraber Emin el-Hûlî, "fesr” veya “sefr” m asdarlarım n 
her ikisinde de keşfetmek, ortaya çıkarmak anlamı vardır; an­
cak “sefr” kelimesinde m addî zâhiri bir keşf, “fesr” sözcüğün­
de ise manevi bir keşf söz konusudur, diyerek m ana ile ilgili 
olması bakım ından "tefsir" lafzmm "fesr" den türem iş oldu­
ğunu ileri sürm ektedir209.

Tefsir kelimesi terim olarak ise, müşkil olan lafızdan mu- 
rad edilen şeyi keşfetmektir şeklinde tarif edilmiştir210. Bir 
ilim olarak ele alındığı zam an da tefsir, insan gücü ve Arap 
dilinin verdiği imkân nisbetinde A llah'ın m uradm a delâlet 
etmesi bakım ından K ur'ân m etninin içerdiği manaları ortaya 
koymak211 demektir.

206 İbn M anzûr, L isânu 'l-am b , IV, 369; ez-Zerkeşî, el-B urhân, II, 147.

207 ez-Zerkeşî, el-B urhân , II, 147.
208 Bkz. Tûfî, Süleym an b. A bdulkavî, el-İksîr  f i  ilm i't-te fs îr , (thk. A bdulkadir H ü- 

seyn), Kahire 1977, s. 1-2.

209 el-Hûlî, Emin, e t-T e fsîr  m a 'â lim u  h a yâ tih i ve  m en h ecu h u 'l-y e vm , M ısır 1944, s. 5.

210 İbn M anzûr, L isâ n u ’l-arab, IV, 369; ez-Zebidî, Tâcu 'l-arûs, III, 170.

211 ez-Zerkânî, M enâh il, 1,471; ez-Zehebî, e t-T e fsîr  ve 'l-m ü fess irû n , 1 ,15.



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 257

2. Te'vîl
Te'vil kelimesi, sözlük manası itibariyle aslına dönmek an­

lamına gelen (Jy) kökünden (J-*£) vezninde masdar olup, dön­
dürmek ve herhangi bir şeyi varacağı yere vardırm ak demek­
tir212. Bu kelime, Kur'ân bütünlüğü içerisinde farklı anlamlarda 
kullanılmıştır. Ayrıca bir lafzın manasım belirleyip takdir ve 
tefsir etmek manalarını da ifade etmektedir213.

Te'vîl terim olarak ise, bir nassı muhtemel manalarından bi­
rine hamletmek veya meşru bir sebepten dolayı bir âyeti yahut 
bir lafzı zâhirine uygun manalardan biriyle açıklamak diye tarif 
edilebilir214.

Lafzî ve terim anlamı itibariyle ortaya konan sonuçlardan 
anlaşıldığına göre te'vil esasen bir delile dayanarak kelâmı 
zâhir manasmdan alıp içsel anlamlarından birine döndürme 
ameliyesidir. Bu manada te'vil, kelâmın anlam yelpazesi dışın­
da gerçekleştirilen bir hakikat olmayıp, aksine onun mana çer­
çevesi içinde yapılan bir faaliyetten ibarettir. Ancak bu çerçeve 
bazen maksada yakın bazen de uzak kalmaktadır. Tabii ki, esas 
olan yapılan te'vîlin Yüce Allah'ın metinde kastettiği maksadın 
dışına taşmamasıdır.

Burada şunu da belirtmek gerekir ki, Kur'ân nasları için doğ­
ru ve makbûl bir te'vilden bahsetmek için yapılacak te'vîlin şart­
larına uygun olması lazımdır. İşte bu durumda, (1) Te'vile esas 
olan mananın, mecâz yoluyla da olsa lafzm kendisine delâlet et­
tiği manalardan olması, (2) Yapılan te'vilin, manası açık olan bir 
nassa ters düşmemesi, (3) Herhangi bir lafzm ilk anda akla gelen 
zahirî anlamından başka manada yorumlanmasma imkân tanı­
yan şer'i bir delile dayanması215 gibi şartlar aranmalıdır.

212 İbn M anzûr, L isâ n u ’l-arab, "evi" m d; Râgıb İsfahânî, e l-M üfredâ t, s. 31; Asım  
Efendi, Kamus Tercem esi, İstanbul 1304-1305, III, 1160.

213 İbn M anzûr, L isânu 'l-am b , XI, 32; A sım  Efendi, K â m u s Tercem esi, III, 1160; et- 
Tehânevî, Keşşaf, I, 89; ez-Zerkânî, M enâh il, II, 4.

214 ez-Zerkeşî, el-B urhân, II, 150; el-Akk, H âlid  A bdurrahm an, U sû lü 't- te fs îr , s. 51.
215 A bdulvehhâb  Hallâf, U m u u sû li'l- fıkh , Küveyt 1983, s. 164; Ebû Zehra, M uham - 

m ed, U sûlu 'J-fikh , İstanbul ts., s. 135-136.



258 / KUR'ÂN TARİHİ

3. Meâl

Söz konusu kelime de te'vil kavramı gibi aym şekilde "evi" kö­
künden türemiş mimli masdar ya da bir şeyin varacağı yer ve ga­
ye manasında ism-i mekândır. Sözlükte bir şeyin özü, hülasası ve 
âkıbeti anlamına geldiği gibi, eksik bırakmak manasım da taşı­
maktadır216. Bu sözcük de terim olarak bir sözün manasmı her yö­
nüyle değil de, biraz noksamyla ifade etmek demektir217.

Burada şunu hemen belirtmek gerekir ki Kur'ân, hem lafız hem 
de mana yönüyle Allah kelâmı olduğundan, onun tam olarak ter­
cümesini yapmak mümkün değildir. Yani insan bütün gücünü or­
taya koyarak Kur'ân'ı, tefsir-i tercüme yoluyla başka dillere çevir- 
se de, bu hiçbir zaman onun bütün mana ve maksatlannı mü­
kemmel şekilde ortaya koyacak bir tercüme olarak nitelendirile­
mez. Bu sebepledir ki söz konusu imkânsızlık nedeniyle yapılan 
Kur'ân tercümelerine, “tercüme" denilmekten çekinilmiş, onun ye­
rine daha ılımlı ve yapılan işin mahiyetine daha uygun olan 
“meâl" kelimesi kullanılmıştır. Çünkü bu kelime, yukarıda da be­
lirtildiği gibi eksik ve hatalı tercüme anlamını ifade etmektedir. 
Kur'ân'ın ifade ettiği bütün manaları tercüme etmenin imkânsızlı­
ğı düşünülürse,“meâl" kavramınm kullanım itibariyle ne derece 
isabetli olduğu kolayca görülebilir.

Ancak bazı meâl yazarları söz konusu hassasiyeti göstermeyip 
yaptıkları meâllere "tercüme" adım vermektedirler. Şayet bu bir 
iddianın sonucu ise bunun isabetli olduğunu ifade etmek müm­
kün değildir.

C. Tercüme Çeşitleri

İlâhı kelâmm manasının nasıl ve ne şekilde başka bir dile nak­
ledileceği konusu, karşımıza farklı tercüme çeşitlerini çıkarmakta­
dır. İslâm âlimlerine göre iki çeşit tercüme vardır. Bunlardan biri

216 Elmalılı, Hak Dini, (M ukaddim e), 1,330.

217 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, 1 ,33.



KUR'ÂN’IN LAFZI ÖZELLİKLERİ / 259

Lafzî (harfî) diğeri de tefsiri tercümedir. Kur'ân-ı Kerim'i bu ter­
cüme çeşitlerinin hangisiyle daha kolay tercüme etme imkânının 
bulunduğunu gösterebilmek için bunlar üzerinde kısaca durma­
mız gerekecektir.

1. Lafzî Tercüme

Lafzî (harfî) tercüme, nazmmda ve tertibinde aslına benze­
mesi gözetilen tercümedir218. Bu tercüme, tercüme edilecek m e­
tindeki her kelimenin birer birer ele alınıp, onların yerine geçe­
bilecek diğer dildeki lafızların her yönden gözden geçirilerek 
yerine konulması şeklinde yapılan bir tercümedir. Bu yüzden 
çoğunlukla bu tür bir tercüme, asıl metnin anlamını çok zor ak- 
settirebüir219. Bu tercüme tarzı her ne kadar bilimsel eserlerde 
pratik gibi görünürse de, edebî eserlerde özellikle Kur'ân-ı Ke­
rim 'de kullammı son derece güç hatta bazen imkânsızdır. Me­
selâ, y L)j jSİİ\ Uİji ¿AÎ LJ (el-Hicr 15/9) âyeti, "Şüphesiz o
Kur'ân'ı biz indirdik, muhakkak onu yine biz koruyacağız” şeklinde 
tercüme edilir. Halbuki bu âyetteki jjliiUJ ÂÎ lllj cümlesinde 4 
tane te'kit unsuru vardır. Bunlar: (1) "jl" (inne), (2) ”Ü” (lehû) 
m efûlünün "jjlijuJ" fiili üzerine takaddümü, (3) ”dj¿ili-" 
(hâfızûn) kelimesine bitişen "J" (lâm) (4) cümlenin isim cümlesi 
olarak zikredilmiş olmasıdır. Bu tercüme tarzı dikkate alındı­
ğında aslında söz konusu âyeti, "Şüphesiz, muhakkak surette, el­
bette Kur'ân'ı biz kesin olarak koruyacağız" şeklinde tercüme et­
mek gerekmektedir. Ancak bu da aslın vecizliği karşısında hiç 
de ona uygun bir tercüme olmayacakür. Kaldı ki K ur'ân'da 
lafzî tercüme tarzı üe çevrilmesi hiç m üm kün olmayan âyetler 
de bulunm aktadır220. Bundan dolayı diyebiliriz ki, Allah'ın 
mûciz bir kelâmı olan Kur'ân'ı, belâgat, fesâhat, i'câz ve 
üslûbuyla başka bir dile lafzî tercüme tarzı ile tercüme etmek

218 ez-Zehebî, et-Tefsîr ve'l-müfessirûn, 1 ,23.

219 C errahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 217.

220 B irden çok anlamlı âyetler bu husus için örnek teşkil etm ektedirler. Bkz. es- 
Sâffât 37/93; el-Kalem 68/20.



260 / KUR'ÂN TARİHİ

mümkün görünmemektedir221. Çünkü Kur’ân'm nazım ve mana 
bakımından sahip olduğu eşsizlik, bu tercüme tarzıyla ifade 
edilemez. Ayrıca Arap diline mahsus bir takım edatlar ve harf­
lerin yer aldığı bazı anlatım tarzları vardır ki, bunları lafzî ter­
cüme ile bir başka dile çevirmek de pek müm kün değildir. Şu 
da unutulmamalıdır ki, Kur'ân'a önemli ölçüde bir anlam zen­
ginliği katan kırâat farklılıkları, söz konusu tercüme şekliyle or­
taya konulamaz. O halde özellikle Kur'ân metnini bir başka li­
sana çevirirken lafzî tercüme yapma gibi bir hataya düşmemek 
gerekmektedir.

2. Tefsiri Tercüme

Asıl dildeki kelimelerin tertibine ve nazmma bağlı kalmaksı­
zın herhangi bir sözün anlammı bazı şerh ve izahlarla başka bir 
dile nakletmeye tefsiri tercüme denilir. Bu tercümede önemli 
olan, tercüme edilecek metindeki anlam ve maksatlarm güzel bir 
şekilde ifade edilebilmesidir. Yani harfi tercümenin esas niteliği 
sayılan "nazmında ve tertibinde asla benzeme" özelliği bu tefsir tar­
zında söz konusu edilmemektedir. Bundan dolayı denilebilir ki 
tefsiri tercüme, harfi tercüme gibi zor bir tercüme değildir. İşte 
bu özelliğinden dolayıdır ki günümüz tercümelerinde daha çok 
tefsiri tercümeye itimat edilmekte ve bu tercüme tarzı daha üs­
tün tutulmaktadır222. Burada tercümesi söz konusu olan metin 
eğer Kur'ân metni olursa, elbetteki onun için de yalnız tefsiri 
tercüme tarzı önerilebilir. Çünkü Kur'ân'm pekçok harfi, edâtı, 
kelimesi çeşitli manalara gelmektedir. Yine Kur'ân'da pekçok 
edebî sanat vardır. Bunlarla bazen aslî manadan başka anlamlar 
da kastedilmiş olabilir. Ayrıca onda değişik kırâat vecihleri ve 
bazen bunlardan kaynaklanan farklı anlamlar da söz konusu 
olabilmektedir. Dolayısıyla bunları harfi tercümeyle nakletmek 
pek mümkün değildir. Çünkü bu tercüme şeklinin edebî değeri 
olmayan, sıradan eserler için bile imkânsız denecek kadar zor

221 Bu hu su sta  geniş bilgi için bkz. A ydar, H idayet, Tercüme Meselesi, s. 240 vd.

222 C errahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 217.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 261

olduğu itiraf edilmiştir. Meselâ, Hindistan'ın meşhur Brahman 
şâiri Rabindranath Tagore'un Mısır'a yapmış olduğu bir seyahat 
esnasında İngilizce yazdığı eserler dışmda Hinduca yazdığı ki­
taplarını da İngilizceye tercüme etmesini isteyenlere verdiği şu 
cevap bu itirafın açık bir delilidir: "Hinduca yazdığım eserler, 
kendi fikirlerimi içermiş olsalar bile, ben onları İngilizceye ter­
cüme etmekten âcizim. Zira bu tercümede İngiliz dili, Hinduca 
için elverişli bir dil değildir"223.

Bu itiraftan şöyle bir sonuç çıkarmak müm kündür. Bir insan 
çok iyi bildiği iki dilden biri ile ifade ettiği şahsî fikirlerini diğer 
dile çevirmekte zorluk çekiyorsa, başkalarına ait düşünceleri, 
bir başka lisana aktarmakta bundan daha fazla güçlük içine d ü ­
şebilir. Bir de tercümesi yapılacak eser, Kur'ân gibi kelâmî ya­
pısı itibariyle insan gücünü aşan bir eser olursa, işin ne kadar 
zor olduğu kendiliğinden anlaşılmış olur224. Bütün bu zorlukla­
rına rağmen Kur'ân, elbetteki tercüme edilebilir, ancak bu ter­
cümeyi tefsiri tercümeden başka bir tarz ile gerçekleştirmek pek 
m üm kün görünmemektedir. Bu noktada şunu da unutmamak 
gerekir ki, şayet bir mütercim edebî bir metni tercüme ediyorsa 
edebiyattan anlaması, felsefî bir metni tercüme ediyorsa felsefî 
bir alt yapıya sahip olması gerekmektedir. Hal böyle olunca ar­
tık bu durum da Kur'ân-ı Kerîm'i tercüme etmeye kalkışan bir 
kimsenin ne gibi ilim ve kabiliyetlerle donanmış olması gerek­
tiğini, Kur'ân'ın edebî ve belâğî özelliklerini göz önünde bulun­
durarak düşünmek lazımdır.

D. Kur'ân'ın Tercümesiyle İlgili Yaklaşımlar

K ur'ân'ı tercüme etmenin gerekli olup olmaması meselesi, 
ilk dönemlerden beri üzerinde tartışılan konulardan biridir. Bu 
konuda görüş beyân edenlerden bir kısmı, K ur'ân'ı tercümenin 
tahrif ve tebdile sebebiyet vereceği düşüncesiyle böyle bir yola

223 Okiç, M. Tayyib, Hadisde Tercüme, s. 27.

224 C errahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, s. 218-219.



262 / KUR'ÂN TARİHİ

gidilmemesini, hatta onun Arapça olarak indirilmesinin Al­
lah'ın bir m uradı olması sebebiyle esasen buna ihtiyacın da bu­
lunmadığım ileri sürerken bir kısmı da, Allah tarafından bütün 
insanlığa gönderilen bu kitabın tercüme edilmesinin zaruri ol­
duğunu savunmuştur. Tercümenin zaruri olduğu fikrini be­
nimseyenlere göre Kur'ân hem mana hem de lafız yönüyle 
m u’tizedir ve bu m u'tize kitabı başka dillere çevirmenin zorlu­
ğu da ortadadır. Hatta tercüme edilse bile, birtakım özellikleri­
nin zâyi olmasından dolayı Kur'ân' m bundan zarar göreceği 
de muhakkaktır. Ancak bütün  bunlara rağmen, onun insanlığa 
ulaştırılıp mana ve maksadının anlaşılmasını sağlamada da bü­
yük faydalar vardır. İşte burada kanaatimize göre şu husus be­
lirgin bir şekilde öne çıkmaktadır. Kur'ân tercüme edildiği za­
man sonuç itibariyle bu tercümenin sağlayacağı faydalar mı, 
yoksa tercüme edilirken yapılan hata ve kusurlardan doğacak 
zararlar mı daha fazladır. Öyle anlaşılıyor ki ister tercüme ile 
ilgili naslar hakkmda yapılan yorumlar, isterse akim delâleti bu 
noktada farklı sonuçlar ortaya koyacağı için, elbetteki o du ­
rum da karşımıza muhalif görüşler çıkacaktır. Nitekim yukarıda 
anlatmaya çalıştığımız söz konusu özellik de bu konuda birbi­
rinin zıddı iki görüşü gündeme getirmiştir. Bu görüşlerden bi­
rine göre Kur'ân'ı tercüme etmek gereksiz, diğerine göre de ge­
reklidir. Şimdi bunlar üzerinde duralım.

1. Tercümeyi Gereksiz Görenler

K ur'ân 'ın başka bir dile tercüme edilmesini gerekli görme­
yenler konuyu bazı farklı noktalardan ele alarak gerekçelen­
dirmeye çalışmışlardır. Bu gerekçeleri şöyle sıralamak m üm ­
kündür.

(1) K ur'ân'ı aslına uygun bir şekilde tercüme edebilmek için 
tüm dinî ilimler yanında sosyal ve fen bilimleri konusunda da 
derin bilgiye sahip olmak gerekmektedir. Bu meyanda tercüme 
tekniklerinin, bu ilmin kural ve kâidelerinin, Kur'ân'ın diliyle 
beraber çevirinin yapılacağı dilin de çok iyi bilinmesi icap et­



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 263

mektedir. Aynca tercüme yapacak kimsenin geniş bir sanat an­
layışına, edebî zevk ve estetiğe daha da önemlisi doğuştan ge­
len birtakım yeteneklere sahip olması lazımdır. Oysa ki bugün 
Kur'ân'ı tercüme edenlerin büyük çoğunluğu bu vasıflardan 
yoksun gözükmektedirler. Bu yüzden yapılan tercümeler eksik 
ve hatalarla doludur. O halde böyle bir şeye sebebiyet verme­
mek için Kur'ân'ı tercüme etmeye kalkışanlara engel olmak 
Müslümanlar üzerine terettüp eden bir görevdir225.

(2) İncil nasıl tercüme edildiği için tahrif ve tebdile uğra­
mışsa, K ur'ân da tercüme neticesinde böyle bir âkıbetle karşı 
karşıya kalabilir. Onun için K ur'ân'ı bu  muhtemel tehlikeden 
uzak tutm ak bir kulluk görevidir226.

(3) Kur'ân gerek ilk muhatabı olan Arap toplumuna, gerekse 
kıyâmete kadar tüm insanlara, onun benzeri bir eser vücûda ge­
tirmeleri konusunda meydan okumuş; fakat ne o gün ne de on­
dan sonraki zamanlarda hiçbir kimse onun en küçük sûresine 
bir nazîre yapabilmiş değildir. Bu tabii ki onun her şeyi ile 
mu'cize bir kitap olmasından dolayıdır. Eğer Kur'ân tercüme 
edilirse onun en önemli husûsiyeti olan bu mu'cizevî yönü kay­
bolur227 ve bunun sonucunda da belâğat ve fesâhatı ortadan kal­
karak beşerî alana indirgenen bir kitap durum una düşürülür.

(4) K ur'ân'm  tercümesini câiz görenleri oldukça sert bir dil­
le eleştiren Reşid Rızâ, İslâm dininin ayakta kalmasını ve M üs­
lüm anlar arasında birliğin korunmasını, K ur'ân 'ın Arapça aslı 
üzere bırakılmasına bağlamaktadır. Ona göre M üslümanların 
birlik ve beraberliğe büyük çapta ihtiyaçları vardır. Çünkü on­
ların kalkınmaları ancak bununla m üm kündür. Bu da ancak 
K ur'ân diline bağlı kalmakla gerçekleştirilebilir228.

225 ez-Zerkânî, Menah.il, II, 134-135.

226 el-Akk, H âlid  A bdurrahm ân, Tâfîhu tevsîki nassi'l-Kur'âni'l-Kenm, Dım eşk, 
1397/1987.

227 İbnu 'l-H atîb , el-Furkân, Beyrut ts., s. 228.

228 Reşid Rızâ, el-Menâr, Kahire 1373, IX, 296-297.



264 /KUR'ÂN TARİHİ

2. Tercümeyi Gerekli Görenler
Kur'ân'm tercüme edilmesi gereğine inananlar, onu gereksiz 

görenler gibi bir takım deliller ileri sürmektedirler. Bu delilleri 
nakli ve aklî deliller olmak üzere iki başlık altında ele almak 
mümkündür.

a. Naklî Deliller
(1) K ur'ân'da “Ey insanlar!" diye başlayan pekçok âyette229, 

ayrıca iulj ^  0)J Ü1Ş3 {yt \ dd*l bs d
¿iblisi Y âı! ol ^lül ¿a ¿Ltsaiı “Ey Peygamber! Rabbinden sa­
na indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan Rabbinin elçiliğini yap­
mamış olursun. Allah seni insanlardan koruyacaktır. Şüphesiz Allah 
inkarcı kavmi doğru yola iletmez"230 âyetinde yer alan "Allah seni 
insanlardan koruyacaktır" ifadesinde onun evrensel bir kitap ol­
duğu açıkça beyan edilmektedir. Bu hitap tarzları da direkt ola­
rak K ur'ân'm  bütün insanlığı ilgilendirdiğinin, dolaylı olarak 
da onun tüm  dülere tercüme edilmesi gerektiğinin apaçık birer 
delilidir.

(2) K ur'ân 'm  inançsızlığa mazeret imkânı tanımaması da 
tercüme edilmesinin bir başka delilidir. Zira, Îljlşi ililjiî cOûŞ liij

\z£ o \j liüi ¿¿A ¿jZjiSÜa e> djltKJI J j jl  Ij 1 0İ \ y j \ j  ijjUilİ
.iftB p g*j t cJjfc! t'.ıl.C' dy  ̂ 1̂ ji / 6"

0 _ ^ a 0 i j  ¿ji>11! *— ^  cujS  j Uİ s I  ¿y*  l

iy  & Uj v iii3i &lıU "O Kur'ân'ı biz indirdik ki, kitap yalnız 
bizden önceki iki topluluğa indirildi; bize birşey indirilmedi. Biz ise 
onların okumasından habersizdik (onların bilgilerine vâkıf değildik) 
demeyesiniz. Yahut, "eğer (onlara indirilen) kitap bize de indirilseydi, 
biz onlardan çok daha doğru yolda olurduk" demeyesiniz diye, işte si­
ze de açık delil, hidâyet ve rahmet (olmak üzere Kur'ân) geldi. Allah'ın 
âyetlerini yalanlayıp onlardan yüz çevirenlerden daha zâlim kim ola­
bilir? Ayetlerimizden yüz çevirenleri, yüz çevirmelerinden ötürü aza-

229 Bkz. el-Bakara2/21-22; en-Nisâ 4/1; 133,170,174; el-A 'râf 7/158; Yûnus 10/23, 57, 
104; el-Hacc 22 /1 ,5 ,49 ,73; en-N ûr 24/35.

230 el-M âide 5/67.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /265

bin en kötüsüyle cezalandıracağız"231 âyeti, K ur'ân'ın bütün insan­
lığa ulaştırılmasının zaruretini ortaya koymaktadır. Aksi halde 
K ur'ân'ın kendilerine ulaştırılmadığı kimseler, “eğer, onlara indi­
rilen kitabın mana ve muhtevasından haberimiz olsaydı biz de ona 
inanır ve hak yola girerdik" şeklinde bir mazeretin arkasına sı­
ğınmaya çalışacaklardır. İşte buna meydan vermemek için 
Kur'ân'ı tercüme etmek bir zorunluluktur.

(3) K ur'ân'ın tercüme edilmesinin zaruretine inananlar Hz. 
Peygamber'in konuyla ilgili teşviklerini de delil olarak ileri 
sürmüşlerdir. Onlara göre Resûlullah (sav)'m birçok hadisinde 
ashâbma, kendisinden öğrendiklerini başkalarına iletmelerini 
emretmesi232, vahiy kâtiplerinden Zeyd b. Sâbit'e ihtiyaç üzeri­
ne İbrânice ve Süryânice öğrenmesini söylemesi233, Selmân-ı 
Fârisi'ye Fâtiha Sûresi'ni tercüme etme izni vermesi234, ayrıca 
değişik ülke kırallarma diplomatik mektuplar gönderdiğinde235 
bu mektuplara, tercüme edileceğini bile bile âyetler yazdırması, 
Kur'ân'ın tercüme edilmesi konusunda bir teşviki ifade etmek­
tedir. Bütün bu deliller de Kur'ân tercümesinin gerekli olduğu­
nun birer tescili niteliğindedir.

b. Aklî Deliller

(1) Şüphesiz tebliğ ancak, tebliğe m uhatap olan insanların 
anladıkları bir dille yapıldığı zaman faydalı olur. Bundan dola­
yı Kur'ân, dilinden anlamayanlara Arapça olarak tebliğ edilirse

231 el-En'âm  6/155-157.

232 Bkz. el-Buhârî, el-Enbiyâ, 50; et-Tirmizî, el-İIim, 12; A hm ed b. Hanbel, el- 
Müshed, II, 159, 214,606.

233 İbn  Sa'd, et-Tabakât, II, 358-359; İbn Hace, el-İsâbe, III, 23.

234 R ivâyet edildiğine göre bir kısım  İran'Iı Selmân-ı Fârisi'ye m ektup  göndererek, 
dilleri A rapçaya alışm caya kad ar nam azda  okunm ak üzere, kendileri için Fâti­
h a  Sûresi'ni farsçaya çevirm esini isterler. O  da, R esûlullah (sav)'tan izin  alarak  
hem  "Benâm-ı Yezdân-t Bahşeyende-i B ahşayişgâr" şeklinde besmeleyi, hem  de 
söz konusu  sûreyi farsçaya tercüm e ederek gönderir. Bkz. es-Serahsî, M uham - 
m ed  b. A hm ed, el-Mebsût, İstanbul 1403/1983,1,37.

235 İbn  Sa'd, et-Tabakât, I, 255; H am idullah , İslâm Peygamberi, 1,318.



266 / KUR'ÂN TARİHİ

elbetteki istenilen faydanın sağlanması m üm kün olmaz. O hal­
de o, bütün insanlara kendi dillerinde ulaştırılmalı yani çeşitli 
dillere tercüme edilmelidir236. K ur'ân'da belirtilen "apaçık teb- 
liğ"237 ilkesine uygun olan da budur.

(2) Kur'ân, İslâm hukukunun temel kaynağıdır. Dolayısıyla 
onun muhtevasını merak edip okumak isteyen insanların bu me­
raklarını giderecek Kur'ân tercümelerine her zaman ihtiyaç var­
dır. Eğer Kur'ân tercüme edilmezse, o vakit Arapça bilmeyen in­
sanların onun içeriğine muttali olmaları söz konusu olmayacak­
tır. Bu durumda olanlara herhalde, Kur'ân'ı anlamak isteyen 
Arap dilini belli seviyede öğrensin denilemez. Çünkü bu, onu 
okuyup ibret almaları, emir ve yasaklarma göre hareket etmeleri, 
kısacası ona tâbi olmaları için insanları Arapça öğrenmeye zor­
lamaktan başka bir şey değildir. Bu da mümkün olmayacağma 
göre en doğrusu, Kur'ân'ı çeşitli dillere tercüme etmektir.

(3) Bilindiği gibi Kur'ân bir kısım müsteşrik tarafından çeşitli 
dillere tercüme edilmiştir ve bu faaliyet halen devam etmekte­
dir. Müsteşriklerin büyük bir kısmı da taraflı ve ön yargılı ha­
reket ederek Kur'ân'ı tercüme etmekte; böylece yapmış olduk­
ları bu tercümelerle Batı kam u oyunu yanıltmayı hep gündem­
de tutmaktadırlar. Şayet Kur'ân, Müslüman âlimler tarafından 
tercüme edilmezse bu durum  elbetteki aynı şekilde devam ede­
cek, tabiatıyla bunun sonucunda da İslâm, Batılılar tarafından 
hep yanlış anlaşılacaktır. Oysa Kur'ân, İslâmî bir bakış açısı ve 
doğru yorumlarla bu insanların dillerine tercüme edildiği za­
man onlar, gerçeği öğrenme ve yanılgıdan kurtulm a imkâmna 
kavuşmuş olabilirler. Binaenaleyh bu da gösteriyor ki bir yan­
dan müsteşriklerin tahribatım önlemek, diğer yandan da Batı 
kamu oyunun Kur'ân hakkındaki olumsuz yaklaşımlarını de­
ğiştirmek için K ur'ân'ı tercüme etmek, ona ehil olan kimseler 
üzerinde bulunan bir yükümlülüktür238.

236 Bkz. A ydar, H idayet, Tercüme Meselesi, s. 178-179.

237 Bkz. Âl-i İm rân  3/20; el-M âide 5/92; er-R a'd  13/40; en-N ahl 16/35.

238 Bkz. A ydar, H idayet, Tercüme Meselesi, s. 185.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /267

Sonuç olarak şunu belirtelim ki buraya kadar sıraladığımız 
delillere aklî ve mantıkî bir perspektiften bakıldığı zaman görü­
lür ki, Kur'ân'm  tercümesini zarûrî görenlerin delilleri diğerle­
rine nazaran daha tutarlıdır. Bu sebeple denilebilir ki K ur'ân'm  
tercümesi, beraberinde bir takım olumsuzluklar getirmiş olsa 
da, sağlayacağı faydalar dikkate alındığı zaman, tercümenin 
kesin bir zorunluluk olduğu tartışılmaz bir gerçektir. O halde 
tercümeye karşı çıkmak yerine, bir yandan ehli tarafından ya­
pılmış sağlam ve güvenilir tercümeleri yaygınlaştırmak, diğer 
yandan da maksatlı ve kötü niyetli kişilerin yaptıkları tercüme­
lere karşı insanları uyarmak daha isabetli bir davranış olacaktır.

E. İlk Kur'ân Tercümeleri

Kur'ân tercüme tarihinde ilk olma özelliğine sahip olan ter­
cüme, Hz. Peygamber tarafından bir kısım yabancı devlet baş- 
kanlarına gönderilen diplomatik mektuplarda239 yer alan bazı 
âyetlerdir. Bu âyetler şunlardır:

tsâjiı ç$\ j» ^  (l)

o i l ¿ t u l  Nj jçij lüı, Ijİtiî t— (2)

%SJ *UL l_ys5fj

Vj  t i mı Çj>- ti 0j *j >J Vj  y>-\t ç jd Lj Vj  ajuti 0 V ¿jt^l (4)

239 Bilindiği gibi b u  m ektuplar, Bizans kralı H eraklius'a, İran  h üküm darı Kisra'ya, 
H abeş kralı N ecâşi'ye, ve  M ısır hüküm darı M ukavkıs'a  gönderilm iştir. Bkz. İbn 
Sa'd, et-Tabakât, 1 ,255; H am idullah , İslâm Peygamberi, I, 318.

240 Bu âyetler için sırasıyla bkz. Tâhâ 20/47; Âl-i İm rân  3/64; en-N isâ 4/171; et- 
Tevbe 9/29.



268 / KUR'ÂN TARİHİ

Öyle anlaşılıyor ki Resûlullah (sav) tarafından gönderilen bu 
mektuplarla birlikte söz konusu âyetler de tercüme edilmiş ve 
muhtemelen bu tercüme işi, Hz. Peygamber'in gönderdiği elçi­
ler tarafından yapılmıştır241.

Kur'ân tercümesinin başlangıç faaliyetlerinden biri de 
Selmân-ı Fârisî'nin bir kısım İran'hnm isteği üzerine yapmış ol­
duğu "Fatiha Sûresi" tefsiridir. Bunlar da göstermektedir ki, 
K ur'ân'a dair ilk tercüme kısmî de olsa Hz. Peygamber zama­
nında yapılmıştır.

K ur'ân 'ın  tamamını içeren ilk tercüme de G uidi'nin dedi­
ğine göre hicrî 127 senesinde kaleme alınmış olan Berberice 
tercüm edir242. Bundan başka kaynaklar hicrî 270 yılında yapı­
lan K ur'ân tercüm elerinden de söz etm ektedirler243. Zamanı­
mıza ulaşan en eski tercüme ise, Samanoğulları emiri M ansur
b. N uh (ö. 365/976) tarafından yaptırılan Farsça tercümedir. 
Bu tercüme İran 'da birçok defa basılmıştır244. İlk Türkçe 
K ur'ân tercümesi de Şiraz'lı M uham m ed b. el-Hac Devlet 
Şâh'ın 734/1333 tarihinde Oğuz Türkçesiyle yazdırm ış olduğu 
tercümedir.

Osmanlıca yazılmış birçok Kur'ân tercümesinden de söz 
edilmektedir ki bunlann sayısı 17 kadardır. Batıda ise en eski 
Kur'ân tercümesi, 1143 tarihinde hazırlanıp 1543 de İsviçre'de 
basılmış Latince tercümedir. Bundan sonra gerek doğuda, ge­
rekse batıda pekçok Kur'ân tercümesi yapılmıştır. Çeşitli dünya 
dillerine yapılan Kur'ân tercümelerinin sayısı da, şimdilik 
159'dur. Hemen belirtelim ki Latin harfleriyle kaleme alınmış 
Türkçe Kur'ân tercümeleri de bugün için sayı itibariyle 200'ü 
bulmaktadır.

241 İbn Sa'd, et-Tabakât, 1,258.

242 H am idullah, Kur'ân-ı Kerim Tarihi, s. 102.

243 el-Akk, Usûlü’t-tefsîr, s. 466.

244 Yazma nüshası için de bkz. Sül., Ktp., Ayasofya Böl., NO; 87.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 269

F. Kur'ân Tercümesinin Fıkhî Yönü

Daha önce de belirttiğimiz gibi İslâm âlimlerinin büyük bir 
ekseriyeti Kur'ân tercümesinin câiz hatta vacib olduğu nokta­
sında görüş birliği etmişlerdir. Onlara göre Kur'ân'ı bir takım 
usûl ve kâidelere uygun olarak başka dillere çevirmek hem di­
nen ve şer'an câiz hem de örfen ve aklen müm kündür. Dolayı­
sıyla artık bugün için K ur'ân'ı tercüme câiz midir değil midir, 
şeklindeki bir tartışma fevkalâde anlamsızdır. O halde burada 
söz konusu meseleyi tartışma yerine konuyla ilgili bazı sorulara 
cevap aramaya çalışalım. Şahsi kanaatimize göre bu mesele ile 
ilgili sorulması gereken ilk soru, Kur'ân tercümesine Kur'ân 
hükm ü verilir mi, verilmez mi? şeklinde olmalıdır. Hemen be­
lirtelim ki tercümenin Kur'ân olmadığı ve asla onun hükmüne 
tâbi tutulamayacağı, İslâm bilginlerinin çoğunluğu tarafından 
benimsenen bir gerçektir. Söz konusu bilginlere göre Kur'ân 
hem lafız hem de mana itibariyle mu'cizedir. Bundan dolayı 
onun sadece manasına Kur'ân denemez. Yani Kur'ân'ın taşıdığı 
manaların herhangi bir dile yapılan çevirisi, hiçbir şekilde 
Kur'ân olarak nitelendirilemez245. Çünkü bu durum da hem laf­
zın m u’cizeliği kaybolmuştur; hem de -aslın mana ve maksatla­
rım tam ve mükemmel bir şekilde ortaya koymanın imkânsızlı­
ğı yüzünden- mananın mu'cizeliğinde kusur söz konusu olmuş­
tur. Kaldı ki Kur'ân'm  manalarım başka bir dilin kelimeleriyle 
kusursuz bir şekilde nakletme imkânı olsa bile, yapılan çeviri 
sebebiyle Kur'ân'ın lafzî icâzı ortadan kalkacağı için, tercümeyi 
aslın yerine koymak yine de m üm kün değildir. Böyle olunca 
tabii ki tercümeye hiçbir zaman Kur'ân hükm ü verilemez.

Ancak İmâm Ebû Hanife cumhûr-i ulemâya muhalefet 
ederek, İlâhî m urada delalet etmesi şartıyla tercümenin de 
K ur'ân hükm ünü taşıyacağım ileri sürmektedir. Çünkü ona 
göre K ur'ân 'm  Arapça olması onun aslî değil fer'î bir özelli­
ğidir. Yani K ur'ân 'a K ur'ân denilmesi, onun Arapça olmasın-

245 M ennâu'l-K attân, Mebâhis, s. 319.



2 7 0 /KUR'ÂN TARİHİ

dan değil, A llah'ın kelâmına delâlet etmesindendir. Nitekim 
Yüce Allah: ¿JjSil jfj ¿\j "Şüphesiz ki, o (Kur'ân) evvelkilerin 
kitaplarında da vardır"246, y j  .-¿AJdI JA ili ol
"Bu (Kur'ân) öncekilerin sayfalarında; İbrahim ve M usâ'nın sayfa­
larında da vardır"247 buyurm aktadır. Bu âyetler de göstermek­
tedir ki K ur'ân 'm  önceki kitapların içerisinde yer alması lafız 
itibariyle değil mana itibariyledir. Çünkü önceki kutsal kitap­
ların dilleri Arapça değil bildiğimiz kadarıyla Süryânice ve 
İbrânice'dir. Bundan dolayı denilebilir ki K ur'ân 'm  içermiş 
olduğu m analara eğer başka bir dilin kelimeleri delâlet eder­
se, ona da K ur'ân denilebilir248.

Fakat burada şu hususu hem en belirtmeliyiz ki Ebû Hani- 
fe'ye isnad edilen bu görüşü bü tün  hanefiler kabul etmiş de­
ğildir. H atta onun en m eşhur iki öğrencisi Ebû Yûsuf ve 
İmâm M uham m ed bile kendisinden ayrı düşünerek, diğer 
mezheb im amları gibi K ur'ân 'm  lafız ve m anasım  birlikte 
değerlendirm işler ve K ur'ân meallerinin K ur'ân hükm ünde 
olmadığını savunm uşlardır. G ünüm üzde ki hanefi âlimler 
de, im âm  Ebû Hanife'ye atfedilen ve m ütekaddim  bazı hane­
fi âlimler tarafından ileri sürülen K ur'ân 'm  yalnız m ana ol­
duğu, dolayısıyla bu  m anayı ihtiva eden arabî lafzın dışında­
kilerin de "Kur'ân" sayılabileceği şeklindeki görüşe katılm a­
m aktadır249.

Tercüme konusunun fıkhî yönüyle ilgili olarak üzerinde 
durulm ası gereken ikinci bir mesele de, K ur'ân tercümesine 
abdestsiz dokunm anın câiz olup olmamasıdır. Öncelikle ko­
nunun genel boyutu ile ilgili olarak şunu ifade edelim ki 
K ur'ân 'a hayız, cünüp ve abdestsiz kimselerin dokunm asının

246 eş-Şu'arâ 26/196.

242 el-A 'lâ 87/18-19.

248 el-Kâsânî, A lâuddîn  Ebû Bekr, Kitâbu'l-bedâi's-sanai fi tertibi'ş-şerâi, Beyrut
1402/1982,1 ,112.

249 Bu hususta geniş bilgi için bkz. Aydar, Hidayet, Tercüme Meselesi, s. 333-345.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 271

câiz olmadığı, cum hûr tarafm dan kabul edilen bir husustur. 
H atta dört m ezhep fakihlerinin bu konuda görüş birliği içinde 
oldukları bile ifade edilmektedir. Bu görüşte olan bilginlerin 
delil olarak kabul ettikleri nas, û J l  MI İ-Lij M "Ona ancak te­
miz olanlar dokunabilir"250 âyetidir.

A ncak K ur'ân 'ın  tercüm esine dokunu lup  dokunulm aya­
cağı m eselesine gelince bu  hususta  H anefilerle diğer m ez­
hepler arasında görüş ayrılığının b u lu n d u ğ u  göze çarp­
m aktadır. Bu noktada hanefiler tercüm eyi de  aynen K ur'ân  
gibi telakki ederek hayız, cünüp ve abdestsiz olanların 
K ur'ân 'a  dokunm asını ve onu okum alarını câiz görm em iş­
ler; fakat hanefilerin d ışında kalan d iğer m ezhep im am ları 
K ur'ân-ı Kerim meallerini, K ur'ân  tefsiri konum unda m ü ta­
laa ederek  ona, abdestsiz dokunulabileceğini öne sü rm üş­
lerdir251.

Bu konuda üzerinde duru lm asın ı zaruri gö rdüğüm üz 
b ir d iğer husus da, K ur'ân  tercüm esiyle nam azın  câiz olup 
olm am ası konusudur. H em en ifade etm ek gerekir ki mez- 
heblerin  söz konusu  mesele ile alakalı görüşleri, tercüm eye 
K ur'ân  hükm ünün  verilip  verilm em esiyle yakından ilgili­
dir. B undan dolayıdır ki hanefilerin d ışm daki d iğer m ez­
hep ler tercüm e ile nam azın  câiz olm adığı konusunda fikir 
birliği içindedirler. Ç ünkü  onlara göre K u r'ân 'm  tercüm esi 
K ur'ân  hükm ünde değildir. H anefiler ise, tercüm e ile n a ­
m azın  câiz o lduğu kanaatin i taşım aktadırlar. Zira daha ön­
ce de belirttiğim iz gibi onlara göre de tercüm e K ur'ân  
hükm ündedir. A ncak İm am  Ebû H anife b u  hususta  her­
hangi b ir şart ileri sürm ezken, diğerleri b u n u  "âcizlik" h a ­
liyle kayıtlam ışlardır252.

2“  el-Vâkıa 56/79.

251 el-Kâsânî, el-Bedâiu’s-sanai, i, 112.

252 Geniş bilgi için bkz. A ydar, H idayet, Tercüme Meselesi, s. 354 vd.



2 7 2 /KUR'ÂN TARİHİ

V. KUR'ÂN'DA TAHRİF İDDİALARI

A. Tahrifin Anlamı ve Alanı

Tahrif, "harf" kökünden türetilmiş "tef'îl" vezninde bir ke­
limedir. Sözlükte bir şeyi bozmak, değiştirmek ve istikametin­
den saptırmak anlamım ifade etmektedir253. Istılahda ise bir ya­
zıyı, bir sözü aslî manasım değiştirecek şekilde bozmak demek­
tir. Buna göre tahrif, herhangi bir yazılı metni doğrudan doğru­
ya değiştirmek, aslında doğru olan bir metni okurken keyfî ola­
rak saptırmak, aynca söz konusu metinden bazı kısımları çı­
karmak veya birtakım ilâvelerde bulunmak yahutta aslî metni 
zâhirine uygun olmayan bir tarzda tefsir etmek gibi muhtelif 
şekillerden ibarettir254. Tahrif kavramı genel olarak bu anlama 
gelmekle beraber özel olarak da kutsal kitapların Allah Taâlâ 
tarafından gönderildiği şekil üzere bırakılmayıp değiştirilmesi 
anlamında kullanılmaktadır. Kur'ân bu kavramı, yahudilerin 
kötü niyetle kendi mukaddes kitaplarım tahriflerinden söz 
ederken dört ayrı âyette zikretmektedir:

t i  Jh^j Aİjîjptj  Aİ)I ^ g'.a iJiA Ö İ5  Jİj  I <1)1 i l ) j J t i J a i i î

bjtitiu psj iJi*  "Şimdi siz bunların sözlerine mi inanıyorsunuz? Oysa 
bunlardan bir grup var ki, Allah'ın sözünü işitirler, düşünüp akıl er­
dirdikten sonra bile bile onu tahrif ederlerdi''255.

¿p liisdl b J ^ 4  l ¿ J J I  ¿y "Yahudilerden öyleleri var ki, ke­
limeleri yerlerinden değiştirirler..."256.

f S x • - >
aj ij g i Lt« Uü- b " . . . O n l a r  kelimelerin yer­

lerini değiştirirler (kitaplarını tahrif ederler). Kendilerine öğretilen 
ahkâmın (Tevrat'ın) önemli bir bölümünü de unuttular..."257.

253 Geniş bilgi için bkz. İbn M anzûr, Lisânu’l-arab, IX, 41 vd.

254 Buhl, Fr., "Tahrif", M., İstanbul 1977, IX, 667.

255 el-Bakara 2/75.

256 en-N isâ 4/46.

237 el-M âide 5/13.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 273

\ j j j J - \ i  o jjJ j pJ t j \ j  IJL» Oİ < L ) 4*1 0"* jtiSGl (JjSjAj

“...Onlar kelimeleri yerlerinden kaydırıp değiştirirler. "Eğer size şu 
verilirse hemen alın, o verilmezse sakının" derler..."258.

Bu âyetler bize gösteriyor ki yahudilerin kendi kutsal kitap­
larında yapmış oldukları tahrif, sadece o kitaplarm içerdikleri 
manalarla sınırlı olmayıp, lafızlarıyla da alakalıdır. Buna göre 
denilebilir ki tahrifin iki boyutu vardır. Bunlardan biri herhangi 
bir sözü bulunduğu bağlamdan çıkarıp, yerine başka bir söz ge­
tirmek, diğeri de ya bir lafzın anlamım zâhiren ihtimali olma­
yan bir alana çekmek ya da iki yöne hamledilmesi muhtemel 
bir kelimeyi bir tek anlamla sınırlandırmak259 demektir ki, 
Kur'ân bunlardan birincisini tebdil260, diğerini de tağyir261 kav­
ramlarıyla ifade etmiştir. Böylece diyebiliriz ki K ur'ân'm  "tah­
rif" kavramı ile yaklaşık aym semantik alan için söz konusu et­
tiği bu iki kelime, bir anlamda tahrifi açıklayıcı nitelik de taşı­
maktadır. İşte bu yüzden tahrif iddiasını, âyetlerdeki anlamla­
rın çarpıtılması, lafızlardaki değişiklik, Kur'ân'a ilâve yapılması 
ve bazı sûre ve âyetlerin K ur'ân'dan çıkarülması şeklinde ele 
almak daha uygun olacaktır. Bunun için de öncelikle tahrifin 
alanını incelemek gerekecektir.

Tahrifi alan itibariyle iki kısımda ele almak müm kündür. Bu 
alanlardan biri anlam, diğeri da lafız için söz konusudur. Çün­
kü yazılı bir metin hem lafız ve hem de o lafızların ortaya koy­
duğu manalardan ibarettir.

Anlam yönünden tahrif, bir sözü muhtemel anlamlarından 
yalnızca birine hamletmek yahut hiç ihtimali olmayan bir m a­
naya çekmek demektir. Herhangi bir sözün muhtemel anlamla­
rı içerisinde bazen kuvvetlilik ve zayıflık açısından eşitlik ol­
makla birlikte, bazen de eşitsizlik olabilir. Böyle bir durum da 
kuvvetli mananın tercih edilip, kelâmın o anlamla smırlandı-

258 el-M âide5/41.

259 Tahrifin  anlam ı için bkz. er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 114.

2«> Bkz. el-Bakara 2/58; el-ATâf 7/162.

261 el-E n'âm  6/53; er-R a'd 13/11.



274 / KUR'ÂN TARİHİ

rılması tahrif olarak kabul edilmez. Ancak daha kuvvetli anla­
mı dururken, zayıfı tercih etmek, üstelik onun da tek anlam ol­
duğunu iddia etmek tahrif sayılabilir. Bu anlamda bir tahrife de 
hemen hemen her devirde rastlamak müm kündür. Tabiiki bü­
tün bu söylediklerimiz sözün muhtemel anlamlan içindir. Bir 
de herhangi bir kelâmın hiç ihtimali olmayan bir manaya şevki 
söz konusudur ki bu anlamda bir tahrife şiî bilginlerin yorum­
larında rastlanabilir. Bütün Şia kaynaklarını aynı kategoride 
değerlendirmek doğru olmamakla birlikte, şiiler tarafından 
mûteber kabul edilen bazı tefsir ve hadis kaynaklarında bu it­
hama malzeme olacak bilgiler ve nakiller mevcuttur262.

Lafzî tahrif de kutsal kitapların metinleriyle ilgili maddi 
planda yapılan tebdil demektir. Bu da kutsal kitaplarm metinle­
riyle ilgili bir faaliyeti akla getirmektedir. Çünkü lafzî tahrif, bir 
sözü (kelâm) çıkanp yerine başka bir sözü koymak yahut her­
hangi bir kutsal metne, orjijinalinde bulunm ayan bir söz ilave 
etmek ya da hüküm ifade eden bir sözü ağırlaştırma veya hafif­
letme şeklinde değiştirmek vb. demektir. Bu anlamda bir tahrif 
iddiası da bilindiği gibi hem Kur'ân öncesi ilâhı kitaplar hem de 
Kur'ân için söz konusu edilmektedir. Bu yüzden biz önce diğer 
kutsal kitaplara sonra da Kur'ân'a yönelik olarak ileri sürülen 
bu tahrif iddialanna yer vermek istiyoruz.

262 Ebû A bdillah ve Ebû C a 'fer'den  nakledilen birçok rivâyette, K ur'ân 'm  bazı 
âyetlerinde A llah 'ın  sadece şiileri kastettiği idd ia  edilm iştir. Meselâ, J i  j i  
ö j i i i i  V ¿jillj û jiiii ¿JJI " .. .D e  ki: H iç  bilenlerle bilm eyenler b ir o lu rm u ?  (ez-Zümer 
39/9.) âyetiyle ilgili olarak, Ebû A bdillah şöyle dem iştir: " Yüce Allah bu  âyette 
"bilenlerle" bizi, "b ilm eyen lerle"  de düşm anlarım ızı kastetm iştir. Bkz. el-Küleynî, 
er-R avda m ine 'l-kâ fi, Tahran 1391,1, 49. Ayrıca "Boş ka ld ın  m ı hem en

başka işe k o y u l" 262 âyeti, Ebû A bdillah tarafından "Peygam berlik  görevini ta­
m am ladıktan  sonra, yerine A li'yi halife olarak tayin et" şeklinde te'v il edilm iş­
tir. Bkz. el-Kummî, T e fs îru 'l-K u m m î, Beyrut 1991, II, 428. Yine Ebû A bdillah 'a 
göre,* bjh jl)  aü*  5 Û y- - y j  b j y y  ¿uP "Arş'ı y ü k len e n  ve  bir de o n u n

çevresinde b u lu n a n la r  (m elekler), R ab lerin i ham d  ile teşbih ederler . . ."  (el-M ü'm in 
40/7) âyetinde zikredilen m üm inlerden  m aksat Şia'dır. Bkz. el-Küleynî, er- 
Ravda, II, 132.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 275

B. Kur'ân Öncesi İlâhî Kitaplarla İlgili Tahrif İddiaları
Kur'ân Ehl-i kitaptan bazılarının kendi kitaplarına karşı bazı 

olumsuz tavır içerisine girdiklerinden söz etmektedir. Nite­
kim, kiî 4j \jj>LtjJ jü\ jjop ¿jfi İL* ^jJûL jJJ
ö j i^ i  ite j j j j  ¿-¿S it. Jiji "Elleriyle (bir) kitap yazıp son­
ra onu az bir bedel karşılığında satmak için 'Bu Allah katındandır’ 
diyenlere yazıklar olsun! Elleriyle yazdıklarından ötürü vay haline 
onların! Ve kazandıklarından dolayı vay haline onların!"263, âyetinde 
bu husus açıkça vurgulanmaktadır264. Ancak gösterilen bu 
olumsuz tavrm vahyin kendisinden mi? yoksa korunmasına 
rağmen kelimelerinden, kavram lanndan ve âyetlerinin anlam­
larından mı kaynaklandığı hususu tartışmalıdır. Burada şunu 
hemen belirtelim ki Kur'an-ı Kerim'in, kutsal kitaplar konu­
sunda Yahudi ve Hıristiyanlara yönelttiği eleştiriler, daha ilk 
dönemlerden itibaren İslami literatürde cok geniş bir tahrif po­
lemiğinin oluşmasma neden olmuştur. Bununla birlikte, konuy­
la ilgili eleştiriler tek yönlü ve tek sesli değildir. Kimi İslâm 
âlimlerine göre Tevrat ve İncil'in metni, kimilerine göre ise yo­
rum u tahrif edilmiştir. Metnin tahrifini ileri sürenler arasmda 
kısmi tahrifi savunanlar olduğu gibi, bu kitapların büyük bir 
kısmının tahrif edildiğini iddia edenler de bulunmaktadır. Bun­
lardan başka tahrifin, Tevrat'ın şerhi olan "Mişna" veya "Tal- 
mud" ile ilgili olduğu da zaman zaman dile getirilen konular 
arasmda yer almaktadır. Bu yüzden biz konuyu iki yan başlık 
alünda ele alıp incelemek istiyoruz.

1. Lafzî Tahrif Yapıldığı İddiası

Daha önce de belirttiğimiz gibi lafzî tahrif kutsal kitapların 
metinleriyle ilgili m addî planda yapılan tebdil ve tağyir demek­
tir. Ancak bu  tür bir tahrifin sözü edilen İlâhî kitaplann ekseri­

263 el-Bakara 2/79.
264 M üfessir Taberî'ye göre b u  âyet Y ahudilerin, T evrât'a aykırı yorum lar içeren b ir

k itap  yazıp  b u  kitabı, Tevrât'ı bilm eyen A raplara sattıklarına işaret etm ektedir.
Bkz. Câmiu'l-beyân, I, 378-379.



276 /KUR'ÂN TARİHİ

yetini mi yoksa bir kısmmı mı kapsadığı hususu ayrı bir tartış­
ma konusudur. Buna göre tartışmanın iki taraflı olduğu söyle­
nebilir. Bir kısım Müslüman yazara göre Tevrât ve Incil'in çoğu 
tahrife konu olmuştur. Bu görüşü ileri süren âlimlerin başmda 
İbn Hazm (ö. 456/1064), Karâfî (ö. 684/1286) ve İbn Kayyim el- 
Cevziyye (ö. 751/1351) gelmektedir. Onlara göre Kur'ân öncesi 
kutsal vahiyler yani Tevrât ve İncil ilâhılik vasfını kaybetmiş 
birer kitaptır265. Zira Tevrâtin Tesniye kitabının son bâbında 
Musâ'nm ölümü ve defni anlatılmakta, öldüğünde de onun 120 
yaşmda olduğu ifade edilmektedir. Bu gibi hususlar da 
Tevrat'ın uzun zaman sonra başka biri tarafından kaleme alın­
dığım göstermektedir266. Ayrıca Tevrat'da Yakub Peygamber'in 
sahip olduğu çocukların sayı itibariyle otuz üç olduğu belirtil­
mekte; halbuki bu sayının otuz iki olması gerekmektedir267. Do­
layısıyla böylesi yanlış bir bilginin kutsal bir metinde yer alma­
sı, Tevrat'ın tahrif edildiğinin bir başka kanıtı sayılabilir. O hal­
de denilebilir ki, bu  ve benzeri hususların bulunduğu kitaplara 
güvenmek yahut da onları aslî şekillerine ircâ etmek artık 
müm kün değildir.

Tevrât ve İncil'in metinsel (lafzî) anlamda tahrif edildiğini 
ileri süren bazı Islâm âlimleri de, sözü edilen tahrifin geniş çer­
çeveli olmayıp dar anlamda gerçekleştirildiğini iddia etmekte­
dirler. Bu görüşte olan âlimlerin başında İbn Teymiyye (ö. 
728/1328) gelmektedir. Ona göre Tevrât ve İncil kısmen tebdil 
ve tağyir edilmiş olsa da, büyük ölçüde Allah'ın hükümlerini 
ihtiva etmektedirler. Çünkü bu iki kitabı tahrif etmek için onla­
rın tüm nüshalarını bir araya toplayıp değiştirmek mümkün 
değildir. Esasen buna ihtiyaç da yoktur. Çünkü Tevrat ve İncil 
nüshalarımn çoğu zaten birbirini desteklemektedir, aralarında

265 İbn H azm , el-fasl, I, 155; el-Karâfî, Kitâbu'l-ecoibeti'l-fâhira ani'l-es'ileti'-l fâcira, yy., ts., s. 109-111; İbn Kayyim  el-Cevziyye, Hidâyetü’l-hiyarâ fi ecvibeti'l-yehûd ve'n-nasârâ, M ısır 1322, s. 355-356.
266 Adam , Baki, T evrat’ın Tahrifi M eselesine M üslüm an ve Y ahudi Cephesinden 

Bir Bakış, A.Ü.İ.F.Dergisi, A nkara ts., C.XXXVI, s. 368.
267 İbn Hazm , Kitâbü '1-fasl, 1 ,143-150.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ 1277

fazla bir farklılık yoktur268. Söz konusu tahrif de esasen dinî ku­
rallarda (ahkâm) değil, tarihî bilgilerde meydana gelmiştir. Bu­
nu da Tevrat'ta Allah'ın hükm ünün bulunduğunu açıklayan 
Mâide 5/43. âyeti ile hristiyanlarm İncil'e uymalarım emreden 
Mâide 5/47. âyeti desteklemektedir. İbn Teymiyye’ye göre Hz. 
Peygamber'in zinâ eden bir Yahudi erkek ve kadma, Tevrât'm 
hükmünce recm cezası vermesi269, Tevrât'm tamamen tahrife 
uğramadığım göstermektedir270.

Kur'ân öncesi İlâhî kitaplardan olan Tevrat ve İncil'in kıs­
men tahrif edildiğini ileri süren müfessirlerden biri de Elmalılı 
Muhammed Hamdi Yazır'dır. Zira ona göre de Yahudiler bazı 
Tevrat âyetlerinin manalarım gizlemek suretiyle tahrifatta bu ­
lunmuşlardır271. Meselâ, t «4* 1 ^  h3
vU dJt ypc *ûi>- j î j  I (Israilogulla-
rına) Bu kasabaya girin, orada bulunanlardan dilediğiniz şekilde bol 
bol yeyin, kapısından da eğilerek girin, (girerken) 'Hıtta (Yâ Rabbi 
bizi affet!) deyin ki, sizin hatalarınızı bağışlayalım; zira biz iyi davra­
nanlara (karşılığını) fazlasıyla vereceğiz, demiştik"272 âyetinde ifade 
edildiği gibi yüce Allah Yahudilere bizi bağışla anlamında "hıt- 
ta" demelerini emretmiş ancak onlar bunu gizleyerek "hınta- 
hınta"27î diye bağırmaya başlamışlar ve Tevrât'ı böylece tahrif 
etmişlerdir. Fakat bunu yapanlar zâlimler topluluğudur. Onla­
rın da tamamı değil bir kısmı bunu gerçekleştirmiştir274. Yine 
Elmalılı'ya göre Yahudiler bazen de Hz. M uhammed'in isminin 
geçtiği Tevrât âyetlerini gizlemek suretiyle tahrife sebebiyet 
vermişlerdir275.

268 İbn Teymiyye, e l-C evâbu 's-sah îh  lim en  bedelde d in e 'l-M e s îh , Kahire 1964, I, 367- 
369.

269 el-Buhâri, Tefsir, 64.
270 Tarakçı, M uham m et, "Tahrif", D İA ., İstanbul 2010, XXXIX, 423-424.
271 Elmalılı, H a k  D in i K u r 'â n  D ili, 1,506.
272 el-Bakara 2/58.
273 Bu sözü gizleyerek onun  yerm e, "bize buğday ver" , anlam ına gelen "H ın ta "  ke­

lim esini kullanm ışlardır. (Bkz. Ateş, Süleyman, Çağdaş Tefsir, 1 ,171.
274 Elmalılı, H a k  D in i K u r 'â n  D ili, IV, 2310.
275 Elmalılı, H ak D in i K u r 'â n  D ili, 1 ,336.



278 / KUR'ÂN TARİHİ

Yahudi kaynaklarında Musâ’ya verilen Tevrât’m tahrif 
edildiğine dair haberler de yer almaktadır. Hatta bu kaynaklar­
da Musâ'ya Allah tarafından verilen Tevrât'm kaybolduğu ve 
bugünkü Tevrât'ı, Ezrâ adında bir zatın yeniden kaleme aldığı 
belirtilmektedir. Bu olay Yahudi kaynaklarında şöyle anlatıl­
maktadır: Denildiğine göre Allah Ezrâ'ya, yanma beş deneyimli 
kâtip alarak ıssız bir yere gitmesini emretmiştir. Ezrâ da Al­
lah'ın bu buyruğu üzerine beş kâtip alarak inzivaya çekilmiş ve 
orada bir gün sonra kendisine verilecek şeyi içmesi için ağzım 
açmasını isteyen bir ses duymuştur. Bu sesin ardından da ona 
su gibi akıcı bir sıvı sunulmuştur. Bunun üzerine Ezrâ ağzım 
açmış bu sıvıyı içmiş, ancak tam kırk gün bir daha ağzım kapa- 
tamamıştır. İşte söz konusu kâtipler bu m üddet içerisinde 
Ezrâ'mn sözlerini yazarak, Tevrât'ı yeniden inşâ etmişlerdir. 
Kırk günün sonunda Allah Ezrâ'ya Eski Ahit'in 24 kitabını her­
kese yaymasını, geriye kalan yetmiş kitabı ise hikmet sahibi 
kimseler için saklamasını emretmiştir276.

2. Manevî Tahrif Yapıldığı İddiası

Bazı İslâm âlimleri de İbn Hazm'ın başım çektiği grubun 
yaklaşımına karşı bir anlayış geliştirerek tahrifin, lafızda değil 
yorumda olduğunu ileri sürmüşlerdir. Bu kanaati taşıyanların 
başmda da İbn Haldûn (ö. 808/1406) gelmektedir. Ona göre de 
Kur'ân öncesi kutsal kitaplarda tahrif, sadece bu kitapların yo­
rumlanmasında söz konusudur. Bu da özellikle Yahudilerin 
kurmuş oldukları devletin yıkıldığı ve mensuplarının dört bir 
yana dağıldığı dönemde m üm kün olmuştur. Ancak bu durum ­
da da Yahudi âlimlerin ve ahbânn kasıtlı bir tahrifi ve tebdili 
yoktur277. Bu yüzden söz konusu kitaplara ta'zimde kusur et­
memek gerekmektedir. Çünkü onlar takdim edildikleri şekille­
riyle ilâhîlik vasfım taşıyan kitaplardır278.

276 Bkz. N adich, Jevish, Legends, 23.
277 İbn H aldûn, T â ıih u  İb H a ld û n  e l-M ü sem m â  bi k itâbe ti'l-iber ve  d iv â n i’l-m üb tedâ  v e 'l-  

haber, (nşr. M uham m ed M ehdî el-H ibâbî) Kahire 1936,1,8.
278 Bkz. Goldziher, Ehl-i Kitaba Karşı İslâm  Polemiği, (trc. C ihat Tunç), İslam  İlim le­

ri E n s titü sü , C. IV, 1980, II, s. 254.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ 1279

Tahrifin yorumla ilgili bir konu olduğunu savunanlardan bi­
ri de tarihçi Makrizî (ö. 845/1442)'dir. Kaynakların beyamna gö­
re o, kutsal kitaplar için söz konusu edilen tahrif meselesinde 
daha farklı bir yaklaşım sergilemektedir. Makrizi'ye göre me­
selâ Kur'ân'm Bakara 2/79. âyette sözünü ettiği tahrif, Tevrât’la 
ilgili olmayıp onun tefsiri olan Mişnâ ile ilgilidir. Denildiğine 
göre Mişnâ'nın yazılmasından elli sene sonra Sanhedriyyun de­
nilen bir grup insan ortaya çıkarak Mişna'nm metninde tasar­
rufta bulunm ak suretiyle Talmud isminde yeni bir kitap kaleme 
almışlardır. Ancak onlar bu  kitabı yazarken Mişna'daki bir çok 
şeyi gizlemişler ve kendi görüşleri doğrultusunda oluşturduk­
ları bir takım hükümleri de ona ilave ederek, bütün bunlarm 
Allah'tan geldiğini ileri sürmüşlerdir. İşte Bakara 2/79. âyette 
Yüce Allah'ın kınadığı Yahudi bilginleri Sanhedriyyun denilen 
bu yazıcılardır; tahrife konu olan kitap da Tevrat değil Miş­
na'nm tahrif edilmesiyle ortaya çıkan Talmud'dur279.

Sonuç olarak şunu ifade edelim ki, Kur'an ile önceki kutsal 
kitaplar arasmda görülen çelişkiler, Tevrat ve İncil'de metin 
tahrifi yapıldığını göstermektedir. Ancak bu çelişkiler, Kur'an 
ile mevcut Tevrat, Zebûr ve İnciller arasmda ortak bazı mesajla­
rın bulunmasına engel değildir. K ur'an'ın önceki kitapları tas­
dik etmesi, bu ortak mesajlara yönelik bir tutum dur. Daha önce 
de belirtildiği gibi, M üslümanlar tahrif konusunda iki görüşe 
sahip olmuşlardır. Bunlardan birine göre Tevrat ve İncil metni 
lafzen tahrif edilmiştir. Diğerine göre de söz konusu kitaplarla 
ilgili iddia edilen tahrif, Tevrat ve İncil'in metniyle değil, yoru­
m u ile alakalıdır. Bizim şahsî kanaatimize göre de Kur'an'daki 
tasdik ayetleri ve K ur'an'ın önceki kitaplarda yazılı olduğunu 
söylediği cümlelerin mevcut Tevrat ve İnciller'de bulunması, 
bu kitaplarm tamamının olmasa da önemli bir kısmının tahrif 
edildiğini ortaya koymaktadır. Bu da manevî yani yorumsal an­
lamda bir tahrif değil, metinsel anlamda bir tahrif demektir.

279 el-M akrizî, Kitâbu'l-mevâiz ve'l-i'tibâr bi zikri'l-hitât ve'l-âsâr, Kahire, ts., II, 475.



2 8 0 /KUR'ÂN TARİHİ

C. Kur’an’la İlgili Tahrif İddiaları
Bu başlığı görenler diğer kutsal kitaplarda olduğu gibi 

Kur'ân'da da tahrif olduğu zannına kapılabilirler. Ancak hemen 
belirtelim ki, bugün yeryüzünün metin bakımından en sağlam 
ve en güvenilir kitabı hiç kuşkusuz Kur'ân'dır. O halde onu tah­
rif kelimesiyle yan yana getirmek asla m üm kün değildir. Ge­
nelde Müslümanlar bu kanaate sahip olsalar da bir taraftan or­
yantalistler, diğer yandan bazı şiîler Kur'ân'm cem ve istinsah 
edilirken tahrife uğradığını ileri sürmektedirler. Hatta tespit 
edebildiğimiz kadanyla sünnî kaynaklarda yer alan bir takım 
rivâyetler de okuyucuların zihinlerinde böyle bir çağnşımm or­
taya çıkmasına yol açmaktadır. O halde konuyu bu çerçevede 
ele alarak bazı değerlendirmeler yapmamız kaçınılmaz derece­
de önem arzetmektedir.

î .  Oryantalistlere Göre Kur'ân'da Tahrif

Oryantalistler Kur'ân'm  mevsûkiyetini (orijinalitesini) m u­
hafaza edemediğini iddia etmektedirler. Onlar bu iddialarını, 
özellikle yedi harf ve kırâat meselelerini gündeme getirerek ve 
K ur'ân'dan bazı bölümlerin çıkarıldığını çağrıştıran birtakım 
uydurm a rivâyetleri öne sürerek delillendirmeye çalışmaktadır­
lar. Müslümanların bu gibi konularda fikir birliğine varamamış 
olmaları ve bazı şii müelliflerin Kur'ân'dan bir kısım sûre ve 
âyetlerin çıkarıldığı şeklindeki iddialan, tabiatıyla oryantalistle­
rin bir taraftan ellerini güçlendirmekte, diğer taraftan da önle­
rine zengin bir kolleksiyon sunmaktadır. Meselâ bu anlamda 
W., Muir sırf bazı şii kaynaklardan elde etmiş olduğu bilgilere 
dayanarak, özellikle Hz. Ali ile ilgili bir kısım âyetlerin 
Kur'ân'dan çıkartıldığım ileri sürmektedir280. Aym şekilde 
Blachere de Şia'mn, Kur'ân'ı noksan kabul ettiği fikrinden ha­
reketle, Hz. Ebû Bekr sonra da Hz. Osman'ın bir çok âyet ve 
sûreyi K ur'ân'a almadıklarım, Hz. Ali'yi Müslümanlara açıkça

280 Bkz. Doğrul, Ömer Rıza, Tanrı Buyruğu (Giriş), s. LXXVII.



KUR'ÂNTN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 281

imam ve halife tayin eden pek çok âyeti de K ur'âridan çıkar­
dıklarım iddia etmektedir281. Aslına bakarsamz bu iddiaların 
tutarsız olduğu ortadadır. Çünkü böyle bir durum da şu söyle­
nebilir. Eğer gerçekten Hz. Ebû Bekr ve Hz. Osman, Hz. Ali ile 
ilgili âyetleri Kur'ân'dan çıkardı ise, Hz. Ali halife olunca neden 
bunları tekrar Kur'ân'a yazdırtmadı? Öyle görünüyor ki bu, 
hiçbir zaman mutedil Şia tarafından da tasvip görmemiştir. 
Çünkü bu tür iddialar Gulât-ı şia denilen bâtıniyyenin sapık 
kavillerinden biridir ve hiçbir mantıkî tarafı yoktur282.

Oryantalistler bazen de Kur'ân'm  bir takım üslup özellikle­
rinden hareket ederek onun tahrife uğradığım ileri sürmekte­
dirler. Meselâ Emile Dermenghem kaleme almış olduğu "Mu- 
hammed'in Hayatı" adlı eserinde K ur'ân'm  cem ve tertibinden 
söz ederken şunları söylemiştir: "Son ve kat'i metne gelince o, 
halife Muâviye zamanmda Haccâc tarafından -tıpkı Osman'ın 
tatbik ettiği usûl üzere- tertip edilmiştir. Kur'ân'da sayısız tek­
rarlar vardır ve âyetlerden birçoğunun yerinde olmadığı açıkça 
görülmektedir. Asıl metne birtakım ilâveler ve hâşiyelerin yer­
leştirilmediği yahut ondan bazı parçaların çıkarılmadığı şeklin­
deki birtakım hususlar bilinmediği gibi, bu  ziyade ve eksiklerin 
oramnı tayin etmek de imkânsızdır"283.

Burada şuna hemen işaret edelim ki bu ifadeden anladığımı­
za göre Emile Dermenghem, Kur'ân'm tertibi ile harekelenmesi 
meselesini birbirine karıştırmıştır. Çünkü bütün tarihi kaynak­
lar, Kur'ân'm  Hz. Osman zamanında kesin bir biçimde çoğaltı­
lıp tertip edildiğini, Haccâc zamanmda ise harekelendiğini 
kaydetmektedirler. Mevcut metnin harekelenmesi esnasmda 
tertipde herhangi bir şekilde oynama söz konusu olmayacağı 
açıktır. Öyle anlaşılıyor ki, Emile Dermenghem bu hususu orta­
ya atarak Kur'ân metninin birkaç defa tertip edildiğini, bu  se-

281 Blacher, Regis, Le Coran (Que sais-je), Paris 1976, s. 19-20.

282 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 330.

283 D erm enghem , Emile, Muhammed'in Hayatı (trc. Reşat N uri Güntekin), yy., 1930, 
s. 346-347.



282 / KUR'ÂN TARİHİ

beple ondaki âyet ve sûrelerin yerinden oynatıldığını iddia et­
mek suretiyle insanların zihninde, Kur'ân'dan birtakım çıkart­
maların yapılmış olduğu şüphesini uyandırmak istemektedir. 
Tabii ki bu ve benzeri fikirler, hiçbir zaman ispat şansına ula­
şamayacak nitelikteki iddialardan ibarettir.

"Mizânu'l-Hak" adıyla te'lif etmiş olduğu eserinde, Kur'ân 
hakkındaki tahrif iddialarına yer veren müelliflerden biri de 
Fander'dir. Ancak Rahmetullah el-Hindî yazmış olduğu 
"İzhâru'l-Hakk" isimli eseriyle bu  zatm fikirlerini çürütmüş, 
1984 yılında da Hâşim Abdulfettah Gudde tarafından kaleme 
alman "Havle'TKur'âni'l-Kmm ve'TKitâbi'l-Mukaddes" isimli 
eserle de, Fander ve diğer oryantalistlere hakettikleri susturucu 
cevaplar verilmiştir284.

Sonuç olarak şunu ifade edelim ki oryantalistlerin tahrif id­
diaları, tarihi verilere tamamen ters olup, art niyetle ortaya 
atılmış mesnetsiz fikirlerdir. Bu tür fikirleri ortaya atanlann tek 
amacı Müslümanları, yeryüzünde K ur'ân'dan soğutmak, uzak­
laştırmak ve ona sırt çevirtmektir. Ancak onlar hiçbir zaman bu 
art niyet ve ön kabullerinden kaynaklanan çirkin amacı gerçek­
leştirme şansım elde edememişlerdir, tabii ki bundan sonra da 
asla elde edemeyeceklerdir.

2. Şia'ya Göre Kur’ân'da Tahrif

Konuya başlamadan önce şu hususu tespit edelim ki, Şiîlerin 
çoğu dayanaktan yoksun olduğu için Kur'ân'da tahrifin söz 
konusu olmadığı inanandadır. Ancak hadis ehli bir kısım Şia 
bilgini Kur'ân'm  bazı bölümlerinin, âyet ve kelimelerinin eksil- 
tildiğini, sûre ve âyet tertibinin bozulduğunu böylece onun 
sünnî kesim tarafından önemli ölçüde tahrif edildiğini iddia 
etmektedirler. Kur'an'daki bu tahrif iddiaları II. h. Asrm ortala­
rına kadar Sebeîyye başta olmak üzere Gulât Şiîler tarafından 
öne sürülmekteydi. Ancak bu iddiaların, hicri ikinci asrm ikinci

284 Bu hususta bilgi için bkz. Karataş, Şaban, Kur'ân Tarihi, s. 83.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 283

yarısından itibaren imamet anlayışının gündeme gelmesiyle 
birlikte Şiî grupların bir kısmı tarafından benimsenmeye başla­
dığı anlaşılmaktadır. Görülebildiği kadarıyla Şîa'nın ileri gelen­
leri, gerek halife meclislerinde, gerekse başka mahfillerde m u­
halifleriyle girdikleri tartışmalarda bu tür iddiaları rahatlıkla 
öne sürmekteydiler. Böylece gelişen süreç içerisinde bu tür tar­
tışmalarla ilgili pek çok rivayet gündeme gelmiş ve bunlar III. 
h. Asırdan itibaren Şiî hadis literatüründe yer almaya başlamış­
tır. Biz şimdi bir kısım Şiî grubu tarafından ileri sürülen tahrifle 
ilgili bu iddialar üzerinde durmaya çalışacağız.

a. Sûrelerde Tahrif

Biraz önce de ifade ettiğimiz gibi Şia içerisinde otorite sayılan 
bazı bilginler her ne kadar Kur'ân'dan herhangi birşeyin tahrif 
edildiğini kabul etmiyorsa da, hadis ehli şii alimlerden bir kıs­
mının, Kur'ân'a alınmayan sûrelerin varlığından söz ettikleri bir 
vâkıadır. Bu konuda nakledilen rivâyetler incelendiği zaman, 
söz konusu anlamda iki sûreden söz edildiği görülür. Bu sûre­
lerden biri, yedi âyetten ibaret olan "Velâye Sûresi" dir ki, Şeyh 
Muhammed b. Ali b. Şehrâşûb'un belirttiğine göre, bu sûrenin 
tamamı Kur'ân'dan çıkarılmıştır285. Diğeri de "Nûraytı Sûre­
si" dır. Bu sûre de en-Nûri et-Tabresi'nin kaleme almış olduğu 
"Faslu'l-hitâb f i  tahrifi kitabi Rabbi'l-erbâb" adlı kitapta, Kur'ân'dan 
çıkarıldığı iddiasıyla gündeme getirilmiştir. Denildiğine göre, 
Hz. Osman Mushafları çoğaltıp, bu nüshalara uymayanların ya­
kılması emrini verdiği zaman, Hz. Ali ve Ehl-i Beytin faziletin­
den söz eden bu sûreyi de ortadan yok etmiştir286.

"Kur'ân-ı Kerîm’i Taklid Teşebbüsleri" adıyla önemli bir maka­
le kaleme almış olan olan M. Tayyib Okiç, Kur'ân'dan çıkarıldı­
ğı iddia edilen söz konusu sûreler hakkında şunları söylemek­
tedir: "Hindistan'ın Bankiporf şehrindeki “Genel Şark Kütüpha­
nesi"nde bütün sûreleri ihtivâ eden apokrif/uydurma bir Mus­

285 et-Tabressî, Faslu'l-hitâb fi tahrifi kitâbi Rabbi'l-erbâb, Necef 1298, s. 180-181.

286 et-Tabressî, Faslu'l-hitâb, s. 180-181.



284 / KUR'ÂN TARİHİ

haf yazma halinde mevcuttur. Bu nüshada Kur'ân-ı Kerîm'in 
muhtelif yerlerine bazı ilâveler yapıldığı gibi uydurulm uş iki 
ayrı sûre de bulunmaktadır. Bunlardan birisi, "Sûretu'n- 
nûrayn" yani iki nûr sûresidir (ki bu iki nurla Hz. Peygamber 
ile Hz. Ali kastedilmektedir). Kırk bir âyetten mürekkep bu 
apokrif/uydurma parçanm ilk defa 1842 tarihinde fransız m üs­
teşriki Garcin de Tassy tarafından Fransızca tercümesi neşre­
dilmiştir. Ondan bir sene sonra (1843) Kazan Üniversitesi profe­
sörlerinden Mutanassır (sonradan hıristiyan olan) Mirza 
(Alexandre) Kazem Bek'in aynı mecmuada buna dair bir tenkid 
ve tahlil yazısı çıkmıştır.

İkinci apokrif/uydurma sûre ise yedi âyetten ibaret olan 
"Sûretu'l-velâye" dir ki onun da Hz. Ali ve imamlara gösteril­
mesi lazım gelen hürmet ve itaattan bahsettiği anlaşılmaktadır. 
Yazma halinde bulunan bu nüshanın ihtiva ettiği apokrif parça­
lar İran'da misyonerlik yapmış bulunan W. St. Clair Tisdall ta­
rafından 1913 yılında İngilizceye tercüme edilmiştir. Bütün bu 
apokrif sûre ve âyetlerin Mirza (Alexandre) Kazem Bek'in be­
lirttiği gibi, şiiler tarafından nazar-ı itibare alınması şöyle dur­
sun; meşhur polemik kitaplarında bile kendilerinden hiç söz 
edilmemektedir"287.

Bu konuyla ilgili olarak M uhamm ed Draz da şunları söy­
lemektedir: Bunlar, Kur'ân-ı Kerim 'den çalınmış birtakım ke­
lime ve ibarelerden müteşekkil uydurm a sûrelerdir. K ur'ân'm  
o ahenkli üslûbu ve belâğatı karşısmda ne kadar kötü bir ifa­
de örneği oluşturduğunu görmek için onları bir defa okumak 
yeterlidir288.

Ayrıca şunu da belirtmek lazım ki, "Sûretu'n-nûrayrı" üze­
rinde incelemeler yapmış bulunan Mirza (Alexandre) Kazem 
Bek ile T. Nöldeke, bütün çırpınmalarına rağmen, onun uy­
durma olduğunu kabul etmek mecburiyetinde kalmışlardır289.

287 C errahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, 1,406-407.

288 Draz, Kur'ân’m Anlaşılmasına Doğru, s. 36, dp, 35.

289 C errahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, 1,406-407.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /285

Burada şunu hemen belirtelim ki, İsmail Cerrahoğlu'nun 
"Kur'ân Tarihi" adlı kitabına metnini koyduğu290 Sûretu'n- 
nûrayn okunduğu zaman görülecektir ki gerçekten bütün keli­
meleri Kur'ân'dan alınarak yazılmış, ihtivâ ettiği konular ara­
sında bir insicam bulunmayan, kısacası uydurm a olduğu her 
halinden belli olan bir sûredir.

b. Âyetlerde Tahrif

Bazı şii âlimlerin ileri sürdüğü tahrife konu olan bir başka 
husus da âyetlerdir. Bu konudaki rivâyetlere bakılırsa görülür 
ki Şia'nın bu anlamda iddia ettiği tahrif, bir yönüyle bazı sûre­
lerden âyet gruplarının, diğer yönüyle de bir kısım âyetlerden 
yerine göre birtakım kelimelerin atılması şeklindedir. Meselâ, 
Beyyine ve Nisâ Sûrelerinden münafıklarla ilgili büyük bir bö­
lümün çıkarıldığı bu iddialar arasmda bulunmaktadır291. Bazı 
âyetlerden çıkarılmış kelimelere gelince bunlarla ilgili örnekler 
çok daha fazladır. Bunlardan bir kışımı şöyledir:

292.aJL*j aJjJİ ( ^ İ p  ty )  J j i \  Ü j i'frib  ¿1 ¿ j f ]  (1 )

293-lJJ& (¿1* dfi (2)

294.Liüip l jii jJii f ) b jJajj aıl ff'ı (3)

2 9 5 .  Ijşi jL Olİ fTİj ¡A) ^ ^  (4)

298. ti^ P  Aİ çJ j  ¿jA p \  IjJl^P «ÜJj (5 )

290 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, 1,410-411.
291 et-Tabressî, el-İhticâc, Meşhed 1403, s. 354.
292 en-Nisâ 4/166. Bkz. el-Kummî, Ali b. İbrahim, Tefsîru'l-Kummî, Beyrut-1991, I, 

179.
293 el-İsrâ 17/89. Bkz. el-Kuleynî, Ebû Ca'fer Muhammed b. Ya'fût, el-Usûl mine'T 

kâfi, Tahran 1389, II, 296.
294 el-Ahzâb 33/71. Bkz. el-Kuleynî, el-Usûl, II, 279.
293 el-Cinn 73/23. Bkz. el-Kuleynî, el-Usûl, II, 314.
293 Tâhâ 20/115. Bkz. el-Kuleynî, el-Usûl, 1,16.



286 / KUR'ÂN TARİHİ

K ur'ân'm  tahrife uğradığını ileri süren Şiâ bilginleri bunlar­
dan başka Kıyâme Sûresi 75/17. âyette yer alan İÎU3Î3 i i f i  IEİp ol 
"Kuşkusuz onu kalbinde toplamak ve ve sana okutturmak yalnız bize 
aittir" âyetini \fi 3 i fifi Ol) "Şüphesiz Ali onu bir araya topladı 
ve okudu" şeklinde tilâvet etmektedirler297.

Bu düşüncede olanlara göre Nisâ 4/24. f i  J \i ¿fil* ^ Uİ
I f i j  ¿fijyfi "...Onlardan (kadınlardan) faydalanmanıza mukabil, 
kararlaştırılmış olan mehirlerini verin..." âyetindeki (fifi)  zami­
rinden sonra J 5-Î ^ l) " Belli bir süreye kadar" kaydı mev­
cuttu; ancak bu da K ur'ân 'dan çıkarıldı. Zira sözü edilen kı­
sım, içlerinde Ubey b. Ka'b, Abdullah b. Abbas ve Abdullah b. 
M es'ûd'un da bulunduğu bir grup sahâbi tarafından okunu­
yordu298.

Bir Şiâ müfessiri olan Ali b. İbrahim el-Kummî (307/919) de 
tefsirinin girişinde K ur'an'da tahrif olduğundan bahsederek 
şöyle der: "Ebû Abdillah (Ca'fer Sâdık) ^ liü  ¿ f i f i \  ¿¿fi pik
f i f i I ¿fi- 034İÎ3 ojfilü 'Siz insanlar için ortaya çıkarılan,
doğruluğu emreden fenalıktan alıkoyan (...) hayırlı bir ümmetsiniz'299 
ayetini okuyan bir kimseye, 'Emîrü'l-M ü'minîn'i ve Hüseyin b. 
Ali'yi öldürenler mi hayırlı ümmettir' diye sormuş; kendisine 
ey Ebû Abdillah öyleyse bu ayet nasıl nâzil olmuştur? Diye 
sorulduğunda da, ¿fi of i f i j  Oj/O!_> f i \  j-til ¿A fi-—'
f i lâ \  'Siz insanlar için ortaya çıkarılan, doğruluğu emreden 
fenalıktan alıkoyan (...) hayırlı bir imamlarsınız" şeklinde nâzil 
oldu demiştir"300.

Yine Kummî’ye göre K ur'an'dan bazı hususların çıkarılmış 
olduğuna ¿U3 f i  ¿kil jjJÎ U ¿4; J fi . f i  "Ey Peygamber! Rabbin- 
den sana indirileni tebliğ et... "301 âyeti de delil teşkil etmektedir.

297 es-Sayrafî, Nuketüi-intisâr, s. 65.
298 et-Tabressi, Mecme'u'l-beyân, III, 32.
299 Âl-ilmrân 3/110.
300 el-Kummî, Tefsîrü'l-Kummî, I, 10; İhsan İlahi Zâhir, Şîa'nın Kur'ân İmamet ve Ta- 

kiyye Anlayışı, (he. Sabri Hizmetli-Hasan Onat), Ankara 1984, s. 94.
301 el-Mâide 5/67.



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 287

Zira bu âyet aslında, ¿i*  ^  dUj ¿y  ¿Ldj JjJÎ La ¿-L Ljiîli 
şeklinde nâzil olmuştu, ancak daha sonra ondan (¿Jp ^  
ifadesi çıkarılmışür302.

Burada şunu hemen belirtelim ki tahrif ifade eden bu ri- 
vâyetler senet itibariyle, haddi aşmak ve mezhepten sapmakla 
itham edilen birtakım zayıf kişilere isnâd edilmektedir. Bunla­
rın da Şia içerisinde, kendilerine "Rafızî" denen küçük bir azın­
lık olduğu ileri sürülmüştür ve bu kişiler, ricâl kitabı yazanlara 
göre makbul kişi olarak kabul edilmemişlerdir. Buna göre deni­
lebilir ki, İmâmiyye'nin çoğunluğu onlarla aynı görüşte değil­
dir; yani Kur'ân'm  tahrife uğradığı kanaatini taşımamaktadır. 
Nitekim Osman Keskioğlu, Şia bilginlerinden Molla Muhsin'in 
bu manada şunları söylediğini nakletmektedir: "İçimizden bazı 
kimseler K ur'ân'da tahrif ve noksan olduğunu söylüyorlar. Fa­
kat dostlarımızın ve çoğunluğumuzun kanaati buna aykırıdır. 
Çünkü Kur'ân Hz. M uhammed'in m u’cizesi ve dinî ilimlerin 
kaynağıdır. Müslümanlar bu kitabın korunması için bütün gay­
retlerini ortaya koymuşlar ve hertürlü tahrife engel olmuşlar­
dır. Bundan dolayıdır ki Kur'ân, elimizde bulunan şekliyle Al­
lah Resûlü Muhammed (sav)'in hayaünda toplayıp tertip ettiği 
K ur'ân'm  aynısıdır"303.

Şu da bir gerçek ki, bütün bunlar da esasen tek bir gaye için 
yapılmıştır, o da imâmet anlayışım temellendirmektir. Çünkü 
bu dönem, imâmiyye kimliğinin temayüz eden niteliği olan 
"imâmet" anlayışının tartışıldığı bir dönemdir. Bilindiği gibi 
müslümanlar arasmda da en güçlü meşrûiyyet kaynağı 
Kur’ân’dır. Bu yüzden Şiâ bilginleri söz konusu anlayışı temel­
lendirmek maksadıyla, Kur'ân’dan deliller getirme çabası içeri­
sine girmişlerdir. Kur'an'dan temellendirme yaparken de isteni­
len deliller bulunamadığında Kur'ân'm, elimizdeki metninden 
çok daha fazla olduğu, bu münasebetle onun bir çok kısmının

302 el-Kummî, Tefsîrü'TKummî, 1,10; Zâhir, Şîa'nın Kur'ân İmâmet ve Takiyye Anlayı­
şı, s. 94.

303 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 330.



288 / KUR'ÂN TARİHİ

yok edildiği304, ayrıca Hz. Ali ve ondan sonra imam olacak şa­
hıslarla ilgili kısımların ve Kureyş'ten pek çok kimsenin kâfir 
olduğunun zikredildiği âyetlerin Kur'ân'dan çıkartıldığı iddia 
edilmektedir305. Böylece söz konusu anlayış sahipleri imameti 
temellendirebilme uğruna açıkça Kur'an'ı feda etmişlerdir. An­
cak K ur'an'da tahrif yapıldı, şeklindeki iddialarm amaçlanan­
dan çok daha büyük sıkıntılara yol açabileceği endişesi ve bu 
hususla ilgili olarak bazı gruplarca verilen sert tepkiler bir kı­
sım Şiâ bilginim bu tarz iddiaları reddetmeye şevketmiş306; hatta 
bazıları da konuya ilişkin müstakil eserler bile kaleme almışlar­
dır. Söz konusu tarzda eser veren bilginler imamm nasslarda 
açıkça belirtilmesi gerektiği şeklinde formüle edebileceğimiz 
imamet nazariyesini, bir yandan elimizdeki Kur'ân'm  bazı ayet­
lerini te'vil yoluna giderek, diğer yandan da Kur'ân dışında aklî 
ve ahbara dayalı yollarla ispatlamaya çalışmışlardır307.

Sonuç olarak şunu zikredelim ki Kur'ân Yüce Allah tarafın­
dan elçisi vasıtasıyla Hz. M uhammed'e vahiy yoluyla indirilmiş 
İlâhî bir kitaptır. Yeryüzüne indirildiği andan itibaren ezber­
lenmiş, yazılmış, okunmuş ve zamanımıza kadar da tevâtüren 
nakledilegelmiştir. Bundan dolayıdır ki o, her nevi tahriften 
uzaktır ve dünyanın her tarafında yaşayan insanların, mezhep­
leri farklı olsa da el üstünde tutmuş oldukları Kur'ânlar birbiri­
nin aynısıdır. Aralarında hiçbir kelime, hatta hiçbir harf farkı 
bile yoktur. Kısacası Kur'ân, semâvî kitaplar arasında orjinalite- 
si hiç bozulmayan ve kıyamete kadar da asla bozulmayacak 
olan yegâne kitaptır.

304 el-Eş'arî, ilk Dönem İslam Mezhepleri Makâlâtu’l-İslamiyyîn ve İhtilafu’l-Musallîn, 
(trc. Mehmet Dalkılıç-Ömer Aydın), İstanbul 2005, s. 72.

305 el-Kuleynî, Usûlü'l-kâfi, II, 279-314, IV, 440-446.
306 Şeyh Sadûk (ö. 381/991), Şeyh Müfid (ö. 413/1022) ve Seyyid Murtazâ (ö. 

436/1044), Kur'an'da eksiklik iddialarım reddeden limlerden bazılarıdır. Bu 
konuda geniş bilgi için bkz. Karataş, Şaban, Şia'da ve Sünni Kaynaklarda Kur’ân 
Tarihi, s,174-188.

307 Ümit, Mehmet, "Kur'ân’a Yönelik Tahrif İddialarma Zeydî Tepki", H.Ü., İ.F., 
Der., 2006, C.5, sy„ 9, s. 69-70.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 289

D. Sünnî Kaynaklarda Tahrifi Çağrıştıran Nakiller

Şia kaynaklarında yer alan, ancak otorite kabul edilen bazı 
şii bilginler tarafından ahâd haber olarak nitelendirilip şiddetle 
reddedilen bir takım rivâyetler üzerinde durduktan sonra, şim­
di de sünnî kaynaklardaki tahrifi çağrıştıran bir kısım rivâyetle- 
ri nakledip değerlendirmek istiyoruz. Sünnî kaynaklarda yer 
alan bu tarz rivâyetleri de aynı şekilde âyet ve sûrelerle ilgili 
olarak iki kısımda incelemek sonuca ulaşma açısından daha 
isabetli görünmektedir.

1. Bazı Âyetlerle İlgili Nakiller

a. Recim Âyeti

Hz. Âişe diyorki: "Yeminle söylüyorum ki vaktiyle recm 
âyeti diye bilinen bir âyet nâzil olmuştu. Bu âyet benim diva­
nımın altında bulunan bir sahîfede (hurma yaprağı) yazılı idi. 
Ne var ki biz Hz. Peygamber’in vefatıyla ilgili işlerle meşgul 
olurken (koyun-keçi türü) bir evcil hayvan içeri girmiş ve o 
sahîfeyi yemişti308.

Burada şunu hemen belirtelim ki, "recm âyeti" olarak bilinen 
bu metin kaynaklarımızda şu şekilde yer almaktadır: Ll ¡ÂılJlj y lii  

jiye- ¿1 j  ¿il Ija İÜi UiyJr’J i b j "Evli erkek ve evli kadın zina yap­
tıkları zaman Allah'tan bir ceza olarak muhakaek onları recmedin. Allah 
mutlak galip ve hikmet sahibidir”309 Usûl kitapları sözünü ettiğimiz 
bu metni neshin, tilâveti mensuh hükmü bâki kısmı için örnek ola­
rak zikretmektedirler. Yani bu anlayışa göre söz konusu metin da­
ha önce âyet olarak nâzil olmuş, ancak Yüce Allah belli bir zaman 
sonra onun hükmünü yürürlükte bırakıp lafzım iptal etmiştir.

Bilindiği gibi bugün elimizde bulunan Mushaflarda böyle 
bir âyet yer almamaktadır. Bu durum da konuya iki açıdan yak­
laşmak gerekmektedir. Birincisi, Hz. Âişe hadisinde de ifade

308 Bkz. es-Serahsî, el-Usûl, II, 79-80; Davudoğlu, Ahmed, Sahih-i Müslim Ter-
cemesi ve Şerhi, İstanbul 1975, VII, 369.

309 Ahmed b. Hanbel, Müsned, V, 132.



290 / KUR'ÂN TARİHİ

edildiği gibi âyet olduğu ileri sürülen bu metin bir evcil hayvan 
tarafından yenildiği için Mushaf'a yazılmamış; İkincisi de âyet 
olarak inzâl edildiği ancak daha sonra metninin neshedilmesi 
sebebiyle Kur'ân'a kaydedilmemiştir.

Bize göre bu iki yaklaşımda da bir takım eleştirilecek yönler 
bulunmaktadır. İlkiyle gili şunlar söylenebilir. Diyelim ki, Hz. 
Aişe'ye isnâd edilen rivâyet sahihtir. O takdirde Kur'ân'ı cem 
ederken Zeyd b. Sâbit'in bu  iki âyeti başka sahâbîlerden alıp 
Mushaf'a kaydetmesi gerekmez miydi? Yoksa söz konusu me­
tinler diğer sahâbilerde mevcut değilmiydi? Böyle de olsa 
Kur'ân konusunda aşırı duyarlı bir sahâbî olan Zeyd'in bu âyet­
leri Mushaf'a kaydetmemesi düşünülebilir mi? Bize göre bura­
da esasan söylenecek tek bir söz vardır, o da bu rivâyetin asılsız 
olduğudur.

İkinci yaklaşımda yer alan nesh meselesi de bize göre üze­
rinde durulması gereken önemli meselelerden biridir. Çünkü 
Yüce Allah'ın daha önce indirdiği fevkalade hayati önem taşı­
yan, hatta toplumsal niteliği olan bir âyetin lafız olarak geri çe­
kilip hükm ünün ibkâ edilmesindeki hikmet gerçekten anlaşılır 
gibi değildir. Ayrıca burada şunu da belirtelim ki recm âyetiyle 
ilgili rivâyetler incelendiği zaman görülür ki, âyet olduğu ileri 
sürülen metin değişik versiyonlarla zikredilmektedir. Bunlan 
şöyle sıralamak mümkündür:

Çj lâl j  (1 )
¿Ulj 4İ)I y a  MlSL <u3Î ÜA^U>-jti 4>u2Ü!j y j  lâl (2 )

y *  MÜö <udí Ç j lij j  (3)

jijP iülj #1)1 ya M'Âj ‘Cdí idj lij j  (4)

310 ed-Dârimî, "Hudûd", 16; İmam Mâlik, el-Muvatta, "Hudûd", 10; Ahmed b. 
Hanbel, el-Müsned, V, 183; el- Hâkim, el-Müstedrek, Beyrut, ts., IV, 360; İbnü'l- 
Cevzî, Nevâsihui-Kur’an, s. 116; ez-Zerkânî, Menâhil, II, 215.

311 el-Beyhakî, es-Sünenu'l-kübrâ, baskı yeri yok, ts., VIII, 211; el-Hâkim, Müstedrek, 
IV, 359; İbnü'l-cevzî, Nevâsihu'l-Kur'an, s. 116; es-Süyûtî, el-İtkan, II, 32.

312 Ahmed b. Hanbel, Müsned, V, 132.
313 el-Hâkim, el-Müstedrek, IV, 359; el-Beyhakî, es-Sünen, VIII, 211.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 291

31^ . a J * M İ  ¿j* 'İflSb L«jh^4j>-jU f i j  lâ) 4& % fiJ \j I ( 5 )  

315.aJUÜI ¿yi \fi&& ti-ı *fi\ f ij  kİ î xiAil3 11 (6)

Bu tablo da bize göstermektedir ki recm âyeti olduğu iddia 
edilen metin içerdiği kelimeler itibariyle farklılık arzetmektedir. 
Yani metinde bir birlik söz konusu değildir. Halbuki bu âyet 
tilâveti neshedilmiş âyet bile olsa, esasen yapılan nakillerin aym 
metinden söz etmeleri gerekirdi. Şu bir gerçek ki, bir âyetin 
Kur'ânî sayılabilmesi için onun hem metin hem de mana olarak 
mütevâtir olması gerekmektedir. Tabiatıyla bu durum da söz 
konusu metnin âyet olduğunu ileri sürmek mümkün görün­
memektedir. Çünkü o, ne metin ne de anlam itibariyle tevâtür 
derecesine ulaşmış değildir.

Burada üzerinde durulması gereken diğer bir konu da, âyet 
olduğu ileri sürülen metnin, Kur'ân'm  alışılan nazım türüne 
benzememesidir. Nitekim Mustafa Sâdık er-Râfii de: "... Bu söz, 
Kur'ân lügatinin sağlamlığına, nazmının letâfetine, binasının 
kuvvet ve akıcılığına benzemeyen ham bir sözdür"316 diyerek, 
bu sözün Kur'ân üslubuna uymadığım dile getirmektedir. Bü­
tün bunlar da bize göstermektedir ki, recim âyeti diye ifade edi­
len metin hakkmda nakledilen rivâyetler ve yapılan değerlen­
dirmeler güvenilir değildir.

b. Emzirme Ayeti
Hz. Âişe'den nakledilen bir rivâyette o şöyle demektedir: 

"Bilinen on defa emzirme haramlık hükmü doğururur" âyeti, 
K ur'ân'da yer almaktaydı. Ancak daha sonra bu, "beş bilinen 
emme" ile neshedildi. Hz. Peygamber vefat ettiği zaman onlar 
Kur'ân âyetleri arasmda okunmaktaydı"317.

314 el-Beyhakî, es-Sünen, VIII, 211; el-Heysemî, Mecmau'z-zevâid, Beyrut, 1408, VI, 265.
315 el-Beyhakî, es-Sünen, Vm, 211; el-Heysemî, ez-Zevâid, VI, 265.
316 er-Râfii, İ'câzu'l-Kur'ân, s. 29.
317 Müslim, er-Radâ, 24. Ayrıca bkz. el-Muvatta, er-Radâ, 18; et-Tirmizî, er-Radâ, 3; 

ed-Dârimî, en-Nikâh, 49; Ebû Dâvûd, en-Nikâh, 10. Hz. Aişe (ra)'nin: "Bu hü­
küm benim yatağımın altında bulunan bir sahifede yazılı idi. Resûlullah (sav)



292 / KUR'AN TARİHİ

Burada şunu hemen belirtelim ki söz konusu rivayeti tahlil 
eden âlimler demişlerdir ki ilk önce on emzirmenin evlilikte ha­
ramlık hükmü doğurduğunu ifade eden âyet nâzil olmuştu, an­
cak bu daha sonra beş emzirmeyi hüküm olarak ortaya koyan 
âyetle neshedildi. Ardından da beş emzirmeyi ifade eden âyet 
tilâvet yönüyle Mushaftan çıkarıldı. Yani ilk âyet hem hükmen 
hem de tilâveten yürürlükten kaldırılırken, ikinci âyet yalnızca 
lafız yönüyle neshedilip hükmü bâki bırakıldı318. Tabiatıyla böy­
le bir yorum eğer inandırıcı görülürse, o takdirde insanın aklına 
belki tahrif iddiası gelmeyebilir. Ancak beş emzirmeyi ifade 
eden âyetin hükmü eğer devam ediyorsa, artık bu durumda 
onun lafız yönünden neshedildiğini ileri sürmek pek tutarlı gö­
rünmemektedir. Zaten bu yüzdendir ki bir kısım âlim, tahrifi 
çağrıştıracağı endişesiyle tilâvet neshini kabul etmemiştir. Me­
selâ, es-Serahsî, Hz. Aişe'den nakledilen bu sözün Resûlullah 
(sav)'ın vefatından sonra hem tilâvetin hem de hükmün neshine 
imkân tanıma anlamına gelebileceğini söyleyerek, bu sözü sahih 
kabul etmesinden dolayı İmam Şâfii'yi eleştirmiştir319.

Aynı şekilde İbnü'1-Humâm bu anlayışın, "Hz. Peygam­
ber'den sonra Kur'ân'dan pekçok şey kaybolmuştur; çünkü 
sahâbe bunları gizlemiştir" şeklindeki Râfızî iddiasını haklı çı­
karacağım söylemiştir320.

Abdurrahmân el-Cezirî de süt emzirme ile ilgili âyetler hak­
kında nakledilen bu tür rivâyetleri tenkit ederek, bunların 
İslâm'a çok ciddi zararlar verdiğini belirtmekte ve tilâvet nes­
hini reddetmektedir321.

d ünyadan  göçünce biz onun yıkanm ası ve kefenlenm esiyle m eşgul iken, bir ev­
cil hayvan  (dâcin/keçi) içeri girerek b u  sahifeyi yem iş" dediği de  ayrıca nakle­
dilm ektedir. Bkz. es-Serahsî, el-Usûl, II, 79-80; D avudoğlu, Ahm ed, Sahih-i Müs­
lim Tercemesi ve Şerhi, VE, 369.

318 Keskioğlu, Osm an, Kur'ân Tarihi, s. 323-324.

319 Bkz. es-Serahsî, el-Usûl, II, 79-80;

320 İbnuT-H um am , Fethu'l-kadîr, Bulak 1316, III, 3. A ynca bkz. Erdoğan, M ehmet, 
Sünnet, s. 62.

321 el-Cezirî, A bdurrahm an, el-Fıkh ala'l-mezhebi’l-erbaa, İstanbul 1986, IV, 257.



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 293

Tilâvet neshini reddederek bu tür rivâyetleri asılsız bulan 
müelliflerden biri de, Mustafa Sâdık er-Râfii dir322.

Bizim şahsî kanaatimiz de bu doğrultudadır. Çünkü bahis 
konusu tarzdaki rivâyetlerin sahih olduğunu kabul etmek, 
K ur'ân'm  tahrif edildiğini söylemekle eş anlamlıdır. Başka bir 
ifade ile böylesi rivâyetler, Kur'ân'm  bütünlüğüne ve korun- 
muşluğuna gölge düşürecek mahiyettedir.

2. Bazı Sûrelerle İlgili Nakiller

(1) Bu konuya vereceğimiz örneği Ebu'l-Esved ed-Düelî şöy­
le anlatmaktadır: "Ebû Mûsâ el-Eş'arî, Basralılarm hafızlarına 
haber gönderdi. Bunun üzerine Kur'ân'ı iyi derecede okuyan üç 
yüz hafız onun yanma geldi. Ebû Mûsâ onlara: ’Sizler Basralıla- 
rm en iyileri ve hafızlarısınız. Kur'ân'ı okuyun. Ancak uzun 
sûre okumayı ihmal etmeyin. Sonra sizden öncekiler gibi sizin 
de kalpleriniz katılaşır. Biz vaktiyle bir sûre okurduk. Onu ge­
rek uzunluk ve gerekse şiddet bakımından Tevbe Sûresi'ne 
benzetirdik. Sonra o sûre bana unutturuldu. Yalnız şu kadan 
ezberimde kaldı: 'Âdemoğlunun iki vâdi dolusu malı olsa, mutlaka 
bir üçüncüsünü daha ister. Âdemoğlunun karnını ancak toprak dol­
durur'323.

(2) Ebû Musâ el-Eş’arî’den nakledilen bir rivâyette onun 
şöyle dediği ifade edilmiştir: "Biz "sebbaha" lafzıyla başlayan 
sûrelerden birine benzer bir sûre okurduk. Ancak o sûreyi 
unuttuk. Söz konusu sûreden aklımda kalan tek bir âyet vardır 
o da şudur: "Ey inananlar! Yapmayacağınız şeyleri söylemeyin. Ak­
si takdirde (bu gibi sözleriniz) şahit olarak boynunuza (amel defteri­
nize) yazılır da kıyamet gününde bundan dolayı hesap vermek zo­
runda kalırsınız"32*.

322 er-Râfii, İ'câzu'l-Kur'ân, s. 30 vd..

323 M üslim , ez-Zekât, 119. Ayrıca bkz. el-Buhârî, er-Rikâk, 10; et-Tirmizî, ez-Zühd, 
27; el-M enâkıb, 64; İbn M âce ez-Zühd, 27.

324 ez-Zerkeşî, el-Burhân, II, 36-37; es-Süyûtî, el-İtkân, II, 25-26.



294 / KUR'ÂN TARİHİ

(3) İbn Ömer'in şöyle dediği nakledilmektedir: "İki kişi 
Resûlullah'ın kendilerine okuttuğu bir sûre okuyorlardı. Bir 
gece namaza kalktıklarında bu sûreden bir harf dahi hatırla­
yamadılar. Bunun üzerine sabah vakti Hz. Peygamber'e gele­
rek bu durum u kendisine arzettiler. Allah Resûlü (sav) de: "O 
neshedilen sûrelerdendir, üzerinde durmayınız" dedi"325.

(4) Hz. Âişe'den gelen bir rivâyette de o şöyle demiştir: "Ah- 
zab Sûresi Hz. Peygamber zamanında iki yüz âyet olarak oku­
nuyordu. Ancak Osman Mushafları yaz(dır)dığı zaman şu an 
mevcut olan âyetlerden başkasını (onlarda) bulamadık"326.

(5) Zir b. Hubeyş'in de şöyle dediği nakledilmiştir: "Ubeyy
b. Ka'b bana Ahzâb Sûresini kaç (âyet olarak) sayıyorsunuz 
(okuyorsunuz)? diye sordu. Ben "yetmiş iki veya yetmiş üç 
âyet" dedim. (Bunun üzerine Ubeyy): "Eğer (onun tamamı) 
elimizde olsaydı, Bakara Sûresi'ne denk olurdu, dedi"327.

Görüldüğü gibi burada nakledilen rivâyetlerde sözü edüen 
bazı sûrelerin unutulduğu şeklindeki ifadeler, özellikle Ahzâb 
Sûresi'nin Bakara Sûresi'ne denk olduğu ya da 200 âyet olarak 
okunduğu, fakat Hz. Osman'ın ancak 73 âyeti yazdırabildiği 
şeklindeki Ehl-i sünnet kaynaklarında yer alan sözler, ne gibi 
sonuçlar doğuracağı hesaba katılmadan ortaya ahlan uydurma 
rivâyetlerdir. Çünkü bunlar, Hz. Peygamber döneminde yazı­
lan, ezberlenen, Hz. Ebû Bekr zamanında kitap haline getirilip 
Hz. Osman devrinde de çoğaltılan Kur'ân'la ilgili yapılan en ti­
tiz bilimsel faaliyetleri gölgelediği gibi, insanın akima onun gü­
venirliliği ile ilgili şüpheler de sokmaktadır328. Kanaatimizce 
burada âcilen yapılması gereken şey, bu husustaki rivâyetleri 
ilmî bir tenkide tâbi tutarak sahih olmayanları ayıklamaktır. 
Geçmişte bir kısım âlimler metin tenkidinden çok "isnâd tenkidi" 
ne önem verdiklerinden K ur'ân'm  bütünlüğüne zarar verebile-

325 ez-Zerkeşî, el-Burhân, II, 36-37; es-Süyûtî, el-İtkân, II, 25-26
326 es-Süyûtî, el-İtkân, n, 32.
327 es-Süyûtî, el-İtkân, II, 32.
328 Karataş, Şaban, Kur'ân Tarihi, s. 204.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /295

cek birçok rivâyeti senedleri sağlam olduğu gerekçesiyle sahih 
kabul etmişlerdir. Meselâ, yukarıda zikrettiğimiz, evcil bir hay­
vanın (keçi) vahiy yazılı sayfaları yemesi ile ilgili rivâyeti İbn 
Hacer (ö. 852/1448) sened yönünden inceleyerek râvisinin "si­
ka/güvenilir" ve "gayr-i müttehem" yani yalancılıkla itham edil­
memiş olduğunu belirtmiş, arkasından da metinlerin yazılı ol­
duğu malzemenin evcil hayvan tarafından yenilmesi meselesini 
nesih olayından sonraki bir zamana bağlamıştır ki, buna hayret 
etmemek mümkün değildir329.

3. Bazı Husûsî Mushaflarla İlgili Nakiller
Bazı sünnî kaynaklar, Abdullah b. M es'ûd'un Mushafında 

Fâtiha Sûresi ile muavvizeteynin (Felak ve Nas) yer almadığım, 
Ubeyy b. Ka'b'ın Mushafmda da burada anlatılanın aksine Nas 
Sûresi'nden sonra kunut duâlanm n bulunduğunu ifade eden 
rivâyetlere yer vermektedirler. Bundan dolayı konuyu iki ayrı 
başlık altında incelememiz uygun olacaktır.

a. İbn Mes'ûd Mushafı
Biraz önce de belirttiğimiz gibi İbn M es'ûd'un kendisi için 

özel olarak yazmış olduğu Kur’ân'a, Fâtiha ve Muavvizeteyni 
kaydetmediği ifade edilmektedir330. Fatiha Sûresiyle alakalı ola­
rak İbn Kuteybe (ö. 276/889) "Te'vîlu müşkili'l-Kur'ân" adlı ese­
rinde: İbn M es'ûd Fâtiha'yı Mushafma yazmadı. Çünkü Kur'ân, 
şüphe, unutma, ziyâde ve noksanlık korkusuyla iki kapak ara­
smda toplandı. Halbuki Fâtiha Sûresi herkes tarafından ezber­
lenip daima namazlarda okunduğu için, onun böyle bir tehlike­
ye maruz kalması söz konusu değildi, diyerek331 İbn M es'ûd'un, 
K ur'ân'm  mukaddimesi durum unda olan böyle bir sûreyi inkâr

329 A ydem ir, Abdullah, "M e n su h  Â y e tle r" , D iyanet Der., c. 24, s. 4 'den  naklen, Ka- 
rataş, Şaban, K u r’ân Tarihi, s. 205.

330 Bkz. A hm ed b. Hanbel, el-M üsned , V, 129; İbn Kesir, Tefsir, IV, 571; es-Süyûtî, ed- 

D ü rrü 'l-m e tısû r, Beyrut ts., VIII, 683; eTİtkân , I, 86. Ayrıca bkz. İbn Kuteybe, 
T e 'v îlu  m ü şk ili 'T K u r 'â n , s. 49.

331 İbn Kuteybe, T e 'v îlu  m ü şk ili 'l-K u r 'â n , s. 49.



2 9 6 /KUR'ÂN TARİHİ

etmediğim, sadece herkes tarafından ezberlenen ve en çok oku­
nan bir sure olması dolayısıyla onun, unutulması ya da kay­
bolması gibi bir tehlikenin hiçbir zaman mevcut olmaması se­
bebiyle, husûsi Mushafına kaydetmemiş olabileceğini belirtmek 
istemiştir.

"Mukaddimetân" adlı eserde de Fâtiha Sûresi namazla ilgili 
olan bir suredir. Dolayısıyla namaz devam ettiği, bu din de bâki 
kaldığı müddetçe bu sûreyi unutm anın m üm kün olmadığı be­
lirtilerek dikkatler aym noktaya çekilmiştir332.

Bu hususta el-A'zamî de Fâtiha Sûresi, Kur'ân'm en çok 
okunan bir sûresidir ve nam azlarda her rekâtın ayrılmaz bir 
rüknüdür. Sadece cehri nam azlarda bile günde 6 defa, cuma 
gününde ise 8 defa câmi ve mescidlerde yankılanmaktadır d i­
yerek, söz konusu sûrenin İbn Mes'ûd tarafından yazılmamış 
olmasını, bu  sûrenin çok yaygın ve meşhûr olmasına bağla­
maktadır333.

Diğer iki sûre ile ilgili rivâyetlere gelince o konuyla ilgili ola­
rak da öncelikle şunu belirtelim ki, İbn M es'ûd'un muavvize- 
teyn olarak bilinen Felak ve Nâs Sûrelerini Mushafına kaydet­
mediği konusundaki rivâyetleri Ahmed b. Hanbel, Zir b. Hu- 
beyş'ten nakletmektedir. Bu rivâyetler incelendiği zaman Zir b. 
Hubeyş’in söz konusu mesele ile ilgili olarak iki ayrı ifade kul­
landığı görülür. Bunlar: "İbn Mes'ûd muavvizeteyni Mushafına 
yazmadı” diğeri de, "İbn M es’ûd muavvizeteyni Mushaftan kazıdı" 
şeklindedir.

Şimdi burada üzerinde durulması gereken iki nokta vardır. 
Birisi, rivâyetlerin sahih olup olmaması meselesi, diğeri de sa­
hih olduğu ileri sürüldüğü takdirde bu ifadelerin nasıl yorum­
lanacağı hususudur. Öncelikle şunu vurgulayalım ki, rivâyetle­
rin sıhhati konusunda sünnî din bilginleri iki gruba ayrılmış­
lardır. Bir gruba göre söz konusu rivâyetler İbn M es'ûd'u hedef

332 Mukaddimetân, s. 96.
333 Bkz. el-A'zamî, Muhammed Mustafa, Kur'ân Tarihi, (trc. Ömer Türker-Fatih se­

rerdi), İstanbul 2006, s. 252.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 297

alan açık birer iftiradan ibarettir. Bu görüşte olanlar arasında 
Kâdî Ebû Bekr el-Bâkillânî (ö. 403/1012), İbn Hazm (ö. 456/1063) 
ve Fahreddin er-Râzi (ö. 606/1209) bulunmaktadır334. Diğer gru­
ba göre de söz konusu rivâyetler fukaha ve kura nezdinde sa­
hih hatta meşhûr nakillerdir. Bu görüşte olan âlimler arasında 
da İbn Hacer (ö. 852/1448)335 ve müfessir İbn Kesir (ö. 
774/1372)336 yer almaktadır. Ancak bu âlimler ilgili rivâyetleri 
te'vil cihetine gitmişlerdir. Meselâ bunların bir kısmı, Zir b. 
Huşeyb'in zikrettiği "Mushaftan muavvizeteyni kazıdı" sözünü 
dikkate alarak, İbn M es'ûd'un Felak-Nâs Sûrelerini değil, sade­
ce “muavvizeteyrı" sözünü Mushafmdan kazımış olabileceği yö­
nünde görüş beyan etmiştir. Çünkü bu anlayışta olanlara göre 
ashâbm, Mushaf yazarken onu herşeyden tecrid etme konu­
sundaki duyarlı davranışları, herkes tarafmdan bilinmektedir. 
Dolayısıyla bu rivâyette de vurgulanmak istenen nokta budur. 
Kâdı İyâz gibi bazı zatlar da, İbn M es'ûd hakkındaki bu ri- 
vâyetlerin onun, adı geçen sûreleri inkâr ettiği manasına gel­
mediğini, sadece onların Kur'ân'a yazılacağı hususunda 
Resûlullah (sav)'tan herhangi bir şey işitmediğini göstermekte­
dir. Çünkü İbn M es'ûd'a göre Kur'ân yazımında sünnet olan, 
ancak Hz. Peygamber'in yazılmasını emrettiklerini yazmaktır. 
Halbuki o, bu iki sûrenin yazılması konusunda Peygamberden 
bir tâlimat almamış ve Resûlullah yazdırırken de buna muttali 
olmamıştı. Böylece Kur'ân istinsah edildiği zamana kadar o bu 
fikrini devam ettirmiş, ancak Kur'ân çoğaltıldıktan sonra söz 
konusu sûrelerin onda yer aldığım görünce, um ûm un fikrini 
kabul ederek kendi görüşünü terketmişti. Dolayısıyla bu da 
Kur'ân'm  sıhhati konusunda ashâbm, ne derece hassasiyet gös­
terdiğini ortaya koymaktadır337.

334 Bkz. Keskioğlu, O sm an, Kur'ân Tarihi, s. 163.

335 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 163.

336 İbn Kesir, Tefsir, IV, 571.

337 Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, s. 163.



298 / KUR'ÂN TARİHİ

Muavvizeteynle ilgili rivâyetleri sabit görenlerin yapmış ol­
dukları bir te'vil de, bu sûrelerin Fâtiha sûresi gibi namazlarda 
çok okunmasından dolayı, unutulm a ve terkedilme ihtimali 
yoktu, dolayısıyla İbn M es'ûd da bundan emin olduğu için on­
ları Mushafma kaydetmemişti, şeklindedir338.

el-Bâkillânî de bu hususla ilgili olarak şu değerlendirmeyi 
yapmıştır: Şayet bir kimse Kur'âdaki bir sûrenin onun bir par­
çası olmadığına inamrsa o, ya mülhit ya da fâsıktır. Bu durum ­
da eğer İbn Mes'ûd'a atfedilen rivâyetler sahih ise, o durum da 
bu iki niteleme İbn Mes'ûd için de geçerlidir. Halbuki pek çok 
hadisinde Allah Resûlü onu övmüş ve takvasmı takdir etmiştir. 
Eğer İbn Mes'ûd böylesi bir sapıklık içine girmiş olsaydı, Pey­
gamber onun hakkında takdir dolu ifadeler kullanır mıydı? Ve 
yine onun inana konusunda herhangi bir olumsuz durum un 
olduğunu bilselerdi, akranları İbn M es'ûd'un söz konusu fışkım 
gizleme sorumluluğu altına girebilirler miydi? Halbuki biz bili­
yoruz ki, çağdaşları bir tek aykırı görüş olmaksızın, ittifakla İbn 
Mes'ûd'la ilgili övgü dolu sözler söylemişlerdir. İşte bu noktada 
iki ihtimal üzerinde durarak diyebiliriz ki ya Abdullah b. 
Mes'ûd Kur'ân'daki hiçbir surenin haklı statüsünü inkâr etme­
miştir ya da arkadaşları onun küfrünün üzerini örtmüşlerdir, 
bu yüzden de hepsi toptan tekfire muhatap olmuştur339.

Kısaca ifade etmek gerekirse bu iki şıktan en mâkul olanın 
birincisi olduğu söylenebilir. Çünkü Abdullah b. Mes'ûd ömrü­
nü İslâm'a adayan, özellikle de inen tüm vahiy metinlerini gü­
nü gününe yazan, ezberleyen ve zaman zaman Hz. Peygam- 
ber'e vahiy kâtipliği yapan; ayrıca Irak'da re'y medresesini ku­
rarak tâbiinden pek çok müfessir, fakih ve kurrâ yetiştiren böy- 
lesine büyük bir sahâbi hakkında bu tarz bir ithamda bulunmak 
hiçbir zaman doğru değildir. Zira anladığımız kadarıyla yaşa­
dığı dönemde de esasen etrafındaki sahâbiler bu  özelliklerin-

338 Mukaddimetân, s. 97.
339 el-A'zamî, Kur'ân Tarihi, s. 252-253.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 299

den dolayı ona karşı hep saygılı davranmışlar ve yetiştirmiş ol­
duğu öğrencileri de bu anlayışla hareket ederek onun öğretisini 
gelecek kuşaklara nakletmişlerdir. O halde o büyük sahâbînin, 
Allah'ın kitabından hiçbir sûreyi inkâr ettiğini söyleyemeyiz. 
Zira ortada böyle bir yola tevessül etmeyi gerektirecek hiçbir 
haklı ve geçerli sebep mevcut değildir.

b. Ubeyy b. Ka'b M ushafı

Ubey b. Ka’b in  mushafmda İmam Mushafdan ayrı olarak iki 
sûrenin daha mevcut olduğu söylenmektedir ki, bu sûreler 
"Kunut Duaları" dır340. Bu rivâyeti nakledenler İbnü'n-Nedim ile 
es-Süyûti'dir. Ancak şu da bir gerçek ki, Ubey b. Ka'b'a ait ol­
duğu ileri sürülen Mushafm diğer Mushaflardan ayrı bir 
husûsiyeti veya fazlalığı olduğuna dair hiç bir sahih rivayet 
mevcut değildir. Bilindiği üzere bir metnin Kur'ân olabilmesi 
için Resûlullah'a indirilmiş ve ondan da mütevatir olarak nak­
ledilmiş olması gerekir341. Halbuki Ubey b. Ka'b'm Mushafmda 
olduğu söylenen "Kunut Duaları" âhad yolla nakledildiğinden 
yukarıdaki şartları taşımamaktadırlar. Bu durum da Ubey' b. 
Ka'b'a ait olan bu iki duayı, iki ayrı Kur'ân sûresi olarak kabul 
etsek bile, Hz. Peygamber'in sayıları binleri bulan hiçbir ashâbı 
tarafından söz konusu duâların Kur'ân'dan olduğuna dair bir 
haber bize ulaşmış değildir342.

Kâdı Ebû Bekr el-Bâkillânî de "İ'câzu'l-Kur'ân" adlı eserinde 
konuyla ilgili olarak şunları söyler: Bu hususta nakledilenler 
haber-i vâhittir. Haber-i vâhit ise bu gibi yerlerde delil olmaz. 
Kaldı ki Ubeyy b. Ka'b bunları, içimizden birinin Mushafımn 
arkasına bazı duaları yazması gibi unutm amak maksadıyla 
kaydetmiş olabilir343.

340 Îbnü’n-N edîm , el-Fihrisl, s. 40-41; N öldeke, Kur'ân Tarihi, s. 42.
341 İbnü'l-Cezerî, en-Neşrfî'l-kırâatt'l-aşr, M ısır ts., I, 9;
342 Doğrul, Ö m er Rıza, İslâm Tarihi, İstanbul 1935, IX, 254.

. 343 el-Bâkıllânî, İ'câzu'l-Kur'ân, s. 220.



300 / KUR'ÂN TARİHİ

er-Râfii de bu konu hakkında şöyle bir değerlendirme yap­
mıştır: Abdullah b. Mes'ûd, Ubeyy b. Ka'b ve falancalarm hata 
etmeleri ve tercihlerinde günaha düşmeleri uzak bir ihtimal de­
ğildir. Aynca bu dine tuzak kurmak için onlara (...) iftirada bu­
lunulması da ihtimal dışı değildir. Biz, K ur'ân'dan bazı şeyler 
gitti yahut insanların ağızlarında, Kur'ân'da bulunmayan bir 
söz kaldı denilmesini, istedikleri kadar te'vil yapsalar, hatta ri- 
vâyetleri Cibril ve Mikâil'e isnâd etseler bile, bütün varlığımızla 
kabul etmeyiz344.

Bu konuda müsteşrik Nöldeke de "Kur’ân Tarihi" adlı ese­
rinde şunları söylemektedir: "Kunut Dualarının muhteva ve 
şekillerine göre duayı andırması, onların vahiy olma karakteri­
ni kolaylıkla kabul etmemizi engellemektedir. Eğer onlar 
Kur'ân'm 113 ve 114. sûrelerinde olduğu gibi "Kul" (söyle, ko­
nuş) sözcüğüyle başlasalar ve Peygamber tarafından Tanrı sö­
zü olarak nitelenselerdi, kolaylıkla vahiy diye ele alınabilirler­
di. Gerçi "Fatiha" süresinin başında da "kul" sözcüğü mevcut 
değildir. O yüzden "kul" lafzımn olmayışı başlı başına bir se- 
beb sayılmamaktadır. Ayrıca kunut dualarında, Kur'an'da alı­
şık olmadığımız bazı tabirler de yer almaktadır. Meselâ, (¿¿) 
fiili Kur'an'da hiç geçmemekte, onun yerine (ju^-) ve ( ^ )  gibi 
başka fiiller kullanılmaktadır, (<>-ri) fiili de Kur' anda Al­
lah'a ulaşma yolunda çabalamak manasında kullanılmamıştır. 
Bunlardan başka ) (üyAİ) Kur'an'da meful olmadığı halde, 
bu duada aküzatif şahıs zamiriyle karşımıza çıkmaktadır. Yine 
sözgelimi (^¡¿)'dan ((UİJ) fiiline ise, Kur'an'da yalnız bir defa 
rastlanmaktadır ki, o da Taha 20/12. âyette "ayakkabıyı çıkarma" 
anlamına gelmektedir. Halbuki burada çok daha başka bir ma­
nada, yani Allah yolunda olmayanları terk etmek manasında 
kullanılmıştır. Bu sebeblerle sözü edilen her iki sûrenin de 
Kur'an'a ait gerçek birer parça olduğu ve Peygamber'den va­
hiymiş gibi aktarıldığı pek inanılır gibi değildir345.

344 el-Bâkıllânî, İ'câzu'l-Kur’ân, s. 30-31.
345 Doğrul, Ömer,Rıza, İslâm Tarihi, IX, 255.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 301

Bizim kanaatimize göre de bu tarz rivayetler uydurmadır. 
Daha önce de belirttiğimiz gibi bu durumda yapılması gereken 
şey, insanların kafalarmda birtakım kuşkular uyandıran bu nevi 
rivayetlere karşı son derece duyarlı olmaktır. Çünkü bunların 
hiçbir bilimsel ve mantıkî temeli söz konusu değildir. Aslında 
bu rivâyetleri kabul edenler de görüldüğü gibi zorlama te'villere 
girişmektedirler. Ancak sonuç itibariyle bu te'villerin de insanı 
tatmin edici nitelikte olduğunu söylemek mümkün değildir. O 
halde en gerçekçi yol, onların uydurulmuş rivâyetler olduğunu 
kabul edip, herhangi bir yoruma dahi gitmemektir. Zira Kur'ân; 
¿jkiUJ JJ i\j y>İ!l lliji ¿Al l!j "Zikri/Kur’ân’ı biz indirdik, kuşkusuz 
onun koruyucusu da biziz "346, ¿¡Js <iii ¿¿; JLLİl ajI; İ

"Muhakkak ki ona önünden de ardından da bâtıl gelemez. O, 
hikmet sahibi çok övülen Allah'tan indirilmiştir"M7 gibi âyetleriyle 
kendisinin İlâhî koruma altında bulunduğunu, hiçbir bâtılm ona 
asla yaklaşamayacağını yani âyetlerinin, âyet olmayan başka 
sözlerle karıştırılmayacağım ve hiçbir âyetinin de asıl metnin 
dışarısında kalamayacağım ifade etmektedir.

VI. KUR'ÂN VE TARİHSELCİLİK

Batıda XVII. Yüzyılda ortaya çıkan tarihseldlik XX. Yüzyılda 
Müslüman dünyada da kendisini hissettirmeye başlamıştır. 
Ancak bu  oluşumun temelleri yüzyıl ötesine kadar uzanmakta­
dır. Yani tarihseldlik, Müslümanları XIX. Yüzyılda etkisi altına 
alan İslâm modemizminin bir sonucudur. Bu sebeple biz önce­
likle İslâm modemizminin ortaya çıkış serüvenim ele almak is­
tiyoruz. Ancak bu konuya geçmeden önce modemizm kavra­
mıyla ilgili biraz bilgi vermenin uygun olacağım düşünüyoruz.

Modernizm, yeni ve çağdaş anlamına gelen "modern" söz­
cüğünden türemiştir. Türkçe'de "asri" veya "çağdaş" gibi ke­
limelerle ifade edilen modernizm terim olarak aydınlanma ile

346 el-H icr 15/9.

347 el-Fussilet 41/42.



302 / KUR'ÂN TARİHİ

gelen zihinsel dönüşüm ün ortaya çıkardığı yeni bir ideoloji ve 
yaşam biçimi demektir. Bir başka deyişle zamana bağlı olan, 
içinde yaşanan zamanı ifade eden sürekli olarak günüm üze ait 
dönemi kendisinden hareketle tanımlamaya çalışılan bir bilinç 
durum udur. Bu anlamıyla tarihsel olanın karşıtı şeklinde de­
ğerlendirilebilir. Yani muhtevası sürekli değişse de eski olanın 
hâkimiyetinin bırakılıp yeniye geçilmesi anlamına gelen bir 
terimdir348.

Modernizm, "çağdaş teslis" denilen hümanizm, sekülerizm 
ve demokrasi sac ayağı üzerine kuruludur. Üç temel özelliği 
vardır. İlki inşam merkeze oturtması yani onu hakikatin tek öl­
çüsü kabul etmesidir. Diğeri vahye/dine kendi sistemi içerisin­
de fonksiyonel bir yer vermemesidir349. Modemizmin üçüncü 
özelliği de Kurtuluşu dinde değil, akıl ve bilimde görmesidir350. 
Modemizmle ilgili bu genel girişten sonra şimdi de İslâmî mo- 
demizm hareketinin ortaya çıkış amacı üzerinde duralım.

Bilindiği gibi İslâmiyet, insanların gerek yaratıcılarıyla ge­
rekse diğer insanlarla ve tabiatla olan dünyevî ilişkilerini dü ­
zenleyen İlâhî ilkeler bütünüdür. Bu ilkeler insanla buluştuğu 
ilk dönemlerden itibaren insan hayatına yeni bir canlılık ve di­
namizm getirmiştir. İslâm'ın kısa bir sürede Arabistan bölge­
sinden üç kıtaya yayılmasının arka planında yatan ana sebep de 
budur. Ama ne yazık ki İslâm'ın bu kudreti ve ihtişamı, Müs­
lümanların temsildeki zayıflıkları ve yöntem hatalan yüzünden 
giderek yerini durgunluğa ve donukluğa bırakmıştır. Bu du­

348 D em irhan Ahm et, Modernlik, İstanbul 1992, s. 11-12.

349 Bu h u susu  şu şekilde izah  etm ek m üm kündür. Bilindiği gibi aydınlanm a dö ­
nem i sonrası ortaya çıkan B atı'daki m odem ist düşünce, insanlığın ilerlemesini, 
özgürleşm esini ve kalkınm asını d in in  baskı, hâkim iyet ve kontro lünden kurta- 
n lm asm a bağlam aktadır. Batı norm larına göre d in  sosyal b ir olgudur. Bu y ü z ­
den o, fertlerin  v icdanlarında ve ahlâki yaşantılarında kalm alı, toplum a m üda- 
hele etm ek istediğinde de ya toplum  hayatından  tam am en uzaklaştırılm alı, ya­
h u t d a  m odem ize edilerek kendi yerine yani vicdanlara çekilmelidir.

350 Albayrak, İsmail, Klasik Modernizmde Kur'ân'a Yaklaşımlar, İstanbul 2004, s. 15-16.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 303

rum, Batı'nın Doğu aleyhine zaferler elde etmesi ve İslâm ülke­
lerinin önemli bir kısmım işgal ederek sömürge haline getirmesi 
ve pek çok kurumsal-kültürel mirası yok etmesiyle de zirve 
noktaya ulaşmıştır. Kısacası Batı ülkeleri, Osmanlı, İran, Hind 
Altkıtası, Mısır, Kuzey Afrika, Güneydoğu Asya, Kafkaslar vb. 
bölgelerde bir yandan ekonomik üstünlüklerini kullanarak ye­
rel endüstrilerin gerilemesine ya da yok olmasına sebep olur­
ken, diğer yandan da değişik bölgelerde açtıkları okullarla (ko- 
lejler-ürıiversiteler) yerel kültürleri dejenere etmeyi başarmış­
lardır. İşte bu olumsuz durumlar uzun zam andan beri ilim ve 
fikir hayatında bir durgunluk ve donukluk yaşayan İslâm dün­
yasında bir uyanışa ve hareketliliğe sebep olmuştur. Bunun 
üzerine Müslüman entellektüeller söz konusu krizden kurtulu­
şun yollarım aramaya koyulmuşlardır. Ancak ne yazık kı baş­
langıçtaki bu iyi niyetli çabalanna rağmen geliştirilecek bir ıslah 
ya da reform projesi üzerinde ittifak sağlayamamışlardır. Bir 
grup aydın İslâm'ın modernizasyonunu yani dinsel metinlerin 
yeniden yorumlanarak Müslümanların hayatına sokulmasını 
önerirken, diğer bir kısmı da laik ve milliyetçi duygulann ön 
planda olduğu bir modernizasyonu savunmuştur. Böylece bir 
yandan muhafazakâr görünen modemist bir eğilim, diğer yan­
dan da liberalliği öne çıkaran bir yaklaşım tarzı ortaya çıkmış­
tır. Bu hareketin izlerine ilk olarak Hindistan ve Mısır'da rast- 
lanmaktadır. Hindistan'daki temsilcileri Seyyid Ahmet Han (ö. 
1316/1898)351 ve Seyyid Emir Ali (ö. 1347/1928)352 dir. Bunlara 
"Hind İslâm modernistleri" denilmektedir. Mısır'daki temsilcileri 
ise Cemaleddin Efgânî (ö. 1315/1897), Muhammed Abduh (ö. 
1323/1905) ve Muhammed Ebû Zeyd'dir. Bu üçlüyü de "Mısır 
İslâm modernistleri" adı altında ele almak mümkündür.

351 H ayatı ve fikirleri hakkında geniş bilgi için bkz. A hm ed, Aziz, Hindistan ve Pa­
kistan'da Modernizm ve İslâm, (trc. A hm et Küskün), İstanbul 1990, s. 48; Öz, M us­
tafa, "A hm ed Han, Seyyid", DİA., İstanbul 1989, II, 73-74.

352 H ayaü  ve eserleri için bkz. Ahsan, Abdullah, "Em ir Ali, seyyid", DİA., İstanbul 
1995, XI, 123-124.



3 0 4 /KUR'ÂN TARİHİ

Burada şunu hemen belirtelim ki yukarıda ifade etmeye ça­
lıştığımız uyanış bağlamında Müslüman düşünür ve fikir 
adamlarının tek amacı, İslâm'ın ilk zamanlarındaki dinamizmi­
ni yeniden hayata geçirerek,'Müslümanların yaşantılarına ânz 
olan krizi yani durgunluğu, geriliği ve zayıflığı ortadan kaldır­
maktır. İşte söz konusu hareketin savunucuları bu amaç doğ­
rultusunda hareket ederek inanç, düşünce ve hayat tarzı bakı­
mından eskiyi olduğu gibi devam ettirmek isteyen eğilime karşı 
bir ihyâcılık yani yeniden diriliş hareketi başlatmışlardır. Mo­
dernist Müslüman düşünürler bunün için öncelikle taklide kar­
şı çıkarak Kur'ân'ı yeniden yorumlamak suretiyle Müslümamn 
hayatına hâkim kılmak istemişlerdir. Zira onlara göre geçmiş 
dönem alimlerinin ictihadlarını taklid etmek artık Müslüman 
toplumlarm ihtiyaçlarına cevap vermemektedir. Çünkü Müs­
lümanların çağdaş anlamda ihtiyaçlarım esas almak suretiyle 
Kur'ân'ı yeniden yorumlama yoluna gitmek (ictihâd) artık ka­
çınılmaz hale gelmiştir. Ancak bunu yaparken de Batı normla­
rım yani aklı ve bilimi esas alarak Kur'ân'ı o çerçevede yorum­
lamak ve böylece İslâm'ı eski ihtişamma kavuşturmak gerek­
mektedir. İşte XVII. asırda klasik bir görüntü ile ortaya çıkan bu 
yaklaşım tarzı, XX. Asra gelindiğinde daha farklı bir boyuta ta­
şınmış ve sonuçta bu hareket "çağdaş modernizm" ya da "tarih- 
selcilik" adı altında yeni bir seyir takip etmeye başlamıştır.

A. Tarihselciliğin Fikri Alt Yapısı

Az önce klasik modernist yaklaşımın ardından, ondan biraz 
daha farklı bir zemine oturtulan başka bir yorumlama yönte­
minin yani tarihselciliğin ortaya çıktığım söylemiştik. Bu yakla­
şımın temsilcileri Fazlur Rahman, Roger Garaudy, Muhammed 
Arkoun ve Haşan Hanefi'dir. Ancak Bunlar arasında İslâm mo- 
demizmini klasik bularak ortaya attığı tenkitlerle ona yeni bir 
istikamet veren Fazlur Rahman olmuştur. Ona göre mevcut 
modernizasyon, geleneği tamamen dışladığı, kadınlarla ilgili 
meseleleri göz ardı ettiği, sistematik bir yöntem geliştirmediği 
için eksik ve kusurludur. Dolayısıyla söz konusu hareketi bu



KUR'ÂN'IN LAFZI ÖZELLİKLERİ / 305

eksik ve kusurlu yanlarından arındırarak yeni bir dinamizmle 
daha geniş bir perspektife oturtmak gerekmektedir. İşte bu 
amaçla yola çıkan Fazlur Rahman, İslâm'ın temel kaynağı 
Kur'ân ve onun pratik yorumu sünneti yeniden yorumlayarak 
aktüelleştirmek istemiştir. O, bu husustaki yaklaşımım, Kur'ân 
tarihsel bir metin olarak ele alınmalı, geliştirilen yeni bir tefsir 
metodolojisiyle de Müslümanların modem  dünyadaki sorunla­
rım çözebilecek ve bu alandaki ihtiyaçlarına cevap verebilecek 
bir tarzda yorumlanmak tezi üzerine kurmaktadır353.

Fazlur Rahman'a göre Kur'ân hem lafızlarının kaynağı hem 
de içeriği itibariyle tarihsel bir metindir. Çünkü Kur'ân, vahyin 
Peygamberin zihninde ve toplumsal şartlarda "rengini aldığı" 
bir takım tezâhürlerdir. Yani Peygamberliğin tarihselliği içinde 
oluşmuştur. Bir başka deyişle Kur'ân, 23 yılda ve Hz. Peygam- 
ber'in kendi tarihsel-kültürel ortamında oluşmuştur. Aynca o, 
ilk muhatap kitlenin geleneklerim, sosyal ve çevresel şartlarım 
da dikkate almıştır. Böyle olunca başka tarihsellikler söz konu­
su olduğunda Kur'ân, başka şekillerde ifade edilebilir veya uy­
gulamaya sokulabilir. Esasen o, İlâhî de olsa ebediyen geçerli 
tek dışa vurum  olarak kastedilmiş değildir354. Yani Kur'ân met­
ni ya açıkça Hz. Peygamber tarafından yazılmıştır; ya da kal­
binde vuku bulan ilhâm ve yansımalar onun tarafından yazıya 
geçirilmiştir. İlhamlar ona ait olmasa bile, lafız Peygamber'e ait­
tir ve onun dil bilgisi ve ifade gücünün bir ürünüdür. Dil kültü­
re ait olduğundan Kur'ân metninde tarihsel bir durum  belirle­
yici rol oynamaktadır. Böyle olunca Peygamber kendi bilgi, dil, 
eğitim düzeyi ve içinde yaşadığı sosyal çevre ve bu çevrenin 
kendisine sunmuş olduğu şartların yani tarihsel durum un etki­
siyle bu metni meydana getirmiştir355.

353 Fazlur Rahman, İslâm  ve  Çağdaşlık: İslâm  E ğ itim  Tarih inde F ikrî B ir G eleneğin D eğ i­

şim i, (trc. H ayri Kırbaşoğlu), A nkara 1990, s. 71.

354 Fazlur Rahm an, A n a  K onularıyla  K ur'ân , (trc. A lpaslan Açıkgenç), A nkara 1987, 
s. 186.

355 Ç apan, Ergün, "K ur'ân 'm  Evrenselliği ve Tarihselci Yaklaşım", Y en i Ü m it D erg i­

si, Sy: 58,2002, s. 36-37.



306 / KUR'ÂN TARİHİ

Görüldüğü gibi metni oluşturan kabuk kısmım tarihsel ka­
bul eden Fazlur Rahman K ur'ân'm  içeriğini de tarihsel olarak 
nitelendirmektedir. Çünkü ona göre içerik de, Hz. Peygam- 
ber'in mücâdelesi sürecinde meydana çıkan sorun ve durumla­
ra verilen cevaplardan, özellikle onun zamanında ticaretle uğ­
raşan Mekke toplumunun sorunlarını çözücü naslardan oluş­
maktadır356.

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Kur'ân'ı hem lafız hem de an­
lam itibariyle tarihsel bir perspektife yerleştiren Fazlur Rah­
man, onun anlamım ortaya çıkarma noktasmda yeni bir tefsir 
metodolojisi geliştirmiştir. Bunu, biri yaşamlan tarihsel ortam­
dan Kur'ân'm  indirildiği zamana gitmek, diğeri de oradan ya­
şanılan tarihsel ortama geri dönmek şeklinde iki yönlü hareket 
olarak tammlamak mümkündür. Çünkü ona göre biraz önce de 
ifade ettiğimiz gibi Kur'ân, Hz. Peygamber'in yaşadığı tarihsel 
ortamdaki ahlâkî ve toplumsal durumlara gönderilen İlâhî bir 
cevaptır. Bu yüzden Kur'ân, çoğunlukla somut tarihi olaylar 
içerisinde karşılaşılan belli sorunlara cevap teşkil eden ahlâkî, 
dinî ve toplumsal açıklamaları içermektedir. Bir anlamda 
Kur'ân'm  söyledikleri tarihe aittir yani o, belli bir tarihte yaşa­
yan insanların sorunlarını çözmüştür. İşte ilk hareket, Kur'ân'm 
nâzil olduğu çevre ile birlikte bunu kuşatan daha geniş bir m u­
hitin din, âdet ve kurumlar yönünden araştırılması demektir. 
Buradaki arka plan araştırmasının yaşanılan tarihsel zamana 
aktarımı da, yukarıda ifade ettiğimiz hareketin ikinci aşamasım 
oluşturmaktadır. Buna göre tefsir metodolojisi için önerilen iki 
hareketten ilki, özelden genele yani K ur'ân'm  bazı âyetlerinden 
onun genel ilkelerinin, değerlerinin ve uzun vadeli gayelerinin 
ortaya çıkarılıp sistemleştirilmesine; diğeri de genelden özele 
doğru yapılan bir hareketle formüle edilen şimdiki durum un 
uygulanmasına yöneliktir. Entelektüel bir çabayla çıkarılan söz

356 Fazlur R ahm an, Islâm ve Çağdaşlık, (trc. A lpaslan Açıkgenç - M. H ayri Kırbaşoğ- 
lu), A nkara 1990, s. 73.



KUR'ÂN'IN LAFZI ÖZELLİKLERİ / 307

konusu ilke de şu andaki somut-tarihsel ortamla uyum sağla­
yacak bir şekilde birleştirilmelidir. Bu da tabiatıyla tarihsel du ­
rum un çok iyi bilinmesini ve onu oluşturan çeşitli unsurların 
çok iyi tahlil edilmesini gerektirir. Çünkü mevcut durum u an­
cak böyle bir yolla değerlendirmek m üm kün olabilir357.

Neo-İslâm modemizmi de denilen bu proje içerisinde Fazlur 
Rahman'm tefsir teorisinden sonra üzerinde durduğu ikinci 
önemli mesele de "yaşayan sünnet" tir. Bu onun, "ictihâd" görü­
şünün dayandığı temel niteliğindedir. Yaşayan sünnet, Fazlur 
Rahman'a göre Hz. Peygamber'in söz ve fiilerinden daha çok, 
onun nebevi sünnetine dayanılarak cemaat tarafından geliştiri­
len yorumları ve uygulamaları ifade etmektedir. Bilindiği gibi 
bu konuda varılan konsensüsler "icmâ" olarak kavramlaşmıştır 
ki, esasen yaşayan sünnetle kastedilen de budur358.

Ancak şu da bir gerçek ki Fazlur Rahman hem Kur'ân'm  yo­
rum unda hem de yaşayan sünnette temel olarak ictihâdı esas 
almakta; onu kapsamlı, sistematik ve uzak hedefli bir aktivite 
olarak görmektedir. Çünkü o, ictihâd faaliyetini imtiyazlı bir 
zihnin her konudaki nihâî ve yamlmaz bir çabası değil, düşü­
nen kafaların çoğulcu bir tercihi olarak nitelendirmektedir. Faz­
lur Rahman'a göre bu yapılmadığı takdirde Kur'ân'daki pek 
çok önemli hüküm yanlış yorumlanacak ve bundan dolayı da 
Müslümanlar sıkıntı içerisine gireceklerdir. Meselâ, son derece 
hassas vicdan sahibi pek çok Müslüman samimi olarak 
Kur'ân'm, her türlü banka fazini ebediyen yasakladığına inan­
makta ve bundan uzak durmaktadır. Oysa Kur'ân'da tarihsel 
olarak ifade edilen "ribâ" kavramının ne olduğu, Kur'ân'm  onu 
niçin kaba bir sömürü şekli olarak tavsif edip yasakladığı mese­
lesi ciddi bir şekilde araştırılmış olsa, bunun günümüzdeki 
banka faiziyle ilgili olmadığı anlaşılacak; böylece doğacak pek

357 Fazlur Rahm an, K ur'ân 'ı Yorum lam a, (trc. O sm an Taştan), İAD., 5. Sayı, A nka­
ra 1987, s. 100-101'den naklen  Kotan, Şevket, Kur'ân ve Tarihselcilik, s. 175.

358 Fazlur Rahm an, Tarih Boyunca İslâmî Metodoloji Sorunu, (trc. Salih Akdem ir), 
A nkara 1995, s. 17-18.



3 0 8 /KUR'ÂN TARİHİ

çok.sıkıntı ve zarar bertaraf edilecektir. Çok evlilik, kadınların 
şahitliği, mirâs, zekât ve bir çok konuda da durum  bundan 
farklı değildir359.

Çağdaş modemizmin bir başka temsilcisi de Fransız asıllı 
bilgin Roger Garaudy'dir. Garaudy, Efgânî ve Abduh gibi kla­
sik modemistlerin yolundan giderek, çağımızın problemlerine - 
özünden hiçbir şey kaybetmeden- cevap verebilmesi için 
İslâm'ın uyamşı nasıl olmalıdır? şeklindeki kaygısını dile geti­
ren temel soruyu sorup360, arkasmdan da Kur'ân'm  ihtiva ettiği 
"öz" ün neliğini tesbit etmeye yönelmiştir. Görebildiğimiz ka­
darıyla Garaudy de Fazlur Rahman gibi çağm ihtiyaçlarım 
çözmede, K ur'ân'm  tarihsel okunuşunu esas almaktadır361. 
Çünkü ona göre ancak bu yaklaşım tarzı ile Kur'ân'm  hakiki 
anlamım tesbit mümkün olabilir. Genelde neo- İslâm moder- 
nistlerinin savunduğu ve aynı söylemleri paylaştığı için Gara- 
udy'nin de benimsediği görüşün kısaca özeti şöyledir. 
Kur'ân'm  âdete ve örfe bina edilen ahkâm ve muâmelata dair 
bütün hükümleri, özellikle zaman ve coğrafya farkları söz ko­
nusu ise değişebilir. Çünkü bu konularla ilgili olan Kur'ân âyet­
lerinin bir kısmı tarihsel veya yerel özellik arzetmektedir362. 
Meselâ, Kur'ân'm  ilk muhatapları Araplar değil de "zihâr" uy­
gulamasının bulunmadığı bir toplum olsaydı, doğal olarak 
Kur'ân metninde "zihâr" yer almazdı363. Aynı şekilde Kur'ân,

359 Fazlur Rahm an, A lla h 'ın  E lçisi ve  M esa jı, (trc. Adil Çiftçi), A nkara 1997, s. 95-103.

360 G araudy, Roger, İslâm  ve  İn sa n lığ ın  Geleceği, (trc. Cem al Aydın), İstanbul 1990, 
s. 51.

361 Z ira ona göre K ur'ân 'ı tarihsel b ir m etin  olarak görm enin geçerli nedenleri söz 
konusudur. Öncelikle bu  düşünceyi insana K ur'ân  verm ektedir. Â yetlerin bazı 
sebeplere bağlı olarak indirilmesi, hüküm lerin  tedricen açıklanm ış olması ve 
gerektiği zam an bazılanm n neshedilm esi gibi du rum lar b u  düşüncenin  kayna­
ğını oluşturm aktadır. Bkz. G araudy, Roger, E n teg rizm , K ü ltü re l İn tihar, (trc. Ka­
m il Bilgin Çileçöp), İstanbul 1992, s. 96-97.

362 Zeyveli, H ikm et, "K u r’â n 'm  A k tü e l D eğeri Ü zerine", (I. K ur'ân  Sem pozyum u, 1-3 
Nisan) A nkara 1994, s. 276-277.

363 Özsoy, Öm er, S ü n n e tu llah , A nkara 1994, s. 20.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 309

harp namazım tarif ederken o günün savaş tekniklerini göz 
önünde bulundurm uş364, tüketim ve yaşantı biçiminden bahse­
derken365 nazil olduğu dönemin insanım dikkate almıştır. Ayrı­
ca kadmlardan söz eden âyetlerinde de Kur'ân, erkeklerin ka­
dınlardan bir derece üstün olduğunu366 ve onlarm kadınlar üze­
rinde bir otoriteye sahip bulunduklarını367, en ufak bir sadakat­
sizlik durum unda erkeklerin kadınları döyebileceklerini368, iki 
kadmın şahitliğinin ancak bir erkeğe denk olabileceğini369, mi­
rasta kadının, erkeğin aldığı hakkın yarısını alabileceğini370 ifa­
de etmiştir. Bütün bunlar, bir coğrafyanın ya da bir devrin tari­
hine aittir. Dolayısıyla bu hükümleri bulundukları lafızlar­
la/formlarla evrenselleştirip günümüze ve tarihin bütün zaman 
birimlerine taşımak, Kur'ân'm  özüne ters düşebilir. Çünkü 
Kur'ân-ı Kerim birçok âyetinde371, ister erkekler ister kadınlar 
söz konusu olsun Allah'ın sadece iyilik yapanlarla kötülük ya­
panlar arasında bir ayırım yaptığım hatırlatmaktadır372. Buna 
göre asıl olan, lafızlara bağlı kalmaksızın Kur'ân bütünlüğü içe­
risinde temel ilkeleri tesbit edip onu evrensel kılmaktır ki, bu­
rada da söz konusu mahiyetteki temel ilke, Yüce Allah'ın ancak 
iyilik yapanlarla kötülük yapanlar arasm da bir ayırım yapa­
rak üstünlüğü ve fazileti her iki cins için iyilik yapm ada gör­
mesidir. Buna göre denilebilir ki kadınlarla ilgili biraz önce 
sıralanan hüküm ler tam am en zam an ve mekânla kayıtlı yerel 
unsurlardır. Evrensel olan ise, bütüncül bir yaklaşım sonucu

384 en-N isâ 4/102.

365 en-N ahl 4/102.

366 el-Bakara 2/228.

367 en-N isâ 4/34.

368 en-N isâ 4/34.

369 el-Bakara 2/282.

370 en-N isâ 4/11.

371 Bkz. Âl-i İm rân 3/94; en-N isâ 4/124; er-Ra'd 13/23; e l-lsrâ 17/40; el-M ü'm in 40/40; 
ez-Z uhrûf 43/16.

372 G araudy, R., Biogrephie du XX. em e Siecle, Paris 1985, p. 334-335.



310 /KUR'ÂN TARİHİ

bu naslardan hareketle ortaya çıkarılan sözünü ettiğimiz "te­
mel ilke" dir. Çünkü Kur'an'ın kadmla ilgili serdettiği hususlar, 
o günün Arap toplumunda yerleşmiş olan örflerden başka bir 
şey değildir. Bunlar da, kadını daima erkeğin gerisinde gören 
"ataerkil" Yahudi-Hristiyan geleneğin söz konusu toplumdaki 
hâkimiyetinin bir eseridir. Tabiatıyla bu durumda, dört bin yıl­
lık ataerkil geleneğin hâkim olduğu bir toplumun örf ve âdetle­
rini yansıtan Kur'ânî lafızları evrenselleştirmek doğru bir dav­
ranış olamaz373.

G araudy'nin bu konuda söylediği bir başka şey de şudur. 
İlk devir M üslümanları K ur'ân 'm  hakiki m anasından haber­
dardılar. Fakat daha sonraları onun bu anlamı unutulm aya 
yüz tuttu. Hakiki anlamın unutulm asında A bduh'un, "kitabın 
lafzıyla yetinip kalanlar" diye suçladığı müfessirlerin büyük 
payı vardır. Zira bu müfessirler, bir taraftan lafızcı yaklaşım­
larıyla K ur'ân 'ı mekanik bir ibâdetler bütünü durum una in­
dirgemişler374, diğer taraftan da tenkitçi aklı öldürerek dü­
şünme aksiyonunu kötürümleştirmişlerdir. Böylece hem kitle­
leri sürüklem ek için geçmiş üzerinde demogojiyle spekülas­
yon yapm ışlar hem de K ur'ân 'm  evrensel manasını kazanma­
sına ve yeni tarihselliklerde hayat bulm asına engel olmuşlar­
dır375. Bunun için esasen yapılması gereken şey, M uhammed 
İkbâl'in de dediği gibi tenkitçi akim yani ictihâdm yeniden 
devreye sokulmasıdır. Çünkü ictihâd, K ur'ân mesajının orta­
ya çıkartılarak aktüelleştirilmesinin ve yeni durum lara uygu­
lanmasının kaçınılmaz şartıdır376. Bu yapılmadığı takdirde 
M üslümanları taklitçilik hastalığından kurtarm ak m üm kün 
olmayacaktır377.

373 Garaudy, R., Biogrephie du XX. eme Siecle, p. 334-335.
374 Garaudy, Roger, İslâm ve İnsanlığın Geleceği, s. 46.
375 Garaudy, Roger, Entegrizm, Kültürel İntihar, s. 101.
376 Garaudy, Roger, İslâm ve İnsanlığın Geleceği, s. 64.
377 Garaudy, Roger, Entegrizm, Kültürel İntihar, s.103.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /311

Kur'ânT doğru yorumlamanın öncelikle onu tarihsel olarak 
okumakla mümkün olduğunu, bunun da ancak ictihâd ve akıl 
yürütme ile gerçekleşeceğini ileri süren Garaudy, ictihâdm te­
melinde de İlâhî maksadm ortaya çıkarılma niyetinin yer alma­
sını gerekli görmektedir. Ona göre böyle yapılırsa Kur'ân'dan 
her zaman bir hayat modeli çıkarılabilir. Aksi halde onu aktüel- 
leştirmenin imkâm yoktur. Bu bakımdan tamamen Hz. Pey­
gamber dönemindeki Arapların tarihsel temayül ve şartlarına 
göre şekillenmiş bulunan Kur'ân ahkâmım, her devir ve şartta 
geçerli kılmak ve şeriatı uyguluyorum diye meselâ hırsızın elini 
kesmek, âyetleri indirildikleri tarihsel ortam dan soyutlayıp bu 
naslarla "İlâhî kanunu" birbirine karıştırmak demektir. Bu ise, 
İslâm'a kötülük yapmaktan başka bir şey değildir378.

Çağdaş modemizmi veya tarihselciliği savunanlar içerisinde 
yer alan düşünürlerden biri de Muhammed Arkoun'dur. Ar- 
koun Kur'ân'ı, dinamik bir tarih içerisinde ve gündelik hayatin 
alışkanlıkları arasında ortaya çıkmış bir kitap olarak tanımla­
maktadır379. Onun tarihsellik anlayışı, Kur'ân'ı Allah tarafından 
indirilmiş boyutundan uzaklaştırma biçiminde kendim göster­
mektedir. Çünkü Arkoun, Kur'an'da geçen bütün kıssaların, 
bütün mu'cizelerin birer sembolik anlatım biçimi olduğunu 
söylemektedir. Hatta ona göre bunlar, VII. Yüzyıldaki Müslü­
man bilinç haritasını ortaya çıkaran ve bugünle pek alakası ol­
mayan tarihsel birer tablodan ibarettir. Bu yüzden Arkoun, bü ­
tün çalışmalarında Kur'ân'ın sosyolojik, antropolojik ve arkeo­
lojik olarak okunmasını tavsiye etmektedir380.

Tarihselciliği, K ur'ân'm  anlaşılmasında tek yöntem olarak 
görenler içerisinde belki de en radikal söylemlere sahip olan 
düşünür Haşan Hanefi'dir. Kur'ân'a antropolojik olarak yak­
laşmayı teklif eden Haşan Hanefi, tarihselliği sadece vahyedil-

378 G araudy, Roger, Entegrizm, Kültürel İntihar, s.69.

379 H arb, Ali, "M uham m ed A rkoun, beyne nassihi ve sârihihi" Nakdu’n-nâs, Beyrut

1993, s. 65.

38° A rkoun, M uham m ed, Kur'ân Okumaları, (trc. A hm et Zeki Ünal), İstanbul 1995.



3 1 2 /KUR'ÂN TARİHİ

miş metinlerin değil, Allah hakkmdaki tasavvurların da bir 
özelliği olarak görmektedir. Ona göre insanlar her zaman nasıl 
bir Allah'a ihtiyaç duymuşlarsa, zihinlerinde öyle bir Allah ta­
savvur etmişlerdir. Bağımsızlık istediklerinde Allah'ı bağımsız­
lık imajı olarak tasvir etmişler, ırkçılığa karşı mücadele ederken 
onu bir müttefik olarak algılamışlar; aym şekilde kendilerine 
zulmedenlere karşı Allah'ı intikam a, felaketlere uğrama duru­
munda koruyucu, günahlardan sakınmada ise bağışlayla ola­
rak telakki etmişlerdir381. Yani Haşan Hanefi, Kur'ân'ın tarihsel- 
liği bir yana, onun içerisindeki İlâhî sıfatları bile belli bir düşün­
cenin Kur'ânî yansımalarından ibaret olarak görmektedir. İlk 
muhatapları itibariyle düşünüldüğü zaman da söz konusu dü­
şünce sahipleri Araplardır. Bu anlayışa göre İlâhi sıfatlar dahü 
Kur'ân'daki her şey tarihsel bir olgunun kesin izlerini taşıyan 
ifadelerden başka bir şey değildir.

Kısaca ifade etmemiz gerekirse diyebiliriz ki, özellikle çağ­
daş İslâm modemistleri K ur'ân'a tarihselci bir anlayışla yak­
laşmaktadırlar. Hepsinin buluştuğu ortak nokta Kur'ân, belli 
bir tarihte belli bir coğrafyada yaşayan insanlara yol göstermek 
amacıyla indirilmiş yerel nitelikli naslardan oluşan bir kitaptır. 
Onu yaşadığımız tarihe, olduğu gibi değil de İlâhî yasamanın 
amaçları doğrultusunda hareket ederek yani ilkelerini tesbit 
etmek suretiyle taşımamız gerekmektedir ki bu da, önce 
K ur'ân'm  nüzûl ortamına gitmek sonra da yaşanılan tarihe geri 
dönmekle mümkündür. Nüzûl ortamına gitmek, Kur'ân'm 
nâzil olduğu çevrenin örf, âdet, gelenek, kültür ve algılama bi­
çimlerini araştırmak demektir. Sözünü ettiğimiz bu araştırma­
nın yaşanılan tarihsel zamana aktarımı da hareketin ikinci aşa­
masını oluşturmaktadır. Buna göre Fazlur Rahman'm tefsir me­
todolojisi için önerdiği iki hareketten ilki, Kur'ân'ın bazı âyetle­
rinden onun genel ilke ve uzun vadeli amaçlarımn ortaya çıka­
rılıp sistemleştirilmesine; diğeri de şimdiki durum un yani kon­

381 Kotan, Şevket, Kur'ân ve Tarihselcilik, s. 251.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 313

jonktürün uygulanmasına yöneliktir. Bütün bunlar ilk bakışta 
doğru bir yaklaşım gibi gelebilir. Ancak konu incelendiği za­
man özellikle Kur'ân tefsirinde tarihselciliği savunanların bir 
takım problemlerle karşı karşıya kaldıkları görülmektedir.

B. Sorunları

Yeni bir diriliş hareketi başlatmak üzere ortaya çıkan İslâm 
modemistleri, geliştirdikleri yöntemle bir takım sorunlara da 
kapı aralamışlardır. Tabii olarak sözünü ettiğimiz sorunlar bu 
haraketin neo-modernizme dönüşmesiyle de sona ermeyerek 
devam etmiş; bir anlamda sorunlar yalmzca tarihselcilikte de­
ğil, bu hareketin başlangıcı durum unda olan modemizmde de 
söz konusu olmuştur. Bu sebeple biz konuyu, önce klasik mo- 
demizme sonra da tarihselciliğe yönelik olarak iki ayrı nokta­
dan ele almak istiyoruz.

Klasik İslâmcı modernistlere göre geleneğin oluşturduğu 
İslâm tarihidir; dolayısıyla günümüzün ihtiyaçlarına cevap ve­
recek kapasitede değildir. Bunun için K ur'ân'ın yeniden yo­
rumlanmasıyla ortaya çıkarılacak gerçek İslâm, Müslümanların 
hayatma hâkim hale getirilmelidir. Çünkü geçmiş dönem bil­
ginlerinin söylemleri artık çare olmaktan çıkmıştır. Yani Müs- 
lüm anlann çağdaş anlamda ihtiyaçlarına cevap verecek kapasi­
tede değildir. Bu yüzden yaşayan müçtehidlerin ictihadlarına 
ihtiyaç vardır. Müçtehidler de söz konusu yorumları yaparken 
daha önce de belirttiğimiz gibi geleneğin oluşturduğu bilgi bi­
rikimini bir kenara bırakmak durumundadırlar. Çünkü bu biri­
kim tarihseldir. Nitekim Muhammed Abduh bu hususu irde­
lerken, "Allah'ın kitabı ve peygamberin öğretilerini Halef ve Se- 
lef'in araya girmelerine izin vermeden direkt olarak anlamaya 
çalışmak ve bu doğrultuda yorumlamak gerekmektedir" de­
mektedir382.

382 Abduh, Muhammed, el-İslâm ve'n-nasrârıiyye, s. 64-65.



3 1 4 /KUR'ÂN TARİHİ

Ancak burada şunu ifade edelim ki yeniliğe açık olmak hiç­
bir zaman geçmişi tamamen dışlamak demek değildir. Çünkü 
geçmiş dönemde pek çok İslâm bilgini iyi niyetle yola çıkarak 
Kur'ân metnini tefsir etmiş, kendi dönemlerindeki mevcut şart­
lara göre yorumlar getirmişlerdir. Belki bu yorum ve bakış tarz­
ları modemistlerin yaşadığı dönemin ihtiyaçlarına cevap vere­
cek kapasitede değildir. Ancak bu, geleneği tamamen devre dışı 
bırakmayı gerektirmez. Zira sözü edilen bu gelenek içerisinde 
de daha sonraki zamanlara ışık tutacak bir takım fikirler, görüş­
ler, bakış açılan ve değerlendirmeler bulunabilir. Tabii ki, bun­
lardan istifade etmek gerekirken onları tamamen reddetmek 
doğru bir yaklaşım değildir. Böyle bir şey aym zamanda pratiğe 
de uygun düşmemektedir. Çünkü aynı şeyi tekrar etmenin bir 
anlamı yoktur. Mademki önceden herhangi bir konuda ortaya 
konmuş bir düşünce vardır, o halde ondan yararlanmada ne 
sakınca olabilir? Tabii ki geçmiş dönemde yapılan yorumlardan 
yararlanma imkanı yoksa, o zaman naslar yeniden ele alınmalı, 
yeni bir bakış açısı getirilmelidir. Ancak bu hiçbir zaman gele­
neğin faydalı taraflarım da tamamen devre dışı bırakmayı ge­
rekli kılmamalıdır.

İslâm modemistleri dinin aklî yönüne, aklın dindeki rolüne 
serbest ve hür düşünceye gereğinden fazla yer verdikleri için 
bazı metafizik kavramları bile yorumlama yolunu tercih etmiş­
lerdir. Mesela Seyyid Ahmed Han, melekleri insandaki bir nevi 
önsezi ya da bir tür kabiliyet, bir güç ve bir nevi enerji olarak 
algılamakta ve bunun sonucunda da peygamberlerin, vahye 
sahip oldukları bu kabiliyet ya da güçle mazhar olduklarım ileri 
sürmektedir. Yine ona göre Allah'ın meleklerle konuşması tıp­
kı, Uiji tilu jî ^ 3^ ^  Jül jLio \
"Sonra duman halinde olan göğe yöneldi ona ve yer küreye: "isteyerek 
veya istemeyerek gelin" Dedi. İkisi de: "İsteyerek geldik dediler"383 
âyetindeki gibi mecâzi bir konuşmadır.

383 el-Fussilet, 41/11.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 315

Ahmed Han cinler Kur'ân'ın genelinde şer, kötülük, hasta­
lık, olumsuzluk, bazı naslarda da orman veya çöllerde yaşayan 
yabani insanlar anlamında ele almışhr. Buradan hareketle o, Lj 
OjâiAd ¿ i ü  "Ben cinleri ve insanları, ancak bana kulluk
etsinler diye yarattım” 384 âyetim, ister dağda, çölde ormanda, is­
terse şehirlerde yaşasın bütün insanların her yerde Allah'a kul­
luk etmelerinin gereğine işaret olarak algılamaktadır. Şeytan da 
ona göre nefs-i emmâre gibi insana kötülük veren bir kuvvettir.

Burada da görüldüğü gibi söz konusu hareketi savunanlar 
dinsel metinlerin yorumunda akla gereğinden fazla bir fonksi­
yon yüklemişler; bunun sonucunda da dince kutsal sayılan bazı 
değerleri inkâr yoluna gitmişlerdir. Bu tarz yaklaşımlarıyla da 
onlar, özellikle Kur'ân'a yönelik manevî bir tahrif içine girmiş 
olmaktadırlar. Bu da hiç kuşkusuz, Hz. Peygamber'in: "Kim 
bilmeden Kur'ân hakkında bir şey söylerse, cehennemdeki yerine ha­
zırlansın"3*5, "Kim kendi içtihadıyla Kur'ân hakkında bir şey söylerse, 
isabet etse bile hata etmiş olur"336 hadislerine ters düşmektedir.

İslâm modemistleri kâinatta bir determinizmin yani sebep- 
sonuç ilişkisinin olduğunu savunmaktadırlar. Onlara göre Al­
lah tabiat kanunlarım yaratmış ve onları yürürlüğe koymuştur. 
Bu yüzden kâinatta bu kanunlara aykırı hiçbir şey cereyan et­
memektedir. Bu anlayıştan hareket ettiklerinden dolayı da söz 
konusu bilginler, mu'cize ve kerâmeti kabul etmeyip bunlarla 
ilgili naslan tabiat kanunlarına uygun bir biçimde yorumlamış­
lardır. Meselâ Ahmed Han, İsrâ 17/1. âyette zikredilen M irâa 
rûhî ve mistik bir deneyim olarak algılamakta, ji J \  lüi-jli 

J s ¿isi JÜU dUuu "Bunun üzerine Musa'ya
Asan ile denize vur! Diye vahyettik. (Vurunca deniz) derhal yarıldı. 
(On iki yol açıldı) her bölük koca bir dağ gibi oldu”387 âyetinde geçen

384 ez-Zâriyât, 51/56.

385 et-Tirmizî, Tefsir, 1; A hm ed b. Hanbel, el-Müsned, I, 269; et-Taberi, Câmiu'l- 
Beyân, I, 27.

386 et-Tirmizî, Tefsir, 1; et-Taberî, Câmiu'l-Beyân, 1 ,27.

387 eş-Şuarâ, 26/63.



3 1 6 /KUR'ÂN TARİHİ

denizin yarılması hadisesini gel-git olayı olarak yorumlamak­
tadır. Yine o, parçalara ayrılmış ölü kuşlarm Hz. İbrahim'in ça­
ğırmasıyla dirilip kendisine geldiğini anlatan Bakara, 2/260. 
âyetteki hâdisenin fiilen vuku bulmadığını söyleyip, bunun sa­
dece bir rüyadan ibaret olduğunu iddia etmektedir388.

Muhammed Abduh da Fil Sûresi'nin tefsirinde Ebrehe'nin 
üzerine gönderilen Ebâbil kuşlarım sivrisinek, onların taşıdıkla­
rı pişkin tuğladan yapılmış taşları (hicâre min siccil) mikrop ola­
rak yorumlamaktadır. Böyle bir yaklaşım tarzı Elmalılı'nın da 
dediği gibi Kur'ânî naslara yönelik manevî tahriften başka bir 
şey değildir389.

Modemistlerin hemen hepsi Müslümanları gerçek anlamda 
tevhide döndürmek, bir takım bâtıl inanç ve hurâfelerden kur­
tarmak için Kur'ân'a dönüş çağrısı yaparak Sünnet'in 
Kur'ân'dan sonra ikinci kaynak olması fikrine karşı çıkmışlar­
dır. Onlara göre İslâm'ın ilk üç asrında insanlar tarafından çok 
fazla hadis uydurulmuştur; bundan dolayı hadis güvenilir bir 
kaynak değildir. Hal böyle olunca hadisleri, akıl ve dirâyet yo­
luyla sâbit olmadıkça kabul edememişlerdir390. Bu anlayışın bir 
sonucu olarak Buhâri ve Müslim'in Sahihlerinde yer alan hadis­
lerin bir kısmını zayıf ve mevzû görerek reddetmişler; yine aym 
anlayıştan hareketle sahihliği Ehl-i Sünnet alimlerince tescil 
edilmiş Âhad haberleri hüküm  istinbâtında delil olarak kul­
lanmamışlardır.

Böyle bir yaklaşım da hiç kuşkusuz, aklı esas alarak pek çok 
sahih hadisi göz ardı etmek demektir. Tabii ki akıl insana ve­
rilmiş en büyük nimettir. Ancak o, hadislerin sıhhatini tespitte 
yegane ölçü değildir. Bunun için geçmiş dönem alimlerinin or­
taya koymuş olduğu bazı yöntemler vardır ki, bunlar metin ve 
sened tenkidinden ibarettir. Böyle bir usûl dururken tamamen

388 Birışık, A b d u lh am it, Hind Altkıtası Düşünce ve Tefsir Ekolleri, İstan b u l 2001,
s. 340.

389 Elmalık, Hak Dini, IX, 6134 vd.

390 Öz, M ustafa, "A hm ed Han, Seyyid", DİA.,s. 74.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /317

aklı ve dirayeti esas alarak buna göre hareket etmek hiçbir za­
man sağlıklı sonuç vermez. Çünkü bu durum da akıl sayısı ka­
dar farklı yaklaşım ortaya çıkabilir.

Tarihselciliğin sorunlarıyla ilgili olarak da şunları söyleyebi­
liriz. Bilindiği gibi tefsirde neo-modernist yani tarihselci bir an­
layışı savunanlar Kur'ân ahkâmının güncelleştirilmesi konu­
sunda da hermenötik bir yaklaşımı teklif etmektedirler. Bundan 
dolayı bu düşünce sahiplerini tarihselci-hermenötikçi olarak ni­
telendirmek aslmda daha doğru bir yaklaşım olabilir. Çünkü 
onlar Kur'ân'ı önce tarihsel bir zemine çekip sonra da hermenö- 
tikçi bir yaklaşımla yorumlamayı; böylece hüküm ifade eden 
naslarm içini gayr-i İslâmî pratiklerin ortaya koyduğu yöntemle 
doldurmayı hedeflemektedirler. Öyle anlaşılıyor ki çağdaş 
İslâm modernistleri, klasik modemizmin de çıkış noktası olan 
tarihselcilikten etkilenerek, Kur'ân'ı böyle bir yaklaşımla ele 
almayı uygun bulmuşlardı. Ancak sözünü ettiğimiz bu çıkış 
noktası itibariyle temel bir yanılgıya dikkatleri çekmemiz ge­
rekmektedir ki o da, şudur. Yeni çağda Batı, İslâm dünyası kar­
şısında mağlubiyetler tadarken bunun faturasını kiliseye ve 
onun temsil ettiği geleneğe çıkarmıştı. Bu da rönesansla birlikte 
kilise ile bir hesaplaşmayı başlatmış ve onu mağlup etmeyi ba­
şarmıştı. Bu dönemde Kutsal Metnin "bilimsel" bir okumasına 
girişilmiş, bununla metnin nesnel iç anlamının ortaya çıkarıl­
ması hesaplanmıştı. Bilimsel okuma Kutsal Metindeki olağa­
nüstü anlatımların akıl-dışılığını ilan ediyordu. Bu aynı zaman­
da, dini düşüncede bir krizin meydana gelmesine de neden ol­
muş ve dinî bağları zayıflatmıştı. Bu durum  karşısmda ilâhiyat­
çılar, tarihselliğe vurgu yaparak mitolojik olarak değerlendir­
dikleri akıldışı şeylerden tâbir yerindeyse kutsal kitabı kurtar­
maya çalışmışlardı391. Aydınlanma hareketiyle birlikte Batı'da 
ortaya çıkan bu anlayış, yaklaşık bir asır sonra İslâm dünyasını 
da etkisi altına almaya başlamış ve bunun sonucunda Müslü­
man âlimler, tarihselciliği Kur'ân metni için de söz konusu et-

391 Kotan, Şevket, Kur'ân ve Tarihselcilik, s. 314.



318 / KUR'ÂN TARİHİ

inişlerdir. Batı'daki bu tarihsellik yaklaşımı ile İslâmî moder- 
nizmin tarihselliği arasında büyük oranda paralellik görülmesi 
bunun açık bir kanıti sayılabilir. Çünkü Hristiyan ilâhiyatçılar 
dinin selameti açısından kutsal metindeki “akıldışı" şeyleri so­
run olarak görüp bunu tarihsellikle aklîleştirmeye çalışırken, 
İslâm modemistleri ise, Kur'ân'daki ahkâmla ilgili naslan sorun 
olarak görerek aym yöntemle onları aklileştirme yoluna gitmiş 
ve sorunun çözümü için ahkâmın değişmesini talep etmişler­
di392. Maksatları, özellikle hadler gibi Kur'ân'm  cezâ-i müeyyide 
öngören naslarını ve kadınlarla ilgili düzenlemelerini, konjonk­
türe göre yorumlayarak güncelleştirmek yani uygulandığı za­
man çağdaş toplumların tepkisini çekmeden hayata ve modem 
insan anlayışına uyumlu hale getirmektir. Çünkü tarihî İslâm'ı 
o haliyle insanlığa sunmak fayda sağlamayacaktır. O yüzden 
onu günün şartlarına göre yeniden yorumlayıp mesajı çağdaş­
laştırmak gerekmektedir.

Başlangıç itibariyle kulağa hoşgelen böyle bir anlayış, iyi 
niyetli bir düşüncenin ürünü olabilir. Ancak şunu unutm amak 
lazım ki, Batı'da kutsal metnin “akıl dişiliğim" ve bunun sonu­
cu olarak da "bilimle olan uyuşmazlığını" bertaraf etmeye yöne­
lik bir tarihsellik anlayışını, Kur'ân metni için düşünm enin 
hiçbir haklı gerekçesi yoktur. Çünkü K ur'ân 'da ne akıldışılık 
ne de bilimle uyuşmazlık söz konusudur. Bu durum da tabii 
ki, K ur'ân'm  ahkâmım som n olarak görmek de yersizdir. Böy­
le bir sonuç haliyle tarihsellik anlayışım öne çıkarmadaki 
maksadın da isabetli olmadığını göstermektedir. Bu da, 
K ur'ân'ı tarihseld bir yaklaşımla okumanın daha başlangıçta 
temel bir yamlgı olduğu ve bizi önemli bir sorunla karşı karşı­
ya bırakması anlamına gelmektedir.

Bu temel tesbitten sonra şunu hemen belirtelim ki, ilâhı din­
ler ancak kutsallık düşüncesiyle hayat bulur ve yaşarlar. Kutsal 
birer kâide olan dinî ahkâmın topyekün değiştirileceği düşün­
cesi ise, dine ve onun kurallarına karşı bir güvensizliği berabe­

392 Kotan, Şevket, Kur'ân ve Tarihseldlik, s. 314-315.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 319

rinde getirebilir393. Bu nedenledir ki Kur'ân'ı tarihselci bir anla­
yışla yorumlamaya kalkışmak, onu hem güven sorunuyla karşı 
karşıya bırakacak hem de dinsel anlamda bir kriz ortamma ze­
min hazırlamış olacaktır. Çünkü Müslümanların, zaten bir uy­
gulanma ortamı bulunmayan fıkıhlarım tartışmaya açmak, on­
ların kendi kozmolojik anlayışlarında sarsıntılara sebebiyet ve­
rebilir. O halde aslında zarardan başka pratikte hiçbir müsbet 
sonuç doğurmayacak böylesi tartışmalara girerek insanların ka­
falarını karıştırmanın ne anlamı vardır?

Kur'ân metnini tarihselci bir okuma yoluyla anlamlandır­
maya kalkışmak, aslmda m u’cize olan Kur'ân metnini bağlamı­
nın dışına çıkarmak gibi bir başka probleme de zemin hazırla­
maktadır. Çünkü söz konusu anlayışa göre Kur'ân metninin 
oluştuğu bir çevre ve sosyo-kültürel bir ortam vardır. Ancak bu 
ortam zamanla değişmiştir. Hal böyle olunca Kur'ân lafızlarının 
doğrudan yöneldiği ve hitap ettiği çevre de ortadan kalkmıştır. 
K ur'ân'ın içerdiği anlam boyutu yani belli sosyal ve maddi çev­
re şartlarıyla sınırlı oluşu da onun literal anlamının değil, ilke­
lerinin evrenselliğini göstermektedir. Bu durum da tabii ki, yu­
karıda da belirttiğimiz gibi söz konusu anlayış sahipleri, dili 
pek çok açıdan m u’cize olan Kur'ân'ın bu m u’cizeliğini ve ev­
rensel olan manasının döküldüğü kalıplar hükmündeki lafzî 
evrenselliğini önemsememekte belki de kabule yanaşmamakta- 
dırlar. Kur'ân'm  mu'cizevî olan lafzını bütünüyle tarihsel göre­
rek onun lafzından bağımsız genel ilkelere ulaşmayı hedefle­
mek, sonuç itibariyle Kur'ân'ı bütünüyle devre dışı bırakmak 
anlamına gelebilir. Çünkü böyle bir yaklaşım, metne bağlı kal­
maksızın Allah'ın maksadım tesbit etmeye çalışarak ortama 
uygun özel hükm ün insan tarafından konulmasını teklif etmek 
yani adalet, şefkat, hakkaniyet vb. ilkelerin mahiyet ve çerçeve­
sini, uygulanış keyfiyeti ile ilgili nasları bir kenara bırakarak, 
onları dönem dönem kişilerin anlayışına göre uygulamaya yol 
açmak demektir. Bu durumda, Kur'ân'da hükm ü açık ve kesin

393 Kotan, Şevket, Kur'ân ve Tarihselcilik, s. 342-343.



3 2 0 /KUR'ÂN TARİHİ

olup yoruma meydan bırakmayan âyetlerin hükümleri ve met­
nin getirdiği özel hükümler bir kenara bırakılarak, keyfî yorum­
lama ve hüküm  koymaya kapı açılmış olmaktadır394.

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi neo-modemizm anlayışına 
göre Kur'ân'm  söylemleri tarihe aittir yani tarihin belli bir za­
man diliminde yaşayan insanlann ihtiyaçlarına cevap vermiştir; 
böylece her şey olup bitmiştir. Görüldüğü gibi bu  yaklaşım, ne­
redeyse Kur'ân'm  tamamını bir anlamda mensuh gibi görmek­
tedir. Böyle bir genellemenin ise nastan delili yoktur, bunun de­
lili tamamen aklîdir yani ilâhı çözümlerin beşerî çözümler gibi 
değerlendirilmesine, ilerlemicilik teorisine ve buradan hareket­
le eski çözümlerin, yeni ve farklı sosyo-kültürel ve ekonomik 
ihtiyaçları karşılamasının imkânsız olduğu düşüncesine da­
yanmaktadır. Halbuki burada söz konusu olan kelâm (söz) 
İlâhîdir, Allah tarafından vahyedilmiştir. Her ne kadar belli bir 
zaman ve mekânda yaşayan insanlara kendi dilleri, üslupları ve 
şartlarma uygun olarak gönderilmişse de, onun İlâhî oluşu çok 
önemli ve hiçbir zaman ihmal edilemez bir unsurdur. Ayrıca 
Allah değişen tarih ve coğrafyalarda yeni kitap göndermeyece­
ğini, bundan sonraki zamanlarda ortaya çıkan sorunlann çö­
zümlerinde kıstasın Kur'ân olduğunu bildirmiştir. Hiç kuşku­
suz bu beşerî bir metin ve düzenleme olsaydı evrensel olan 
kısmı yok denecek kadar az olurdu. Metin ve düzenleme Yüce 
Allah'a ait olup bütün zamanlarda ve mekânlarda yaşayan in­
sanların ondan yararlanmaları istenince, onda -ilke olarak- "ge­
çerliliği ve işlerliği belli bir zamana ait" anlamında bir tarihsel­
lik değil, evrensellik hâkim unsur olmalıdır395.

Tarihsellik iddiasım ileri sürenler özellikle sosyal kurumla- 
ra ait emir ve yasaklarla cezalan tarihsel olarak görmekte; 
K ur'ân'm  ibâdet ve ahlakla ilgili naslarını ise evrensel kabul

394 Çapan, Ergün, "K ur'ân 'm  Evrenselliği ve Tarihselci Yaklaşım", Yeni Ümit Dergi­
si, İstanbul 2002, s. 39.

395 Karam an, H ayrettin, "Tefsirde Eski Yeni Tartışm ası", Yeni Ümit Dergisi, İstan­
bul 2002, s. 21.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 321

etmektedirler. Halbuki Kur'ân içerdiği naslarda aynı dili kul­
lanmaktadır. Bu durum da hangi ölçü kullanılarak böyle bir 
yöntem ortaya konmaya çalışılmıştır? Hatta ahlâkî prensipleri 
hukûki prensiplerden ayıracak net bir ölçüt bile mevcut değil­
ken bu  neye göre yapılmaktadır? Doğrusu bunu anlamak güç­
tür. Yoksa Batı normları evrensel kabul edilerek Kur'ân bunla­
ra mı uydurulm ak istenmektedir?396.

Tarihselci söylemin gözden kaçırdığı çok önemli bir mesele 
de Kur'ân'ın, içerdiği hükümlerin amaçlarına yaptığı vurgu ka­
dar, hatta ondan daha çok hükm ün kendisine vurgu yapması­
dır. Meselâ kısas, cinayet suçunun cezasını öngörmektedir. 
Ama aynı zamanda kısas, diğer bütün hükümler gibi Allah'ın 
bir başka hükmünü de içermekte ve bu hükme bizzat vurgu 
yapılarak onda insanlar için bir hayat olduğu büdirilmekte- 
dir397. Bu da kısas gibi tarihsel olarak değerlendirilen bir öneri­
ye evrensel bir değer atfetmek demektir. Kısasa böyle bir değe­
rin atfedilmiş olması da, ona tarihsel bir değer atfetmeyi imkân- 
sızlaştırmaktadır398.

Kur'ân, bir fiilin suç olduğunu bildirdiği zaman bazen b u ­
nun cezâ-i müeyyidesini belirlemeyerek insana bırakmış, bazen 
suçla birlikte cezâyı da zikretmiş, bazen de alternatif cezalar 
koyarak tercihi insana havâle etmiştir. Bu tablo bize göstermek­
tedir ki, bazı cezaların belirlenmeyerek insana bırakılmasına 
karşm, diğer bazı cezaların belirlenmiş olması hem onların de­
ğiştirilmeyeceğim hem de alternatiflerinin bulunmadığım gös­
termektedir. Durum böyle iken Allah tarafmdan cezaları öngö­
rülen ve değiştirilmeleri noktasmda insana hiçbir tercih hakkı 
verilmeyen birtakım cezalan keyfi olarak değiştirmeye kalkış­
mak ne derece doğru olabilir?

396 Şimşek, M. Sait, Günümüz Tefsir Problemleri, s. 271.

397 el-Bakara 2/178-179.

398 Kotan, Şevket, Kur'ân ve Tarihseldlik, s. 299.

398 el-Bakara 2/178-179.



322 /KUR'ÂN TARİHİ

Burada şunu da belirtelim ki aslında K ur'ân'm  öngördüğü 
suçlara verilecek cezalardan maksat insanları suç işlemekten 
caydırmaktır. Eğer K ur'ân'm  cezâ-i müeyyidesini bizzat zikret­
tiği suçlardan uzaklaştırmak için caydırıcılık yönü daha ağır 
basan cezalar varsa, herhalde onları uygulamada bir sakınca 
söz konusu olmasa gerektir. Meselâ, hırsızlık suçu işlemiş bir 
kimseye Kur'ânî cezadan daha cay dinci bir ceza verilir ve ger­
çekten bu ceza da o inşam hırsızlıktan men ederse, bu durumda 
söylenecek bir söz yoktur. Çünkü Kur'ân'm  hedeflediği amaç 
yerine getirilmiştir. Ama -insan hayatına kastetmeden- 
Kur'ân'm  öngördüğü cezadan daha caydırıcı bir ceza vermenin 
imkânı yoksa, o zaman Kur'ân'm  belirlediği cezaya razı olmak 
bir zorunluluk değil midir?

Çağdaş modemistlerin tarihselliğe meşru bir zemin bulmak 
maksadıyla öne sürdükleri delillerde bile -delil olma bağlamın­
da- problem söz konusudur. Zira, tarihselci eğüim, et-Tevbe 
9/60, âyetinde Müellefe-i kulûba zekattan bir fon tahsis edil­
mişken, İslâm'm güçlendiği iddiasıyla Hz. Ömer'in onlara bu 
hisseyi vermemesini399; ayrıca yine aym Hz. Ömer'in el-Mâide 
5/38. âyete rağmen kıtlık senesinde hırsızlara had uygulama­
masını400, m odem  İslâm tarihselliği için temel dayanak olarak 
kabul etmektedir. Halbuki tarihî veriler gerek ilk dönemdeki 
Müslümanların gerekse sonrakilerin, Kur'ân ahkâmının ancak 
çeşitli zaruret hallerinde ve bazı ânzi durum larda geçici olarak 
uygulamadan kaldırılacağı görüşünde olduklarım göstermek­
tedir. Hatta şu da bir gerçek ki baştan itibaren İslâm fıkhı bu an­
layış üzerine binâ edilmiştir. Buna göre geçici olarak yürürlük­
ten kaldırılan bir hükmün uygulama alanı bulduğu ortam tek-

399 es-Serahsî, el-Mebsût, İstanbul 1403/1983, III, 9.

400 Elmahlı, Hak Dini, III, 1673. Hz. Ö m er'in  el-M âide 5/5. âyetinin öngördüğü iffet­
li olan Ehl-i k itap  hanım larıyla evlenm e iznine rağm en, H üzeyfe (ö. 36/656)'nin 
y ahud i b ir hanım la evlenm esine izin  verm em esi de bu  hususla  ilgili b ir başka 
örnektir. Bkz. el-Cassâs, Ahkâmu'l-Kur'ân, (thk. M uham m ed Sâdık Kamhâvî), 
Beyrut ts., III, 323.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 323

rar oluşursa, o hüküm de yeniden uygulamaya sokulabilir. Ni­
tekim söz konusu anlayışın bir sonucu olarak Hz. Ömer tara­
fından askıya alman Müellefe-i kulûb'a zekattan hisse verilmesi 
hükmü, daha sonra Ömer b. Abdulaziz tarafından tekrar yürür­
lüğe konulmuştur401. Buna göre diyebiliriz ki, Hz. Ömer'in et- 
Tevbe 9/60. âyetle ilgili ictihâdı, hükm ün menâtını yani hük­
m ün üzerine binâ edildiği illeti/sebebi tesbit edip hükm ü ona 
göre uygulamasına yöneliktir. Bu da naslardan hüküm çıkarma 
adma çok önemli bir delil niteliği taşımaktadır. Çünkü yapılan 
bu uygulama, âyetin iktizâ ettiği anlam gereğince gerçekleşti­
rilmiştir. Yoksa içinde bulunulan şartlara göre âyetin hükm ü­
nün iptal edilmesi veya Kur'ân hükümlerinin tarihsel olduğu 
anlamında değildir.

Hz. Ömer'in hırsızın elini kesmemesi de aym şekilde 
Kur'ân'ın tarihselliği ile alakalı olmayıp şartlarla ilgili bir olay­
dır. Bilindiği gibi el-Mâide 5/38. âyete göre şartlar oluştuğunda 
hırsıza el kesme cezası tatbik edilir. Ancak zaman zaman bu ce­
zanın uygulanmasına engel olabilecek bir takım arızî durumlar 
ortaya çıkarsa böylesi durum larda bu ceza uygulamadan kaldı­
rılabilir. 402 Meselâ kıtlık yılında yapılan hırsızlık söz konusu 
ârızî durum lardan biridir. Tıpkı kocanın, hanımının malından, 
babanın da oğlunun malmdan çalması gibi403. Çünkü herkesin 
sıkmtı ve ihtiyaçla karşı karşıya kaldığı böyle bir zamanda infak 
görevinin gereği gibi yapılamayacağı düşüncesiyle, her birey 
esasen sıkmtı içerisinde olmasa bile, zaruret şüphesi içerisinde­
dir404. Hz. Peygamber (sav): "Gücünüz yettiği kadar hadleri şüphe­
lerle düşürünüz"405 buyurmaktadır. Bu da görüldüğü gibi âyeti

401 İbn Sa'd, et-Tabakât, V, 350.

402 Bilmen, Ö m er Nasuhi, Hukûk-i İslâmiyye ve IstılSMt-ı Ftkhiyye Kamusu, İstanbul 
1988, III, 261-287.

403 el-Bûtî, Said R am azan, Davabitu'l-maslaha fi'ş-şeri'ati'l-İslâmiyye, Suriye 1992, 

s. 132.

* 4 Elmahlı, Hak Dini, III, 1673.

405 Ebû D avûd, es-Salât, 114; et-Tirmizî, el-H udûd, 2.



324 / KUR'ÂN TARİHİ

tahsis eden bir sözdür. İşte bu sebepledir ki, Hz. Ömer kıtlık yı­
lında hırsızı cezalandırmamakla haddi veya nassı terk etmiş 
değil, uygulanması belli şartlara ve gerekçelere bağlı olan bir 
nassm hükmünü, şartlar oluşmadığından dolayı uygulamamış- 
tır. Yani hem ânzî bir durum  olan kıtlık konusunu infakla irti­
batı andırarak yapılan hırsızlık fiiline şüphe ile bakmış hem de 
söz konusu âyeti tahsis eden hadise göre hareket ederek cezayı 
düşürmüştür. Dolayısıyla onun bu tatbikata ne âyete muhâliftir 
ne de tarihsel kabul edilebilecek bir nitelik taşımaktadır. Çünkü 
bu uygulamaya dayanak teşkil eden durum un tahakkuku her 
zaman ihtimal dahilindedir.

Bütün bunlardan sonra şunu ifade edelim ki, Kur'ân'ın belli 
bir tarihte ve belli bir tarihsel ortamda inzâl edilmiş olması ve 
bazı naslarınm çeşitli sebeplere bağlı, çeşitli soru ve sorunlara 
cevap olarak vahyedilmesi onun, bir tarihin izlerini taşımasmı 
ve formel olarak tarihsellik karakteri arz etmesini zorunlu kıl­
maktadır. Ancak buradan yola çıkarak Kur'ân'ı tamamen tarih­
sel bir kitap olarak değerlendirmek doğru bir yaklaşım tarzı 
değildir. Çünkü Kur'ân indirilmeden önce Levh-i mahfuz'da 
bir bütün olarak mevcuttu, ü J> yi J; "Hayır, ha­
yır! Kur'ân onların iddia ettikleri gibi beşer sözü değildir. O, Levh-i 
mahfuz'da olan pek şerefli bir Kur'ân'dır "m  sözü buna delâlet et­
mektedir. Bu da, Kur'ân'm  indiği dönemde vuku bulmuş olay­
ların yada o dönemin toplumsal şartlarının Kur'ân'ı belirleme­
diği anlamına gelmektedir. Levh-i mahfuz'da bir bütün olarak 
bulunan Kur'ân âyetlerinin bir kısmı belli olaylara ilişkin olarak 
indirilmişse bu, tarihsellikle değil aksine Yüce Allah'ın takdiriy­
le izah edilmelidir. Kaldı ki Kur'ân'm, ilk muhatap toplumun 
ihtiyaçlarım, gelenek ve göreneklerini kültür ve algılamalarım 
dikkate alarak özel ve yerel uygulamalar içerdiğim varsaysak 
bile, yine de bu bizim Kur'ân'ı, bir bütün olarak tarihselci gözle 
okumamızı gerektirmez. Çünkü böyle bir yaklaşım, Kur'ân'm

el-Bürûc 85/21-22.

J



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ ¡205

çoğunluğunu teşkil eden evrensel naslannı, az sayıdaki mahal- 
li-yerel naslarına feda etmek demektir. Bu sebeple belki sadece 
K ur'ân'm  söz konusu yerel nitelikli naslannı -uygulama imkânı 
olmadığı için- tarihsel kabul etme gibi bir yola girilebilir. Zihâr 
gibi bazı örfe dayalı âyetlerle, köle ve câriyelikle ilgili muamele­
lerden söz eden, ayrıca Hz. Peygamber'in şahsı ve aile hayatıyla 
ilgili özel düzenlemeleri içeren âyetler yanında, sunulan her­
hangi bir genel prensipten sonra Kur'ân'm  örnekleme pozisyo­
nunda getirdiği bir kısım nasları407 burada misâl olarak göste­
rebiliriz. Bunlardan bazıları şöyledir:

p-f’tjpİ Oj U f&VZ İr! Ojj*Üâî
jy ıi jiiJ ait öp \ j j j j  Jjâil -ja VffcA o fifâ  "İçinizden zihâr yapanların ka­
dınları, onların anaları değildir. Onların anaları ancak kendilerini do­
ğuran kadınlardır. Şüphesiz onlar çirkin bir laf ve yalan söylüyorlar. 
Kuşkusuz Allah affedicidir, bağışlayıcıdır"408.

jtJÎ cşili ¿jiJ&tij ¿1 ijjA  liliîj «JjZ.jj ¿ 1 1jL f l  diil iLşLl. "Kadınlardan 
zihâr ile ayrılmak isteyip de sonra söylediklerinden dönenlerin karıla­
rıyla temas etmeden önce bir köleyi hürriyete kavuşturmaları gerekir. 
Size öğütlenen budur. Allah yaptıklarınızdan haberdardır. (Buna 
imkân) bulamayan kimse, hanımıyla temas etmeden önce ardarda iki 
ay oruç tutar. Buna da gücü yetmeyen altmış fakiri doyurur. Bu (ha­
fifletme,I Allah'a ve Resûlüne inanmanızdan dolayıdır. Bunlar A l­
lah'ın hükümleridir. Kâfirler için acı bir azap vardır"409.

407 Meselâ; el-Ahzâb 33/59. âyeti "örtünm e em ri"ni zam an ve m ekana göre değiş­
m ez b ir em ir olarak koyduktan  sonra "cilbâb" uygulam asıyla da öm eklendir-
m iştir. Şayet "cilbâb" belli b ir elbise tarzm da anlaşılırsa, o takdirde K ur'ân 'm  
bunu , A rap örfünü dikkate alarak zikrettiği b ir örnek şeklinde telakki etm ek 
m üm kündür. Bu du ru m d a  da "cilbâb", söz konusu âdetin  bulunm adığı m illet­
leri bağlam az. (Bkz. İbn Âşûr, Makâsidu'ş-şeri'a, s. 91). Aynı durum  el-Enfâl 
8/60. âyette yer alan "ve m in  ribâtı'l-hayli /  bağlanıp beslenen atlar (hazırlayın)" 
cüm lesinde de söz konusudur. Ç ünkü bu  cümle de b ir ö rnekten ibarettir.

408 el-M ücâdele 58/2.

409 el-M ücâdele 58/4.



3 2 6 /KUR'ÂN TARİHİ

✓ f 9 f * ' ıj p ✓ fl / fi
ly*- -t  ̂  ̂ ^^e lp  ıj | |jj^yölî^s 1 .^14 Lô * o^amj

"...Ellerinizin altında bulunanlardan (köleler ve câriyelerden) 
mükâtebe yapmak isteyenlerle, eğer kendilerinde bir hayır (kabi­
liyet ve güvenilirlik) görüyorsanız, hemen mükâtebe yapın..."410.

¿)î J y J l  İI3 I ö j 1 ̂  .l j a.1 c ^*a j  ö l ö Î ^ l j  d i l  LdU -Î U1 ¿* ö l I^jÎIj

¿-^yiil öjS ¿̂ 4 İ 1J LiJli. ", ..Bir de peygamber kendisiyle evlenmek iste­
diği takdirde, kendisini peygambere hibe eden mümin kadım, diğer 
müminlere değil sırf sana mahsus kılmak üzere (helâl kıldık)... "4U.

jc p  ö İ  ö l l.xil ¿ y  ö l 4Uİ I j iy »  ö l ö İ  Ü J

UJip iıl "...Sizin Allah Resûlünü üzmeniz ve kendisinden sonra onun 
hanımlarını nikahlamanız asla caiz olamaz. Çünkü bu, Allah katında 
büyük (bir günah)tır"412.

çSS yy- i l i l  ISjlsp ¿ i  I j l â l i  J İ M  Iy-*l* JjjüJI l^llb

3f i  iıl Ö|i i j i i  jü öii yjîlj "Ey imân edenler! Peygamber ile gizli 
bir şey konuşacağınız zaman bu konuşmanızdan önce bir sadaka veri­
niz. Bu sizin için daha hayırlı ve daha temizdir. Şayet bir şey bula­
mazsanız, bilin ki Allah bağışlayandır, esirgeyendir"413.

d yi ı̂ ilöo 013 *̂1 ¿Löıi yp ı̂ jlöj 1 jjjUi ı̂ ilij
(̂ ii- 3jÖp İ 1I3 t$lp iıl Iİp İş  0U32İI "Ey imân edenler! Açıklanırsa ho­
şunuza gitmeyecek olan şeyleri sormayın. Eğer Kur'ân indirilirken 
onları sorarsanız size açıklanır. (Açıklanmadığına göre) Allah onları 
ajfetmiştir. (Siz sorup da başınıza iş çıkarmayın). Allah çok bağışlayı­
cıdır, aceleci değildir"414.

Görüldüğü gibi bu naslarm içerikleri ya belli bir coğrafyanın 
örf, âdet ve uygulamalarına dayalıdır ya da tamamen hususî bir 
anlam ifade etmektedir. Onun için bunlar tarihsel kabul edilebi­
lir. Bu da K ur'ân'm  İlâhî bir kitap olmasının doğasına aykırı 
değildir.

410 en-N ûr 24/33.

411 el-Ahzâb 33/50.

412 el-Ahzâb 33/53.

413 el-M ücâdele 58/12.

414 el-M âide 5/101.



KUR'ÂN'IN LAFZI ÖZELLİKLERİ /327

Hüküm bakımından değişebilirlik bağlamında mahallî-yerel 
naslardan başka illeti örfe dayanan nasları da tarihsel kabul etmek 
mümkündür. Tamamen bu espriden hareketle olmalı ki bir kısım 
İslâm hukukçusu, genel çerçeve ve özle ilgili olmayan bazı cüz'i 
hükümlerin zamanla değişebileceğini ileri sürmektedir. "Ahkâm, 
bazen zamanın değişmesiyle değişebilir"415 düşüncesinin bir prensip 
olarak ortaya atılması da bu görüşün doğal bir neticesi olsa gerek­
tir. Her ne kadar bazı kimseler bu prensibe dayanarak hükmün 
değişebilirliğini zamanın değişmesine bağlamış olsalar da, mute­
dil yaklaşıma göre hükmün değişmesi zamanın değişmesine değil, 
illetin değişmesine bağlıdır. Bu noktada ayrıca hükmü değiştiril­
mek istenen nassm, bağlayıcı veya devamlı olmadığım gösteren 
bir karinenin bulunması da gerekmektedir416. Ancak yukarıda da 
ifade ettiğimiz gibi tarihsellik anlamındaki değişme, daha çok örf 
ve âdet gibi fer'i delillere dayalı hükümlerde olabilir. Fakat bunun 
için de öncelikle Kur'ân'm evrensel sâbitelerini, İslâmî yasamanın 
amaçlarını ve genel İlâhî düsturlarını iyi belirlemek; ardından da 
hükmü değiştirilecek olan nassm illetini doğru bir şekilde tesbit 
etmek gerekmektedir. Şartlar tahakkuk edip ahkâmın değiştiril­
mesi gündeme getirildiğinde de naslarm mefhûm ve mantûku 
arasında bir irtibat kurulmalıdır. Çünkü hükmün değiştirilmesi 
durumunda bu irtibata yer verilmezse o zaman naslarm zâhirî ve 
bâtını anlamları arasmda bir uyumdan söz edilemez. Anlam yö­
nünden lafızla bir bütünlük, bir uyum sağlamayan yorumda ise 
keyfilik var demektir. Keyfiliğe dayanan bir yorum neticesinde de 
zamanla dinden bir eser kalmayacağı açıktır.

C. Değerlendirme

Modemizmin etkisiyle ilk olarak XIX. asırda ortaya çıkan tef­
sir anlayışı klasik bir mahiyet arzetmektedir. Bu klasik anlayışı 
savunan grup, bir taraftan Müslümanları geleneksel görüş ve

415 Zeylaî, Fahruddin , O sm an b. Ali, Tebyînui-hakâik şerhu kenzi'd-dekâik, Beyrut ts., 
V, 125. Geniş bilgi için bkz. Erdoğan, M ehmet, Ahkâmın Değişmesi, s. 102 vd.

416 Erdoğan, M ehmet, Ahkâmın Değişmesi, s. 256-257.



328 / KUR'ÂN TARİHİ

düşünceleri taklid hastalığından kurtararak onlara, konjonktüre 
göre düşünme ve ictihâdda bulunma niteliği kazandırma, diğer 
taraftan da Kur'âriî nasları İslâmî yasamanın amacma uygun bir 
biçimde yorumlamak suretiyle geçmişte olduğu gibi İslâm'ı ye­
niden yaşayan bir din olarak hayatın içine çekme gayreti içeri­
sinde hareket etmiştir. Çünkü onlara göre bu, bilgiyi ve rasyonel 
tefekkürü insanın en yüce bir eylemi olarak gören İslâm'ın en 
temel bir hakkıdır. Ancak ne yazık ki Müslümanların temsildeki 
zayıflıkları ve yöntem hataları yüzünden bu durum giderek ye­
rini durgunluğa ve donukluğa bırakmıştır. Dolayısıyla İslâm'ın 
ilk zamanlarındaki dinamizmini yeniden hayata geçirerek, Müs­
lümanların yaşantılarına ârız olan bu durgunluk, gerilik, zayıflık 
ve meskenetin ortadan kaldırması gerekmektedir.

Ancak daha sonra ortaya çıkan tarihselci yaklaşım ya da çağ­
daş modernist grup ise, benimsedikleri doğrularm hayata geçi­
rilmesi noktasmda proje üretmek gibi kendilerince kutsal olan 
bir çaba içerisinde hareket etmiştir. Bazı farklı biçimlerdeki öz­
gün yanlarına rağmen bir konuda mutabakat içinde oldukları 
görülmektedir. Bu da, Kur'ân'ı tarihsel bir metin olarak görüp, 
anlamının belirlenmesinde öznel değil nesnel-evrensel bir yo­
rum metodolojisi takip etmektir. Çünkü bu anlayışa göre 
Kur'ân, kendilerine özgü bir kültür, medeniyet, örf, âdet ve algı­
lama biçimleri olan ve belli bir coğrafyada yaşayan muhatapla­
ra, onlarm dilini kullanarak belli bir tarihe hitap etmiştir. Dola­
yısıyla o, bütün bu özellikleri nedeniyle yerel bir kültür mirası­
nın izlerini taşımaktadır. Kısacası, modernist Kur'ân tarihselcili- 
ği, modemizmin zihni faaliyetleri tutuklayan psikolojik atmos­
feri içerisinde hareket ederek, objektivist bir tutum ve spekülatif 
bir akıl yürütme yöntemiyle Kur'ân hükümlerini, modern haya­
tın zorunlulukları karşısında değiştirmeyi talep etmektedir.

Ancak şu da bir gerçek ki bu yeni okuma biçimi henüz yete­
rince tanımlanmış, çerçevesi çizilmiş ve usûl olarak Kur'ân'a 
uygulandığında ne türden sonuçlar vereceği test edilmiş değil­
dir. Bu husustaki tereddütlerini ortaya koyan Hayrettin Kara­
man konuyla ilgili olarak şunları söylemektedir:



KUR'ÂN’IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /329

(1) Yorumlamadaki öznellik, tarihselcileri Kur'ân'a yakla­
şımda İslâm'm özünü kaybetme tehlikesiyle karşı karşıya bı­
rakmaktadır.

(2) Tespit edilecek ilkeler, sosyal ve ahlaki amaçlar ile bunla­
ra uygun yeni çözümler henüz açık-seçik ve sağlam bir usûle 
oturmuş değildir.

(3) Öngörülen yönteme göre ortaya konan çözüm örnekleri, 
(faiz, miras, örtünme, kadının sosyal statüsü, şahitliği vb.) söz 
konusu usûlün başarısı bakımından ümit verici değildir.

(4) Yaşayan sünnet ve hadislerin mahiyeti konusundaki de­
ğerlendirme ve tespitlerin objektif, yeterli ve ikna edici delillere 
dayandığı konusunda şüpheler vardır417.

Esasen K ur'ân'ın tarih içerisinde "bir tarihe" hitap ettiği 
doğrudur. Bununla beraber doğru olan bir başka şey daha 
vardır ki o da, K ur'ân'ın hitabım bir tarihe çevirmesine ve be­
şerî zorunluluk gereği tarihsel bir dil kullanmasma rağmen 
içerdiği mesajın evrensel olmasıdır. Bu sebepten dolayıdır ki 
aslında boş bir gayret olarak nitelendirilmesi gereken, modern 
hayatın zaruretlerini çözmek maksadıyla evrensel bir kitabın 
naslarım yorumlama yolunda gösterilen gayretler değil, zaten 
evrensel olan bir metni, kültür dokumuzla uyuşmayan bir 
yöntem (tarihsellik-hermenötik) kullanmak suretiyle konjonk­
türe uygun hale getirmeye çalışmaktır. Bunun içindir ki, ithal 
bir düşünceye sarılarak geliştirilen bir yöntem sonucunda pek 
çok probleme de kapı aralanmakta; böylece kaş yapalım der­
ken göz çıkarılmaktadır. Çünkü bu okuma biçimi bir başka 
kültür dünyasının temel problemini çözmek üzere geliştirilmiş 
bir yöntem dir ki o da, daha önce de belirttiğimiz gibi her biri 
birer tercüme olan tarihî İncillerin akılla çelişen taraflarını m a­
kul ölçülere getirme amacına yöneliktir. Halbuki Kur'ân tarih 
üstü bir kitaptır. Bu yüzden onun mesajı bütün tarihlere yan­

417 Bkz. H ayrettin  K aram an "M odernist Proje ve İçtihad", İslâm ve Modernizm (Faz­
lu r R ahm an Tecrübesi), İstanbul 1997, s. 164.



3 3 0 /KUR'ÂN TARİHİ

sımaktadır. Dolayısıyla bu noktada yapılması gereken şey, 
Kur'ân'ı bir tarihin içerisine hapsetm e yerine, onun tarih üstü 
niteliğini koruyarak Müslüm anların söz konusu kitaptan ken­
di tarihselliklerine uygun düşecek bir hayat modeli çıkarmak­
tır. Çünkü onun temel hedefi, insanları içine düştükleri ahlâkî 
bunalımlardan kurtararak Allah'ın istediği ideal bir toplum 
meydana getirmektir. Bu model, İlâhî ilke ve prensiplerin ha­
yatı motive eden bir unsur haline getirildiği bütün zamanlar­
da, fonksiyonel olarak varlığını hissettirebilecek bir yapıya sa­
hiptir. İncelendiği zam an da görülecektir ki, bunun için 
Kur'ân önce Allah'ın varlığı, birliği ve hükümranlığını konu 
alan itikâdî-ahlâkî esaslar üzerinde yoğunlaşarak bir alt yapı 
oluşturmuş; ardından da öngördüğü bir takım prensiplerin 
hayata tatbikini sağlayarak hedefine ulaşmıştır.



BİBLİYOGRAFYA

Abdulgani Abdulhâlık, Hucciyyetu 's-sünne, Hemdon 1993.
Adam, Baki, Tevrat'm Tahrifi Meselesine Müslüman ve Yahudi 

Cephesinden Bir Bakış, A. Ü.İ.F.Dergisi, Ankara ts.
Adevî, Muhammed Ahmed, Da'vetu'r-rusul ilellahi Taâlâ, Mısır

1935.
Ahmed b. Ebî Ya'kub, Târîhu Ya'kûbi, Necef 1385.
Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, Beyrut ts.
Ahmed Cevdet Paşa, Hulâsetu'l-beyârı f i  te'lifi'l-Kur'an, İstanbul 

1303.
Ahmed, Aziz, Hindistan ve Pakistan'da Modernizm ve İslâm, (trc. 

Ahmet Küskün), İstanbul 1990.
Ahsan, Abdullah, "Emir Ali, Seyyid", DİA., İstanbul 1995.
el-Ak, Hâlid Abdurrahmân, Târihu tevsiki nassi'l-Kur'âni'l-Kerim, 

Dımeşk 1399/1979.
 , Usûlü't-tef sir ve kavâiduh, Beyrut 1406/1986.
Akdemir, Salih, Müsteşriklerin Kur'ân-ı Kerim ve Hz. Muhammed 

(sav)’e Yaklaşımları, AÜİF. Dergisi, C. XXXI, Ankara 1989.
Albayrak, Halis, Kur'ân'da İnsan-Gayb İlişkisi, İstanbul 1993.
Albayrak, İsmail, Klasik Modernizmde Kur'ân'a Yaklaşımlar, İs­

tanbul 2004.
el-Âlûsî, Rûhu'l-me'ân f i  tefsîri'l-Kur'âni'l-Azîm ve's-sebi'l-mesânî, 

Bulak 1301.
Arkoun, Muhammed, Kur'ân Okumaları, (trc. Ahmet Zeki Ünal), 

İstanbul 1995.



3 3 2 /KUR'ÂN TARİHİ

Ateş, Süleyman, Yüce Kur'ân’m Çağdaş Tefsiri, İstanbul 1988.
Atik, M. Kemal, Âyet ve Sûrelerin Tevkifiliği Meselesi, EÜİFD., 

Kayseri 1989.
Aydar, Hidayet, Kur’an-ı Kerim’in Tercümesi Meselesi, İstanbul

1996.
el-Aynî, Umdetu 'l-kârî, Kahire 1392/1972.
el-A'zamî, Muhammed Mustafa, Kur'ân Tarihi, (trc. Ömer Türker- 

Fatih sererdi), İstanbul 2006.
el-Bâkillânî, Ebû Bekr Muhammed, Nüketü'l-intisâr li nakli'l- 

Kur’ân, (nşr. Muhammed Zağlûl Selâm), İskenderiye
1971.

 , Temhîdü'Tevâil ve telhısu d-delâil, (nşr. İmâduddin Ahmed
Haydar), Beyrut 1407/1987.

el-Belâzurî, Futûhu'Tbuldân, (trc. Mustafa Fayda), Ankara 1987.
el-Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin, Kitâbu'l-esmâ ve's-sıfât, (nşr. 

İm âduddin Ahmed Haydar), Beyrut 1405/1985.
 , es-Sünenu'l-kübrâ, yy., ts.
Bümen, Ömer Nasuhi, Hukûk-i İslâmiyye ve lstılâhât-ı Fıkhiyye 

Kamusu, İstanbul 1988.
Birışık, Abdulhamit, Flind Altkıtası Düşünce ve Tefsir Ekolleri, İs­

tanbul 2001.
Blacher, Regis, Le Coran (Que sais-je), Paris 1976.
 , Introduction au Coran, Paris 1959.
Brockelmann, C., İslâm Milletleri ve Devletleri Tarihi, (trc. Neşet 

Çağatay), Ankara 1964.
el-Buhârî, el-Câmiu's-sahih, İstanbul ts.
 , Halku ef'âli'l-ibâd, Hindistan, 1306.
el-Bûtî, Said Ramazan, Davabitu'l-maslaha f i ’ş-şeri'ati'l-İslâmiyye, 

Suriye 1992.
Caetani L., İslâm Tarihi, (trc. Hüseyin Cahid), İstanbul 1924- 

1927.



KUR'ÂNTN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /333

el-Câhiz, Amr b. Bahr, el-Beyân ve't-tibyân, (nşr Abdüsselam M.
Harûn), Kahire 1388/1968.

Canan, İbrahim, Peygamberimizin Tebliğ Metodları, İstanbul 1998. 
el-Cassâs, Ahkâmu'TKur'ân, (thk. Muhammed Sâdık Kamhâvî), 

Beyrut ts.
Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usulü, Ankara 1983. 
el-Cevherî, es-Sıhah, (nşr. Ahmed Abdulgafûr Attâr), Riyad 

1402/1982.
el-Cezirî, Abdurrahman, el-Ftkh ala'l-mezhebi'l-erbaa, İstanbul

1986.
Corci Zeydân, Medeniyet-i İslâmiyye Târihi, (trc. Zeki Megamiz), 

İstanbul 1329.
 , Târihu adâbi'l-luğati'l-arabiyye, yy., 1922.
el-Cürcânî, et-Ta’rifât, Kahire 1357. 
el-Cüveynî, Kitâbul-irşâd, Mısır 1369/1950.
Çapan, Ergün, "Kur'ân'ın Evrenselliği ve Tarihselci Yaklaşım", 

Yeni Ümit Dergisi, Sy: 58,2002.
Çetin, Abdurrahman, Kırâatlarm Tefsire Etkisi, İstanbul 2001.
 , Kur'ân İlimleri ve Kur'ân-ı Kerim Tarihi, İstanbul 1982.
 , "Kur'ân-ı Kerim'in İndirildiği Yedi Harf", İAD, sy: 3 Ocak,

Ankara 1987.
Çetin, M. Nihad, "Arap Yazısı", DİA, İstanbul 1991.
Dahlân, Ahmed Zeynî, es-Sîretu'n-nebeviyye, yy., ts. 
ed-Dâni, el-Ahrufu’s-seb'a, (nşr. Abdulmuhaymin Tahhân), 

Mekke 1408.
 , el-Muhkem f i  nakti'l-mesâhif, (thk. İzzet Haşan), Dımeşk

1379/1960.
 , el-Muknî f i  resmi mesâhifi'l-emsâr, (thk. Muhammed Sâdık

Kamhâvî), Kahire ts.
 , et-Teysîrfi'l-kırâati's-seb', (Otto Pretzl), İstanbul 1930.



334 / KUR'ÂN TARİHİ

Davudoğlu, Ahmed, Sahih-i Müslim Tercemesi ve Şerhi, İstanbul
1975.

Demirci, Muhsin, Vahiy Gerçeği, İstanbul 1996.
Demirhan Ahmet, Modernlik, İstanbul 1992.
Deniş, Leon, Ebedi Olan Ruhtur, (trc. Yavuz Keskin), İstanbul 1989.
Dermenghem, Emile, Muhammed'in Hayatı (trc. Reşat Nuri Gün- 

tekin), yy., 1930.
ed-Dimyâtî, Ahmed b. Muhammed, İthâfu fudalâi'l-beşer, (thk. 

Ali Muhammed ed-Dabbâ), Mısır 1359.
Doğrul, Ömer Rıza, Kur’ân Nedir?, Ankara 1967.
 , İslâm Tarihi, İstanbul 1935.
 , Tanrı Buyruğu, İstanbul ts.
Draz, Abdullah, En Mühim Mesaj Kur'ân, (trc. Suat Yıldırım), 

Ankara 1985.
Ebû Bekr b. Mucâhid, Kitâbu's-seb'a, (thk. Şevki Dayf), Kahire

1972.
Ebû Gudde, “Halk-ı Kur'ân Meselesi", (trc. Mücteba Uğur), 

AÜİFDer., sy., XX, Ankara 1975.
Ebû Hayyân, el-Bahru'l-muhît, yy., 1328.
Ebû Şâme el-Makdisî, el-Mürşidu’Tvecîz, (thk. Tayyar Altıkulaç), 

Beyrut 1975.
Ebû Şuhbe, el-Medhal li dirâseti'l-Kur'âni'TKerîm, Mısır ts.
Elmalılı, Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, İstan­

bul 1971.
Erdoğan, Mehmet, Akıl Vahiy Dengesi Açısından Sünnet, İstanbul 

1995.
 , İslâm Hukukunda Ahkâmın Değişmesi, İstanbul 1990.
Ertuğrul, İ. Fenni, Hakikat Nurları, İstanbul 1949.
el-Eş'arî, İlk Dönem İslam Mezhepleri Makâlâtu'l-İslamiyyîn ve İhtila- 

fu'l-Musallîn, (trc. Mehmet Dalkılıç-Ömer Aydın), İstanbul 2005.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /335

Fazlur Rahman, Allah'ın Elçisi ve Mesajı, (trc. Adil Çiftçi), Ankara
1997.

 , Ana Konularıyla Kur'ân, (trc. Alpaslan Açıkgenç), Ankara
1987.

 , İslâm ve Çağdaşlık, (trc. Alpaslan Açıkgenç-M. Hayri Kırba-
şoğlu), Ankara 1990.

 , İslâm ve Çağdaşlık: İslâm Eğitim Tarihinde Fikrî Bir Geleneğin
Değişimi, (trc. Hayri Kırbaşoğlu), Ankara 1990.

 , K ur'ân'ı Yorumlama, (trc. Osman Taştan), İAD., 5. Sayı,
Ankara 1987.

 , Tarih Boyunca İslâmî Metodoloji Sorunu, (trc. Salih Akdemir),
Ankara 1995.

el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu'l-muhît, Beyrut 1407/1987.
Garaudy, Roger, Biogrephie du XX. eme Siecle, Paris 1985.
 , Entegrizm, Kültürel İntihar, (trc. Kamil Bilgin Çileçöp), İs­

tanbul 1992.
 , İslâm ve İnsanlığın Geleceği, (trc. Cemal Aydm), İstanbul

1990.
el-Gazzâlî, el-İktisâd fi'l-i'tikâd, (nşr. İbrahim Çubukçu-Hüseyin 

Atay), Ankara 1962.
Goldziher, İ., el-Akide ve ’ş-şeria f i  'l-İslâm, (trc. Muhammed Yûsuf 

Musâ ve Arkadaşları), Beyrut ts.
 , "Ehl-i Kitaba Karşı İslâm Polemiği", (trc. Cihat Tunç), İslam

İlimleri Enstitüsü, C. IV, 1980.
Gökkır, Necmettin, Hz. Muhammed'in Ümmî Olması Kur'ân-ı 

Kerîm'in Peyderpey Nazil Olmasının Hikmetlerinden biri midir? 
(Yayınlanmamış Makale), İstanbul 2010.

Güngör, Mevlüt, Kur'ân'm Hz. Peygamber'in Sünnetine Verdiği De­
ğer, (Basılmamış makale), Ankara 1995.

el-Hâkim, el-Müstedrek, Beyrut, ts.
el-Halebî, es-Sîretu'l-halebiyye, yy., 1320.
 , İnsânu'l-uyûn fisîreti'l-Emîn el-Me’mûn, Kahire ts.



3 3 6 /KUR'ÂN TARİHİ

el-Hamevî, Ahmed b. Ömer b. Muhammed, el-Kavâid ve'l-işârât 
f i  usûli'l-kırâat (nşr. Abdulkerim b. M uhammed el-Hasan 
el-Bekkâr), Dımaşk 1406/1986.

Hamidullah, Muhammed, Hammâm b. Münebbih Hadis Mecmua­
sı, (trc. Kemal Kuşçu), İstanbul 1967.

 , Kur'ân-ı Kerîm Tarihi, (trc. Salih Tuğ), İstanbul 1993.
 , Kur'ân-ı Kerim Tarihi Ders Notları, (trc. Suat Yıldırım), Er­

zurum  1975.
 , İslâm Tarihine Giriş, (trc. Ruhi Özcan), İstanbul 1994.
 , İslâm Peygamberi, (trc. Salih Tuğ), İstanbul 1991.
Hatip, Abdulaziz, Kur'ân ve Hz. Peygamber Aleyhindeki İddialara 

Cevaplar, İstanbul 1997.
el-Heysemi, Mecmeu’z-zevâid ve menbau'l-fevâid, Beyrut 1967.
el-Huccetî, Muhammed Bakır, Ârâu'ş-Şia havle ulûmi'l-Kur'ân, 

(Tarihte ve Günümüzde Şülik Sempozyumu), İstanbul 
1993.

el-Hûî, el-Beyânfî. tefsiri’l-Kur'ân, yy., 1385/1966.
el-Hûlî, Emin, et-Tefsîr ma'âlimu hayâtihi ve menhecuhu'l-yevm, 

Mısır 1944.
Itr, Nûreddin, el-Muhâdarât f i  ulûmi'l-Kur'ân, Dımaşk 1404.
İbn Aşûr, Muhammed Tâhir, et-Tahrir ve’t-tenvîr, y.y, ts.
İbn Ebî Dâvûd, Kitâbu'l-Mesâhif, (nşr. Arthur Jeffery), Leiden 

1937.
İbn Ebî Hâtim er-Râzî, el-Cerh ve't-ta’dîl, Haydarabâd, 1361/1942.
İbn Hacer, Pethu’l-bâri bi sahihi şerhi’l-Buhâri, Kahire 1398/1978.
 , el-İsâbe f i  temyîzi’s-sahâbe, Mısır 1358/1939.
İbn Haldun, Mukaddime, (trc. Zakir Kadiri Ugan), İstanbul 1986.
 , Târîhu İbn Haldûn el-Müsemmâ bi kitabeti'l-iber ve divâni'l-

mübtedâ ve’l-haber, (nşr. Muhammed Mehdî el-Hibâbî) Kahire
1936.

İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a'yân, Kahire 1367/1948.



KUR'ÂN'IN LAPZÎ ÖZELLİKLERİ /M 7

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali el-Endelüsî, el-Fasl fi'l-milel ve'l-
ehvâ ve'n-nihal, Mısır 1317.

 , el-İhkâmfî usûli'l-ahkâm, Beyrut 1985.
İbn Hişâm, es-Sîretu'n-nebeviyye, (thk. Mustafa es-Saka-İbrahim 

el-Ebyârî-Abdulaziz eş-Şelebî), Mısır 1355/1936.
İbn Kayyim el-Cevziyye, Hidâyetü'l-hiyarâ f i  ecvibeti'l-yehûd ve'n- 

nasârâ, Mısır 1322.
Wilzer), Wiesbaden 1961.
İbn Kesir, el-Bidâye ve'n-nihâye, Beyrut 1960.
 , Tefsîru’l-Kur'âni’l-azîm, Mısır ts.
İbn Kuteybe, Tefsîru Garibi'l-Kur'ân (thk. es-Seyyid Ahmed 

Sakr), Beyrut 1398/1978.
 , Te'vîlu müşküi’l-Kur’ân, (nşr. Es-Seyyid Ahmed Sakr), Ka­

hire 1393/1973.
İbn Mâce, es-Sünen, (thk. M. Fuâd Abdulbâkî), yy., 1975.
İbn Manzûr, Lisânu'l-arab, Beyrût, ts.
İbn Sa'd, et-Tabakâtu'l-kübrâ, Beyrut 1960.
İbn Teymiyye, el-Cevâbu’s-sahîh, Kahire 1964.
 , M ecmu’âtü'r-resâil ve'l-mesâil, (nşr. M. Reşid Rızâ), Beyrut

1403/1983.
İbnu’l-Cevzî, Nevâsihu 'l-Kur’an, Beyrut 1985.
İbnu'l-Cezerî, Gâyetü’n-nihâye f i  tabakâti’Tkurrâ, Mısır 1351.
 , Müncidu'l-mukrim ve mürşidu’t-tâlibîn, Beyrut 1400/1980.
 , en-Neşr f i ’l-kırâati’l-aşr (thk. Muhammed Salim Muhaysin),

Kahire ts.
İbnu'l-Esîr, Üsdü’l-ğâbe f i  ma’rîfeti's-sahâbe, yy . ts.
 , el-Kâmilfi’t-târih, (nşr. C. I., Tomberg), Beyrut 1399/1979.
İbnu'l-Hatîb, el-Furkân, Beyrut ts.
İbnul-H um am , Fethu'l-kadîr, Bulak 1316.
İbnu’l-Murtazâ, Ahmed b. Yahyâ, Tabakâtul-M u’tezile, (nşr. S.

D., Wilzer), Wiesbaden 1961.



338 / KUR'ÂN TARİHİ

İbnu'n-Nedîm, el-Fihrist, Kahire 1348.
İbnu'z-Zencele, Huccetu'l-kırâat, (thk. Sa'îdu'l-Efgânî), Beyrut 1982.
İhsan İlahi Zâhir, Şîa'nın Kur'ân İmamet ve Takiyye Anlayışı, (trc.

Sabri Hizmetli-Hasan Onat), Ankara 1984.
İzmirli, İsmail Hakkı, Tarih-i Kur'ân, İstanbul 1956.
İzutsu, Toshihiko, Kur’an da Allah ve İnsan, (trc. Süleyman Ateş) 

Ankara ts.
Kâdî Iyâz, eş-Şifâ bi ta’rîfi hukûki'l-Mustafâ, Dersaâdet 1312.
Karaçam, İsmail, Kıraat İlminin Kur'ân Tefsirindeki Yeri ve Mü- 

tevâtir Kırâatların Yorum Farklılıklarına Etkisi, İstanbul 1996.
 , Kur'an-ı Kerim'in Faziletleri ve Okunma Kaideleri, İstanbul

1976.
 , Kur'ân-ı Kerim'in Nüzûlü ve Kırâatı, İstanbul 1974.
 , Sonsuz Mucize Kur'ân, İstanbul 1990.
el-Karâfî, Kitâbu’l-ecvibeti’l-fâhira ani'l-es'ileti'l-fâcira, yy., ts.
Karaman, Hayrettin "Modemist Proje ve İçtihad", İslâm ve Mo- 

dernizm (Fazlur Rahman Tecrübesi), İstanbul 1997.
 , "Tefsirde Eski Yeni Tartışması", Yeni Ümit Dergisi, İstanbul

2002.
Karataş, Şaban, Kur’ân Tarihi, İstanbul 1996.
Karatay, Fehmi Edhem, Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arap­

ça Yazmalar Katalogu, İstanbul 1962.
el-Kardâvî, el-Hasâisu'l-'âmme li'l-İslâm, Beyrut 1985.
Kâsânî, Alâuddîn Ebû Bekr, Kitâbu'l-bedâi's-sanai f i  tertîbi'ş-şerâi, 

Beyrut 1402/1982.
el-Kastallânî, Mevâhibu'l-ledüniyye, (trc. Şâir Abdulbâki), yy. ts.
Kazımirski, Le Coran, Fasquelle Edition, Paris ts.
Keskioğlu, Osman, Kur'ân Tarihi, İstanbul ts.
el-Kevserî, Muhammed Zâhid, Makâlâtu'l-Kevserî, (nşr. Râtib 

Hâkimî), yy., 1388/1968.
 , Te'nîbu'l-hatîb, Mısır 1361/1942.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /339

Kılıç, Sadık, Mitoloji Kitab-ı Mukaddes ve Kur'ân-ı Kerim, İzmir 
1993.

Kırca, Celal, Kur'ân-ı Kerim ve Modern İlimler, İstanbul 1982. 
el-Kirmânî, Mahmud b. Hamza, el-Burhânfî tevcihi müteşâbihi'l- 

Kur'ân, (thk. Abdulkadir Ahmed Atâ), Beyrut 1406/1986. 
el-Kirmânî, Muhammed b. Yûsuf, Sahîhu’l-Buhârî bi şerhi’l- 

Kirmânî, Beyrut 1401/1981.
Koçyiğit, Talat, Hadis Usûlü, Ankara 1975.
 , Kelamcılarla Hadisciler Arasındaki Münakaşalar, Ankara

1984.
Kotan, Şevket, Kur'ân ve Tarihselcilik, İstanbul 2001. 
el-Kuleynî, Ebû Ca'fer Muhammed b. Ya'fût, el-Usûl mine'l-kâfı, 

Tahran 1389.
 , er-Ravda mine’l-kâjî, Tahran 1391.
el-Kummî, Ali b. İbrahim, Tefsîru'l-Kummî, Beyrut 1991. 
el-Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi'l-Kur'ân, Beyrut 1405/1985.
Le Bon, G., Hadâratu'l-arab, (trc. Zuaytır), Beyrut 1399. 
el-Makrizî, el-Hıtat, Mısır 1324.
 , Kitâbu'l-mevâiz ve'l-i'tibâr bi zikri'l-hitât ve'Tâsâr, Kahire, ts.
el-Mâturidî, Kitâbu't-tevhîd, (nşr. Fethullah Huleyf), İstanbul 

1979.
el-Medenî, De'âimu'1-istikrâr f i ’t-teşri'i’l-Kur'ânî, (Hadâratu'l- 

İslâm), Yıl, 1384, sy. 5/1.
Mekki b. Ebî Tâlib, el-İbâne an me'âni'l-kırâat, (nşr M uhyiddin 

Ramazan), Beyrut yy.
 , el-Keşfan vücûhi'l-kırâati's-Seb', (thk. M uhyiddin Ramazan),

Dımaşk 1394/1974.
Mennâu'l-Kattân, Mebâhisfî ulûmi'l-Kur'ân, Beyrut 1986. 
el-Mes'ûdî, Ali b. Huseyn, Mürûcu'z-zeheb, (thk. Muhammed 

M uhyiddin Abdulhamîd), Mısır 1964.



340 / KUR'ÂN TARİHİ

Miras, Kamil, Sahih-i Buhâri Muhtasarı Tecrid-i Sarih Tercemesi ve 
Şerhi, Ankara 1974.

Muhammed b. Hüseyin b. Fûrek el-İsfahânî, Tefsiru İbn Fûrek, Mil­
let Kütüphanesi Feyzullah Efendi Böl., No: 50.

Moritz, B., "Arap Yazısı", İA., İstanbul 1977.
Mukaddimetân f i  ulûmi'l-Kur'ân, (nşr. Arthur Jeffery), yy., 1954. 
el-Munâvî, Feyzu'l-kadİr, Beyrut, 1972.
Müslim, el-Câmiu's-sahih, İstanbul ts. 
en-Nesefî, Medâriku't-tenzîl ve hakâiku’t-te'vîl, İstanbul ts. 
Nöldeke, Theodor-Schvvlly, F., Kur'ân Tarihi, (trc. Muammer 

Sencer), İstanbul 1970.
Okiç, M., Tayyib, Hadiste Tercüman, AÜİFDer., Ankara 1967. 
Ömer, İbrahim Ali, el-Kur’ânu'l-Kerîm târihuhu ve âdâbuhu, Ku­

veyt 1984.
Önkal, Ahmet, Hz. Peygamber’in Ümmiliği, SÜİFD, Konya 1987.
 , Resûlullah’ın İslâm'a Davet Metodu, Konya 1989.
Öz, Mustafa, "Ahmed Han, Seyyid", DİA., İstanbul 1989.
Özel, Ahmet, "Muhammed", DİA., İstanbul 2005.
Özsoy, Ömer, Kur'ân'm Metinleşme Tarihi, Ankara 2002.
 , Sünnetullah, Ankara 1994.
Öztürk, Yaşar Nuri, Kur'ân’m Temel Kavramları, İstanbul 1991. 
Palovî, Abdulfettâh, Zübdetü'l-irfân, İstanbul ts. 
el-Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akâidi, (trc. Şerafettin Gölcük), İstanbul

1988.
er-Râfii, Mustafa Sâdık, İ'câzu'l-Kur'ân, Mısır 1345/1926. 
er-Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât f i  ğarîbi'l-Kur'ân (thk. Muham­

med Seyyid Keylânî), Beyrut ts. 
er-Râzî, Mefâtihu'l-gayb, Beyrut, ts..
Reşid Rızâ, el-Menâr, Kahire 1373.
 , el-Vahyu'l-Muhammedî, Mısır 1352,/1935.
es-Sâbûrıî, et-Tibyânfi ulûmi'l-Kur'ân, Mekke 1390/1970.



KUR'ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ / 341

Sâlim, Sâsî, ez-Zâhiretu'l-istişrâkiyye ve eseruhâ ala d-dirâsâti'l- 
İslâmiyye, Malta 1991.

Selâhuddin el-Müneccid, Dirâsât f i  târihi'l-hatti'l-arabî, Beyrut
1972.

es-Serahsî, el-Mebsût, İstanbul 1403/1983. 
es-Sıbâî, Mustafa, Uzamâunâfi't-tarih, Beyrut ts.
Sofuoğlu, Mehmet, Tefsire Giriş, İstanbul 1981.
Subhi es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, (trc. Yaşar Kan- 

demir), Ankara 1971.
 , Mebâhis f i  ulûmi'l-Kurân, Beyrut 1985.
es-Subkî, Tabakâtu'ş-şâfiiyyeti'Tkübrâ, (thk. Abdulfettah Mu- 

hammed el-Hulû-Mahmûd Muhammed et-Tanâhî), Mısır 
1383/1964. 

es-Süyûtî, ed-Dürrü'l-mensûr, Beyrut ts.
 , el-İtkârıfi ulûmi'l-Kur'ân, yy., ts.
 , Târîhu'l-hulefâ, (thk. M uhyiddin Abdulhamid), Mısır 1952.
eş-Şâfii, er-Risâle, (thk. Muhammed Seyyid Geylânî), Kahire 1969. 
Şâhin, Abdussabûr, Hz. Muhammed Okuma ve Yazmayı Biliyor 

muydu? (trc. Tayyar Altıkulaç), DD., C. XII, Ankara 1973. 
eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât, (trc. Mehmet Erdoğan), İstanbul 1999. 
Şengül, İdris, Kur'ân Kıssaları Üzerine, İzmir 1994. 
eş-Şevkânî, Fethu'l-kadîr, Mısır 1383/1964.
Şiblî, Mevlânâ, Asr-ı saadet, (trc. Ömer Rıza Doğrul), İstanbul

1973.
Şimşek, M. Sait, Günümüz Tefsir Problemleri, yy ., ts. 
et-Tabâtabâî, İslâm'da Kur'ân (trc. Ahmet Erdinç), İstanbul 1988. 
et-Taberî, Câmiu’l-beyân f i  te'vîli'l-Kur'ân, Beyrut 1985.
 , Târîhu'l-ümem ve'Tmülûk, Kahire 1358.
et-Tabresî, Ebû M ansûr Ahmed b. Ali, Faslu'l-hitâb f i  tahrifi kitabi 

Rabbi'l-erbâb, Necef 1298.
 , el-İhticâc, Meşhed 1403.



3 4 2 /KUR'ÂN TARİHİ

et-Taftazânî, Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi, (trc. Süleyman Uludağ), 
İstanbul 1982.

et-Tehânevî, Keşşâfu ıstılahâti'l-fünûn, İstanbul 1404/1984.
Tetik, Necati, Kırâat İlminin Talimi, İstanbul 1990.
Topaloğlu, Bekir, Mâtüridiyye Akaidi, Ankara 1979.
Tuğ, Salih, İslâm Vergi Hukukunun Ortaya Çıkışı, İstanbul 1984.
et-Tûsî, Ebû Ca'fer Muhammed b. Huseyn, et-Tibyân f i  tefsîri'l- 

Kur'ân, Necef 1957.
Usta, M. Ali, Ruhçuluk Nedir?, İstanbul 1986.
Ümit, Mehmet, "Kur'ân’a Yönelik Tahrif İddialarına Zeydî Tepki", 

H.Üİ.F., Der., 2006, C.5, sy„ 9.
Ünal, Mehmet, Kur'ân'm Anlaşılmasında Kırâat Farklılıklarının 

Rolü, Ankara 2005.
el-Vâhidî, Esbâbu'n-nüzûl, Mısır 1968.
Watt, Montgomery, Modern Dünyada İslâm Vahyi, (trc. Mehmet 

S. Aydm), Ankara 1982.
Wensinck, A. J., "Vahiy", İA., İstanbul 1977.
Yavuz, Yusuf Şevki, "Halku'l-Kur'ân", DİA., İstanbul 1997.
Yavuz, Yusuf Şevki-Çetin Abdurrahman, "Âyet", DİA., İstanbul

1991.
Yazır, M. Bedrettin, Medeniyet Âleminde Yazı ve İslâm Medeniye­

tinde Kalem Güzeli, Ankara 1972.
Yeniçeri, Celal, Uzay Âyetleri Tefsiri, İstanbul 1416/1995.
Yıldmm, Suat, Kur'ân-ı Kerim ve Kur'ân İlimlerine Giriş, İstanbul 

1993.
Zakzûk, M ahmud Hamdi, Oryantalizm Veya Medeniyet Hesap­

laşmasının Arka Plânı, (trc. Abdulaziz Hatip), İzmir 1993.
ez-Zehebî, Muhammed Hüseyn, et-Tefsir ve'l-müfessirûn, Mısır ts.
ez-Zehebî, Şemsüddin, Tezkiretu'l-huffâz, Haydarabâd 1375/1955.
ez-Zemahşerî, el-Keşşâf Beyrut ts.
ez-Zencânî, Ebû Abdillah, Târîhu'l-Kur’ân, Beyrut 1388/1969.



KUR’ÂN'IN LAFZÎ ÖZELLİKLERİ /  343

ez-Zerkârıî, Menâhilu'l-irfân f i  ulûmi'l-Kur’ân, Mısır ts. 
ez-Zerkeşî, el-Burhânfî ulûmi'l-Kur'ân, (thk. Muhammed Ebu'l- 

Fadl İbrahim), Mısır 1972. 
ez-Zeylaî, Fahruddin, O sm an b. Ali, Tebyînu’l-hakâik şerhu 

kenzi’d-dekâik, Beyrut ts.
Zeyveli, Hikmet, "Kur’ân'ın Aktüel Değeri Üzerine", (I. Kur'ân 
v Sempozyumu, 1-3 Nisan) Ankara 1994.





İNDEKS

A
A'meş, 227
Abâdile, 119
Abduh, 308, 310
Abdullah b. Abbas, 57, 63, 68,

69,113,169,200,213, 224, 229 
Abdullah b. Amr b. el-Âs, 119 
Abdullah b. Erkâm, 137 
Abdullah b. es-Sâib, 172,226 
Abdullah b. es-Sâib el-Mahzûmî, 

226
Abdullah b. ez-Zubeyr, 119,162 
Abdullah b. ez-Zübeyr, 167 
Abdullah b. Mes'ûd, 118,119,

159, 164, 167,168,171, 186,
187,193, 207, 223, 229, 236, 
295,296,297,298, 300 

Abdullah b. Ömer, 141,165 
Abdullah b. Revâhâ, 137 
Abdullah b. Sa'd b. Ebî Serh, 

137
Abdullah b. Sâib, 119 
Abdullah b. Said b. el-Âs, 126 
Abdullah b. Ümmi Mektûm, 49 
Abdullah İbn Kesîr, 219 
Abdurrahman b. el-Hâris b.

Hişâm, 167 
Abdurrahman Çetin, 232

Abdurrahmân el-Cezirî, 292 
Abdussabûr Şâhin, 202 
Âd kavmi, 43 
Âdem, 56,111,206, 238 
Afrika, 125 
Âhâd, 221, 223 
Ahd-i Atik, 95, 96 
Ahfeş, 229, 231 
Ahmed, 71, 73, 74, 79,91,109, 

113,119,122,126,131,134,
137,138,139,140,141,146,
149,152,153,186,188,199,
202,206, 220, 221,225, 228, 
237, 243, 244,245, 247,248, 
250,251, 252, 265, 292, 295,
296,303, 314, 315, 316 

Ahmed b. Ebî Duvâd, 248 
Ahmed b. Hanbel, 71, 73, 74,91,

109,113,119,122,126,131, 
134,139,140,141,146,149, 
152,153,199,202, 225,228, 
237, 243, 244, 245, 247, 248, 
250, 265, 295,296, 315 

Ahmed b. İbrahim ed-Devrakî, 
247

Ahmed b. Nasr, 248 
el-Ahrufüs-seb'a, 203,209



3 4 6 /KUR'ÂN TARİHİ

Âişe (Hz.), 72, 73,119,169,289, 
291, 292, 294 

Akdeniz, 125 
Akl-ı selim, 39
Ali (Hz.), 113,131,132,137,171,

172,175,186,187,206, 207, 
228,243, 274, 280,283, 284,
285,303, 311, 327 

Ali b. el-Medinî, 249, 250 
Ali el-Kerekî, 224 
el-Âlûsî, 188 
Ameri, 132 
Âmir b. Cedere, 123 
Âmirb.Kays, 172 
Amr b. Âs, 172 
Amr b. el-As, 138 
Anlam yönünden tahrif, 273 
Arabistan, 124,302 
Arap yazısı, 122,123,125,127,

128,190 
Arza, 148,149,155 
Arza-i âhire, 149,160,165 
Arzanin Mahiyeti, 151 
Âsim, 219,227, 234,237 
Asîbu'n-nahl, 138 
Astroloji, 26,27 
Aşere tariki, 225 
Atâ b. Ebî Rabâh, 227 
Atlantik, 125 
el-Aynî, 21,150,153 
Azerbaycan, 167

B
Bâbil hükümdarı, 43
el-Bağavî, 83
Bâhira, 96
Bahreyn, 171,173
el-Bâkillânî, 159,297,299,300
Bakka, 123
Bankiporf, 283

Basiret, 38
Basra, 168,171,172,191,228
Bedir, 91, 93,126
Bedir Savaşı, 93
el-Belâzurî, 123,124,137
Benu Gıfar, 199
Berâ b. Azîb, 141
Bernard Lewis, 96
el-Beyhakî, 142,159, 205,251,252
Beyt-i makdis, 54
Beytül-izzet, 68
el-Bezzî, 226
Bi'rü Maûne, 121
Bikâî, 59,60
Bişr b. Abdulmelik, 123,124 
Bişr b. Gıyâsî, 242 
Bizans İmparatorluğu, 93 
Blachère, 132,138, 280 
Bousquet, 96 
Brockelmann, 103,104 
el-Buhârî, 70, 71, 73, 74, 77,90,

109,113,119,120,122,129,131, 
133,134,136, 137, 140,141,149, 
151,152, 158,162,163,167,170, 
200,201,207,211, 214,249,250, 
253,265, 293, 316 

el-Burhân fi ulûmi'l-Kur'ân, 58

c

C. Brockelmann, 103 
Ca'db. Dirhem, 242, 253 
Caetani, 124,125,127,132,133,

137,143,144,190 
Câmiu'l-beyân, 230 
Casanova, 138
Cebrail, 22, 29, 31, 32, 65, 67, 69, 

72, 83, 91,101,103,111,112,
113,118,129, 149,150, 151, 
153,154,178, 180,186,187, 
188,199,215, 251, 252



İNDEKS / 347

Cehm b. es-Salt, 138 
Cehm b. Safvân, 242 
Cehmiyye, 246 
Cevad Ali, 124 
el-Cevherî, 254,255 
el-Cehşiyârî, 124 
Cibril, 65,200,213,300 
Corci Zeydân, 157,173,192

ç
Çağdaş modemizm, 311 
Çağdaş teslis, 302 
Çıngırak sesi, 29 
Çin, 125

D
Dâru'l-hikme, 245 
Davûd (Hz.), 25,57 
Deccâl, 179 
Determinizm, 315 
Dûmetu'l-Cendel, 123 
ed-Dûri, 227,228 
ed-Düelî, 191, 293 
ed-Dürre, 225

E
Ebâbil, 316 
Ebbân b. Sa'îd, 137 
Ebrehe, 316
Ebû Abdillah Fudayl b. Yesâr, 

209
Ebû Abdirrahman es-Sülemî, 

172,227 
Ebû Âmir, 225
Ebû Amr, 127,193,219,225, 226, 

227,230, 234, 237 
Ebû Amr eş-Şeybânî, 227

Ebû Bekr (Hz.), 83,102,118,137, 
144,145,146,147,155,156, 
157,158,159,161,164,165,
166,167,168,169,172,173,
180,186,187, 208, 227,230, 
231, 270, 280,294, 297,299 

Ebû Bekr b. Mücâhid, 219, 220, 
231

Ebû Bekr eş-Şâî, 175 
Ebû Bekr Şu'be, 227 
Ebû Ca'fer, 179,209,210,220, 

223, 228, 237,274, 285 
Ebû Ca'fer b. ez-Zubeyr, 179 
Ebû Ca'fer Yezid b. el-Ka'ka',

220
Ebû Hanife, 224, 228, 236, 252, 

253, 269, 270,271 
Ebû Hatim er-Râzî, 250 
Ebû Hâtim es-Sicistânî, 205, 219 
Ebû Hureyre, 118,119 
Ebû Kılâbe, 166 
Ebû Muhammed Ya'kûb b.

İshâk, 220 
Ebû Musâ el-Eş'arî, 167,171,293 
Ebû Müslim, 247 
Ebû Said b. el-Âs, 138 
Ebû Şâme, 160,171,208, 209,

215,221, 232 
Ebû Talhâ, 201 
Ebû Tâlib, 132
Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm, 

219
Ebû Ya'kûb el-Buveytî, 248
Ebû Yûsuf, 270
Ebû Zeyd, 120
Ebû Zur'a er-Râzî, 250
Ebu'd-Derdâ, 168,205,207,227
Ebu'l-Esved ed-Düeli, 127,191
Ebu'l-Ferec Muhammed b.

Ahmed eş-Şenbûzî, 220 
Ebu'l-Hâris, 228



348 / KUR'ÂN TARİHİ

Ebu'l-Hasen el-Eş'arî, 251 
Ebu'l-Huseyn Ahmed b. Fâris,

186
Ebü'l-Âliye, 63 
Efgânî, 236, 303, 308 
Ehl-i beyt, 210, 283 
Ehl-i kitap, 93
Ehl-i sünnet, 65, 66, 210,220,

221, 224, 244, 245,249, 250, 
253, 294,316 

Ektâf, 138
Elmalılı, 65, 71, 74, 79, 81, 90,

128,135,153, 255, 258, 316, 
322, 323 

Emevî, 245
Emile Dermenghem, 281 
el-Emin, 90 
Emin el-Hûlî, 256 
EmînuT-vahy, 155 
Emzirme Âyeti, 291 
Enbâr, 123,124 
el-Enbârî, 187 
Enes, 118,120,131, 205 
Erkâm b. Ubeyy, 138 
Ermenistan seferi, 167 
Eşlem b. Sidre, 123 
Eyyûb, 25

F
F. Buhl, 143 
Fander, 282 
Fâsıla, 177
Faslu'l-hitâb fî tahrifi kitâbi 

RabbiT-erbâb, 283 
Fazlur Rahman, 69, 304,305, 306, 

307, 308, 312, 329 
Ferrâ, 229, 231 
Fir'avn, 40
Fudâleb.Ubeyd, 119,227 
Futûhu'l-buldân, 123,124

G
G. Le Bon, 100
Garanik olayı, 82, 83, 84
Garaudy, 308, 309, 310, 311
Garcin de Tassy, 284
Gece namazı, 77
Genel Şark Kütüphanesi, 283
Gibb, 95
Goldziher, 95
Guidi, 268
Gulât-ı şia, 281
Güneydoğu Asya, 303

H
Haber-i vâhit, 299 
Habeşistan, 84,97 
Haccâcb. Yûsuf, 192,281 
Hafs, 227,234,237 
Hafsa, 119,126,164,167 
el-Hâkim en-Neysâburî, 142 
el-Halebî, 98,137 
Halef, 220,223, 227, 228, 237, 

313
Halef b.Hişâm, 220,228 
Hâlid b. Abdillah el-Kasrî, 242 
Hâlid b. Sai'd, 137 
Hâlid b. Velîd, 138 
Halil b. Ahmed, 193 
Halk, 243
Halku'l-Kur'ân, 239, 243, 244, 

245,246, 248, 249, 250, 251, 
253 

Hallâd, 227 
Hamdi Yazır, 59, 60 
Hamza, 191,219, 225, 227, 228, 

229,230,236,237 
Hamza ez-Zeyyât, 191 
Hâne-i saadet, 142 
Hanna Zakarias, 102



İNDEKS / 349

Hanzala b. er-Rebi', 137 
Harfu'l-fâsıla, 177 
el-Hâris b. Hişâm, 167 
Hâris b. Sureye, 242 
Harrân, 124 
Hârûn (Hz.), 25,40 
Hârûn b. Musâ, 219 
Hârûn er-Reşid, 228 
Haşan Hanefi, 304, 311 
Hâşim Abdulfettah Gudde, 282 
Hatice (Hz.), 73,102 
Havâmim, 189 
Havâriler, 19
HavleT-Kur'âni'l-Kerîm ve'l- 

Kitâbi'l-Mukaddes, 282 
Hayat enerjisi, 103 
Hayrettin Karaman, 328 
Hermenötik, 317, 329 
Hıfz, 112
HırzuT-emânî, 225
Hicâz, 124,125
Hikmet, 39
Himyeriler, 124
Hind Altkıtası, 303
Hind İslâm modemistleri, 303
Hindistan, 253, 261,283,303
Hipnotizma, 27
Hira Dağı, 72,103
Hira mağarası, 72
el-Hire, 123,124
Hişâm, 97, 201, 227
Hûd, 38
Hûd kavmi, 43
Hudeybiye, 131,133
Huseyn en-Numeyrî, 138
Huvaytıb b. Abdiluzza, 138
Huzeyfe, 119,138,167,169
Huzeyme b. Sâbit, 162,163

i
İ'câm, 192
İ'câzu'l-Kur'ân, 157,172,291, 

293, 299, 300 
İbn Âmir, 219, 225,227,230,237 
İbn Asâkir, 137 
İbn Âşur, 60 
İbn Atiyye, 189,205 
İbn Cerir et-Taberî, 219 
İbn Ebî Hâtim er-Râzî, 250 
İbn Fûrek, 58
İbn Hacer, 21,83,126,137,144, 

146, 150,151,152,159, 160,
189,203, 295, 297 

İbn Haldun, 31, 71, 74,90,123, 
125

İbn Hazm, 243,297 
İbn Hişâm, 97,140,142 
İbn Kesîr, 65, 82,121,155,158,

162,164,165,171,179,187, 
206, 225,226, 237, 238, 295, 
297

İbn Kuteybe, 79, 206, 295 
İbn Manzûr, 20,149,254, 255, 

256, 257,272 
İbn Muhaysin, 220 
İbn Ömer, 236 
İbn Tâvûs, 225 
İbn Teymiyye, 83 
İbn Ümmi Mektûm, 91,136 
İbn Zekvân, 227 
İbn Zeyd, 86 
İbn-i Kemâl, 59, 60 
İbnül-Cezerî, 116,121,203,204, 

205, 219, 220,221, 222, 225, 
226, 227,228,236 

İbnül-Humâm, 292 
İbnün-Nedîm, 119,124,192



350 / KUR'ÂN TARİHİ

İbnu’l-Arabî, 83 
İbrahim, 25,43,316 
İbrahim b. Yezîd en-Nehaî, 236 
İbrahim en-Neha'î, 193 
İbrânice, 265, 270 
İcmâ, 307
İçtihâd, 224,304, 307,310,311
İdeal ümmet, 75
İdris b. Abdulkerim, 228
İfk Hadisesi, 92
İhyâ, 243
İkrime, 227
İmam Mâlik, 170,186,193,237 
İmam Muhammed, 228,270 
İmam Mushaf, 156,165 
İmam Şâfii, 226,237,292 
İmâmiyye, 287 
İmâte, 243
İmrân b. Husayn, 244 
İncil, 56,57,59, 60, 70, 73,94, 97, 

100,111,129,263 
İndirâc metodu, 235 
İnfirâd metodu, 235 
İngiltere, 174
İnzâl, 21,65, 68, 74, 83,86, 324 
İran, 303
İsâ (Hz.), 19, 23,25,43,44,57, 

179, 238 
İsâ b. Verdân, 228 
el-İsâbe, 126,159,160,265 
İshâk (Hz.), 25
İshak b. İbrahim, 228,243, 244, 

246, 247 
İslâm Ansiklopedisi, 143 
İslâm modemizmi, 301 
İslâm Târihi, 133 
İsmail (as), 25 
İsmail b. Dâvûd, 247 
İsmail b. Ebî Mes'ûd, 247

İsmail Cerrahoğlu, 285 
İsrâiloğullan, 61, 62 
İstanbul, 173 
İsviçre, 268
el-İtkân fi ulûmi'l-Kur’ân, 58 
İzhâru'l-Hakk, 282

J
Jung, 103,104

K
Kâbe, 54.
Kâdı İyâz, 297
el-Kâdî Ebû Bekr b. et-Tayyib, 

186, 205 
Kadir gecesi, 68, 72 
el-Kâfiye, 225 
Kafkaslar, 303 
Kâlûn, 226
Karz-ı hasen, 131,133 
el-Kâsım b. Sellâm, 205 
Kasimirski, 132 
el-Kastallânî, 83 
Kat'u'l-edîm, 138 
Katâde, 118
Kayseri Kütüphanesi, 175 
Kelâm, 66, 76,101,243,245,251, 

320
Kelâm-ı lafzî, 66,251 
Kelâm-ı nefsî, 251 
Kelâmullah, 65,66, 239,240,251 
el-Kevserî, 157, 242,252 
Kırâat, 217
Kırâat-ı aşere, 220,226, 234 
Kırâat-ı seb'a, 220,222 
el-Kirmânî, 21,70,74,90,113, 

188



İNDEKS / 351

el-Kisâî, 219,228, 230,236,237, 
238 

el-Kitâb, 140 
Kitâbu's-seb'a, 118,219 
Kollektif alt şuûr, 103,104 
Küfe, 168,171,172,173, 227, 228 
Kûfi, 125 
Kunbül, 206,226 
Kur'ân Tercümesinin Fıkhî 

Yönü, 269 
Kur'ân'ı tespiti, 109 
Kur'ân'ın Derlenmesi, 155 
Kur'ân'm tertibi, 281 
Kur'ân, 32
Kur’ân Tarihi, 128,138,155,173, 

175,194,225, 281,282, 285, 
287, 292, 294,295, 297 

Kur'ân-ı Kerîm'i Taklid 
Teşebbüsleri, 283 

Kur'ân-ı Kerîm'in İndirildiği 
Yedi Harf ve Kırâatlar, 232 

Kureyş, 82, 131,167,170, 215 
el-Kurtubi, 83 
Kuwe-i gadabiyye, 35 
Kuwe-i şeheviyye, 35 
Kuzey Afrika, 234, 303

L
Lafzı tahrif, 274,275 
Lafzî tercüme, 259 
Lât, 82
Leningrad, 175
Levh-i mahfuz, 65, 66,67,68,69, 

252, 324 
L'Islam, Entreprise Juive, De 

Moise a Muhammed, 102 
Lihâf, 138 
Londra, 173 
Lût (as), 38 
Lût kavmi, 43

M
M. Tayyib Okiç, 283 
Ma'kili, 125 
Malezya, 125 
Mansur b. Nuh, 268 
Mara, 62
Mâşerî vicdân, 103,104 
Materyalist, 26 
Mâturidi, 250
Me'mûn, 245,246,247, 249,250, 

253 
Meâl, 258
Medine, 68, 75,119,126,127,

130,136,137,139,142,146, 
152,159, 165,166,171,173, 
174,190, 208,226 

Mekke, 25, 68, 75,82, 87, 88, 93, 
96,97,102,116,119,124,126,
128,131,137,139,142,143,
144,146,153,171,172,173, 
209, 306 

Mekkî b. Ebî Tâlib, 178,215 
Mele-i a'iâ, 78 
Melekût âlemi, 74 
Melik Zâhir Baybars, 174 
Menât, 82
Menâzır Ahsen Gîlânî, 139,142 
Mervan b. Hakem, 165 
Mes'ûdî, 172 
Mesânî, 184
Mesleme b. Muhalled, 119 
Meşhur kırâat, 220,222 
Mısır, 21, 73, 80,121,126,150,

157,160,166,172,206, 226, 
234,242, 243, 244,246, 256, 
261, 267,303 

Mısır İslâm modemistleri, 303 
Mihne olayı, 246,249 
Mikâil, 300
Mirza (Alexandre) Kazem Bek, 284



3 5 2 /KUR'ÂN TARİHİ

Miûn, 184 
Mîzânu'l-Hak, 282 
Modemizm, 301, 302,303,327, 

329
Moğol Han, 174 
Moğol hükümdarı, 174 
Molla Muhsin, 287 
Montet, 132 
Mu'âviye, 131,173 
Mu'âz, 119,120 
Mu'tasım, 247, 248,253 
Mu'tezile, 242,243, 244,245, 246, 

249, 253 
Muâviye, 137,172,227,281 
Muavvizeteyn, 296,297 
Muaykıb b. Ebî Fâtıma, 137 
Muaz b. Cebel, 138 
Mucemmi' b. Câriye, 119 
Mûdze, 41 
Mudar Kabile, 124 
el-Mufassal, 184,189 
Muğîre b. Şihâb, 172 
Muğire b. Şu'be, 138 
Muhammed (Hz.), 20,31, 32,44, 

48,49,50,52, 53, 57, 59, 60,
68, 70, 73, 74, 77, 79, 81, 83,
87, 91, 95, 96, 97, 98, 99,100, 
101,102,103,104,113,118, 
123,129,130,131,132,133,
134,135,137,141,142,143, 
144,145,146,151,152,154,
155,157,159,167,172,174, 
175,193,194,203, 206,208, 
209, 210, 221, 224, 242, 243, 
244, 265,281, 285, 287,288, 
311,313, 322 

Muhammed Abduh, 303, 313,316 
Muhammed Arkoun, 304, 311 
Muhammed b. Abdillah, 87,131 
Muhammed b. Ca'fer el-Huzâî, 

224

Muhammed b. Ebî Leylâ, 228 
Muhammed b. el-Hac Devlet 

Şâh, 268 
Muhammed b. Mütevekkil, 228 
Muhammed b. Sa'd, 247 
Muhammed b. Tayfûr es- 

Secâvendî, 194 
Muhammed b. Yahyâ ez-Zuhlî, 

250
Muhammed Draz, 284 
Muhammed Ebû Zeyd, 303 
Muhammed Esed, 114,115 
Muhammed Hamidullah, 123, 

145,146,152,154,174, 207 
Muhammed İkbâl, 310 
Muhsin el-Emîn, 224,225 
Mukâbele, 111,142,149,150,

151,153,154,155 
Mukaddimetân, 205, 207, 296, 

298
Musa (Hz.), 19, 23, 40,57,58, 59, 

60, 61, 63,64, 73, 95,102,167,
168.171.175, 243, 270, 315 

Mushaf, 128,138,155,156,159,
164.165.167.171.173.175,
186,187, 284, 290, 297

Mustafa Sâdık er-Râfii, 168,291, 
293

Mu'tezile, 66, 253 
Müberred, 229,230, 231 
Mücâhid, 136,227 
Müdâyene âyeti, 177 
Müdrec, 221,223 
Müellefe-i kulûb, 322,323 
Mürâmir b. Mürre, 123 
Müseylemetü'l-kezzâb, 156 
Mütevâtir, 207,209,210,220,

221, 222, 223, 224, 235, 237 
Mütevâtir kırâatler, 222 
Mütevekkil, 249,253



İNDEKS / 353

N
Nabat, 124
Nâfi, 219, 226,234, 237 
Nahhâs, 229 
Nâmus, 73
Nasr b. Âsim, 127,192 
Nefs-i emmâre, 315 
en-Nehhâs, 188, 229 
Nemrud, 43
Neo-İslâm modemizmi, 307 
Neo-modemizm, 313,320 
Nesefi, 229 
Nesih, 147
Nevvâs b. Sem'ân, 65 
Nuaym b. Hammâd, 248 
Nuh (as), 25, 38, 62 
Nûh kavmi, 43 
Nûrayn Sûresi, 283

o - ö

On emzirmenin haramlıhğı, 170
Orientalizm, 105
Osman (Hz.), 102,128,137, 139,

147.154.155.159.160.164, 
165,166,167,169,171,172, 
173,174,175,176,180,186, 
191,194, 209, 215, 216,221, 
222, 223, 252, 280, 281, 283, 
287, 292, 294, 297, 307, 327

Osman b. Ebî Şeybe, 191 
Osman Keskioğlu, 174,287 
Ömer (Hz.), 113,116,117,119,

137,140,141,142,143,144,
155.157.158.161.162.164, 
166,168,175,193, 201,205, 
209, 221, 280, 294, 308, 322, 
323, 324

Ömer b. Abdulaziz, 323

P
Parapsikoloji, 26,27 
Parşömen, 138 

Petersburg, 175 

Pozitivist, 26

R
Rabbi Akiba, 57 

Rabbi Şim'on, 57 
Rabindranath Tagore, 261 

Râfızî, 287
er-Râfii, 157,161,168,172,219, 

291, 293, 300 

er-Râğıb el-İsfahârû, 20,31,32, 
68,128, 273 

Rahmetullah el-Hindî, 282 
Rakk, 138 

Rakka, 246
Ramazan, 72,111,149,151,152, 

153,155,323 

Ravh b. Abdulmü'min, 228 
Recm âyeti, 289,291 

Reşid Rızâ, 21, 22, 263 

Rey, 250 
Rızâ, 243
er-Râzî, 65, 79,80, 81, 83, 85, 86, 

250,297 

Rızk, 243 
Ribâ, 307
Roger Garaudy, 304, 308 
Ruhçuluk, 26 

RûhuT-Kuds, 29 

Ruk'a, 139 
Ruslar, 175 

Ruveys, 206



3 5 4 /KUR'ÂN TARİHİ

S
Sa'd b. Ebî Vakkâs, 119,126, 

137,140,142, 223,265, 267, 
268, 323 

Sa'îd b. Cübeyr, 227,236 

Sa'îd b. el-Âs, 167 
Sâbit b. Kays, 138 
es-Subkî, 244,245,246, 247,249 
es-Sebu't-tuvel, 189 

Sahih kırâat, 134,163,208,221, 
222,223, 235,292 

Said b. Ebî Vakkâs, 138 
Sâlih (as), 38,42 
Salih Akdemir, 102,307 
Sâlim, 95,101,119,203 

Samanoğulları, 268 

Sâmi, 125 
Schwailly, 138 
Seb'a tariki, 225 
Secâvend, 194 
Selmân-ı Fârisi, 265 

Semerkant, 175 
es-Serahsî, 265, 292,322 
Sevâ b. el-Kays, 163 
Sevr Antlaşması, 174 
Seyyid Ahmet Han, 303,314 

Seyyid Emir Ali, 303 
Sıffîn savaşı, 172 
Sîbeveyh, 229,231 

Sina Dağı, 57 
Sina Dağı Vahyi, 57 
Sprenger, 101 
Spritizm, 26,27 
Sudanlılar, 234 
Süheyl b. Amr, 131 

Suht, 243 
Suhuf, 56

es-Sûlî, 124
Sûretu'n-nûrayn, 284,285 
Suriye, 96,97,323 
Süleyman (Hz.), 25,43 
Süleyman Ateş, 22, 67, 68, 69 
Süleyman b. Cemmâz, 228 
Sünnet vahyi, 32 

es-Sûsî, 227 
Süryânî, 124 

Süryânice, 160, 265,270 
es-Süyûtî, 58, 70, 83, 84,119,121, 

142,145, 166,179, 186,187, 
188,189, 204, 207, 217,221, 
294,295

Ş
Şabat, 62 
eş-Şa'bî, 136
Şam, 124,168,171,172,175 

eş-Şâtıbî, 76,110, 225 
Şâtıbiyye, 226 

Şazz kırâat, 220 
Şehid es-Sâni, 224 
Şerif Hüseyin, 174 
Şevkânî, 59, 60 
Şeyh Muhammed b. Ali b.

Şehrâşûb, 283 
Şeyh Radî, 225 
Şeyh Ubeydullah, 175 
Şia, 209,210,224, 274,280,282, 

283, 285, 287, 289 
Şia'ya Göre Tahrif, 282 
Şihâb, 80
Şihâb yıldızı, 79, 80 

Şim’on, 58 
Şuayb, 39
Şurahbil b. Hasene, 137



İNDEKS /355

T
T. Nöldeke, 284 
Ta'şir, 194
et-Taberî, 67, 68, 79, 80, 82,83,

86,93,98,158,165,167,170, 
207, 209, 215, 225, 229, 230, 
231,237, 246, 247,248, 315 

et-Tahbîr, 225 
Tâhir b. Âşur, 59,60 
Tahmis, 193,194 
Tahrif, 87,111,233,234, 239, 261, 

263,272, 273,282,283,285, 
287, 292, 293, 315 

Tâif, 124,130 
Taklib sanatı, 256 
Takrîb tariki, 226 
Talhab. Ubeydillah, 119,138 
Târik yıldızı, 80 
Tarihselciliğin sorunları, 317 
Tarihselcilik, 301,304 
Taşkent, 173,174,175 
et-Tehânevî, 20, 21,66, 74,81, 

254, 257 
Te'vil, 257, 258
Te'vılu müşkili'l-Kur'ân, 206, 295
Tebliğ, 36, 39
Tebük seferi, 49, 91
Tefsir, 255, 256
Tefsiri tercüme, 260
Telepati, 27
Tenzil, 21,68,136
Terceme-i hal, 255
Tercüme, 254
Tesniye, 58,61
Tevrât, 56, 57, 59,60,61, 63, 64, 

70, 94,100,111,129, 272 
Teysîr, 225,226,227,228, 236 
Thery, 102 
Timur, 175 
Timurlenk, 174

Topkapı Sarayı, 173,174 
Tuvel, 184 
Türkistan, 175

u-ü
Ubâde b. Sâmit, 118,119,126 
Ubeyy b. Ka'b, 118,137,159,167,

168,171,186,187,199, 223, 
294, 295,299,300 

Ukeydir b. Abdulmelik, 123 
Uzzâ, 82
Ümmî, 89,116,122,128,129,

130.132.134.136 
Ümmü Seleme, 119

V
Vahiy, 19,20,21,22, 70, 74, 78,

110.136
Vahiy kâtipliği, 137,138 
Vahiy Kâtipliği Kurumu, 136 
Vahiyde Tedricilik, 74 
Vahy, 31
Vahyin Başlangıcı, 72 
Vahyin Mahiyeti, 23 
Vahyin Tanımı, 20 
Varaka b. Nevfel, 73 
Vâsık, 248, 249,253 
Vâsıla b. el-Eşkâ, 227 
Velâye Sûresi, 283 
Velid b. Muğire, 93 
Verş, 226,234

w
W. St. Clair Tisdall, 284 
W„ Muir, 280 
Watt, 28, 103,104



356 / KUR'ÂN TARİHİ

Y
Ya'kûb (as), 206, 223, 228, 237 
Yahyâ b. el-Mübârek el-Yezidî, 

220
Yahyâ b. Ma'în, 228, 247,249 
Yahyâ b. Ya'mer, 127 
Yakub, 25,43 
Yaşayan sünnet, 307 
Yed-i beydâ, 43
Yedi harf, 165,168,197,199,201, 

202, 204,207, 209, 210, 211, 
280

Yemâme, 121,156,157,158
Yemâme savaşı, 121,156,158
Yemen, 124,171
Yeni Ahit, 100
Yezîd b. Hârûn, 249
Yûnus, 25
Yûsuf, 43

z
Zakzûk, 96,105 
Zebûr, 25,56, 57 
Zeccâc, 229,231 
Zekeriyyâ, 20



ez-Zemahşerî, 38, 65, 80, 81, 83, 
229, 230, 231 

ez-Zerkânî, 22,65,113,116,117, 
118,119,120,121,136,137,
138.142.145.146.147.148,
160.161.164.165.168.170, 
172,192,193,194,217, 221, 
223,256,257, 263

ez-Zerkeşî, 58,65,68,69, 71, 74, 
90,113,138,139,142,145,
148,150,159,164,179,186,
188,189, 203,204, 205,220,
222,223, 226, 227,228, 256, 
257

Zeyd b. Sâbit, 120,136,137,139,
141.142.144.145.146.148, 
150, 155,158, 159, 160, 161,
162.163.164.167.169.170, 
215, 229, 265, 290

Zeyneb, 91 
Zihâr, 308
Zir b. Hubeyş, 227,294,296 
Ziyâd b. Sümeyye, 191 
Zubeyr b. Avvâm, 137 
Zubeyrb. Harb, 247, 249 
ez-Zührî, 162,236 
Zü'ş-şehâdeteyn, 163



B u g ü n  in s a n lık  iç in  n ü b ü v v e t k ü ltü rü n ü  s e m â v î k ita p  

o la ra k  m u h a fa z a  e d e n  te k  k a y n a k  K u r'â n -ı K e rtm 'd ir. 

B u y ü z d e n d ir  ki in s a n  o n u n  d e rû n î m a n a la r ın a  n ü fû z 

e tt ik ç e , A lla h 'ı d ü ş ü n c e , a k ıl v e  h is  y o lu y la  d u y m a y a , 

a n la m a y a ,  k a v r a m a y a  v e  O 'n a  y a k ın la ş m a y a  d a h a  

f a z la  g a y r e t  g ö s t e r m e k t e d ir .  B u  a n la m d a  K u r 'â n - ı 

K e r îm  m ü m in le r  iç in  b ir  n u r , b ir  ı ş ık  v e  b ir  yo l 

g ö s t e r ic i d i r .  B ö y le  o lu n c a  e lb e t t e k i  K u r ' â n ' ın  

m u h t e v a s ın ı  a n la m a y a  ç a l ış m a k  y a n ın d a  o n u n  

t a r ih iy le  a la k a l ı  h u s u s la r d a  b ilg i s a h ib i  o lm a k  d a  

h e r  M ü s lü m a n  iç in  g e re k lid ir . H e le  d in i t a h s il  y a p a n  

k im s e le r  iç in  b u , b a ş t a  g e le n  b ir  v a z if e d ir .  Ç ü n k ü  

s ö z  k o n u s u  b ilg i le r ,  K u r 'â n ' ın  h id â y e t in e  u la ş ıp ,  

o n u n  s e s in i  d u y m a k  v e  o n u n  y ü k s e k  â h e n g iy le  

c o ş m a k  i ç i n  a s ı l  k a b u l  e d i l e n  a n l a m ı n  

k a v r a n m a s ın d a ,  y a r d ım c ı b ir  u n s u r  n it e liğ in d e d ir .


