


Arap	Ülkelerinin	Yakın	Tarihi



16.	Yüzyıldan	20.	Yüzyıla



V.	B.	Lutskiy



İngilizceden	Çeviren



Turan	Keskin





Eserin	orijinal	adı:
Modern	History	of	the	Arab	Countries
(Progress	Publishers,	Moskova:	1969
SSCB	Bilimler	Akademisi	Asya	Halkları	Akademisi	yayını)
Yordam	Kitap:	142	•	Arap	Ülkelerinin	Yakın	Tarihi	•	V.B.	Lutskiy
Çatalçeşme	Sokağı	No:	19	Kat:	3	Cağaloğlu	34110	İstanbul
T:	0212	528	19	10	F:	0212	528	19	09	W:	www.	yordamkitap.	com
E:	info@yordamkitap.	com



Sunuş
Sovyetler	 Birliği’nin,	Modern	Arap	 tarihinde	 önde	 gelen	 uzmanlarından	 biri

olan	tanınmış	Arap	uzmanı	Vladimir	Borisovich	Lutskiy	(1906-1962)	tarafından
kaleme	 alınan	 Arap	 Ülkelerinin	 Yakın	 Tarihi,	 yazarının	 ölümünden	 sonra
basılmıştır.

Lutskiy’nin	 bu	 kitabı,	 Rus	 ya	 da	 Sovyet	 literatüründe	 modern	 dönemde,
Arapların	 sistematik	 bir	 tarihinin	 yazılmasına	 yönelik	 ilk	 girişimdir.	 Lutskiy
bağımsız	 bir	 tarih	 disiplini	 olarak	 Arap	 ülkelerinin	 modern	 tarihi	 alanındaki
eğitimine	1930’larda	başladı.	Kendisini	 tamamen	konusuna	adamış	hevesli	biri
olarak,	 yeni	 yollar	 denemekten	 hiçbir	 zaman	 çekinmeyen	 yazar,	 haklı	 olarak
Sovyet	Arap	tarihçileri	Okulunun	kurucusu	olarak	kabul	edilir.

Devrim	 öncesinin	 klasik	 Rus	 oryantalistleri	modern	Arap	 tarihine	 büyük	 bir
ilgi	göstermemişlerdir.	Gazeteciler,	diplomatlar	ve	askerî	yetkililer	Arap	tarihine
sadece	Şark	Meselesi	ya	da	Avrupalı	güçlerin	sömürgeci	politikalarıyla	bağlantılı
olarak	değinmişlerdir.	Rus	ekolündeki	önemlerine	rağmen	K.	M.	Bazili’nin	Türk
Hâkimiyeti	Altında	Suriye	ve	Filistin	 (Rusça)	ve	A.	Adamov’un	Geçmişinde	ve
Bugününde	Arap	Irak’ı	ve	Basra	Vilayeti	(Rusça)	gibi	etkileyici	çalışmaları	bile
Arap	 ülkelerinin	 tekil	 tarihleri	 üzerine	 yazılmış	 makaleler	 olmanın	 ötesine
geçemiyordu.

Sovyetler	 döneminde,	 başta	 Mısır,	 Suriye,	 Sudan	 ve	 Arabistan	 olmak	 üzere
Arap	 ülkelerinin	 tarihiyle	 alakalı	 birçok	 ilgi	 çekici	 makale	 ve	 monografi
yayınlanmıştır.	Bununla	 birlikte,	 bu	 çalışmaların	 hiçbiri	 19.	 yüzyıl	 dönümünde
Arap	 tarihinin	 tutarlı	 ve	 sistematik	 bir	 dökümünü	 sağlamak	 için	 yola
çıkmamıştır.	 Yine	 bunların	 hiçbiri	 Arap	 dünyasının	 tarihinin	 ve	 gelişiminin,
modern	zamanlardaki	konumunun	ve	rolünün	kapsamlı	bir	fotoğrafını	vermez.

Rus	 tarihsel	 geleneğinin	 olmayışının,	 konu	 üzerine	 görece	 sınırlı	 sayıda
literatür	bulunmasının	ve	Arap	tarihinin	başlıca	problemlerinin	hem	Rus	hem	de
yabancı	kaynaklarda	çok	az	çalışılmış	olmasının,	Lutskiy	’nin	kitabında	etkisini
göstermesi	 kaçınılmazdı.	 Kitapta	 yer	 alan	 bazı	 bölüm	 ve	 kısımlar	 eksiktir.
Örneğin,	günümüzde	dünya	 tarihinde	bir	boşluk	olarak	kalan,	Fas’ın	 sosyal	ve
ekonomik	tarihine	ait	herhangi	bir	kısım	yoktur.

İleri	araştırmalar	ve	somut	detaylara	ihtiyaç	duyulduğunda	Lutskiy	sadece	ana
hatları	 ve	 nirengi	 noktalarını	 verir.	 Fakat	 bu,	 modern	 Arap	 tarihini
sistematikleştiren	 ve	 genelleştiren	 ilk	 girişim	 olarak	 onun	 çalışmasının



ehemmiyetini	azaltmaz.

Lutskiy	Marksist-Leninist	bir	bakış	açısıyla	yazar.	Avrupalı	güçlerin	kolonyal
politikalarını	 şiddetle	 eleştirir	 ve	 onların	 Doğu’daki	 varlıklarını	 bir	 şer	 olarak
sayar.

Kitabı,	Arap	halklarına	karşı	derinden	hissedilen	sıcak	bir	şefkat	duygusundan,
kendilerini	 Türk	 paşalardan	 ve	 Avrupalı	 sömürgecilerden	 kurtarmak	 için
verdikleri	mücadelelerin	 coşkusundan	 ve	Arap	 halklarının	 geleceğine	 ve	 kendi
yaşam	biçimlerini	seçme	yeteneklerine	duyduğu	inançtan	esinlenmiştir.	Lutskiy
’nin	 kitabı	 çok	 zor	 ve	 itinalı	 bir	 çalışmanın	 sonucudur.	 Şimdiki	 şekli,
hazırlanması	 birkaç	 yılı	 alan	 bir	 dizi	 dersten	 (konferanstan)	 ibarettir.	 1936’da,
Moskova	Doğu	Araştırmaları	Enstitüsü’nde,	Moskova	Üniversitesi’nde	ve	diğer
birçok	 yüksekokulda	 ders	 vermeye	 başladı.	 Derslerinin	 bazıları,	 Sömürge	 ve
Bağımlı	 Ülkelerin	Modern	 Tarihi,	Moskova,	 1940	 (Rusça)	 ders	 kitabında	 ayrı
bölümler	olarak	gözükür.	Sonrasında	Lutskiy	üniversite	derslerini	dikkate	değer
şekilde	 arttırmıştır.	 Hâlihazırdaki	 kitap,	 1949	 ve	 1953	 arasında	 Moskova
Üniversitesi’nde	Lutskiy	’den	iletilen	ders	dizisinin	var	olan	geniş	baskısının	bir
versiyonudur.	 Maalesef,	 bu	 ders	 dizisinin	 kelimesi	 kelimesine	 bir	 kaydı
tutulamamıştır.

Kitap	 bu	 yüzden,	 Lutskiy	 ’nin	 kendi	 arşivi	 ve	 öğrenci	 notlarının	 özetlerine
dayanarak,	gözden	geçirilmiş	ve	genişletilmiş,	önceki	yıllarda	aktarılan	derslerin
kelimesi	 kelimesine	 sunumundan	 derlenmiştir.	 Fransa’nın	 Cezayir’i	 ele
geçirmesini	 ele	 alan	 derslerin	 kelimesi	 kelimesine	 kaydı	 olmadığından	 On
üçüncü	 bölüm	 Lutskiy	 ’nin	 de	 katkıda	 bulunduğu	 “Sömürge	 ve	 Bağımlı
Ülkelerin	Modern	Tarihi”	adlı	eserin	On	birinci	bölümüne	dayanmaktadır.	Arap
Ülkelerinin	Modern	Tarihi’nin	hazırlanışında	adı	geçen	kitabın,	özellikle	10.	ve
22.bölümleri	başta	olmak	üzere,	diğer	bazı	bölümlerinden	de	yararlanılmıştır.

Bölüm	19	(Doğu	Sudan’daki	Mehdi	Devleti),	Bölüm	20	(1870-1914	arasında
Cezayir)	 ve	 Bölüm	 27	 (I.	 Dünya	 Savaşı’nda	 Arap	 Ülkeleri	 1914-1918)	 R.	 G.
Landa;	 Bölüm	 4	 (19.	 yüzyılın	 başında	 Filistin,	 Suriye	 ve	 Irak),	 Bölüm	 9
(Tanzimat	 döneminde	 Lübnan,	 Suriye	 ve	 Filistin)	 ve	 Bölüm	 24	 (19.	 yüzyılın
sonlarında	 Suriye,	 Filistin	 ve	 Irak)	 ise	 I.	 M.	 Smilyanskaya	 tarafından	 yayıma
hazırlanmıştır.	 M.	 S.	 Lazarev’in	 hazırladığı	 materyaller	 bölüm	 25	 ve	 27	 için
kullanılmıştır.

N.	İvanov



BÖLÜM	I
16.	Yüzyıldan	18.	Yüzyıla	Türk	Fütuhatı	Boyunca	Arap	Ülkeleri

16.	 yüzyılın	 başlarında,	 hemen	 hemen	 tüm	 Arap	 ülkeleri	 Türkler	 tarafından
zapt	edilmiş	ve	Osmanlı	Devleti’ne	dâhil	edilmişti.	1514’te	Sultan	Selim	(Yavuz)
Türk	ordusunun	Kuzey	 Irak’ı	 ele	 geçirmesine	 öncülük	 etmişti.	 1516’da	Suriye
ve	Filistin’i	Mısır	Memluklerinden	almış	ve	bir	yıl	sonra	da	Memluk	ordusunu
bozguna	uğratıp	bu	devleti	ortadan	kaldırmış,	Mısır	ve	Hicaz’ı	ele	geçirmişti.

Arap	ülkelerinin	Türkler	tarafından	fethi,	I.	Selim’in	halefi,	Sultan	I.	Süleyman
(Kanuni)	 tarafından	 da	 devam	 ettirilmiştir.	 1520’de	 Türk	 korsanı	 Barbaros
Hayrettin	kendisini	Türk	Sultanının	vasalı	ilan	edip,	Cezayir’i	ele	geçirmişti	ve
1533	 yılından	 itibaren	 Sultan	 ülkeyi	 yönetmesi	 için	 İstanbul’dan	 resmî	 yetkili
göndermeye	 başlamıştı.	 Türkler	 ilk	 kez	 1534’te	 Tunus’u	 ele	 geçirmek	 için	 bir
girişimde	bulunacaktı.	 İspanyollar	 tarafından	geri	 püskürtülüp	1574’e	kadar	da
ülkenin	 tamamının	 egemenliğini	 kazanamamışlardı.	 Türkler	 1551’de	Trablus’u
ele	geçirmişti.	Türk	yayılması	Arap	Yarımadası’na	kadar	genişlemişti.	1532’de,
Yemen	ve	Kızıldeniz	Somali	 sahillerini	 fethetmişlerdi.	Musul,	Güney	 Irak’taki
ilerlemeler	 için	 bir	 başlangıç	 noktası	 olarak	 hizmet	 edecekti.	 Irak	 üzerinde
egemenlik	 kurmak	 için	 Türkler	 ve	 İranlılar	 arasındaki	 çok	 eskilere	 dayanan
mücadele,	 Türklerin	 1638’deki	 zaferiyle	 sonuçlanmıştı.	 Irak’tan	 sonra,	 Türkler
Basra	 Körfezi	 kıyılarındaki	 El	 Hasa’yı	 (Ahsa)	 da	 ele	 geçirmişti.	 Bu	 nedenle,
yaklaşık	 bir	 asır	 zarfında	 Fas’ın	 batısı,	 iç	 Arabistan	 ve	 Arap	 Yarımadası’nda
Umman	hariç	hemen	hemen	tüm	Arap	ülkeleri	Osmanlı	İmparatorluğu’na	dâhil
edilmiş	ve	buralar,	üç-dört	yüzyıl	boyunca,	yerini	19.	ve	20.	yüzyıllarda	Avrupalı
kapitalist	 güçlerin	 çok	 daha	 şiddetli	 boyunduruğuna	 bırakacak	 olan	 Türk
baskısından	zarar	görecekti.	Arap	ülkelerini	fethetmek	için	Osmanlı	feodallerini
kışkırtan	 şey	 neydi?	 İlk	 olarak,	 feodal	 sistem	 sömürüsünü	 halklara	 dayatma
arzusu.	 Ayrıca,	 Arap	 ülkelerinin	 dünya	 ticaret	 yolları	 üzerindeki	 konumundan
elde	 edilen	 avantajlar	 da	 mevcuttu.	 Osmanlı	 feodalleri	 Cezayir’i,	 Tunus’u	 ve
Trablus’u	 kontrol	 ederek,	 Avrupa	 ülkeleriyle	 geniş	 ölçekli	 bir	 ticareti
sürdürebilmiş;	 hatta	 Avrupalıları	 sıkıştırarak	 Akdeniz’de	 korsanlık
yapabilmişlerdi.	 (Korsanlığın	 deniz	 ticaretinin	 önemli	 bir	 parçası	 olduğu	 bu
dönem,	 ilk	 sermaye	 birikim	 dönemiydi.)	 Son	 olarak,	 Mısır,	 Suriye	 ve	 Irak,
Hindistan’a	 (Ümit	 Burnu’nun	 etrafını	 dolaşarak)	 doğrudan	 bir	 deniz	 yolunun
keşfinden	sonra	bir	şekilde	azalmış	olsa	da,	büyük	kârlar	sağlamaya	devam	eden,
Avrupa	ile	Doğu	arasında	çok	önemli	transit	ticaret	merkezleriydi.



Osmanlı	 İmparatorluğu’na	 bağlılığın	 derecesi	 ülkeden	 ülkeye	 değişiklik
göstermekteydi.	 Cezayir,	 Tunus	 ve	 Trablus	Osmanlı	 eyaleti	 olarak	 addedilirdi,
fakat	 17.	 yüzyılın	 başlamasıyla	 birlikte,	 Babıali’den	 bağımsızlıklarını	 esas
itibariyle	 kazanmışlardı.	 17.	 yüzyılın	 ortalarında	 Türkler,	 Yemen’de	 güçlerini
yitirmişlerdi.	 Hatta	 Türk	 paşalarının	 yerleştirildiği	 Suriye,	 Filistin,	 Mısır	 ve
Irak’ta	 Babıali’nin	 egemenliği	 genellikle	 göstermelikti.	 Gerek	 sultana	 karşı
komplolar	kuran	paşalar,	gerekse	Türk	paşalarına	başkaldıran	yerel	Arap	feodal
beyleri	 ve	 zaman	 zaman	 görülen	 şiddetli	 ayaklanmalar	 Osmanlı
İmparatorluğu’nu	sarsmıştır.

Arap	Ülkelerinin	Toplumsal	Düzeni.	Osmanlı	Feodalizmi

Türkler,	 Arap	 ülkelerinde	 destek	 kazanma	 kaygısıyla,	 fetihlerinden	 önce	 var
olan	 toplumsal	 düzeni,	 bir	 kural	 olarak,	 muhafaza	 etmişlerdir.	 Yani	 toprak	 ve
iktidar	 yerel	 feodallerin	 elinde	 kalmaya	 devam	 etmiştir.	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 Arap	 eyaletlerindeki	 toprak	 sahipliği	 sistemi	 oldukça
karmaşıktır.	 Tüm	 topraklar	 üç	 temel	 gruba	 bölünürdü;	 en	 üst	 sahibinin	 sultan
olduğu	devlet	toprakları	(miri	arazi),	dinî	kurumlara	ait	topraklar	(vakıf	arazi)	ve
şahsi	 topraklar	(mülk	arazi).	Bunun	yanı	sıra,	komünal	 toprak	sahipliği	de	bazı
ülkelerde	varlığını	sürdürmüştür.

Bireylere	ait	topraklar	görece	kıttı	ve	sahipleri	uygun	gördüğünde	bu	toprakları
satabilirdi.	Devlet,	özel	mülkiyetli	 topraklardan	sadece	bir	 toprak	vergisi	alırdı;
insanlar	ya	öşür	(onda	bir	kadar)	ya	da	bazen	hasadın	yarısını	teşkil	eden	haraç
ödemek	 zorundaydı.	 Haraç	 hasadın	 miktarına	 göre	 değişiklik	 gösterirdi	 ya	 da
birim	 alana	 göre	 sabitlenirdi.	 Gayrimüslimler	 ayrıca	 bir	 kelle	 vergisi	 (cizye)
öderdi.	 Kural	 olarak,	 özel	 topraklar	 büyük	 feodal	 beylere	 aitti	 ve	 ortakçılık
sistemi	esasına	göre	köylüler	tarafından	işlenirdi.

Dinî	kurumlar	geniş	arazilere	sahipti.	Dinî	kurum	mülkleri	(vakıflar)	bağışlarla
oluşturulur	 ve	 vergiden	 muaf	 tutulurdu.	 Müslüman	 din	 adamları	 sınıfı	 feodal
sistemin	 başlıca	 dayanak	 noktasıydı	 ve	 sistemi	 pekiştirmek	 için	 büyük	 feodal
beyler	Müslüman	dinî	kurumlara	büyük	mülkler	sunmuştur;	camiler,	medreseler,
büyük	 tekkeler.	 Küçük	 köylüler	 için,	 feodal	 beylerin	 gaspından	 korunmak
amacıyla	kendi	küçük	arazi	parçalarını	dinî	kurumlara	feda	etmeleri	alışılmamış
bir	 durum	değildi.	 (Çoğunlukla	 bu	 küçük	 sahipler	 toprağın	 kullanımını	 ailenin
soyu	 tükeninceye	 kadar	 elinde	 tutardı.	 Dinî	 kurumlara	 yalnızca	 vergi	 ödemek
zorundaydılar.)	 Dinî	 kurum	 arazilerindeki	 (vakıflar)	 köylülerin	 durumu	 feodal
beyin	altındakilerden	daha	iyi	değildi.

Bazı	 Arap	 ülkelerinde,	 Türklerin	 fethi	 zamanlarında	 hâlâ	 komünal	 toprak



sahipliği	mevcuttu.	Kuzey	Afrika,	Irak	ve	Arabistan’ın	çoban	göçerleri	arasında
otlaklar,	bedevi	kabilelerinin	ortak	malıydı.	Fellah	toplulukları,	belirlenmiş	tarım
alanlarında,	 arazileri	 periyodik	 olarak	 büyük	 aileler	 ve	 bireysel	 hane	 halkları
arasında	yeniden	dağıtıyordu.	Bunun	gibi	ülkelerde,	Türk	fütuhatçılar	köylülerin
topraklarını	 zorla	 istimlâk	 politikasını	 izlemişlerdi.	 Komünal	 topraklar	 devlet
malı	 olarak	 ilan	 edilmiş	 ve	 kabile	 soylularının	 –emirler	 ve	 şeyhler–	 bireysel
kontrolü	altına	geçmişti.

Türk	 fütuhatçılar,	 komünal	 toprak	 sahipliğini	 kaldırırken,	 genellikle	 fellah
topluluklarının,	feodal	sömürü	sistemine	bir	ek	gibi	muhafazasını	sağlamışlardı.
Tüm	topluluk	vergilerin	vaktinde	ödenmesi	için	toplu	olarak	sorumlu	tutulurdu.
Topluluk,	 ayrıca	 beyin	 toprağının	 işlenmesiyle	 de	 ilgilenirdi.	 Osmanlı
İmparatorluğu’nda	 en	 yaygın	 toprak	 kategorisi,	 has	 ve	 tımar	 diye	 iki	 gruba
bölünmüş	 devlet	 arazileriydi.	 Has	 100	 bin	 akçeyi	 aşan	 geliri	 olan	 geniş	 bir
mülktür;	has	ya	kişisel	olarak	sultana	bağlıdır	ya	da	bir	şehzadeye	veya	görevini
sürdürdüğü	 müddetçe	 yüksek	 rütbe/mevki	 sahibi	 bir	 kimseye	 sunulmuştur.
Tımarlar	 ise	 sipahilere	 (süvariler)	 yaşam	 boyu	 verilirdi.	 Sipahiler	 devletin
vergilendirmesinden	 muaf	 tutulmuştu.	 Buna	 mukabil,	 düzenli	 olarak
denetimlerde	 bulunmak	 ve	 süvarileriyle	 savaşlarda	 yer	 almak	 gibi	 birinci	 sınıf
askerî	 hizmet	 sunmakla	 zorunlu	 tutulurlardı.	 Atlı	 süvari	 sayısı,	 tımardan	 elde
edilen	 gelir	miktarına	 bağlıydı.	Genellikle,	 her	 üç	 bin	 akçeye	 bir	 süvari	 temin
edilmeliydi.	Tımarlar	zenginliklerine	göre	 iki	gruba	ayrılırdı.	20	bin	akçe	üzeri
geliri	olan	askerî	 tımarlara	Zeamet,	 sahiplerine	 ise	Zaim	denilmekteydi.	20	bin
akçeye	kadar	geliri	olan	tımarlara	ise	doğrudan	tımar	ve	sahiplerine	de	tımarcı	ya
da	tımarlı	denilmekteydi.

Kendi	 yaşam	 süresinde,	 bir	 sipahi	 askerî	 yükümlülüklerini	 özenli	 bir	 şekilde
yerine	 getirirse,	 ölümünden	 sonra	 mülkü	 kendi	 oğluna	 geçerdi.	 Aynı	 şekilde
hazineye	kefaret	ödediklerinde	yeni	bir	 sözleşme	edinirlerdi.	Tımar	 sözleşmesi
katı	 bir	 sınıf	 temeline	 dayanmaktaydı	 ve	 soylularla	 sınırlandırılmıştı.	Her	 yeni
sipahinin	 iki	Zaim	ve	on	 tımarlı	 tarafından	desteklenmesi	gerekmekteydi.	Kent
sakinlerine	ise	tımar	verilmezdi.

Tımar	arazisi	olan	zeamet	ve	has,	vergi	ödeyen	nüfusun	–reaya	 (sürü)–	ezici
çoğunluğunu	teşkil	eden	köylüler	tarafından	işlenirdi	ve	köylüler	esas	itibariyle
toprağa	 bağlıydılar.	 Öşür	 ya	 da	 haraç	 ödemek,	 kış	 ve	 yaz	 otlaklarının,
değirmenlerin	 kullanımı	 için,	 tütün	 içmek	 vs.	 için	 vergi	 ödemek	 gibi	 çeşitli
yükümlülükleri	 ifa	 etmek	 zorundaydılar.	 Hıristiyan	 reayanın	 durumu	 daha	 da
beterdi.	 Hıristiyanlar	 ayrıca,	 cizye	 (kelle	 vergisi)	 ya	 da	 haraç	 ödemek
zorundaydılar.



Askerî	tımar	sistemi	Ön	Asya’da	ve	Balkan	Yarımadası’nda	yaygındı.	Irak	ve
Suriye’nin	 kuzey	 kısımları	 hariç	 Arap	 ülkelerinde	 çok	 gelişmemişti.	 Türkler,
Halep	 ve	 kısmen	 Musul	 eyaletlerinde	 askerî-tımar	 toprak	 sahipliği	 sistemini
uygulamışlardı.	Diğer	ülkelerde	ise	toprak,	çoğunlukla	sultanın	vekillerine	vergi
ödeyen	yerel	feodal	beylerin	elinde	kalmıştı.

Mısır’da,	Memluk	sultanları	zamanında	var	olan	feodal	toprak	sahipliği	sistemi
bütünüyle	 muhafaza	 edilmiştir.	 Tüm	 topraklar	 feodal	 beylerin	 yanı	 sıra
mültezimlere	 (toprak	 sahibi-vergi	 çiftçisi),	 Türk	 paşalarına	 ve	 Müslüman	 din
adamlarına	 aitti.	 Toprak,	 usulen	 devlet	 mülkü	 olarak	 nitelendirilirdi	 fakat
mültezimler	 tarafından	 da	 iktisap	 edilebilirdi.	 Bir	 köyde	 birden	 çok	 toprak
ağasının	 olduğu	 durumlarda	mülkler	 farklı	 sahipler	 arasında	 bölünebiliyorken,
birçok	 mültezim	 de,	 Nubyan	 şeyhleri	 örneğin,	 düzinelerce	 köye	 sahip
olabiliyordu.	Mültezimler,	 Türk	 görevliler	 ve	 memurlar	 arasından	 olduğu	 gibi
yerel	 Arap	 şeyhleri	 arasından	 da	 seçilebiliyordu.	 Mısır’ın	 Türk	 hükümdarları,
aslen	köle	olan	ve	askerî	hizmetler	 için	yetiştirilmiş	Memlukler	 arasından	özel
koruma	 oluşturma	 geleneğini	 Memluk	 sultanlarından	 miras	 olarak	 almışlardı.
Türk	 beyleri	 Memlukleri	 önemli	 devlet	 işlerine	 atamışlardır	 ve	 onlara	 geniş
araziler	 vermişlerdir.	 Bunun	 bir	 sonucu	 olarak,	 18.	 yüzyılın	 sonlarına	 doğru
Mısır	 bölgesinin	 üçte	 ikisi	 Memluklerin	 elinde	 toplanacaktı.	 Böylece	 bu	 sınıf
Mısır	 feodal	 sınıfının	 hâkim	 katmanı	 haline	 gelmişti.	 Mültezimler	 askerî
hizmetlerden	 muaf	 tutulsalar	 da	 vergiyle	 mükelleftiler.	Mültezimler	 tarafından
ödenen	vergiler	özel	bir	memur	(defterdar)	tarafından	tutulan	özel	bir	kayıt	altına
alınıyordu.	Verginin	vaktinde	ödenmediği	durumlarda,	mülk	müsadere	edilir	ve
yeni	bir	sahibe	verilirdi.

Toprak	 sahipliği	 genellikle	 miras	 olarak	 aktarılırdı.	 Memlukler	 döneminde,
toprak	 babadan	 oğula	 geçmezdi;	 aksine	 efendiden	 en	 çok	 sevdiği	 kölesine
geçerdi.	Sahibin	ölümünden	sonra	mirasçısının,	hazineye	büyük	bir	kefaret	tutarı
ödemesi	gerekiyordu	(üç	yıllık	kira	artı	toprağın	bedelinin	beşte	biri).

Her	iltizamda	(mültezimin	mülkü),	toprak	iki	bölüme	ayrılırdı:	Bey	toprağı	ya
da	usia[1]	 ve	 tahsis	 edilmiş	 toprak	ya	da	atar	 (iltizama	 tahsis	 edilmiş	 toprak	–
çev.).	Beyin	toprağı	angarya	sistemiyle	ya	da	(çok	nadir	durumlarda)	kiralanmış
emekle	işlenirdi.	Tahsis	edilmiş	topraklar	ise	köylülere	yaşam	boyu	verilirdi.	Adı
geçen	ikinci	sistemde	Aşağı	Mısır’da	toprak	beyine	kira	olarak	para	ödenirdi	ve
Yukarı	 Mısır’da	 ise	 ayni	 kira	 ödenirdi.	 Ayni	 kira	 50	 ardeblik	 bir	 buğday
hasadının	20-35	ardebinden	müteşekkildir	 (1	ardeb=150	kg	–çev.).	Bir	köylüye
miras	olarak	bir	toprak	parçası	kaldığında,	mültezime	büyük	miktarda	bir	kefaret
tutarı	ödemek	zorunda	olurdu.



Mal-el-hurr	(mültezimin	zorla	aldığı	nakdî	kira	–çev.)	olarak	bilinen	nakdî	kira
mültezim	tarafından	köylülerden	toplanırdı	ve	üç	eşitsiz	parçaya	bölünürdü.	Bir
parçası	Babıali’ye	 vergi	 olarak	 ödenirdi.	 Bu	 parça,	 18.	 yüzyılın	 sonunda	 yılda
80.000.000	medine	kadardı	ve	Kahire	paşasına	teslim	edilirdi.	Diğer	parça	eyalet
idare	masrafları	için	kullanılırdı	(idare,	bölgesel	yönetici-kâşiflerden	sonra	kaşifa
olarak	 adlandırıldı).	 Bu	 da	 yılda	 50.000.000	 medine	 kadardı.	 Bu	 iki	 miktar
kanun	 tarafından	 sabitlenmişti	 ve	 koşulsuz	 ödemeye	 tabiydi.	 Mal-el-hurr’un
kalan	parçası	mültezimin	payına	düşerdi.	1798’de,	ayni	paralar	hariç,	bu	miktar
nakit	 180.000.000	medine	 kadardı.	 Fakat	 toprak	 beyleri	 bu	miktardan	 yine	 de
memnun	 değillerdi.	Mal-el-hurr’un	 yanı	 sıra,	 geleneksel	 yeniçeri	 vergilerine	 –
barrani–	 (ilk	 başlarda	 köylüler	 tarafından	 verilen	 gönüllü	 ayni	 hediyeler;
sonrasında,	zorunlu	nakit	ödemeler)	de	zorla	el	koymuşlardır.	1798’de,	bu	vergi
10.000.000	medine	kadar	bir	miktar	sağlamıştır.	Tüm	bunlara	 ilaveten,	her	köy
yerel	vergiler	ve	gümrükler	ödemek	zorundaydı.

Vergiler,	kıdemli	şeyhin	yardımıyla,	bir	kaymakam	(alt	yönetici)	başkanlığında
köy	 idaresi	 tarafından	 toplanırdı.	Her	 yıl	 hasadı	 takiben	 köye	 bir	 sarraf	 (para-
takasçısı)	gelirdi.	Sarraf,	mültezim	toprak	beyine	hizmet	eden,	çoğunlukla	Kıpti
olan	 bir	 kent	 sakiniydi.	 Hasada	 değer	 biçer,	 vergi	 miktarını	 belirler	 ve
toplanmasını	ayarlardı.	Hizmetine	karşılık	olarak	sarraf,	fellahlardan	ilaveten	bir
vergi	toplardı.	Ayrıca,	köy	yönetimine	dâhil	olanlar;	toprak	beyinin	vekili,	kamu
işlerini	de	yöneten	arazi	kadastrocusu	khauli,	bir	polisin	fonksiyonlarını	yürüten
ve	fellahları	kırbaçlamaya	katılan	meşhed	(Orta	Çağ	Mısır	polisi	–çev.)	ve	toprak
beyinin	 tahıl	 ambarını	 koruyan	 bekçiydi.	 Marx	 tarafından	 sıralanan	 Hint
toplumundaki	 memurlardan	 farklı	 olarak	 bunlar,	 toprak	 beyinin	 doğrudan
üreticiler-fellahlar	üzerinde	iktisadi	ve	politik	otoritesini	sağlayan	hizmetçilerdi.

Mısır’da	 olduğu	 gibi,	 Suriye	 ve	 Lübnan’da	 da	 fütuhatçılar	 feodal	 sistemi
korudular.	Toprak	Arap	soyluların	elinde	kaldı	 (Kuzey	Suriye	hariç).	Türklerin
yönetimi	altında	Lübnan,	Ma’am	hanedanının	hükmettiği	otonom	bir	prenslikti.
17.	yüzyılın	sonunda	kendilerini	Türk	sultanının	vasalı	olarak	gören	ve	ona	vergi
veren	Şebab	ailesinin	kontrolüne	geçti	 ancak	bölgede	herhangi	bir	Türk	birliği
yerleşik	değildi.	Suriye’de	de	benzer	beylikler	vardı,	örneğin	Lazkiye’de.

Lübnan’daki	feodal	toplum,	K.M	Bazili’nin	“Türk	Yönetimi	Altında	Suriye	ve
Lübnan”	 adlı	 kitabında	 da	 (Rusça	 basılmıştır)	 ifade	 edildiği	 gibi	 hiyerarşik	 bir
yapıya	 sahipti.	 Bu	 ülke,	 Kesruan,	Metn	 ve	 Şuf	 olmak	 üzere,	 yerel	 hanedanlar
tarafından	 yönetilen	 3	 bölgeye	 ayrılmıştı.	 Bu	 bölgeler	 de	 giderek	 daha	 küçük
birimlere	bölünmüştü.	Benzer	bir	süreç	Lazkiye	prensliğinde	ve	güney	Suriye’de
de	 cereyan	 etti.	Hiyerarşinin	 tepesinde,	Halep,	 Şam	 ve	 Sayda’da	 yerleşik	 olan



Türk	 paşaları	 bulunuyordu.	 Bunlar,	 Arap	 emirleri	 ve	 padişah	 arasında	 köprü
vazifesi	görüyorlardı.

Feodal	hükümdar	kendi	toprağının	mutlak	yöneticisiydi.	Emir	ve	şeyhlerse	tabi
oldukları	hükümdarın	ordusuna	süvari	sağlar,	vergi	toplar	ve	haraç	öderdi.	Hepsi
son	 derece	 varlıklıydı.	 Lübnan	 Emiri	 II.	 Fahreddin	 imparatorluğun	 en	 zengini
olarak	 nam	 salmıştı.	 Sarayı	 olağanüstü	 şaşaalıydı.	Yıllık	 gelirinin	 900.000	 lira
olduğu	 tahmin	 ediliyordu,	 buna	 ilaveten	 Türk	 padişahına	 340.000	 lira	 vergi
ödüyordu.	 18.	 yüzyılda	 Safad’da	 hüküm	 süren	 Şeyh	 Zahir	 ise	 50.000	 sterlin
civarında	 bir	 gelire	 sahipti.	 Suriye	 ve	 Filistin’in	 ücra	 kesimlerinde	 ise	 ilkel
komünal	 sistem	 varlığını	 sürdürüyordu.	 Feodalleşmenin	 ağır	 ilerlediği	 bu
bölgeler	uzun	müddet	 çeşitli	 sayıda	göçmen	ve	yerleşik	kabilelere	 ev	 sahipliği
yaptı.	 Hatta	 kabile	 şeyhleri,	 feodal	 yöneticiden	 ziyade	 kabile	 ve	 aşiret	 reisleri
gibiydi.	Volney	(1784),	güney	Filistin’de,	geçmiş	zamanlardan	kalma	bir	kabile
şeyhini	 betimlemiştir.	 500	 süvariyi	 komuta	 eden	 şeyh,	 aynı	 zamanda	 sığırlara
göz	kulak	olur,	ailesinin	üyeleriyle	birlikte	çalışır	ve	buna	benzer	işler	yapardı.

Ruhani	 feodaller	 ve	 rahipler	 önemli	 bir	 role	 sahipti.	 Suriye,	 Lübnan	 ve
Filistin’de	 on	 civarı	 Hıristiyan	 ve	Müslüman	 mezhep	 bulunmaktaydı.	 Burada,
Feodal	 ayrılıkçılık	 dinî	 ayrılıkçılıkla	 birleşir	 ve	 politik	 mücadele	 çoğu	 zaman
dinî	bir	karaktere	bürünürdü.	Yüksek	ruhban	sınıfı,	özellikle	Maruni	Kilisesi’nin
en	 üst	 halkası,	 geniş	 topraklara	 sahipti	 ve	 feodal	 beylerle	 birlikte	 köylüyü
sömürüyordu.	Kuzeyiyle	güneyi	arasında	keskin	farklılıkları	olan	Irak’ta	feodal
ilişkiler	kendine	has	bir	biçimdeydi.	Irak’ın	kuzeyinde	toprak,	aşiretlerin	başında
olan	 Kürt	 beylerinin	 elinde	 toplanmıştı.	 Aslında	 bunlar,	 kabile	 görünümü
altındaki	 tipik	 feodal	 beyler,	 büyük	 toprak	 sahipleriydi.	 Arazileri	 yer	 yer	 on
binlerce	 hektarı	 kapsayan	 bir	 alana	 yayılabiliyordu.	 Bu	 beyler	 asker	 besler	 ve
Türk	padişahının	vekiline	vergi	öderdi.

Irak’ın	güneyinde	ataerkil	ilişkiler	geçerliydi.	Toprak	Arap	kabilelerine	aitti	ve
ortak	 mülk	 olarak	 addediliyordu.	 Birçok	 kabile,	 göçebe	 sığır-yetiştiriciliğini
toprak	 işlemeyle	 birleştirerek	 yerleşik	 hayata	 geçmişti.	 Türk	 yöneticileri
topraktaki	ortak	mülkiyeti	çözmeye	çalıştılar.	Komünite	toprakları	devlet	mülkü
olarak	tarif	edildi	ve	kabile	elitine	aktarıldı.	Kabile	şeyhlerinin	yükümlülüklerini,
yöneticinin	 onayı	 anlamına	 gelen	 irsî	 görevler	 haline	 getirmeye	 yönelik
girişimlerde	 bulunuldu.	 Böylelikle	 devasa	 arazilere	 sahip	 feodal	 Arap	 aileler
ortaya	çıktı.	Türk	padişahının	bu	tedbirleri	sıradan	kabile	insanlarının	direnişiyle
karşılaştı	 ve	 göçebe	 ve	 yarı-göçebe	 topluluklar	 kira	 ödemeyi	 reddetti.	 Yeni
feodal	 beylerle	 silahlanmış	 insanlar	 arasında,	 Arap	 kabilelerinin	 çok	 sayıda
ayaklanmasıyla	sonuçlanan,	bir	uyuşmazlık	ortaya	çıktı.	Çoğunlukla	yeni	feodal



beyler	kendilerine	 tahsis	edilen	arazilerin	sembolik	sahipleriydi.	Hemen	hemen
aynı	 süreç,	Türklerin	 sahil	 şeridindeki	 toprakların	 bir	 kısmına	 sahip	 olduğu	ve
kendi	toprakları	üzerindeki	haklarını	idame	ettiren	Arap	ve	Berberi	kabilelerine
karşı	sonu	gelmez	bir	savaş	yürüttüğü	Kuzey	Afrika’da	da	vuku	buldu.

Arap	 ülkelerinin	 her	 yerinde,	 büyük	 feodal	 toprak	 sahipliğiyle	 küçük	 ölçekli
çiftçilik	 birlikte	 yürütülüyordu.	 Üretimi	 arttırmaya	 yönelik	 hiçbir	 kaygı
gütmeyen	toprak	sahipleri,	artık	ürüne	olduğu	gibi	esas	ürüne	de	çok	büyük	vergi
ve	istimval	yoluyla	el	koyuyordu.	Üstelik	ekonomi	durağandı	ve	en	iyi	durumda
ancak	kendi	yeniden	üretimini	sağlayabiliyordu.

Basit	 yeniden	 üretim,	 sosyal	 ya	 da	 doğal	 bir	 afet	 durumunda	 yeterli	 stok
sağlayacak	 güçte	 değildi.	 Sık	 görülen	 savaşlar,	 feodal	 düzensizlikler	 ve
kuraklıklar	 köylüleri	 mahvediyordu	 ve	 beraberinde	 tarımsal	 gerilemeyi
getiriyordu.	Tüm	köyler	birer	birer	ortadan	kayboluyordu.	16.	yüzyılda	Halep’te
var	olan	3.200	köyden,	18.	yüzyılın	sonuna	gelindiğinde	geriye	yalnızca	400’ü
kalmıştı.	Nüfus	ya	yok	olmuş	ya	da	şehirlere	kaçmıştı.	Mısır’daki	durumlar	da
oldukça	 kötüydü.	 “Fransız	 Seferi”	 adlı	 notlarında	 Chabrulle,	 zengin	 Fayyum
Vadisi	ve	firavunların,	Ptolemi’lerin	(antik	Mısır’da	bir	hanedan	–çev.)	ve	hatta
Romalıların	egemenliği	döneminde	de	oldukça	verimli	olan	Delta’nın	bereketli
ovalarında	eskiden	olduğunun	dörtte	biri	kadar	ürün	alındığını	yazmaktadır.	İçler
acısı	bu	değişimin	nedenini	uzakta	aramaya	gerek	yok.	Nitekim	bunun	için	doğa
suçlanamaz.	Nehir	eski	nehirle	aynıydı	ve	periyodik	su	taşkınlarıyla	her	yıl	Nil
vadisini	 verimlileştirmeye	 devam	 etmekteydi.	 Ancak	 umudu	 artık	 çiftçiyi
avutmuyordu.	Açgözlü	işgalcinin	kendi	kan	ve	terinin	meyvelerini	toplayacağını
biliyordu.	 Kendisi	 ya	 da	 çocukları	 faydalanamayacaksa	 yeni	 ürünler
yetiştirmesinin	 anlamı	 neydi?	 Toprağını	 nefretle	 ekiyor,	 ürününü	 korkuyla
topluyor	ve	ailesinin	geçimini	sağlamak	için	tahılının	azıcık	bir	payını	doyumsuz
gaddardan	 gizliyordu.	 Köylü,	 bu	 kederli	 ülkede	 mülk	 sahibi	 değildi	 ve	 hiçbir
zaman	da	olamayacaktı.	Hatta	kiracı	bile	değildi.	Kendi	ülkesinin	zalim	kliğinin
basit	serfinden	öte	bir	şey	değildi.

Köylülüğün	 bu	 viraneleşme	 süreci,	 köylerin	 yok	 olması	 ve	 nüfuslarının
tükenmesi,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 her	 tarafında	 devam	 ediyordu.
Padişahlar,	buna	bir	son	vermek	için	köylüyü	toprağa	bağlama	çabasına	giriştiler.
16.	 yüzyıla,	 Kanuni	 Sultan	 Süleyman	 zamanına	 kadar,	 geri	 gidildiğinde
köylülerin	 göç	 etmesini	 engelleyen	 yasaların	 yapıldığı	 görülür.	 Türkler
tarafından	Mısır	için	tasarlanan	kanunname	(Mısır	Kanunnamesi	1525	yılı	–çev.)
kâşiflere,	 mültezimlere	 ve	 şeyhlere,	 sulanabilen	 tek	 bir	 parça	 toprağın	 bile
işlenmeden	 kalmamasını,	 köylü	 göçlerinin	 engellenmesini	 ve	 fellahların	 zarar



görmüş	 boş	 köylerde	 iskân	 edilmesini	 emrediyordu.	 Eğer	 bir	 köylü	 kendi
toprağını	 terk	 ederse,	 bundan	 önemli	 ölçüde	 şeyh	 sorumlu	 tutulurdu.	 Öyle	 ki,
Usia’lar	ancak	onu	işleyen	fellahlarla	birlikte	satılabiliyordu.

Arap	köylüsünün	nasibine	düşen	kıtlık,	yoğun	çalışma,	angarya	sistemi,	çeşitli
vergi	 ve	 gümrükler,	 toprağa	 bağlılık,	 haklardan	 yoksunluk,	 toprak	 beyi	 ve
yanaşmaları	 tarafından	 aşağılanmaydı.	 Fellahlar,	 çoğu	 zaman	 bu	 boyunduruğu
daha	 fazla	 taşıyamayarak	 isyan	 etti.	 Karşılığında	 yeniçeri	 birliklerinin	 ve
misilleme	 yapan	 Arap	 yandaşlarının	 saldırılarına	 uğradılar.	 Kanuni’nin
yasalarına	göre,	köylü	isyanlarına	katılanlara	asla	merhamet	gösterilmedi.

Osmanlı	Egemenliği	Döneminde	Arap	Şehirleri

Arap	 kentleri,	 16.	 yüzyıldan	 18.	 yüzyıla	 kadar	 hâlâ	 Orta	 Çağ	 izlenimi
uyandırmaktaydı.	 Türk	 bey	 ve	 paşalarının	 oradaki	 varlığı	 ekonomik	 olmaktan
çok	 yönetim	 amaçlıydı.	 Fakat	 yine	 de	 ticari	 faaliyetler	 sürdürülüyor	 ve	 emek
yoğun	üretim	gelişiyordu.

Osmanlıların	 doğudaki	 egemenliği,	 uluslararası	 ticaretteki	 canlanma	 ve	 hızlı
artışla	 paralel	 gelişti.	 Avrupa	 sanayisi	 yeni	 pazarlara	 ihtiyaç	 duymaktaydı.	 Bu
pazarları	 geniş	Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	bulmakta	gecikmedi.	Türk	ve	Arap
feodal	beyleri	İngiliz	ve	Felemenk	kumaşlarını,	Fransız	ipek	ve	şaraplarını,	Rus
kürklerini	ve	Bohemya	kristallerini	satın	almaya	başladılar.	Onlar	da	karşılığında
Avrupa’ya	tahıl,	ham	ipek,	deri,	işlenmemiş	yün,	meyve,	yemiş,	zeytinyağı,	evde
dokunmuş	 iplik	 ve	 kumaş	 ihraç	 ediyordu.	 Esasında	 bu,	 feodal	 beylerin	 kendi
üreticilerinden,	 ayni	 kira	 olarak,	 zorla	 aldığı	 ham	 materyallerin	 lüks	 mallarla
değişiminden	 başka	 bir	 şey	 değildi.	 “Ticaret	 yapan	 şehirlerin	 sakinleri”	 der
Adam	 Smith	 “daha	 zengin	 ülkelerin	 gelişmiş	 mamul	 ve	 pahalı	 lüks	 mallarını
ithal	 ederek,	 bu	 ürünleri	 kendi	 topraklarının	 ham	 ürünlerinin	 muazzam
miktarlarıyla	 satın	 alan	 büyük	mülk	 sahiplerinin	 gösterişi	 için	 harcarlar”	 (Karl
Marx	Kapital	Cilt	III	Moskova,	1962,	p.	323)

Böyle	bir	ticaret	biçiminin	onulmaz	sonuçları	aşikârdır.	Bu,	kaçınılmaz	olarak
köylüler	 üzerindeki	 feodal	 sömürünün	 yoğunlaşmasını	 ve	 kırsal	 nüfusun	 harap
olmasını	beraberinde	getirdi.	Adam	Smith	ve	Volney	Türk	ticaretinin	eşitsiz	bir
temelde	 ilerlediğini	 ve	 bunun	 Osmanlı	 İmparatorluğu’na	 büyük	 zararlar
vereceğini	 gözlemlemişlerdi.	 Halifelikten	 gayri,	 tuhaf	 olan	 bir	 özellik	 de;	 bu
ticarette	 başrolü	 oynayanların	 yabancı	 tüccarlar	 olmasıydı.	 “Türkiye’de	 ticaret
yapanlar	 kimdir?”	 diye	 sorar	 Engels.	 “	 Elbette	 Türkler	 değil.	 Onların	 ticaret
teşvik	yöntemi	kervan	soymaya	dayanırdı.	Şimdi	ise	keyfi	ve	cebri	tüm	gaspları
biraz	 daha	medenileştirmişler.	 Rumlar,	 Ermeniler,	 Slovenler	 ve	 Frenkler	 geniş



limanlar	 inşa	 ettiler,	 ticaretin	 tamamını	 çekip	 çevirdiler	 ve	 bunun	 sonucunda
Türk	 bey	 ve	 paşalarına	 teveccüh	 göstermek	 için	 de	 hiçbir	 sebep	 bulamadılar.
Türkler	 Avrupa’dan	 tamamen	 çıkarılırsa	 ticarete	 zarar	 verecek	 hiçbir	 neden
kalmayacaktı.”	 (F.	 Engels	 Türk	Meselesi,	 New	York	 Daily	 Tribune,	 19	 Nisan
1853)

Denizaşırı	 ticaret	 başlangıçta	 ağırlıklı	 olarak,	 gitgide	 İngiliz	 ve	 Fransız
tüccarlar	 tarafından	 köşeye	 sıkıştırılan,	 İtalyanların	 (Venedik,	 Ceneviz,	 Piza)
elindeydi.	 Bu	 unsurların	 büyük	 ticaret	 kentlerinde	 kendilerine	 ait	 meskenleri
bulunmaktaydı.	 Kahire’de,	 Suriye	 kıyı	 şeridindeki	 şehirlerde	 ve	Kuzey	Afrika
limanlarında	Avrupa	otelleri	ve	ofisleri	mevcuttu.	İngiliz	Doğu	Hindistan	Şirketi
18.	yüzyıl	boyunca,	Bağdat	ve	Basra’da	ticaret	istasyonları	inşa	etti.	Ermeniler,
Rumlar	 ve	 yer	 yer	 Araplar,	 Avrupalı	 tüccarlar	 için	 aracı	 ve	 müteahhit	 görevi
görüyordu.	 Büyük	 merkezler	 olan	 Kahire,	 Halep,	 Şam,	 Bağdat,	 Trabzon	 ve
İstanbul	 da	 transit	 ticarete	 eklemlenmişlerdi.	 İran	 halıları,	 Hint	 muslinleri,
incileri	 vs.	 sel	 gibi	 akıyordu.	 Cidde’den,	 Kahire’ye	 Yemen	 kahvesi
gönderilirken,	 Sennar	 ve	 Darfur’dan	 köle,	 altın,	 fildişi,	 devekuşu	 tüyü
gelmekteydi.	 Bu	 şehirlerden	 limanlara	 yerel	 ürünler	 ihraç	 ediliyor	 ve	 burada
Avrupalı	 tüccarlar	 tarafından	 satın	 alınıyordu.	 Kent	 ve	 kır	 arasındaki	 yerel
mübadele	merkezlerinin	 gitgide	 büyümesine	 ve	 kasaba	 esnafının	mamullerinin
genellikle	 şehirlerdeki	 günlük	 pazarlarda	 veya	 yıllık	 fuarlarda	 satılmasına
rağmen,	iç	ticaret	görece	zayıf	bir	gelişim	göstermişti.

Avrupalıların,	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 ticaretinde	 hâkim	 hale	 gelmesinin	 iki
nedeni	 vardı.	 Birincisi,	 Avrupa’nın	 kültürel	 ve	 ekonomik	 alanlarda	 Türkleri
geride	 bırakmış	 olmasıydı.	 Avrupalı	 tüccarların	 arkasında	 devasa	 miktarlarda
sermaye	ve	ticari	deneyim	duruyordu.	Ayrıca,	ticaret	ve	ürünlerin	ulaşımına	dair
yapılan	 organizasyonlar	 da	 çok	 daha	 iyi	 durumdaydı.	 İkinci	 neden
kapitülasyonlara	içkindi.	Kapitülasyonlar,	Osmanlı	İmparatorluğu’nda,	Avrupalı
tüccarların	özel	hak	ve	ayrıcalıklarını	kabul	eden	sertifikalardı.

Kapitülasyonlar	 esasında,	 Türk	 padişahları	 tarafından	 yabancı	 tüccarlara
gönüllü	 ve	 tek	 taraflı	 olarak	 tanınan	 ayrıcalıklardı	 ve	 arzu	 edildiği	 anda	 geri
çekilebiliyordu.	 İlk	 kapitülasyonlar	 14.	 yüzyılda	 İtalyan	 tüccarlara	 Osmanlı
şehirleri	 içinde	 yerleşmeleri,	 ticari	 faaliyetleri	 yürütmeleri	 ve	 kendi	 dinlerini
özgürce	yaşamaları	için	verilmişti.	Bunlar,	mülkiyet	sözleşmeleri	içermenin	yanı
sıra	tüccarların	ödemek	zorunda	olduğu	gümrükleri	de	belirliyordu.

Kapitülasyonlar	16.	yüzyılda	iki	taraflı	antlaşmalar	olarak	kabul	ediliyordu.	Bu
minvalde	neticelendirilen	ilk	antlaşma	Kanuni	Sultan	Süleyman	ile	Fransa	Kralı



I.	 Francis	 arasında	 olmuştur.	 Fransızlar	 yalnızca	 ticari	 haklar	 edinmekle
kalmayıp	 aynı	 zamanda	 birçok	 ayrıcalığa	 da	 kavuşmuştu	 (diğer	 milletlerin
gemileri	Osmanlı	 limanlarına	ancak	Fransız	bayrağı	himayesiyle	girebilecekti).
Fransız	seyyahların/hacıların	kutsal	topraklara	serbestçe	girmeleri	ve	ibadetlerini
serbestçe	 icra	 etmeleri	 sağlandı.	 Benzer	 antlaşmalar	 1604	 yılında,	 Türklerle
kendi	bayrakları	altında	ticaret	yapmaya	başlayan	İngilizler	ve	Venediklilerle	de
imzalandı.	Bu,	gitgide	diğer	Avrupalı	güçlere	de	yayılan	bir	sürece	dönüştü.

Osmanlı	 İmparatorluğu	 zayıfladıkça	 Avrupalı	 güçler	 kapitülasyonları	 su
götürmez	haklar	olarak	addetmeye	başladılar	ve	 içeriğini	kendi	müteahhitlerini
de	 kapsayacak	 biçimde	 genişletmeye	 çalıştılar.	 Kapitülasyonlar	 sayesinde,
tüccarlar	 vergilendirmeden	 ve	 Türk	 mahkemelerinin	 yetki	 alanından	 muaf
tutuldular.	Aynı	zamanda	bu	tüccarların	malları	müsadere	edilemezdi.

Kapitülasyon	sistemi	20.	yüzyıla	kadar	devam	ettirildi	(örneğin	Mısır’da	1937
yılına	kadar)	ve	Avrupalı	güçler	tarafından	Arap	ülkelerinin	kolonyal	esaretinin
bir	 aracı	 olarak	 kullanıldı.	 Bu	 sayede,	 ulusal	 sermeye	 birikimi	 olasılığı	 yavaş
yavaş	 yok	 edildi	 ve	 yerli	 tüccarlar	 oldukça	 eşitsiz	 bir	 pozisyonla	 karşı	 karşıya
bırakıldı.	 Avrupalı	 tüccarlar	 ürünün	 yüzde	 üçünden	 müteşekkil	 bir	 gümrük
ödemesine	 tabiyken	 yerli	 tüccarlar	 için	 bu	 oran	 yüzde	 7	 ile	 10	 arasındaydı.
Yabancı	 mallar,	 ithal	 edilirken	 yalnızca	 bir	 kereye	 mahsus	 olarak
vergilendiriliyordu.	Öte	taraftan	yerli	tüccarlar	çeşitli	gümrüklerden	ve	bir	feodal
mevkiden	diğerine	her	geçişlerinde	vergiye	 tabiydiler.	Bunun	doğal	bir	 sonucu
olarak	da,	Arap	ülkelerinde	kapitalist	 ilişkilerin	gelişimi	gitgide	engellenmiş	ve
yok	edilmiştir.

Endüstri	alanında	da	Osmanlı	İmparatorluğu,	mamul	ve	sonrasında	da	makine
üretimine	 geçişin	 asli	 hale	 geldiği	 Avrupa’nın	 gerisinde	 kalmıştır.	 Bununla
birlikte	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nda,	 hâlâ	 zanaatçılar	 (esnaf)	 loncası	 baskındı.
Her	 atölyenin	 başında	 bir	 baş-şeyh	 bulunuyordu.	 Sonra	 ustalar	 ve	 çıraklar	 yer
alırdı.	 Her	 atölyenin	 kendisine	 has	 gelenekleri	 ve	 görenekleri	 bulunurdu.	 En
büyük	zanaat	endüstri	merkezleri	olarak	Suriye’de	Şam	ve	Halep,	Irak’ta	Bağdat
ve	Musul,	Mısır’da	Kahire,	Kuzey	Afrika’da	Tunus,	Cezayir,	Tlemcen,	Fas	ve
Marakeş	sayılabilir.	Arap	zanaatçıları	kumaş,	kilim,	maroken,	silah,	bakır	eşyalar
vs.	yapımında	ünlüydüler.	18.	yüzyıla	kadar,	ürettikleri	birçok	mamul	Avrupa’ya
ihraç	ediliyordu.	Fakat	Sanayi	Devrimi	itibariyle	yerel	mallar	kendi	pazarlarının
bile	dışında	kalacaktı.

Arap	ülkelerinde,	tarım	ve	zanaat	arasında	hâlâ	keskin	bir	ayrım	yapılmamıştı.
Örneğin	Mısır’da	iplik	doğrudan	köylü	hane	halkı	tarafından	üretiliyordu.	Yünlü



kumaş	 mamulleri	 köylü	 kadınların	 uğraşıydı.	 Benzer	 şartlar	 Lübnan’da	 da
hüküm	 sürmekteydi.	Suriye’de,	Halep	 eyaletinde,	 sadece	yünlü	kumaşlar	 değil
aynı	 zamanda	 pamuklu	 kumaşlar	 da	 köylerde	 imal	 edilmekteydi.	 Öte	 yandan,
birçok	kent	sakini,	özellikle	pazara	dönük	bahçecilik	olmak	üzere,	tarımla	iştigal
ediyordu.	Misal	olarak	Şam,	meyve	ve	sebze	bahçeleriyle	kaplıydı.

Arap	 kentlerinin	 sosyal	 yapısı	 nüfuslarının	 büyük	 bir	 çoğunluğunun	 üretken
olmadığını	 işaret	etmektedir.	18.	yüzyıl	sonlarında	Kahire’nin	nüfusu	100.000’i
erişkin	 erkek	 olmak	 üzere	 300.000	 kadardı.	 Bunların	 25.000’i	 zanaatçı	 ve
15.000’i	 işçiydi,	geri	kalan	60.000’i	 ise	üretken	bir	 işle	meşgul	değildi.	Bunlar
daha	 çok,	 asker,	 toprak	 sahibi,	 ruhban	 sınıfı,	 tüccar	 ve	 onların	 hizmetçiliğini
yapan	 kişilerden	 müteşekkildi.	 Yalnıza	 hizmetçiler	 30.000	 kişi	 kadardı.	 Tüm
zanaatçıların	 da	 üretken	 emeğe	 dâhil	 olduğu	 söylenemezdi.	 Hamamcılar,
berberler,	hokkabazlar,	sokak	şarkıcıları	ve	meddahlar,	katır	ve	deve	güdücüleri,
dansözler	 ve	 davulcular	 da	Kahire	 loncalarına	 dâhildi.	 Osmanlı	 feodal	 sistemi
Arap	kentlerinin	gelişimini	 engelliyordu.	Çünkü	yerel	 tüccarların,	kapitülasyon
sistemi	tarafından	korunan	Avrupalı	tüccarlarla	rekabet	etme	şansı	yoktu.	Üstelik
Avrupalı	 tüccarların	 da	 aşmak	 zorunda	 olduğu	 engeller	 bulunmaktaydı.	 Yük
gemileri	 denizlerde,	 çoğu	 Türk	 padişahına	 hizmet	 eden	 korsan	 gemilerinin
saldırılarına	maruz	 kalıyordu.	Ticaret	 kervanları	 derebeyleri	 ve	 onların	 soygun
çeteleri	 tarafından	 yağmalanıyordu.	 Tüm	 bunların	 yanı	 sıra,	 Osmanlı
İmparatorluğu’nda	 ulaşım	 ağları	 da	 oldukça	 kötü	 durumdaydı.	 Ürünler	 yük
hayvanlarıyla	 taşınıyordu.	 Her	 şehrin	 kendisine	 has	 bir	 gümrüğü	 ve	 ticari
yönetmeliği	mevcuttu;	vergileri,	ağırlık	ve	ölçüleri	ve	diğer	birçok	şeyi	farklıydı.
Feodal	 soygunculuğun	 tepesindeki	 tüm	her	 şey	 ticarette	 ilerlemeyi	 geciktiriyor
ve	 kapitalist	 ilişkilere	 geçişi	 imkânsız	 kılıyordu.	 “Gerçekte”	 diye	 yazıyordu
Engels	“diğer	herhangi	bir	doğulu	hâkimiyet	gibi	Türk	hâkimiyeti	de	kapitalist
toplumla	 bağdaşmaz”.	Artık	 değer,	 Satrapların	 (Pers	 bölge	 yöneticisi	–çev.)	ve
paşaların	 doymak	 bilmez	 idarelerine	 karşı	 hiçbir	 güvenceye	 sahip	 değildir.
Burjuva	 girişimci	 için	 ilk	 ve	 en	 temel	 şart	 can	 ve	 mal	 güvenliğine	 duyduğu
ihtiyaçtır.	(Marx	ve	Engels,	Çalışmalar,	22.	Kitap,	2.	Rusça	Basım,	s	33)

Devlet	Sistemi

Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 baskın	 millet	 Türklerdi.	 Türk	 feodal	 beyleri
yönetici	sınıfı	oluşturuyordu.	Bu	sınıfın	gücü	de	tepede	bulunan	padişahın	baskı
aygıtları	sayesinde	sürdürülüyordu.	Sultan	ya	da	padişah	devletin	yüce	reisiydi.
Üstelik	 bunlar,	 askerî	 ve	 sivil	 güçlerin	mutlak	 yönlendiricisiydi.	 16.	 yüzyıldan
itibaren,	Müslümanlığın	ruhani	liderliği	olan	halifelik	makamını	da	edinmişlerdi.



İkincil	 öneme	 sahip	 kişi	 ise	 Müslüman	 ruhban	 sınıfının	 başı	 olan
şeyhülislamdı.	 Yasama,	 yargı,	 medreseler,	 devasa	 dinî	 mülkler,	 kadılar	 ve
müftüler	 (şer-i	 hükümlerin	 izahçısı),	 onun	 kontrolü	 altındaydı.	 İmparatorluğun
belirli	 büyük	 merkezlerinde	 müftüler	 ruhban	 sınıfa	 reislik	 ederdi.	 Ayrıca
yasamanın	İslam’ın	temellerine	uygun	olup	olmadığına	karar	verirlerdi.	Osmanlı
İmparatorluğu’ndaki	 ilk	 “müftü”	 şeyhülislamın	 bizzat	 kendisiydi.	 Teologlar	 ve
âlimler	 (Ulema)	 de	 Müslüman	 din	 zümresinin	 nüfuzlu	 sayılabilecek	 sosyal
katmanlarıydı.

İmparatorluğun	 merkez	 yönetimi	 Babıali-Büyük/Görkemli	 Kapı-	 olarak
anılırdı.	 Tepedeki	 başkan,	 ya	 da	 Büyük	 Vezir,	 Kanuni	 Sultan	 Süleyman
tarafından	 “Sadrazam”	 unvanıyla	 kabul	 edildi.	 Tüm	 devletin	 yönetiminden	 o
sorumluydu.	 Büyük	 Vezir’e	 her	 zaman,	 toprak	 kaydından	 ve	 tımarların
dağıtılmasından	sorumlu	olan	bir	defterdar	eşlik	ediyordu.

Fakat	 yine	 de	 en	 önemli	 konularda	 padişahın	 kendisi	 karar	 sahibiydi.	 Acil
durumlarda	divan	(konsey)	toplanırdı.	Divan	kıdemli	generallerden,	vezirlerden
ve	diğer	ileri	gelenlerden	oluşurdu.

Ordu,	 askerî-feodal	Osmanlıların	 yaşamında	 oldukça	 önemli	 bir	 role	 sahipti.
Kendi	tımar	bölgesi	sınırları	dâhilinde	yaşamak	zorunda	olan	sipahilere	dayanan
bir	 orduydu	 bu.	Her	 bölge	 sancak	 ya	 da	 liva	 (bayrak)	 olarak	 addediliyordu	 ve
buralarda	Osmanlı	atlı	savaş	birliklerine	tekabül	eden	süvariler	yaşıyordu.	Savaş
zamanlarında,	süvari	birlikleri,	kendi	sancağının	askerlerini	olduğu	gibi	onları	da
yöneten	ve	bölgenin	komutanı	sayılan	sancakbeyinin	bayrağı	altında	toplanırdı.

Her	vilayet	(eyalet	ya	da	paşalık)	birçok	sancağı	ihtiva	ederdi.	Bir	bölge	ve	atlı
askerleri	 bir	 paşa	 –beylerbeyi–	 tarafından	 komuta	 edilirdi.	 Birçok	 paşanın	 atlı
askerler	 hariç	 kendisine	 ait	 Memluklu	 feodal	 milisleri	 ve	 paralı	 askerleri
(genellikle	 Mağripli)	 bulunmaktaydı.	 Osmanlı	 piyade	 birlikleri	 yeniçerilerden
oluşurdu.	Bunlar	profesyonel	piyadelerin,	14.	yüzyılda	biçimlendirilmiş	iltimaslı
birlikleriydi.	 Bu	 birlikler	 esas	 olarak	 esir	 alınan,	 zorla	Müslüman	 yapılmış	 ve
askerî	 eğitim	 verilmiş,	 Slav	 çocuklarından	 oluşturulurdu.	 Zorla	 alınan	 bu
çocukların	 bir	 ailesi	 yoktu,	 yerel	 halktan	 izole	 tutuluyor	 ve	 tüm	 gayretleriyle
Türk	 padişahlarına	 hizmet	 ediyorlardı.	 Yeniçeri	 birlikleri	 başlarındaki	 yeniçeri
ağalarına	 göre	 ocaklara	 bölünmüşlerdi.	 Birlikler	 kendilerine	 tanınan	 birçok
imtiyazdan	 yararlanıyorlardı.	 17.	 ve	 18.	 yüzyıllarda	 yeniçeriler	 geleneksel
askerlik	 hizmetinin	 yanı	 sıra	 bağlı	 bulundukları	 ocağın	 dışında	 aile	 kurma,
evlenme,	 esnafa	 ve	 ticarete	 karışma	 hakları	 edindiler.	 Böylece,	 vergi	 ve
gümrükleri	 toplamak	 ve	 olası	 ayaklanmaları	 bastırmak	 için	 padişahın



korumalarından	 ihdas	 edilmiş	 özel	 bir	 yeniçeri	 tabakası	 ve	 askeri-polis	 birliği
göreve	 alınmıştı.	Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 birçok	 eyalet	 ve	 kenti	 (Sırbistan,
Cezayir,	Tunus)	yeniçerilerin	öfkesinden	merhametsizce	nasiplendi	ve	tamamen
onların	kontrolü	altına	geçti.	Hatta	yeniçerilerin	etkileri	imparatorluğun	başkenti
İstanbul’da	bile	oldukça	şiddetli	bir	şekilde	hissediliyordu.

Atlı	 süvariler,	 yeniçeriler	 ve	 paralı	 askerlerin	 yanı	 sıra	 Türk	 padişahları	 ve
vekilleri,	özellikle	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	ücra	köşelerinde	oldukça	önemli
olan	savaşçı	kabilelerin	de	yardımına	başvururlardı.

Türkler	kendi	yönetim	sistemlerini	Araplara	da	empoze	etmişlerdi.	Suriye	ve
Filistin,	Halep,	Şam,	Trablus	ve	Sayda	merkezli	olmak	üzere	dört	paşalığa	(18.
yüzyılın	 sonunda	 Akka	 da	 paşalık	 olacaktı)	 bölünmüştü.	 Kudüs	 kenti	 bölgesi
özel	 bir	 sancak	 olarak	 ayrıldı.	 Irak’taki	 paşalıklar	 Musul	 ve	 Bağdat’tı.
Arabistan’da	 Hicaz	 ve	 Yemen	 vardı.	 Mısır,	 Trablus,	 Tunus	 ve	 Cezayir	 ise
bağımsız	 paşalıklardı.	 Somali	 sahil	 şeridi	 16.	 yüzyıl	 ortalarından	 18.	 yüzyıl
ortalarına	 kadar	 Habeş’in	 bağımsız	 bir	 vilayeti	 olarak	 statüsünü	 sürdürdü.
Lübnan	bölgesi	ise	Arap	emirleri	yönetiminde,	özerkliğini	muhafaza	etmişti.

Padişahın	vekilleri	kendi	bölgelerinde	sınırsız	güçlerinin	tadını	çıkarmaktaydı.
Merkezi	 hükümet	 önemsiz	 talimatlarla	 yöneticilerine	 rahatsızlık	 vermezdi.
Kendi	 muhakemelerine	 göre,	 vergilere	 el	 koyup	 topluyor,	 mülkleri	 dağıtıyor,
yargıyı	ve	yürütmeyi	yönetiyor,	askerî	güçlerini	komuta	ediyor,	komşularına	ve
isyan	 eden	 beylere	 karşı	 savaş	 yürütüyordu.	 Eyaletler	 arasında	 sıkı	 bağlar
bulunmamaktaydı.	 Görünüşte	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 merkezi	 bir	 devlet
yapısına	 sahipti.	 Gerçekte	 ise,	 âdemi	 merkeziydi.	 Çünkü	 içsel	 ekonomik
bağlardan	ve	ulusal	birlikten	yoksundu.	Hakikaten	de	görünen	yapı,	birbirinden
bağımsız	 unsurlardan	 meydana	 gelmiş	 ülkelerin	 ve	 halkların	 fetihçinin	 kılıcı
altında	 toplanmış	 olmasından	 ibaretti.	 Bundan	 ötürü,	 merkezkaç	 kuvvetlerin
varlığı	 imparatorluğu	 yavaş	 yavaş	 ama	 muhakkak	 ayrı	 parçalara	 doğru
çekiyordu.

Osmanlı	Feodalizminin	Çöküşü

17.	yüzyılın	sonlarında,	Osmanlı	İmparatorluğu,	sosyal	hayatın	tüm	evrelerini
derinden	 sarsan,	 ekonominin	 zarar	 gördüğü,	 devlet	 aygıtının	 bozulmaya
başladığı,	 eyaletlerin	 merkezle	 bağlarını	 koparma	 eğilimine	 girdiği,	 morali
bozulan	ordunun	savaş	etkinliğini	yitirdiği	ve	kültürel	yapıların	zayıfladığı	çok
ciddi	 bir	 kriz	 sürecine	 girmişti.	 Marx	 ve	 Engels	 Türkiye’yi	 çevresindeki
yırtıcılara	 güzel	 kokular	 saçan	 ve	 karbonhidrat	 kaynağı	 olabilecek	 ölü	 bir	 ata
benzetmişlerdi	 (Marx	 ve	 Engels.	 “İngiliz	 Politikaları-Disraeli,	 Mülteciler	 -



Londra	ve	Türkiye’de	Mazzini”	New	York	Daily	Tribune,	7	Nisan	1853).	Kriz,
Osmanlı	feodalizminin	çöküşü	ile	birlikte	anılmaya	başlanıyordu.	Feodal	üretim
ilişkileri	 ilerici	 üretim	 güçlerinin	 gelişimini	 imkânsız	 kılmıştı.	 Aynı	 zamanda,
mevcut	üretici	güçleri	tahribata	sürüklemişti.

Türkiye	ve	 onun	Arap	nüfuz	 sahası	 tarımsal	 ülkelerdi	 ve	 bunların	 en	 önemli
üreticileri	 köylülerden	 oluşurdu.	 Köylü	 kendi	 tarlasında,	 kendi	 emeği	 ve	 ilkel
aletleriyle	 küçük	 çaplı	 tarım	 yapıyordu.	 Bu	 ekonominin	 temel	 yasası	 basit
yeniden	 üretimden	 ibaretti.	 Gerekli	 ürünü	 de	 muhteva	 eden	 hasadın	 bir	 kısmı
ilkel	 üretim	 araçlarının	 ve	 insan	 gücünün	 yeniden	 üretimi	 için	 kullanılıyordu.
Artık	 ürünü	 içeren	 diğer	 kısımları	 ise	 tamamen	 tasarruf	 edilir	 ve	 buna	 feodal
sömürgeci	 tarafından	 el	 koyulurdu.	 Parasal	 ekonomik	 ilişkilerin	 ve	 yabancı
ticaretin	 gelişimi	 feodal	 beylerin	 iştahını	 da	 arttırıyordu.	 Avrupalı	 ve	 doğulu
tüccarların	 ithal	 ettiği,	 karşılığı	 yerli	 köylü	 hane	 halklarının	 ürünleriyle	 ayni
olarak	ödenen,	dünyanın	dört	bir	 tarafından	getirilmiş	 lüks	malların	bulunduğu
Bağdat,	 Şam,	 Kahire	 ve	 diğer	 kent	 merkezlerinde	 ihtişamlı	 saraylar
yükseliyordu.	 Feodal	 beylerin	 ihtiyaçları	 bitmek	 bilmiyordu	 ve	 bunun	 için	 de
fazla	ve	daha	fazla	mal	sağlanmalıydı.

Feodal	 yağmacılar,	 köylü	 hane	 halkları	 için	 onları	 felakete	 sürükleyecek
oranları	 öngörüyorlardı.	 Köyler	 boşalıyor,	 ekinler	 kendi	 haline	 bırakılıyordu.
Son	zamanlara	kadar	 işlenen	araziler	çalı	çırpıyla	dolmuş	ve	 toprağın	yarısının
verimliliği	 yok	 olmuştu.	 Sık	 sık	 kıtlıklar	 görülmeye	 başlamıştı.	 Tüm	 bunlara
rağmen,	kolektif	sorumluluğun	esasları	köylerde	katı	bir	şekilde	uygulanıyordu.
Örneğin	bir	köylü	ailesinin	nesli	 tükenirse,	vergileri	komşu	köylüler	 tarafından
ödeniyordu.	 Eğer	 bir	 köyün	 tamamına	 aynı	 şey	 olursa,	 onların	 vergileri	 de
komşu	 köylerden	 toplanıyordu.	 Bu	 sistem	 nihayetinde	 Arap	 köylerinin
mahvoluşunu	hızlandıracaktı.

Köylü	hane	halkına	daha	büyük	hasarlar	verildi,	belki	de	en	şiddetlisi	birçok
feodalin	 sömürü	 hakkını	 edinmek	 için	 kendi	 arasında	 giriştiği	 mücadeleler
sonucu	 ortaya	 çıkmış	 olandı.	 Mülkler	 ve	 tımarlar	 için	 girişilen	 mücadeleler
gittikçe	 yoğunlaşıyordu.	 Büyük	 feodal	 beyler	 (ayan	 ya	 da	 kebir)	 küçük
askerlerin	 topraklarını	 zorla	 ele	 geçirmişti.	 1650	 civarında	 ölen,	Koçi	 beylerin
son	 ideoloğu	 Kömürcü,	 gücü	 ve	 zenginliği	 artan	 tüm	 kötü	 niyetli	 adamların
tımar	 ve	 zeametleri	 zorla	 ele	 geçirmesini	 şiddetle	 eleştirdiği	 yazılar	 yazdı:
“Devletin	ve	dinin	gerçek	savaşçıları	olan	büyük	ve	küçük	mülk	sahipleri	geçim
araçlarından	mahrum	bırakılmışlardır	ve	bunlardan	geriye	hiçbir	iz	kalmamıştır”.
Soylular,	askerî	tımarlara	zorla	el	koyduğu	halde	askerî	hizmeti	reddetmişti.	Bu
örnekler,	 Kömürcü	 Koçi	 Bey’in	 yasını	 tuttuğu	 küçük	 askerler	 tarafından	 da



izlenmiştir.	Önceleri	padişah	her	bir	seferde	100.000’den	120.000’e	kadar	asker
toplayabiliyorken,	 bu	 rakam	 17.	 yüzyılda	 seferberlik	 ilanında	 7.000-8.000’e
kadar	düşmüştü.	Bunların	da	birçoğu	hizmetli	ve	paralı	askerlerden	oluşuyordu.
Toprak	 mülkünü	 elinde	 tutanlar	 askerlik	 hizmetinden	 kaçındıkları	 halde
topraklarını	 kaybetmemek	 için	 çaba	 sarf	 etmişlerdi.	 Bu	 dönemde,	 askerî
tımarların	 miras	 olarak	 kalabilen	 özel	 mülklere	 dönüştürülmesi	 eğilimi	 göze
çarpmaktadır.	 Köylülüğün	 iflasının	 eşlik	 ettiği	 bu	 süreç	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	en	temel	kudretinin	altını	oymaktaydı;	ordunun.

Harap	olmuş	köylüleri	sömürme	hakkı	için	yürütülen	bu	mücadeleler	tüm	Arap
ülkelerine	 yayılmıştı.	 Korsanlığın	 azalması	 ve	 feodal	 beyleri	 başlıca	 zenginlik
kaynağından	 mahrum	 bırakan	 ordu	 yenilgileri	 yüzünden,	 mücadeleler	 18.
yüzyılda	 daha	 da	 şiddetlendi.	 Arap	 şeyh	 ve	 emirlerinin,	 paşalara	 karşı
ayaklanmaları,	 paşaların	 Babıali’ye	 karşı	 kazan	 kaldırması	 gibi	 sıklaşmıştı.
Tarafların	 birbirini	 kırıp	 geçirdiği	 savaşlar	 alevlenmiş,	 feodal	 ayrılıkçılık	 baş
göstermeye	başlamıştı.	Arap	eyaletlerinin	büyük	çoğunluğu	esas	itibariyle	Türk
padişahından	 bağımsız	 hale	 gelmiş	 ve	 Babıali’den	 tamamıyla	 kopmak	 ve
bağımsız	 hanedanlıklar	 kurmak	 için	 çaba	 sarf	 eden	 yerel	 feodal	 kliklerin
liderlerinin	eline	geçmişti.

Bağdat’ta	 hanedanlık	 Hasan	 Paşa	 tarafından	 kesin	 olarak	 kuruldu	 ve	 18.
yüzyıla	 kadar	 da	 hüküm	 sürdü.	 Musul	 yöneticisi	 üzerine	 güç	 uyguladığı
vakitlerde	Paşa’nın	otoritesi	tüm	Irak’ı	kapsayabiliyordu.	Birçoğu	paşa	unvanını
da	 taşıyan	 mütesellimler	 Bağdat	 paşalarına	 tabiydiler.	 Bu	 hanedanı	 tahtından
indirmek	 için	 Babıali’nin	 bulunduğu	 tüm	 girişimler	 başarısızlıkla	 sonuçlandı.
Merkezden	atanan	paşalar	Bağdat’ta	birkaç	aydan	fazla	 tutunamıyordu.	Bunlar,
kölemenler	(zorla	Müslüman	yapılmış	ve	askerî	eğitim	verilmiş	beyaz	köleler	–
çev.)	tarafından	devrilip	katledilirdi	ve	Hasan	Paşa	hanedanından	hak	iddia	eden
kişi	 yeni	 paşa	 ilan	 edilirdi.	 Bağdat’taki	 güç	 1780	 yılında,	 kölemen	 lider	Koca
Süleyman’ın	eline	geçti.	Süleyman,	kölemen	paşalar	hanedanı	olan	ve	Bağdat’ta
1831	 yılına	 kadar	 hüküm	 sürecek	 yeni	 bir	 hanedan	 kurdu.	 Bağdatlı	 paşalar,
İstanbul’daki	 padişahın	 saltanatını	 model	 alan,	 benzer	 genişlikte	 haremleri	 ve
haris	adamları,	çok	sayıda	hizmetçileri	ve	fantastik	oryantal	 lüksleri	olan	kendi
öz	saltanatlarını	inşa	ettiler.

Benzer	 bir	 süreç	 Trablus’ta	 da	 yaşandı.	 Kölemenlerin	 yeniçeri	 hanedanında.
Ordunun	 dağınık	 birlikleri,	 Mısır’daki	 Memluklere	 benzer	 yönetici
“korumaları”,	 bir	 araya	 getirildi.	 Karamanlı	 Bey	 1711’den	 itibaren	 hüküm
sürmeye	başladı	ve	bu	hanedan	da	esasen	Babıali’den	bağımsız	idi.



Tunus’ta	da,	Hüseyin	Bey	bin	Ali	tarafından	kurulan	Hüseyin	hanedanı,	1705
yılında	hüküm	sürmeye	başladı.	Bu	hanedan	altında,	Tunus	 tamamen	bağımsız
bir	 devlet	 haline	 geldi	 ve	 Türk	 padişahlarına	 bağlılığı	 yalnızca	 göstermelik
olarak	devam	etti.

Cezayir’de	 iktidar,	 ülkeyi	 esasen	 bağımsız	 bir	 feodal	 devlete	 dönüştüren
yağmacı	 yeniçerilerin	 elinde	 toplanmıştı.	 Savaşan	 yerel	 feodal	 beylerin	 ve
şeyhlerin	 de	 yardımıyla	 yeniçeri	 komutanları	 bedevileri	 ve	 köylüleri	 haraca
bağlayıp	 kendi	 şahsi	 faydaları	 için	 büyük	 miktarlarda	 vergi	 toplamışlar	 ve
topraklara	 el	 koymuşlardı.	 Yeniçeri	 ordu	 generallerinden	 oluşan	 bir	 konsey,
kendi	aralarından	hâkimiyeti	bir	ömür	boyu	sürecek	ama	unvanı	babadan	oğula
da	 aktarılamayacak	 bir	 Cezayir	 valisi	 (dey)	 seçmişlerdi.	 Valinin	 altında	 ise
Cezayir	vilayetlerinin	başında	duracak	dört	bey	mevcuttu.

Mısır’da	iktidar	18.	yüzyılın	ortalarında,	yeniçeri	çekirdeklerini	arka	plana	iten
Memluk	 beylerinin	 eline	 geçmişti.	 Volney’e	 göre	 yeniçeriler	 serseri	 ve	 zorba
çetelere	 dönüşmüştü.	 Ülkenin	 yönetimi,	 kendini	 ülkenin	 her	 köşesinin
hükümdarı	 ilan	 eden	 ve	 Şeyh-el-balad	 olarak	 bilinen	 Memluk	 kliklerinin	 en
güçlüsünün	 liderinin	 eline	 geçti.	Önceki	 paşa	 ise	Memluk	 beylerinin	 adeta	 bir
mahkûmuna	 dönüştü	 üstelik	 Volney’in	 de	 belirttiği	 gibi	 rütbesi	 alındı,	 sürgün
edildi	 ve	 ülkeden	 kovuldu.	 Mısır’ın	 18.	 yüzyıldaki	 ilk	 valisi	 İbrahim	 Bey’di
(1746-57),	 ki	 kendisi	Memluklu	 değildi;	 Fakat	 bir	 Türk	 paşası	 olarak	 ayrı	 bir
Memluk	 müfrezesi	 oluşturdu	 ve	 iktidarı	 bu	 sayede	 sağladı.	 Emrindeki
Memluklular	 cömertçe	 yeni	 mülklerle	 ve	 terfilerle	 ödüllendiriliyordu	 ve	 hatta
birçoğu	bey	olarak	tayin	ediliyordu.	İbrahim’in	ölümünü	izleyen	günlerde	iktidar
için	 çok	 şiddetli	 bir	mücadele	baş	gösterecekti.	Bu	mücadelenin	galibi	 ise,	El-
Kebir	(Koca)	olarak	bilinen	ve	1763’te	Mısır’ın	yöneticisi,	altı	yıl	sonrasında	da
Mısırlıların	 bağımsızlığını	 ilan	 etmiş	 olan	Ali	Bey’di.	 1773	 yılında	Ali	Bey’in
bir	 suikasta	 kurban	 gitmesinin	 ardından	 iktidar,	Murat	Bey	 ve	 İbrahim	Bey’in
liderliğindeki	Memluklu	rakip	kliğin	eline	geçti.

Feodal	 ayrılıkçılık	 ve	 yıkıcı	 savaşlar,	 iktisadi	 gelişmişlikten	 ziyade	 yağmacı
savaşlarla	 beslenen	 Osmanlı	 feodallerinin	 askerî	 gereklilikleri	 sonucunda	 elde
edilmiş	büyük	Osmanlı	İmparatorluğu’nu	çöküşe	doğru	sürüklüyordu.	Bu	devlet,
Doğu	Avrupa’nın	diğer	birçok	çokuluslu	devleti	gibi,	ulusların	oluşumundan	ve
feodal	bölünmüşlüğün	tasfiyesinden	önce	feodal	bir	çerçevede	doğmuştu.	Farklı
gelişmişlik	 seviyesinde	 olan	 birbirinden	 ayrı	 halkların	 çok	 büyük	 bir	 devlet
içinde	 zorla	 oluşturulmuş	 birliği	 uzun	 ömürlü	 olamadı	 ve	 toplumun	 feodal
yapısının	 doğasında	 bulunan	 merkezkaç	 eğilimlerle	 Türk	 devletinin	 merkezi
formu	 arasındaki	 çelişkiler	 kaçınılmaz	 olarak	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun



çöküşünü	hazırladı.

Osmanlı	İmparatorluğu’nun	Dış	Gücünün	Azalması

Şiddetli	içsel	krizler,	tüm	imparatorluğu	bir	örtü	gibi	saran	çöküşün	başlangıcı
anlamına	 geliyordu.	 Görkemli	 Babıali’nin	 sabık	 kudreti	 sarsılmıştı.	 Osmanlı
İmparatorluğu	15.	ve	16.	yüzyıllarda,	askerî	bakış	açısıyla	Avrupa’nın	en	güçlü
devletiydi.	 Bu	 sayede	 birçok	 zafer	 kazanmış	 ve	 kendi	 nüfuz	 sahasını
genişletmişti.	 Yine	 bu	 tarihlerde,	 piyade	 yeniçerilerden	 ve	 süvarilerden	 oluşan
ordusunun	 yenilmez	 olduğu	 düşünülüyordu.	 Ancak	 sonrasında	 süvariler	 ve
yeniçeriler	 başlıca	 askerî	 yükümlülüklerini	 yerine	 getirmemeye	 başladılar	 ve
savaştan	 kaçınma	 eğilimi	 gösterdiler.	Avrupa’daki	Sanayi	Devrimi	 beraberinde
askerî	 silahlarda	 ve	 savaş	 sanatında	 belirgin	 bir	 gelişme	 getirdi.	 Fakat	 Türk
ordusu	 14.-15.	 yüzyıldaki	 seviyesinde	 kalmıştı.	 Bu	 sebeple,	 Osmanlı
İmparatorluğu	zaferden	yenilgiye,	saldırıdan	savunmaya	ve	genişlemeden	toprak
kaybına	geçmişti.

17.	 yüzyılın	 sonuna	 gelindiğinde,	 Osmanlı	 ilk	 büyük	 yenilgisini	 aldı.	 Bu
savaşta	Avusturya,	Rusya,	Polonya	ve	Venedik’e	karşı	savaşmış	ve	1699	yılında,
Azak’ı	Rusya’ya,	Podolya’yı	Polonya’ya,	Orta	Macaristan,	Transilvanya,	Backa
ve	Slovenya’yı	Avusturya’ya,	Mora	ve	birçok	Ege	Adasını	da	Venedik’e	verdiği
Karlofça	 Antlaşması’nı	 imzalamıştı.	 Fakat	 sonrasında	 Osmanlılar	 Mora
Yarımadasını	 ve	 geçici	 olarak	 da	 Azak’ı	 geri	 aldı.	 1718	 yılında	 imzalanan
Pasarofça	 Antlaşması’na	 göre	 Banat	 ve	 Sırbistan’ın	 bir	 kısmını	 Avusturya’ya
bırakmak	zorunda	kalmıştı.	1739	tarihli	Belgrat	Antlaşması	sonucunda	ise	Azak
ve	 Kabartay	 Osmanlılardan	 kopmuş	 ve	 tarafsız	 bölgeler	 (Mânia)	 olarak	 ilan
edilmişti.	 Bitmek	 bilmez	 Osmanlı-Rus	 savaşları,	 Rusya’ya	 Kerç,	 Yenikale,
Kilburun	ve	Kabartay	bölgelerini	veren	Küçük	Kaynarca	Antlaşması’nın	1774’te
imzalanmasıyla	 son	 bulmuştu.	 Kırım	 ve	 Kuban	 da	 bağımsızlığını	 ilan	 etmişti.
Daha	 sonradan	 (1783	 yılında)	 bu	 bölgeler	Rusya’ya	 katılacaktı.	Ayrıca	Küçük
Kaynarca	Antlaşması	 Ruslara,	Karadeniz’e	 ve	 boğazlara	 ticari	 amaçlarla	 inme
hakkı	da	tanıyordu.

1792’deki	Yaş	Antlaşması	 ile	Rusya,	Karadeniz’in	 kuzey	 sahilinin	 tamamını
ve	kendi	sınırları	dâhilinde	kalan	Danyester’i	ele	geçirdi.	1812	yılında	imzalanan
Bükreş	Antlaşması	 ile	 de	 Beserbya’yı	 topraklarına	 kattı.	 Karadeniz	 ve	 Balkan
Yarımadası	 için	 Türkiye’yle	mücadelelerinde,	 Rusya	 kendi	 toprak	 sahipleri	 ve
tüccarlarının	 gereksinimleri	 tarafından	 yönlendiriliyordu.	 Zira	 ülkedeki	 ticari
mal	 ekonomisi	 sürekli	 büyümekteydi.	 Toprak	 sahipleri	 ve	 tüccarlar	Avrupa’ya
gemiyle	 buğday,	 kenevir	 ve	 kürk	 taşımak	 için	 limanlarda	 kışın	 soğuktan



donmayan	bir	çıkış	noktasına	 ihtiyaç	duyuyordu.	Karadeniz’in	Rus	 ticareti	 için
önemi,	ülkedeki	başlıca	nehirlerin	bu	denize	dökülmesinden	kaynaklıydı.	Fakat
Karadeniz	 ve	 çıkış	 noktaları	 olan	 İstanbul	 ve	 Çanakkale	 Boğazları	 Türklerin
hâkimiyeti	 altındaydı	 ve	 Rus	 gemilerine	 kapalıydı.	 Üstelik	 İstanbul’u	 ele
geçirme	 meselesi	 de	 çarlığın	 Avrupa’da	 bir	 hegemonya	 kurma	 isteğiyle
ilintiliydi.

Avusturyalı	toprak	sahipleri	ve	tüccarlar	da	büyümekte	olan	dış	ticaretleri	için
sıcak	 denizlere	 açılabilecekleri	 bir	 çıkış	 noktası	 arıyordu.	 Bundan	 dolayı,
Avusturyalıların	 arzusu	 Adriyatik	 Denizi	 ve	 Tuna	 Havzasının	 kontrolünü	 ele
geçirmekti.	 Avusturya	 ilerlemesi	 Rus	 yayılmacılığı	 ile	 karşılaştı	 ve	 birçok
noktada	çakıştı.	Bu	durum	ülkeler	arasında	uzlaşmazlıklara	neden	olsa	da	hiçbir
zaman	 Osmanlı	 topraklarını	 paylaşma	 hususunda	 antlaşmaya	 varmalarını
engellemedi.

İngiltere	 ve	 Fransa	 da	 İstanbul,	 Boğazlar,	 Mısır,	 Cezayir,	 Tunus,	 Suriye	 ve
Irak’ın	kontrolünü	ele	geçirme	konusunda	oldukça	hevesliydiler.	Bu	talepler,	18.
yüzyılda	 dile	 getirilse	 de	 aslında	 savaşların	 başlaması	 için	 19.	 yüzyıl
beklenecekti.	 Kapitalizmin	 gelişmesi	 ile	 Avrupalı	 güçlerin	 Yakın	 Doğu’daki
istemleri	 ısrarlı	 taleplere	 ve	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 paylaşılması	 için
aralarında	 yaşananlar	 da	 şiddetli	 mücadelelere	 dönüştü.	 Literatürde	 ve	 tarihte
Şark	 Meselesi	 olarak	 geçen	 İmparatorluk	 topraklarının	 kaderi,	 19.	 yüzyılda
Avrupa	diplomasisinin	merkezinde	yer	alıyordu.

Halk	Hareketleri	ve	Arap	Ülkelerin	Özgürleşme	Mücadeleleri

Türk	 feodal	 beylerinin	 –padişahlar,	 paşalar,	 yeniçeriler	 ve	 süvariler–
boyunduruğu	 Osmanlı	 halklarının	 birçoğunda	 isyan	 ateşini	 alevlendirdi.
Ayaklanmalar	 feodal	 bey	 ve	 köylü	 arasındaki	 çelişkileri	 olduğu	 kadar	 ezenle
ezilen	arasındaki	esas	ulusal	çelişkiyi	de	yansıtmaktaydı.	İmparatorluktaki	feodal
boyunduruk	yabancı	egemenliğine	eviriliyordu,	bu	yüzden	 feodal	beylere	karşı
yürütülen	 köylü	 mücadeleleri	 ulusal	 özgürlük	 hareketleriyle	 el	 ele	 ilerliyordu.
Yunanistan’da,	 Sırbistan’da	 ve	 Mısır’da	 18.	 yüzyılda	 bir	 sınıf	 haline	 gelen
burjuvazi	 de	 Osmanlı	 boyunduruğundan	 zarar	 görmüştü	 ve	 bu	 yüzden
mücadelede	o	da	yer	alıyordu.

Genel	 olarak	 ifade	 etmek	 gerekirse,	 iki	 tür	 harekete	 şahit	 olunmaktaydı.
Türkiye’de	 feodal	 boyunduruğa	 karşı	 yürütülen	 halk	 hareketleri	 mevcuttu	 ki
bunlar,	 sınıf	 karakterli	 varsayılabilecek,	 ezilen	 uluslar	 tarafından
destekleniyordu.	 Öte	 taraftan,	 ezilen	 halkların	mücadeleleri	 vardı	 ki	 bunlar	 da
daha	çok	ulusal	özgürlük	hareketleriydiler.



Türkiye’ye	 özgü	 popüler	 anti-feodal	 hareketler	 arasında	 Simavnalı	 Şeyh
Bedreddin’in	 1415-18	 yılları	 arasındaki	 ayaklanması	 ve	 Kara	 Yazıcı’nın	 16.
yüzyıl	sonundaki	başkaldırısı	en	çok	bilinenlerdir.	Simavnalı	Bedreddin’in	isyanı
Balkanlar’dan	Doğu	Anadolu’ya	uzanan	oldukça	geniş	bir	alana	yayıldı.	Ateşli
söylevlerinde	lider	Şeyh	Bedreddin,	sömürgecileri	tenkit	ediyor,	evrensel	eşitlik,
sınıf	 boyunduruğunun	 tasfiyesi	 ve	 mülkiyetin	 ortak	 kullanımı	 öğüdünü
veriyordu.	Tüm	 inançlardan	 ve	 uluslardan	 çalışan	 insanlara,	 birlik	 için	 çağrıda
bulunuyordu.	 Asilerin	 saflarında	 Müslümanlar,	 Hıristiyan	 ve	 Yahudilerle,
Türkler	de	Rumlar	ve	Slavlarla	yan	yana	savaştı.

Kara	Yazıcı	ayaklanmasının	coğrafi	sınırları	daha	da	genişti.	Balkanları,	Küçük
Asya’yı,	 Kuzey	 Suriye’yi	 ve	 Irak’ı	 kapsamaktaydı.	 Asiler,	 Bağdat’ı	 ele
geçirmişler	ve	yıllarca	da	ellerinde	tutmuşlardı.	Arap	fellahlar	ve	bedeviler,	Türk
köylüler,	 askerler	 ve	 paşalarla	 birlikte	 ayaklanmada	 yer	 aldı.	 Bedreddin
hareketinde	olduğu	gibi	bu	başkaldırının	düzeyi	ve	boyutu	da	Wat	Tyler,	Thomas
Munzer	ve	John	Huss	isyanlarıyla,	Fransız	jacquerie’lerle[2]	ve	Rus	köylülerinin
özgürlük	mücadeleleriyle	aynı	derecededir.

Ezilen	 halk	 ayaklanmalarının	 da	 karakter	 olarak	 geri	 kalır	 yanı	 yoktu.	 Türk
karşıtı	 özgürleşme	 hareketlerinin	 ana	 merkezleri	 Balkanlar,	 Transkafkasya	 ve
Arap	ülkeleriydi.	Bazı	durumlarda	liderler	feodal	beylerden	oluşsa	bile,	temelde
hareket	son	derece	halkçı	karakterli	olarak	kabul	ediliyordu.

Arap	 ülkelerinde	 Türk	 karşıtı	 ana	 direniş	merkezlerinden	 biri	 de	 Lübnan’dı.
1516	 yılında,	 Yavuz	 Sultan	 Selim’in	 kuvvetleri	 Lübnan,	 Suriye	 ve	 Filistin’in
dağlık	 bölgelerini	 ele	 geçirdi.	 Ülkenin	 yönetimi,	 Babıali’nin	 emir	 kulluğunu
kabul	 eden	 bir	 şeyh	 olan	 I.	 Fahreddin’e	 bıakıldı.	 Fahreddin’in	 vergi	 ödemeye
yanaşmaması,	 sonunda	 ülke	 üzerinde	 doğrudan	 bir	 otorite	 kurma	 kararı	 veren
Türkleri	 sinirlendirmiş	ve	 fakat	Türkler	Lübnan	köylüsünden	ve	 feodallerinden
gelen	şiddetli	bir	direnişle	karşılaşmıştı.	Bunların	sonucunda	oldukça	uzun	süren
direngen	bir	mücadele	dönemi	başlamıştı.	Fahreddin	1544’te,	Damasko	Paşa’nın
sarayında	 zehirlendi	 ve	 Lübnan	 soylularının	 diğer	 birçok	 temsilcisi	 gibi	 oğlu
Kırkmas	 da,	 1585	 yılında	 Lübnan’a	 cezalandırıcı	 bir	 sefer	 düzenleyecek	 olan
Türklere	karşı	savaştı.

1590’da	 Kırkmas’ın	 oğlu,	 II.	 Emir	 Fahreddin	 güçlerinin	 ortaya	 çıkışıyla,
direnişte	yeni	bir	dönem	başladı.	Yeri	geldiğinde	kendisini	bir	Hıristiyan	olarak
da	 tanıtan,	 Machiavelli’nin	 sadık	 takipçisi	 olan	 bu	 Dürzi	 oldukça	 zeki	 bir
diplomat	ve	entrika	ustasıydı.	İstanbul’da,	paşaların	saraylarında	ve	hatta	onların
hizmetlilerinin	 evlerinde	 casusları	 bulunmaktaydı.	 Düşmanları	 arasına



anlaşmazlıklar	 sokardı.	 Sultan’ın	 dikkatini	 cezp	 etmek	 için	 ilkin,	 Türk
hazinesine	yüksek	bir	haraç	ödedi	ve	savaş	ganimetlerini	padişahla	paylaştı.	Bu
nedenle	 padişah	 kendisini	 Lübnan’ın	 dağlık	 ve	 sahil	 bölgesinin	 ve	 Suriye	 ve
Filistin’in	önemli	bir	kısmının	yöneticisi	olarak	atadı.

Emir’in	planının	nihai	 amacı	Batı’nın	da	yardımıyla	padişaha	karşı	bir	Haçlı
Seferi	 düzenlemekti.	 Babıali’ye	 karşı	 mücadele	 hazırlıklarında,	 İtalyanlarla
görüşmeye	 başladı	 ve	 kaleler	 inşa	 edip	 kendi	 ordusunu	 40.000	 kişilik	 bir	 güç
haline	 getirdi.	 1613	 yılında	 Lübnan	 nüfusunun	 tamamının	 katıldığı	 bir	 isyanı
kışkırttı.	 Fakat	 muvaffak	 olan	 taraf	 Türkler	 oldu.	 II.	 Fahreddin	 Lübnan’ı	 terk
etmek	 ve	 beş	 yıl	 kadar	 İtalya’da	 kalmak	 zorunda	 bırakıldı.	 Şatafatlı	 Oryantal
süiti	ve	muazzam	zenginliği	Avrupalıları	büyülemişti.	II.	Fahreddin	bir	diplomat
olarak	fazla	başarılı	sayılmazdı.	Fransa,	Floransa,	Vatikan,	Malta	ve	diğerlerinin
katılımıyla	 inşa	 etmek	 istediği	 bir	 anti-Türk	 koalisyonu	 başarısız	 olmuştu.	 II.
(Genç)	Osman’ın	 1618’de	 tahta	 çıkışıyla	Fahreddin	 affedildi	 ve	Lübnan’a	 geri
döndü.	 Kendi	 mülklerine	 yeniden	 kavuşunca,	 bunları	 ekonomik	 olarak
geliştirmek	için	detaylı	bir	plan	hazırladı.	Yabancı	ticareti	teşvik	etti	ve	ülkesini
geniş	 ölçüde	 Avrupalılaştırdı.	 Beyrut	 Avrupai	 tarzda	 bulvarlara	 bölünüyor	 ve
yeni	 binalar	 yükseliyordu.	 Bir	 grup	 genç	 insan	 Avrupa’ya	 eğitim	 için
gönderiliyordu.	 Bu	 aynı	 zamanda,	 Maruni	 ruhani	 eğitiminin	 de	 başlangıcı
olacaktı.	 Arap	 filolojisini	 Avrupalı	 eğitim	 biçimiyle	 teşvik	 ediyordu.	 Otuzlu
yılların	 başında	 II.	 Fahreddin	 insanlar	 arasında	 isyan	 ateşini	 tutuşturdu.	Bunun
sonucunda	 esir	 alındı	 ve	 bir	 tutuklu	 olarak	 İstanbul’a	 gönderildi.	 1635’e
gelindiğinde,	 karışıklıklar	 tekrardan	 alevlenmişti.	 Nihayetinde	 II.	 Fahreddin
idam	edilmiş	ve	prensliği	de	dağıtılmıştı.

Tüm	olanlara	rağmen	Arapların,	Türklere	karşı	muhalefeti	devam	edecekti.	17.
yüzyıl	 boyunca	 Lübnanlı	 soylu	 iki	 muhalif	 grup	 birbiriyle	 savaşmıştı.
Gruplardan	 biri,	 Kaysiler	 (ya	 da	 kendi	 deyimleriyle	 kırmızılar)	 yerel	 Türk
nüfuzuna	karşı	çıkan	ve	Lübnanlı	köylüler	arasında	destekçi	bulan	Ma’ni	ailesi
tarafında	yönetiliyordu.	Diğer	grup	ise,	Yemeniler,	(beyazlar)	Türkler	tarafından
da	 desteklenen	 Alamettin	 ailesi	 emirleri	 tarafından	 yönetiliyordu.	Mücadeleye
çeşitli	 tesadüfler	 yön	 verecekti.	 Lübnan’da	 birçok	 kez	 otoriteyi	 ele	 geçiren
Kaysiler	 çoğu	 kez	 başarılı	 olamadılar.	 1697	 yılında,	 Ma’ni	 ailesinin	 neslinin
tükenmesinden	sonra	Kaysiler	Şehhap	ailesinin	emirleri	tarafından	yönetildi.

1710	 yılında	 Türkler,	 Yemenilerle	 birlikte,	 Kaysi	 emirlerinin	 birlikleriyle
hesaplaşmak	 için	 bir	 girişimde	 daha	 bulunmuştu.	 Emir	 Haydar	 Şehhap’ı
devirerek,	Lübnan’ı	 sıradan	 bir	Türk	 vilayeti	 haline	 getirme	 niyetiyle	 harekete
geçiliyordu.	Fakat	1711’de	Kaysiler,	Alamettin	ailesinin	 tüm	üyelerinin	öldüğü



Ain-Dar	 yakınlarındaki	 bir	 savaşta,	 Türkleri	 ve	Yemenite’leri	 ezici	 bir	 şekilde
yendi.	 Türkler	 planlarından	 feragat	 etmek	 zorunda	 bırakılmış	 ve	 Lübnan’ın	 iç
sorunlarına	uzun	bir	zaman	da	müdahalede	bulunamamıştı.

Arapların	 nefretle	 baktıkları	Osmanlı	 feodal	 boyunduruğundan	 kurtulmak	 ve
özgürlüklerini	kazanmak	için	bulundukları	en	önemli	girişimlerden	biri	1768-74
Osmanlı-Rus	 savaşıyla	 bağlantılıdır.	 Avrupalı	 güçlerin,	 özellikle	 Çarlık
Rusya’nın,	diplomasisi	Türkiye’yi	zayıflatma	arzusuyla,	Balkanlar’daki	ve	Arap
ülkelerindeki	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketlerini	 desteklemişti.	 İsyancı	 güçlerin
liderleri,	 başarıya	 ulaşmak	 için	 Rusya’nın	 yardımını	 umarak,	 sırasıyla	 ittifak
girişimlerinde	bulunuyordu.

1769	yılında,	Mısır	yöneticisi	Kebir	Ali	Bey	Rus	savaşının	yarattığı	 fırsattan
istifade	ederek	bağımsızlığını	ilan	etti.	Abhazyalı	bir	Memluklu	olarak	Ali	Bey,
Rusya’ya	uzun	zamandır	 sempati	besliyor	ve	Babıali’ye	olan	kinini	gizliyordu.
1770	 yılında	 kendisini	 hükümdar	 ilan	 etmiş	 ve	 “Mısır	 ve	 İki	 Denizin	 sultanı”
unvanını	 üstlenmişti.	 İsmi	 artık	 Mısır	 ve	 Hicaz	 camilerinin	 hutbelerinde
(vaazlarda)	 zikrediliyordu.	 1770’de	 Hicaz	 bölgesi	 de	 onun	 nüfuzu	 altına
girecekti.

Ali	Bey	Türkiye’ye	karşı	savaşında	yardım	bulma	umuduyla	Safad	(Filistin’de
bir	 bölge)	 Valisi	 Şeyh	 Zahir	 ile	 bir	 ittifak	 yaptı.	 Bu	 Kaysi,	 babasına	 Lübnan
emirleri	 tarafından	 sunulan	 toprakları	 genişletmekle	 uğraştı.	 1750	 dolaylarında
Akka’da	 küçük	 bir	 sahil	 yerleşimini	 ele	 geçirip,	 büyük	 bir	 deniz	 ticareti	 ve	 el
sanatları	merkezine	çevirince,	başkentini	de	buraya	 taşıdı.	Daha	sonra	Akka’da
Haçlılardan	 kalma	 bir	 antik	 hisarı	 yeniden	 düzenleyip,	 sonrasında	 Bonapart
kuvvetlerine	 bile	 direnebilecek,	 zapt	 edilemez	 bir	 kale	 haline	 getirdi.	 Zahir,
mültezimlik	 ve	 tekel	 tahsisleri	 sayesinde,	 esasen	ordusunun	 (savaş	 gücü	60-70
bin	adama	kadar	ulaşıyordu)	ve	donanmasının	teçhizatı	için	harcadığı	olağanüstü
gelirler	elde	etmişti.

Ali	Bey,	Babıali’den	kaçınarak	Rusya’nın	yardımına	başvurmaya	karar	verdi.
Bu	 sırada	 Kont	 Alexei	 Orlov	 komutasındaki	 bir	 Rus	 filosu	 Ege	 Denizi’nde
konuşlanmıştı.	Türk	donanmasını	25-26	Haziran	1770’te	ünlü	Çeşme	Savaşı’nda
yok	ettikten	sonra	Ruslar,	denizlerdeki	üstünlüklerini	ilan	etti	ve	Yunan	asilerini
faal	olarak	destekleyerek	birçok	Ege	adasına	el	koydu.	1771	başında,	Ali	Bey’in
özel	 temsilcileri,	 Türklere	 karşı	 birlikte	 mücadele	 kararının	 alındığı,	 Kont
Orlov’un	Paros	Adası’ndaki	komuta	merkezine	gitmişti.

Ali	 Bey	 başlangıçta	 muvaffak	 oldu.	 1771	 yılında,	 Zahir’in	 birliklerinin	 de
desteğiyle	 Mısırlılar,	 Suriye’de	 oldukça	 zorlu	 bir	 mücadeleye	 girişti.	 Şam	 ile



Sayda’yı	 ele	 geçirdiler	 ve	 Jaffa’yı	 da	 kuşatma	 altına	 aldılar.	 Fakat	 Memluk
generallerinin	ihaneti	durumu	tamamen	tersine	çevirdi.	Mısır	birliklerini	yöneten
Ebu’l	 Dahap	 aniden	 Memluk	 güçlerini	 Şam’dan	 geri	 çekip	 Yukarı	 Mısır’da
pozisyonunu	 güçlendirerek	 Ali	 Bey’e	 karşı	 savaşmaya	 başladı.	 Memluk
beylerinin	 büyük	 çoğunluğu	 Ebu’l	 Dahap’a	 katıldı.	 Nihayetinde	 Ali	 Bey
yenilgiye	uğratıldı	ve	Akka’daki	müttefiklerinin	yanına	kaçmak	zorunda	kaldı.
Şam’ın	 kaybından	 ve	Memluklerin	 ayrılmasından	 sonra	Zahir’in	 durumu	 daha
da	 vahim	 bir	 hale	 geldi.	 Lübnan	 Emiri	 Yusuf	 Şehhap	 Türklere	 katıldı	 ve
Sayda’yı	 kuşattı.	 Müttefiklerin	 talebiyle	 Rizo	 kumandasındaki	 Rus	 filosu
Suriye’ye	 geldi.	 Sayda	 kuşatmasının	 kırılmasına	 yardımcı	 oldu	 ve	 Beyrut’u
(Mayıs	 1772)	 ele	 geçirdi.	 1772	 sonbaharında	Rus	 filosu,	 Türklerle	 bir	 ateşkes
imzalayarak	 Suriye’yi	 terk	 etti.	 Beyrut	 bir	 kez	 daha	 Türklerin	 eline	 geçmiş
oluyordu.

Bu	 sırada	Kont	Orlov,	Ali	Bey’e	Teğmen	Pleshcheyev	başkanlığında,	 asilere
teslim	edilmek	üzere	silah	ve	mühimmat	taşıyan	bir	heyet	gönderdi.	1773’te	Ali
Bey	 kuvvetlerini	 yeniden	 organize	 ederek,	 6.000	 kişilik	 ordusuyla	 serkeş
Memluk	 beylerinin	 karşısına	 çıktı.	 Salihiye	 yakınlarındaki	 savaşta	 (Delta’nın
doğu	 yakasında)	 birlikleri	 bozguna	 uğradı.	 Ali	 Bey	 ölümcül	 bir	 şekilde
yaralanıp,	esir	alındı	ve	8	Mayıs	1773’te	Kahire’de	öldü.	Şeyh	Zahir’in	durumu
bu	halde	 daha	 da	 kritikleşmişti.	Haziran	 1773’te,	Rusya	 ve	Türkiye	 arasındaki
ateşkes	 sonlandırılmış	 ve	 Kozhukhov	 komutasındaki	 Rus	 filosu	 bir	 kez	 daha
Suriye’ye	 varmıştı.	 Lübnanlı	 emir	 Yusuf	 Şehhap	 Türklerle	 ilişkisini	 kesti	 ve
Ruslarla,	Şeyh	Zahir	arasındaki	ittifaka	dâhil	oldu.	3	aylık	bir	kuşatmadan	sonra
Ruslar	 Beyrut’u	 ele	 geçirdi.	 Ekim	 1773’te	 Yusuf	 Şehhap,	 Catherina	 II’den
kendisini	 Rus	 vatandaşı	 yapmasını	 ve	 Lübnan	 hamisi	 olmasını	 talep	 edecekti.
1774’te	 imzalanan	 Küçük	 Kaynarca	 Antlaşması’ndan	 sonra,	 bu	 talep	 geri
çevrilmiş	ve	Rus	filosu	Suriye’den	ayrılmıştı.

Rusların	ayrılmasının	hemen	ardından	Türkler	tüm	kuvvetlerini	Şeyh	Zahir’in
üstüne	gönderdi.	Şeyh’in	1775’te,	Akka’da	etrafı	kuşatıldı	ve	sonunda	öldürüldü.
Ayaklanma	 bastırıldı	 ve	 Zahir’in	 başkenti	 Akka,	 ismi	 Suriye	 tarihinin	 en
karanlık	 günleriyle	 birlikte	 anılan	 Türk	 valisi	 Cezzar’ın	 meskeni	 haline	 geldi.
Asıl	ismi	Ahmet	olan	Cezzar	(Kasap),	esasen	Bosna	kökenliydi.	Birçok	katliam
buyruğu	verdiği	 için	kendisine	Kasap	takma	adının	verildiği	Mısır’da,	Memluk
görevine	bir	başlangıç	yaptı.	Rus-Türk	savaşı	esnasında	Ruslarla	savaşmak	için
kendi	 Memluk	 müfrezesini	 oluşturdu.	 Zahir	 ayaklanmasını	 bastırmada
sergilediği	 olağanüstü	 hizmetten	 ötürü,	 Sayda’ya	 paşa	 olarak	 atanacaktı.	 Daha
sonra	 Trablus	 ve	 Şam	 paşalıkları	 da	 onun	 eline	 geçecek	 ve	 nüfuz	 alanının



merkezi	olarak	Akka’yla	birlikte	tüm	Suriye’nin	asıl	yöneticisi	olacaktı.

Cezzar’ın	hükümranlığı,	bir	ayaklanmanın	diğeri	ardına	bastırıldığı,	eşi	benzeri
görülmemiş	bir	gaddarlıkla	biliniyordu.	1780’de,	yerel	 soyluların	da	desteğiyle
Lübnan’da	kendiliğinden	bir	köylü	hareketi	başladı.	Hareketin	başında,	bir	kez
daha	 Türklerin	 tarafına	 geçecek	 olan	 Yusuf	 Şehhap’ın	 malum	 akrabaları
duruyordu.	İsyancıların	karşı	çıktığı	Cezzar’ın	Lübnan’a	dayattığı	arttırılmış	ağır
vergilerdi.	 Fakat	 isyan	 şiddetle	 bastırıldı.	Yusuf	 Şehhap	 kardeşinin	 dilini	 kesti,
diğer	 bir	 kardeşininse	 gözlerini	 oydu	 ve	 kendi	 elleriyle	 isyancılara	 katılan	 bir
akrabasını	 öldürdü.	 Bu	 isyan	 sonlandığında	 Yeniçeriler	 esirlerine	 insan	 eti
yediriyordu.

Tüm	 bunları,	 Filistin	 bedevileri	 ve	 Sayda	 fellahlarının	 isyanının	 acımasızca
bastırılması	 izledi.	 Rakip	 feodal	 kliklerin	 köylüleri	 daha	 kolay	 bir	 yaşam
vaadiyle	 kışkırttığı	Lübnan’da	 bir	mücadele	 sürdürülüyordu.	Cezzar’a	 karşı	 en
ciddi	 ayaklanma	 1789	 yılında	 başladı.	 İsyancılar	 Beyrut,	 Sayda	 ve	 Sur’u	 ele
geçirip	Akka’ya	yaklaştılar,	fakat	Cezzar	tarafından	parayla	ayartılan	bazı	feodal
liderlerin	ihaneti	ayaklanmanın	bastırılmasına	yol	açtı.	Lübnan’da	1790	yılında,
köylüler	 arasındaki	 memnuniyetsizlik	 ve	 soylular	 arasındaki	 yıkıcı	 çekişmeler
yeni	bir	 isyanı	doğurdu.	Ayaklanmacıların	gücü	ancak	Yusuf	Şehhap’ın	yeğeni
II.	 Emir	 Beşir’in	 1797	 yılında,	 amcasına	 karşı	 savaşarak	 Lübnan’da	 ayağını
basacak	sağlam	bir	yer	edinmesiyle	kırılabildi.

1798’de	 Şam’da,	 yerleşik	 halkın	 Cezzar’a	 vergi	 ödemeyi	 reddetmesiyle,
oldukça	büyük	çaplı	bir	ayaklanma	vukuu	buldu.	Babıali	bir	şekilde	anlaşmazlığı
gidermek	 için	Şam’a	yeni	 bir	 vali	 atadı.	Fakat	Suriye’deki	 karışıklıklar	 devam
edecekti.	 Irak’ta	 da	 16,	 17	 ve	 18.	 yüzyıllarda	 isyanlar	 baş	 gösteriyordu.	 Bu
hareketler,	 yaşamlarını	 hâlâ	 kabileler	 halinde	 sürdüren	 bedevilerin	 ve	 yarı-
yerleşik	 köylülerin	 mücadeleleriydi.	 İsyancılar	 topraktaki	 haklarını	 muhafaza
ettiler	 ve	 Osmanlıların	 dayattığı	 feodal	 sisteme	 karşı	 çıkıp	 Türk	 otoritelerine
vergi	 ödemeyi	 reddettiler.	 Buna	 karşılık	 paşalar,	 isyancılardan	 vergi	 toplamak
için,	 sonucunda	 bir	 yıl	 dahi	 ara	 verilmeyen	 savaşların	 sürdüğü	 askerî	 seferler
düzenlediler.	Bu	esnada	yerel	feodal	beyler	–Kürtler	ve	Araplar–	kararsız	bir	rol
benimsediler.	Bazen	bir	 kabile	 üzerinde	 asayişi	 sağlamak	üzere	 paşaya	yardım
edecek	 (genellikle	 cömert	 bir	 rüşvetle),	 fakat	 bazen	 de	 kabilelerin	Türk	 karşıtı
isyanlarına	başkanlık	edeceklerdi.

Yıkıcı	 savaşlardan	 ve	 isyanlardan	 oluşan	 bu	 tabloya	 bir	 de	 Pers	 akınları
eklenecekti.	Ezeli	düşmanları	olan	Türkiye’ye	karşı	savaşan	Pers	şahları	Irak’ta,
ister	 kabile	 isyanları	 ister	 paşa	 mücadeleleri	 olsun	 herhangi	 bir	 Türk	 karşıtı



eylemi	destekliyordu.	18.	yüzyılın	40’lı	yıllarında	Bağdat	Paşası’nın,	kabilelerle
ve	İran	Şahı’yla	birlikte,	kendi	hükümdarına	karşı	savaştığı	zamanlar	olmuştu.

Osmanlıların	 Irak’taki	 üç	 yüzyıllık	 yönetimi,	 çok	 sayıda	 geniş-çaplı	 isyana
tanıklık	 edecekti.	 En	 önemlilerinden	 biri	 Irak’ın	 güneyindeki	 kabilelerin,	 Siab
ailesi	 liderliğindeki	 isyanıydı.	 Bu	 isyan	 Basra	 bölgesinde	 1651	 yılında
başlamıştı.	 İsyancılar	Basra’yı	 ele	geçirmiş	ve	beraberindeki	bölgelerle	birlikte
yıllarca	 ellerinde	 tutmuşlardı.	 Türkler	 isyanı	 bastırmayı	 ve	 Basra’ya	 kendi
vekillerini	 yerleştirmeyi	 ancak	 1699	 yılında	 başarmışlardı.	 1690’da,	 Muntafık
kabilelerinde	orta	ve	aşağı	Fırat	havzasını	kapsayan	bir	Arap	isyanı	patlak	verdi.
Araplar,	 Basra’yı	 zapt	 ettiler	 ve	 1701	 yılına	 kadar	 da	 Türk	 birliklerine	 karşı
oldukça	 başarılı	 bir	 mücadele	 yürüttüler.	 Hatta	 Türkler	 ayaklanmayı	 tamamen
bastırmakta	 aciz	 kaldılar.	 Iran	 şahlarının	 da	 desteğiyle,	 Muntafıklar	 Türklere
karşı	 18.	 yüzyılda,	 inatçı	 bir	 direniş	 sergilediler.	Yüzyılın	 sonuna	 gelindiğinde
yeni	bir	halk	isyanı	dalgası	Irak’ın	güneyini	saracaktı.	Bunlar	da	Bağdat	Paşası
Büyük	Süleyman	tarafından	bastırılacaktı.

Bu	 sayısız	 isyanlar	 ve	 yıkıcı	 çekişmeler	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 doğal
olarak	 zayıflatmıştı.	 Görkemli	 Babıali	 ülkesine	 feodal	 anarşi	 hâkim	 olacaktı.
Arapların,	Yunanların,	Kürtlerin,	Ermenilerin	ve	Slavların	halk	hareketleri	feodal
imparatorluğun	çürüyen	temellerini	sarsıyor	ve	olması	gerekenden	fazla	yaşamış
gerici	feodal	sistemin	çöküşünü	hızlandırıyordu.



BÖLÜM	II
Mısır’a	Fransız	Seferi	(1798-1801)

Seferin	Amaçları

18.	 yüzyıl	 sonunda	 Fransız	 Devrimi	 Fransa’daki	 feodal	 sistemi	 yıktığında,
Arap	 ülkeleri,	 devrimin	 özgürlükçü	 fikirlerini	 kabul	 etmeye	 bütünüyle
hazırlıksız	 gibi	 görünüyordu.	 Buna	 karşın,	 devrimin	 etkileri	 kısa	 sürede	 Arap
dünyasında	 hissedildi,	 özellikle	 de	 en	 gelişmiş	 Arap	 ülkesi	 olan	Mısır’da.	 Bu
ülkede	feodal	çözülme	muazzam	bir	yol	almıştı	ve	ülke	toplumsal	ve	ekonomik
anlamda	feodalizme	karşı	bir	savaş	için	yeterince	olgunlaşmıştı.	Bu	etki	Mısır’a
Napolyon	Bonapart	komutasındaki	Fransız	cumhuriyet	ordusu	tarafından	taşındı.

1797’de	 İtalya’yı	 ele	 geçiren	 ve	 Balkan	 Yarımadası’na	 doğru	 ilerleyen
Bonapart,	 ağır	 bir	 kriz	 durumundaki	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 sınırlarına
ulaşmıştı.	Osmanlı,	yakın	dönemde	Avusturya	ve	Rusya	karşısında	bir	dizi	ağır
yenilgi	 almıştı.	 Güçsüz	 ve	 bir	 direnç	 gösterme	 kapasitesinden	 yoksun	 olan
İmparatorluk,	Fransız	burjuvazisinden	gelecek	bir	ilhak	girişimi	için	bereketli	bir
zemin	 sunuyordu.	 “Osmanlı	 İmparatorluğu	 ölüme	 mahkûm	 ve	 bizim	 onu
desteklememizi	gerektirecek	bir	sebep	yok”	diye	yazıyordu	Bonapart,	kendisinin
üyelerinden	biri	olduğu,	Cumhuriyet’in	başındaki	Beşler	Heyet’ine.

Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 stratejik	 konumu	 Napolyon’un	 yayılmacı
planlarını	 cesaretlendiriyordu.	 Akdeniz’in	 doğu	 ucu	 ve	 güney	 sahilleri
imparatorlukta	 bileşik	 ve	 tüzel	 karakterdeydi.	Hâlihazırda	 İtalya	Yarımadası’nı
zapt	etmiş	olan	Fransa,	imparatorluğun	hâkimiyetini	kazanarak	Akdeniz’i	kendi
iç	 denizi	 haline	 getirebilecek	 ve	 böylelikle	 en	 sert	 düşmanı	 ve	 aynı	 zamanda
Fransa	 Cumhuriyet’ine	 karşı	 kurulan	 bütün	 karşı-devrimci	 ittifakların	 öncüsü
olan	 Büyük	 Britanya’ya	 karşı	 ezici	 bir	 hamleye	 imza	 atabilecekti.	 Buna	 ek
olarak,	Napolyon,	Kuzey	Afrika’daki	Arap	ülkelerinin	ve	Anadolu’nun	fethinin,
Fransa’nın,	 kaybedilen	 Amerikan	 sömürgelerinin	 yerine	 kudretli	 bir	 sömürge
imparatorluğu	kurmasının	önünü	açacağını	umuyordu.

Fransa’nın	 artan	 gücü	 İngiliz	 burjuvazisinde	 ciddi	 bir	 alarma	 yol	 açtı.
Fransa’nın	 ekonomik	 gelişimi,	 İngiltere’nin	 dünya	 pazarlarındaki	 ve
sömürgelerdeki	 üstünlüğünü	 tehdit	 etmekteydi.	 Ekonomik	 açıdan	 üstün	 bir
Fransa,	İngiliz	sermayesinin	yerleşik	tekeline	zarar	verebilirdi.	Bu	yüzden	İngiliz
burjuvazisi,	 sabırsızlıkla	 rakibini	 alt	 etmeye,	 pazarlarını	 ve	 sömürgelerini	 ele



geçirerek	 kendi	 kontrolü	 altına	 almaya	 hevesleniyordu.	 Fransa	 ve	 Britanya
arasındaki	dünya	egemenliği	mücadelesi,	İngiltere’nin	yükselişi	ve	Napolyon’un
imparatorluğunun	 düşüşüyle	 sonuçlanan	 uzun	 bir	 savaş	 serisinin	 altında	 yatan
temel	sebepti.

Bu	 dünya	 egemenliği	 kavgasında	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 en	 avantajlı	 karttı.
Napolyon	onu	İngiltere’den	almaya	karar	verdi.	Padişahın	en	zengin	arazisi	olan
Mısır’ın	 ele	 geçirilmesine	 yönelik	 planları	 büyük	 bir	 kurnazlıkla	 hazırladı.
İngiltere’yi	 Hindistan’a	 bağlayan	 en	 kestirme	 yol	 Mısır	 üzerinden	 geçiyordu.
Süveyş	 Kanalı	 henüz	 açılmamıştı.	 İskenderiye	 ile	 Süveyş	 arasında	 bir	 deniz
güzergâhı	 mevcut	 değildi.	 Ancak	 gemi	 aktarma	 istasyonları	 kurulmuştu	 ve
yolcular,	 mallar	 ve	 postalar	 İskenderiye’de	 boşaltılarak	 kervanlarla	 Süveyş’e
taşınıyordu,	böylelikle	Hindistan’a	yolculuk	kısalıyordu.	Mısır’ı	ele	geçirmekle,
Napolyon	 derhal	 bir	 takım	 avantajlar	 elde	 edebilecekti.	 İlk	 olarak,	 zengin	 bir
sömürgeye	 sahip	 olacaktı.	 İkincisi,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’na	 saldıracağı
Akdeniz’in	 doğu	 ucundaki	 konumunu	 sağlamlaştıracaktı.	 Üçüncü	 olarak
Hindistan’la	 bağlantısını	 sekteye	 uğratarak	 İngiltere’ye	 darbe	 vuracaktı	 ve	 son
olarak	da	Hindistan’a	uzun	zamandır	arzuladığı	harekât	için	bir	üs	sağlayacaktı.

Seferin	Başlangıcı

1798’de	 Bonapart	 Beşler	 Heyeti’ni	 Mısır’ı	 fethetmeye	 yönelik	 bir	 harekâtı
üstlenmeye	 ikna	 etti.	 30.000	 kişilik	 güçlü	 seferberlik	 birliklerinin	 komutasını
bizzat	üstlenerek,	Mayıs	1798’de	Fransız	süvarileriyle	seferi	Toulon’dan	başlattı.
Mısır’a	 bir	 diğer	 birlik	 İtalya’dan	 sevk	 edildi.	 Nelson’un	 keşif	 gemileri
Akdeniz’i	 dikkatle	 tarasa	 da,	 Fransızlar	 kayıp	 vermeksizin	 İskenderiye’ye
ulaşmayı	ve	yol	üstünde	Malta’yı	ele	geçirmeyi	başardı.	Birçok	Maltalı	Arap	da
harekâta	tercüman	ve	izci	olarak	dâhil	edildi.

1	 Temmuz	 1798’de	 Fransız	 ordusu	 İskenderiye’ye	 çıktı.	 Şehrin	 sakinleri	 bir
ölçüde	direniş	gösterdi,	ama	bu	kısa	sürede	bastırıldı	ve	Fransız	ordusu	güneye,
Kahire	 yönüne	 doğru	 ilerledi.	 Aynı	 gün	 Napolyon	 Mısırlılara,	 Fransız
Devrimi’nin	 ideallerinin	 tuhaf	 bir	 biçimde	 sömürgeci	 tehditler	 ve	 nüfusun	geri
unsurlarının	dinî	duygularına	yönelik	sinik,	demagojik	bir	piyesle	iç	içe	geçtiği
bir	 bildiriyle	 seslendi.	Napolyon	kendisini	 neredeyse	 dini	 bütün	bir	Müslüman
ve	İslam’ın	dostu	ve	hamisi	olarak	sundu.	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	en	zengin
bölgesi	 olan	 Mısır’ı	 zapt	 edip	 kendisini	 “Türk	 padişahının	 dostu”	 ilan	 etti.
Mısır’a	 geliş	 amacını	 padişahın,	 Mısırlıların	 ve	 Fransa’nın	 düşmanı	 olan
“Memlukleri	 cezalandırmak”	olarak	 açıkladı.	Bunun	yanında	Mısır’da	 yerleşik
olan	Fransızları	savunmanın	gerekliliğinden	dem	vurdu,	ki	bu	argüman	sonraları



bütün	 sömürgeciler	 tarafından	diğer	 ülkelerin	 iç	 işlerine	müdahalenin	bahanesi
olarak	kullanılacaktı.

Bildiri	Müslümanların	 olağan	 hitabıyla	 başlıyordu:	 “Esirgeyen	 ve	 bağışlayan
Allah’ın	adıyla.	Allah’tan	başka	tanrı	yoktur	ve	Muhammed	onun	elçisidir.”	Ve
şöyle	devam	ediyordu:

‘Eşitlik	 ve	 özgürlük	 üzerine	 kurulan	 Fransız	 ulusunun	 adına,	 Fransız
ordusunun	 büyük	 generali	 ve	 lideri	 Mısır	 vatandaşlarının	 dikkatine	 sunar.
Ezelden	beridir	ülkenize	hâkim	olan	Memluk	beyleri	Fransız	ulusunun	onurunu
kırmış	ve	tüccarlarına	işkence	etmiştir.	İntikam	saati	geldi!’

‘Yüzyıllar	boyunca	bu	köle	takımı	dünyanın	en	güzel	ülkesine	eziyet	etti.	Ama
Allah,	 göklerin	 hâkimi,	 onların	 saltanatının	 sona	 ermesini	 istedi.	 Mısır	 halkı!
Size	 buraya	 dininizi	 yok	 etmeye	 geldiğimi	 söyleyecekler;	 onlara	 inanmayınız:
Haklarınızı	geri	vermeye,	zorbaları	cezalandırmaya	geldiğimi	ve	Tanrıya,	onun
peygamberine	 ve	 Kuran’a	 Memluklerin	 gösterdiğinden	 daha	 fazla	 saygı
gösterdiğimi	söyleyiniz.	Onlara	ayrıca,	akıl,	yetenek	ve	erdem	hazretleri	dışında
bütün	insanların	Tanrı	önünde	eşit	olduğunu	söyleyiniz.	Peki,	hangi	akıl,	yetenek
ve	 erdem	 Memlukleri	 diğerlerinden	 ayırır	 onlar	 hayatın	 bütün	 zevk	 ve
nimetlerini	 haksızca	 ele	 geçirmişken.	Güzel	 bir	 arazi	 varsa,	Memluklere	 aittir.
Güzel	 bir	 köle	 kız,	 yakışıklı	 bir	 küheylan	 ya	 da	 iyi	 bir	 ev	 varsa,	 hepsi
Memluklere	aittir.	Ama	Allah	insanlara	karşı	esirgeyen	ve	bağışlayandır	ve	onun
inayetiyle	Mısırlılar	onların	yerlerini	almaya	çağrılmaktadır.

En	zeki,	eğitimli	ve	erdemli	olan	yönetecek	ve	halk	mutlu	olacak.	Mısır’da	bir
zamanlar	muhteşem	şehirler,	uzun	kanallar	ve	canlı	bir	 ticaret	mevcuttu.	Bütün
bunlar	Memluklerin	tiranlığı	ve	açgözlülüğünün	yıkımına	uğradı.

Şeyhler,	 kadılar	 ve	 imamlar,	 bizim	 gerçek	 Müslümanlar	 olduğumuzu	 halka
garanti	 ediniz.	 Roma’ya	 yürüyüp	 Hristiyanları	Müslümanlara	 karşı	 savaşmaya
kışkırtan	papayı	ezen	biz	değil	miydik?	Tanrının	Müslümanlara	karşı	savaşmayı
emrettiğini	iddia	eden	kara	cahil	Malta	şövalyelerini	yok	eden	biz	değil	miydik?
Daima	Osmanlı	 padişahının	 (Allah	onun	dileklerini	 nasip	 etsin)	dostu	ve	onun
düşmanlarının	 düşmanı	 değil	miydik?	Buna	 karşılık,	Memlukler	 padişaha	 itaat
etmiyorlar.	Kendilerininkinden	başka	kural	 tanımıyorlar.	Bizimle	olan	her	daim
mutlu	 olacaktır.	 Zenginleşecektir!	 Tarafsız	 kalanlara,	 bize	 katılmak	 için	 hâlâ
vakti	olanlara	ne	mutlu.	Ama	eyvahlar	olsun,	üç	kere	eyvahlar	olsun	Memlukler
için	eline	silah	alana.	Onlar	mahvolacaklar!’

Bu	duygusal	girizgâhı	somut	emirler	izliyordu:



“1.	Fransız	ordusuna	azami	3	saatlik	bir	yürüyüş	mesafesinden	yakın	olan	her
köy	generale	nüfusun	silah	bıraktığını	bildirmek	üzere	bir	heyet	göndermeli	ve
üç	renkli	Fransız	bayrağını	göndere	çekmelidir.

2.	Tüm	asi	köyler	yakılacaktır.

3.	Silahsızlanan	her	köy	aynı	zamanda	dostumuz	Osmanlı	padişahının	(Allah
ona	uzun	ömür	bahşetsin)	bayrağını	dalgalandıracaktır.

4.	Köy	şeyhleri	Memluklerin	mülklerini	korumalıdır.

5.	Şeyhler,	ulema,	kadılar	ve	imamlar	görevlerini	sürdürsünler.	Camilerde,	her
zaman	 olduğu	 gibi	 dualar	 Allah’a	 sunulmaya	 devam	 edilecek.	 Mısırlılar
Memluklerden	 kurtuluşları	 için	 şükranlarını	 sunacak	 ve	 şöyle	 haykıracak:	 Şan
olsun	 Osmanlı	 padişahına!	 Şan	 olsun	 Fransız	 Ordusu’na!	 Memluklere	 lanet
olsun;	saadet	Mısır	halkıyla	olsun!”

Fransız	 işgali	 Memlukleri	 paniğe	 soktu.	 Askerî	 konsey	 aynı	 gün	 Kahire’de
toplanarak	 padişahtan	 acil	 yardım	 talebinde	 bulunmaya	 karar	 verdi.	 Memluk
valisi	Murat	Bey	Mısır’ın	savunmasıyla	görevlendirildi.	5	gün	sonra	Bonapart’ı
karşılamak	 üzere	 ordusuyla	 yola	 çıktı.	 Süvariler	 Nil	 boyunca,	 piyadelerse
teknelerle	 ilerledi.	 Murat	 bey	 Fransız	 gemilerinin	 Nil	 boyunca	 ilerleyişlerini
kontrol	 etmek	 için	 geleneksel	 Orta	 Çağ	 savunma	 yöntemine	 başvurdu.
Mugaza’da	nehri	metal	bir	zincirle	böldü,	 toplarla	donanmış	gemileri	bu	zincir
boyunca	sıraladı.	Memluk	süvari	ve	piyadeleri	kıyıda	savunma	pozisyonu	aldı.

Fransız	ve	Mısır	güçleri	arasındaki	 ilk	çarpışma	13	Temmuz’da,	burada	vuku
buldu.	 Muharebenin	 ilk	 saatinde	 bir	 Mısır	 gemisi	 tahrip	 edildi.	 “Allah
yelkenlilerin	 ateş	 almasını	 ve	 cephanelere	 kıvılcım	 düşmesini	 istedi”	 diye
yazmıştı	Mısırlı	vakanüvis	 Jabarti.	 “Korkunç	bir	patlama	yaşandı	ve	kaptan	ve
denizciler	 göğün	 yükseklerine	 doğru	 havalandı.	 Gemi	 küle	 döndü.	 Dehşet	 ve
kaçma	isteğiyle	dolan	Murat	silahlarını	ve	diğer	ağır	cisimleri	orada	bıraktı.	Onu
süvarileri	izledi.	Ahşap	mavnalarına	binen	piyadelerse	Kahire’ye	yöneldiler.	Bu
haber	 başkentte	 kederli	 bir	 etki	 bıraktı.”	Kahire	 yolu	 açıktı	 ve	 işgalciler	 tarihi
şehre	doğru	yol	aldılar.

Kahire	Savunması

Memluk	 beyleri	 ordularını	 “yenilmez”	 addediyorlardı	 ama	 ordunun	 kusurları
daha	 ilk	 muharebede	 açığa	 çıkmıştı.	 Zayıf	 bir	 biçimde	 örgütlenmiş	 feodal	 bir
toplama	 ordu	 pek	 tabii	 ki	 zamanının	 en	 modern	 ordusuna,	 eğitimini	 Fransız
Devrimi’nin	savaşlarında	almış	bir	orduya	karşı	mukavemet	etmeye	elverişsizdi.



Napolyon	 Memluklerin	 birer	 aslan	 gibi	 savaşan	 bireysel	 savaşçılarının
kabiliyetlerini	 önemsiyordu.	 Ama	 organize	 ve	 kalabalık	 operasyonlardaki
zaaflarını	 da	 vurguluyor	 ve	 aradaki	 bu	 farkı	 “İki	 Memluklu	 şüphesiz	 Üç
Fransız’ı	alt	edebilirdi;	100	Memluklu	100	Fransız’la	eşit	güçteydi;	300	Fransız
genellikle	 300	 Memlukluyu	 yenebilirdi	 ve	 1000	 Fransız	 1500	 Memlukluyu
daima	bozguna	uğratabilirdi”	şeklinde	açıklıyordu.

Bu	hususta	Engels	şöyle	yazacaktı:	“Napolyon’da	bir	süvari	müfrezesi,	bitişik
nizama	 ve	 planlı	 kullanıma	 dayalı	 disiplinin	 gücünü	 gösterebilmek	 ve	 daha
yüksek	sayıda,	düzensiz,	daha	 iyi	biniciliğe	ve	savaşçılığa	 sahip	ve	en	azından
kendisi	kadar	yürekli	süvarilere	karşı	koyabilmek	 için	belirli	bir	azami	sayıdan
oluşmak	zorundaydı.”	(Frederich	Engels,	Anti-Duhring,	Moskova,	1962,	s.	177.)

İlk	 yenilgi	 Memluklulara	 dişli	 bir	 rakiple	 karşı	 karşıya	 olduklarını	 gösterdi.
Hararetli	 bir	 telaşla	 Kahire’yi	 takviye	 etmeye	 koyuldular.	 Yeni	 gemiler	 inşa
ettiler	ve	tahkimatlar	kurdular.	Yabancı	baskısına	boyun	eğmeye	niyeti	olmayan
şehir	 sakinleri,	 gönüllü	 olarak	 savunmada	 yer	 aldılar.	 Esnaf	 loncaları	 silah
sağlamak	için	para	topladı.	İşçi	ve	zanaatkârlar	gönüllü	müfrezeler	oluşturdular.
Herkese	 yetecek	 kadar	 silah	 yoktu.	 Şehirde	 vatansever	 gösteriler	 vuku	 buldu.
Camilerde	ulema	tanrıya	zafer	için	yakardı.

Fakat	 savunma	 zayıf	 bir	 biçimde	 organize	 edilmişti.	 21	 Temmuz’da
Bonapart’ın	 ordusu	 Giza’ya	 yaklaşarak	 Nil’in	 Kahire’nin	 karşısına	 düşen	 batı
kıyısında	konumlandı.	Burada,	kadim	piramitlerin	ayaklarının	dibinde,	acımasız
bir	 muharebe	 cereyan	 etti.	 Memlukler	 ve	 şehir	 sakinleri	 Fransızlar	 karşısında
ezici	bir	hezimete	uğradı.	6.000	Memlukten	ancak	3.000	tanesi	hayatta	kaldı.	Bir
kısmı	 Murat	 Bey’le	 güney	 Mısır’a	 doğru	 kaçtı,	 bazıları	 da	 İbrahim	 Bey’le
peşlerine	 Fransızları	 takarak	 Suriye’ye.	 Kahire’ye	 girilirken	 savaşmakta	 olan
binlerce	 şehir	 sakini,	 gerileme	 esnasında	 nehre	 düşerek	 boğuldu.	 Muzafferler
şehri	 yağmaladı	 ve	 savunmada	 yer	 alanlara	 karşı	 gaddarca	 misillemelerde
bulundu.

İşgalcilere	Karşı	Ayaklanma.

Ne	 var	 ki	 Fransızlar	 kısa	 süre	 içinde	 kendilerini	 zorluklar	 içinde	 buldular.	 1
Ağustos	 1798’de	 Amiral	 Nelson’un	 filosu	 Abukir	 Körfezi’ne	 girdi	 ve	 orada
demirlemiş	olan	Fransız	donanmasını	imha	etti.	15	Fransız	gemisinden	yalnızca
4	tanesi	Malta’ya	kaçmayı	başarabildi.	Geri	kalanlar	yakıldı,	batırıldı	ya	da	ele
geçirildi.	Bu	 büsbütün	 bir	 yenilgiydi.	 Fransız	 harekâtının	 Fransa’yla	 bağlantısı
kesilmişti	 ve	 durumu	 şüpheliydi.	 Artık	 Hindistan’a	 karşı	 bir	 operasyon	 söz
konusu	 olamazdı.	Abukir	muharebesi	 Babıali’nin	 kuşkularına	 son	 verdi.	 Eylül



1798’de,	 III.	 Selim	Mısır’ı	 geri	 kazanmak	 amacıyla	 Fransa’ya	 savaş	 ilan	 etti.
Babıali’nin	 savaşa	 girmesi	 Fransız	 işgalcilerine	 karşı	 mücadeleyi	 sürdüren
Mısırlılara	yeni	bir	güç	kazandırdı.	Halkın	dinî	önyargılarına	oynayan	Napolyon,
“Müslüman”	 hükümdar	Ali	Bonabarda	 Paşa	 rolüne	 soyundu.	Doğulu	 giysileri,
sarık	ve	kaftanla	dolaştı.	Cumaları	düzenli	olarak	camiyi	ziyaret	etti,	geleneksel
törenlerde	 yer	 aldı,	 hatta	 generallerinden	 Jacques	 Menou’yu	 Abdullah	 adıyla
Müslüman	yaptı.	Danışma	kurulu	olarak	yerel	şeyh	ve	ulemadan	müteşekkil	bir
divan	 oluşturdu.	 Halkın	 Memluklere	 olan	 nefretini	 istismar	 etti.	 Fakat	 bu
önlemlerin	 hiçbiri	 Fransız	 yönetiminin	 kasaba	 ve	 köylere	 yüklediği,	 Memluk
yönetiminde	 bile	 rastlanmayan	 ağır	 vergileri	 (nakit	 ve	 ayni)	 gizleyemedi.	 Bu
vergi	soygunu,	aşırı	haraç	ve	tazminatlarla,	gıda	ve	yem	stoklarına	el	koymalarla
birleşerek	bütün	 limitleri	 aştı.	Ülkenin	yabancı	 bir	 askerî	 kliğin	hükmü	altında
olduğu	son	derece	açıktı.

Bu	 yüzden,	 Türkiye’nin	 savaşa	 girmesini	 müteakip,	 milis	 savaşı	 devinim
kazandı.	 (Başta	Delta	 bölgesi	 olmak	 üzere).	Milisler	 askerî	 habercilere,	 küçük
devriye	 ve	müfrezelere	 saldırılar	 düzenlediler	 ve	 iletişim	 hatlarını	 baltaladılar.
Fransız	 subaylarını,	 iaşe	 subaylarını	 ve	 vergi	 toplayıcılarını	 öldürdüler.
Napolyon	 Delta’ya	 cezalandırıcı	 harekâtlar	 düzenledi.	 Generalleri	 isyancı
köyleri	 yaktı,	 ama	 bu	 sadece	 hoşnutsuzluğu	 artırmaya	 yaradı.	 İsyan	 kısa	 süre
sonra	Kahire’ye	sıçradı.

Bir	 ekim	 günü,	 Kahireliler	 bir	 işaretle	 teyakkuza	 geçti.	 Fransızlara,	 ağırlıklı
olarak	 da	 subay	 ve	 generallere	 karşı	 bir	 saldırı	 başladı.	 Sokaklarda	 ya	 da
evlerinde	 teker	 teker	 öldürüldüler.	 Gafil	 avlanan	 Fransız	 birlikleri	 alelacele
Kahire’den	 çekildi.	 Bonapart	 ise	 Nil	 üzerinde	 yer	 alan	 ve	 şehre	 çok	 uzak
olmayan	 bir	 adaya	 kaçmıştı.	 Cezalandırıcı	 operasyonları	 buradan	 yönetti.	 El-
Ezher	 Camii’nde	 toplanan	 15.000	 isyancı	 camiye	 çıkan	 yolları	 barikatlarla
kapatarak	 Fransız	 ilerlemesini	 geri	 püskürtmek	 için	 hazırlıklar	 yaptı.	 Civar
köylerden	5.000	fellah	ve	Libya	Çölü’nden	birkaç	bin	bedevi	yardımlarına	koştu.
Bonapart	 bir	 cezalandırıcı	 birliği	 fellahlara,	 bir	 diğerini	 de	 bedevilere	 karşı
yollayarak	 ana	 güçlerini	 isyancı	 başkentin	 yakınlarında	 topladı.	 Camideki
isyancılar	 ağır	 topçu	 ateşiyle	 karşı	 karşıya	 kaldılar.	Binlercesi	 öldü.	Ağır	 ateşe
rağmen	hayatta	kalanlar	Fransız	öncü	askerlerinin	süngüleriyle	öldürüldü.	Kimse
hapse	atılmadı.	İsyancılar	af	için	yalvardılar,	fakat	Napolyon	onların	bu	isteğini
duymazdan	 geldi.	 Soğukkanlı	 katliam,	 isyanın	 6	 liderinin	 barbarca	 infaz
edilmesiyle	 sona	 erdi.	 İsyancıların	 kesilen	 ve	 sancak	 direklerine	 asılan	 başları
Fransız	askerleri	tarafından	Kahire	sokaklarında	gezdirildi.

Bu	 sırada,	 Güney	 Mısır’da,	 Murat	 Bey’in	 gerilla	 saldırıları	 Fransız



garnizonlarını	ara	vermeksizin	taciz	ediyordu.

Suriye	Harekâtı

Fransa	 ile	 bağlantısı	 kesilen	Napolyon,	 ordusuyla	 kuzeye,	Anadolu’ya	 doğru
yürümeye	karar	 verdi.	Kafasında	böylesi	 bir	 sonla,	Suriye	yöneticileriyle	 ilişki
geliştirmeye	çalıştı,	ancak	dirençle	karşılaştı.

Suriye	seferi	Şubat	1799’da	başladı.	Çok	fazla	sorunla	karşılaşmadan,	13.000
kişilik	 güçlü	 kolordusuyla	 El	 Ariş,	 Gazze,	 Yafa,	 Hayfa’yı	 işgal	 ettikten	 sonra
mart	 ortasında	Akka	duvarlarına	 yaklaştı.	Türk	 paşası	Cezzar	Ahmet	Paşa’dan
nefret	eden	halk	direniş	göstermedi.	Çevre	aşiretler	ilgiyle	izlemeye	devam	etti,
hatta	 sempatiden	 olmasa	 da	 Cezzar’a	 olan	 nefretinden	 dolayı	 Fransızları
destekledi.	16	Nisan’da	Bonapart,	Galilee’deki	Tabor	Dağı’nın	eteklerinde	Şam
valisinin	yolladığı	20.000	kişilik	Memluk	ordusunu	yendi.	Harekât	 iyiye	doğru
gidiyor	gibi	görünüyordu,	fakat	Akka	duvarları	Napolyon’un	kuzeye	ilerleyişine
engel	oluyordu.	Fransızlar	kuşatma	toplarından	yoksundu.	Bunları	deniz	yoluyla
getirmeyi	 denediler,	 ama	 deniz,	 seyir	 halindeki	 İngiliz	 amiral	 Sydney	 Smith
tarafından	zapt	 edilmişti.	Çok	geçmeden	Smith’in	donanması	Akka	Körfezi’ne
girerek	 kaleyi	 top	 ateşiyle	 savunmaya	 başladı.	 Cezzar	 Ahmet	 Paşa’nın
hizmetindeki	 Fransız	 göçmenler	 ile	 III.	 Selim’in	 savaştan	 önce	 Fransız
eğitmenler	tarafından	yetiştirilen	ilk	düzenli	ordusu	da	Akka	savunmasında	aktif
rol	oynadı.

Bonapart’ın	kuşatma	altındaki	kaleyi	zapt	etmeye	yönelik	çok	sayıda	girişimi
geri	püskürtüldü.	Fransız	tarafında	işleri	daha	da	kötüleştiren	bir	salgının	patlak
vermesiydi.	 7	 günlük	 bir	 kuşatmanın	 ardından	 Bonapart	 Mısır’a	 geri	 çekildi.
Suriye	harekâtı	Fransızların	mutlak	bozgunuyla	sonuçlanmıştı.

Mısır	 seferi	 de	 başarısızlığa	mahkûmdu.	Bonapart’ın	Mısır’a	 döndükten	 kısa
süre	 sonra,	 25	 Temmuz	 1799’da,	 İngiliz-Türk	 çıkarma	 birliklerine	 karşı
Abukir’de	kazandığı	 zafer	 de	 faydasızdı.	Çok	geçmeden,	 22	Ağustos	1799’da,
Bonapart	 Mısır’dan	 Fransa’ya	 giderek	 Beşli	 Konsey’i	 feshetmek	 ve	 kendisini
birinci	 konsüllüğe	 getirmek	 üzere	 ayrıldı.	 Gidişini	 birliklerinin,	 hatta	 onun
yokluğunda	kumandayı	devralan	General	Kléber’in	dahi	haberi	olmadan,	büyük
bir	gizlilikle	gerçekleştirdi.

Seferin	Bozguna	Uğraması

Napolyon	 ayrıldıktan	 sonra,	 Fransız	Ordusu’nun	Mısır’daki	 durumu	 daha	 da
kritik	bir	hal	aldı.	Azalan	Fransız	müfrezelerinin	etrafı,	hasmane	bir	halk,	Türk



Ordusu	 ve	 Britanya	 Donanması	 tarafından	 sarılmıştı.	 Tek	 çarenin	 ülkeden
çekilmek	 olduğunun	 farkına	 varan	 Kléber,	 28	 Ocak	 1800’de	 El	 Ariş’te
birliklerini	 Fransa’ya	 taşımasına	 yardım	 sözü	 veren	 İngilizler	 ve	 Türklerle	 bir
ateşkes	 imzaladı.	 Buna	 karşın,	 İngilizlerin	 Fransız	 Ordusu’nu	 silahsızlandırma
emri	 kendisine	 iletildiğinde	 savaşmaya	 karar	 verdi.	 20	 Mart	 1800’de,
Heliopolis’te	 (Kahire	 yakınları)	 cereyan	 eden	 muharebede	 Suriye’den	 sevk
edilen	 Türk	 kuvvetlerini	 hezimete	 uğrattı.	 Muhaberenin	 kızıştığı	 sırada,
Kahireliler	 bir	 kez	 daha	 isyana	 kalkıştı.	 Şehirde	 kalan	 küçük	 Fransız
garnizonunu	 yerle	 bir	 ettiler	 ve	 bir	 ay	 süren	 kuşatma	 boyunca	 Fransız
birliklerinin	 durmayan	 akınlarını	 püskürttüler.	 Direnişçilere	 İbrahim	 Bey’in
Suriye’den	 henüz	 dönen	 birliği	 yardım	 sağlıyordu.	 Ancak	 15	 Nisan’da,
Kahire’nin	 kenar	 mahallelerinden	 Bulak’ı	 bir	 kül	 yığınına	 dönüştüren	 ve
yaklaşık	 400	 evi	 harabeye	 çevirip	 binlerce	 direnişçiyi	 yok	 eden	 Fransızlar
akıntıyı	 tersine	 çevirmeyi	 başardı.	 Kahire’de	 tutunamayan	 İbrahim	 Bey	 ise
Suriye’ye	geri	döndü.	Kléber	aceleyle	şehri	ağır	bir	tazminata	zorladı.

14	Haziran	1800’de,	Kléber	Halepli	Süleyman	adında,	Türklerin	azmettirdiği
söylenen	 bir	 fanatik	 tarafından	 evinde	 defalarca	 hançerlenerek	 öldürüldü.
Fransız	 askerî	 mahkemesi	 Halepli	 Süleyman’ın	 elinin	 yakılmasına	 ve	 kazığa
oturtulmasına	hükmetti.	Suç	ortaklığıyla	itham	edilen	4	Müslüman	şeyhinin	başı
vuruldu.	Süleyman	ölümü	cesaretle	karşıladı.	Bir	elini	ateşin	içine	soktu	ve	ne	eli
yanarken	 ne	 de	 kazığa	 oturtularak	 öldürüldüğü	 4,5	 saat	 boyunca	 hiç	 ses
çıkarmadı.	 Fransızlar	 Kléber’in	 intikamını	 almak	 için	 şehirde	 pogromlar
düzenlediler.	 Kahire	 sokakları	 evleri	 yakan	 ve	 insanları	 öldüren	 asker
kalabalıklarıyla	doldu	taştı.

Mart	1801’de	 İngilizler	Mısır’a	20.000	kişilik	bir	kuvvet	 çıkardılar.	Abukir’i
işgal	 ederek	 El	 Rahmaniye	 yakınlarındaki	 ana	 Fransız	 güçlerini	 hezimete
uğrattılar	 ve	 İskenderiye	 ile	 Kahire’de	 kalan	 Fransız	 güçlerini	 kuşattılar.	 Bu
sırada	 El	 Kasr’a	 6.000	 kişilik	 Hintli	 asker	 (sepoy)[3]	 çıkardılar	 ve	 Kahire’ye
ilerlemeye	 başladılar.	 Fransız	 kumandan	 Menou	 ise	 bütün	 güçlerini	 bir	 yerde
toplamak	 yerine	 bunun	 tam	 tersini	 yaptı.	 Korkunç	 bir	 salgın,	 kuşatılmış
garnizonları	kırıp	geçirmeye	başladı.	Haziranda	Kahire	İngilizlere	terk	edildi	ve
Ağustosta	 ise	 4	 aylık	 bir	 kuşatmanın	 sonucunda	 İskenderiye	 teslim	 oldu.	 Bu
sırada	Menou	 oradaydı.	 Eylül	 sonunda	 Fransız	 harekâtından	 kalanlar	 gemilere
doldurularak	 Fransa’ya	 doğru	 yola	 çıktı	 ve	 Napolyon’un	 fetih	 girişimi	 yüz
kızartıcı	bir	biçimde	sona	erdi.	Birkaç	gün	sonra	(9	Ekim	1801)	Fransa	Türkiye
ile	bir	ateşkes	imzaladı.	Savaşın	sonucunda	Fransa	Mısır’ı,	Malta’yı	ve	1797’de
ele	geçirdiği,	stratejik	öneme	sahip	İyon	Adaları’nı	kaybetti.



Harekâtın	Sonuçları

Fransa	açısından	harekâtın	tek	sonucu	Fransız	Ordusu’na	Mısır	seferinde	eşlik
eden	 bilginlerce	 kaleme	 alınan	 parlak	 monografilerdi.	 Bu	 bilginlerin	 arasında
teknisyenler,	 matematikçiler,	 astronomlar,	 hidrologlar,	 kimyacılar,	 matbaacılar,
tarihçiler,	 arkeologlar,	 coğrafya,	 hukuk	 ve	 sanat	 gibi	 alanlardan	 uzmanlar,
ekonomistler	ve	dilbilimciler	vardı.	Bunlar	sadece	askerî	problemleri	çözmekle
kalmadılar	 (Mısır’ın	 doğal	 kaynaklarını	 kullanarak	 orduya	 cephane	 sağlama,
orduda	 salgın	 hastalıklarla	 mücadele	 ve	 vergi	 toplama	 gibi);	 bunun	 yanında
askerî	 haritalar	 derlediler	 ve	 büyük	 ölçüde	 keşfedilmemiş	 bir	 ülke	 üzerine
eksiksiz	bir	incelemeye	imza	attılar.

Sonuç	Description	de	l’Egypte	adında,	20	ciltlik	bir	hacme	sahip	ve	içerisinde
Nil’in	 rejimi,	 sulama,	 tarım,	 zanaat,	 yaşam	 tarzı,	 adetler,	 kültürel	 eserler,
toplumsal	 ilişkiler,	 halk	 müziği,	 devlet	 finansmanı	 gibi	 konulara	 dair	 bilgiler
barındıran	bir	Mısır	tasviriydi.	Bu	değerli	monograflar	hiçbir	öğrencinin	göz	ardı
edemeyeceği	 kıymetli	 bir	 bilgi	 kaynağı	 olarak	 günümüzde	 de	 varlıklarını
sürdürmekteler.	Öte	yandan	harekâtın	politik	 sonuçları	 ise	bir	hiçti.	3	yıl	 süren
Fransız	 işgali	 boyunca	 Mısırlılar	 ulusal	 özgürlük	 hareketinin	 acımasız	 ama
faydalı	 okulunda	 tecrübelendiler.	 Ülkelerini	 bağımsızlığa	 kavuşturma	 yolunda
silahlarıyla	 ayağa	 kalktılar.	 Mücadeleleri	 elle	 tutulur	 meyveler	 verdi.	 Askerî
tecrübeleri,	 gerek	 Fransızların	 yerini	 alan	 İngiliz	 sömürgecilere,	 gerekse	 de
Memluklu	feodal	beylere	karşı	verdikleri	mücadelelerinde	epey	işlerine	yaradı.



BÖLÜM	III
Mehmet	Ali	Yönetimi	Altında	Mısır

İngiliz	İşgali	(1801-03)

Fransızların	 Mısır’dan	 atılmasının	 ardından	 ülkede	 3	 ordu	 kalmıştı:	 İngiliz,
Türk	ve	Memluk	orduları.	İşgal	güçleri	20.000	İngiliz	ve	Hintli	(sepoy),	40.000
Türk	 ve	 4.000	 Memlukludan	 oluşmaktaydı.	 Vakanüvis	 Jabarti’ye	 göre	 bunlar
“tüccarların	 dükkânlarını	 yağmaladılar,	 esnaf	 ve	 zanaatkârın	 vergilerini	 dört
katına	 çıkardılar	 ve	 kadınlara	 tecavüz	 ettiler.	 Her	 girdikleri	 köyde	 insanları
tazminata	zorladılar,	şeyhleri	tutukladılar;	kadınlara	yaptıklarını	ise	sözlerle	tarif
etmek	mümkün	değildi.”	Yollarda	kendi	halindeki	yolcuları	 öldürüp	kervanları
yağmaladılar.	 Nil	 üzerindeki	 mal	 yüklü	 mavnalara	 el	 koyarak	 denizci	 ve
tüccarları	denize	attılar.	“Bir	katır	çobanını	öldürerek	katırlarını	pazarda	sattılar.”
Köyler	 boşaltılmış,	 tarım	 terkedilmişti.	 Bütün	 bunlar	 işgalcilere	 yönelik
hoşnutsuzluğu	körükledi.

Bu	 sırada	 düşman	 tarafında	 uyumsuzluk	 artıyordu.	 Türkiye	 Mısır’ı	 elde
tutmaya	 çabalıyordu.	 Ülkeyi	 kendisine	 isteyen	 İngiltere	 ise	 Türklerle
mücadelesinde	 Memlukler	 tarafından	 destekleniyordu.	 Komuta	 kademesinin
başında	bulunan	İngiliz	generali	Türk	hükümetince	atanmış	olan	Mısır	valisine
Memluklere	 arazilerini	 ve	 hükümetteki	 pozisyonlarını	 geri	 vermesini	 emretti.
Ama	 Türk	 valisi	 padişah	 III.	 Selim’den	 Memluklerin	 kökünü	 kazıma	 emri
almıştı.	 Padişah	 ülke	 üzerindeki	 hükümranlığını	 sağlamlaştırmaya	 kararlıydı.
Türkler	 Memlukleri	 tuzağa	 düşürmeyi	 başararak	 bir	 kısmını	 yok	 edip	 geri
kalanını	hapse	attılar.

Kahire’yi	 bombalama	 tehdidini	 savuran	 İngilizler	 valiye	 2.500	Memlukluyu
serbest	bırakmayı	kabul	ettirdiler.	Serbest	kalanları	teslim	alan	İngiliz	kumandası
bunları	asker	gibi	karşılayarak	yeni	feodal	müfrezeler	haline	getirdi.	Bunu	takip
eden	 söz	 düellosu	 sırasında	 İngiliz	 kumandanı	 Türklere	 donanmalarını	 bütün
Mısır	limanlarından	çekmelerini	emretti;	emre	uyulmazsa	Türk	amiralini	zincire
vurarak	Londra’ya	göndereceği	tehdidinde	bulundu.

Buna	karşın	 İngiliz	 hâkimiyeti	 kısa	 süre	 sonra	 sona	 erdi.	 İngiltere	 ile	Fransa
arasında	 27	 Mart	 1802’de	 imzalanan	 Amiens	 Antlaşması	 uyarında	 İngilizler
ülkeyi	 terk	 etmekle	 yükümlüydüler.	 Tahliyeyi	 geciktirmeye	 uğraşsalar	 da	 ana
güçleri	1802	başında	çekildi,	son	kalan	birimler	de	Mart	1803’te	İskenderiye’den



ayrıldı.

Bununla	birlikte	İngilizler	saldırgan	planlarından	vazgeçmediler.	İngiliz	yanlısı
Memluklu	 lider	 Muhammet	 El	 Alfi’yi	 de	 uygun	 bir	 anda	 Mısır	 toprağına
yeniden	 yollamak	 üzere	 yanlarına	 aldılar.	 Napolyon	 da	 saldırgan	 planlarından
vazgeçmiş	 değildi.	 1802’de	Albay	 Sebastian’ı	 (1803’te	 general	 oldu.)	 yeni	 bir
seferin	 yolunu	 hazırlaması	 için	 Mısır’a	 gönderdi.	 Bir	 Doğu	 uzmanı	 olan
Sebastian,	 aynı	 zamanda	 parlak	 bir	 istihbarat	 ajanı	 ve	 diplomattı.	 Memluk
liderleri	İbrahim	Bey	ve	Osman	Bardisi	ile	bağlantı	kurdu.

Türk-Memluk	Savaşı	(1802-04)

Britanya’nın	 ayrılması	 üzerine,	 Türk	 Valisi	 Memluklere	 karşı	 savaşa	 devam
etmeye	karar	vererek	1802’de	güçlerini	Memluklerin	kendilerine	üs	edindikleri
Güney	Mısır’a	gönderdi.	Ama	Memlukler	bedevi	 şeyhleriyle	 ittifak	kurmuş	ve
böylece	 geniş	 bir	 bedevi	 ordusuna	 sahip	 olmuşlardı.	 Buna	 ilaveten
Nubyalılardan	 oluşan	 birlikler	 de	 oluşturmuşlardı.	 Türkler	 bozguna	 uğradı.
Memlukler	 nehir	 boyunca	 karşı	 konulamaz	 dalgalar	 halinde	 hızla	 ilerlediler,
yollarına	 çıkan	 köyleri	 yağmalayıp	 yaktılar.	 Damanhur	 Muhaberesi’nde	 7.000
Türk’ün	5.000’ini	 imha	ettiler	ve	sadece	60	kişilik	bir	kayıp	verdiler.	Ardından
İngilizlerin	 hâlâ	 İskenderi’ye	 de	 yerleşik	 bulunan	 güçlerine	 katıldılar.	 Mart
1803’te	 İngilizlerin	 İskenderiye’den	 ayrılmasından	 sonra	 Memlukler	 Güney
Mısır’a	 çekildiler.	 Ama	 Türkler	 arasında	 savaş	 ganimetinin	 paylaşımına	 dair
ortaya	çıkan	ihtilaflar	onları	geri	getirdi.

Kahire’de	askerî	ayaklanmalar	patlak	vermeye	devam	etti.	Bir	aylık	bir	sürede
üç	 ayrı	 paşa	 birbirinin	 yerine	 geçti.	Türk	ordusundan	geniş	 bir	 birlik	 (Arnavut
Lejyonu)	 Memluklere	 sığındı.	 Mayıs	 1803’te	 Kahire	 birleşik	 Memluk	 ve
Arnavut	 güçlerince	 zapt	 edildi.	Otorite	Arnavut	 kumandan	Mehmet	Ali	 ve	 iki
Memluk	beyinden	oluşan	üç	kişilik	bir	ekibin	eline	geçti.	Mısır	tarihinde	önemli
bir	 rol	 oynayan	 Mehmet	 Ali,	 o	 tarihte	 hâlâ	 gençti.	 1769’da	 Makedon	 şehri
Kavala’da	 doğmuştu.	 Çocukluğuna	 ilişkin	 pek	 çok	 hikâye	 vardır.	 Görünüşe
bakılırsa	 bir	 küçük	 toprak	 sahibinin	 oğluydu,	 ama	 ebeveynini	 erken	 yaşta
kaybetmiş	ve	yabancı	bir	ailede	yetişmişti.	Reşit	olduktan	sonra	tütün	ticaretine
başladı,	ama	30’undayken	hayatında	büyük	bir	değişiklik	meydana	geldi.	Babıali
Kavala’ya	 Mısır’a	 300	 kişilik	 bir	 Arnavut	 birliği	 göndermesini	 emretmiş	 ve
Mehmet	 Ali	 bu	 birliğin	 ikinci	 kumandanı	 olmuştu.	 Mehmet	 Ali	 daha	 ilk
muhaberede	 kendini	 göstererek	 Mısır’daki	 seferberlik	 ordusunun	 parçası	 olan
Arnavut	birliklerinin	başına	geçirildi.	İlk	zaferler	ihtiraslarını	körükledi	ve	bütün
ülkenin	 hâkimiyetini	 kazanmaya	 karar	 verdi.	 Bu	 amaçla	 Memluklerle	 ittifaka



girdikten	 sonra	 paşaya	 karşı,	 Ocak	 1804’te	 Türklerin	 mutlak	 yenilgisiyle
sonlanan	birleşik	bir	savaş	başlattı.

Kahire	İsyanı	(1804-05).	Mehmet	Ali’nin	İktidara	Gelişi

Memlukler	 bir	 kez	 daha	 Mısır’da	 iktidarlarını	 kurmuş	 gibi	 görünüyordu.
Hâkimiyeti	ve	arazilerini	yeniden	kazanmış,	Türkleri	kovmuş	ve	halkı	yeniden
soymaya	 koyulmuşlardı.	 Memluklerin,	 kendilerini	 Mısır’da	 bir	 kez	 daha
kuracakları	 görülebiliyordu.	 Tüm	 bunlar	 olurken	 Fransa’ya	 açtıkları	 savaşı
sürdüren	 İngilizler	 ise	 Memluklerin	 zaferinden	 istifade	 etmeye	 karar	 verdiler.
Ajanları,	Memluk	 beyi	Muhammed	El	Alfi,	 aceleyle	 bir	 Britanya	 fırkateynine
bindirilerek	İskenderiye’ye	gönderildi.	(Şubat	1804).

Ama	Sebastiani’nin	çabaları	da	boşuna	değildi.	Liderliğini	Osman	Bardisi’nin
yürüttüğü	Memluk	kliği	Britanya	ajanına	karşı	ayaklandı.	Muhammet	El	Alfi’nin
birliği	 imha	 edildi	 ve	 kendisi	 de	 çöle	 kaçtı.	 Zafer	 sarhoşu	 galipler	 başkente
döndüler	 ama	 burada	 kendilerini	 kitlesel	 bir	 isyanla	 karşı	 karşıya	 buldular.
Kararlaştırılan	 günde,	 halk	 vergi	 ödemeyi	 reddederek	 vergi	 tahsildarlarını
öldürmeye	 başladı.	 Bunu	 şiddetli	 sokak	 kavgaları	 izledi.	 Sarayı	 kuşatılarak
harabeye	çevrilen	Memluk	beyi	Osman	Bardisi	Kahire’den	kaçtı	(12	Mart	1804).
Halkın	gazabı	Memluklerin	yardakçısı	olan	Arnavutlara	da	yöneldi.	Buna	karşın
Mehmet	 Ali	 kurnaz	 bir	 politikacıydı.	 Büyüyen	 kitlesel	 hareketin	 gücünü	 fark
edip	 onun	 tarafına	 geçti	 ve	 şeyhleri	 vergileri	 yürürlükten	 kaldırmak	 üzere	 El
Ezher’de	toplamayı	vaat	etti.

Kendisini	 Mısır	 halkının	 haklarının	 savunucusu	 ilan	 ederek	 kendisine	 bağlı
Arnavut	 birliklerini	Memluk	 feodal	 lortlarının	 karşısına	 sürdü.	 Güç	 dengesine
dair	aklı	başında	bir	bilincin	yönlendirdiği	bu	akıllıca	manevra,	Mehmet	Ali	için
Mısır	üzerinde	hâkimiyeti	garanti	altına	aldı.	Şeylerin	toplantısında	kaymakam,
bir	diğer	değişle	Mısır	valisinin	vekili	seçildi.	İskenderiye’nin	Türk	valisi	Hurşit
ise	Mısır	valisi	olarak	belirlendi.	Kovulmuş	Memlukler	şehri	kuşatma	altına	aldı.
Kahire	 4	 aylık	 kuşatmaya	 karşın	 teslim	 olmadı	 ve	Memlukleri	Güney	Mısır’a
çekilmeye	zorladı.

Mehmet	Ali’nin	popülaritesi	arttı.	Halk	bu	yetenekli	albayı	lideri	olarak	kabul
ederken,	 Babıali	 ise	 onun	 yükselişini	 korku	 ve	 rahatsızlıkla	 izledi.	 Padişah
Mehmet	Ali’ye	geri	dönmesini	emretti	ve	bu	emir	Kahire’de	hoşnutsuzluğa	yol
açtı.	Bir	protesto	simgesi	olarak	şehrin	dükkânları	ve	tezgâhları	kapatıldı,	kitlesel
yürüyüşler	 başladı	 ve	 Babıali	 buyruğunu	 geri	 çekmek	 zorunda	 kaldı.	 1804’ü
1805’e	bağlayan	kış	boyunca,	Mehmet	Ali	ve	birlikleri	Memlukleri	Güney	Mısır
boyunca	kovaladı.	Bu	arada	Hurşit	Paşa	ve	yeniçerileri	Memluk	rejiminin	bütün



dehşetini	yeniden	canlandıracaktı.	Hurşit	şehir	sakinlerinin	omzuna	ağır	vergiler
yüklemiş	ve	tutuklamalarda	bulunmuştu.	Savaşın	tahrip	ettiği	köylerden	vergileri
bir	 yıl	 öncesinden	 topladı.	 Buna	 karşılık,	 Fransızları	 ve	 Memlukleri	 defetmiş
Mısır	halkının,	yeniçeriler	 tarafından	aşağılanmaya	niyeti	yoktu.	Mayıs	1805’te
Kahire	 halkı	 bir	 kere	 daha	 isyan	 etti.	Yeniçerileri	 dışarı	 atarak	Hurşit’i	 alaşağı
etti	ve	bunun	ardından	toplanan	şeyhler	Mehmet	Ali’yi	Mısır’ın	hükümdarı	ilan
etti.

Padişah	 III.	Selim	Mehmet	Ali’yi	Mısır	Valisi	 olarak	 tanımak	zorunda	kaldı.
Zira	 başka	 olaylarla	 aksi	 yönde	 bir	 tercih	 yapamayacak	 derecede	 meşguldü.
1804’te	Balkan	Yarımadası’ndaki	Sırbistan’da,	büyük	bir	ulusal	özgürlük	isyanı
alevlenmişti.	 Bulgaristan	 ve	 Yunanistan’da	 da	 durum	 sıkıntılıydı	 ve	 yaşlı
Osmanlı	ordusu	ardı	ardına	mağlubiyetlere	uğruyordu.	Türk	Orta	Çağ	ordusunun
gücünü	 kaybettiğini	 fark	 eden	 reformcu	 padişah,	 onu	 Nizam-ı	 Cedid	 (yeni
düzenin	 alayları)	 adı	 altında	 yeni	 alaylar	 halinde	 yeniden	 örgütlemeye	 yönelik
kararlı	 çabalarda	 bulundu.	 Kendi	 halkı,	 bu	 düzenli	 birliklerin	 idamesi	 için
düzenlenen	yeni	vergileri	protesto	etti	ve	bunun	yanı	sıra	reformlara	yeniçeriler,
ulema	 ve	 tarikatlar	 tarafından	 da	 karşı	 çıkıldı.	 Reformlara,	 yeni	 orduya	 ve
vergilere	 karşı	 yönelen	 yeni	 bir	 hareket	 “Din	 ve	 Kanun-u	 Kadim”	 sloganıyla
ortaya	 çıktı.	 Mart	 1805’te	 III.	 Selim	 düzenli	 ordulara	 katılmaya	 yönelik	 bir
buyruk	yayınladı.	Bu	karar	birçok	bölgede	yeniçeri	isyanlarının	fitilini	ateşledi.
III.	Selim	tarafından	yollanan	cezalandırıcı	birlik	mağlup	oldu	ve	Selim	buyruğu
geri	çekmek	zorunda	kaldı.

Doğal	 olarak,	 böylesi	 şartlarda	 Mısır	 meselesine	 aktif	 olarak	 müdahale
edemezdi.	Padişah,	Mehmet	Ali’yi	Mısır’dan	uzaklaştırmak	için	son	bir	başarısız
girişim	daha	gerçekleştirse	de	Kahirelilerin	direnişiyle	karşılaşarak	aceleyle	geri
çekildi.	1807’de	III.	Selim	isyancı	yeniçeriler	tarafından	devrildi	ve	öldürüldü.

1807	İngiliz-Türk	Savaşı.	Mısır’a	Britanya	Harekâtı

Ağustos	 1805’te	 İngiltere	 ile	 Fransa	 arasındaki	 savaş	 kaldığı	 yerden	 devam
etmeye	 başladı	 ve	 kısa	 süre	 sonra	 doğuya	 sıçradı.	 Her	 iki	 güç	 de	 Mısır’daki
entrikalarına	 karşılıklı	 olarak	 hız	 verdiler.	 1806’da	 Britanya	 himayesindeki
Memluk	beyi	Muhammed	El	Alfi	Mısır’da	ortaya	çıktı.	Fransız	yanlısı	Osman
Bardisi	 ona	 karşı	 koydu.	 Mehmet	 Ali	 ise	 Memlukler	 arasındaki	 mücadeleyi
kendi	çıkarları	lehine	kullandı.

Osman	 Bardisi	 ve	 Kahirelilerin	 desteğiyle	 mağlup	 ettiği	 El	 Alfi	 1806’da
gizemli	sebepler	sonucunda	öldü.	Görünüşe	bakılırsa	zehirlenmişti.	Aynı	kaderi
kısa	 süre	 sonra	 Osman	 Bardisi	 paylaştı.	 Mehmet	 Ali	 Mısırlıları	 Memluklu



liderlerden	kurtarmıştı.	Buna	karşın	Memluklere	karşı	savaş	sürdü.	Mehmet	Ali
onları	Güney	Mısır’a	dek	amansızca	kovaladı.

Osmanlı	İmparatorluğu	İngiltere	ile	Fransa	arasındaki	savaşa	ikincisinden	yana
dahil	 oldu.	 1806’da	 İstanbul’daki	 Fransız	 elçisi	General	 Sebastiani,	Babıali	 ile
İngiltere’nin	müttefiki	durumundaki	Rusya	arasında	bir	çatışmayı	kışkırttı.	Ocak
1807’de	 Türk	 ordusunun	 ana	 kuvvetleri	 Ruslara	 karşı	 Tuna’ya	 yerleştiğinde
İngiltere	 Babıali’den	 Sebastiani’yi	 kovmasını	 ve	 donanmasını,	 Çanakkale
Boğazı’nı	 ve	 bataryalarını	 İngilizlere	 teslim	 etmesini	 talep	 etti.	 Moldova	 ve
Polonya	(Walachia)	Ruslara	verilecekti.	Türk	hükümeti	bu	ültimatomu	reddetti.
Bunun	 üzerine	 İngiliz	 Donanması	 Marmara	 Denizi’ne	 girerek	 İstanbul’u
bombalama	tehdidinde	bulundu.

Filonun	yaklaşması	 başkentte	 yurtsever	 bir	 dalgalanmaya	neden	oldu.	 İngiliz
Donanması	Boğaz’a	girmek	üzere	 iyi	bir	 rüzgâr	beklerken	Türkler	başkenti	ve
Çanakkale	 kıyılarını	 Sebastiani	 ve	 Fransız	 mühendisler	 yönetiminde	 tahkim
ettiler;	bunun	üzerine	İngiliz	amirali	 İstanbul’u	ele	geçirmeye	yönelik	herhangi
bir	girişimin	umutsuz	olacağına	karar	vererek	donanmasını	Akdeniz’den	çekti.

İngilizlerin	yeni	kararı	Mısır’a	karşı	bir	 saldırı	başlatmaktı.	17	Mart	1807’de
5.000	 kişilik	 bir	 gücü	 İskenderiye’ye	 çıkardılar.	 Mehmet	 Ali	 işgalcilere	 karşı
Mısırlılara	 önderlik	 etti.	Mart	 sonunda	Rosetta’ya	 giren	 2.000	 kişilik	 Britanya
gücü	 şehrin	 sokaklarında	 Mısırlılar	 tarafından	 ezildi.	 İngiliz	 general	 bu	 kez
Rosetta’ya	 ilkinin	 2	 katı	 büyüklüğünde	 bir	 birlik	 gönderdi,	 ama	 o	 da	 mağlup
oldu.	Rosetta	Muharebesi’nde	 fellahlar	ve	bedeviler	profesyonel	askerlerle	yan
yana	 savaştılar.	 İngilizler	 Rosetta’da	 hâkimiyeti	 ele	 geçirmeye	 çalışırken,
Kahireliler	ise	şehirlerinin	tahkimatına	başladılar.

İngilizler	 Kahire’de	 hiçbir	 ilerleme	 kaydedemediler.	 Rosetta	 yakınlarındaki
ikinci	 bozgunlarından	 ve	 yeni	 bir	 Memluk	 isyanına	 yönelik	 kışkırtma
girişimlerinin	 başarısızlığından	 sonra	 İskenderiye’ye	 çekildiler.	 Mehmet	 Ali
İskenderiye’de	 ilerleme	 kaydedince,	 İngiliz	 güçleri	 komutanı	 barış	 antlaşması
teklifinde	bulundu.	Eylül	1807’de	kalan	İngiliz	birlikler	gemilerle	eve	döndü	ve
Mehmet	 Ali	 İskenderiye’ye	 girdi.	 Popülaritesi	 olağanüstü	 artmıştı	 ve	Mısır’ın
kahraman	koruyucusu	olarak	selamlanıyordu.

1805-15	Tarım	Reformu.	Memluklerin	Sonu

Mehmet	 Ali	 Memluk	 feodal	 beylerine	 karşı	 mücadelesinde	 iş	 başına	 geldi.
1804’ten	1807’ye	kadar	olan	4	yıl	 boyunca	Memluklere	karşı	 savaşı	 sürdürdü.
1807’deki	Britanya	harekâtı	sırasında,	Memluklerle	İngilizleri	geri	püskürtmeye



yönelik	 bir	 ateşkeste	 anlaştı.	 Ateşkes	 sürekli	 değildi.	 Mehmet	 Ali’yi
hükümdarları	kabul	eden	Memlukler,	sürekli	isyan	ve	komploların	nüvesi	haline
gelen	Güney	Mısır	üzerindeki	kontrollerini	sürdürdüler.

İngilizlere	karşı	zaferinden	sonra	Mehmet	Ali	kendisini	mültezim	şirketlerine
ve	Memluklerde	 soğuk	 bir	 rüzgâr	 gibi	 esen	 toprak	 reformuna	 adadı.	 1808’de
vergi	 ödemekten	kaçınan	mültezimlerin	 arazilerine	 el	 koydu	ve	1809’da	onları
faizin	yarısından	mahrum	etti.	1812’de	Memluklerin	sahip	olduğu	tüm	arazileri
aldı.	 1814	 yılında	 ise	 iltizam	 sistemini	 bütünüyle	 tasfiye	 etti.	 Bundan	 böyle
fellahlar	vergilerini	mültezimlere	değil,	doğrudan	devlete	ödeyeceklerdi.	Bunun
yanı	 şıra	 fellahların	 mültezimlere	 kişisel	 bağımlılığı	 da	 ortadan	 kaldırıldı.
Mültezimlerin	 ellerinde	 kalanlar	 artık	 usia	 toprağıydı.	 Tahsis	 edilmiş	 topraklar
(atar)	 artık	 devlet	 mülküydü.	 Mehmet	 Ali’nin	 emriyle	 mültezimlere	 tazminat
olarak	 hazineden	 yıllık	 kira	 şeklinde	 faiz	 ödenecekti.	 Ama	 güçlerinin	 iktisadi
temelleri	dinamitlenmişti.

Bununla	 birlikte	 Mehmet	 Ali,	 üretimdeki	 feodal	 yapıyı	 tasfiye	 etmedi.
İltizamın	 ve	 kamu	 arazisi	 harici	 paylaşımın	 1813’ten	 itibaren	 çözülmesi,
şüphesiz	 fellahların	koşullarını	 iyileştirdi.	Bununla	birlikte,	 artık	 tek	 tek	 feodal
beyler	 yerine	 bir	 bütün	 olarak	 feodal	 devlet	 için	 çalışıyor	 olsalar	 da,	 fellahlar
üzerindeki	sömürü	devam	ediyordu.

Üstelik	 devletin	 kontrolüne	 geçen	 topraklar	 çok	 geçmeden	 yeniden	 özel
şahıslarda	toplanacaktı.	30’larda	(ilk	devir	1	Aralık	1829’da	başlar)	Mehmet	Ali
geniş	 arazileri	 akrabalarına	 ve	 maiyetine,	 Arnavut,	 Kürt,	 Çerkes	 ve	 Türk
birliklerindeki	 subaylara	ve	yüksek	 rütbelilere	dağıttı.	Kısa	 sürede,	yüzbinlerce
çiftliği	 üzerinde	 çalışan	 köylülerle	 birlikte	 bahşetmişti.	 Bunun	 sonucunda
1854’ten	 sonra,	 öşri	 olarak	 bilinecek	 bu	 toprakların	 sahipleri	 öşür	 vergisi
ödemek	zorundaydı.	Böylelikle,	eskinin	feodal	soylular	sınıfını	mülklerinden	ve
gücünden	 mahrum	 bırakan	 ve	 mültezim	 sınıfını	 tasfiye	 eden	 Mehmet	 Ali,
bunların	 yerine	yeni	 hanedanın	dayanak	noktası	 haline	gelecek	yeni	 bir	 feodal
soylular	sınıfı	yaratmış	oluyordu.

1809	 ile	 1815	 yılları	 arasında,	 Mehmet	 Ali	 vakıf	 arazilerini	 devletleştirdi,
hükümet	camilerin	ve	ruhban	sınıfının	bakımını	üzerine	aldı.	Bu	önlem	ruhban
sınıfının	hoşuna	gitmedi	ve	birçok	şeyh	Mehmet	Ali’ye	“onu	yükselttiğimiz	gibi
alaşağı	 da	 ederiz”	diyerek	gözdağı	 verdi.	Buna	karşın	Mehmet	Ali	 bu	 şeyhleri
Kahire	 dışına	 sürerek	 muhalefetlerini	 sertçe	 bastırdı.	 İltizamın	 kaldırılması,
faizin	 kısılması	 ve	 bir	 dizi	 diğer	 uygulama,	 1809	 ve	 1810’daki	 başarısız
ayaklanmaları	 kışkırtan	 Memluklerde	 hoşnutsuzluk	 yaratmıştı.	 Memluklerden



bazıları	 Sudan’a	 kaçarken,	 bir	 kısmı	 da	 Mehmet	 Ali’nin	 otoritesini	 tanıyarak
Mısır’da	 kaldı.	 Birçoğu	 Kahire’ye	 yerleşti.	 Ama	 eski	 mülklerini	 ve	 güçlerini
unutmadılar;	 Memluk	 feodalizmini	 yeniden	 kurmayı	 hedefleyen	 yeni
ayaklanmalar	hazırladılar.

Mehmet	 Ali,	 Memluk	 tehdidine	 tek	 seferde	 mutlak	 bir	 son	 vermeye	 karar
verdi.	 1811’de	 Babıali	 tarafından	 birliklerini	 Arabistan’a	 göndererek	 yeni
kurulan	 Vahabi	 hükümetini	 ortadan	 kaldırmakla	 görevlendirilmişti.	 Yola	 çıkış
günü	olan	1	Mart	1811’de,	Kahire’de	500	Memluklunun	da	yer	aldığı	bir	askerî
geçit	 töreni	 düzenledi.	Birlikler	 şehir	 boyunca	 süren	 yürüyüşlerine	 başladıkları
yer	 olan	 kalede	 yeniden	 bir	 araya	 geldiler.	Birliklerin	 büyük	 çoğunluğu	 kaleyi
terk	 ettiğinde,	 Arnavutlar	 kalenin	 kapılarını	 kapatarak	 Memluklerin	 etrafını
sardılar	ve	onları	katlettiler.	Memluklerin	evlerinde	aramalar	yapıldı.	Kahire’de,
eyaletlerde	ve	Güney	Mısır’da,	Mehmet	Ali’nin	askerleri	ve	halk	Memluklerin
peşine	düştü.	Neredeyse	bütün	Memlukler	ele	geçirilerek	 infaz	edildi.	Yalnızca
bir	avuç	Memluklu	Sudan’a	sığınarak	kurtulmayı	başardı.

Mehmet	Ali’nin	Askerî	Reformları

Mehmet	 Ali’nin	 tarımsal	 reformları	 askerî	 reformların	 önünü	 açtı	 ve	 onun
reformcu	 çalışmalarına	 şiddetle	 karşı	 çıkan	Memluklere	 karşı	 savaşı	 sırasında
uygulamaya	konuldu.	 1808’de	 gericiler	 tarafından	öldürülen	Türk	 reformcuları
III.	Selim	ve	Alemdar	Mustafa	Paşa’nın	hazin	sonları,	Mehmet	Ali	için	bir	uyarı
işlevi	gördü.	Kurnaz	bir	politikacı	olarak,	güçlü	bir	düzenli	ordu	kurmak	için	iç
tepkileri	 bertaraf	 etmek	 zorunda	 olduğunu	 anladı.	 Mısır’ın	 yeniçerileri
Memluklere	 karşı	 misillemelerin	 ardında	 yatan	 buydu.	Mehmet	 Ali	 böylelikle
III.	 Selim’in	 hatalarından	 kaçınmayı	 başardı.	 Sonuç	 yeni	 ve	modern	 bir	Mısır
ordusuydu.	Mehmet	Ali	düzenli	ordu	kurma	işine	iktidara	gelir	gelmez	koyuldu.
Er	ve	silah	eksikliğinden	dolayı	 ilerleme	başlarda	yavaş	seyretti.	Yeni	ordunun
çekirdeği	 Arnavutlardan	 oluşturuldu.	 Mısırlılar	 dışarıda	 tutuldu,	 zira	 onlarda
Türk-Memluk	 gelenekleri	 hâlâ	 güçlüydü.	 Ama	 Arap	 seferinin	 (1811-19)	 ve
özellikle	 de	 ordunun	 büyük	 kısmını	 oluşturan	 Afrikalı	 askerlerin	 soğuktan
donduğu	Mora	seferinin	(1824-28)	ardından	Mehmet	Ali	nihayet	yerli	Mısırlıları
(fellahlar)	 orduya	 almaya	 karar	 verdi.	 Bu	 ordu	 Mehmet	 Ali’ye	 Suriye’de
muhteşem	zaferler	kazandıracaktı.

Başlangıçta	birlikler	yabancı	askerî	uzmanlar	tarafından	eğitiliyordu.	Mehmet
Ali’nin	 Arap	 seferinin	 ardından	 Asvan’da	 kurduğu	 geniş	 eğitim	 kampında,
binlerce	 genç	 Mısırlı	 ve	 Sudanlı,	 Fransız	 ve	 İtalyan	 eğitmenlerin	 nezaretinde
eğitime	 tabi	 tutuldu.	 Bu	 eğitmenlerin	 çoğu	 Burbonlar’ın	 dönüşünden	 sonra



ülkelerini	 terk	 eden	 imparatorluk	 subaylarıydı.	 Süleyman	 Paşa	 adını	 alan
yetenekli	Fransız	subayı	Seve,	göz	alıcı	bir	 rol	oynadı.	Mehmet	Ali	bunlara	ek
olarak	 Mısırlı	 kumandanlar	 için	 askerî	 okullar	 kurdu.	 Bunların	 başında
Dimyat’taki	 piyade	 okulu,	 Giza’da	 kurulan	 süvari	 okulu	 ve	 Kahire
yakınlarındaki	Tura’da	bulunan	topçu	okulu	geliyordu.	Genelkurmay	Akademisi
1826’da	 açıldı.	 Fransız	 askerî	 mevzuatı	 Arapçaya	 çevrildi.	 Mısır	 ordusu
Napolyon’un	ordusunu	örnek	aldı.	Teçhizatına	toplar	da	dâhil	edildi.	“Bu	seçkin
top	 teçhizatı	 Avrupalı	 ordulardaki	 muadilleriyle	 mukayese	 edilebilir”	 diye
yazıyordu	 Napolyon’un	 mareşallerinden	 biri.	 Ve	 ekliyordu:	 “Ona	 bakınca
fellahları	birinci	sınıf	askerlere	dönüştüren	devletin	gücüne	hayret	ediyorsunuz.”
Silahlar	Avrupa’dan	alınıyordu,	ama	bunlar	sıklıkla	Mısır’da	da	imal	ediliyordu.

1830’larda	düzenli	Mısır	ordusu	dikkat	çekici	boyutlara	ulaşmıştı.	1883’te	her
biri	3.000	kişilik	36	piyade	alayı,	toplamda	50.000	kişilik	14	muhafız	alayı,	her
birinde	 500	 asker	 bulunan	 15	 süvari	 alayı	 ve	 2.000	 kişiyi	 kapsayan	 5	 topçu
alayıyla,	 genel	 toplamda	 neredeyse	 180.000	 askere	 sahip	 bir	 ordu	 haline
gelmişti.	 Üstelik	 aşağı	 yukarı	 40.000	 kişilik	 düzensiz	 birlikler	 de	 Mısır
ordusunda	görev	yapıyordu.

Mehmet	Ali	 bir	 kara	ordusu	yaratmakla	yetinmedi.	 1.	Petro’nun	 reformlarını
inceledi	ve	kendisini	sık	sık	bu	büyük	Rus	reformcusuyla	kıyasladı.	1.	Petro	gibi
o	da	ulusal	bir	donanma	yaratmaya	karar	verdi.

Marsilya,	Livorno	ve	Trieste’den	gemi	satın	almakla	kalmadı.	1829’da,	Mısır
donanmasının	 neredeyse	 tamamının	 Navarin	 Savaşı’nda	 tahrip	 olmasının
ardından,	İskenderiye’de	bir	tersane	inşa	etti	(‘İskenderiye	Tersanesi’).	Çok	kısa
sürede	 tamamlanan	 bu	 tersanede,	 Ocak	 1831’de	 ilk	 yüz	 topluk	 gemi	 denize
indirildi.	Başlarda	gemi	inşa	endüstrisinde	işçilerin	çoğu	Avrupalıydı.	Ama	çok
geçmeden	yüksek	beceriye	sahip	yerli	işçiler	yetiştirildi	ve	Araplar	hızlıca	teknik
yetkinliklerini	 kazandılar.	 Kısa	 süre	 sonra	 8.000	 tersane	 işçisinin	 neredeyse
tamamı	 Mısırlıydı.	 “Bütün	 işin	 Araplar	 tarafından	 yapıldığı,	 dünyadaki	 bütün
tersanelerle	 kolaylıkla	 rekabet	 edebilecek	 güçteki	 İskenderiye	 Tersanesi,	 bu
insanlarla	 nelerin	 yapılabileceğini	 açıkça	 gösteriyor.	 Avrupalılar	 bu	 kadar	 kısa
sürede	böyle	muhteşem	sonuçlara	asla	ulaşamazdı.”	diye	yazıyordu	Avrupalı	bir
gözlemci.

Gemilerde	görev	alacak	mürettebat	da	eğitimden	geçiriliyordu.	Kısa	bir	zaman
aralığında,	 15.000	Mısırlı	 denizci	 göreve	 hazır	 hale	 getirildi.	Kumandanlar	 ise
eğitimlerini	 yeni	 kurulan	 deniz	 okulunda	 aldılar.	 “Araplar	 çok	 yönlüler	 ve
kusursuz	 yeteneklere	 sahipler.	 Denizci	 doğmuş	 gibiler.”	 diye	 yazıyordu	 aynı



gözlemci.	Mehmet	Ali	bunlara	ek	olarak	bir	dizi	yeni	kale	 inşa	etti	ve	eskileri
güçlendirdi.

Sanayi	ve	Tarımda	Kalkınma.	Tekeller.

Ordunun	 yeniden	 örgütlenmesi	 birçok	 atölye	 ve	 fabrikanın	 kurulmasını
gerektirdi.	Dökmeci	 dükkânları,	 demirciler,	metal	 atölyeleri,	 yelken	 fabrikaları
ve	 diğer	 bağlı	 teşebbüsler	 İskenderiye	 Tersanesi’nde	 kuruldu.	 Kahire	 ve
Reşid’de	 yeni	 fabrikalar	 türedi.	 Yıllık	 2.000	 ton	 pik	 demir	 kapasiteli	 bir
dökümhane,	 3	 top	 fabrikası	 ve	 barut	 imalathaneleri	 inşa	 edildi.	 Pamuk,	 keten,
fes,	elbise	ve	hâlât	 imalathaneleri	açıldı.	Şeker	fabrikaları	ve	mandıralar	ortaya
çıktı.	 Bütün	 bu	 teşebbüsler	 devlete	 ya	 da	 hanedan	 ailesinin	 üyelerine	 aitti.
Mehmet	 Ali	 yönetiminde	 tarımın	 gelişimi	 ivme	 kazandı,	 başta	 ihraç	 pamuk,
pirinç,	 çivit	 olmak	 üzere	mahsullerin	 hasadı	 arttı.	 Tarımdaki	 ilerleme	 Jumel’in
(bir	Fransız)	yeni	bir	pamuk	bitkisini	kullanıma	sokması	ve	sulama	projelerinin
inşası	 için	 kapsamlı	 bir	 programın	 uygulamaya	 sokulmasıyla	 daha	 da	 ileri
taşındı.	Eski	sulama	kanalları	onarımdan	geçirildi,	yenileri	inşa	edildi.	Delta’da
havza	 sisteminden	 daimi	 sulamaya	 geçiş	 başladı.	 Mehmet	 Ali	 Nil	 üzerinde,
Delta’nın	 başında	 büyük	 bendin	 kuruluşunu	 gerçekleştirdi.	 Bunun	 sonucunda,
sulanan	 arazi	 aşağı	 yukarı	 100.000	 feddan	 (1	 feddan=	 1,038	 akre=4200
metrekare	–çev.)	arttı	ve	1821’de	2	milyon	feddan	olan	işlenen	arazi,	1883’te	3,1
milyon	feddana	yükseldi.	Mısır’ın	bütün	sanayi,	zanaat	ve	tarım	üretimi	Mehmet
Ali’nin	 hükümranlığı	 boyunca	 devlet	 denetimindeydi.	 Bu	 denetim	 ülke
ekonomisinin	merkezi	 tanziminin	 özgün	 bir	 türü	 olan	 bir	 tekeller	 sisteminden
etkilenmişti.	Tekel	sistemi	1816’dan	1820’ye	uzanan	zaman	diliminde	şekillendi.
Köylü	 ve	 zanaatkâr	 haneleri	 memurların	 gözetimine	 tabi	 tutulmuştu	 ve	 devlet
onların	 ürettikleri	 malları	 satın	 alma	 ve	 satma	 ayrıcalığına	 sahipti.	 Her	 yıl
köylülere	kaç	feddanlık	bir	araziyi	 işleyecekleri	ve	hangi	mahsulleri	ekecekleri
bildiriliyordu.	 Zorunlu	 teslimat	miktarları	 ve	 alış	 fiyatları	 belirleniyordu.	 Zirai
ürünlerin	yanı	 sıra,	 devlet	 ayrıca	 iplik,	 elbise,	başörtüsü,	 sabun,	 soda,	 şeker	ve
diğer	ürünlerin	de	üretim	ve	satın	alma	tekelini	elinde	bulunduruyordu.	Tarım	ve
zanaat	 tekelleri,	 devleti	 Mısır	 ürünlerinin	 iç	 pazardaki	 tek	 tedarikçisi	 ve	 tek
ihracatçısı	 haline	 getiren	 ticaret	 tekelleriyle	 tamamlanıyordu.	 Şehirlerdeki
perakendecilerse	devlet	tekelindeki	ürünlerin	satışını	üstlenen	kamu	acentelerine
dönüştü.

Fellahların	ve	İşçilerin	Durumu.

Mehmet	 Ali’nin	 gerçekleştirdiği	 askerî	 reformların	 ve	 ekonomideki	 yeniden
yapılandırmanın	bedeli	kitlelere	yüklendi.



Kurulan	 bir	 dizi	 geniş	 ve	 epeyce	 gelişmiş	 endüstriyel	 kuruluş	 bir	 sanayi
proletaryasını	beraberinde	getirdi.

Mısırlı	 işçilerin	 yaşam	 koşulları	 Avrupalı	 kardeşlerinden	 çok	 daha	 kötüydü.
Fabrika	 organizasyonu	 Rus	 feodal	 manifaktürlerini,	 hatta	 Arakçeyev
zamanındaki	 askerî	 düzeni	 andırıyordu.	 (Arakçeyev:	Rus	Çarları	 1.	 Paul	 ve	 1.
Alexander’ın	acımasız	gözdesi;	gerici	bir	polis	despotluğu	ve	mutlak	bir	askerî
tahakküm	 döneminin	 önde	 gelen	 yöneticilerindendir.	 –Editörün	 notu)	 Fabrika
işçileri	müfreze,	bölük	ve	 taburlar	halinde	örgütlenmişti.	Subaylara	 itaat	 etmek
ve	 askerî	 talimler	 yapmak	 zorundaydılar.	 Barakalarda	 yaşıyor,	 kıt	 bir	 ücret
aldıkları	 fabrikalarda	 zorla	 istihdam	ediliyorlardı.	 1883	bütçesinde	yer	 alan	bir
veriye	 göre,	 ordunun	 bakımı	 için	 28	 milyon	 frank,	 Mehmet	 Ali’nin	 şahsi
harcamaları	için	3,5	milyon	frank	sarf	edilirken,	fabrikaların	bakımı	ve	işçilerin
ücretlerine	 ise	 yalnızca	 2,75	 milyon	 frank	 ayrılıyordu.	 Köylülerin	 durumu
işçilerden	 daha	 iyi	 değildi.	 Fellahlar	 nefret	 ettikleri	 Memluklerden	 ve
mültezimlerden	 kurtulmuş	 olsalar	 da,	 işler	 onlar	 için	 daha	 iyiye	 gitmedi.
Memlukler	 devrinde	 olduğu	 gibi	 toprağa	 bağlı	 durumdaydılar.	 Yılın	 60	 günü
Mehmet	 Ali’nin	 ve	 ona	 bağlı	 yöneticilerin	 topraklarında	 angaryayla
yükümlüydüler.	 Eskiden	 mültezimlere	 ödedikleri	 vergiyi	 şimdi	 devletin
tahsildarları	daha	yüksek	oranlarla	topluyorlardı.	Memluklerin	hükümranlığında
askerlikten	 muaflardı.	 Şimdiyse	 fiziksel	 cezanın	 yoğun	 olduğu	 acımasız	 bir
sisteme	 sahip	 feodal	 orduda	 uzun	 süreli	 askerlik	 yapmakla	 yükümlüydüler.
Ürünleri	üzerinde	diledikleri	gibi	bir	tasarrufa	sahip	değillerdi,	mahsulün	çoğunu
devletin	alıcılarına	düşük	fiyattan	satmak	mecburiyetindeydiler.

Bir	 yanda	 köylüler	 ve	 zanaatkârlar	 açlıktan	 ölürken,	 diğer	 tarafta	 tekeller
büyük	karlar	elde	etmeye	devam	ederek	devletin	büyük	bir	ordu	kurmasının	ve
tekel	 ürünlerini	 stoklama	 ve	 vergi	 toplama	 hakkını	 satın	 alan	 tüccarların
zenginleşmesinin	önünü	açıyordu.

Bu	boyunduruğa	katlanamaz	hale	gelen	birçok	fellah	ve	zanaatkâr	isyan	etti	ve
Suriye’ye	 kaçtı.	 Mısır	 hükümeti	 onların	 geri	 dönmesini	 talep	 etti	 ve	 kitlesel
ayaklanmaları	 acımasızca	 bastırdı.	 (1822’de	 Kahire’de,	 1823’te	 Minufiya
bölgesinde,	 1824’te	Güney	Mısır’da	ve	1826’da	Bilbeis	 bölgesinde	birer	 isyan
meydana	geldi.)

Devlet	Aygıtının	Yeniden	Yapılandırılması

Resmiyette	 Mısır,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 bir	 eyaleti	 olarak	 kabul
edilmeyi	 sürdürdü.	 Buranın	 valisi	 ve	 paşası	 olan	Mehmet	 Ali	 de	 padişaha	 ve
Babıali’ye	 tabiydi.	 Kul	 maskesini	 taşımaya	 devam	 ettiyse	 de	 gerçekte



Babıali’nin	 emirlerinden	 kendi	 işine	 gelenleri	 yerine	 getirdi,	 aksi	 durumda
olanları	 baltaladı.	 Aslına	 bakılırsa	 Mısır,	 kendi	 hükümeti,	 ordusu,	 hukuku	 ve
vergi	 sistemi	 olan	 bağımsız	 bir	 devlet	 haline	 gelmişti.	 Mehmet	 Ali	 padişaha
toplam	 harcama	 bütçesinin	 yüzde	 3’ünü	 teşkil	 eden	 yıllık	 bir	 haraç	 ödüyor,
padişah	 tarafından	 tanınıyor	 ve	 padişahın	 adı	 hutbelerde	 geçiyordu.	 Mısır’ın
Babıali’ye	 bağımlılığı	 bunlarla	 sınırlıydı.	Yabancılar	Mehmet	Ali’yi	 genel	 vali
olarak	adlandırıyordu.

Mısır’ın	 savunma	 kapasitesini	 güçlendirmek	 için	Mehmet	 Ali	 yönetimde	 de
reform	 gerçekleştirdi.	Vilayet	 valilerinin	 (kâşifler)	 despotik	 gücüne	 dayalı	 eski
Memluk	 yönetim	 sistemini	 tasfiye	 ederek	 merkezi	 devlet	 aygıtını	 yarattı.
Avrupa’yı	 örnek	 alan	 işlevleri	 katı	 şekilde	 belirlenmiş	 bir	 dizi	 bakanlık	 kurdu.
Savaş	 bakanlığı	 ordu	 ve	 donanmadan	 sorumluydu.	 Maliye	 bakanlığı	 vergi
topluyordu.	Ticaret	 bakanlığı	 tekelleri	 kontrol	 ediyor,	 aynı	 zamanda	 dış	 ticaret
tekelini	 de	 elinde	 bulunduruyordu.	 Eğitim	 bakanlığı	 birçok	 okul	 kurdu,
Avrupa’ya	bilimsel	eğitim	almak	üzere	öğrenci	gönderdi.	Son	olarak	içişleri	ve
dışişleri	 bakanlıkları	 kuruldu.	Bunların	 bünyesinde	 denizcilik,	 çiftçilik,	 toplum
sağlığı	gibi	sorunlarla	ilgilenen	komite	ve	konseyler	oluşturuldu.

Mehmet	 Ali	 Mısır’ı	 yedi	 yeni	 vilayete	 ya	 da	 müdürlüğe	 böldü.	 Bunların
başında	 bulunan	 merkezi	 hükümete	 tabi	 olan	 bir	 vali	 (müdür),	 idari	 görevleri
yürütüyor	ve	vergi	topluyordu.	Devlet	atölye	ve	fabrikalarından	da	sorumlu	olan
bu	vali	aynı	zamanda	kanal,	köprü	ve	yolların	iyi	durumda	olmasını	gözetmekle
yükümlüydü.	 Ekim	 ve	 mahsul	 toplama	 işlerinin	 zamanında	 gerçekleşmesini
sağlıyordu.	 Müdürlükler	 başlarında	 birer	 memur	 bulunan	 semtlere	 ayrılmıştı.
Yerel	idari	birimlerse	başında	nazırların	bulunduğu	nahiyelerdi.	Son	olarak,	her
köyün	şeyhi	aynı	zamanda	köyün	amiri	konumundaydı.	Bu	uyumlu	ve	hiyerarşik
olarak	 sıkıca	 sıralanmış	 idari	 sistem	 sayesinde	 hükümet	 devlet	 aygıtının	 bütün
bölümlerini	tamamen	denetleyebiliyordu.

Ülkenin	 idari	 yapısının	 Avrupalılaştırılmasına	 yardım	 için	 Fransız	 doktor,
mühendis,	öğretmen	ve	avukatları	davet	eden	Mehmet	Ali,	bu	sayede	Mısırlılar
arasında	bir	burjuva	entelijensiyasının	temelini	attı.

Kültürel	Reformlar

Yeni	bir	ordunun	ve	devlet	aygıtının	yaratılması	eğitimli	insanlara	olan	ihtiyacı
beraberinde	 getirdi.	 Bu	 sebeple	 Mehmet	 Ali,	 birçok	 genç	 Mısırlıyı	 askerî	 ve
teknik	 bilimler,	 ziraat,	 tıp,	 dil	 ve	 hukuk	 eğitimi	 için	 Avrupa’ya	 gönderdi.
Uzmanlıklara	 yönelik	 literatür	 ve	ders	 kitapları	Arapçaya	 çevrildi.	Eğitimlerini
tamamlayan	 öğrenciler,	 evlerine	 döndüklerinde	 subay,	 memur	 veya	 devlet



teşekküllerinde	yönetici	ya	da	mühendis	olarak	görevlendirildiler.	Bazıları	bakan
oldu.

Mısır’da	ilk	kez	seküler	okullar	açıldı.	8	ila	12	yaşlarındaki	6.000’in	üzerinde
öğrenciye,	 ilkokullarda	 Arap	 dili	 ve	 matematik	 öğretildi.	 Yaşları	 12	 ila	 16
arasında	 olan	 öğrenciler	 ortaokullarda	 Türkçe,	 matematik,	 tarih	 ve	 coğrafya
öğrendi.	Mezuniyetin	ardından,	4	yıllık	bir	eğitim	almak	üzere	branş	okullarına
gidebiliyorlardı.	 Askerî	 okullar	 dışında	 tıp,	 veterinerlik,	 teknik,	 mühendislik,
ziraat,	filoloji	ve	müzik	gibi	dallarda	da	okullar	açıldı.	Öğrenciler	burs	alıyorlar,
barınma	için	ücret	ödemiyorlardı.	Bunlara	ek	olarak	askerî	ve	sivil	hastaneler	de
kuruldu.	 Bunların	 zamanın	 Avrupa	 hastanelerinin	 büyük	 çoğunluğundan	 aşağı
kalır	yanı	yoktu.

1822’de	Mehmet	Ali	 ülkenin	 ilk	 basımevini	 açtı.	 Burada	Arapça,	 Türkçe	 ve
Farsça	 kitaplar	 yayımlandı.	 Mehmet	 Ali	 devrinde	 ayrıca	 Mısır’ın	 ilk	 gazetesi
olan	 El-Vakıa	 yayın	 hayatına	 başladı.	 Mehmet	 Ali’nin	 kendisi	 de	 okumayı
yaşamının	çok	geç	bir	döneminde,	45	yaşında	öğrendi.	Okuma	yazma	bilmeyen
biri	olarak	Mısır’da	10	sene	boyunca	hüküm	sürmüş;	savaşın,	mühendisliğin	ve
tarihin	 esaslarına	 bütünüyle	 doğuştan	 gelen	 zekâsıyla	 hâkim	 olmuştu.	 Bu	 yeni
bilgisiyle	 ordu	 idaresine	 ve	 kamu	 teşebbüslerine	 ilişkin	 araştırmalar	 yaptı,	 dış
basındaki	haberleri	takip	etti.

Mehmet	Ali’nin	Reformlarının	Genel	Karakteri

Tıpkı	1.	Petro’nun	reformları	gibi,	Mehmet	Ali’nin	reformları	da,	feodal	devlet
tarafından	acımasızca	sömürülen	halk	 için	bir	külfet	olsa	da,	 ilerici	bir	niteliğe
sahipti.	 1.	 Petro	 gibi	 üretimin	 feodal	 yapısına	 son	 vermeyen	 Mehmet	 Ali,
yalnızca	Orta	Çağ’ın	en	gerici	kalıntılarını	tasfiye	etti.	Aynı	zamanda	bir	toprak
sahipleri	 ve	 tüccarlar	 devleti	 kurdu;	 güçlü	 bir	 ordu,	 donanma	 ve	 devlet	 aygıtı
yarattı	ve	Mısır’ı	güçlü	ve	canlı	bir	devlet	haline	getiren	bir	dizi	 reforma	 imza
attı.

Karl	 Marx	 Mehmet	 Ali’nin	 reformlarını	 takdir	 etmiştir.	 Marx,	 onu	 “sarığı
gerçek	 bir	 kafayla	 ikame	 eden	 tek	 adam”	 olarak	 tanımlamıştır.	 (Rus-Türk
Meselesi	–İngiliz	Kabinesinin	Hile	ve	Hurdası.	Nesselrode’un	Son	Notu–	Doğu
Hindistan	Sorunu.	New	York	Daily	Tribune,	25	Temmuz	1853.)	Mısır’ı	zamanın
Osmanlı	 İmparatorluğu’ndaki	 “ayakta	 kalabilir	 tek	 unsur”	 olarak	 tarif	 etmiştir.
(Burma’da	 Savaş	 –Rus	 Sorunu–	 Tuhaf	 Diplomatik	 Yazışma,	 New	York	 Daily
Tribune,	30	Temmuz	1853.)

Mehmet	 Ali’nin	 reformlarında	 gerici	 olan	 pek	 çok	 unsur	 da	 mevcuttu.	 O



yalnızca	Mısırlı	 işçi,	zanaatkâr	ve	 fellahları	değil	diğer	halkları	da	ezdi.	Yunan
özgürlük	 hareketini	 bastırdı;	 Arabistan,	 Suriye,	 Sudan,	 Kilikya	 ve	 Girit’i
boyunduruk	 altına	 aldı.	 Mısır’ın	 toprak	 sahipleri	 ve	 tüccarları	 için	 uçsuz
bucaksız	 bir	 çok	 uluslu	 imparatorluk	 yaratmayı	 hayal	 etti.	 Arapların	 dışında
Türklere,	 Yunanlılara	 ve	 Sudanlılara	 da	 hükmetti.	 Orduları	 komşu	 Arap
ülkelerinde	bile	zapt	edilmiş	ülkeleri	ele	geçiren	ordular	gibi	davrandı.

Bu	acımasız	feodal	boyunduruk,	birbiri	ardına	gelen	saldırgan	savaşlar,	ezilen
halkların	 muhalefeti	 ve	 başta	 Britanya	 olmak	 üzere	 büyük	 güçler,	 Mehmet
Ali’nin	gücünün	altını	oydu	ve	sonunda	onun	düşüşüne	yol	açtı.



BÖLÜM	IV
19.	Yüzyıl	Başlarında	Filistin,	Suriye	ve	Irak	

Suriye’de	Fransız	Planlarının	Fiyaskosu

Resmî	otorite	olarak	yalnızca	Babıali’yi	kabul	eden	yerel	despotlar	tarafından
gaddarca	 ezilen	 Filistin,	 Suriye	 ve	 Irak	 –Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 uzak
bölgeleri–	 19.	 yüzyılın	 şafağında,	 Avrupa’yı	 derinden	 sarsacak	 olaylar
anaforunun	 içine	 çekilecekti.	 Bu	 ülkeler,	 Napolyon’un	 Mısır	 seferi	 ve
Hindistan’daki	sert	İngiliz-Fransız	mücadelesi	esnasında	kendilerini	uluslararası
politikanın	 göbeğinde	 buldular.	 Hayatı	 boyunca	 Hindistan	 seferi	 fikrinden	 hiç
vazgeçmemiş	olan	Napolyon’un	Irak	ve	Suriye’nin	önemli	bir	yer	tuttuğu	geniş
kapsamlı	planları	vardı.	Fransızların	Mısır	seferini,	Fırat	Vadisi	boyunca,	Suriye
ve	Irak	üzerinden	Hindistan’a	ilerleme	izleyecekti.

Bu	bağlamda	Burbonların	geleneğini	sürdüren	Direktuvar[4]	Fransız	ticaretinin
ve	Doğu	Hıristiyanlarının	müdafaası	düsturuyla,	Fransız	 etkisini	doğuya	doğru
genişletmek	 için	gayret	 sarf	 etmişti.	O	zamanlarda	bile,	Doğu	Hıristiyanlarının
haklarını	koruma	gerekliliği,	Fransız	burjuvazisi	tarafından	Suriye	ve	Filistin’de
nüfuz	sahibi	olmak	ve	Doğu’daki	yayılmacı	planlarını	örtbas	etmek	için	bahane
olarak	yaygın	şekilde	kullanılıyordu.	Mısırda	olduğu	gibi,	Fransız	burjuvazisinin
esas	amacı	katıksız	olarak	yağmacılıktı.	Fransa’nın	bu	bölgedeki	somut	planları
Bonapart’ın	Mısır	seferi	stratejilerini	yakından	izledi	ve	ayrıca	onun	Hindistan’ı
zapt	etme	hayalini	gerçekleştirmek	üzere	tasarlandı.

1799	 yılında	 Mısır	 seferi	 esnasında	 Bonapart,	 Suriye’ye	 karşı	 bir	 harekât
başlattığında	 bunu,	 Türklere	 ve	 İngilizlere	 karşı	 konuşlandırılacak	 Fransız
çekirdekli	 bir	 Arap	 ordusu	 oluşturma	 niyetiyle	 yürütecekti.	 Bu	 sebeple	 Arap
feodal	 beylerine	 ve	 yerel	 Türk	 yöneticilerine	 bel	 bağladı.	 Suriye	 Paşası
Cezzar’ın	elinde	kayda	değer	bir	güç	ve	İngilizlerden	gelen	para	bulunduğu	için
onunla	yapılan	görüşmeler	başarısızlıkla	sonuçlandı.	Nitekim	20	yıldan	fazla	bir
süre	 Suriye’yi	 mutlak	 bir	 güçle	 yönetmişti	 ve	 gücünü	 bir	 başkasıyla
paylaşmaktan	yana	değildi.

Lübnanlı	 II.	 Emir	 Beşir	 ise	 (kendisine	 uzlaşı	 için	 Albay	 Sebastiani
gönderilmişti)	 vaktinin	 gelmesi	 ve	 hangi	 tarafın	 kazanacağını	 görmek	 için
kurnazca	 beklemişti.	 Cezzar’ın,	 birliklerini	 Akka’ya	 göndermesi	 yolundaki
talimatına,	 dağlarda	 tamamıyla	 bir	 anarşinin	 hüküm	 sürdüğü,	 insanların	 vergi



ödemediği	 ve	 sefer	 emrini	 dinlemediği	 cevabını	 verecekti.	 Fakat	 yine	 de	 hem
Türklere	 hem	 de	 Fransızlara	 erzak	 sağlamaktan	 da	 geri	 kalmamıştı.	 Beşir
Lübnan’daki,	 özellikle	 Beyrut’taki,	 Avrupa’dan	 sakınan	 Katolik	 rahip	 ve
papazların	Maruni	nüfusu	arasındaki	geri	kalmış	unsurlara,	Fransız	Cumhuriyeti
ve	Bonapart	nefretini	körüklediği	gerçeğini	hesaba	katmak	zorundaydı.	Sadece
meşhur	 Ömer	 Zahir’in	 torunu,	 Safad	 şeyhi	 Salih,	 Bonapart	 tarafına	 geçti	 ve
Memluk	 birliklerini	 Tabor	 Dağı	 eteklerine	 çekerek	 ona	 yardım	 etti	 (16	 Nisan
1799).	 Öte	 yandan	 Bonapart	 kampında,	 Akka’nın	 ele	 geçirilmesi	 esnasında
destek	 vereceklerini	 taahhüt	 eden	 Maruniler	 ve	 II.	 Beşir	 arasında	 görüşmeler
sürüyordu.

Ancak,	 yetmiş	 gün	 süren	 kuşatmaya	 ve	 sürekli	 yinelenen	 saldırılara	 rağmen
Fransızlar,	 Sidney	 Smith	 komutasındaki	 Britanya	 filosunun	 silahları	 ile
savunulan	Akka’yı	 ele	 geçiremediler.	 Bonapart	 14	Haziran	 1799’da	Kahire’ye
geri	döndü.	Pervasız	planları	başarısızlıkla	sonuçlanmıştı.	Fransız	ordusu	Suriye
halkı	 tarafından	 etkin	 bir	 şekilde	 desteklenmemişti.	 Fakat	Cezzar’a	 duydukları
şiddetli	 nefret	 duygusundan	 ötürü	 Suriye	 Arapları	 Türklere	 de	 yardımda
bulunmamıştı.	 Fransız	 ordusu	 Mısır’da	 olan	 derin	 etkinin	 aynısına	 Suriye’de
erişemedi	 ve	 nihayetinde	Akka’dan	 öteye	 gidemedi.	 İşgal	 edebildikleri	 yegâne
yerler	 Filistin	 sahil	 şeridi	 ve	 Esdraleon	 Ovası	 olmuştu.	 Ülkede	 yalnızca	 3	 ay
kadar	 kalabildiler.	 Fakat	 Suriye’deki	 askerî	 operasyonlar	 iç	 durumu	 daha
karmaşık	 bir	 hale	 getirmişti	 ve	 feodal	 beyler	 arasında	 yeni	 feveranlara	 sebep
olmuştu.

Irak	İçin	İngiliz-Fransız	Mücadelesi

Mısır	 Seferi	 başarısızlığı	 Bonapart’ın	 planlarını	 engellemiş	 olabilirdi	 fakat
kendisini	 yıldırmamıştı.	 Amiens	Antlaşması’nın	 sonuçlanmasından	 bir	müddet
sonra	Fransızlar	bir	kez	daha	Orta	Doğu’da	oldukça	aktifleşecekti.	1802	yılının
sonbaharında	 Albay	 Sebastiani,	 Orta	 Doğu	 ülkelerine	 yerel	 yöneticilerle
bağlantılar	kuracağı	ve	Fransız	seferinin	yeni	yollarını	hazırlayacağı	bir	seyahate
daha	çıkacaktı.

1805’te	 Napolyon,	 Hindistan’a	 karşı	 bir	 sefer	 için	 düzenlediği	 planla	 Doğu
politikasını	yeniden	canlandırdı.	Bu	kez	Asi	Nehri	ağzından	bir	çıkarma	yapıp,
oradan	 Fırat	 vadisine	 doğru	 sıçrama	 niyetindeydi.	 Bir	 sonraki	 adım	 Fransız
birliklerinin	 Irak	 boyunca	 geçişlerini	 sağlamak	 olacaktı.	 Bonapart’ın	 ajanları,
Büyük	Süleyman’ın	1802	yılında	ölümünden	sonra	tüm	gücü	eline	alan	ve	şimdi
de	 Fransız	 eğitmenlerin	 yardımıyla,	 Avrupalı	 yöntemlerle	 düzenli	 bir	 askerî
kuvvet	oluşturan	Bağdat	Paşası	Hafız	Ali	ile	bir	anlaşmaya	vardılar.	Ancak	Paşa



1807	Ağustosunda,	bir	komployla	öldürüldü,	Fransızlarla	bağlantı	halinde	olan
yeğeni	 Küçük	 Süleyman,	 amcasının	 kurduğu	 düzenli	 güçlerin	 de	 yardımıyla
suikastçıları	 bozguna	 uğrattı.	 General	 Sebastiani’nin	 ısrarı	 üzerine	 Babıali
Küçük	 Süleyman’ı	 Bağdat	 Paşası	 ilan	 etti.	 Aynı	 zamanda	 Fransa,	 İran’la	 bir
ittifak	 antlaşması	 imzaladı	 ve	 Şah’ın	 ordusunu	 ıslah	 etmek	 ve	 Fransız
birliklerinin	 ülkeden	 geçişleri	 için	 hazırlıklar	 yapmak	 üzere,	 General
Gerdane’nın	başında	olduğu	askerî	bir	heyet	İran’a	gönderildi.

Fakat	Irak’ın,	Hindistan	yolu	üzerindeki	konumu	Britanya	için	Irak’ın	önemini
artırıyordu	 ve	 burada	 Fransız	 ajanlarının	 aktiviteleri	 Britanya	 karşıtlığını
kışkırtıyordu.	Doğu	Hindistan	Şirketi	(East	India	Company)	18.	yüzyıl	sonunda
Irak	boyunca	uzanan	bir	posta	hattı	inşa	etti,	posta	Bombay’dan	Basra’ya	deniz
yoluyla	iletiliyordu,	buradan	da	Bağdat	ve	Halep	üzerinden	develerle	İstanbul’a
taşınıyordu.	 Bundan	 dolayı,	 bu	 hattı	 kontrol	 eden	 (Britanya	 temsilcilerinin
İran’da	 yaptığı	 gibi)	 Basra	 ve	Bağdat’taki	Doğu	Hindistan	 Şirketi	 temsilcileri,
Napolyon	 ajanlarının	 aktivitelerini	 etkisizleştirmek	 için	 talimatlar	 alıyordu.
Bağdat	Paşası	Hafız	Ali’ye	1807’de	düzenlenen	kumpas	da	aslında	 İngilizlerin
yardımıyla	organize	edilmişti.

1809’da,	 İspanya’daki	 olaylar,	 Bonapart’ın	 dikkatini	 Hindistan	 planlarından
başka	 yöne	 çevirdiğinde,	 İngilizler	 Fransız	 heyetini	 Irak’ın	 dışına	 çıkarmayı
başarmışlardı,	 fakat	 aynı	 yıl,	 bu	 kez	 de	 Küçük	 Süleyman	 ile	 Doğu	 Hindistan
Şirketi	 temsilcileri	 arasında	 bir	 anlaşmazlık	 baş	 gösterdi	 ve	 şirket	 temsilcileri
Bağdat’ı	 terk	 etmek	 zorunda	 bırakıldı.	 Britanya	 tesiriyle	 Küçük	 Süleyman,
Babıali	 tarafından	1810	yılında	görevden	alındı	ve	ölüme	mahkûm	edildi.	Yeni
gelen	 Bağdat	 Paşası,	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi’ne	 ayrıcalıklarını	 geri	 verme	 ve
işlerine	 müdahale	 etmeme	 sözü	 verdi,	 fakat	 bu	 sözlere	 rağmen	 Bağdat’tan
kovuldu	 ve	 Türk	 birlikleri	 tarafından	 öldürüldü.	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi’nin
Bağdat	ve	Basra’daki	ticaret	istasyonları	yeniden	kuruluyordu.

Nitekim	 Fransızlar,	 19.	 yüzyıl	 başlarında	 Yakın	 Doğu’da	 üstünlük	 için
giriştikleri	 şiddetli	 çatışmalarda	 yenildiler.	 Mehmet	 Ali	 tarafından	 yönetilen
Mısır	 hariç,	 her	 yer	 Britanya’nın	 hâkimiyeti	 altındaydı.	 Ayrıca	 Irak	 ve	 Basra
Körfezi	bölgesindeki	konumunu	oldukça	güçlendirmişti.

Vahhabi	Saldırıları

19.	yüzyılın	ilk	on	yılında,	Suriye’nin	köy	ve	kasabaları,	doğu	Filistin	ve	Irak
(Fırat’ın	 sağ	 kıyı	 tarafı)	 sürekli	 Vahhabi	 saldırılarının	 hedefi	 haline	 gelmişti
(Vahhabilik	 hakkında	 daha	 detaylı	 bilgi	 için	 bkz.	 Bölüm	 V).	 Vahhabilik
yandaşları	 padişahın	 Arap	 ülkeleri	 üzerindeki	 otoritesini	 tanımıyor	 ve	 onları



dinsel	 doktrinler	 temelinde	 birleştirmek	 için	 mücadele	 ediyordu.	 Bu	 görevi
gerçekleştirmek	 için	 ihtiyaç	 duyulan	 güce	 haiz	 olmadıkları	 için,	 kendilerini
Suriye	 ve	 Irak	 üzerine	 sistematik	 saldırılar	 düzenlemekle	 sınırlandırdılar.	 Bu
saldırılarında	zorbalık	yaptılar,	kasabaları	yağmaladılar	ve	vergi	topladılar.

Nisan	 1801’de	Vahhabiler,	 Şii’lerin	 kutsal	 kenti	 olan	Kerbela’ya	 taarruz	 etti.
Kent	2	gün	içinde	talan	edildi,	evler	ateşe	verildi	ve	mürtetler	(dinden	dönenler	–
çev.)	 hemen	 ortadan	 kaldırıldı.	 4.000’den	 fazla	 insanı	 katlettiler	 ve	 Şii
camisinden	 sayısız	 hazineler	 yağmalayıp,	 çöle	 geri	 kaçtılar.	 Bağdat	 Paşası’nın
peşlerinden	 Arabistan’a	 gönderdiği	 kuvvetler	 bozguna	 uğratıldı.	 Vahhabiler
1803’te	Halep	yakınlarında	tekrardan	ortaya	çıktılar.	1804’te	ise,	Basra	ve	Zubair
kentlerine	baskın	yaptılar,	fakat	Bağdat	Paşası	Hafız	Ali	birlikleri	tarafından	geri
püskürtüldüler.	 Babıali’nin	 emri	 üzerine,	 Hafız	 Ali	 Arabistan	 üzerine	 sefer
düzenlemek	için	bir	ordu	toparladı,	fakat	bu	seferberlik	(1804-05)	başarısızlıkla
sonuçlandı.	 Vahhabiler	 saldırılarını	 yenilediler	 ve	 Basra,	 Zübeyir,	 Kerbela	 ve
Necef’i	 zapt	 etmek	 için	 yeni	 bir	 girişimde	 bulundular.	 Vahhabiler	 45.000
adamdan	 müteşekkil	 bir	 güçle	 1808	 yılında	 Bağdat’a,	 Küçük	 Süleyman
tarafından	geri	püskürtülecek	bir	saldırı	daha	düzenlediler.	Aynı	yıl	içinde	Ma’an
ile	Halep	 arasındaki	 geniş	 bir	 coğrafyada	 görünür	 oldular.	 1810	 yılında	 ortaya
çıktıkları	 yer	 bu	 kez	 Havran’dı.	 Vahhabilerin	 Suriye	 üzerine	 saldırıları	 ancak
Vahhabileri	bölgeden	tasfiye	etmekle	tehdit	eden	Mısır	birliklerinin	Arabistan’a
gelmesiyle	(1811)	bir	son	bulacaktı.

Feodal	Anarşinin	Yükselişi

Görkemli	 Babıali’nin	 dışsal	 politik	 karışıklıkları	 ve	 dış	 güçlerin	müdahalesi,
1807-08	 reformlarının	 başarısızlığı,	 III.	 Selim	 ve	 Alemdar	 Mustafa	 Paşa’nın
ölümü	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 merkezkaç	 eğilimleri	 güçlendirmişti.
Babıali’nin	 Arap	 eyaletlerini	 yöneten	 paşaların	 ayrılıkçılığı	 daha	 önce
görülmemiş	boyutlara	varmış,	güç	ve	iktidar	için	tamamen	ilkesiz	bir	mücadele
haline	 gelmişti.	 Asi	 derebeylerle	 savaşmaya	 gücü	 ve	 imkânı	 olmayan	merkezi
hükümet	bir	grup	paşayı	diğerinin	karşısına	çıkararak	 içinde	bulunduğu	bu	zor
durumdan	kurtulmanın	yollarını	arıyordu	fakat	bunu	yaparak	da	yalnızca	genel
kaosu	 arttırmış	 oluyordu.	 Avrupalı	 güçler	 ve	 onları	 takip	 eden	 İran	 ve	 Mısır,
kendileri	 açısından	 bir	 fırsat	 gördüklerinde,	 faal	 olarak	 bu	 yıkıcı	 çekişmelere
müdahalede	bulunuyordu.

Bu	sırada	Fransızların	Filistin’den	çekilmesi,	kendisini	Napolyon’a	karşı	zafer
kazanmış	 addeden	 Cezzar’ın	 otoritesini	 ve	 gücünü	 oldukça	 arttırmıştı.	 Zira
küçük	Akka’sı,	 işgalcilerin	yenilmez	ordularına	karşı	koymuş	ve	daha	önce	hiç



mağlup	 edilmemiş	 gelişkin	 bir	 Avrupa	 ordusunun	 istilasını	 geri	 püskürtmeyi
başarmıştı.	 Cezzar	 zafer	 sarhoşluğuyla,	 tüm	 Suriye’nin	 kontrolünü	 kazanmak
için	çabalarını	arttırdı	ve	kendi	topraklarına	katmayı	hayal	ettiği	Şam	ve	Trablus
paşalarına	karşı	süreğen	bir	savaş	başlattı.	Bu,	doğal	olarak	Akka	paşasının	artan
gücünü	memnuniyetsizce	izleyen	Babıali’yle	de	bir	çatışma	anlamına	geliyordu.
Kendi	 temsilcilerinin	 ayrılıkçı	 eğilimlerine	 karşı	 inatçı	 bir	 mücadele	 sürdüren
Sultan	 III.	 Selim,	 Cezzar’ın	 etki	 ve	 gücünü	 sınırlandırmak	 için	 çaba	 sarf
ediyordu,	 üstelik	 o	 esnada	 Cezzar	 kendi	 dengine	 göre	 bir	 rakip	 de	 bulmuştu;
Lübnan	Emiri	II.	Beşir.

Zorba	II.	Beşir	asi	feodal	beylerin	işini	bitirmiş	ve	kendi	nüfuz	alanında	feodal
beyler	 arasında	 süren	 yıkıcı	 savaşları	 sonlandırmış	 ve	 tüm	 Lübnan’ı	 kendi
yönetimi	 altında	 birleştirmişti.	 Cezzar	 rakibini	 ortadan	 kaldırmaya	 karar
verdiğinde,	 merkez	 bu	 mücadelede	 ona	 karşı	 II.	 Beşir’i	 destekledi.	 Cezzar,
Fransız	 birliklerinin	 1799’da	 çekilmesinden	 bir	 müddet	 sonra,	 II.	 Beşir’i
kovmuştu.	 Fakat	 Babıali	 ona	 görevini	 hemen	 iade	 edecekti.	 III.	 Selim,	 II.
Beşir’in	 feodal	haklarını	kendi	bölgesinin	yanı	 sıra	El	Bikâ,	Anti	Lübnan	 (dağ
sırası	–çev.),	Cübeyl	ve	Sayda	için	de	tanıyordu.	İlerleyen	zamanlarda	II.	Beşir,
Cezzar	Paşa’yı	atlatarak	doğrudan	Babıali’nin	emri	altına	girecekti.	Bu,	Lübnan
yönetiminden	uzaklaştırılacak	Cezzar	için	ağır	bir	darbe	olacaktı.

Fakat	Babıali’nin	emirleri	yalnızca,	Türk	ordusunun	Suriye’den	Mısır’a	geçişi
esnasında	 uygulandı.	 Ordunun	 geçişinden	 hemen	 sonra	 Cezzar	 Lübnanlı
köylülerin	 memnuniyetsizliğini	 bahane	 ederek	 II.	 Beşir’i	 yerinden	 kovdu	 ve
kendi	ajanlarından	olan	iki	kişiyi	bölgeyi	yönetmek	üzere	görevlendirdi.	1800’de
yeni	emirlerin	dinmek	bilmeyen	öfkesi,	Lübnanlı	dağlıları	 isyana	 teşvik	etti	ve
II.	 Beşir’e	 eski	 gücünü	 yeniden	 kazanma	 fırsatı	 tanıdı.	 Beşir	 mücadeleyi,
Cezzar’a	 “geçmiş	 borçları	 için”	 400.000	 kuruş	 (kuruş;	 Osmanlı
İmparatorluğu’nda	bir	para	birimi.	19.	yüzyıl	başlarında	bir	kuruş	değer	olarak
bir	 frankın	 çeyreğine	 denkti)	 ve	 yılık	 vergi	 olarak	 da	 500.000	 kuruş	 ödemeyi
kabul	ettiği	1803	yılında	bir	barış	sağlanana	kadar,	sürdürmüştü.

Ahmet	Cezzar’ın	1804’te	ölümü	feodal	anarşiyi	şiddetlendirdi	ve	kanlı-yıkıcı
çekişmeler	 tüm	 paşalıklarda	 birbiri	 ardına	 patlak	 verdi.	 Cezzar’ın	 ordusunun
kumandanı	Süleyman,	Akka’da,	aylarca	süren	savaşlardan	sonra	paşa	oldu	ve	on
beş	 yıl	 boyunca	 (1804-1819)	 güney	 Suriye’yi	 yönetti.	 Şam’da,	 paşalar	 birbiri
ardına	iktidara	geliyordu.	Üstelik	aynı	anda	Vahhabilere	karşı	da	savaşıyorlardı.
Bir	 müfreze	 kumandanı	 olan	 Genç	 Yusuf	 savaşta	 sivrilmeyi	 başarmış	 ve
nihayetinde	 Şam	 paşalığı	 unvanını	 kazanmıştı.	 Daha	 sonrasında	 yalnızca
Vahhabilerle	 savaşmakla	 kalmamış	 aynı	 zamanda	 kendisine	 komşu	 Akka,



Trablus	 ve	 Halep	 paşalarıyla	 da	 mücadeleyi	 sürdürmüştü.	 Bu	 savaşlar	 onun
çöküşünü	hızlandırdı	ve	1812	yılında	Mısır	civarlarında	bir	yere	kaçmak	zorunda
kaldı.	Cezzar’ın	maiyetindekilerden	biri	olan	Mustafa	Berber,	Trablus’a	yerleşti.
Tesadüfen	Trablus	 kalesi	 komutanlığına	 atandı,	 sonrasında	 da	 vergi	 toplayarak
ve	kendisi	dışında	tüm	otoritelerin	varlığını	hiçe	sayarak,	kendisini	tüm	bölgenin
efendisi	ilan	etti.	Ebu	Nabbed	(ceviz	baston	babası)	lakaplı	Mahmut	Bey	Yafa’da
iktidarı	 ele	 geçirdi.	 Irak’ta	 da	 benzer	 bir	 manzara	 vardı.	 Kirmanşah’ın	 İranlı
yöneticisi	 ve	 Kürt	 beyleri	 destekledikleri	 tarafa	 aktif	 bir	 şekilde	 yardımcı
müdahalelerde	 bulunuyorlardı.	 Küçük	 Süleyman’ın	 1810	 yılında	 ölümünden
sonra	Abdullah,	Bağdat’ın	egemenliğini	2	yıla	mahsus	olmak	üzere	ele	geçirdi.
1812	 yılında	 yerini,	 ünlü	 Büyük	 Süleyman’ın	 oğlu	 Sait	 Paşa’ya	 bırakacaktı.
Yönetimde	 kaldığı	 yıllar	 (1812-1817)	 feodal	 düzensizlikler	 ve	 Babıali’nin
ayrılıkçılığa	 ve	 Irak	 kölemenlerinin	 inatçılığına	 karşı	 neticesiz	 teşebbüsleriyle
anılır.

II.	Beşir’in	Lübnan’daki	Reformları

Bütün	feodal	parçalanma	süresi	boyunca,	II.	Beşir,	Lübnan’ın	merkezileşmesi
ve	yeniden	yapılandırılması	için	bir	seferberlik	başlattı.	Ne	düzenli	bir	ordu,	ne
de	 yeni	 üretim	 ve	 eğitim	 birimleri	 kurabilmiş	 olsa	 da,	 eylemleri	 ilerlemeci	 bir
karakterdeydi	ve	Lübnan’ın	 iktisadi	 ilerlemesini	 teşvik	etmişti.	Beşir	genellikle
“korkunç”	 olarak	 adlandırılıyordu.	 Yalnızca	 isminin	 zikredilmesi	 bile	 huşuyla
karşılanıyordu.	Açgözlü	ve	kibirliydi,	bunu	peşi	 sıra	boyun	eğmez	bir	 tutku	ve
kararlılık	sergiliyordu.	Diğer	Doğulu	reformcular	gibi,	Beşir	de,	kurnazlık,	idam,
işkence,	rüşvet	ve	yağmacılık	gibi	feodal	yöntemleri	kullanarak	feodal	keyfiyeti
sonlandırmayı	ve	Lübnan	ekonomisini	geliştirmeyi	umuyordu.

Kendisini	güçlü	bir	merkezi	devletin	yaratılmasına	ve	feodal	anarşinin	tasfiye
edilmesine	 adadı.	 II.	 Beşir	 1795	 yılında	 iktidarı	 ele	 geçirdiğinde,	 Lübnan’da
etkili	 birçok	 feodal	 ailenin	 kökünü	 kazıdı	 ve	 mülklerine	 el	 koydu.	 Bu
mücadeleye	19.	yüzyılda	da	devam	etti.	İsyancı	beylerden	tımarları	zorla	aldı	ve
kendi	 oğullarına	 devretti.	 Cezzar’ın	 ölümünden	 kısa	 bir	 müddet	 sonra	 Kuzey
Lübnan’daki	 Cübeyl	 feodal	 beyliğini	 ve	 Lübnan’ın	 buğday	 tedarikçisi	 olan
Bekaa	Vadisini	topraklarına	kattı.

Beşir,	 güney	Lübnan’daki	büyük	 feodal	Dürzi	beylerden	mülkler	devraldı	ve
buralara	kendisine	görece	küçük	kiralar	ödeyen,	dut	ağacı	yetiştiren	ve	ipek	iplik
eğiren	kuzey	bölgesi	Marunilerini	yerleştirdi.	Bu	kiracıların	bazıları	zengin	oldu
ve	nihayetinde	işlediği	toprağı	satın	aldı.

II.	 Beşir	 ayrıca,	 Kasrun’un	 Maruni	 feodal	 beylerinin	 keyfi	 yönetimini	 de



sınırlandırdı.	 Feodal	 haydutluğa	 karşı	 yürüttüğü	 amansız	 mücadele	 anayollar
üzerindeki	 kanunsuzluğun	 tamamen	 elimine	 edilmesiyle	 sonuçlanacaktı	 ve
sonunda	 tüccarlar,	 Beşir	 tarafından	 cezalandırmaktan	 korkan	 hiçbir	 yol	 üstü
haydudun	 kendilerine	 dokunma	 cüreti	 göstermeyeceğini	 bilerek	 mallarını
Lübnan	 dağları	 boyunca	 taşıyabilecekti.	 Tüm	 bunların	 yanı	 sıra,	 köylüler	 de
rahat	 bir	 nefes	 alıyordu,	 çünkü	 feodal	 vergiler	 Cezzar’ın	 dönemine	 göre	 daha
makul	ölçülerdeydi.

Feodal	keyfiyeti	sınırlandıran	Beşir,	kendisine	de	Lübnanlı	köylüleri	sömürme
özgürlüğü	tanımıştı.	Dört	bir	yanını	gösterişli	lükslerle	donattı.	Kendisi	için	Beit
Ed-Dine’de	 yaptırdığı	 saray	 Lübnan	 mimarisinin	 en	 görkemli	 abidelerinden
biridir.	 Resmiyette	 II.	 Beşir	 Müslüman’dı,	 fakat	 kendisi	 ve	 akrabaları	 gizlice
Hıristiyanlığı	 benimsemişlerdi	 ve	 sarayın	 gizli	 kilisesinde	 Hıristiyan	 ayinleri
yapıyorlardı.	 Bu	 dönüşüm	 politik	 gerekçeler	 tarafından	 dayatılmıştı	 –Lübnan’ı
Şehhap	 iktidarı	 altında	 birleştirmek	 için	 Maruni	 ruhban	 sınıfının	 nüfuzunu
kullanma	 isteği–	 ve	 Beşir’in	 bizzat	 kendisi	 bu	 “sırrın”	 Lübnan	 Hıristiyanları
arasında	 yayılması	 için	 çaba	 sarf	 ediyordu.	 Katolik	 basın	 onu	 dini	 bütün	 bir
Hıristiyan	 olarak	 resmediyordu.	 Gerçekte	 ise	 dine	 karşı	 kayıtsız	 biriydi.	 Ünlü
Fransız	 şair	 Lamartine’in	 de	 yazdığı	 gibi	 Beşir,	 Dürzilerin	 yanında	 Dürzi,
Hıristiyanların	yanında	Hıristiyan	ve	Müslümanların	yanında	Müslüman’dı.

Abdullah	Paşa	ve	“Reformları”.	Lübnan’da	1820	Ayaklanması

Akka	Valisi	 Süleyman	 Paşa	 1819’da	 öldüğünde,	 bir	 ara	 hizmetinde	 olan	 bir
mültezim,	 Babıali’den	Akka	 paşalığını,	 en	 sevdiği	 kölemenlerden	 biri	 olan	 ve
kendi	 hayalî	 mertlik	marifetlerini	 övdüğü	 şiirler	 yazan	 26	 yaşındaki	 Abdullah
Paşa	için	satın	almıştı.	Mükemmel	bir	el	yazısı	ile	de	tanınan	bu	genç	paşa,	bir
hat	 sanatı	 aşığı	 olan	 Sultan	 II.	 Mahmut’a	 el	 yazması	 bir	 Kuran	 sunmuştu	 ve
dolayısıyla	 onun	 teveccühlerini	 kazanmayı	 başarmıştı.	 II.	Mahmut	 ve	Mehmet
Ali	gibi	reformcuları	taklit	ettiğini	düşünerek,	Abdullah	Paşa	kendi	kölemenleri
arasından	 düzenli	 bir	 piyade	 taburu	 toparladı	 fakat	 bu	 heveslerinden	 ve	 II.
Mahmut’a	karşı	 henüz	 cezalandırılmamış	birçok	başarısız	 isyanından	kendisini
hiçbir	şekilde	ayıramayacaktı.	Kontrolü	tamamen	kendisi	için	paşalığı	getiren	ve
sonunda	 boğdurduğu	 mültezimin	 ellerindeydi	 ve	 onun	 emirlerini	 uygulamak
zorundaydı.	 Abdullah,	 mültezimin	 taleplerini	 karşılamak	 için	 Lübnan’dan
olağandışı	bir	vergi	de	topluyordu.

Vassalı	 olan	 II.	Beşir	 vergileri	 toplamaya	başladı.	Lübnan	 fellahları,	 1829’de
Cezzar	 devrine	 dönüldüğü	 öngörüsüyle	 ayaklandılar.	 Altı	 bin	 köylü,	 vergileri
ödememe	 kararını	 bildirdikleri	 Antilyas	 köyünde	 (kuzey	 Lübnan)	 bir	 araya



geldiler.	Beşir	Lübnan’dan	sakınıyordu,	fakat	Abdullah	tarafından	yerine	atanan
iki	 emir	 de	 gerekli	 tutarı	 arttırmayı	 başaramadılar.	 Daha	 sonra	 Abdullah,
Lübnan’a,	Cübeyl’deki	kampı	binlerce	asi	tarafından	çevrilmiş	bulunan	ve	küçük
bir	 gücün	 başında	 bekleyen	 Beşir’e	 döndü.	 Dürzi	 Şeyhi	 Canbolat	 tarafından
yönetilen	diğer	bir	kuvvet	 tam	vaktinde	yetişerek,	asileri	püskürtmek	ve	 isyanı
bastırmak	için	II.	Beşir’e	yardım	etti.

Dürzi	Soylularının	İmhası

Abdullah	 Paşa’nın	 başarısızlıkla	 sonuçlanan	 başkaldırısında	 bulunduğu	 için
Sultan’ın	gazabına	uğramaktan	korkan	II.	Beşir	1822	yılında	bu	kez	de	Mısır’a
kaçtı.	 Lübnan’da	 iktidar	 Şeyh	 Canbolat	 başkanlığındaki	 Dürzi	 feodal	 beylerin
elindeydi.	 Şehhaplardan	 birini	 Lübnan	 Emiri’nin	 yerine	 seçmişlerdi.	 Onların
emirlerini	 yerine	 getiren	 iradesiz	 biriydi	 bu.	Eski	 gelenekler,	 otokrasi	 ve	 keyfi
yönetim	Lübnan’da	yeniden	gözden	geçirildi,	fakat	Mehmet	Ali’nin	Babıali’den,
II.	Beşir’in	affını	güvenceye	almasıyla	Emir	kendi	bölgesine	geri	döndü.	Feodal
beyler	onun	otoritesinin	yeniden	 inşasına	karşı	 başkaldırdılar.	Beşir	 isyancılara
karşı	 acımasızca	 davrandı	 ve	 Canbolat’ın	 kalesini	 yıktı.	 Şeyh	 Canbolat
hapsedildi	 ve	 bir	 süre	 sonra	 da	 boğularak	 öldürüldü.	 Çocukları	 sürgüne
gönderildi	ve	mülkleri	Beşir’in	oğulları	arasında	bölüştürüldü.	Benzer	bir	kader
Arslan	 emirlerini	 de	 bekliyordu.	 Arslan	 ailesinin	 ancak	 birkaç	 üyesi	 kaçmayı
başarabilecekti.

Feodal	 otokrasiye	 karşı	 mücadelesinde	 II.	 Beşir,	 bizatihi	 kendi	 akrabalarını
ortadan	 kaldırmaya	 başladığı	 ve	 böylece	 kendi	 yönetimini	 güçlendirdiği	 bir
aşamaya	 erişmişti,	 uluslararası	 durum	 kendisini	 sonsuza	 kadar	 Lübnan	 dışına
çıkmaya	zorlayacağı	1840	yılına	kadar	da	saltanat	sürecekti.

II.	Mahmut	Reformları	ve	Suriye	ve	Filistin’deki	Karışıklıklar

Sultan	II.	Mahmut’un	reformlarına	karşı	artan	memnuniyetsizlik	işaretleri,	19.
yüzyılın	 ikinci	 on	 yılından	 itibaren	 Suriye	 ve	 Filistin’de	 su	 yüzüne	 çıkmaya
başladı.	 Kendisini	 “kâfir”	 olarak,	 İslam’a	 ihanet	 eden	 biri	 olarak	 damgalayan
dindarlar	arasında	Sultan’ın	yeniliklerine	karşı	bir	öfke	yaygınlaşmıştı.	Osmanlı
İmparatorluğu’nu	 Avrupalılaştırma	 girişiminde	 Sultan,	 memurlarına	 Avrupai
elbiseler	giymelerini,	sarık	yerine	fesi	benimsemelerini	emretti	ve	sivil	yönetimi
yeniden	 düzenledi.	 1826’da,	 resmî	 olarak	 toprak	 imtiyazının	 askerî	 tımar
sistemini	 ve	 yeniçeri	 birliklerini	 ortadan	 kaldırdı.	 Düzenli	 ordu	 birliklerinin
oluşturulması	 hükmüne	 cevaben	 İstanbul	 yeniçerileri	 başkaldırdı.	 15	 Haziran
1826’da,	 kışlalarının	 önündeki	 meydanda	 toplandılar	 ve	 padişaha	 karşı	 bir
itaatsizlik	 işareti	 olarak	 kazan	 kaldırdılar.	 Fakat	 Sultan	 bu	 isyanı	 bastırdı.



Meydanı	topçularla	sardı	ve	kışlalara	ateş	emri	verdi.	Binlerce	yeniçeri	yanarak
öldü	ve	kaçmaya	çalışanlar	da	Sultan’ın	ateşli	silahlarıyla	vuruldu.

Bir	sonraki	adım	eyaletlerdeki	yeniçerilerin	katliydi.	Onların	koruyucuları	olan
ve	kent	sakinleri	üzerinde	etraflı	bir	etkiye	sahip	Bektaşi	Dervişleri	de	şiddetle
cezalandırıldı.	 Bektaşi	 Dervişliği	 lağvedildi	 ve	 yeniçerilerle	 bağlantılı	 loncalar
tümüyle	yeniden	düzenlendi.

Tüm	 bu	 olanlar	 taşrada	 hoşnutsuzluk	 hissini	 arttırıyordu.	 Dahası,	 reformları
sürdürmek	için	çok	miktarda	paraya	ihtiyaç	vardı	ve	bunun	da	büyük	bir	kısmı
zanaatkârlar	 ve	 küçük	 tüccarlar	 tarafından	 karşılanıyordu.	Vergiler	 yükselirken
ücretler	düşüyordu.	Memnuniyetsizlikler	Sultan’a	karşı	duyulan	kini	arttırıyordu,
zanaatkârların	 çocukları	 açlıktan	 ölürken,	 “Kâfir”	 (Kâfir-imansız,	 İslam’dan
dönen),	 söylentilere	 göre,	 soylularla	 içki	 âlemlerine	 gidiyordu.	 Dervişler,
Sultan’ın	 lüksler	 içindeki	 hayatını	 zanaatkârların	 kıt	 kanaat	 hayatlarıyla
karşılaştırıyordu.	 Zanaatkârlar	 arasındaki	 ideologlar,	 özellikle	 Bektaşiler,
nasihatlarında	Sultan’ın	sarayındaki	sefahat	ve	varlığa	saldırıyor	ve	ahlaksal	katı
asketik	 sadeliğe	 geri	 dönmek	 ve	 eski	 erdemlerin	 ve	 eski	 el	 araç-gereçlerinin
muhafazası	 için	çağrıda	bulunuyorlardı.	Bu	çağrılar	genellikle	 tasavvuf	ve	sivil
itaatsizlik	öğütleriyle	birleştiriliyordu.

Ekonomideki	 sürekli	 kötüye	 gidiş,	 reformların	 gerçek	 doğasını	 anlamaktaki
acizlik	ve	Derviş	propagandaları,	tüm	bunlar	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	birçok
kentini	 saran	 geniş	 bir	 isyan	 hareketinin	 doğmasına	 neden	 oldu.	 Bu	 hareket
Suriye’de,	Halep	ve	–özellikle	de–	Şam	kentlerinde	doruğa	ulaştı.

1825’de,	 Şam’da	 para	 sirkülâsyonu	 üzerine	 bir	 fermanın	 yayınlanmasıyla
bağlantılı	 olarak,	 büyük	 bir	 kargaşa	 patlak	 verdi.	 Dönemin	 bir	 tanığı	 “Halk,
valiyi	öldürmekle	ve	tüm	görevlileri	katletmekle	tehdit	ederek,	İstanbul’dan	bir
hazinedar	 gelene	 kadar	 tüm	 parayı	 dolaşımda	 tutmak	 için	 bir	 emrin
yayınlanmasını	 güvence	 altına	 almaya	 çalıştı”	 diye	 yazmaktadır.	 Aynı	 yıl,	 bir
isyan	da	halkın	vergi	vermeyi	reddettiği	Kudüs,	Beytüllahim	ve	Nablus’ta	patlak
verdi.	1830’da	Nablus’ta	ve	1831’de	Şam’da	yeni	isyan	alevleri	parladı.

Şam’da	 Türk	 Paşası,	 merkezin	 emriyle,	 vergileri	 arttırma	 maksadıyla	 bütün
zanaatkâr	dükkânlarının	ve	depolarının	bir	envanterini	hazırlamaya	başladı.	Bu
işlem	 bir	 isyan	 işareti	 olarak	 hizmet	 etti.	 İsyancılar,	 Paşa’nın	 sarayını	 ateşe
verdiler	 ve	 garnizonla	 birlikte	 sığınmacıları	 da	 yanına	 aldığı	 kaleyi	 kuşattılar.
Kuşatma	6	hafta	boyunca	sürdü.	Erzak	tedariki	sağlanamayınca	Paşa	kuşatmayı
yarmak	 için	 bir	 girişimde	 bulundu	 ve	 bu	 esnada	 öldürüldü.	 Fakat	 Şam	 ahalisi
savaş	alanından	galip	ayrılsa	da	bu	zaferin	meyvelerini	toplayamayacaktı.



Tüm	 bunlar	 kendiliğinden	 gelişen	 isyanlar	 ve	 başkaldırılardı	 ve	 genel
hoşnutsuzluk,	 gözlerini	 Osmanlı’nın	 Asya’daki	 eyaletlerine	 diken	 Mehmet
Ali’nin	 elindeki	 bir	 oyuncak	 gibiydi.	 1831’de,	 Mısırlı	 birlikler	 Suriye	 ve
Filistin’i	 ilhak	 ettiğinde	 halk	 onları,	 kâfir	 Sultan’ın	 zorbalığından	 kurtaracak
kişiler	olarak	memnuniyetle	karşılayacaktı.

Davud	Paşa’nın	Irak’taki	Reformları	(1817-31)

Sultan’ın	 Mezopotamya’daki	 prestiji	 de	 çok	 kötü	 durumlara	 düşmüştü.
Dağlarla	 çevrilmiş	 Irak,	 aslında	 Babıali’nin	 otoritesinin	 hâlihazırda	 tanındığı
ama	 itibar	 görmediği	 otonom	 bir	 bölgeydi.	 Irak	 kölemenler	 tarafından
yönetiliyordu.	 Davud	 Paşa	 1817’de,	 seleflerinin	 ve	 kayınbiraderinin	 boynunu
vurdurarak	 iktidarı	 ele	 geçirdi.	 Gürcistan	 doğumlu	 biri	 olarak,	 çocuk	 yaşta
Büyük	Süleyman’a	köle	olarak	satılmıştı.	Edebi	ve	diplomatik	istidadıyla,	Doğu
dillerine	 ve	 Müslüman	 teolojiye	 dair	 kusursuz	 bilgisiyle	 Davud,	 kölemenler
arasında	 göze	 çarpıyordu.	Büyük	Süleyman’ın	 kâtibi	 oldu	 ve	 Sultan’ın	 kızıyla
evlendi.	 Süleyman’ın	 ölümünden	 sonra	 Davud	 gözden	 düştü	 ve	 Bağdat’ta	 bir
camide	molla	oldu.	Fakat	sonrasında	din	adamlarıyla	sıkı	bağlar	geliştirdi,	aynı
zamanda	kölemenleri	de	kendi	tarafına	çekmeyi	başardı	ve	onların	da	desteğiyle
paşa	oldu.

Davud	Paşa	Irak’ı	on	dört	yıl	boyunca	bir	despot	gibi	yönetti.	Birçok	yönden
Mısır	 Paşası	Mehmet	 Ali’yi	 taklit	 ediyordu.	 İlkin,	 yerel	 tüccarlar	 üzerine	 ağır
yükler	 bindiren	 kapitülasyonları	 kaldırdı	 ve	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi’ni	 ve
komprador	 ajanlarını	 (genellikle	 İranlılar)	 ayrıcalıklı	 konumlara	 getirdi.
1821’deki	 talimatlarında	 ise	 şirket	 ve	 kompradorları	 imtiyazlarından	 mahrum
kıldılar	ve	yerel	tüccarlarla	aynı	duruma	indirgendiler.

Doğu	Hindistan	 Şirketi	 savaş	 açarak	misillemede	 bulundu.	Deniz	 filosu	 Irak
nehirlerinde	 demirlemiş	 ve	 Basra-Bağdat	 bağlantısını	 kesmişti.	 Davud
sonrasında	 Şirket’in	 mallarına	 el	 koymaya	 ve	 Bağdat’taki	 ikametinin	 etrafını
kuşatmaya	 başladı.	Çatışma,	 şirketin	 tesislerini	 kapatması	 ve	 çalışanlarını	 sınır
dışı	 etmesiyle	 geçici	 olarak	 sonlandı.	 Fakat	 çok	 geçmeden	 heybetli	 Doğu
Hindistan	Şirketi	Davud	Paşa’yı	kendisinin	ve	temsilcilerinin	imtiyazlarını	iade
etmesi	için	uyardı	ve	hatta	el	koyduğu	malları	geri	vermesi	için	ona	baskı	yaptı.
Yerel	 tüccarların	 çıkarlarını	 güvence	 altına	 almaya	 çalışan	 Davud’un	 tüm
girişimleri	sonuçsuz	kalmıştı.

Irak’ın	merkeziyetçi	 bir	 yapıya	 kavuşması	 için	 verdiği	mücadelelerde	Davud
Paşa	 feodal	 ve	 aşiretsel	 ayrılıkçılığı	 hesaba	 katmak	 zorundaydı.	 Aşiret
isyanlarını	bastırdı,	kendisine	faydası	dokunmayan	şeyhleri	kovdu	ve	aşiretlerin



başına	 kendi	 adamlarını	 yerleştirdi.	 Feodal	 Kürdistan’a	 üstünlük	 kurma
mücadelesi	çok	daha	zorluydu.

Kürt	Beyleri,	İran	Şahı’nın	kişiliğinde	oldukça	güçlü	bir	müttefike	sahipti.	18.
yüzyılın	ikinci	yarısı	boyunca	feodal	İran	düşüş	halindeydi,	fakat	1797’de	ülke,
Irak’ı	 da	 topraklarına	 katmak	 için	 çabalayan	 Fatih	 Ali	 Şah’ın	 iktidarı	 altında
birleşti.	İlk	eylemi	Irak	Kürdistanı’ndaki	beylerle	irtibat	kurmak	olmuştu.	Beyler,
onun	vassalı	olmayı	kabul	ettiler	ve	vergi	ödemeye	başladılar	ve	hatta	içlerinden
bazıları	 Şah	 tarafından	 bölgenin	 valisi	 olarak	 atandı.	 Bağdat	 paşalarının	 Irak
Kürdistanı’nda	 iktidarı	 geri	 almak	 için	 bulundukları	 tüm	 girişimler,	 İran
birliklerinin	 mukavemetiyle	 karşılaşıyordu.	 Davud	 Paşa	 bu	 duruma	 bir	 son
verme	 kararındaydı.	 1821	 yılında,	 İran’ın	 atadığı	 Kürdistan	 Valisi,	 yeni	 beye
karşı	bir	sefer	düzenledi,	fakat	birleşik	Kürt	ve	İran	güçleri	tarafından	yenilgiye
uğratıldı.	 Buna	 karşılık	 Davud,	 Irak’taki	 İranlılar	 için	 bir	 misillemede
bulunacaktı.	 Mülklerine	 el	 koyup	 hepsini	 hapse	 attırmıştı.	 Ayrıca	 adamlarına,
Kerbela	ve	Necef’te	bulunan	Şii	din	adamlarının	hazinelerine	el	koyma	emrini
verdi.	Şii	camilerine	sığınmaya	çalışan	birçok	İranlı	öldürüldü.	Tüm	bu	olanlar
Kürdistan	 üzerindeki	 Türk-İran	 anlaşmazlığını	 sivriltti	 ve	 1821-23	 savaşına
neden	oldu.

İran	avantajlı	durumdaydı.	Orduları	kısmen	Avrupalılarınki	gibi	düzenlenmişti.
Türkler,	 hem	 Irak’ta	 hem	 de	 Doğu	 Anadolu’da	 bir	 dizi	 yenilgiyle	 zarara
uğradılar.	 İranlılar	 Süleymaniye,	 Kerkük	 ve	 Musul’u	 ele	 geçirdi	 ve	 ancak	 bir
kolera	 salgını	 ile	 durdurulabildiler,	 bundan	 dolayı	 Irak	 Kürdistanı’nın	 Türk
paşaların	elinde	kaldığı	Erzurum	Barış	Antlaşması’nı	(Mart	1823)	imzaladılar.

İran’la	 yapılan	 savaş	 Davud	 Paşa’yı	 Avrupa’nın	 savaş	 yöntemlerinde
üstünlüğü	 konusunda	 ikna	 etmiş	 ve	 düzenli	 bir	 ordu	 oluşturmak	 için	 işe
koyulmuştu.	 Seleflerinin	 aksine	 Davud,	 Fransız	 yerine	 İngiliz	 eğiticileri
görevlendirmişti.	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi’nin	 Bağdat’taki	 mümessili	 Albay
Taylor’un	da	yardımıyla	Davud	Paşa,	İngiliz-Hint	sepoyları	tarzında	donatılmış
düzenli	birlikler	oluşturdu.	Bunun	yanı	sıra	Davud,	modern	 toplar	satın	aldı	ve
Bağdat’a	günün	teknik	standartlarına	cevap	verecek	nitelikte	bir	cephanelik	inşa
etti.

Ordunun	yeniden	düzenlenmesinin	 finansmanı	 için	Davud,	Mehmet	Ali	gibi,
Irak’ın	 temel	 ürünleri	 olan	 buğday,	 arpa,	 hurma	 ve	 tuzun	 tamamını	 satın	 alıp,
ihraç	etme	ayrıcalıklı	opsiyonunu	kullandı.	Bu	ürünlerin	nakliyesi	 için	denizde
de	 gidebilen	 nehir	 gemileri	 getirtti.	Ayrıca,	Mısır	 örneğini	 izleyerek	 pamuk	ve
şeker	kamışı	yetiştirmeye	çalıştı.



Davud,	Mehmet	Ali	gibi,	yönetim	altında	olan	Irak’ın	bağımsızlığını	sağlamak
için,	Türkiye’yi	1828-29’daki	Rus	savaşı	esnasında	yenmeyi	planlıyordu.	Edirne
Antlaşması’na	 göre	 Türkiye	 çok	 büyük	 tazminatlar	 ödemek	 zorunda	 bırakıldı.
Sultan	II.	Mahmut,	paşalarından	para	talep	etmek	zorunda	kalacaktı.	Babıali’nin
özel	 bir	 memuru	 Irak’a	 vergileri	 toplamak	 için	 gönderildi.	 Bu	 görevli	 Davud
Paşa’nın	 talimatıyla,	 öğle	 yemeği	 karşılamasından	 sonra	 hemen	 öldürüldü.
Babıali,	 Davud	 Paşa’yı	 isyancı	 olarak	 ilan	 etti	 ve	 1820’de	 Halep	 Paşası	 Ali
Rıza’nın	 birliklerini	 ona	 karşı	 savaşmak	 üzere	 yönlendirdi.	 Fakat	Davud	Paşa,
Babıali’ye	 karşı	 savaşmak	 için	 uzun	 zamandır	 hazırlıklar	 yapıyordu.	 İyi
donanımlı	 ve	 iyi	 eğitimli	 bir	 orduya	 sahipti	 ve	 tek	 istediği	 böylesi	 bir	 savaştı.
Emrindeki	düzenli	birliklerin	yanı	sıra,	25.000	kişilik	güçlü,	düzensiz	piyade	ve
süvari	 birliği	 ve	 ayrıca	 kabilelerden	 toplanmış	 50.000	 kişilik	 güçlü	 bir	 askerî
birlikle	 başarıyı	 ummak	 için	 her	 şeye	 sahipti.	 Fakat	 savaşın	 neticesi	 diğer
şartların	belirleyiciliğine	tabi	olacaktı.	Yıkıcı	bir	sel	baskını,	mahsul	kıtlığı	ve	bir
humma	 salgını	 Irak’ın	 kudretini	 baltalamıştı.	 1831	 vebası	 Davud’un	 ordusunu
hemen	 hemen	 yok	 etmişti.	 Salgın	 sona	 erdiğinde	 Ali	 Rıza’nın	 birlikleri
neredeyse	 hiçbir	 dirençle	 karşılaşmadan	 Irak’a	 girdi	 ve	 boş	 ve	 tükenmiş
toprakları	 ele	 geçirdi.	 Eylül	 1831’de	 Davud	 Paşa	 azledildi	 ve	 İstanbul’a
gönderildi.	Aynı	zamanda,	Bağdat	paşalarının	ve	kölemenlerin	ayrılıkçılığını	da
bir	son	bekliyordu.	O	zamandan	sonra	Bağdat	paşaları	Babıali	tarafından	atandı
ve	onun	emir	ve	politikalarının	uygulandığı	görüldü.



BÖLÜM	V
18.	Yüzyılın	Sonunda-19.	Yüzyılın	Başında	Vahhabiler	ve	Arap	Ülkeleri

18.	Yüzyılda	Arabistan

Arabistan,	 her	 zaman	 Arap	 dünyası	 içinde	 en	 geri	 kalmış	 ülke	 olagelmiştir.
Buradaki	feodal	ilişkiler	hâlâ	Muhammed	peygamber	zamanının	ataerkil	izlerini
taşır.	 18.	 yüzyılda,	 eskiden	 olduğu	 gibi,	 hayvan	 yetiştiriciliği	 ve	 vaha	 sulama
tarımı	 ülke	 ekonomisinin	 temellerini	 teşkil	 etmekteydi.	 Oldukça	 geniş
olmalarına	rağmen	Arabistan	stepleri,	zayıf	bitki	örtüsüyle,	hayvan	yetiştiren	bir
nüfusun	ihtiyaçlarını	karşılamaktan	daima	uzak	olmuştur.	Arabistan	ezelden	beri,
zaten	 ilkel	 olan	 ekonomiyi	 tahrip	 eden	 ve	 fazla	 nüfusu	 yarımada	 dışına	 atan
periyodik	“otlak	krizlerinden”	zarar	görüyordu.	Otlakların	azlığı,	göç	dalgalarına
neden	 olmanın	 yanı	 sıra,	 bedevileri	 hurma	 ve	 diğer	meyvelerin	 ekip	 biçilmesi
dâhil,	 toprak	 üzerinde	 uzlaşıya	 varmak	 zorunda	 bırakıyordu.	 Bu	 yüzden
Arabistan’da	 “kabilelerin	 bir	 bölümünün	 yerleşimleriyle,	 diğerlerinin	 süreğen
göçebe	hayatları	arasında	ortaya	çıkan	genel	bir	ilişki	vardır”	(Marx	ve	Engels,
Seçme	 Yazılar,	 Moskova,	 1965,	 s.	 80),	 ki	 Marx’a	 göre	 bu,	 bütün	 Doğulu
kabilelerin	 karakteristiğidir.	 Yerleşimler,	 Asir,	 Yemen,	 Hadhramaut,	 Umman,
Necid	dağlarında	ve	dağların	eteklerindeki	vahalarda	bulunurdu.

18.	 yüzyılın	 başlarında,	 Arabistan	 Yarımadası	 hiçbir	 devlet	 örgütlenmesine
sahip	değildi.	Nüfusu,	bozkır	bedevileri	ve	vahalardaki	yerleşik	çiftçiler,	bir	dizi
kabileye	 bölünmüştü.	 Parçalanmış	 ve	 birbiriyle	 sürekli	 savaşan	 bu	 kabileler,
otlaklar,	 sürüler,	 ganimetler	 ve	 kuyuların	 zilyeti	 üzerine	 bitmek	 tükenmek
bilmeyen	savaşlara	girişmişti.	Üstelik	kabileler	 son	adamına	kadar	 silahlanınca
mücadeleler	çok	daha	şiddetli	ve	sürüncemeli	bir	hal	alacaktı.	Göçebe	bölgelerin
feodal	 ve	 kabilesel	 anarşisi	 yerleşik	 bölgelerin	 feodal	 parçalanmışlığıyla
birleşiyordu.	Hemen	hemen	tüm	köyler	ve	kasabalar	tevarüs	eden	bir	yöneticiye
sahipti.	Arabistan’ın	yerleşik	bölgeleri	kabile	benzeri	küçük	feodal	beyliklerden
müteşekkildi	ve	bunlar	da	kendi	aralarında	sonu	gelmez	savaşlar	sürdürüyordu.

Arabistan	feodal	toplumunun	görece	karmaşık	bir	yapısı	vardı.	Şeyhler	göçebe
kabileler	 üzerinde	 bir	 egemenliğe	 sahipti.	 Bazı	 kabilelerde	 şeyhler	 haleflerini
seçerdi	fakat	büyük	çoğunluğunda	yönetim	zaten	verasete	dayalıydı.	Çöl	feodal
aristokrasinin	 ve	 onun	 yönettiği	 sözde	 özgür,	 soylu	 kabilelerin	 yanı	 sıra
derebeylerinden,	bağımlı-yerleşik	ve	yarı	göçebelerden	oluşan	bir	nüfus	da	söz
konusuydu.	Kasabalardaki	ve	tarım	alanlarındaki	feodal	soylular	(örn.	şerifler	ve



seyitler)	ve	zengin	tüccarlar,	küçük	tüccarları,	zanaatkârları	ve	bağımlı	köylüleri
dengelemekteydi.

Feodal	 Arabistan’da,	 sınıf	 ilişkileri,	 ataerkil	 ve	 klan	 ilişkileriyle	 ve	 hem
göçebeler	hem	de	yerleşik	nüfus	arasında	görece	yaygın	olan	köleliğin	varlığıyla
daha	da	karmaşıklaştı.	Mekke,	Hofuf,	Muskat	ve	diğer	kentlerin	köle	pazarları
Arabistan	 soyluluğuna	 işçilik	 ve	 ev	 hizmetçiliği	 yapacak	 büyük	 sayılarda	 köle
sağlıyordu.

Arabistan’ın	 köy	 ve	 kasabaları	 sürekli	 olarak	 bedeviler	 tarafından	 baskına
uğrar	 ve	 yağmalanırdı.	 Baskınlar	 ve	 yıkıcı	 savaşlar	 kuyuların,	 kanalların	 ve
hurma	bahçelerinin	 tahrip	olmasına	neden	oluyordu	ve	bu	yerleşik	nüfusun	bir
an	 önce	 sona	 erdirmek	 zorunda	 olduğu	 önemli	 bir	 ekonomik	 gereksinim
sorunuydu;	 bundan	 ötürü	 küçük	 beylikleri	 politik	 bir	 bütün	 içinde	 birleştirme
eğilimi	 mevcuttu.	 Dahası,	 Arabistan’ın	 yerleşik	 ve	 göçebe	 nüfus	 arasındaki
toplumsal	 iş	 bölümü	 vahaların	 tarımsal	 ürünleriyle,	 bozkırların	 hayvansal
ürünleri	arasında	bir	değiş	tokuşun	artması	eğilimini	doğuruyordu.	Bundan	ayrı
olarak,	hem	bozkır	bedevileri	ve	hem	de	vaha	çiftçileri	hububat,	 tuz	ve	kumaş
gibi	 ithal	 ürünlere	 ihtiyaç	 duymaktaydı.	 Sonuç	 olarak,	 Arabistan	 ve	 komşu
ülkeler	 olan	 Suriye	 ve	 Irak	 arasındaki	 kervan	 ticareti	 büyümeye	 başlayacaktı.
Feodal	 anarşi	 ve	 bedevi	 soygunculuğu,	 öte	 yandan,	 bunu	 baltalamaya
çalışıyordu.	 Bu	 sebeple,	 büyüyen	 piyasaların	 talebi	 ve	 ayrıca	 sulama	 tarımını
geliştirmeye	 duyulan	 ihtiyaç	 Arapların	 politik	 birliği	 yönünde	 güçlü	 birer
teşvikti.

Arabistan’ın	 feodal	 ve	 kabilesel	 bölünmüşlüğü,	 işgalcilerin	 yarım	 adayı	 ele
geçirmesi	için	uygun	bir	ortam	sunuyordu.	Bu	durum	da	birleşme	için	önemli	bir
özendiriciydi.	 16.	 yüzyılda	 Türkler,	 Arabistan’ın	 Kızıl	 Deniz	 kıyılarını,	 yani
Hicaz,	 Asir	 ve	 Yemen’i,	 önemli	 bir	 direnişle	 karşılaşmadan	 ele	 geçirmişti.
İngilizler,	Hollandalılar	ve	Portekizliler	de	16.	yüzyılda	Arabistan	sahil	şeridine
üsler	 kurmaya	 başladılar.	 18.	 yüzyılda	 ise	 İranlılar	 El	 Ahsa,	 Umman	 ve
Bahreyn’i	 ele	 geçirecekti.	 Sadece,	 çöllerle	 çevrili	 İç	 Arabistan	 işgalciler
tarafından	zapt	edilemedi.

Böylece	 Arabistan’ın	 sahil	 kasabalarında	 cereyan	 eden	 birleşme	 hareketi,
yabancı	işgaline	karşı	artan	bir	mücadeleye	dönüştü.	Zeydi	İmamların	yönettiği
Yemen’deki	 hareket,	 17.	 yüzyılda	 Türklerin	 sınır	 dışı	 edilmesiyle	 sonuçlandı.
İmamlar	ülkenin	tüm	yerleşim	yerlerini	(dağlık)	kontrolleri	altına	aldılar.	Türkler
Hicaz’da,	 sadece	 sembolik	 bir	 güç	 bulunduruyordu.	 Gerçek	 yöneticiler
“Peygamber	 soyundan	gelen”	Arap	 şeriflerdi.	 İranlılar,	 18.	yüzyılın	ortalarında



Umman’dan	 ve	 1783’te	 de	Arap	 feodal	 hanedanının	 kendisini	 sağlamlaştırdığı
Bahreyn’den	çıkarıldı.	Fakat	bu	sürecin	en	temiz	ve	tutarlı	şekilde	gerçekleştiği
yer,	 birlik	 hareketinin	 istilacılara	 karşı	 bir	 savaş	 vermek	 zorunda	 olmadığı	 iç
Arabistan,	yani	Necid’di.	Bu,	Arap	kabilelerinin	birleşmesi,	Necid	beyliklerinin
merkezileşmesi,	 “Arabistan	 topraklarının”	 tek	 bir	 bütün	 haline	 gelmesi	 için
verilen	 bir	mücadeleydi.	 Bu	 kavga	Vahhabilik	 denilen	 yeni	 bir	 dinî	 ideolojiye
dayanacaktı.

Vahhabilik	Doktrinleri

Vahabilik’in	kurucusu	Necid	kentinde	yerleşik	Banu	temim	kabilesinden	gelen
Muhammed	 ibn	 Abdulvahhab	 isimli	 bir	 teologdur.	 1703’te	 Necid’e	 bağlı
Uyaina’da	dünyaya	geldi.	Dedesi	ve	babası	ulemadandı.	Abdulvahhab	da	ataları
gibi	 geniş	 İslam	 coğrafyasını	 gezdi	 (Mekke,	 Medine	 ve	 bazı	 duyumlara	 göre
Bağdat	 ve	 Şam)	 ve	 teoloji	 okudu.	Gittiği	 her	 yerde	 dinî	 tartışmalara	 etkin	 bir
katılım	 sağlamış	 ve	 kırklı	 yaşlarında	 Necid’e	 geri	 döndüğünde	 yeni	 dinsel
doktrinlerini	 yaymaya	 başlamıştı.	 Putperestlikten	 ayırt	 etmediği	 fetişizm	 ve
totemizm	 gibi	 batıl	 inanç	 kalıntılarını	 şiddetle	 eleştiriyordu.	 Görünürde	 bütün
Araplar	Müslüman’dı.	Fakat	gerçekte,	özellikle	Arabistan’da	birçok	yerel	kabile
dini	mevcuttu.	Her	Arap	kabilesinin,	her	köyün	kendine	ait	putları,	inanışları	ve
dinî	 törenleri	 vardı.	 İlkel	 bir	 sosyal	 gelişimden	 kaynaklanan	 dinî	 formların
çokluğu	ve	Arap	Yarımadası	ülkeleri	arasındaki	bağların	zayıflığı	politik	birliğin
önündeki	en	ciddi	engellerdendi.	Abdulvahhab,	bu	dinî	polimorfizmin	karşısına
tevhit	 (birlik)	 diye	 tek	 bir	 doktrin	 inşa	 etti.	 Biçimsel	 olarak,	 İslami	 doktrinleri
değiştirmek	 gibi	 bir	 gayesi	 yoktu,	 fakat	 Kuran’da	 bildirilen	 İslam’ın	 önceki
saflığına	 geri	 dönmeye	 dair	 bir	 telkinde	 bulunuyordu.	 “Tüm	 diğer	 dinsel
hareketler	gibi,	Muhammed’in	dinî	devrimi	de	eskiye,	yalın	olana	sözde	bir	geri
dönüştü,	 biçimsel	 bir	 reaksiyondu.	 (Marx	 ve	 Engels,	 Seçilmiş	 Yazılar,	 s.	 79).
Aynı	 şekilde	 Abdulvahhab’ın	 “dini	 devrimi”	 de	 eskiye	 ve	 yalına	 biçimsel	 bir
dönüşten	 ibaretti.	 Fakat	 “devrimin”	 anlamı	 İslam’ın	 ilkelerinin	 yeniden
yorumlanışından	ziyade	Arap	birliğinin	yarattığı	cazibede	aranmalıydı.

Vahhabi	 öğretileri	 temel	 olarak	 ahlak	 prensiplerine	 bağlıydı.	 Çöl	 hayatının
çetin	 koşullarında	 yetişmiş	 olan	 takipçileri,	 sınırları	 riyazetle	 çizilmiş	 katı	 bir
ahlaki	 sadeliği	 izlemekle	 yükümlüydü.	 Şarap	 ya	 da	 kahve	 içmeleri	 ve	 tütün
kullanmaları	yasaktı.	Lükse	kaçan	her	şeyi	reddediyorlar	ve	şarkı	söylemeyi,	bir
müzik	 enstrümanı	 çalmayı	 yasaklıyorlardı.	 Tüm	 aşırı	 müsamahacı	 ve	 seksüel
ahlaksızlıkların	 karşısında	 duruyorlardı.	 Bundan	 dolayı	 Vahhabileri	 “çöl
Püritanları”	olarak	adlandırmakta	şaşılacak	bir	durum	olmasa	gerek.	Vahhabiler
ayrıca	 yerel	 kabile	 inanç	 kalıntılarına	 karşı	 da	 savaşmıştı.	Azizlerin/evliyaların



türbelerini	ortadan	kaldırdılar	ve	büyüyü,	 falcılığı	yasakladılar.	Fakat	öğretileri
aynı	 zamanda,	 kurumsal	 İslam’a	 da	 karşıydı.	 Asırlar	 boyunca	 şekillenmiş	 ve
Türklerin	 dinî	 tapınma	 pratikleri	 olan	 dervişlik	 ve	 tasavvufu	 da	 kınıyorlardı.
Halka	dinden	dönenlere	karşı,	yani	İran	Şiilerine,	Osmanlı	sahte-halifelerine	ve
Türk	 paşalarına	 karşı	 merhamet	 etmeden	 savaşmalarını	 salık	 veriyorlardı.
Vahhabilerin	 nihai	 amaçlarından	 biri	 de	 Türkleri	 tamamen	 kovup,	 özgürleşmiş
Arap	ülkelerini	saf	İslam’ın	bayrağı	altında	toplamaktı.

Necid’in	Birleşmesi

Necid’in	 küçük	 Deriye	 beyliğindeki	 feodal	 yöneticiler	 birlik	 hareketine
önderlik	 yaptılar.	 Bunlar	 Emir	 Muhammed	 ibn	 Suud	 (176’de	 öldü)	 ve	 oğlu
Abdülaziz’di	 (1765-1803).	 Baba-oğul	 Vahhabilik’i	 benimsemiş	 ve	 1774’te
Abdulvahhab	ile	bir	ittifak	oluşturmuşlardı.	Takipçileri	sonraki	kırk	yıl	boyunca,
Vahhabilik	 bayrağı	 altında	 Necid’in	 birliği	 için,	 inatçı	 bir	 mücadele
yürüteceklerdi.	 Bu	 yüzden	 beylikleri	 birbiri	 ardına	 ele	 geçirmeye	 başladılar.
Bedevi	 kabilelerini	 kendilerine	 boyun	 eğmesi	 için	 zorluyorlardı.	 Bazı	 köyler
Vahhabilere	 gönüllü	 olarak	 katılırken	 bazıları	 da	 “doğru	 yolu”	 silah	 zoruyla
buluyordu.

1786	yılı	 itibariyle	Vahhabilik	Necid’in	dört	 bir	 yanına	yayılmıştı.	Küçük	ve
bir	zamanlar	düşmanca	davranan	beylikler,	Suudi	hanedanı	tarafından	yönetilen
görece	 geniş	 feodal	 teokratik	 bir	 devlete	 dönüştü.	 Vahhabilik’in	 kurucusu
Abdulvahhab’ın	 1791	 yılındaki	 ölümünün	 ardından,	 Suudi	 emirler	 maddi	 ve
manevi	 iktidarı	 ele	 geçireceklerdi.	 Vahhabilerin	 Necid’deki	 zaferi	 ve	 Suudi
devletinin	 ortaya	 çıkışı,	 yeni	 bir	 sosyal	 sistem	 ya	 da	 iktidarı	 yeni	 bir	 sınıfın
devralması	 anlamına	 gelmeyecekti.	 Bu	 hadiselerin	 yenilikçi	 karakteri	 feodal
anarşiyi	 ve	 Arabistan	 bölünmüşlüğünü	 zayıflatmasında	 yatıyordu.	 Fakat
Vahhabiler	o	zamana	kadar,	etkin	bir	yönetim	aygıtına	sahip,	merkezi	bir	devlet
kurmakta	 muvaffak	 olamadılar.	 Önceki	 feodal	 yöneticilere,	 Vahhabi	 inancını
kabul	 etmeleri	 ve	 Vahhabi	 emirlerini	 kendi	 hükümdarları	 ve	 ruhani	 liderleri
olarak	kabul	etmeleri	halinde,	bulundukları	kasabayı	kendi	haleflerine	bırakma
izni	verilmişti.	Bundan	ötürü	18.	yüzyılda,	Vahhabi	rejimi	oldukça	istikrarsız	bir
görüntüye	 sahipti	 ve	 aralıksız	 feodal	 ve	 kabilesel	 başkaldırılar	 ile	 sarsılıyordu.
Vahhabi	emirleri	bir	bölgeyi	kendi	nüfuz	alanlarına	ekledikten	hemen	sonra	bir
diğer	bölgede	isyan	patlak	veriyor	ve	Vahhabi	yöneticiler	bu	isyanları	bastırmak
için	birliklerini	bir	yerden	diğerine	aceleyle	taşıyorlardı.

Vahhabilerin	Basra	Körfezi	Mücadelesi

Necid’in	 tüm	 bölgelerini	 kapsayan	 Vahhabi	 devleti	 18.	 yüzyıl	 sonlarında,



savunma	 durumundan	 saldırı	 pozisyonuna	 kayacaktı.	 1786	 yılında,	 Vahhabiler
ilk	baskınlarını	Basra	Körfezi	kıyılarına	yaptılar	ve	1793	yılında	fethedecekleri
El	 Ahsa	 bölgesinin	 içlerine	 kadar	 nüfuz	 ettiler.	 Bu	 bir	 anlamda,	 Necid’le
sınırlandırılmış	 Vahhabi	 fetihlerinin	 ötelere	 taşmasının	 başlangıcı	 sayılırdı.
Abdülaziz’in	 ölümünden	 sonra	 Vahhabilerin	 başına,	 neredeyse	 bütün
Yarımada’yı	 kapsayacak	 geniş	 bir	 Arap	 devleti	 kuran	 Emir	 Suud	 (1803-1814)
geçti.

El	Ahsa’nın	 ele	 geçirilmesinden	 sonra,	Vahhabilerin	 etkisi	Basra	Körfezi’nin
tamamına	 yayılmıştı.	 1803’te	 Bahreyn	 ve	 Kuveyt’i	 zapt	 ettiler	 ve	 sonrasında
bunlara	Korsan	Kıyısı	denilen	kasabaları	heybetli	donanmalarıyla	birlikte	dâhil
ettiler.	 Ayrıca	 Umman’ın	 iç	 bölgelerindeki	 nüfusun	 büyük	 bir	 çoğunluğu	 da
Vahhabilik’i	benimsiyordu.

Maskat	 idarecisi,	 İngiltere	 vassalı	 Seyyid	 Sultan	 1804	 yılında,	 donanmasıyla
Vahhabilere	karşı	savaşmış,	fakat	kısa	bir	sonra	da	mağlup	olmuştu.	Aynı	şekilde
oğlu	 Said,	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi’nin	 de	 teşvikiyle	 mücadeleyi	 sürdürecekti.
1806’da	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi	 donanmasını	 Basra	 Körfezi’ne	 göndermiş	 ve
Maskat	vassalının	gemileriyle	birlikte	Vahhabi	kıyılarını	ablukaya	almıştı.	Savaş
Vahhabilerin	geçici	bir	mağlubiyetiyle	 sona	ermişti,	Vahhabiler	 ele	geçirdikleri
Britanya	 gemilerini	 geri	 göndermeye	 zorlanmış	 ve	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi
bayrağına	ve	mülklerine	saygı	göstermek	taahhüdünde	bulunmuşlardı.	O	tarihten
sonra	 bir	 Britanya	 filosu	 Basra	 Körfezi’nde	 kalıcı	 olarak	 demirleyecek	 ve
gördüğü	 herhangi	 bir	 Vahhabi	 savaş	 gemisini	 batıracaktı.	 Fakat	 İngiltere’nin
denizlerdeki	 hâkimiyeti	 Vahhabilerin	 karadaki	 hâkimiyetini	 zayıflatamamıştı.
Basra	Körfezi’nin	bütün	Arabistan	kıyıları	hâlâ	onların	kontrolü	altındaydı.

Vahhabilerin	Hicaz	Mücadelesi

Vahhabiler,	 bir	 yandan	 Basra	 Körfezi	 kıyılarının	 egemenliği	 için	 savaşırken,
bir	 yandan	 da	 Hicaz	 ve	 Kızıl	 Deniz	 şeridini	 topraklarına	 katmanın	 yollarını
arıyorlardı.

1794’ten	 başlamak	 üzere	 Vahhabiler,	 Hicaz	 ve	 Yemen	 bozkır	 kesimlerine
sürekli	 saldırılar	düzenliyor,	 sınırların	yakınındaki	vahaları	 zapt	ediyor	ve	 sınır
kabilelerini	 Vahhabi	 inancına	 dâhil	 ediyorlardı.	 1796’da	 Mekke	 Şerif’i	 Galip
(1788-1813)	 birliklerini	 Vahhabilere	 karşı	 savaşmak	 üzere	 yönlendirdi.	 Takip
eden	 üç	 yıllık	 savaşlarda	 Vahhabiler	 zafer	 ardına	 zafer	 kazandılar.	 Zira	 onlar
manevi	açıdan	daha	üstün	durumdaydılar,	birlikleri	daha	düzenli	ve	disiplinliydi
ve	 davalarının	 haklılığına	 olan	 itikatları	 tamdı.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 Vahhabilerin
Hicaz’da	birçok	taraftarı	vardı.	Bu	bölgenin	feodal	beylerinin	büyük	çoğunluğu



Arabistan	 birliğinin	 gerekliliği	 konusunda	 ikna	 olmuştu.	 Taif	 ve	 Asir
yöneticileri,	 birçok	 kabile	 şeyhi	 ve	 hatta	 şerifin	 kardeşi	 bile	 Vahhabilik’i
benimsemişti.	 1796’dan	 itibaren,	 biri	 dışında,	 bütün	 Hicaz	 kabileleri
Vahhabilerin	 tarafına	 geçti	 ve	 mağlup	 Şerif	 Galip,	 Vahhabiliği,	 İslam’ın
Ortodoks	 bir	 eğilimi	 olarak	 kabullenmek	 ve	 onlara	 ele	 geçirdikleri	 toprakları
resmen	 teslim	 etmek	 zorunda	 kaldı	 (1799).	 Fakat	 birleşik	 bir	 Arabistan	 düşü
kuran	 Vahhabiler,	 bununla	 yetinmeyecekti.	 İki	 yıl	 süren	 bir	 soluklanmadan
sonra,	Mekke	şerifine	karşı	savaşı	yeniden	başlattılar	ve	nihayet	1803	Nisanında
Mekke’yi	ele	geçirdiler.	Vahhabilerin	zihninde	putperestliği	andıracak	her	 türlü
merasim	 yasaklanmıştı.	 Azizlerin/evliyaların	 türbelerini	 yıktılar	 ve	 Kâbe’yi
kutsal	kalıntılardan	arındırdılar.	Eski	inançlarda	ısrar	eden	mollalar	idam	edildi.
Bu	eylemler,	Vahhabilerin	geçici	olarak	geri	adım	attığı,	Hicaz’da	patlak	veren
bir	 isyanı	 ateşledi.	 1804	 yılında	Medine’yi	 ilhak	 ettiler	 ve	 1806’da	Mekke’yi
yeniden	 zapt	 edip,	 yağmaladılar.	 Kızıl	 Deniz’den	 Basra	 Körfezi’ne	 yayılan,
Necid,	 Şammar,	 Cevf,	 El	 Ahsa,	 Kuveyt,	 Bahreyn,	 Yemen’in,	 Umman’ın	 ve
Asirian	 Tuhama’nın	 bir	 bölümünü,	 yani	 neredeyse	 tüm	 yarımadayı	 kapsayan
Vahhabi	 devleti	 Hicaz’ı	 da	 topraklarına	 kattı.	 Yemen’in	 ve	 Hadhramaut’un	 iç
bölgeleri	 gibi	 Yarımada’nın	 ele	 geçiremedikleri	 bölgelerinde	 bile	 Vahhabilerin
birçok	takipçisi	vardı.	Yani	buralarda	kati	bir	etkiye	sahiptiler.

Neredeyse	 tüm	 Arabistan’ı	 birleştiren	 Vahhabiler	 diğer	 Arap	 ülkelerini	 de
devletlerine	dâhil	etmek	 için	 ilerlemeye	devam	ettiler.	Birincil	hedefleri	Suriye
ve	Irak’tı

Vahhabilerin	Suriye	ve	Irak	Savaşı

Vahhabilik’in	 kurucusu	 Abdulvahhab’ın	 Suriye	 ve	 Irak’ı	 Türk
boyunduruğundan	 kurtarmak	 gibi	 bir	 hayalî	 vardı.	 Tüm	 Arapların	 kardeş
olduğunu	ve	birleşmeleri	gerektiğini	iddia	ettiği	için	Halife’nin	(Türk	Padişahı)
otoritesiyle	 çelişiyor	 ve	 onu	 reddediyordu.	 Arabistan’ın	 düzensiz	 kabile
yığınlarından	oluştuğu	ve	beyliklerin	yıkıcı	çekişmelerle	iştigal	olduğu	günlerde,
Arap	birliği	fikri	oldukça	uzak	bir	ihtimal	olarak	görülüyordu,	fakat	19.	yüzyılın
başlarından	 itibaren,	 Arabistan	 birleştirilmiş	 ve	 sanki	 Vahhabilerin	 hayallerini
gerçekleştirme	zamanı	gelmiş	gibiydi.

Vahhabiler	bir	taraftan	Hicaz’a	baskın	yaparken	öte	taraftan	da	Irak	sınırlarına
doğru	harekâta	 başlamışlardı.	Lakin	buralarda	başarı	 oranları	 oldukça	düşüktü.
Bağdat	 paşalarının	 birliklerini,	 yarımadayı	 ele	 geçirmeye	 çalıştıkları	 her
seferinde	yendikleri	doğruydu.	Fakat	Vahhabiler	Irak’ta	tek	bir	köy	ve	kasabayı
dahi	 ele	 geçirememişler	 ve	 baskın	 yapmak	 ve	 haraç	 toplamakla	 yetinmişlerdi.



Hatta	en	büyük	baskınlardan	biri	olan	Kerbela’da	(Nisan	1801)	bile	başarı	elde
edemediler.	 Kerbela’daki	 Şii	 camisinin	 hazinelerini	 mahvedip	 bozkıra	 geri
döndüler.	 Arabistan’ın	 1808	 yılında	 birleştirilmesinden	 sonra	 Vahhabiler,
Bağdat’a	 büyük	 bir	 sefer	 düzenlediler	 fakat	 bir	 kez	 daha	 geri	 püskürtüldüler.
Aynı	şekilde	Şam,	Halep	ve	Suriye’nin	diğer	şehirlerine	düzenlenen	saldırılarda
da	muvaffak	olamadılar.	Vahhabiler	bu	kentlerden	haraç	topladılar	fakat	bir	türlü
oralara	yerleşemediler.	Suriye	ve	Irak’ta	da	en	az	Hicaz	ve	Umman’dakiler	kadar
iyi	savaşmışlardı.	Her	zamanki	gibi	düzenli,	disiplinli	ve	cesurdular.	Davalarının
haklılığına	 olan	 inançları	 yine	 eksiksizdi.	 Fakat	 Arabistan’da	 kabilelerin	 ve
feodal	 sınıfın	 ilerici	 öğelerinin	de	desteğini	 kazanmışlardı;	 birleşmeye	duyulan
nesnel	ihtiyaç	ekonomik	gelişimin	koşullarından	kaynaklanıyordu	ve	geçmişteki
zaferlerinin	sırrı	burada	aranmalıydı.	Irak	ve	Suriye’de,	Arabistan’la	birleşmenin
sosyal	ve	ekonomik	ön	koşulları	henüz	oluşmamıştı.	Buralarda	insanlar,	yabancı
işgalciler	 gibi	 gördükleri	 Vahhabilere	 karşı	 inatla	 direndiler.	 Bağdat	 ve	 Şam’a
düzenlenen	Vahhabi	seferleri	sırasında	Arap	birliği	 fikri,	hareketin	 ilk	doğduğu
günlerdeki	gibi	oldukça	ütopik	kalıyordu.	Fakat	yarım	yüzyıllık	bir	mücadelenin
ardından	nihayet	Vahhabileri’in	Arap	birliği	rüyası	gerçekleşecekti.



BÖLÜM	VI
Mısırlıların	Arabistan’ı	Fethi

Vahhabilere	Karşı	Savaşın	Başlangıcı

Mısır’daki	 iktidarını	 sağlamlaştıran	 Mehmet	 Ali,	 bunu	 daha	 da	 ileriye
taşıyarak	 muazzam	 bir	 imparatorluk	 kurdu.	 Mehmet	 Ali	 1811’den	 itibaren,
sürekli	 bir	 savaş	 yürütecek	 ve	 Mısırlılar	 yirmi	 yıl	 içinde	 Arap	 coğrafyasının
doğusunu	 neredeyse	 tamamen	 ele	 geçirecekti.	 Dışarıdaki	 ilk	 büyük	 savaşını
padişahın	 bir	 temsilcisi	 olarak	Vahhabilere	 karşı	 yapmıştır.	Vahhabi	 baskınları,
büyüyen	 devletlerinin	Arap	 ülkelerinde	merkezi	 otoriteye	 ciddi	 bir	 tehlike	 arz
etmesi	nedeniyle	Babıali’yi	ve	Türk	padişahlarından	III.	Selim	ve	II.	Mahmut’u
fazlasıyla	 rahatsız	 etmiş	 fakat	 Vahhabilik’i	 engellemek	 için	 bulundukları	 tüm
girişimler	 başarısızlıkla	 sonuçlanmıştı.	 İçsel	 anlaşmazlıklar,	 Balkanlardaki
isyanlar	 ve	 Rusya’ya	 karşı	 yürütülen	 savaşla	 meşgul	 olduğu	 için	 merkez,
Vahhabilere	karşı	harp	edecek	yeterli	sayıda	asker	toparlayamadı.	Bunun	yerine,
durumu	 Bağdat,	 Şam	 ve	 Cidde’de	 bulunan	 paşalarına	 havale	 etmek	 zorunda
kaldılar.	 Paşalar,	 saldırıları	 geri	 püskürtse	 de	 karşı	 saldırı	 durumuna
geçemiyordu.	 Sultan	 II.	 Mahmut	 nihayetinde	 1811’de,	 Mısır	 Paşası	 Mehmet
Ali’yi	Vahhabi	 isyancılarla	alakadar	olması	 için	görevlendirmek	zorunda	kaldı.
Mısırlı	 tüccarlar	 da	 Arabistan’a	 yönelik	 bir	 sefer	 düzenlenmesiyle	 ilgilendiği
için,	Mehmet	Ali	böyle	bir	görev	için	hazırdı.	Hacıların	yolunun	ve	onlarla	ilgili
ticaretin	kesilmesiyle	büyük	zararlara	uğranıldığı	 için,	bu	sefer	 teçhizatları	 için
cömert	 para	 yardımlarında	 bulunuldu.	 Mehmet	 Ali’nin	 dolaysız	 amacı,
Arabistan’ı	 ve	 zenginliklerini	 ele	 geçirip	 esas	 olarak	 oradan	 Suriye	 ve	 Irak’a
sıçramaktı.	Vahhabiler,	Osmanlı’nın	Arap	 bölgesi	 için	mücadele	 eden	Mehmet
Ali’nin	potansiyel	rakipleriydi.

Bu	 nedenle,	Mehmet	Ali	 on	 altı	 yaşındaki	 oğlu	Tosun	Bey’i,	Vahhabileri	 alt
etmesi	 için	 sefer	 halindeki	 gücün(sekiz	 ila	 on	 bin	 kadar	 adam)	 başına	 geçirdi.
Tosun	 Bey’in	 akıl	 hocası,	 bu	 seferin	 gerçek	 lideri	 ve	 aynı	 zamanda	 Mehmet
Ali’nin	 de	 en	 iyi	 generallerinden	 biri	 olan	 Bonapart	 lakaplı	 Ahmet	 Ağa’ydı.
Kahire’den	 El-Mahruki	 isimli	 bir	 tüccar	 da	 sefere	 eşlik	 ediyordu.	 El	Mahruki
ikmal	 subaylığı	 ve	 politik	 danışmanlık	 yapıyordu.	 Mısırlılar	 seferlerine	 Eylül
1811’de	 başladılar.	 Piyadeler	 gemiler	 aracılığıyla	 denizden	 ve	 süvariler	 de
karadan	 yol	 alıyordu.	 Su	 ve	 erzak	 taşıyan	 kervanlar	 da	 hemen	 geriden	 onları
takip	ediyordu.	1811	Ekiminde	Mısırlılar,	Arap	Yarımadası’nda	Yenbo	Limanı’nı



ele	geçirdiler	ve	burayı	Vahhabilere	karşı	operasyonlarında	kullanılmak	üzere	bir
sıçrama	tahtası	yaptılar.

Vahhabilere	 karşı	 yürütülen	 savaş	 Mısırlılar	 için	 acı	 verici	 bir	 deneyimdi.
Birçoğu	 susuzluktan	 ve	 sıcaktan	mahvoldu.	 Sonrasında	 açlıktan	 ve	 hastalıktan
ölmeye	 başladılar.	 Veba,	 kolera,	 sıtma	 ve	 dizanteri	 dirençlerini	 iyice	 azalttı.
Yüzyıllardan	 beri	 geçilemez	 olarak	 bilinen	 çölü	 aşma	 denemesinde,	 bir	 kısım
asker	 yakıcı	 çöl	 güneşinden	 ötürü	 kör	 oldu	 ve	 diğerleri	 kum	 bataklıkları
tarafından	yutuldu	ya	da	muhtelif	nedenlerden	ötürü	öldü.

Mısır	 ordusu	 düşman	 bir	 ülke	 ve	 nüfusla	 çevrelenmişti.	 Bedevi	 kabileleri,
Mısır	 devriyelerine	 ve	 erzak	 kervanlarına	 saldırılar	 düzenliyordu.	 Ordunun	 ön
hatlarıyla	 arkadaki	 üsler	 arasındaki	 bağlantıyı	 kesmişlerdi.	 Her	 köy	 ve	 kasaba
zorla	ele	geçiriliyordu.	Vahhabilerin	davalarının	haklılığına	olan	inançları	tamdı
ve	 üstelik	 sayısal	 üstünlüğe	 sahiptiler.	 Mısırlılar	 sekiz	 ila	 on	 bin	 adamdan
müteşekkilken	Vahhabiler	birkaç	kat	daha	kalabalıktılar.	Fakat	Mısırlıların	daha
iyi	silahları	vardı.	Modern	topçu	birliğine	ve	Mehmet	Ali’nin	okulunda	eğitilmiş
yetenekli	 generallere	 sahiptiler.	 Savaş,	 el	 değiştiren	 zaferlerle,	 çok	 uzun	 yıllar
boyunca	oldukça	çetin	şartlarda	sürdürüldü.

Ocak	1812’de,	Mısır	ordusu	Yenbo’dan	çekildi	ve	Medine’ye	doğru	ilerlemeye
başladı.	 El-Safra	 yakınlarındaki	 dar	 bir	 geçitte,	 Vahhabilerin	 beklenmedik	 bir
baskınıyla	karşılaştılar	ve	tamamen	bozguna	uğradılar.	Mısırlıların	beş	bin	askeri
öldürüldü	ve	yalnızca	üç	bini	Yenbo’ya	geri	dönebildi.

Bir	mola	vermeye	zorlanan	Mısırlılar,	Vahhabi	bölgesindeki	nüfusu	demoralize
etmek	için	zamanı	kullandılar.	Ajanları,	Hicaz	kasabalarının	ve	yönetici	bedevi
şeyhlerinin	desteğini	 kazanmak	 için	para	ve	yalan	vaatler	 kullanmaktan	 imtina
etmediler.	 Mısırlılar	 onların	 desteği	 ve	 Mısır’dan	 gönderilen	 takviye	 güçlerle
yeniden	saldırı	pozisyonuna	geçtiler.	Kasım	1812’de	Medine’yi	ve	sonraki	Ocak
ayında	 da	 Mekke,	 Taif	 ve	 Cidde’yi	 ele	 geçirdiler.	 Böylece	 Hicaz	 fethedilmiş
oluyordu.	Fakat	Mısır	ordusunun	durumu	iyileşmeyecekti.	Yaklaşık	olarak	sekiz
bin	 asker	 sıcaktan	 ve	 hastalıktan	 ölmüştü.	 Halk	 pek	 de	 dost	 sayılmazdı.	 Esas
güçlerini	 koruyan	 Vahhabiler	Medine’yi	 kuşattılar	 ve	Mısır	 iletişim	 hatlarında
bir	gerilla	savaşı	başlattılar.

Mehmet	Ali	Arabistan’da	(1813-15)

Mehmet	 Ali	 tam	 da	 sonucu	 belirleyecek	 bir	 zamanlamayla	 seferin	 başına
kendisi	geçme	kararı	aldı.	Eylül	1813’te	yeni	güçleriyle	birlikte	Cidde’ye	vardı.
İlk	 çabası,	 Mısırlıların	 Hicaz’daki	 konumunu	 sağlamlaştırmaktı.	 Mekke	 Şerifi



Galip’i	görevinden	alıp	yerine	kendi	himayesindeki	birini	atadı.	Kendisine	karşı
devam	eden	tüm	direnci	kırıp	bedevi	şeyhlerine	büyük	meblağlarda	para	dağıttı.
Yine	 de	 Arabistan	 bölgesine	 derinlemesine	 nüfuz	 etmeye	 yönelik	 bütün
girişimler	başarısızlıkla	sonuçlanmıştı.

Mayıs	1814’te	Emir	Suud	öldü.	Kuzey’deki	direnişe	başkanlık	yapan	Abdullah
yeni	 emir	 oldu.	 Güneyde	 birçok	 Vahhabi	 güçleri,	 Necid’den	 Yemen’e	 uzanan
yolları	kontrol	eden	Turaba	Vahası	üzerine	yoğunlaşmıştı.	Turaba,	Vahhabilerin
ülkenin	güneyindeki	harekâtlarında	son	derece	önemli	bir	üs	görevi	görüyordu.

Mehmet	 Ali	 Hicaz	 ve	 Asir’in	 güneyinde	 faaliyetteydi.	 Kişisel	 olarak	 güney
Vahhabilerine	 karşı	 savaşlar	 yürüttü	 ve	 onlara	 karşı	 birçok	 sefer	 düzenledi.	 20
Ocak’ta,	 Basal	 Muharebesi’nde	 (Taif’in	 doğusunda)	 Mısırlılar	 Abdullah’ın
kardeşi	 Faysal	 yönetimindeki	 güneylilerin	 30.000	 kişilik	 güçlü	 ordusunu	 ezici
bir	şekilde	yenilgiye	uğrattı	ve	Vahhabilerin	güneydeki	gücünü	kırdı.	Turaba	ve
Bisha	 Mısırlıların	 eline	 geçti,	 fakat	 Mayıs	 1815’te	 Mehmet	 Ali	 Mısır	 için
Arabistan’dan	 ayrılmak	 zorunda	 kaldı	 ve	 Yemen’i	 zapt	 etme	 fikrinden	 geçici
olarak	vazgeçti.

Kuzey’deki	Mısır	güçleri	Tosun	Bey	tarafından	kumanda	ediliyordu.	Necid,	El
Ahsa	 ve	 Umman’ın	 dört	 bir	 tarafından	 adam	 toplayan	 Abdullah’ın	 güçlerine
karşı	dirayetli	bir	mücadele	yürütüyordu.	1815	baharında	Tosun	Bey,	Vahhabileri
bir	dizi	yenilgiye	uğratarak	Abdullah’ı	barışa	zorladı.

Anlaşmaya	göre,	Necid	ve	Kasim	Vahhabilere,	Hicaz	ise	Mısır’a	bırakılacaktı.
Abdullah,	 Türk	 padişahının	 buyruğu	 altına	 girmeye	 ve	 Medine’deki	 Mısır
Valisine	bağlılık	 taahhüdünde	bulunmaya	zorlandı.	Ayrıca	hacıların	güvenliğini
sağlama,	 Vahhabilerin	 Mekke’den	 çaldığı	 hazineleri	 geri	 getirme	 ve	 dinsel
yeniliklerden	 vazgeçme	 ve	 Türk	 padişahının	 çağrılarını	 sorgulamadan	 kabul
etme	sözü	verdi.

Barışın	 sonunda,	 Tosun	 Bey	 garnizonu	 Hicaz’ın	 başlıca	 şehirlerine
konuşlandırdı	ve	Mısır’a	geçti.	Savaşın	birinci	aşaması	bitmişti.

İbrahim’in	Seferi	ve	Vahhabi	Devletinin	Yenilgisi

Vahhabiler,	 kendilerine	 Tosun	 Bey	 tarafından	 dayatılan	 barış	 antlaşmasının
küçük	 düşürücü	 şartlarıyla	 mutabakata	 varamıyorlardı.	 Görünüşte	 antlaşmanın
şartlarını	 kabul	 etmiş	 gibiydiler,	 fakat	 gerçekte	 yeni	 bir	 kurtuluş	 savaşının
hazırlıklarına	 çoktan	 başlamışlardı	 bile.	 Üstelik	 antlaşmayı	 Mehmet	 Ali	 ve
padişahın	 da	 onayladığı	 söylenemezdi.	 Vahhabi	 Emiri	 Abdullah’ın	 barış



antlaşmasının	 şartlarından	 kaçındığını	 hissetmişlerdi,	 özellikle	 yağmalanmış
Mekke	 hazinelerinin	 geri	 gönderilmesinde	 ve	 Sultan’ı	 yerinde,	 İstanbul’da,
ziyaret	edip	hürmet	göstermek	hususlarında.	1816	yılında	savaşa	devam	edildi.
Fransız	ordu	eğitimcilerinin	ve	bir	mayın	döşeme	müfrezesinin	eşlik	ettiği	Mısır
birlikleri	 Arabistan’a	 gönderildi.	 Başlarında,	 Mehmet	 Ali’nin	 olağanüstü	 bir
general	 olan	 ve	 çelik	 gibi	 bir	 iradeye	 sahip	 büyük	 oğlu	 İbrahim	 duruyordu.
İbrahim,	Vahhabilik’in	 kalbine,	 İç	Arabistan’a,	 kadar	 nüfuz	 etme	 ve	 hareketin
merkezinde	çarpışma	niyetindeydi.	 İbrahim’in	birlikleri	 iki	yıl	boyunca,	Kasim
ve	 Necid’in	 başlıca	 merkezlerini	 birbiri	 ardı	 sıra	 kuşattı.	 Yeşil	 vahaları	 çöle
çevirdiler,	 kuyuları	 tahrip	 ettiler,	 hurmaları	 kestiler	 ve	 evleri	 yaktılar.	 Mısır
askerleri	 katledildiler	 ve	 gasp	 edildiler.	 Katledilmeyen	 yerel	 halk	 ise	 açlık	 ve
susuzluktan	öldü.	Mısır	birliklerinin	yaklaştığını	hisseden	halk,	evlerini	terk	edip
daha	uzak	vahalarda	sığınak	arıyordu.	1817	yılında,	Arabistan’ın	daha	önce	hiç
görmediği	 türden	 bir	 ölüm	 kalım	 savaşında,	 Mısırlılar	 Rass,	 Buraida	 ve
Anaiza’yı	 istila	ettiler.	1818	başlarında	Necid’e	girdiler,	Şakra’yı	ele	geçirdiler
ve	6	Nisan	1818’de	Vahhabilerin	istihkâm	edilmiş	başkenti	Deriye’ye	yaklaştılar.
1818	yılı	Eylül’ünün	15’inde,	 beş	 aylık	 bir	 kuşatmadan	 sonra,	Deriye	 diye	 bir
yer	 kalmadı.	 Mısırlılar	 kenti	 yerle	 bir	 ettiler.	 Halk	 harap	 kenti	 terk	 etmişti.
Vahhabi	 Emiri	 Abdullah	 teslim	 olmuştu.	 Önce	 Kahire’ye	 ardından	 da	 Aralık
1818’de	boynunun	vurulacağı	İstanbul’a	gönderilecekti.

Deriye’yi	 yıktıktan	 sonra	 İbrahim’in	 birlikleri	 Katif	 ve	 El	 Ahsa’yı	 ele
geçirmek	için	yollandı.	Emir’in	akrabaları	ve	en	önemli	Vahhabi	liderleri	hapse
atıldı	 ve	 Mısır’a	 yollandı.	 Necid’in	 tahkim	 edilmiş	 tüm	 kasabaları	 yerle	 bir
edildi.	 Mısırlılar,	 Vahhabi	 devleti	 sonsuza	 kadar	 yıkılmış	 gibi	 zaferlerini
kutladılar.	 Aralık	 1819’da,	 İbrahim,	 ordusunun	 çekirdek	 kadrosuyla	 Kahire’ye
döndü.	 Mısır	 garnizonu	 Necid	 ve	 Hicaz’da	 kalacaktı.	 Fakat	 düşmanları	 ne
karşılarındaki	kuvveti	bastıracak	ne	de	ülke	yönetimini	kazanabilecek	güçteydi.
Arabistan’ın	 çölleri	 ve	 dağları	 isyancılar	 için	 bir	 sığınak	 ve	 Vahhabi
ayaklanmalarının	ortaya	çıktığı	sürekli	merkezler	oldu.

Vahhabi	Ayaklanmaları	(1820-1840)

Mısır	zaferinin	bir	sonucu	da	Arabistan’ın	büyük	bir	bölümünün	resmî	olarak
Osmanlı	 İmparatorluğu	 topraklarına	 dâhil	 olmasıydı.	 Fakat	 aslında	 Arabistan
artık	Mısır’a	 aitti.	Hicaz,	Mehmet	Ali’nin	 atadığı	Mısırlı	 bir	 paşanın	 yönetimi
altında	bir	Mısır	eyaleti	haline	geldi.	Paşa	atanır	atanmaz	artık	hayalî	bir	iktidarla
iştigal	edecek	Mekke	şeriflerini	tasfiye	edecekti.

1819	yılında	kıyı	kasabaları	Mısırlılar	tarafından	zapt	edilen	Yemen	özerkliğini



sürdürüyordu.	 San’a	 da	 yaşayan	 bir	 Zeydi	 İmamı	 tarafından	 idare	 ediliyordu.
Kendisini	Babıali’nin	 buyruğunda	 görüyor	 ve	Mısır’a	 yıllık	 bir	 vergi	 ödemeyi
taahhüt	 ediyordu.	 Fakat	 ülkedeki	 iktidarı	 göstermelikti.	 Birçok	 kabile	 ve	 yerel
yönetici	 açıklıkla	 İmam’a	 uymadıklarını	 gösteriyordu.	 1823	 ve	 1826	 tarihleri
arasında,	 Mısırlılar	 birçok	 Yemen	 seferi	 düzenlediler,	 fakat	 Mora	 savaşı
yüzünden	ülkeden	ayrılmak	zorunda	kaldılar.	1834’te	Yemenite	Tihama	ve	Taiz’i
ele	geçirmeyi	başardılar.

Mısırlı	 vekiller	 Necid’i	 yönetiyordu.	 Hiç	 kimse,	 İbrahim’in	 atadığı,
Abdullah’ın	 küçük	 kardeşi,	 Emir	 Mazhar’ı	 önemsemiyordu.	 Tüm	 ülke	 harap
olmuş	ve	acı	içinde	kıvranıyordu.	Açlık	ve	ıssızlık	her	yanda	hüküm	sürüyordu.
Feodal	 ve	 kabilesel	 çekişmeler	 artmıştı.	 Şammar,	 Kasim	 ve	 diğer	 bölgelerde
yerel	hanedanlar,	Mısır	otoriteleri	ile	işgalcilere	karşı	savaşmayı	sürdüren	Suudi
hanedanından,	asi	Vahhabi	emirleri	arasında	belirli	bir	özerklik	ve	manevra	alanı
yaratabiliyordu.

İbrahim’in	 1820’de	 Necid’den	 çekilmesinden	 çok	 kısa	 bir	 süre	 sonra
Deriye’de,	 idam	 edilen	 emirin	 bir	 akrabası	 tarafından	 yönetilen	 bir	 Vahhabi
ayaklanması	patlak	verdi.	Ayaklanma	bastırılmasına	bastırıldı	ama	1821	yılında
Vahhabiler	yeniden	isyan	ettiler.	Üstelik	bu	kez	daha	başarılı	oldular.	İsyancılar,
idam	 edilmiş	 emirin	 akrabası	 olan	 Turki	 (1821-34)	 adında	 biri	 tarafından
yönetiliyordu	ve	Mısır	 tarafından	 tayin	 edilen	 kişiyi	 devirip,	Vahhabi	 devletini
yeniden	kurdular	ve	başkentlerini	harap	Deriye’den	iyice	güçlendirilmiş	Riyad’a
(1822	civarında)	taşıdılar.	Vahhabilere	karşı	gönderilen	Mısır	birlikleri	açlıktan,
susuzluktan,	 salgın	 hastalıklardan	 ve	 gerilla	 saldırılarından	 ötürü	 mahvoldu.
Mehmet	 Ali	 Necid’in	 işgalini	 Kasım	 ve	 Şammar	 ile	 sınırlandırılmak	 zorunda
bırakıldı.	Yani	 bu,	Necid’in	 geri	 kalanının	Mısır	 garnizonlarından	 temizlendiği
anlamına	geliyordu.

1827’de	Vahhabiler	eski	nüfuz	alanlarını	yeniden	kurmuş	ve	Mısırlıları,	Kasım
ve	Şammar	dışına	atmışlardı.	1830	yılında	El	Ahsa’yı	ele	geçireceklerdi.	Mekke
şerifi	 1827	 yılında,	 sonradan	 başarısız	 olacak	 bir	 anti-Mısır	 isyanını
körükleyecekti.	Necid’i	kaybeden	Mısırlılar	Hicaz’ı	kaybetmemek	için	isyanlarla
baş	 etmeye	 çalışıyordu.	 Mehmet	 Ali	 Yunanistan	 ve	 Suriye	 meseleleriyle,
Arabistan’la	uğraşamayacak	kadar,	meşguldü.	Fakat	Suriye’nin	fethinden	sonra,
Necid’i	 yeniden	 ele	 geçirmeye	 karar	 verdi.	 Turki’yi	 dengeleyebilmek	 için,
Mashari	 ibn	 Halid’i	 Vahhabi	 tahtının	 varisi	 olarak	 ilan	 etti.	 1834’te	 Mashari,
Mısırlıların	da	desteğini	alarak,	Riyad’ın	yönetimini	ele	geçirdi	ve	Emir	Turki’yi
öldürerek	onun	yerine	geçti.	Fakat	onun	da	hevesi	kursağında	kalacaktı.	 İki	ay
sonra,	Turki’nin	oğlu	ve	mirasçısı	Emir	Faysal,	Riyad’ı	zapt	edecek,	Mashari’nin



işini	bitirerek	kendisini	Vahhabi	devletinin	başı	olarak	ilan	edecekti.

Bu	 başarısızlık,	 Necid’i	 tekrardan	 ele	 geçirme	 planlarını	 takip	 edip,	 Basra
Körfezi’ne	 ulaşmak	 isteyen	 Mehmet	 Ali’nin	 gözünü	 korkutmamıştı.	 1836
yılında	Hurşid	Paşa	komutasındaki	Mısır	kuvvetleri	Necid’i	 istila	etti.	Uzun	ve
inatçı	 geçen	 mücadeleler	 Mısırlıların	 zaferiyle	 sonuçlanacaktı.	 Emir	 Faysal,
1838	 yılında	 Kahire’ye	 esir	 olarak	 gönderilecekti.	 Mısırlılar	 Riyad,	 El	 Ahsa,
Katif’i	 ele	 geçirmişler	 ve	 hatta	 Bahreyn’i	 zapt	 etmek	 için	 bile	 girişimde
bulunmuşlardı.

Mısırlıların,	Necid’i	ve	El	Ahsa’yı	 ikinci	kez	 işgali	Britanya	 ile	 zaten	gergin
olan	ilişkileri	iyice	ciddileştirdi	ve	bu,1839-41	Doğu	krizinin	nedenlerinden	biri
olarak	 geçecekti.	 Mehmet	 Ali	 1840	 yılında	 uluslararası	 bir	 krizin	 içine
çekilmişti,	bundan	ötürü	kuvvetlerini	Arabistan’dan	çekmek	zorunda	kalacaktı.
Vahhabiler	bu	 fırsatı	değerlendirip,	Hurşid	Paşa’nın	kukla	yöneticisi	olan	Emir
Halid’i	devirdiler	ve	Riyad’da	otoritelerini	yeniden	inşa	ettiler.

Britanya’nın	Güney	Arabistan	ve	Basra	Körfezi’ni	İşgali

Vahhabilerin	 Arabistan’ın	 güney	 ve	 doğu	 bölgelerindeki	 mağlubiyeti,
Arabistan	 Denizi	 ve	 Basra	 Körfezi’nde	 üstünlük	 iddiası	 olan	 Britanya’yı
olağanüstü	 derecede	 tedirgin	 etti.	Doğu	Hindistan	 Şirketi	 bölgeye	 kendi	 nüfuz
alanı	 gözüyle	 bakıyordu.	 Şirketin	 meskeni,	 deniz	 üsleri	 ve	 filosu	 burada
konumlanmıştı	 ve	bölgeye	herhangi	bir	 güçlü	devletin	 erişmesi	 hususunda	pek
de	 istekli	 sayılmazdı.	 Bu,	 oldukça	 doğal	 bir	 durumdu,	 dolayısıyla,	Mısırlıların
Yemen’e	 kadar	 ilerlemeleri,	 El	 Ahsa’nın	 zaptı	 ve	Mehmet	 Ali’nin	 Arabistan’ı
kendi	 yönetimi	 altında	 birleştirme	 planları,	 tüm	 kıyılarda	 Hindistan’a	 giden
deniz	güzergâhlarını	güçlendirmek	için	çabalayan	ve	güney	Arabistan	ve	Basra
Körfezi’nde	 yayılmacı	 faaliyetlerini	 yoğunlaştıran	 Britanya’nın	 şiddetli	 bir
direnciyle	karşılaşacaktı.

1819’da	 Britanya,	 San’a	 nın	 güneydoğusunda	 bulunan	 bölgelerde	 uzlaşma
hususunda	Mehmet	Ali’ye	işbirliği	teklif	etti,	fakat	teklifi	reddedildi.	Sonrasında,
İngilizler	 kendi	 başlarına	 hareket	 etmeye	 başlayacaklardı.	 Aralık	 1820’de,	 bir
Britanya	donanması	Yemen’in	Moka	limanını	bombaladı	ve	15	Ocak	1821’de	de
İmam’a	 bir	 antlaşma	 dayattı.	 Antlaşma,	 Güney	 Arabistan’da	 Britanya	 tarafına
bir	dizi	imtiyaz	tanıyordu.	1834’te	Doğu	Hindistan	Şirketi	birlikleri,	daha	sonra
Britanya	 himayesinde	 bir	 devlete	 dönüşecek	 olan	 (1866’da)	 Sokotra	 Adasını
işgal	etti.	Nihayetinde	1839’da,	cezalandırma	niyetli	bir	sefer	sırasında,	Britanya
Aden’i	ilhak	etti.	Üstelik	bu	işgale	ticari	bir	işlem	maskesi	giydirdiler.	İngilizler,
bir	 kömür	 istasyonu	 inşa	 etme	bahanesiyle,	Aden	 limanını	 ve	 köylerini	 (o	 sıra



beş	 yüz	 bin	 sakini	 vardı)	 bitişiğindeki	 Laheç	 Sultanlığına	 bağlı	 bir	 bölgeyle
birlikte	satın	aldı	(Laheç	Sultanlığı	Yemen’den	ayrılıp,	1728	yılında	bağımsız	bir
devlet	olmuştu).

İngiltere	 daha	 sonra	 Doğu	 Arabistan’da	 Korsan	 Kıyısı	 ya	 da	 Kavasim	 yerel
kabile	 ve	 feodal	 yöneticileriyle	 bir	 mücadeleye	 girişti.	 Kavasim,	 Vahhabilerin
müttefikiydi.	 Deniz	 ticareti	 ve	 korsanlıkla	 uğraşıyorlardı.	 19.	 yüzyılın	 ilk	 on
yılında,	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi	 korsanlara	 karşı	 şiddetli	 bir	 savaş	 başlatmıştı.
1811’de	 Emir	 Suud	Britanya	 ile	 anlaşma	 önerisinde	 bulundu,	 fakat	 karşı	 taraf
kabul	etmedi	çünkü	onların	yegâne	ciddi	hasımı	Vahhabilerdi.

Mısırlılar	 1818	 yılında	 Basra	 Körfezi’ne	 ulaşıp,	 Katif’i	 ele	 geçirerek
Kavasim’e	 vardıklarında	 durum	 değişikliğe	 uğradı.	 Korsan	 şeyhler	 İran’a
sığınmak	 için	 hızlı	 davrandılar,	 fakat	 kendilerini	 iki	 taraftan	 da	 kıstırılmış	 bir
vaziyette	 buldular.	 Deniz	 filosunun	 bir	 taraftan	 korsanları	 bastırmak	 ve	 öte
yandan	 İbrahim’i	 durdurmak	 gibi	 ikili	 bir	 görevi	 vardı.	 Hufuf’un	 Mısırlılar
tarafından	 ele	 geçirilmesinin	 hemen	 sonrasında,	 Doğu	 Hindistan	 Şirketi
İbrahim’den	El	Ahsa’yı	boşaltmasını	talep	etti.	Fakat	İbrahim	bu	talebe	olumsuz
yanıt	 verdi	 ve	 İngilizlerin,	 Basra	 Körfezi’ndeki	 iddialarını	 reddetti.	 İngiltere
kendi	 savaş	 gemilerini	 Batı	 Umman	 ve	 Bahreyn’deki	 Vahhabi	 limanlarına
göndererek	 onun	 önünü	 kesebildi.	 1819’da	 İngiliz	 filosu,	 Vahhabilerin	 korsan
müttefiklerinin	 donanmasını	 yaktı	 ve	 1820	 yılında	 Korsan	 Kıyısı	 şeyhlerini,
Doğu	Hindistan	Şirketi	ile	bir	barış	antlaşması	imzalamak	için	zorladı.

Kavasim	şeyhleri	donanmalarının	bir	bölümünü	kaybetmemişlerdi,	fakat	Doğu
Hindistan	 Şirketi’nin	 gemilerine	 saldırmama	 taahhüdünde	 bulunmuşlardı.
Anlaşma	 resmî	 olarak,	 Basra	 Körfezi’nde	 korsanlığı	 ve	 köle	 ticaretini
yasaklamıştı.	Aslında	 antlaşma	Vahhabi	Korsan	Kıyısını	 (Trucial	Umman	diye
yeniden	 adlandırarak;	 tamamen	 İngiltere’nin	 himayesi	 altına	 vermişti.	Aynı	 yıl
içinde	İngilizler,	Bahreyn	Adalarının	şeyhini	de	benzer	bir	antlaşma	imzalamak
ve	bu	sayede	İngiltere’ye	bağlanmayı	kabul	etmek	zorunda	bıraktı.

Antlaşma	imzalamayı	reddeden	korsan	kasabalarından	biri	Britanya	donanması
tarafından	 yok	 edildi.	 1820	ve	 1840	yılları	 arasında	 İngiltere,	Trucial	Umman,
Maskat	 ve	 Bahreyn	 yöneticilerini	 bir	 dizi	 yeni	 anlaşma	 imzalamak	 zorunda
bıraktı.	 Basra	 Körfezi	 devletlerinin,	 korsanlığı	 ve	 köle	 ticaretini	 engelleyen
anlaşmayı	 ihlal	 ettiklerini	 iddia	 ederek	 İngiltere,	 bu	 devletlerin	 iç	 işlerine
müdahale	etme	hakkına	erişti	ve	Basra	Körfezi	bir	“Britanya	Gölü”	olmanın	da
ötesine	 geçti.	 İngilizlerin	 entrikaları,	Mısırlıların,	 özellikle	 Körfezin	 gerisinde,
Necid’de	 güçlü	 bir	 üslerinin	 bulunmamasından	 ötürü,	 Basra	 Körfezi’nde



hâkimiyet	sağlamalarını	 imkânsız	kılıyordu.	Vahhabilerin	1821’deki	 isyanından
sonra	 Necid’den	 ve	 1830’da	 da	 El	 Ahsa’dan	 yavaş	 yavaş	 çekilmişlerdi.	 1839
yılında	 Necid’in	 ikinci	 kez	 fethinden	 sonra,	 Mısırlılar	 El	 Ahsa’yı	 tekrar	 ele
geçirmişler,	 fakat	 uzun	 süre	 elde	 tutamamışlardı.	Mehmet	 Ali’nin	 Suriye’deki
gücünün	 kırılmasından	 sonra,	 Britanya	 Basra	 Körfezi’ndeki	 tehlikeli	 bir
düşmandan	kendisini	korumuş	olacaktı.



BÖLÜM	VII
Doğu	Sudan’ın	Mehmet	Ali	tarafından	Fethi.	Mora	Seferi

Sudan’ın	Fethi

Mehmet	 Ali’nin	 ikinci	 büyük	 seferberliği	 Doğu	 Sudan’ın	 fethiydi.	 Ezelden
beri,	 Sudan’dan	Mısır’a	 köle,	 altın,	 kauçuk,	 devekuşu	 tüyü,	 fildişi	 ve	 kıymetli
ahşap	 türlerinin	 düzenli	 bir	 akışı	 söz	 konusuydu.	Mehmet	Ali,	 uzun	Arabistan
savaşlarından	tükenmiş	hazinesini	tekrardan	doldurmak	ve	bir	donanma	ve	ordu
inşa	 etmenin	 büyük	 miktarlarda	 para	 gerektirdiğini	 bildiği	 için	 Sudan’da
gördüğü	 ticarete	 el	 koymak	 istedi.	 Ayrıca,	 Sudan’a	 göç	 etmiş	 olan	 Mısır
Memluklülerinin	kalıntılarını	da	temizlemek	istiyordu.

Arabistan’daki	 savaşın	 aksine,	 Sudan’daki	 savaş	 meşakkatli	 olmayacaktı.
Sudan	Mısır’a,	Arabistan’dan	daha	yakındı	ve	Nil	aracılığıyla	müsait	bir	şekilde
Mısır’la	bağlantılıydı.	Bunun	yanı	sıra,	halkı	da	politik	ya	da	dinsel	bir	bütünlük
içinde	değildi.	Ülke	birçok	küçük	Müslüman	devlet	arasında	bölünmüştü	ve	hâlâ
ilkel	komünal	sistemin	hüküm	sürdüğü	kabile	bölgelerine	ev	sahipliği	yapıyordu.
En	büyük	devlet	Funj	hanedanı	 tarafından	idare	edilen	Sennar’dı.	18.	yüzyılda,
kuzeyde	Nil’in	Üçüncü	Çağlayanı’ndan,	 güneyde	Fazughli’ye	ve	doğuda	Kızıl
Deniz’den,	 batıda	Kordofan’a	 kadar	 uzanıyordu.	 Fakat	 19.	 yüzyılın	 başlarında
krallık	esas	itibariyle	parçalarına	ayrılacaktı.	Atbera’da,	Kızıl	Deniz	kıyısında	ve
Dongola’da	 ayrı	 devletler	 ortaya	 çıkmıştı.	 Mehmet	 ali	 tarafından	 Mısır’dan
kovulan	 Memluklüler,	 Dongola’da	 önemli	 etkilerde	 bulundular.	 Bir	 zamanlar
Funj’un	boyunduruğundaki	Fazughli	(Mavi	Nil’de)	önemli	bir	konum	edindi.	O
sıralar	 Doğu	 Sudan’ın	 en	 güçlü	 devleti	 Darfur	 Sultanlığıydı.	 Sultanlık	 19.
yüzyılda,	 Türk	 padişahıyla	 ilişki	 geliştirdi	 ve	 o	 bölgenin	 manevi	 hükümdarı
olarak	itibar	gördü.

Tüm	 bu	 kuvvetler	 ve	 sultanlıklar,	 bağırlarındaki	 birçok	 farklı	 kabileyle,
oldukça	ilkel	devlet	biçimleriydiler.	Bunlar	kuzeyde	Arap-Berberi	ve	merkezde
de	 Arap-Zenci	 kabileleriydi.	 Nilote	 kabileleri	 ise	 güneyde	 yaşıyordu.	 Yerleşik
nüfus	 oldukça	 seyrekti.	 Şehir	 oluşumları	 yoktu.	 Araplar	 Güney	 Sudan’a
yerleşmiştiler,	kervan	ticareti	ve	kölelerin	yakalanmasıyla	iştigal	oluyorlardı.

Mısırlılar	 Doğu	 Sudan’ı	 ele	 geçirirken	 hiçbir	 zorlukla	 karşılaşmadılar.
Sudanlıların	 ateşli	 silahları	 yoktu,	 hatta	 mızraklar	 ve	 deriden	 zırhlarla
savaşıyorlardı,	öte	yandan	Mısırlılar	iyi	donanımlıydılar	ve	mükemmel	bir	topçu



sınıfına	sahiptiler.

Ekim	 1820’de,	 Mehmet	 Ali’nin	 oğlu	 İsmail	 Paşa	 tarafından	 yönetilen	 5000
kişilik	 iyi	 donanımlı	Mısır	 ordusu	 Sudan’a	 karşı	 bir	 seferberliğe	 çıktı.	 Hemen
hemen	hiçbir	direnişle	karşılaşmadı	ve	Nil’in	yukarılarına	doğru	ilerledi.	Kuzey
Nubia	ve	Dongola	kabileleri	 fütuhatçıya	 teslim	oldular.	1821	yılının	baharında,
Mısırlılar	 Beyaz	 ve	 Mavi	 Nil’in	 kesiştiği	 Hartum’a	 vardılar	 ve	 burada
konakladılar.	 Sonra	 daha	 da	 ilerilere	 giderek	 12	 Haziran	 1821’de	 Funj’un
başkenti	Sennar’ı	tek	bir	el	bile	ateş	etmeden	ele	geçirdiler.

Ordu	 burada	 bölündü.	 İsmail	 tarafından	 yönetilen	 birliklerin	 bir	 kısmı	Mavi
Nil’de	 akıntıya	 karşı	 ilerledi.	 Fazughli’yi	 zapt	 ederek,	 neredeyse	 10.	 dereceye
(paralel	–çev.)	 ulaştılar	 ve	 Şubat	 1822’de	 tekrardan	 kuzeye	 döndüler.	Mehmet
Ali’nin	damadı,	defterdar	Mehmet	Bey	tarafından	kumanda	edilen	diğer	grup	ise
1821	sonunda	merkez	Kordofan’ı	fethetti.

Böylece,	1822	yılı	başlangıcı	itibariyle,	Doğu	Sudan’ın	tamamı,	Darfur	ve	ücra
bölgeler	 hariç,	 Mısırlılar	 tarafından	 ele	 geçirilmişti.	 Fakat	 gerilerde	 isyanlar
patlak	vermeye	başlamıştı.	Geride,	Mısırlıların	otoritesine	karşı	yeni	bir	isyanın
çıktığını	 duyan	 İsmail,	 Sennar’a	 gitmek	 zorunda	 kalmıştı.	 Binlerce	 insanı
katlederek	 isyanı	 çabucak	 bastırmayı	 başaracaktı.	 Fakat	 daha	 sonra	 kendisi	 de
tuzağa	 düşürülecekti.	 Ekim	 1822’de,	 yerel	 liderlerden	 biri,	 Nair	 Nimr	 (kral),
İsmail’i	 ve	 zabitlerini,	 etrafına	 çok	 miktarda	 kuru	 kamış	 yığdığı	 evindeki	 bir
ziyafete	 davet	 etti.	 Mısırlılar	 ziyafetin	 tadını	 çıkarırken,	 kuru	 kamışlar	 ateşe
verildi	ve	İsmail	ve	yoldaşları	yanarak	can	verdi.

İsmail’in	 ölümünü	duyan	 defterdar,	 birlikleriyle	 birlikte	Sennar’a	 doğru	 yola
çıktı	ve	İsmail	Paşa’nın	suikasta	uğradığı	bölgede	30.000	kişiyi	katlederek,	onun
intikamını	 acımasızca	 aldı.	 Bu,	 neredeyse	 tüm	 nüfusa	 tekabül	 ediyordu.	 Fakat
her	nasıl	olduysa	Nair	Nimr	kaçmayı	başarmıştı.

Mısırlılar	daha	sonraları	Sudan’ın	dört	bir	yanında	patlak	veren	isyanlara	aynı
derecede	 acımasızlıkla	 cevap	 verdi.	 Aynı	 esnada,	 kendi	 nüfuz	 alanlarının	 da
sınırlarına	varıyorlardı.	Beyaz	Nil	boyunca	güneye	doğru	ilerlediler	ve	1828’de
Fashoda’ya	vardılar.	Batı’da	ise	Mısırlılar	Darfur	sınırlarına	eriştiler.	Suakin	ve
Massawa’nın	Kızıl	Deniz	limanlarını	kontrol	altına	aldılar.	Mehmet	Ali,	1838’de
Sudan’a	 gitti.	Beyaz	 ve	Mavi	Nil	 hattında	 altın	 bulmak	 amacıyla	 özel	 seferler
düzenledi.	1840’ta	Kassala	ve	Taka	bölgeleri	de	Mısır	topraklarına	katılacaktı.

Hartum	 1823	 yılında,	Mısır’ın,	 Sudan’daki	 nüfuz	 alanlarının	merkezi	 haline
geldi	ve	hızla	büyük	bir	pazar	kentine	evrildi.	1834	yılı	itibariyle,	15.000	nüfusa



sahipti	 ve	Mısır	 temsilcilerinin	meskenlerinin	de	bulunduğu	bir	 yerdi.	 1841’de
ülke	yedi	eyalete	bölündü;	Fazughli,	Sennar,	Hartum,	Taka,	Berber,	Dongola	ve
Kordofan.	Vekillerin	ve	 eyalet	paşalarının	 tamamı,	Mehmet	Ali’nin	 etrafındaki
Türklerden	oluşuyordu,	Sudan	halkı	işgalcilere	Türk	gözüyle	bakıyor	ve	Mısır’ın
Sudan’ı	ilhakını	Türk	fethi	olarak	görüyordu.

Mısırlı	otoriteler	Sudan’ı	yağmaladılar	ve	nüfusu	oldukça	ağır	vergiler	altında
ezdiler.	Her	yıl	8.000	baş	kadar	sığırı	olduğu	gibi	fildişi,	devekuşu	tüyü	ve	diğer
egzotik	malların	yanı	 sıra	 köleleri	 de	Mısır’a	götürdüler.	 1850	yılına	kadar	 bir
devlet	tekeli	olarak	kalan	köle	ticareti	hatırı	sayılır	oranlara	ulaşmıştı.	Sudan’dan
on	binlerce	köle	ithal	edilecekti.	Mehmet	Ali	amacına	ulaşmıştı.	Köle	ve	tropik
ham	 maddelerin	 ticaretini	 artık	 o	 yönetiyordu.	 Neredeyse	 tüm	 Nil	 Vadisi’nin
efendisi	olmuştu,	fakat	onu	hayal	kırıklığına	uğratan	bir	şey	de	vardı.	Sudan	altın
hususunda	Mısırlıların	umduğu	kadar	zengin	bir	ülke	değildi.

Yunan	Ayaklanması

Arabistan	 ve	 Sudan’a	 yönelik	 seferler,	Doğu	Akdeniz	 ülkelerinin	 kontrolünü
sağlamak	için	bir	dizi	savaş	başlatacaktı.

Mehmet	Ali	bağımsız	bir	Arap	iktidarı	yaratma	planlarını	gerçekleştirmek	için
inatçı	 mücadelesini	 sürdürüyordu.	 Her	 yıl	 nihai	 güç	 denemesine	 daha	 da
yaklaşıyordu.	 Mehmet	 Ali	 bu	 esnada,	 Suriye	 ve	 Mora’nın	 tasarrufunu	 ele
geçirmek	 için	 de	 çabalıyordu.	Bu	ülkelerin	 onun	kontrolüne	 verilmesini	 teşvik
için,	 1821’de	 Babıali’nin	 ileri	 gelenlerine	 para	 ve	 hediyeler	 göndermeye
başlamıştı.	 Babıali	 ona	 güvenmese	 de,	 Mehmet	 Ali	 şansını	 kaybetmekten
korkarak	 istemlerinde	 ısrarcı	 oldu.	 1821	 yılında	 Yunanistan’da,	 yabancı
boyunduruğuna	 karşı	 milli	 bir	 devrim	 şeklinde	 varsayılabilecek	 geniş	 çaplı,
ulusal	bir	bağımsızlık	ayaklanması	patlak	vermişti.	Devrim,	padişahın	tiranlığını
daha	 fazla	 taşıma	 niyetinde	 olmayan	 milli	 burjuvazi	 tarafından	 yönetiliyordu.
Yunanlı	 tüccarlar	 gelişen	 deniz	 ticareti	 sayesinde	 zengin	 olmuştu.	 Gemileri,
özellikle	 Rusya’dan	 artarak	 devam	 eden	 buğday	 ithali	 başta	 olmak	 üzere,
neredeyse	 ticaretin	 tümünü	 kontrol	 altında	 tuttukları	 Akdeniz’de	 arı	 gibi
işliyordu.	Odessa,	Taganrog,	Marsilya,	Livorno,	İstanbul	ve	İskenderiye’de,	tüm
Akdeniz	ve	Karadeniz	limanlarında	Yunan	tekneleri,	ticaret	ofisleri,	tüccarları	ve
denizcileri	vardı.

Fakat	 dünya	 ticaretinde	 egemen	 olma	 gibi	 bir	 düşleri	 olan	 Yunan	 tüccar	 ve
denizcilerinin	kendi	ülkelerinde	söz	söyleme	hakkı	yoktu.	Padişahın	herhangi	bir
bölge	yöneticisi	tüccarın	birini	öldürebilir	ve	zenginliğine	el	koyabilirdi.	Bundan
dolayı	Yunan	burjuvazisi,	ulusal	bağımsızlığı	ve	kendi	burjuva	devletini	kurmak



için	Osmanlı	feodalizmine	karşı	mücadele	etti.

Bağımsızlık	 savaşında	 burjuvazi,	 kendileri	 üzerinde	 tahakküm	 kuran
Müslüman	 feodal	 beylerden	 ölümüne	 nefret	 eden	 ve	 kendi	 topraklarını	 onlara
geri	 verecek	 olan	 ulusal	 bağımsızlığın	 özlemini	 çeken	 köylülerin	 de	 desteğini
kazandı.	Yunan	 isyanı	 karakteristik	 olarak,	 feodal	 baskıcılara	 karşı	 köylülüğün
ateşli	 mücadelesinde	 vücut	 bulan	 kırsal	 bir	 savaştı.	 O	 esnada	 Mora’da,
sonrasında	 tamamı	 yok	 edilecek	 olan,	 genellikle	 Yunan	 orijinli,	 20.000	 kadar
Müslüman	 toprak	 sahibi	 vardı.	 İsyana	 hazırlanmak	 için,	 1815’te	 Yunan
milliyetçileri,	carbonari	(19.	yüzyılda	İtalya’da	ortaya	çıkmış	gizli	bir	devrimci
örgüt	 –çev.)	 benzeri	 Philiki	 Etaireia	 (Dostlar	 Cemiyeti)	 komplo	 örgütünü
oluşturdular.	 Bu	 örgütün	 birçok	 Avrupa	 ve	 Türk	 kasabasında	 kolları
bulunmaktaydı.	Merkezi	ise	Odessa’daydı.	Örgütün	başında	Rusya’ya	kaçan	eski
Walachian	 (Osmanlıların	 Eflak,	 Boğdan	 ve	 Erdel’de	 yaşayan	 Hıristiyanlara
verdiği	 isim	 –çev.)	 hospodarı	 (Osmanlı	 İmparatorluğu’nca	 15.	 yüzyıldan	 19.
yüzyılın	sonlarına	kadar	Eflak	ve	Boğdan’ı	yönetmekle	vazifelendirilen	Romen
prenslerinin	 unvanı	 –çev.)	 Konstantin’in	 oğlu	 Alexander	 Ypsilanti	 ve	 bir	 Rus
tümgenerali	 bulunmaktaydı.	 Bu	 general	 aynı	 zamanda	 Alexander	 I’in	 emir
subayıydı.	Rusya	Dış	İlişkiler	Bakanı,	Yunan	orijinli,	Count	Capo	d’Istria’nın	da
ulusal	 bağımsızlık	 hareketiyle	 bağlantısı	 vardı.	 Bütün	 devrimci	 eğilimlerle
birlikte	 çarpışma	 kastıyla	 oluşturulan	 Kutsal	 İttifak’ın	 da	 kurucusu	 olan
Alexander	 I	 başlangıçta	 Yunan	 milliyetçilerini	 destekledi,	 fakat	 daha	 sonra
Ypsilanti’nin	destek	talebini	reddetti.

“1809	Sırp	isyanı,	1821’deki	Yunan	ayaklanması	hemen	hemen	doğrudan	Rus
altını	 ve	 Rus	 etkisiyle	 desteklenmişti”	 diye	 yazmaktadır	 Engels	 (Friedrich
Engels,	“Türk	Meselesi”	New	York	Daily	Tribune,	19	Nisan,	1853).

6	 Mart	 1821’de	 Alexander	 Ypsilanti,	 küçük	 bir	 Yunan	 müfrezesini	 Pruth
üzerinden	 Türk	 padişahına	 bağlı	 Tuna’ya	 yönlendirdi.	 Bu	 müfreze	 Rus
topraklarında	 oluşturulmuştu	 ve	 “kurtuluş	 ordusu”	 gibi	 gösterişli	 bir	 unvan
taşıyordu.	 Ypsilanti	 yerel	 halkı	 Sultan’a	 başkaldırması	 için	 kışkırtma
niyetindeydi,	 fakat	 Yunan	 hospodarlara	 karşı	 onulmaz	 bir	 nefret	 besleyen
Moldovalı	 ve	 Walachian	 köylüleri	 arasında	 ümit	 ettiği	 desteği	 bulamadı.	 Çar
tarafından	gönderilme	sözü	verilen	destekten	de	ses	çıkmıyordu.

Desteğe	 muhtaç	 olan	 Ypsilanti	 Türkler	 tarafından	 ezildi.	 Haziran	 1821’de
Metternich	tarafından	bir	kalede	hapsedileceği	Macaristan’a	kaçtı.	Ypsilanti’nin
gözü	pek	seferberliği,	Yunanlılar	 için	bir	 isyan	kıvılcımı	olarak	algılandı.	1821
yılının	 Mart	 ayında	 Mora	 köylüleri	 General	 Kolokotronis	 önderliğinde



başkaldırdı.	Gerilla	birlikleri	Türk	yeniçerilerini	bozguna	uğrattı.	Ekim	1821’de,
3000	 kişilik	 güçlü	 bir	 köylü	 topluluğunun	 5000	 yeniçeri	 kolordusunu	 dağıttığı
Tripolis	 savaşında	 gerillalar	 yeniçerilere	 ağır	 bir	 darbe	 indirdiler.	 1821	 sonu
itibariyle	 Türkler	 Mora’nın	 tamamından	 çıkarılmıştı.	 1	 Ocak	 1822’de,	 kutsal
Epidarus	ormanı	 içindeki	antik	bir	Yunan	amfi-tiyatrosunda	bir	Kurucu	Meclis
Yunanistan’ın	 anayasal	 bağımsızlığını	 ilan	 etti	 ve	Mavrocordato	 başkanlığında
bir	geçici	hükümet	seçti.

Gerillalar,	Yunan	denizcilerinden	güçlü	destekler	gördüler.	Yunanistan’ın	bütün
tüccar	 gemileri,	 devrimin	 savaşçı	 birer	 donanmasına	 dönüşmüşlerdi	 ve
Archipelago	 gerilla	 savaşları	 için	 bir	 deniz	 üssü	 haline	 gelmişti.	 Kanaris
tarafından	idare	edilen	beş	yüz	Yunan	gemisi	ve	yirmi	bin	kadar	denizci	sürekli
olarak	Türk	gemilerine	saldırdılar	ve	Türk	limanlarını	ablukaya	aldılar.

II.	Mahmut’un	Mehmet	Ali’nin	Yardımına	Müracaatı

Yunan	halkı	üç	yıl	boyunca,	Yunanistan’ın	doğusu,	batısı	ve	Yunan	devriminin
kalesi	Mora’da	olmak	üzere	üç	 farklı	 cephede	dirençli	bir	mücadele	yürüterek,
Türklerin	 cezalandırıcı	 saldırılarını	 başarıyla	geri	 püskürttü.	Babıali	 isyancılara
karşı	 tüm	 cephelerde	 savaşacak	 ve	 adalarda	 tutunabilecek	 kadar	 askeri
olmadığını	anladığında	yardım	çağrısı	için	Mehmet	Ali’ye	dönmüştü.

1822’de	Babıali,	Girit	ve	Kandiya’nın	(Girit)	kontrolünü	ona	bıraktı.	16	Ocak
1824’te,	 Yunan	 devriminin	 ezeli	 düşmanı	 Metternich’in	 tavsiyesi	 üzerine,	 II.
Mahmut	 zaten	 bir	 süredir	 Babıali’ye	 bağlı	 olmayan	 Mora	 paşalığını	 Mehmet
Ali’ye	verdi	ve	Yunan	isyanını	bastırması	için	onu	görevlendirdi.

Bu,	 Mehmet	 Ali’nin	 dört	 gözle	 beklediği	 bir	 haberdi.	 Bu	 yüzden	 Sultan’ın
önerisini	 hemen	 kabul	 etti.	Kendisine	 resmî	 olarak	 beyan	 edilen	 her	 ne	 olursa
olsun,	Mehmet	Ali’nin	aklında	kendi	ilgileri	vardı	ve	bunların	Babıali’ninkilerle
uzaktan	yakından	alakası	yoktu.	Mehmet	Ali	yalnızca	Sultan’ın	arzusunu	yerine
getirmeyecekti.	 Sadece	 bir	 yıl	 öncesinde,	 Mısırlılara	 herhangi	 bir	 getiri	 vaat
etmeyen	 İran	 savaşında	 birliklerini	 göndermeyi	 düpedüz	 reddetmişti.
Arabistan’da	olduğu	gibi	Mora’da	da,	 itaatkâr	bir	yaver	olmak	yerine,	kendine
ait	politik	amaçlar	güdüyordu.

Peki,	 Mehmet	 Ali’nin	 Mora	 savaşını	 başlatma	 nedeni	 neydi?	 İlkin,	 tüm
dünyaya	 Mısır	 ordusunun	 gücünü	 ve	 Babıali’den	 üstünlüğünü	 göstermekti.
Mısır’ın,	 tarihin	seyrini	değiştirebilecek	etkide	büyük	bir	güç	haline	geleceğini
ispatlamak	 zorundaydı.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 Mora	 ve	 Arcipelago’yu	 kendi
topraklarına	katmayı	ve	Mora’nın	doğal	kaynaklarıyla,	Yunan	denizciliğini	boy



gösteren	 imparatorluğunun	 hizmetine	 koşmayı	 istiyordu.	 Son	 olarak,	 Doğu
Akdeniz’in	 egemenliğini	 tamamen	 ele	 geçirmek	 ve	 onu	 bir	Mısır	 gölü	 haline
getirmek	düşündeydi.

Mora	Savaşı

Muhammed	 Ali	 Yunanlılarla	 savaşmak	 için	 büyük	 bir	 ordu	 ve	 donanma
oluşturdu.	 Sefer,	 Mehmet	 Ali’nin	 büyük	 oğlu,	 Arabistan	 fatihi,	 İbrahim	 Paşa
tarafından	 yönetiliyordu.	 Temmuz	 1824’te	 İbrahim’in	 16.000	 kişilik	 ordusu,
altmış	üç	savaş	gemisinin	korumasında,	yüz	nakliye	gemisiyle	Mısır’dan	ayrıldı.
Yunan	kalyonları	tarafından	Mora’ya	inmesi	engellenmeye	çalışılan	İbrahim,	bu
yüzden	 kışı	 birlikleriyle	 birlikte	 Kandiya	 (Girit)	 Adasında	 geçirmek	 zorunda
kaldı.	Burada	da	bir	ayaklanmayı	bastırdı,	adanın	yönetimini	düzenledi	ve	burayı
gelecekteki	manevralar	için	bir	üs	haline	dönüştürdü.

Mora’daki	 durum	 İbrahim	 için	 müsait	 bir	 hal	 alıyordu.	 1824’te	 Yunan
isyancılar	 arasında	 bir	 iç	 savaş	 patlak	 vermişti.	 Kolokotronis’in	 destekçileri
Ocak	 1825’te	 yenilgiye	 uğratıldı	 ve	 Kolokotronis	 aynı	 yılın	 Şubat’ında
tutuklandı,	 Mısırlılar	 Mora’nın	 güney	 batı	 kısmından	 karaya	 çıkma	 fırsatı
buldular	ve	Modon,	Coron	ve	Navarino’yu	zapt	ettiler.

Mısırlıların	 karaya	 çıkışı	 savaşın	 gidişatını	 hemen	 değiştirdi.	 23	 Haziran
1825’te	 İbrahim,	 Mora’nın	 başkenti	 Tripolis’i	 ele	 geçirdi.	 Yunanlılar	 bir	 kez
daha	 Kolokotronis	 önderliğinde	 gerilla	 savaşına	 başvurdu.	 İbrahim’in	 cevabı
ülkenin	 sistematik	 bir	 şekilde	 tahrip	 edilmesi	 şeklinde	 oldu,	Mısırlılar	 köyleri
yaktılar,	 bahçeleri	 yıktılar,	 ekinleri	 çiğnediler;	 binlerce	 Yunanlı	 köle	 olarak
Mısır’a	 yollandı.	 1825	 sonu	 itibariyle,	 Mora’nın	 tamamı	 ele	 geçirilmişti	 ve
Necid’e	olduğu	gibi	bir	çöle	dönüşmüştü.

1825-26’da	İbrahim	Mısır’dan	takviye	aldı,	Türkler	 tarafından	desteklendi	ve
Yunanistan’ın	 merkezi	 için	 savaşmaya	 başladı.	 Yunan	 muhalefetinin	 başlıca
merkezi,	 Archipelago	 ve	 Philhellene	 komitelerinden	 yardımların	 aktığı
Missolonghi	Kalesiydi.	 Burası	 uzun	 bir	müddet	 Türkler	 tarafından	 sonuçsuzca
kuşatılmıştı.	Şubat	1826’da	yardımcısı	Albay	Seve’i	Mora’da	bırakarak	İbrahim,
10.000	kişilik	bir	güçle	Missolonghi’ye	doğru	yola	çıktı.	Kalenin	zayıf	düşmüş
savunucuları	ciddi	bir	direniş	sergileyemediler	ve	22	Nisan	1826’da	Mısırlılarla
Türkler	yarı-harap	bu	kaleye	girdiler.

5	 Haziran1827’de	 Acropolis	 teslim	 oldu	 ve	 İbrahim’in	 birlikleri	 Atina’yı,
Yunan	 özgürlüğünün	 simgesini,	 ele	 geçirdi.	 Yunan	 devrimi	 yenilgiye
uğruyormuş	gibiydi.	Güçlü	isyancı	ordusundan	geriye	kalan	yalnızca,	birleşik	bir



komutadan	 ve	 politik	 liderlikten	 mahrum	 kalmış	 ve	 dağlara	 yayılmış	 birkaç
gerilla	grubuydu.	Fakat	tam	da	bu	noktada	Avrupalı	güçler	Yunan	isyanının	seyri
için	yeni	bir	şans	doğuracaklardı.

Batılı	Güçlerin	Müdahalesi

Atina’nın	düşüşü	Batılı	güçlerin	müdahalesini	hızlandırmıştı.	25	Mart	1823’te,
Britanya	 Dışişleri	 Bakanı	 Canning	 Yunanistan’ı	 savaşan	 bir	 devlet	 olarak
tanımıştı:	 Bu,	 İngiltere’nin	 gelecekte	 Yunanistan’ın	 bağımsızlığını	 tanıyacağı
anlamına	 geliyordu.	 Rusların	 politikalarında	 da	 1825	 yılında	 bir	 değişim
yaşandı.	Nikolay	I’in	tahta	geçişiyle,	Rus	Hükümeti	Yunanlılara	daha	çok	destek
verme	 hususunda	 bir	 eğilim	 gösterecekti.	 İngiltere,	 Rusların	 tek	 taraflı
müdahalesine	 razı	 değildi,	 bu	 yüzden	 Yunanistan’da	 ortak	 bir	 eylem	 için
antlaşma	sürecini	hızlandırdı.

4	 Nisan	 1826’da	 St.	 Petersburg’da,	 Nesselrode	 ve	 Wellington	 Yunanistan
meselesine	ortak	müdahale	üzerine	bir	İngiliz-Rus	Protokolü	imzaladılar.	İki	güç
de	Sultan’a,	ticaret	hakkı,	dinî	özgürlük	ve	yönetim	bağımsızlığını	da	kapsayan
Yunanistan’ın	özerkliğini	tanıması	için	baskı	yaptı.	Usulen,	Yunanistan	Osmanlı
İmparatorluğu’na	 bağlı	 kalacaktı,	 fakat	 gerçekte,	 güçlü	 devletler	 onu	 kendi
hâkimiyetleri	altında	tutma	niyetindeydiler.

Fakat	 anlaşma	 kâğıt	 üzerinde	 kalacaktı.	 Yunanistan’da	 durum	 Mısırlıların
lehineyken	Sultan	II.	Mahmut,	İngiltere	ve	Rusya’nın	taleplerini	inatla	reddetti.
Avrupalı	 güçler	 olası	 bir	 savaş	 için	hazırlıklı	 değillerdi	 ve	 taleplerini	 de	 askerî
bir	müdahaleyle	destekleyemiyorlardı.

1827	Martında	Kolokotronis’in	ısrarlarıyla,	yeni	Yunan	Ulusal	Meclisi	başkan
olarak	 Rusya	 eski	 Dışişleri	 Bakanı	 Count	 Capo	 d’Istria’yı	 seçti.	 Bu	 olay	 Rus
etkisini	 oldukça	 arttıracaktı.	 Rusya’nın	 ileride	 pozisyonunu	 güçlendirmesinden
ve	tek	taraflı	faaliyetlerden	çekinen	İngiltere,	bir	kez	daha	güçlerin	ortak	eylemi
talebini	 yükseltti.	 6	 Temmuz1827’de,	 Atina’nın	 zaptından	 bir	 ay	 sonra,
Londra’da	 St.	 Petersburg	 Anlaşması’nı	 genişleten	 yeni	 bir	 anlaşma	 imzalandı.
İngiliz-Rus	 bloğuna	 Fransa	 da	 dâhil	 oldu	 ve	 bu	 üç	 güç	 Yunanistan’ın
Türkiye’den	idari	olarak	ayrılması	için	baskı	yapma	kararı	aldılar.

Anlaşma	metni	Babıali’nin	bir	ay	içerisinde	anlaşmayı	kabul	etmesi	gerektiğini
aksi	takdirde	bunun	için	zor	kullanılacağını	karara	bağlıyordu.

Navarino.	Mısırlıların,	Mora’dan	Tasfiyesi

Babıali	bir	kez	daha	Batılı	güçlerin	taleplerine	sırt	çevirmişti.	Bundan	ötürü	20



Ekim	 1827’de,	 Amiral	 Codrington,	 De	 Rigny	 ve	 L.P	 Heiden	 komutasındaki
birleşik	 bir	 filo,	 Türklerin	 ve	Mısırlıların	 ana	 donanma	 güçlerinin	 demirlediği
Navarino	 Körfezi’ne	 girdi.	 Müttefiklerin	 26,	 İbrahim’in	 ise	 94	 gemisi	 vardı.
İbrahim	 sayısal	 üstünlüğüne	 ve	 kıyı	 bataryalarının	 desteğine	 güvenerek,	 tüm
Türk	ve	Mısır	donanmasının	mahvıyla	sonuçlanacak	olan	savaşa	hemen	başladı.
Geriye	 yalnızca	 bir	 gemi	 ve	 on	 beş	 küçük	 tekne	 kalmıştı,	 İbrahim	 kendisini
Napolyon’un	 Aboukir	 Savaşı	 sonrasında,	 Mısırda	 bulduğu	 durumun	 bir
benzerinde	 bulacaktı.	Üstelik	 ana	 üssüyle	 olan	 bağlantısı	 da	 kesilmişti.	 Bunun
yanı	 sıra,	 güçlü	 devletlerin	 silahlı	 müdahalesi	 Yunan	 isyanına	 yeni	 bir	 güç
katacaktı.

Navarino,	1828’de	başlayıp	bir	yıl	altı	ay	sonra	Rusya’nın	zaferiyle	sonuçlanan
Türk-Rus	 savaşının	 başlangıcı	 olacaktı.	 14	 Eylül	 1829’da	 imzalanan	 Edirne
Antlaşması’na	 göre	 Yunanistan’ın	 özerkliğini	 ve	 kısa	 bir	 süre	 sonra	 da
bağımsızlığını	kazandı.	Mehmet	Ali	Türk-Rus	 savaşına	dâhil	olmaktan	akıllıca
kaçındı.	Hal	böyleyken,	güçlü	devletlerin	diretmesiyle	İbrahim’in	ordusunun	çok
güç	durumda	kaldığı	Mora’yı	boşaltmak	zorunda	kaldı.	Mehmet	Ali,	9	Ağustos
1828	 tarihinde	 İskenderiye’de,	 Mısır	 kuvvetlerinin	 Mora’dan	 çekilmesi	 ve
Yunan	 esir	 ve	 kölelerin	 geri	 iadesi	 için	 bir	 anlaşma	 imzaladı.	 Eylül	 1828’de
Fransız	 askerî	 kıtaları	 Mora’ya	 çıktı	 ve	Mısırlıların	 tahliyesi	 başladı.	 Böylece
Mısır’ın	 ağır	 kayıplar	 verdiği	 (yaklaşık	 olarak	 30.000	 kişi)	 ve	 donanmasından
mahrum	kaldığı	bu	kısır	savaş	sona	ermişti.



BÖLÜM	VIII
Mehmet	Ali’nin	Suriye	ve	Filistin	için	Mücadelesi.	Mısır’ın	Mağlubiyeti

Babıali’yle	Çatışma

Mehmet	 Ali’nin	 Mora	 yenilgisi	 onu,	 Suriye	 ve	 Filistin	 mücadelesi	 için
kamçıladı.	 Büyük	 Arap	 Gücünün	 yaratılması	 yönündeki	 planlarını,	 bu	 iki
ülkenin	hâkimiyetini	ele	geçirmeden	gerçekleştiremeyecekti.	Suriye	ve	Filistin,
Mısır’ı	 doğudan	 gelecek	 saldırılara	 karşı	 koruyor	 ve	 Türk	 tehdidine	 karşı
koruyucu	 bir	 kalkan	 görevi	 görüyordu.	 Özellikle,	 Suriye’nin	 ilhakı	 Mehmet
Ali’nin	 doğu	 sınırlarını	 ve	Mısır’ın	 merkezden	 bağımsızlığını	 güçlendirecekti.
Ayrıca,	 bizzat	 Suriye’nin	 kendisi	 oldukça	 cazip	 bir	 mükâfattı.	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 en	 zengin	 bölgelerinden	 biriydi;	 ham	 ipek,	 buğday,	 yün,
zeytinyağı	ve	kıymetli	meyveler	üretiliyordu	ve	ayrıca	büyüyen	Mısır	endüstrisi
için	karlı	bir	pazar	olabilecekti.

Mehmet	Ali,	Sultan’ın	zayıflığının	pekâlâ	farkındaydı	ve	onu	herhangi	bir	şartı
kabul	etmesi	için	zorlayabileceğini	de	biliyordu.	Bunu	göz	önünde	bulundurarak,
Babıali’ye	karşı	bir	mücadele	hazırlığına	başlamıştı.	“Talihsiz	1828-29	savaşının
sonucunda”	 diye	 yazar	 Marx	 “Babıali	 kendi	 halkının	 gözündeki	 saygınlığını
yitirdi.	Doğu	 imparatorluklarında	alışılageldik	olduğu	üzere,	heybetli	güç	zayıf
düştüğünde,	paşaların	başarılı	başkaldırıları	patlak	verir.	Ekim	1831’de	de	Sultan
ile	Yunan	isyanı	sırasında	Babıali’yi	desteklemiş	olan	Mısır	Paşası	Mehmet	Ali
arasında	 bir	 anlaşmazlık	 baş	 gösterdi.”	 (Bkz.	 Karl	 Marx,	 New	 York	 Daily
Tribune,	21	Kasım	1853)

Babıali’ye	karşı	savaş	1831	yılında	başlayacaktı.	Kuzey	Afrika’yı	ilhak	etmek
isteyen	Frenk-Mısır	planlarından	ötürü	 iki	yıllık	bir	gecikme	olmuştu.	Mehmet
Ali’nin	batılı	komşularıyla	arasındaki	ilişki	dostça	olmaktan	uzaktı	ve	Mağrip’i
ele	 geçirme	 fikrini	 içten	 içe	 besliyordu.	 Böylesi	 bir	 fetih	 için	 şartlar,	 1829-30
yıllarında	 olgunlaşmış	 görünüyordu.	Mehmet	Ali’nin	 en	 önemli	müttefiki	 olan
Fransa’yla	 ilişkileri	 normalleşmişti.	Mısırlılar	 Trablus,	 Tunus	 ve	 Cezayir’i	 ele
geçirecekti.	Mehmet	Ali,	Afrika	seferi	için	oğlu	İbrahim’in	komutasında,	40.000
kişilik	bir	ordu	oluşturdu,	 fakat	Fransızlardan	bunun	 için,	paranın	yanı	sıra,	80
toplu	 dört	 adet	 gemi	 talep	 edilmişti.	 Fransa	 bu	 talebi	 reddetti	 ve	 bunun	 yerine
kendi	 donanmasıyla	 eşlik	 etmeyi	 önerdi.	 Bu	 plan,	 Mağrip’te	 İslam	 bayrağı
altında	savaşmak	isteyen	Mehmet	Ali’yi	ziyadesiyle	memnuniyetsiz	etti.	Fransa
ortak	 bir	 eylem	 için	 1830’da	 yeni	 bir	 plan	 ortaya	 koydu.	Mısırlılar	Trablus	 ve



Tunus’u	 alırken,	 Fransızlar	 da	 Cezayir’i	 işgal	 edecekti.	 Fakat	Mehmet	 Ali	 bu
planı	da	reddetti.	Nihayetinde,	Fransızların	tek	başına	girişeceği	Cezayir	seferine
katılmaktan	vazgeçip	kendisini	tamamen	Suriye’deki	işlere	adadı.

Askere	alınmaktan	kaçan	altı	bin	Mısırlı	fellahın,	1831’de	Filistin’e	sığınması,
Sultan’a	 karşı	 başkaldırmak	 için	 bir	 bahane	 olarak	 kullanıldı.	 Bu	 zamandan
sonra	durum	oldukça	gerginleşti.	Mehmet	Ali	Babıali’ye	 itaat	etmeyi	açık	açık
reddediyordu.	 Rus-Türk	 savaşına	 katılmayı	 kabul	 etmiyor	 ve	 ayrıca	 Edirne
Anlaşmasında	 razı	 olduğu	 tazminatı	 ödemeyi	 de	 reddediyordu.	 Haracını,
Mora’da	 yıllarca,	 kanla,	 peşin	 ödediğini	 düşünüyordu.	 Tasavvurunda	 Girit’in,
Mora’daki	 kayıpları	 için	 bir	 karşılık	 olmayacağını	 düşünüyor	 ve	 Suriye	 ve
Filistin’e	de	sahip	olma	fikrinde	diretiyordu.

Bu	 sırada,	 altı	 bin	 köylü	 Mısır’dan	 kaçıp	 Akka	 Paşası	 Abdullah’ın	 yanına
sığınmıştı.	 Mehmet	 Ali	 kaçakların	 kendisine	 teslim	 edilmesini	 talep	 etti.
Abdullah,	bir	hükümdarın	tebaası	olarak	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	istedikleri
herhangi	 bir	 yerinde	 yaşayabileceklerini	 açıklayarak,	 kaçakları	 iade	 etmeyi
reddetti.	Mehmet	Ali	bu	olaydan	sonra	askerî	bir	operasyon	başlattı.	Görünürde
Sultan’a	sadık	kalacaktı.	Çünkü	Babıali’den	ziyade	Akka	Paşasına	savaş	açtığını
duyurmuştu.	 Fakat	 gerçekte,	 Abdullah’a	 karşı	 başlatılan	 sefer	 bir	 Türk-Mısır
savaşına	dönüşecekti.

Birinci	Suriye	Seferi	(1831-33)

Mısırlıların,	 Türklere	 karşı	 üstünlüğü	 başlangıcından	 itibaren	 kendini
hissettiriyordu.	 Türk	 ordusu	 tümden	 bir	 dağılma	 halindeydi.	 “Türk	 donanması
Navarino’da	 yok	 edilmişti,	 ordunun	 eski	 organizasyonu	 da	Mahmut	 tarafından
dağıtılmış	 ve	 henüz	 yenisi	 kurulamamıştı”	 diye	 yazar	 Marx.	 (Marx	 Engels,
Çalışmalar,	2.	Rus.	Basım.	Bölüm	28,	s.	257)	Rusya’ya	karşı	savaşın	zayıflattığı
ordu	 hâlâ	 öyleydi.	 Mısır	 ordusu	 ise	 iyi	 donatılmış	 ve	 disiplinliydi.	 Arabistan,
Sudan	ve	Yunanistan’da	olduğu	gibi	bir	dizi	galibiyet	yazmıştı	hanesine.

Bunun	 yanı	 sıra,	 askerî	 harcamalar	 ve	 tazminatlar	 Babıali’yi	 vergileri
yükseltmesi	 için	 zorluyor	 ve	 bu	 da	 kitleler	 arasında	memnuniyetsizliğe	 neden
oluyordu.	Türkiye’nin	dört	bir	yanında	köylü	isyanları	patlak	veriyordu.	Arap	ve
Türk	 bölgelerinin	 halkları,	 Mısırlıları,	 kendilerini	 padişah	 yönetiminden
kurtaracak	 kişiler	 olarak	 selamlamıştı.	 Türkler	 savaşa	 hazırlıklı	 değillerdi	 ve
tereddüt	 işaretleri	 sergiliyorlardı.	 Altı	 ay	 boyunca	 Babıali	 hiçbir	 girişimde
bulunmadı.	 Ancak	 Mart	 1832’de	 zaten	 başlamış	 olan	 bir	 seferin	 hazırlığına
hakikaten	 başlayacaklardı.	 23	 Nisan	 1832’de	 Sultan,	 Mehmet	 Ali’yi	 bir	 asi
olarak	 ilan	 etmiş	 ve	 görevlerinden	 azletmişti.	 Bu	 savaş	 ilanıyla	 aynı	 manayı



taşıyordu.

Mısırlılar	zaman	 faktörünü	en	 iyi	 şekilde	kullanmıştı.	Ekim	1831’de	 İbrahim
Paşa	bir	sefer	başlatmıştı.	İki	ya	da	en	fazla	üç	hafta	sonra,	Mısır	birlikleri,	ciddi
sayılabilecek	 herhangi	 bir	 direniş	 karşılaşmadan,	 Gazze,	 Jaffa,	 Hayfa’yı	 zapt
etmiş	ve	aynı	yılın	Kasım	sonunda	da	bir	zamanlar	Napolyon’un	yolunu	kesen
Akka	kalesine	erişmişti.	Altı	aylık	bir	kuşatmadan	sonra	(Kasım	26’dan	Mayıs
27’ye	 kadar)	 Akka	 düştü.	 Bu	 esnada	 Mısırlıların	 esas	 kuvvetleri	 kuzeyde	 ve
uzaktaydı.	 Türklere	 karşı	 verilen	 ilk	 savaş	 8	 Temmuz	 1832’de	 Horns	 şehri
yakınlarında	 meydana	 gelmişti.	 Bu	 savaşta,	 dokuz	 paşa	 tarafından	 yönetilen
Türkler	ezilmişti.	Dört	binden	fazla	kişi	öldürülmüş	veya	esir	düşmüştü.	Topçu
sınıfının	 tamamını	 ve	 ulaşımlarını	 kaybetmişlerdi.	 Mısırlıların	 ise	 sadece	 100
kaybı	vardı.

Horns’tan	 zaferle	 ayrılan	 İbrahim,	 Hama	 ve	 Halep	 kentlerini	 işgal	 etti	 ve
sonrasında	Antakya	ve	 İskenderun	arasındaki	Belen	Dağı	geçidinde	ordusunun
başına	 geçti.	 Bu	 geçit	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun,	 Anadolu’nun	 merkezinin
anahtarıydı	 ve	 burada	 Türk	 ordusunun	 Serdar-ı	 Ekrem	 Hüseyin	 Paşa
komutasındaki	esas	kuvvetleri	konuşlanmıştı.	29	Temmuz	1832’de	İbrahim	Türk
kuvvetlerine	 saldırdı	 ve	 paramparça	 etti.	 Hüseyin	 Paşa,	 ordusundan	 geriye
kalanlarla	Adana’ya	kaçtı	ve	bütün	Suriye’yi	Mısırlılara	bıraktı.

Mısır	birlikleri	Anadolu’ya	girdi.	Adana’yı	 işgal	ettiler	ve	sonra	batıya	doğru
ilerlediler.	Sultan,	Hüseyin	Paşa’yı	azletti	ve	yerine	başkomutan	Reşit	Mehmed
Paşa’yı	atadı.	Fakat	bu	da,	askerî	operasyonların	sonucunu	etkilemedi.	Savaşın
üçüncü	 ve	 son	 belirleyici	 çarpışması	 Konya	 yakınlarında	 21	 Aralık	 1832’de
meydana	geldi.	Türkler	kalan	60.000	adamını	30.000	Mısırlının	üstüne	yolladı.
İbrahim	birbiri	ardına	gelen	çarpışmalarda	olağanüstü	bir	liderlik	sergiledi.	İkiye
bir	gibi	bir	çoğunluğa	sahip	olmalarına	rağmen	Türklerin	etrafını	sardı	ve	onları
tamamen	yok	etti.

Sultan’ın,	 Konya	 Muharebesi’nden	 sonra,	 hiçbir	 birliği	 kalmamıştı.
İmparatorluğun	 başkentine	 giden	 yol	 sonuna	 kadar	 açıktı.	 Mısırlıların	 öncü
muhafızları	nihayet	Bursa’ya	girmişti	ve	şimdi	İstanbul	tehdit	altındaydı.	Kafası
karışan	 Sultan	 yardım	 için	 yüzünü	 güçlü	 devletlere	 dönmüştü.	 Fransa	 açıkça
Mısır’ı	destekliyordu	ve	bu	yüzden	Sultan’a	yardım	etmeyi	kesinlikle	 reddetti.
Rusya	 ise	 alenen	 Türkleri	 destekliyordu.	 İngiltere’nin	 durumu	 ise	 karmaşıktı.
Mehmet	Ali’ye	karşıydı,	fakat	Türk-Mısır	çatışmasının	Rusya’nın	müdahalesiyle
sonuçlanmasından	 ve	 nihayetinde	 de	 Rus	 etkisinin	 güçlenmesinden	 veya
Osmanlı	İmparatorluğu’nun,	Rusya’ya	bağımlı	kalacak	Kuzey	ve	Fransa’nın	bir



uydusu	 haline	 gelecek	 olan	Mehmet	Ali’nin	Güney’i	 olmak	 üzere	 iki	 parçaya
bölünmesinden	 endişe	 duyuyordu.	 Dolayısıyla,	 İngiltere	 tüm	 gücüyle
farklılıkları	 gidermeyi	 ve	 Britanya	 etkisinin	 hüküm	 sürdüğü	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 birliğini	 muhafaza	 etmeyi	 sağladı.	 Aslında	 İngiltere	 doğru
zamanı	kolladı	ve	Sultan’a	doğrudan	bir	yardım	göndermekten	imtina	etti.

Böylesi	bir	durumda	Babıali’nin,	yüzünü	yardım	 için	Rusya’ya	dönmesinden
gayri	 yapacak	bir	 şeyi	 kalmamıştı.	Üstelik	Mehmet	Ali’nin	başarısı	Rusları	 da
endişelendirmişti.	 Rusya	Dışişleri	 Bakanı	 Count	 Nesselrode’a	 göre,	 Rusya’nın
müdahalesinin	 amacı,	 “çıkarlarımıza	 hasar	 verecek	 olan	 ve	 henüz	 dost
sayılabilecek	 zayıf	 bir	 devletin	 çöküşüne	 neden	 olabilecek	 bir	 coup	 d’état
ihtimaline	 karşı	 İstanbul’u	 korumaktı.	 Fransızların	 kontrolü	 altındaki	 güçlü	 bir
devleti	 buna	 tercih	 eder	 miydik,	 işte	 bu,	 tüm	 sorunların	 kaynağı	 olurdu”.	 Bu
sebeple	 Rusya,	 imparatorluğun	 bütünlüğünün	 ve	 Sultan’ın	 egemenliğinin
savunulması	için	meydana	çıktı.

21	 Aralık	 1832’de	 İstanbul’daki,	 Rus	 ataşesi	 resmî	 olarak	 askerî	 yardım
teklifinde	bulunacaktı.	General	Muravyov	özel	bir	misyonla	yola	çıkmış,	Boğaz
kıyılarına,	oradan	da	Mısır’a	geçmişti.	 İskenderiye’ye	13	Ocak	1833’te	varmış
ve	 Nicolas	 I’in	 taleplerini	 Mehmet	 Ali’ye	 iletmişti.	 Mehmet	 Ali	 uzlaşıya
varmayı	 kabul	 etti.	 Muravyov’a,	 İstanbul’a	 yol	 alan	 ordusunu	 frenleyeceği,
askerî	 faaliyetleri	 durduracağı	 ve	 Sultan’ın	 yüce	 otoritesini	 tanıyacağı	 sözünü
verecekti.

Fakat	 İstanbul’daki	 panik	 henüz	 dinmemişti.	 İbrahim	 Paşa’nın	 ajanlarının
kışkırttığı	isyanlar	Anadolu’ya	yayılmıştı.	2	Şubat	1833’te	Mısırlılar	Kütahya’yı
ele	geçirmişti.	3	Şubat’ta	II.	Mahmut	Rusya’nın	yardımı	için	resmî	bir	girişimde
bulundu	ve	20	Şubat’ta	Rus	donanması	Boğaz’a	giriş	yaptı.	20.000	kişilik	Rus
seferi	 birliğinin	 karaya	 inişi	 23	 Mart’ta	 başladı.	 Bunların	 kumanda	 merkezi,
Sultan’ın	 yazlık	 meskeninin	 de	 yer	 aldığı	 Boğazdaki	 Hünkâr	 İskelesi’nde
konuşlandı.	 Aynı	 esnada,	 bir	 diğer	 Rus	 birliği	 de,	 Türk	 başkentini	 karadan
desteklemek	için	Tuna’ya	gönderildi.

Rus	müdahalesi	 İngiltere	 ve	 Fransa’yı	 ciddi	 biçimde	 alarma	 geçirdi.	 Rusları
boğazda	birliklerini	bulundurma	bahanelerinden	mahrum	bırakmak	için,	Mehmet
Ali’yi,	 Sultan’la	 barıştırma	 sürecini	 hızlandırdılar.	 Hatta	 bunu	 inandırıcı	 bir
şekilde	 ifade	 etmek	 için,	 İngiltere	 ve	 Fransa,	Mısır	 kıyılarında	 ortak	 bir	 deniz
tatbikatı	düzenledi.	4	Mayıs	1833	tarihinde,	Kütahya’da,	Fransız	ve	İngilizlerin
arabuluculuğunda	Türkiye	ve	Mısır	arasında	bir	barış	antlaşması	imzalandı.

Aslında	 bu,	 kelimenin	 gerçek	 anlamıyla	 bir	 barış	 antlaşması	 değildi.	 Sultan,



Mehmet	Ali’nin,	Mısır,	Girit,	Arabistan	 ve	 Sudan’daki	 haklarını	 onaylayan	 ve
onu	Filistin,	Suriye	ve	Kilikya’nın	yöneticisi	olarak	tanıyan	tek	taraflı	bir	ferman
çıkardı.	 Bu	 durumda	 Mehmet	 Ali,	 Anadolu’dan	 çekilme	 ve	 padişahın
hükümdarlığını	 tanıma	 zorunluluğuyla	 baş	 başa	 kaldı.	 Güçlü	 devletlerin	 isteği
sayesinde	Mısır,	mağlup	Babıali’nin	vassalı	olarak	kalacaktı.

Savaşın	Sonuçları.	Hünkâr	İskelesi	Antlaşması

Rusya’nın	müdahalesi	 II.	Mahmut’u	 kurtarmıştı.	 Tahtını	 ve	 imparatorluğunu
sürdürecekti,	 fakat	 hâlâ	 oldukça	 kritik	 bir	 durumdaydı.	 İki	 taraf	 da	 Kütahya
Antlaşması’ndan	memnun	kalmamıştı	ve	ona	bir	ateşkes	gibi	 itibar	ediyorlardı.
Sultan,	 intikam	 için	 sabırsızlanıyordu.	 Mehmet	 Ali	 de	 bağımsızlık	 istiyordu.
Yeni	bir	çatışma	neredeyse	kaçınılmaz	gibiydi	ve	Rus	diplomasisi	bu	durumdan
faydalanmaktan	geri	kalmayacaktı.	8	Temmuz	1833’te,	Rus	birliklerinin	tahliye
edilmesinin	 arifesinde,	 Türkiye,	 Rusya	 ile	 askerî	 bir	 müttefikliğin
oluşturulmasını	 sağlayacak	 ünlü	 sekiz	 yıllık	 Hünkâr	 İskelesi	 Antlaşması’nı
imzaladı.	 Rusya,	 birliklerini	 “ihtiyaç	 duyduğunda”	 Sultan’ın	 yardımına
gönderme	 taahhüdünde	 bulundu.	 Bu	 çerçevede	 Nesselrode	 “Türkiye’nin
meselelerine	 askerî	 müdahalede	 bulunmak	 için	 artık	 yasal	 zemine	 de	 sahibiz”
diye	 belirtecekti.	 Türkiye	 de,	 Çanakkale	 Boğazı’nı,	 tüm	 ulusların	 savaş
gemilerine,	Rusya	talep	ettiği	anda,	kapatma	sözünü	vermişti.

8	 Eylül	 1833’te,	 Rusya	 ve	 Avusturya	 arasında,	 imparatorların	 bir	 görüşmesi
esnasında	 imzalanan	 Münchengratz	 Anlaşması	 Hünkâr	 İskelesi	 Antlaşması’nı
tamamlayıcı	 nitelikteydi.	 Anlaşma	 daha	 sonra	 Prusya	 tarafından	 da
imzalanacaktı.	İmza	sahibi	devletler;

“I.	 …Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 devamını	 mevcut	 hanedan	 altında
desteklemek	ve	etkili	tüm	araçları	onların	tasarrufunda	kullanmak.

II.	Ortak	çabayla,	Türkiye’deki	hükümetin	haklarında,	gerek	geçici	bir	Naiplik
kurarak	gerekse	hanedanı	tümden	değiştirmek	suretiyle,	zarara	neden	olabilecek
herhangi	bir	teşekküle	karşı	çıkmak,”	taahhüdünde	bulundular.

Sonuç	 olarak,	 ilk	 gizli	 cümle	 “II.	 Maddenin	 özellikle,	 …	 kritik	 iktidarını
Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 Avrupa	 eyaletlerine	 dolaylı	 ya	 da	 doğrudan
yaymasını	engellemek	için,	Mısır	Paşası’na	uygulanacağı”	şartını	koşuyordu.

Fakat	 en	 nihayetinde,	 Britanya	 ve	 Fransız	 diplomasisi,	 Hünkâr	 İskelesi	 ve
Münchengratz	 Antlaşmalarının	 pratik	 sonuçlarını	 felce	 uğrattı.	 Bu	 anlaşmalar,
yine	 de,	Mehmet	Ali’nin	 planlarını	 gerçekleştirmesinin	 önünde	 ciddi	 bir	 engel



teşkil	 etti	 ve	 onu,	 ilk	 Suriye	 seferindeki	 zaferinin	 meyvelerini	 toplamaktan
mahrum	 bıraktı.	 Esas	 olarak	 denilebilir	 ki,	 Türk-Mısır	 savaşı,	 şeklen	 birleşik
görünen	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 çerçevesinde,	 iki	 devletin	 oluşumuyla
sonuçlanmıştı.	Mehmet	Ali	Mısır,	Sudan,	Suriye,	Filistin,	Arabistan,	Kilikya	ve
Girit’tin	kontrolünü	sağladı	ve	yalnızca	Anadolu,	Irak	ve	Balkan	Yarımadası’nın
az	 bir	 bölümü	 Sultan’a	 kaldı.	 Mehmet	 Ali’nin	 imparatorluğu,	 II.
Mahmut’unkinden	 daha	 yoğun	 bir	 nüfusa	 sahipti,	 daha	 genişti,	 güçlüydü	 ve
zengindi.	 Durum,	 kendini	 çok	 geçmeden	 hissettiren	 yeni	 bir	 çatışma
ihtimalinden	ötürü	endişe	vericiydi.

İbrahim’in	Suriye	ve	Filistin’de	Reformları	(1832-40)

Mehmet	 Ali’nin	 ve	 Suriye’nin	 hâkim	 yöneticisi,	 oğlu	 İbrahim’in	 politik
planları	daha	da	 ileri	gidecekti.	 İkisi	de	geniş	bir	bağımsız	Arap	devleti	kurma
düşündeydi.	“Gerçek	planı,	Arapçanın	konuşulduğu	tüm	coğrafyaları	 içeren	bir
Arap	 krallığı	 kurmaktı”	 (George	Antonius,	Arap	Uyanışı,	 L.,	Hamilton,	 s.	 31)
diye	 1833’te	 yazar	 Lord	 Palmerston,	 Mehmet	 Ali	 hakkında.	 Zamanında
İbrahim’i	ziyaret	eden	bir	Fransız	elçisi	olan	Baron	de	Boislecomte,	İbrahim’in,
Araplar	 arasında	 gerçek	 bir	 vatanseverlik	 hissiyatını	 aşılamak	 ve	 onları
geleceğin	 imparatorluğunun	 mahiyetiyle	 tam	 olarak	 ilişkilendirmek	 için	 Arap
ulusal	 bilincinin	 uyandırılması	 ve	 Arap	 yurttaşlığının	 yenilenmesi	 niyetini
saklamadığını	 aktarmıştır.	 Baron	 de	 Boislecomte,	 İbrahim’in	 ayrıca,	 ulusal
yenilenme	 fikrini	 de	 ateşli	 bir	 biçimde	 savunduğunu	 eklemiştir.	 Beyanlarında,
Arap	 tarihinin	 ihtişamlı	 dönemlerine	 heyecanlı	 ifadelerle	 sıklıkla	 göndermede
bulunurdu	 ve	 birliklerini	 kendi	 coşkusuyla	 etkilerdi.	 Kendi	 gibi	 düşünen	 ve
yayılmaları	için	çaba	sarf	eden	bir	kadrosu	vardı.

Fakat	 Arap	 ulusunun	 terkibinin	 şartları	 henüz	 olgunlaşmamıştı;	 Suriye’deki
Arap	 burjuvazisi	 hâlâ	 çok	 zayıftı	 ve	 feodalizm	 de	 çözülmemişti.	 Oldukça
yetenekli	 bir	 politikacı	 olan	 İbrahim	 Paşa,	 zamanının	 gelişmiş	 ülkelerinin
deneyimlerinin	 dikkatli	 bir	 incelemesini	 yapıyordu.	 Gelecekteki	 gelişim
eğilimlerini	 gördü	 ve	 bunların	 gerçekleştirilmesini	 hızlandırdı.	 Suriye	 de,
Mehmet	Ali’nin	Mısırı	gibi,	ülkenin	merkezileşmesi,	feodal	keyfi	yönetimin	ve
ayrılıkçılığın	tasfiyesi	ve	kapitalist	ilişkilerin	gelişiminin	ön	koşullarını	yaratmak
için,	bir	dizi	reform	uyguladı.

İbrahim	ilk	olarak,	Suriye’yi	geleceğin	Arap	imparatorluğunun	tahıl	ambarına
dönüştürmeye	çalıştı.	Tarımın	gerilediğini	kontrol	altına	almak	için,	fellahlardan
sabit	 bir	 vergi	 almaya	 karar	 verdi.	 Keyfi	 feodal	 gaspları	 yasakladı	 ve	 yeni
sürülmüş	 toprağı	 yıllarca	 vergiden	 muaf	 tuttu.	 Bedevileri,	 göçebe	 yaşam



tarzlarını	 değiştirmelerini	 mecbur	 kılarak,	 terk	 edilmiş	 arazilere	 yerleştirdi.
Böylece	yeni	köyler	kuruldu	ve	Şam	ile	Halep	arasındaki	steplerde	15	bin	çifte
yakın	öküzün	sürebileceği	bakir	 topraklar	 tarıma	açıldı.	Mısır	 idaresinin	 ilk	 iki
yılında	 verimli	 Havran	 Ovası’nda	 işlenen	 toprak	 2000’den	 7000	 feddana
yükseldi.	Türk	ordusunun	adı	her	zaman	yağmacılığıyla	kötüye	çıkmıştı.	Fakat
İbrahim	 birliklerini	 Türk	 ordusuna	 karşı	 bir	 sefere	 gönderdi,	 dolayısıyla
Suriye’deki	mahsulünün	tahribatına	bir	son	verdi.

Vergi	 anarşisinin	 tasfiyesi	 sanayi	 ve	 ticaretin	 gelişimini	 teşvik	 etti.	 Artık
zanaatkârlar	 ve	 tüccarlar	 kendi	 mülklerinin	 güvenliğinden	 herhangi	 bir	 kaygı
duymuyordu.	 Türk	 paşalarının	 şantaj	 ve	 yağmalarından	 korkmuyorlardı.
Ödemek	zorunda	oldukları	verginin	kesin	miktarını	biliyor	ve	 topladıkları	artık
değerden	geriye	kalanı	kullanabiliyorlardı.	O	zamana	dek	görülmemiş	bir	gözü
peklikle,	 açgözlü	 paşa	 ve	 derebeylerden	 sakladıkları	 çürümeye	 yüz	 tutmuş
hazineleri	 tedavüle	 sokup	 sermayelerine	 eklemişlerdi.	 Gümrük	 daireleri	 vergi
toplayıcılarından	 zorla	 alındı	 ve	 sabit	 gümrük	 vergileri	 getirildi.	 İktisadi
kalkınmaya	 yardım	 eden	 bu	 politika	 Suriye	 kasabalarının	 ve	 dış	 ticaretinin
gelişmesine	 yol	 açtı.	 “Mısırlılarla	 ticaret	 yapma	 özgürlüğü,	 limanlara	 canlılık
getirmişti.	Örneğin,	Sayda,	Beyrut	ve	Trablus,	dağlıların	 ipek	ve	zeytinyağıyla,
buğday	 ve	 Avrupa	 mallarını	 değiştirdiği	 serbest	 pazarlar	 haline	 gelmişti.
Lübnan’daki	 üretim	 en	 az	 üçte	 bir	 oranında	 artmış	 ve	 denizaşırı	 malların
tüketimi	ise	ikiye	katlanmıştı”	diye	bildirmekteydi	Rus	konsolosu	Bazili.

Ülke	 içindeki	 yollar	 ve	 Şam	 ile	 Bağdat’ı	 birbirine	 bağlayan	 kervan
güzergâhları	 güvenli	 bir	 hale	 getirilmişti.	 Transit	 ticarette	 de	 bir	 artış
gözleniyordu.	 Britanya	 kumaşları	 Suriye	 üzerinden	 Mezopotamya	 ve	 İran’a
kadar	 gönderiliyordu.	 Hindistan	 ve	 İran	 malları	 da	 Suriye’den	 geçerek
Avrupa’ya	 ulaştırılıyordu.	 İbrahim	 Suriyeli	 feodal	 beylere	 karşı	 acımasız	 bir
mücadeleye	 girişmişti.	Doğal	 olarak,	 feodal	 üretim	 biçimini	 ve	 onunla	 birlikte
işleyen	 feodal	 sınıf	 egemenliğini	 ortadan	kaldıramıyordu.	Fakat	 yine	de	 feodal
ayrılıkçılığı	 bitirmek,	 feodal	 yöneticilerin	 şahsi	 politik	 haklarını	 sınırlamak	 ve
idaresi	zor	senyörleri	kendisine	mutlak	olarak	itaat	edecek	adamlarla	değiştirmek
için	çaba	sarf	ediyordu.	Lübnan’da,	örneğin,	İbrahim	Paşa	adına	diğer	Lübnanlı
feodal	beylerle	savaşmaya	devam	eden	II.	Emir	Beşir’e	bel	bağlamıştı.	Nablus’ta
ise	İbrahim	diğer	şeyhlere	karşı	savaşında	Abdul-Hadi	şeyhlerine	güveniyordu.

İbrahim	merkezi	otoriteyi	sağlamlaştırıp,	Mısır	sınırı	boyunca	ülkedeki	idareyi
yeniden	 düzenlemişti.	 Suriye,	 Filistin	 ve	 Kilikya	 altı	 vilayet	 ya	 da	 müdürler
tarafından	yönetilen	müdüriyetlere	(Mısır’da	Mehmet	Ali	zamanından	kalma	bir
yönetim	 birimi)	 bölündü.	 Her	 kasabaya	 merkezi	 iktidarın	 temsilcileri



(mütesellimler)	atandı.	Bitişik	köylerin	şeyhleri	mütesellimlerin	emri	altındaydı.
Her	mütesellim	yerel	toprak	sahipleri,	tüccarlar	ve	din	adamlarından	oluşturulan
bir	 danışma	 organının,	 meclis	 ya	 da	 şuranın,	 başındaydı.	 Meclislere	 sivil
mahkeme	 yetkisi	 de	 tanınmıştı.	 En	 yüksek	 hukuki	 yetki,	 mahkemenin	 ön
duruşmasında	 değerlendirilen	 cezai	 ve	 siyasi	 davalarda	 kişisel	 olarak	 hüküm
veren	 İbrahim’in	 elindeydi.	 Lübnan’daki	 ilk	 matbaa	 1834	 yılında	 Beyrut’ta
kuruldu.	 Aynı	 yıl	 İbrahim	 kapsamlı	 bir	 ilk	 ve	 orta	 öğretim	 programı	 başlattı.
Tüm	 Suriye’de	 ilkokullar	 inşa	 etti	 ve	 Şam,	 Halep	 ve	 Antakya’da	 ortaokullar
kurdu.	Öğrencilerin	masrafları	devlet	tarafından	karşılandı.	Üniformalar	giydiler
ve	 Mısır’da	 adet	 olduğu	 üzere	 sert	 bir	 askerî	 eğitimden	 geçirildiler.	 Eğitim
faaliyetleri	 Arapça	 yürütüldü.	 Amerikan	 gezgin	 George	 Antonius,	 okul
idaresiyle	alakalı	ünlü	Clot	Bey’in	“gerçek	bir	Arap	ulusal	hassasiyetinin	telkini
için”	talimatlar	aldığını	belirtir.	(George	Antonius,	a.g.e.	s.	40)

İbrahim,	 tıpkı	Mehmet	Ali’de	olduğu	gibi,	Türk	paşalarından	beklenmeyecek
şekilde	 dinsel	 hoşgörüye	 sahipti.	 İbrahim,	 el	 sanatlarının	 ve	 kent	 ticaretinin
ustası	 olan	 ve	 Türkler	 tarafından	 aşağılayıcı	 birçok	 sınırlamaya	 tabi	 tutulmuş
Arap	Hıristiyanlarını	kollayacaktı.

Genel	Hoşnutsuzluk.	Asker	Alımlarına	Karşı	İsyanlar

İbrahim	 Paşa’nın	 reformları	 üretici	 güçlerin	 gelişimini	 teşvik	 etmiş,
tüccarların,	 zanaatkârların	 ve	 köylülerin	 durumunu	 kolaylaştırmış	 olsa	 da	 aynı
şekilde	Suriye’de	ciddi	bir	biçimde	rahatsızlık	da	yaratmıştı.	Üstelik	İbrahim’in
politik	 imtiyazlardan	 mahrum	 bıraktığı	 feodal	 beyler	 ülkede	 hoşnutsuzluk
belirtileri	gösteren	yegâne	grup	değildi.	Soygun	yapmaktan	men	edilen	bedeviler
ve	 dağ	 kabileleri	 de	 oldukça	 memnuniyetsizdi.	 İbrahim’in	 reformlarına	 karşı
hoşnutsuzluk	 işaretleri	 sergilemeye	 başlayan	 köylülerin	 haletiruhiyelerinde
keskin	bir	değişim	vardı.	Onun	askerî	planlarının	yükünü	sırtlanan	bu	köylülerdi.
Sultan’ın	 Suriye’den	 yalnızca	 bir	 süreliğine	 el	 çektiğini	 ve	 yakın	 gelecekte
bölgeyi	 tekrardan	 ele	 geçirmek	 için	 girişimde	 bulunacağını	 kavrayan	 İbrahim
savunma	 amaçlı	 birçok	 önlem	 aldı.	 Kaleler	 inşa	 etti,	 ek	 kuvvetlerle	 dağ
geçitlerini	 güçlendirdi,	 toplar	 satın	 aldı	 ve	 orduyu	 genişletti.	 İbrahim	 bu
tahkimatları	 gerçekleştirmek	 için,	 ülkenin	 dört	 bir	 tarafından	 toplanmış	 Suriye
fellahlarının	 emeğini	 zorla	 kullandı.	 Toplar	 da	 yine	 aynı	 şekilde,	 her	 yıl
memurlara	 daha	 ağır	 vergiler	 ödemek	 zorunda	 kalan	 Suriye	 fellahlarının
harcamalarıyla	 temin	 edildi.	 Oysa	 İbrahim,	 Mısır	 yönetiminin	 ilk	 yılında
vergileri	 sınırlandırmıştı,	 fakat	Türkiye’ye	karşı	 savaş	hazırlıkları	 bu	politikayı
değiştirmesine	 neden	 oldu.	 Nihayetinde,	 Mısır	 alaylarının	 safları,	 İbrahim’in
bitmek	bilmez	ve	usandırıcı	alımları	nedeniyle	Suriye	fellahları	ile	dolmuştu.	Bu



alımlar,	köylü	kargaşalarına	ve	hatta	bazı	bölgelerde	geniş	isyanlara	neden	olan
özel	bir	husumeti	doğurmuştu.

1834’te,	asker	alımlarına	karşı	ilk	büyük	köylü	ayaklanması	Filistin’de	patlak
verdi	ve	neredeyse	ülkenin	tamamına	yayıldı.	Yahudiye	Tepelerine	cezalandırma
göreviyle	gönderilen	Mısır	birlikleri	yok	edildi	ve	isyancılar	İbrahim’i	Kudüs’te
sıkıştırdılar.	 Fakat	 Mısır’dan	 Mehmet	 Ali’nin	 yönlendirmesiyle	 takviye
kuvvetler	 yardıma	 gelmişti.	 Bizzat	 Mehmet	 Ali’nin	 kendisi	 isyancılara	 karşı
misillemeleri	idare	etti.

1837	yılında	Havran	ve	Anti-Lübnan	Dağı	Dürzi	köylülerinin	bir	isyanı	patlak
verdi.	 Mısır	 idaresinin	 ilk	 beş	 yılı	 için	 Havraniler	 askerî	 hizmetten	 muaf
tutuldular.	Bu	dönem	sona	erdiğinde,	Mısır	makamları	asker	almak	 için	 talepte
bulundular.	Havraniler	isyan	başlatıp	ve	doğal	bir	kaleyi	andıran,	olağanüstü	bir
dağ	 labirenti	 olan	 El	 Leca	 volkanik	 bölgesine	 mevzilendiler.	 Mısırlıların	 El
Leca’ya	 taarruz	 etmek	 için	 bulundukları	 tüm	 girişimler	 boşa	 çıktı.	 Kaleye
girmeye	 çalışanlar	 avlandı.	 İbrahim	 El	 Leca’daki	 savaş	 alanına	 daha	 büyük
sayılarda	eğitimli	birlikler	yollamaya	devam	etti,	fakat	bunlar	da	küçük	bir	Dürzi
köylü	 grubuyla	 baş	 edemedi.	 Bu	 kez	 de	 isyancıları	 açlıkla	 yenmeyi	 denediler,
ama	 köylüler	 yine	 de	 teslim	 olmadı.	 İbrahim	 su	 kuyularını	 patlattı	 ve	 içlerini
cesetlerle	 doldurdu.	 Dürziler	 bu	 bulanık	 suyu	 içtiler.	 Dolayısıyla	 El	 Leca’dan
ancak	İbrahim’in	suyu	zehirlemesiyle	çıktılar.	Fakat	hâlâ	teslim	olmuş	değillerdi.
Etraflarındaki	 kuşatmayı	 kırarak,	 sonunda	 1838	 sonbaharında	 yenilip	 bozguna
uğratılacakları	Anti-Lübnan’ın	yamaçlarında	Mısırlılarla	savaşa	devam	ettiler.

Bağımsızlık	Meselesi.	Babıali’yle	Yeni	Bir	Çatışma

1833	Kütahya	Antlaşması’nın	yarattığı	belirsiz	ve	muğlâk	durum	Mehmet	Ali
için	 ciddi	 bir	 endişe	 kaynağıydı.	 Kazanımlarını	 resmî	 olarak	 garantiye	 almak,
iktidarının	 devamlılığını	 sağlamak	 ve	 Mısır’ın	 bağımsızlığını	 meşrulaştırmak
onun	 için	 önemliydi.	 Mehmet	 Ali	 yıllarca	 uçsuz	 bucaksız	 nüfuz	 alanlarında
tevarüs	 eden	 haklarının	 tanınması	 için	 baskı	 yapmıştı.	 1834	 yılında,	 Batılı
güçlerden	 ve	 1836-37’de	 de	 doğrudan	 Babıali’den,	 Mısır’ın	 bağımsızlığı
meselesi	 ve	 tevarüs	 hakları	 konusunda	 bir	 karar	 talep	 etti.	 Fakat	 bu	 çaba
sonuçsuz	kaldı.	Batılı	güçler	her	zamanki	gibi	Babıali’nin	yanında	yer	aldı.	Bu
desteği	hisseden	Sultan	imparatorluğunun	büyük	bir	bölümünü	bırakmaya	meyil
vermedi.	 Son	 bir	 çare	 olarak,	Mısır	 Paşalarının	 diğer	 bölgeleri	 Babıali’ye	 geri
vermesi	 şartıyla,	 Mehmet	 Ali’nin	 yalnızca	 Mısır	 üstündeki	 tevarüs	 haklarını
onayladı.

Babıali’nin	barışçıl	bir	uzlaşmaya	yanaşmaması	Türk-Mısır	ilişkilerini	bir	kez



daha	 gerdi.	 Üstelik	 bu	 durum	 gitgide	 ciddi	 bir	 soruna	 dönüşmekteydi.	 Arap
ülkelerinde,	 özellikle	 Mısır’da,	 halkın	 uyanan	 ilgisi	 Mehmet	 Ali’nin
tarafındaydı.	 1838’de,	 Kahire	 uleması	 Mısır’ın	 bağımsızlığını	 kabul	 eden
planları	 tamamıyla	 desteklediklerini	 açıkladılar.	 Fakat	 Batılı	 güçler,	 özellikle
İngiltere,	 bu	 meseleye	 karşı	 düşmanca	 bir	 tavır	 benimsedi.	 Zaten	 İngilizler,
Mısır’ın	 gücünün	 artışını	 kaygıyla	 izliyordu.	 Çünkü	 Mısır,	 Britanya’nın
Doğu’daki	kıyı	bölgelerinde	egemenlik	kurmasının	önünde	ciddi	bir	engel	teşkil
ediyor,	 	 Basra	 Körfezi’ndeki	 durumu	 için	 bir	 tehdit	 ve	 Britanya’nın	 emperyal
iletişim	ve	 ticaretinin	gelişimi	 için	de	 temel	bir	 ayak	bağı	oluşturuyordu.	Ünlü
İngiliz-Türk	Ticaret	Antlaşması	16	Ağustos	1838’de	imzalanmıştı.	Bu	antlaşma
İngiltere	açısından	oldukça	avantajlıydı	ve	Osmanlı	İmparatorluğu’nu	dış	güçler
açısından	 bir	 tarımsal	 ve	 ham	 madde	 tedarikçisi	 haline	 dönüştürülmesinin
yolunu	 inşa	 ediyordu.	 Antlaşma,	 gümrüklerde	 gerçekleşecek	 bir	 artış
karşılığında,	 çeşitli	 ham	 maddelerin	 ticaretin	 üzerindeki	 Osmanlı	 hazinesi
tekelini	 ortadan	 kaldırıyordu.	 Böylece	 Britanya	 ihracatçıları,	 ham	 maddeleri
düşük	 fiyatla	doğrudan	üreticiden	ya	da	 ticari	 temsilcileri	 vasıtasıyla	 satın	 alıp
hazineyi	yağmalıyordu.

Britanya	 burjuvazisi	 antlaşmanın,	 Mehmet	 Ali’nin	 bölgesi	 de	 dâhil,	 tüm
Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 kapsaması	 için	 baskı	 yapıyordu.	 Mehmet	 Ali’nin
tekellerini	 kumanda	 ederek,	Mısır	 pamuğunu,	 Suriye	 yününü	 ve	 ipeğini	 düşük
fiyatlardan	almayı	umut	ediyordu.	Aynı	şekilde,	Fransa’nın	hâkim	olduğu	Suriye
ve	 Mısır	 ithal	 pazarlarını	 da	 ele	 geçirmek	 niyetindeydi.	 Fakat	 Mehmet	 Ali
antlaşma	 şartlarının	 kendi	 bölgesinde	 de	 geçerli	 olmasına	 tamamen	 karşıydı.
Mehmet	 Ali	 ayrıca	 İngiltere’nin	 Fırat	 üzerinde	 bir	 İngiliz	 suyolu	 kurma
planlarına	 da	 (kervanlarla	 ya	 da	 özel	 olarak	 yapılmış	 bir	 kanalla	 Asi	 Irmağı
ağzından	 Fırat’a	 ve	 akıntı	 boyunca	 Fırat’tan	 Basra’ya	 mal	 ve	 posta	 taşınması
için)	karşıydı.	Bir	diğer	itirazı	ise	Süveyş	kıstağında	(kıstak:	yarımadayı	karaya
bağlayan	 iki	 yanı	 su	 kara	 parçası	–çev.)	 bir	 kanal	 inşası	 için	 geliştirilen	 çeşitli
tasarılaraydı.

Mehmet	 Ali’nin	 Necid’i	 yeniden	 ele	 geçirmesi	 ve	 Basra	 Körfezi	 ve	 Güney
Arabistan’da	 Britanya’nın	 yayılmasıyla	 sorun	 yaşayan	 Mısırlıların	 Basra
Körfezi’nde	 gözükmesi	 İngilizleri	 rahatsız	 etti.	 Batılı	 güçlerin	 Yakın	 Doğu’da
hegemonya	 için	 mücadele	 etme	 üzerine	 kurulu	 ana	 politikası,	 özellikle
İngiltere’nin	 Fransa	 ve	 Rusya’nın	 konumlarını	 zayıflatma	 arzusu,	 ortadaki
anlaşmazlığı	 iyice	 derinleştirdi.	 Fakat	 bu	 esnada	 Fransa	 Cezayir’in	 büyük	 bir
bölümünü	ele	geçirmiş	ve	Suriye	ve	Mısır’da,	Mehmet	Ali’nin	müttefiki	olarak
baskın	 bir	 pozisyonu	 işgal	 etmişti.	 Mehmet	 Ali’ye	 karşı	 savaşarak	 Britanya,



Sultan’ın	 durumunu	 güçlendirme	 ve	 güç	 dengesini	 kendi	 lehine	 döndürme
umudunu	 taşıyordu.	Bu	 yolla	Hünkâr	 İskelesi	Antlaşması’nı	 etkisizleştirme	 ve
aynı	zamanda	Rusya’nın	Türkiye	üstündeki	etkisini	sıfıra	indirme	niyetindeydi.

Tüm	bu	nedenler,	İngiltere’nin	Mehmet	Ali’yi	ortadan	kaldırma	ve	Türk-Mısır
anlaşmazlığında	 bir	 uzlaşıyı	 engelleme	 kararını	 harekete	 geçirdi.	 Mısır’ın
bağımsızlığını	 tanımaya	 itiraz	 eden	 İngiltere,	 resmî	 olarak	 Munchengratz
Antlaşması’nı	 imzalamadığı	 halde,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 bütünlüğünün
dördüncü	 garantörü	 olarak	 davrandı.	 Dört	 süper	 gücün	 desteğini	 hisseden
Türkiye	hararetle	savaş	hazırlığı	yapmaya	koyuldu.	Suriye	sınırında	yoğunlaşan
100.000	 kişilik	 bir	 orduyu	 seferber	 etti.	 İngiltere	 Türkleri	 destekledi	 ve
savaşmaları	 için	 teşvik	 etti.	 Bu	 davranışlar	 silahlı	 bir	 çatışmayı	 kaçınılmaz
kılmıştı.

İkinci	Suriye	Seferi

Türk	 birlikleri	 21	Nisan	 1839’da	 Fırat’ı	 geçip	Mehmet	Ali’nin	 bölgesini	 ele
geçirdi.	 Fakat	 Nizip’teki	 ilk	 belirleyici	 savaşta	 tamamen	 bozguna	 uğradılar.
Savaş	 24	 Haziran	 1839’da	 yeniden	 başladı.	 İbrahim	 Paşa	 komutasındaki
Mısırlılar	 hâkim	 mevzilere	 konuşlandılar	 ve	 Türkleri	 yukarıdan	 görüp	 ateşe
başladılar.	 Bir	 saatlik	 savaşın	 sonunda	Mısırlı	 topçu	 sınıfı	 Türk	 bataryalarının
sesini	kesmiş	ve	İbrahim’in	asi	bir	saldırıyla	Türk	ordusunun	kaderini	belirleyen
süvarilerine	 bir	 yol	 açmıştı.	Türk	başkenti	 yedi	 yıl	 içinde	 ikinci	 kez	 İbrahim’e
açılıyordu.	30	Haziran	1839’da,	Nizip	çarpışmasından	altı	gün	sonra,	Sultan	II.
Mahmut	ölecekti.	İki	hafta	sonra	da	Ahmet	Fevzi	Paşa	komutasındaki	Osmanlı
donanmasının	 tamamı	Mehmet	 Ali’nin	 tarafına	 geçecekti.	 Guizot	 “Türkiye	 üç
hafta	 içinde	 egemenliğini,	 donanmasını	 ve	 ordusunu	 kaybetmişti”	 diye	 yazar.
Mısır	 bir	 kez	daha	galipti.	 İbrahim	yine	de,	 İstanbul’a	 karşı	 bir	 sefer	 başlatma
niyetinde	 değildi.	 Babasının	 ve	 Fransızların	 sözü	 doğrultusunda	 davranarak,
kendisini	Urfa	ve	Maraş’ı	işgal	etmekten	alıkoydu.	Mısırlılar,	Rusya’yı	yeni	bir
müdahale	 için	 provoke	 etme	 arzusunda	 olmadıklarından	 Torosları	 geçmediler.
Hatta	İbrahim	bunun	yerine	Babıali’yle	anlaşmaya	varmak	istiyordu.	Kendisini,
Mehmet	 Ali	 hanedanının	 tevarüs	 haklarının	 Mısır	 ve	 kendi	 topraklarında
tanınmasıyla	 sınırlamak	 için	 hazırdı.	 Babıali’nin	 yenilgisi,	 İbrahim’in
sunabileceği	herhangi	bir	şartı	kabul	etme	hususunda	razı	olmasını	sağlamıştı.

Bu,	 elbette,	 İngiltere	 ve	 Munchengratz	 Antlaşması’nı	 imzalayan	 güçlerin
umduğu	bir	 sonuç	değildi.	Mısır’ın	 artan	 gücünü	hesaba	 katmadıkları	 belliydi.
27	 Temmuz	 1839’da,	 refahı	 içinde	 kendi	 çıkarlarının	 etkilerini	 erteleyerek,
onların	onayı	olmaksızın	alınmış	 tüm	kararlarını	 askıya	alması	 için	Türkiye’ye



ortak	 bir	 nota	 sundular.	 Bu	 nota	 Mısır	 karşıtı	 dört	 güç	 bloğu	 (İngiltere,
Avusturya,	Prusya,	Rusya)	ve	ayrıca	kendisini	Mısır’ın	müttefiki	ve	dostu	olarak
gösteren	 Fransa	 tarafından	 imzalandı.	 Fransa,	 kendisine	 dönük	 bir	 izolasyonu
kırmak	 ve	 Fransız	 burjuvazisinin	 Mısır	 ve	 Suriye’deki	 çıkarlarını	 muhafaza
etmek	için	güçlü	devletlerle	ittifak	halinde	olmayı	uygun	görmüştü.

Türkiye’nin	ve	Mısır’ın	kaderi	üstüne	Batılı	güçlerin	müzakeresi	bir	yıl	kadar
sürdü.	 Fransa,	 barışçıl	 bir	 uzlaşıya	 varmak	 ve	 Mehmet	 Ali’ye	 Mısır	 ve
Suriye’nin	 verasete	 dayalı	 paşalığını	 vermek	 için	 Batılı	 güçlere	 baskı	 yaptı.
Avusturya	 ve	 Prusya,	 Mısır’dan	 ve	 Suriye	 bölgesinden	 feragat	 etmeyi	 kabul
ettiler.	Hünkâr	İskelesi	Antlaşması’nı	ve	statükoyu	sürdürmek	için	kaygı	duyan
Rusya	 bölgesel	 meselelere	 kayıtsız	 kaldı.	 İngiltere	 ise	 Suriye’yi,	 Mehmet
Ali’den	 zorla	 alma	 niyetindeydi.	 Müzakereler	 ara	 vermeksizin	 devam	 etti.
Londra’da	 toplanan	 Daimi	 Büyükelçiler	 Konferansı	 Şark	 Meselesi’ni
görüşecekti.	 Diplomatlar	 ve	 gazeteciler	 Şark	 krizi	 üzerine	 yaygaralar
koparıyordu.	 Fakat	 unuttukları	 şey,	 bu	 krizin	 onların	 kendi	 eseri	 olduğu	 ve
onların	 müdahalesi	 olmasa	 Türkiye	 ve	 Mısır	 arasındaki	 tüm	 farklılıkların
giderileceğiydi.

Mısır-karşıtı	koalisyonun	gıyabında	hareket	eden	Fransa,	Mayıs	1840’ta	Mısır
ve	 Türkiye’yi,	 Sultan’ın	 Mehmet	 Ali’nin	 Mısır	 ve	 Suriye’nin	 verasete	 dayalı
hükümdarı	 olarak	 tanıyacağı	 bir	 antlaşma	 imzalamaya	 ikna	 etti.	 Fakat	 Batılı
güçler	 bu	 antlaşmayı	 baltalamaya	 karar	 vermişti.	 Suriye	 ve	 Filistin’deki
hoşnutsuzlukları	bahane	ederek	Mısırlılara	karşı	birçok	isyanı	körüklediler.	Öyle
ki,	1840	Mayıs’ındaki	Lübnan	ayaklanması	korkunç	olacaktı.

Olayın	 tanığı	 olan	 Bazili;	 “Lübnan’ın	 Hıristiyanların	 yaşadığı	 bölgelerinde
isyancıların	hiddetle	köpürdüğünü”	yazmaktaydı.	Birkaç	bin	dağlı,	yarısı	silahlı
diğer	 yarısı	 da	 kazma	 küreklerle,	 Beyrut’u	 ele	 geçirmek	 amacıyla	 dağlardan
taarruzda	 bulunuyorlardı.	 Bunlar,	 kaleden	 saçılan	 bir	 ateş	 setiyle
karşılanacaklardı,	 fakat	 bu	 araziyi	 bir	 zırh	 gibi	 kullanan	 dağlılara	 hiçbir	 zarar
veremeyecekti.	Bütün	muhiti	ele	geçirip	askerleri	öldürmeye	başlamışlar	ve	özel
mülklere	 dokunmadan	 devlete	 ait	 mülkleri	 yağmalamışlardı.	 Beyanlarında,
Mısırlılara	 kin	 kusarak,	 Sultan’a	 bağlılıklarını	 taahhüt	 ediyorlar	 ve	 Kitab-ı
Mukaddes’in	 terimleriyle,	 Mehmet	 Ali’yle	 İbrahim	 Paşa’yı	 seçilmiş	 insanlara
zulüm	eden	firavunların	muhterem	varisleri	olarak	görüyorlardı.

İbrahim,	 düzgün	 örgütlenememiş	 olan	 ve	 esasen	 Lübnan’ın	 Hıristiyan
bölgeleriyle	 sınırlanmış	 isyanı	 kolaylıkla	 bastırdı.	 Dağ	 köylerini	 yağmalayıp
yaktı	ve	ayaklanma	önderlerini	Sennar	(Sudan)’a	sürdü.



Batılı	Güçlerin	Müdahalesi

Lübnan	 isyanının	 yenilgisi	 Batılı	 güçlerin	 aleni	 müdahalesiyle	 aynı	 zamana
denk	 gelmişti.	 Londra’daki	 Temsilciler	 Müzakeresi	 1840	 yazında,	 Şark
Meselesi’nin	 uzlaşısı	 koşulları	 üzerinde	 bir	 anlaşmaya	 vardı.	 İngiltere,
Avusturya,	Prusya,	Rusya	ve	Türkiye,	15	Temmuz	1840’ta	Mehmet	Ali’nin	ve
bölgesinin	 kaderini	 belirleyen	 bir	 antlaşma	 imzaladılar.	 Londra	Antlaşması’nın
sonucu	Britanya	diplomasisinin	muazzam	bir	 başarısıydı.	Rusya	hareketlerinde
sınırlandırılmıştı.	Fransa	tamamen	izole	edilmiş	ve	İngiltere	ise	üzerine	titrediği
rüyalarının	 gerçekleşmesine	 daha	 da	 yaklaşmıştı.	 Diğer	 üç	 gücün	 desteğini	 ve
Mehmet	Ali’ye	karşı	yürütülen	savaşın	denetimini	garantilemişti.

1840	 senesinin	 Ağustos	 19’unda	 güçler,	 Mehmet	 Ali’den	 aşağıda	 özetlenen
Londra	Antlaşması’nın	şartlarını	kabul	etmesini	talep	ettiler:

1-	Mehmet	Ali	Mısır	paşalığını	alacak.

2-	Filistin’in	(Akka	paşalığı)	yönetimini	alacak.

3-	Diğer	bütün	bölgeleri	Sultan’a	geri	verecek.

4-	Eğer	on	gün	içerisinde	anlaşmaya	varmazsa	yalnızca	Mısır’ı	alabilecek.

5-	 Bir	 sonraki	 on	 gün	 içinde	 de	 dik	 başlılıkta	 ısrar	 ederse,	 Batılı	 güçlerin
birleşik	müdahalesiyle	devrilecekti.

Mehmet	Ali	Batılı	güçlerin	ültimatomunu	geri	çevirdi	ve	“kılıçla	kazanılandan
ancak	 kılıçla	 vazgeçilir”	 niyetini	 belirtti.	 Cevap	 olarak	 İngiltere	 ve	Avusturya,
Türkiye’yle	 beraber	 askerî	 operasyona	 başladı.	 Britanya	 ve	 Avusturya	 filoları
Suriye’de	göründü.	Filolar,	deniz	savaşlarında	ilk	kez	kullanılan	buharlı	gemileri
de	 barındırıyordu.	 11	 Eylül	 1840’ta,	 Charles	 Napier	 kumandasındaki	 bir	 filo,
daha	 öncesinde	 İngiliz	 ve	 Avusturyalıların	 dağlılara	 silah,	 para	 ve	 eğitmen
sağladığı	 Beyrut’a	 çıkarma	 yaptı	 (1500	 Britanya	 ve	 7000-8000	 Türk	 askeri).
Lübnan’da	Mısırlılara	karşı	yeni	güçlerle	desteklenen	isyanlar	patlak	vermişti.

Mısır	 ordusu	 zor	 duruma	 düşmüştü.	 Mehmet	 Ali,	 Fransa’nın	 yardımından
medet	 ummuştu,	 fakat	 Fransa	 kınındaki	 kılıcını	 tutmaktan	 başka	 hiçbir	 şey
yapmadı.	 Fransız	 basınının	 kavgacı	 kampanyaları	 İngilizleri	 etkilemedi	 bile.
Hükümet,	Mısır’a	 silahlı	 bir	 yardımın	 geniş	 bir	Avrupa	 savaşına	 yol	 açacağını
biliyordu.	Bunun	yanı	sıra,	Fransa	Ren	Nehrinde	Prusyalılarla	ve	denizlerde	de
İngilizlerle	 tek	 başına	 savaşmak	 zorunda	 kalacaktı.	 Avrupa	 savaşı	 riskine
atılmaktansa,	 Mısır’ı	 yüzüstü	 bırakmaya	 karar	 verdi.	 Mart	 1840’ta,	 Fransa’da



hükümet	Mısırla	 bir	 birlik	 oluşturma	 ve	 tutarlı	 olma	 konusunda	 direten	Thiers
tarafından	 devralındı.	 8	 Ekim	 1840’ta	 Thiers,	 Batılı	 güçlere,	 Mehmet	 Ali’nin
defedilmesine	 göz	 yummayacağı	 uyarısında	 bulunduğu	 tehditkâr	 bir	 mektup
gönderdi.	Fakat	üç	hafta	sonra,	29	Ekim	1840’ta	 istifa	etti.	Soult	ve	Guizot’un
yeni	kabinesi	Mısır	için	bir	savaş	yürütme	niyetinde	değildi,	aksine	Mehmet	Ali
hususunda	Batılı	güçlerle	bir	anlaşmaya	varmayı	ivedilikle	istiyordu.

O	 esnada,	 İbrahim’in	 konumu	 gittikçe	 güçleşiyordu.	 İbrahim	 ve	 kuvvetleri
bütün	 Suriye’ye	 dağılmıştı	 ve	 hastalıktan	 ve	 yetersiz	 beslenmeden	 zarar
görüyorlardı.	Karşılıklı	bir	ateşle	kapana	kısılmışlardı.	Gerillalar	iletişim	ağlarını
kesmeyi	 başarmıştı.	 Britanya	 kara	 ekipleri	 ve	 isyancılar	 Mısır	 ordusuna	 ağır
darbeler	 indirirken,	 İngiliz-Avusturyalı	 filo	 da	 ablukaya	 aldığı	 limanları	 ve
Suriye	 kıyılarını	 bombardımana	 tutuyordu.	 İlk	 birkaç	 hafta	 içinde,	 Britanya
donanmasının	 da	 yardımıyla	 isyancılar	 Suriye	 kıyılarında	Cübeyl,	Batrun,	 Sur,
Sayda	 ve	 Hayfa’yı	 ele	 geçirdiler.	 Ele	 geçirilen	 kasabalardan	 ülkenin	 kalbine
doğru	yeni	silah	sevkiyatları	yapılıyordu.

10	Ekim	1840’ta,	İbrahim’in	kuvvetleri,	Beyrut	yakınlarında	görece	büyük	bir
savaşla,	 isyancılar	 ve	Napier’in	 kara	 bölükleri	 tarafından	bozguna	uğratılmıştı.
Mısırlılar	Lübnan’ın	kıyı	ve	dağlık	bölgelerinden	çekilmeye	mecbur	bırakıldılar.
Beyrut,	 Lazkiye	 ve	 İskenderun	 düşman	 tarafına	 geçmişti.	 Mehmet	 Ali’nin
müttefiki	 II.	 Emir	 Beşir,	 İngilizlere	 teslim	 olmuş	 ve	 Malta’ya	 sürgüne
gönderilerek	 yerine	 Britanya	 safında	 savaşan	 kendi	 kuzeni	 Kasım	 getirilmişti.
Mısırlıların	 en	 önemli	 kalesi	 olan	 Akka	 bir	 müddet	 denizden	 bombalandıktan
sonra,	 3	Kasım	 1840’ta	 düştü.	 Küçük	 bir	 İngiliz	 bölüğü	 şehri	 ele	 geçirmiş	 ve
Kudüs’e	 doğru	 ilerlemeye	 başlamıştı.	 Mısır	 karşıtı	 isyanlar	 Filistin’e	 de
sıçramıştı.	 Celile,	 Nablus,	 Hebron	 ve	 Suriye’nin	 güney	 kısımlarıyla,	 Beka	 ve
Anti-Lübnan’a	kadar	yayılmıştı.	Daha	sonraki	direnişler	faydasızdı.

Mehmet	Ali’nin	Teslim	Olması

Napier	 komutasındaki	 Britanya	 donanması,	 Kasım	 1840’ta	 İskenderiye’ye
yaklaştı.	Napier,	Mehmet	Ali’yi,	Mısır	 donanmasının	 ana	 üssüne	 ateş	 açmakla
tehdit	 ederek,	 bir	 ültimatom	 sundu.	 Suriye	 isyanı,	Mısır	 ordusunun	 Suriye	 ve
Filistin’de	yenilmesi,	Fransa’nın	konumu	ve	bizzat	Mısır’ı	tehdit	etmesi	Mehmet
Ali’nin	 çelik	 iradesini	 sarsmıştı.	 Dünyanın	 dört	 büyük	 gücüyle	 baş
edemeyeceğini	anladı	ve	Napier’in	şartlarını	kabul	etti.

27	 Kasım	 1840’ta,	 Mısırlılar	 Napien’in	 sunduğu	 antlaşmayı	 Britanya
silahlarının	 gölgesinde	 imzaladılar.	 Mısır	 paşalığının	 hanedanlık	 (verasete
dayalı)	yapısını	garantiye	almak	için	Mehmet	Ali,	Suriye	ve	Filistin’i	tamamıyla



boşaltmayı	ve	ele	geçirdiği	Türk	donanmasını	iade	etmeyi	taahhüt	etti.	Suriye	ve
Filistin’in	derhal	boşaltılması	emrini	verdi.	İbrahim	Paşa	ve	kuvvetleri	29	Aralık
1840’ta	 Şam’ı	 bıraktılar	 ve	 güneye	 doğru	 yöneldiler,	 bu	 esnada	 Britanya	 da
Kudüs’ü	 işgal	 etmiş	 ve	 geri	 çekilen	Mısır	 ordusunun	 önünü	 kesmişti.	 Bundan
ötürü	 İbrahim,	 Mavera-i	 Ürdün	 stepleri	 ve	 çölleri	 üzerinden	 geri	 çekilmek
zorunda	 kalmıştı.	 Sefere	 katılan	 60.000’den	 fazla	 Mısır	 askerinden	 yalnızca
24.000’i	Gazze’ye	ulaşabilmişti.	Diğerleri	yolda	açlıktan,	susuzluktan,	soğuktan,
hastalıktan	ve	gerilla	baskınlarından	ötürü	telef	olmuştu.

Mısır	Meselesi	 1	Haziran	 1841’de	 özel	 bir	Hatt-ı	Hümayun	 ile	Batılı	 güçler
arasındaki	 uzun	 görüşmelerden	 sonra	 karara	 bağlandı.	 Mehmet	 Ali,	 Mısır	 ve
Sudan’ın	verasete	dayalı	paşalığını	edindi	fakat	Sultan’a	Suriye,	Filistin,	Kilikya,
Arabistan	ve	Girit’i	geri	verdi.	Ordusunu	18.000	kişiyle	sınırlandırdı.	Ordusuna
yeni	 generaller	 atamaktan	 ve	 savaş	 gemileri	 inşa	 etmekten	 mahrum	 bırakıldı.
Türkiye’ye	donanmasını	iade	etti.	Padişah’a	bağlı	olduğunu	ve	onun	hazinesine
büyük	meblağlarda	vergi	vermeyi	taahhüt	etti.	Marx’ın	da	ifade	ettiği	gibi,	Batılı
güçler	Mısır	ordusu	ve	donanmasını	yenilgiye	uğratarak	“‘sarılı	bir	sarığı’	gerçek
bir	 başla	 değiştirmek	 için…	 yalnız	 adamı	 aciz	 kıldılar”	 (New	 York	 Daily
Tribune,	25	Temmuz	1853)	Mısır’ın	bağımsızlığı	 için	yapılan	planlara	oldukça
ciddi	 bir	 darbe	 indirmişlerdi	 ve	 Mısır’ın	 bir	 Britanya	 sömürgesi	 haline
dönüştürülmesinden	 sorumluydular.	 Usulen	 Mısır’ın	 Babıali’ye	 bağımlılığı
güçlendirildi,	 fakat	 gerçekte	 Babıali	 Mısır’ı	 1841’de	 kaybetmişti.	 Bütünüyle
Britanya’nın	kontrolü	altına	girmişti.	O	zamandan	sonra,	Marx	ve	Engels’in	de
belirttiği	 gibi,	 “Mısır	 hiç	 kimseye	 olmadığı	 kadar	 Britanya’ya	 bağlanmıştı”.
(New	York	Daily	Tribune,	7	Nisan	1853)

Nil	 Vadisini	 kontrolü	 altına	 alarak,	 İngiltere	 aynı	 zamanda	 Boğazlara
sıçrayabileceği	 bir	 atlama	 tahtası	 kazanmıştı.	 Sonrasında,	 1841	 yılında	 süresi
dolan	Hünkâr	İskelesi	Antlaşması’ndaki	ısrarını	da	devam	ettirmeyecekti.	Bunun
yerine,	beş	Avrupa	gücü	ve	Türkiye	13	Temmuz	1841’de,	Londra’da,	İstanbul	ve
Çanakkale	 Boğazlarının	 Rusya’nınkiler	 de	 dâhil	 tüm	 savaş	 gemilerine
kapatılacağı	yeni	bir	Boğazlar	Antlaşması	imzaladılar.



BÖLÜM	IX
Tanzimat	Döneminde	Lübnan,	Suriye	ve	Filistin	(1840-70)

Dünya	Kapitalist	Pazarında	Arap	Ülkeleri

Britanya’nın	müdahalesi	ve	Mehmet	Ali’nin	1840	yılında	silah	bırakması	Arap
ülkelerinin	 tarihinde,	yabancı	sermayenin	hızlıca	yer	edindiği	yeni	bir	dönemin
başlangıcını	işaret	ediyordu.	Bu	dönem,	Arap	ülkelerinin	kolonyal	ve	ekonomik
esaretinin	 başlangıcı	 olarak	 da	 düşünülebilir.	 Tekelci	 sermayenin	 oluştuğu	 ve
hakim	 hale	 geldiği	 bir	 sonraki	 tarihsel	 aşama	 ise	 sürecin	 tepe	 noktasına,	 yani
Arap	ülkelerinin	birer	koloniye	dönüşmesine	tanıklık	etti.

1838	 İngiliz-Türk	 Ticaret	 Anlaşması’nın	 Mısır	 ve	 Suriye’ye	 uygulanması,
Britanya	ve	diğer	kapitalist	ülkelerin	mallarına	Arap	pazarlarını	adeta	sunmuştu.
1840	ve	1850	arasında,	Osmanlı	İmparatorluğu’na	ithal	edilen	yalnızca	Britanya
mallarının	 miktarında	 üç	 kat	 artış	 olmuştu	 (£1,440,000	 den	 £3,762,000’e).
Avrupa	 mallarının	 akışı,	 eski	 sanayi	 merkezlerinin	 çöküşü	 ve	 el	 yapımı	 yerel
endüstrilerin	mahvıyla	sonuçlanmıştı.	Bu	ayrıca,	Avrupa	fabrikasyon	ürünlerinin
karşısında	 tutunamayan	 ulusal	 imalatların	 gelişimini	 de	 sekteye	 uğratacaktı.
Bununla	 birlikte,	 dış	 ticaretin	 gelişimi	 ticaret	 yapan	 şehirlerin	 yükselişine	 ve
komprador	 burjuvazinin	 güçlenmesine	 de	 neden	 olmuştu.	 İletişim	 araçlarının
gelişimi	 de	 bu	 süreçten	 payına	 düşeni	 alacaktı	 (Süveyş	Kanalının,	 İskenderiye
Limanı’nın	ve	Beyrut	Şam	arasında	yol	yapılması).

Yabancı	 sermayenin	 baskısı	 altında	 Arap	 ülkelerindeki	 tarım	 bir	 meta
karakterine	 bürünmeye	 başladı.	 Sınırlı	 sayıda	 ticari	 ürünün	 üretilmesinde
uzmanlaşmaya	 başlandı.	 Mısır’da	 bu,	 pamuk	 ve	 şeker	 kamışıydı,	 Suriye	 ve
Filistin’de	pamuk,	tahıl	ve	yün,	Lübnan’da	ise	ham	ipekti.	Fakat	meta	üretiminin
artması	kapitalist	ilişki	biçiminin	kurulmasına	neden	olmamıştı.	Köylüler	dünya
kapitalist	pazarına	bağımlı	hale	gelmişti	ve	 fakat	aynı	zamanda	 feodal	beye	de
bağımlılığını	 sürdürüyordu.	 Arap	 ülkeleri,	 dünya	 kapitalist	 pazarına	 Avrupa
endüstrisi	 için	 tarımsal	 ve	 ham	 madde	 tedarik	 ederek	 dâhil	 olmuştu.	 İktisadi
ilişkiler,	bizzat	bu	ülkelerin	endüstriyel	 sermaye	 tarafından	sömürülmesinin	bir
işareti	olan	eşitsiz	mübadele	üzerine	kurulmuştu.

1856’da	 yabancı	 sermaye,	 esas	 olarak	 Mısır	 ve	 Türkiye’ye	 verilen	 krediler
biçiminde	 ve	 iletişim	 araçlarının	 inşası	 şeklinde	 sermaye	 ihraç	 ederek	 Arap
ülkelerini	köleleştirmeye	koyuldu.



Gülhane	Hatt-ı	Hümayunu

Yenilik	işaretleri	bizzat	Türkiye’de	de	gözükmeye	başlamıştı.	Küçük	bir	ulusal
burjuvazi	 tabakası,	 ki	 henüz	 sadece	 ticariydi,	 doğuyordu.	 Taşradaki	 feodal
ilişkiler	çöküyordu.	Kapitalist	ilişkilerin	Türkiye’den	daha	erken	başladığı	Türk
yönetimindeki	 Balkanlarda,	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketleri	 yeşeriyordu.
Yunanistan	 ve	 Sırbistan	 zaten	 Osmanlı	 İmparatorluğu’ndan	 kopmuştu.
İmparatorluğu	 ve	 padişahın	 otoritesini	 tamamen	 çökmekten	 kurtarmak	 için
feodal	 ve	 bürokratik	 yönetici	 sınıfın	 ileri	 görüşlü	 daha	 çok	 üyesi	 yeni	 reform
planları	çizmek	üzere	 işe	koyuluyordu.	 II.	Mahmut’un	reformlarının	 tek	başına
imparatorluğu	kurtaramayacağını,	bunlara	ek	olarak	yeni	ve	dirayetli	değişimlere
ihtiyaç	duyulduğunun	farkındaydılar.

Yeni	 reformların	öncüsü	 liberal	ve	Batılı	 biri	 olan	Dış	 İlişkiler	Bakanı	Reşid
Paşa’ydı.	 Programı	 oldukça	 alçakgönüllüydü.	 Feodal	 üretim	 biçimini	 tehdit
etmiyor	ve	padişahın	mutlak	gücünü	tamamen	muhafaza	ediyordu.	Filhakika	bu,
bir	 tarafta	 yaşamaya	 devam	 eden	 padişahın	 feodal-teokratik	 monarşisiyle,	 öte
tarafta	gelişen	ticaret	burjuvazisi	ve	liberal	görüşlü	toprak	sahiplerinin	uzlaşması
için	yapılan	bir	girişimden	fazlası	değildi.

Daha	 önceden	 de	 olduğu	 gibi	 yönetici	 sınıfın	 çıkarları	 üzerine	 kurulu	 bir
girişim	olduğundan,	Türk	burjuva	unsurların	 isteklerinin	gözle	görünür	 şekilde
arttığını	 yansıtıyordu.	 Türklerin	Mehmet	Ali’nin	 birlikleri	 tarafından	 yenilgiye
uğratılması,	 Babıali’yi	 yeni	 reformların	 acil	 gereksinimi	 hakkında	 ikna	 etmişe
benziyordu.	 Nizip	 savaşından	 ve	 II.	 Mahmut’un	 ölümünden	 dört	 ay	 sonra	 3
Kasım	 1839’da,	 yeni	 padişah	 Sultan	 Abdülmecid	 (1839-61),	 şehrin	 ileri
gelenlerini,	yabancı	diplomatları	ve	tüccar	sınıfının	temsilcilerini	sarayına	davet
etti	 (Gülhane).	 Bu	 toplantıda	 Gülhane	 Hatt-ı	 Hümayunu	 olarak	 bilinen
manifestonun	 içeriği	 okundu.	Manifesto	 Tanzimat-ı	 Hayriye	 olarak	 bilinen,	 ki
Osmanlı	 İmparatorluğu	 tarihindeki	 bütün	 reformcu	 dönem	 Tanzimat	 ismini
almıştı,	reform	programları	öne	sürüyordu.

Manifesto:	 “Tüm	 dünya	 bilir	 ki,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 ilk	 yıllarında
meşhur	 Kur’an	 ve	 İmparatorluk	 kurallarına	 herkes	 uymuştu.	 Bu	 nedenle,
devletin	 güçlendiğini	 ve	 zenginleştiğini	 ve	 hiçbir	 istisnası	 olmaksızın	 tüm
halkların	en	yüksek	seviyede	bir	refah	içinde	yaşadığını”	beyan	ediyordu.

Ekonomik	 ve	 sosyal	 şartların	 dayattığı	 reformlar,	 manifestoda	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 eski	 kuralarına	 ve	 kurumlarına,	 yani	 “altın	 çağına”,	 geri
dönüş	 olarak	 tasvir	 ediliyordu.	 Ayrıca	 manifestoda	 “son	 150	 yılda	 insanların,
çeşitli	nedenlerle,	kutsal	kuralları	ve	onlardan	türetilen	kuralları	incelemeyi	terk



etmiş	 olduğu	 ve	 İmparatorluğun	 eski	 güç	 ve	 ihtişamının	 zayıflık	 ve	 fakirliğe
dönüşmüş	olduğu”	 belirtiliyordu.	Böylece	manifesto,	 “iyi	 yönetimin	 bereketini
yeni	 kurumlar	 aracılığıyla	 İmparatorluğun	 dört	 bir	 yanına	 yayma”	 sözünü
veriyordu.

Yeni	kurumlar	aşağıdakileri	sağlayacaktı;

1-	Halkın	hayatının,	onurunun	ve	mülkünün	dinine	bakmaksızın	korunmasını

2-	Vergi	miktarlarının	belirlenmesinin	ve	toplanmasının	doğru	bir	yöntemini

3-	 Askere	 alımların	 ve	 hizmet	 dönemlerinin	 düşürülmesinin	 doğru	 bir
yöntemini

Herkesin	 hayatının	 vali	 ve	 paşaların	 sınırsız	 keyfi	 gücüne	 bağlı	 olduğu
Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 kişi	 ve	 mülk	 dokunulmazlığına	 dair	 verilen	 bir
güvence	ehemmiyetini	gösterirdi.	Mülkiyet	hakkını	güvenceye	almakla,	Gülhane
Hatt-ı	 Hümayunu	 burjuva	 birikiminin	 koşullarını	 yaratmıştı.	 Bu	 garanti	 dinsel
ayrım	yapmadan	herkese	uygulanmıştı.	Bu	nokta	özellikle	önem	arz	eder,	çünkü
imparatorluktaki	 burjuvazi	 diğer	 milletlerden	 müteşekkildi	 ve	 zulme	 uğramış
Hıristiyan	dinine	mensuptu;	Türkiye’deki	Ermeniler	 ve	Yunanlılar,	Suriye’deki
Arap	 Hıristiyanları	 ve	 Ermeniler,	 Lübnan’daki	 Maruniler,	 Mısır’daki	 Kıptiler
gibi.

Manifesto,	 kişi	 ve	 mülk	 dokunulmazlığı	 sağlamak	 için	 somut	 ölçütler
belirtmişti.	Somut	olarak,	açık	mahkemelerin	getirilmesini	 (kutsal	hukukumuza
göre	her	zanlı	soruşturma	yapıldıktan	sonra	aleni	olarak	yargılanacaktır	ve	doğru
hükümler	 verilmeden	 hiç	 kimse	 bir	 başkası	 tarafından	 zehirlenerek	 veya	 diğer
yollarla	öldürülemez)	bir	suçlunun	mallarının	müsadere	edilmesi	şeklindeki	eski
uygulamanın	 yasaklanmasını	 (her	 suçlu	 bütün	mülkiyet	 türlerine	 sahip	 olabilir
ve	 herhangi	 bir	 engellemeyle	 karşılaşmadan	 tasarrufta	 bulunabilir.	 Bu	 yüzden,
örneğin,	 suçlunun	 masum	 olan	 varisleri	 yasal	 haklarından	 mahrum
bırakılmayacak	 ve	 suçlunun	 mülküne	 zorla	 el	 konmayacaktı)	 ve	 kanunları
düzenlemek	için	yasal	bir	danışma	meclisi	toplanmasını	kararlaştırmıştı.

Sabit	 vergi	 oranları	 ve	 sabit	 bütçe	 uygulamasına	 geçildi	 ve	 vergi
yükümlülüğünün	 başkasına	 devredilmesi	 (iltizam)	 ile	 iltizamdakine	 benzer	 bir
aşırılığa	yol	açan,	idari	yetkilerin	satılması	düzenine	son	verildi.

Herkes	 için	 mecburi	 askerî	 hizmet	 ve	 düzenli	 askere	 çağırma	 uygulamaları
başlatıldı.	 Askerlik	 süresini	 4	 ya	 da	 5	 yıla	 indirgeyen	 ve	 askerî	 hizmeti,
bölgelerdeki	nüfus	oranlarına	göre	sabitleyen	askere	alım	kanunu	ilan	edilmişti.



Tanzimat’ın	İlk	Dönem	Reformları

Ölçülülüğüne	 ve	 uzlaşıcılığına	 rağmen	 Gülhane	 Hatt-ı	 Hümayunu	 en	 gerici
feodal	beyler,	saray	mensupları	ve	dinî	otoriteler	arasından	güçlü	bir	muhalefetle
karşılaştı.	 Manifestoyu	 imzalamak	 zorunda	 bırakılan	 Sultan	 Abdülmecid’in
kendisi	de,	planlanan	reformları	onaylamadığını	gizlemiyordu.	Tanzimat’ı	kendi
isteğine	karşı	olmasına	rağmen	kabul	ettiği	bir	uzlaşı	olarak	görüyordu	ve	fırsat
bulduğunda	 uygulamalarını	 engellemek	 için	 gücünü	 kullanmaktan	 da
sakınmayacaktı.	 Niyet	 edilen	 reformların	 büyük	 çoğunluğu,	 en	 ılımlı	 olanları
bile,	yasalaşıp	yasalaşmadığına	bakmaksızın	kâğıt	üzerinde	kaldı.

Fakat	 yine	 de	 Tanzimat	 bazı	 sonuçlar	 doğurmuştu.	 İlk	 olarak,	 kuvvetler
ayrılığı,	sivil	ve	askerî	yönetimin	birbirinden	ayrılması	ve	yeni	bir	yasal	mevzuat
oluşturulması	 yönünde	 adımlar	 atıldı.	 1843’te	 yayınlanan	 askere	 alma	 yasası
herkes	için	mecburi	askerî	hizmeti	getirdi	ve	süresini	5	yılla	sınırlandırdı.	Aynı
şekilde,	 orduda	 radikal	 değişikliklere	 gidildi.	 Piyadeler	 ve	 süvariler	 Fransız
usulünce	 ve	 topçular	 da	 Alman	 usulünce	 yeniden	 düzenlendi.	 Bu
düzenlemelerden	sonra	Türk	ordusu	6	kolordu	oluşturdu,	ikisi	Balkanlarda,	ikisi
Anadolu’da,	biri	(Şam’daki	merkeziyle	birlikte)	Suriye	ve	Filistin’de	ve	biri	de
(Bağdat’taki	merkeziyle)	Irak’taydı.

1840	senesinde,	Sultan	Abdülmecid	yıllardır	sürüncemede	olan	hukuki	reform
çalışmalarına	 başladı.	 Yeni	 ceza,	 ticari	 ve	 sivil	 kanunların	 oluşturulmasına	 ve
vakıfların	 yeni	 hukuki	 bir	 sistem	 üzerine	 oturtulmasına	 Tanzimat	 dönemi
süresince	 devam	 edildi.	 Zaten	 II.	 Mahmut’un	 kendisi	 de	 vergi	 toplamayı
düzenlemek	 için	 bir	 girişimde	 bulunmuştu.	 1838’de,	 memurlar	 için	 sabit	 bir
maaş	 oluşturdu	 ve	 her	 türlü	 suistimale	 açık	 birçok	 devlet	 tekelini	 ortadan
kaldırdı.	 İltizam	 sistemi	 1840	 yılında	 nakdîleştirildi	 ve	 taşra	 paşaları	 vergi
toplama	 hakkından	 mahrum	 bırakıldı.	 Bu	 görev,	 merkezi	 maliye	 biriminin
kontrolünde	 olan	 özel	 vergi	 toplayıcılarına	 devredildi.	 Aslında,	 bu	 tedbir
yalnızca	 kasabalarda	 uygulandı.	 İltizamı	 tarımsal	 vergilerden	 kaldırma	 işlemi
başarısız	 oldu	 ve	 güçlü	 vergi	 toplayıcıları	 eski	 pratikleri	 uygulamaya	 devam
ettiler.	Sivil	ve	askerî	otoritelerle	bağlantılı	olan	yönetim	reformu,	vilayetleri	ve
sancakları	 idare	 eden	 valilerin	 ve	 kaymakamların	 görevlerini	 açıklıkla
tanımlamıştı.	 Bunlar	 sadece	 sivil	 iktidarlardı	 ve	 herhangi	 bir	 zamanda
feshedilebilirlerdi.	Daha	evvelden	paşaların	feodal	baba	mirasları	olan	eyaletler,
birleşik	devlet	gövdesinin	alt	birimlerine	dönüştüler.	Devlet	birimleri	uzmanlık
esasınca	 oluşturuldu.	 Özel	 danışma	 organları	 yönetim	 birimlerine	 eklendi.
Bunlar,	bürokrasi,	din	adamları,	 toprak	sahipleri	ve	 tüccarların	 temsilcilerinden
oluşan	 idari	 konseylerdi	 (meclis,	 idare).	Validen	 bağımsız	 olan	 özel	 bir	 yetkili



(defterdar)	 vergi	 toplama	 işinden	 ve	 vilayet	maliyesinden	 sorumlu	 tutulmuştu.
Sancaklarda	vergi	birimlerinin	başında	olan	malmüdürleri	ya	da	muhassiller	de
kaymakamdan	bağımsız,	fakat	defterdara	bağımlıydılar.

Tanzimat	döneminde	eğitime	de	büyük	bir	önem	atfedilmişti.	1845’te	çıkarılan
bir	yasa	parasız	ve	zorunlu	eğitimi	getiriyordu.	Diğer	birçoğu	gibi,	 bu	yasa	da
büyük	 ölçüde	 uygulanmamış	 olmasına	 rağmen	 oldukça	 olumlu	 sonuçlar
yaratacaktı.	 Eğitim	 veren	 camiler	 de	 devletin	 kontrolü	 altına	 alınmıştı.
Öğrencilerin	 tarih,	 coğrafya	 ve	 temel	 matematik	 eğitimi	 aldığı	 seküler
ortaokullar	kuruldu.	İstanbul’da	özel	tıbbi,	mühendislik,	hukuk	ve	askerî	okullar
oluşturuldu.	Ayrıca	1847’de	bir	Eğitim	Bakanlığı	kurulacaktı.

1845’te	her	eyalette,	“tarımdaki	düşüşün	nedenlerini	araştırmak”	üzere	özel	bir
komisyon	 kurulmasına	 dair	 bir	 girişimde	 bulunuldu.	 Bu	 komisyonlar,	 arazi
vergisi,	 yol	 inşası	 ve	 sulama	 gibi	 sorunları	 görüşecekti.	 Fakat	 çalışmaları,
“tarımdaki	düşüşün	temel	nedeni”	olan	feodal	sisteme	dokunmaksızın	başarısız
olmaya	mahkûmdu.

Bunlar	 Tanzimat’ın	 ilk	 döneminde	 (1839-56)	 yürütülen	 reformlardı.	 Bunlar,
yerel	 burjuva	 öğelerin	 oluşması	 için	 geniş	 olanaklar	 tanıyordu	 fakat	 sosyal
sistemi	değiştirmek	için	kâfi	değildi.	Feodal	üretim	tarzının	ya	da	feodal	devletin
temellerine	 dokunmadıkları	 gibi	 yabancı	 sermayenin	 iktisadi	 saldırılarını	 geri
püskürtecek	 ulusal	 kapitalist	 sanayinin	 gelişim	 şartlarını	 da	 yaratamamıştı.
Kısacası,	 reformlar	 burjuvaziye	 bazı	 kişisel	 ayrıcalıklar	 tanısa	 da,	 politik
haklardan	 mahrum	 bırakmıştı.	 İmparatorluktaki	 bütün	 iktidar	 hâlâ	 eski
bürokrasinin	ellerindeydi.

Suriye	ve	Filistin’deki	Reformlar

Mehmet	Ali’nin	birliklerinin	 tasfiyesinden	sonra,	Suriye	ve	Filistin	 tekrardan
Türk	 yönetimi	 altına	 geçmişti.	 Babıali	 hemen	 bu	 ücra	 bölgelerin	 idaresini
normale	 döndürmeye	 başladı.	 Tepkilere	 rağmen	 yeni	 kanunlar	 aşamalı	 olarak
yürürlüğe	 konuyordu.	 Suriye	 ve	 imparatorluğun	 diğer	 bölgelerindeki	 eyalet
yöneticileri	 askerî	 ve	 finansal	 imtiyazlardan	 mahrum	 bırakıldılar.	 Doğrudan
Maliye	 Bakanlığı’na	 bağlı	 olan	 özel	 maliye	 memurları,	 defterdarlar	 ve
muhassiller	 atanmaktaydı.	 Fakat	 iltizam	 sistemi	 devam	 ettirilecekti.	 Askerî
kurum	 reformlarından	 sonra,	 yeni	 düzenli	 orduya	 bağlı	 bir	 kolordu,	 Arabistan
Orduları,	 Suriye’de	 konuşlandırılmıştı.	 Bu,	 sivil	 makamlardan	 bağımsız	 fakat
Savunma	 Bakanlığı’na	 tabi	 olan	 bir	 feldmareşal	 (müşir)	 tarafından	 yönetilen
düzenli	bir	orduydu.



1841	 yılında	 Suriye’de,	 yeni	 bir	 mülki	 bölge	 oluşturuldu.	 Sayda	 ve	 Trablus
paşalıkları	 bir	 eyalet	 altında	 birleştirildi	 ve	 merkezi	 de	 Beyrut’a	 aktarıldı.
Filistin,	Beyrut	valisinin	kontrolü	altında	olan	özel	bir	Kudüs	sancağına	bölündü.
Tüm	 bu	 görece	 ehemmiyetsiz	 idari	 değişiklikler	 Suriye’deki	 feodal	 sistemin
çekirdeğini	etkileyemedi.	 	Aksine,	bunlara	hürriyet	sözü	olarak	bakan	köylüleri
aldatmış	 oldu.	 Mısır	 yönetimine	 karşı	 isyanlar	 ve	 Mısırlıların	 ülkeden
çıkarılmasında	Suriyelilerin	oynadığı	aktif	rol,	onların	kendi	güçlerine	daha	fazla
güvenmelerini	 sağlamıştı.	 Öte	 yandan,	 Türk	 idaresinin	 restorasyonu	 da
Suriyelilerin	 kaderini	 değiştirmemişti.	Tüm	bunlar,	 yeni	 bir	 hürriyet	 dalgasının
kabarmasının	 önkoşullarını	 yaratmaya	 hizmet	 edecekti.	 Nitekim	 Suriye’de	 bir
dizi	 feodalizm	karşıtı	 ayaklanma	görülecekti,	 bunların	 en	 ciddileri	 1850	Halep
ayaklanması	ve	1852-53	Havranyan	ayaklanmasıydı.

Lübnan	Eyaletinin	Tasfiyesi

Feodalizm	 karşıtı	 hareketler	 özellikle	 Lübnan’da	 oldukça	 güçlüydü.	 Büyük
feodal	 Dürzi	 Beyler,	 1840	 yılında	 II.	 Emir	 Beşir’in	 tahttan	 indirilmesi	 ve
kovulmasından	 sonra	 Lübnan’a	 geri	 döndüler	 ve	 eski	 mülklerine	 ve	 politik
imtiyazlarına	 kavuşturmak	 için	 ricada	 bulundular.	 Beşir’in	 hükümdarlığı
zamanında	 onların	 topraklarına	 yerleşen	 Maruni	 köylüleri	 Dürzilere	 direnç
gösterdi.	Üstelik	devam	eden	mücadeleler	bir	çelişkiler	yumağına	döndü.	Dürzi
ve	 Maruniler	 arasındaki	 anlaşmazlıkların	 karmaşıklaştırdığı	 asıl	 sınıf
farklılıklarına,	birbirine	zıt	dinî	ve	politik	gruplara	arka	çıkan	İngiltere	ve	Fransa
arasındaki	 düşmanlık	 da	 katkıda	 bulunuyordu.	 İngiltere	 Dürzileri,	 Fransa	 ise
Marunileri	destekliyordu.

Ekim	 1841’de	 Britanya’nın	 silahlandırdığı	 Dürzi	 feodal	 beyler	 Babıali’nin
atadığı	 II.	Beşir’in	 kuzeni,	Emir	Kasım’a	karşı	 bir	 isyanı	 kışkırttı.	Kendilerine
bağlı	 köylüleri	 de	 buna	 dâhil	 etmeyi	 başardılar.	 İsyancılar	 Emir’in	 sarayını
kuşattılar.	Maruni	köylerini	yağmaladılar,	nüfusu	kılıçtan	geçirdiler,	evleri	ateşe
verdiler,	meyve	bahçelerine	ve	topraklara	da	el	koydular.	Maruniler	öz	savunma
birliklerini	 düzenlediler	 ve	 bazen	 Dürzilerin	 saldırılarını	 başarıyla	 geri
püskürttüler.	 Hatta	 birçok	 Maruni	 birliği	 katliamların	 organize	 edildiği	 Dürzi
köylerine	 kadar	 tesir	 ettiler.	 Bu	 karşılıklı	 imha	 altı	 hafta	 boyunca	 devam
edecekti.	Nihayetinde	Dürziler	 galip	 geldiler	 ve	 güney	Lübnan’ı	 ele	 geçirdiler.
Babıali	 de	 bunu	 bir	 fırsat	 olarak	 değerlendirip	 birliklerini	 hemen	 Lübnan’a
yönlendirecekti.	Emir	Kasım	azledilmiş,	tutuklanmış	ve	İstanbul’a	gönderilmişti
ve	 Lübnan	 eyaleti	 Türk	 General	 Ömer	 Paşa’nın	 valiliğini	 yaptığı	 sıradan	 bir
Türk	iline	dönüştürülmüştü.



Ömer	 Paşa,	 kendisinin	 merkezileşme	 politikalarını	 engelleyen	 Dürzi	 feodal
beylere	 karşı	 bir	 misilleme	 başlattı.	 Mart	 1842’de	 sekiz	 Dürzi	 şeyhini
Beytüddîn’deki	 kalesine	 davet	 etti	 ve	 onları	 tutuklatıp	 iyi	 korunan	 Beyrut’a
gönderdi.	 Onların	 tutuklanmasından	 sonra,	 1841	 katliamında	 güney	 Lübnan’a
kaçan	Maruniler	kendi	köylerine,	topraklarına	ve	bahçelerine	döndüler.

Türklerin	eylemleri,	Doğu’daki	konumlarını	güçlendirmek	için	çaba	sarf	eden
güçler	 arasında	 hoşnutsuzluğa	 sebebiyet	 vermişti.	 Doğrudan	 Türk	 yönetimine
karşı	 kesin	 itirazlar	 getirecek	 ve	 Lübnan’da	 otonomi	 kurulmasını	 talep
edeceklerdi.	 Marunileri	 destekleyen	 Fransa	 II.	 Beşir’in	 (Şehhap)	 dönmesinde
ısrar	 ediyor	 ve	 bu	 talebini	 desteklemek	 için	 Beyrut’a	 bir	 filo	 gönderiyordu.
İngiltere	 de	 aynı	 şekilde,	 Şehhap	 ailesine	 karşı	 savaşmış	 Dürzi	 feodallerin
tarafında	yer	alıyordu.

Büyük	güçlerin	baskısı	 ile	Babıali	Lübnan’da,	1842	yazında	bir	 referanduma
gidecekti.	Sonuçlar	Marunilerin,	Lübnan	eyaletinin	Şehhap	ailesinden	Hıristiyan
bir	idareciyle	yeniden	kurulması	taraftarı	olduğunu	gösteriyordu.	Dürzi	feodaller
ise	 Babıali’nin	 tarafındaymış	 gibi	 davranıp	 doğrudan	 Türk	 yönetimi	 için	 oy
kullandılar.	 Fakat	 Ekim	 1842’de,	 tutuklanan	 şeyhlerin	 serbest	 bırakılması	 ve
Ömer	 Paşa’nın	 geri	 çekilmesi	 için	 yeniden	 isyan	 edeceklerdi.	 Böylece	 bir	 kez
daha	mağlup	 edileceklerdi.	Ömer	 Paşa	Dürzi	 başıbozukları	 ezmiş	 ve	Canbolat
ailesinin	 atlarının	 kalesini	 ateşe	 vermişti.	 Fakat	 sonuç	 olarak	 1843	 yılında,
Babıali	Lübnan’ın	doğrudan	yönetimi	planlarından	vazgeçmek	zorunda	bırakıldı.
Batılı	 güçlerin	 baskısı	 altında	 Lübnan’ın	 yönetimini	 iki	 yerel	 kaymakama
bırakmaya	 rıza	 gösterdi.	 Marunilere	 bir	 Hıristiyan	 ve	 Dürzilere	 de	 Dürzi	 bir
kaymakam	 atandı.	 Şehhap	 ailesi	 temelli	 olarak	 gönderildi.	 Bu	 “çözüm”
Lübnan’da	meseleyi	sadece	karmaşıklaştıracak	ve	Dürzilerle	Maruniler	arasında
esen	 ihtilaf	 rüzgârlarını	 sertleştirecekti.	 Bir	 Türk	 paşası	 bu	 çözümü	 deyim
yerindeyse	“örgütlü	bir	sivil	savaş”	olarak	niteleyecekti.

1845	Dürzi-Maruni	Katliamı

Lübnan’da	 homojen	 bir	 dini	 yapı	 yoktu.	 Kuzeyde,	 Kesruan’daki	 insanların
neredeyse	 tamamı	 Maruni’ydi.	 Ayrıca,	 Lübnan’ın	 merkezinde,	 Metn’de	 de
çoğunluk	 Maruni’ydi,	 fakat	 burada	 bazı	 Dürzi	 köyleri	 de	 diğerleri	 arasında
dağılmış	 vaziyetteydi.	 Güney	 bölgelerde,	 Şuf’ta	 köylü	 nüfus	 Dürzi	 ve
Marunilerin	 bir	 bileşiminden	 oluşuyordu.	 Şuf’ta	 hak	 iddia	 eden	 feodaller
Dürziydi.	Görevler	iki	kaymakam	arasında	bölündüğünde,	Kesruan	Marunilerde
kalıyor	ve	diğer	bölgeler	de	“karma”	olarak	beyan	ediliyordu.

Bu	 karma	 bölgelerde	 Maruni	 ve	 Dürziler	 arasında	 yeni	 bir	 anlaşmazlık	 baş



göstermişti.	 Karma	 bölgelerin	 topraklarını	 elde	 tutabilme	 konusunda	 kaygı
duyan	 Hıristiyanları	 doğrudan	 bir	 Hıristiyan	 kaymakamın	 yönetimi	 altında
olmaları	 gerekliliğini	 hissediyorlardı.	 Dürzi	 feodal	 beyler	 ise	 bir	 bölgede	 iki
yönetici	 olamayacağını	 ve	 Şuf’taki	 karma	 bölge	 Marunilerinin	 Dürzi	 bir
kaymakama	 tabi	 olmaları	 gerektiğini	 söylüyordu.	 Nihayetinde,	 1844	 yılında
Fransız	konsolosunun	tavsiyesiyle,	“örgütlü	sivil	savaşı”	derinleştirmekten	başka
bir	işe	yaramayacak	olan	bir	uzlaşıya	varmayı	kabul	ettiler.	Karma	köylerin	her
birine	 bir	Hristiyan	 bir	 de	Dürzilerden	 iki	 yaşlı	 kimse	 ya	 da	 vekil	 atandı.	 Şuf
Marunileri,	Dürzi	kaymakama	tabi	olacak	fakat	ona	karşı	şikâyetlerini	Hıristiyan
kaymakamdan	 önce	 vekilleri	 aracılığıyla	 bildirebileceklerdi.	 Güney	 Lübnan’ın
Dürzi	bir	kaymakamın	emri	altına	geçmesinden	hemen	sonra	Dürzi	şeyhler	eski
mülklerine	 dönmeye	 başladılar.	 Bu	 durumda	 Maruni	 köylüler	 bir	 isyan
hazırlığına	başladılar.	Bu	kez	çatışmanın	üstündeki	dinî	kılıf	tamamen	sıyrılacak
ve	ayaklanma	açık	bir	 sınıf	karakteri	kazanacaktı.	Marunilerin	 feodal	 şeyhlerin
ve	 rahiplerin	 liderliği	 altında	 çarpıştığı	 1840-41	 ayaklanmasının	 aksine	 isyancı
birlikleri	 tamamen	 köylülerden	 müteşekkildi.	 “Hıristiyanlar	 müfrezeler	 ve
komutanlar	 altında	 asker	 topladılar.	 Tek	 bir	 şeyh	 ya	 da	 emir	 komutanlık
cüretinde	bulunamadı”	diye	bildirmekteydi	bir	tanık.

Güney	 Lübnan’ın	 bütün	 büyük	 yerleşim	 yerlerinde	 kolları	 bulunan	 Deir	 El-
Kamar’daki	 gizli	 bir	 komite	 bu	 hareketin	 başında	 duruyordu.	 Fakat	 köylülerin
mücadelenin	 sınıfsal	 amacını	 tamamen	 kavradığı	 söylenemezdi.	 Dürzi	 feodal
beylere	 karşı	 duydukları	 nefret	 tüm	 Dürzilere	 yayılmış,	 bu	 sayede	 Dürzi
köylüleri	 düşman	 olarak	 kazanmışlardı	 ve	 bu	 da	 bir	Maruni	 pogrom	 dalgasını
doğuracaktı.

1845’te	 bir	 ayaklanma	 patlak	 verdi	 ve	 Lübnan’ın	 tüm	 bölgelerine	 yayıldı.
Bunu	 Dürzi	 köylülerin	 katliamı	 izledi	 ve	 karşılığında	 da	 Marunilerin
katledilmesi.	Onlarca	Dürzi	ve	Maruni	köyü	yağmalandı	ve	tamamen	yok	edildi.
Hareketin	anti-feodal	karakteri	Türkleri	kendi	politikalarını	değiştirmeye	zorladı.
İmparatorluğun	 merkezileşmesi	 mücadelesinde,	 eski	 politik	 haklarını	 devam
ettirmek	 isteyen	Dürzi	 feodal	beylerle	karşı	karşıya	gelmiş	olsa	da,	Babıali	 bir
bütün	 olarak	 feodal	 sınıfın	 haklarını	 sürdürmesi	 taraftarıydı.	 Babıali	 1841	 ve
1842’de	Dürzi	 şeyhlerinin	 ayaklanmasını	 bastırmıştı,	 fakat	 1845’te	 aynı	Dürzi
şeyhlerine,	feodal	sisteme	karşı	mücadele	eden	Maruni	direnişini	bastırması	için
yardım	ediyordu.	Türk	kuvvetlerinin	de	yardımıyla	Dürzilerin	zaferi	belirmişti.
Dürzi	kaymakam	Güney	Lübnan’ı	yönetmeye	devam	etti	ve	aynı	şekilde	mülkler
de	Dürzi	şeyhlerinin	elinde	kaldı.

İsyan	 bu	 kez	 de,	Maruni	 köylülerin	 kendi	mezheplerinden	 olan	 piskopos	 ve



soylulara	karşı	ayaklandığı	Kuzey	Lübnan’a	sıçramıştı.	1845	sonbaharı	itibariyle
Türk	birlikleri	Lübnan’ı	zapt	etmiş	ve	silahsızlandırmıştı.	Yabancı	konsolosların
da	yardımıyla	yeni	bir	idare	rejimi	organize	edildi.	Tüm	bölge	için	iki	kaymakam
ve	her	köy	için	iki	vekilden	teşkil	olan	ikili	kontrol	sistemini	muhafaza	ederken
konsoloslar	 ayrıca	 her	 kaymakama	 yardımcı	 olabilecek	 bir	 konsey	 talebinde
bulundular.	 Konsey	 yargı	 fonksiyonuna	 ve	 ayrıca	 vergilerin	 toplanması	 ve
düzenlenmesini	 kontrol	 hakkına	 sahip	 olacaktı.	 10	 üyeden	 oluşacak	 bu
konseyde:	 iki	Maruni,	 iki	 Dürzi,	 iki	 Sünni,	 iki	 Ortodoks	 Yunan	 ve	 iki	Melkit
(Yunan	Uniat’lar	 (Uniat:	 Papanın	 yetkilerini	 tanıyan	 fakat	Katolik	 kilisesinden
kopmuş	 bir	 mezhep)	 vardı.	 Fakat	 bu,	 feodal	 beyler	 ve	 köylüler	 arasındaki
anlaşmazlığı	 bertaraf	 edemedi.	 Üstüne	 üstlük	 dinsel	 düzensizliği	 daha	 da
derinleştirdi,	 farklı	 dinî	 gruplar	 arasında	 yeni	 ihtilaflara	 neden	 oldu	 ve	 dış
güçlerin	Suriye’nin	içişlerine	müdahale	etmesi	için	kalıcı	bir	bahane	yarattı.

Misyonerlerin	 Faaliyetleri	 Britanya’nın	 Filistin’de	 Yahudi	 Kolonisi
Planları

Yabancıların	Arap	Doğusuna	nüfuz	edebilmesinin	bir	 aracı	da	misyonerlerdi.
Yüzyılın	 başında	 azalma	 eğiliminde	 olan	 faaliyetler	 1840’larda	 yeniden
gündeme	 gelmişti.	 Suriye	 ve	 Filistin’de	 Hristiyanlığı	 ve	 bu	 sayede	 temsil
ettikleri	ülkelerin	etkilerini	yayan	misyoner	okulları	ve	hayır	kurumları	açılmıştı.
Doğu’daki	 en	 etkili	 misyonerler	 Lazarethler	 ve	 Cizvitlerdi.	 Vatikan	 tarafından
yönlendiriliyor	 ve	 Fransa	 tarafından	 şiddetle	 destekleniyorlardı,	 kontrolleri
altında	geniş	bir	okul	ve	papaz	okulu	ağları	bulunmaktaydı.	Papa,	Haçlı	Seferleri
sırasında	ortaya	çıkmış	olan	Kudüs	Latin	Patrikhanesi’ni	1846’da	yeniden	kurdu.

İlk	Amerikalılar,	Presbiteryenler,	1820	yılında	Beyrut’ta	görünmeye	başladılar.
1860’a	 gelindiğinde,	 30’dan	 fazla	 okul	 ve	 matbaaya	 sahiptiler	 ve	 1866’da,
sonrasında	 Amerikan	 Üniversitesine	 dönüşecek	 olan	 Suriye	 Protestan	 Kolejini
kurdular.	 1849’da	 Rusya	 Kudüs’te	 bir	 Rus	 Ortodoks	 elçiliği	 kurdu.	 Suriye	 ve
Filistin	 üzerine	 doğrudan	 saldırgan	 planları	 yoksa	 da	 Balkan	 Yarımadası’nda
Yunan	Ortodoks	nüfus	üzerindeki	etkisini	arttırmayı	istiyordu.

Mehmet	 Ali’nin	 mağlubiyetini	 en	 iyi	 şekilde	 değerlendirme	 hususunda
oldukça	hevesli	olan	İngiltere	de	bu	vaziyetten	geri	kalmayacaktı.	Bu	durumda
iki	 karta	 birden	 oynamıştı.	 Bir	 tarafta,	 Protestanları	 ve	 Almanların	 Filistin’i
sömürgeleştirmesini,	 Kudüs’te	 1841	 yılında	 kurulmuş	 bir	 İngiliz-Prusyan
piskoposluk	 bölgesini	 destekliyordu.	 Öte	 yandan	 da,	 Yahudilerin
sömürgeleştirme	planlarını	ve	her	türlü	Siyonist	projeyi	teşvik	ediyordu.

19.	 yüzyılın	 ortalarında	 Filistin’deki	 Yahudi	 nüfus	 hemen	 hemen	 11.000



civarındaydı.	 Bunların	 da	 çoğu	 dinî	 maksatlarla	 bölgeye	 gelmiş	 hacılardan
oluşuyordu.	 1839-41	Doğu	 krizleri	 esnasında	 Britanya,	 Bonaparte’ın	 Kudüs’te
bir	 Yahudi	 devleti	 kurma	 planlarını	 yeniden	 gündeme	 taşımıştı.	 1838’de	 Lord
Shaftesbury	 ve	 sonrasında	 Gauler	 ve	 Filistin’deki	 Britanya	 konsolosu	 James
Finn	Yahudilerin	Filistin’e	taşınması	ve	Britanya	korumasında	bir	Yahudi	devleti
kurmak	 için	bir	dizi	proje	öne	sürmüştü.	Bu	planlar,	onları	emperyal	 iletişimin
güvenliği	 için	bir	garantör	olarak	addeden	Lord	Palmerston	 tarafından	oldukça
memnuniyetle	karşılanacaktı.	Rothschild	ailesiyle	bağlantılı	bir	Britanya	bankeri
olan	 Sör	Moses	Montefiore	 de	 bu	 planları	 desteklemişti.	Montefiore	 Doğu’yu
birçok	 kez	 ziyaret	 etmiş	 ve	 hatta	 1855	 yılında	 Jaffa	 yakınlarında	 bir	 portakal
bahçesi	 satın	 almıştı,	 fakat	 yine	 de	 tek	 bir	 Yahudi	 sömürgecinin	 ilgisini
cezbettiği	 söylenemezdi.	 Aynı	 şekilde	 İngiliz-Prusyan	 piskoposluk	 bölgesi
planları	da	suya	düşmüştü.

Batılı	 güçler	 arasında	 Doğu’da	 süren	 rekabet,	 çeşitli	 misyonerlerin	 “kutsal
mekânlarda”,	 hacılardan	 toplanan	 para	 ve	 değerli	 eşyaların	 dağıtılması	 gibi
bitmek	 bilmez	 didişmelerine	 yansıtılmıştı.	 Kutsal	 Kabir	 Kilisesi’nin	 çatısının
onarılması	 ve	 Beytüllahim	 türbesinin	 anahtarları	 gibi	 önemsiz	 görünen	 bir
anlaşmazlık	 oldukça	 ciddi	 bir	 uluslararası	 krize	 dönüştü	 ve	 1853-56	 Doğu
savaşının	başlamasına	neden	oldu.	Türkiye	galipler	arasında	ve	Avrupalı	güçler
ittifakında	 yer	 alsa	 da,	 savaş	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 üzerinde	 inanılmaz
derecede	 yıkıcı	 etkiler	 bıraktı.	 Öyle	 ki,	 Babıali	 1854’te	 askerî	 giderlerini
karşılamak	 için,	 Türkiye’nin	 finansal	 anlamda	 köleliğinin	 başlangıcı	 olarak
addedilecek	 ilk	 yabancı	 kredisini	 aldı.	 Nihayetinde,	 güçler	 bir	 tür	 birleşik
hamilik	(protectorate)	kurdu	ve	yabancı	sermayenin	Türkiye’ye	nüfuz	etmesinin
yolunu	açan	Türk	padişahına	yeni	bir	reform	programı	dikte	etti.

1856	Hatt-ı	Hümayunu	(Islahat	Fermanı)	Tanzimat’ın	İkinci	Dönemi

18	 Şubat	 1856’da,	 barışın	 sağlanmasından	 hemen	 önce,	 Sultan	 Avrupalı
güçlerin	 baskısı	 altında	 yeni	 bir	 ferman	 yayınladı	 (Hatt-ı	 Hümayun).	 Biçimsel
olarak,	 bu	 ferman	 Gülhane	 Hatt-ı	 Hümayunu’nun	 temel	 şartlarını	 tanzimat
politikalarını	 sürdürme	 adına	 onaylıyordu.	 Fakat	 aslında	 durum	 biraz	 daha
farklıydı.	 Batılı	 güçler,	 1839	 Hatt-ı	 Hümayunu’nun	 aksine,	 1856	 Islahat
Fermanı’nı	 uluslararası	 bir	 yükümlülük	 olarak	 önemsediler	 ve	 bu	 sebeple	 30
Mart	 1856’da	 imzalanan	 Paris	 Barış	 Antlaşması’nın	 9.	 maddesinde	 buna
değindiler.	Doğrusu,	Batılı	güçlerin	onayı	olmaksızın	Sultan’ın	bunu	iptal	etme
ya	 da	 değiştirme	 gibi	 bir	 şansı	 da	 yoktu.	 Eğer	 ilk	 manifesto	 için	 yabancı
diplomasiyi	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 içişlerine	 müdahale	 edebilme
bahanesinden	 mahrum	 bıraktığı	 söylenirse,	 ikincisinin	 bunu	 teşvik	 ettiği



söylenebilir.

Gülhane	 Hatt-ı	 Şerifi’nin	 aksine,	 1856	 Hatt-ı	 Hümayunu’nda	 vurgu	 dinsel
eşitlik	 ve	 çeşitli	 ekonomik	 taahhütler	 üzerineydi.	 Bu	 durum	 hakların,	 birçoğu
Hıristiyan	 tüccar	 sınıfından	 (Ermeniler	 ve	 Rumlar)	 gelen	 kendi	 ticari
temsilcilerini	 ve	 vatandaşlarını	 da	 kapsaması	 için	 talepte	 bulunan	 Avrupalı
güçlerin	 ekmeğine	 yağ	 sürecekti.	 Babıali	 Batılı	 güçlere	 ilk	 tavizini	 Doğu’daki
savaş	esnasında,	Hıristiyanların	askere	alınması	yasalarını	uygulama	girişimiyle
ve	 bu	 minvalde7	 Mayıs	 1855’te	 haracı	 kaldırarak	 vermişti.	 Bu	 hamle,	 hem
“kafirlerin”	 silah	 altına	 alınmasından	 ve	 silahlandırılmasından	 memnuniyetsiz
olan	Müslümanların,	hem	de	Türk	ordusuna	hizmet	etmek	istemeyen	“kafirlerin”
bizzat	kendileri	tarafından	yapılan	itirazlarla	karşılandı.	Sonunda	Babıali,	bunun
yerine	haraçla	 sadece	 isim	 farkı	bulunan	bedel-i	 askerî	 (ordu	muafiyet	vergisi)
adlı	özel	bir	vergi	getirerek,	Hıristiyanları	askerî	hizmetten	muaf	tuttu.

Osmanlı	İmparatorluğu’nda,	haraçtan	ayrı	olarak	yıldan	yıla	artış	gösteren	Orta
Çağ’a	 ait	 birçok	 farklı	 vergi	 bulunmaktaydı.	 1862’de	 tuz	 ve	 tütünde	 devlet
tekelinin	 getirilmesi	 külfeti	 arttırmış	 ve	 bu	 ürünlerin	 fiyatlarını	 yükseltmişti.
Bunların	 yanı	 sıra	 mültezimler	 de	 vergi	 toplamaya	 devam	 etmekteydi.	 Oysa
iltizam	 sistemi	 1857’de	 kaldırılmış	 ama	 uzun	 ömürlü	 olamamıştı.	 21	 Nisan
1858’de	 askerî	 tımar	 sistemini	 yasal	 olarak	 kaldıran	 ve	 köylüleri	 önceki
tımarlarından	 kurtaran	 bir	Arazi	Kanunnamesi	 yayınlandı.	 Esasında	 sistem,	 bu
yasa	yayınlanmadan	çok	önce	tasfiye	edilmişti.	Fakat	köylüler	her	zaman	olduğu
gibi	 topraktan	 mahrum	 bırakılmışlardı.	 Çünkü	 yeni	 yasa	 köylülere	 toprak
vermemiş,	daha	çok	kiracılara	büyük	miktarlarda	devlet	 topraklarını	satın	alma
hakkını	 bahşetmişti.	 Arazi	 Kanunnamesi	 özel	 toprak	 mülkiyeti	 kategorisini
genişletmiş,	 özel	 toprak	 sahipliğinin	 gelişimini	 teşvik	 etmiş	 ve	 toprağı	 bir	 tür
ticari	mal	 sirkülasyonuna	 sokmuştu.	Aynı	 zamanda	 bu	 yasa,	 iktisadi	 inisiyatifi
sekteye	 uğratan	 toprağın	 kullanımına	 dair	 birçok	 sınırlamayı	 da	 devam
ettirecekti.	 1867’de	 ise	 yabancıların	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 toprak
edinmesini	sağlayan	yeni	bir	yasa	çıkacaktı.

Tanzimat’ın	 ikinci	 evresinde,	 Arazi	 Kanunnamesi’nden	 ayrı	 olarak,	 Osmanlı
Bankası	 (1856)	 ve	 imtiyazların	 verilmesiyle,	 dinî	 cemaatlerin	 durumu	 ve
haklarıyla	ve	ayrıca	Osmanlı	vatandaşlığıyla	(1869)	ilgili	kanunlar	resmî	olarak
ilan	 edildi.	 Ceza	 ve	 Medeni	 Hukuk	 uygulanmaya	 başlandı.	 Vakıfların
sekülerleşmesi	ile	ilgili	bir	yasa	yalnızca	kâğıt	üzerinde	kaldı.	8	Kasım	1864’te
eyaletler	 üzerine,	 imparatorlukta	 yeni	 bir	 idari	 bölümlenme	 getiren	 ve	 yerel
yönetimlerin	yeniden	düzenlenmesini	gerektiren,	bir	kanun	çıkarıldı.



Bir	bütün	olarak	ele	alındığında	ikinci	evre	reformları	Babıali’yi	güçsüzleştirdi
ve	 yabancı	 sermayenin	 nüfuzunu	 hızlandırdı.	 Avrupa	 kapitalistleri	 banka,
demiryolu	ve	toprak	edinme	hakkı	yanı	sıra	diğer	birçok	imtiyazlar	kazandı.	Bu
yüzden	 1856	 Hatt-ı	 Hümayunu	 (Islahat	 Fermanı)	 ve	 sonrasında	 yayınlanan
kanunlar	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 Avrupalı	 kapitalist	 güçlerin	 bir	 yarı
sömürgesi	 haline	 getirdi.	 Tanzimat’ın	 ikinci	 dönemi	 Türkiye	 ve	 Arap
bölgelerinin	 yabancı	 sermaye	 tarafından	 yağmalanmasının	 ve	 sömürülmesinin
bir	bakıma	habercisi	olacaktı.

Kesruan	Köylü	Ayaklanması	(1859-60)

1856	 Hatt-ı	 Hümayunu’nun	 ilanından	 çok	 sonra	 Suriye’de	 yeni	 bir	 kriz	 baş
göstermişti.	 Bunun	 doğrudan	 sebebi,	 Lübnanlı	 köylüler	 tarafından	 feodal
yükümlülüklerden	muafiyetin	 ve	 sosyal	 eşitliğin	 bir	 işareti	 olarak	 yorumlanan
Hatt-ı	Hümayun’un	ilanıydı.	19.	yüzyılın	kırklı	ve	ellili	yıllarında	dış	ticaret	ve
pazarlanabilir	 tarımsal	ürünlerdeki	 artış	Lübnan	köylüsü	üstündeki	 istismarı	ve
sömürüyü	yoğunlaştırmıştı.	Bu	yüzden	köylerde	memnuniyetsizlik	had	safhaya
çıkmıştı.	Köylüler	artan	sömürü	ve	 istismarı	şikâyet	eden	yazılar	yolluyorlardı.
1858	 yılı	 başlangıcında,	 Kesruan’ın	 (Kuzey	 Lübnan)	 farklı	 köylerinden	 300
kişinin	bir	araya	geldiği	Zuk	köyündeki	büyük	bir	 toplantıda	tüm	şikâyetler	bir
dilekçede	toplanıp	özel	bir	delegasyonla	Beyrut	Valisi	Hurşit	Paşa’ya	ulaştırıldı.
Köylüler	 tüm	 feodal	 yükümlülüklerin	 feshedilmesini	 talep	 ediyordu.	 Paşa
köylülerin	 taleplerini	 kibarca	 ama	 net	 bir	 dille	 reddetti.	 Bu	 karardan	 sonra
köylüler	 ayaklanma	 hazırlıklarına	 başlayacaktı.	 On	 iki	 yıl	 önce	 sakladıkları
silahlarını	bulup	çıkarmış	ve	isyan	birlikleri	oluşturmaya	başlamışlardı.

Ocak	1859’da	Taniyus	Şahin	adlı	bir	demircinin	önderliğinde	bir	isyan	patlak
verdi.	Ayaklanma	tam	olarak	bir	sınıf	karakterine	sahipti.	Maruni	feodal	beyleri
Kesruan’ın	dışına	sürerek	ve	topraklarına,	mülklerine	el	koyarak	isyancı	köylüler
kendi	öz	yönetimlerini	kurdular	ve	Babıali’ye	Şahin’i	kaymakam	olarak	tanıması
için	baskı	yaptılar.	Kesruan	isyanı	Lübnan	bölgelerinde	devrimci	bir	etki	yarattı.
Karışıklıklar	Lazkiye’ye	ve	Lübnan’ın	ortalarına	kadar	yayıldı	ve	Maruni	ruhban
sınıfı	 tarafından	 faal	olarak	desteklenen,	Dürzilere	karşı	 silahlı	bir	kalkışmanın
hazırlıklarını	 yapan,	 Dürzi	 kaymakamın	 yönetimi	 altındaki	Maruni	 köylülerini
de	 kapsadı.	 Buna	 karşılık	 olarak	 da	 Dürzi	 feodal	 beyler	 düzensiz	 Dürzi
topluluklarını	silahlandırmaya	başladılar.

1860	Dürzi-Maruni	Katliamı

1860	 baharında	 isyan	 yeni	 bir	 Dürzi-Maruni	 kıyımına	 evrildi.	 Beyrut’taki
Fransız	 konsolosu	 bunun	 için	 kısmen	 suçlanmıştı.	Marx	 “politik-dinsel	 bir	 hat



oluşturmak	 için	harekete	geçen	Fransız	 ajanları”	 (New	York	Daily	Tribune,	11
Ağustos	 1860)	 Suriye’deki	 kanlı	 olaylara	 bulaştılar	 diye	 bildirir.	 22	 Mayıs
1860’ta	on-on	iki	kişilik	bir	Maruni	grubu	Beyrut	girişinde	bir	Dürzi	grubunun
üstüne	 ateş	 açarak	 birini	 öldürüp	 ikisini	 de	 yaraladılar.	 Bu	 tam	 olarak	 aranan
bahaneydi.	 Dürziler	 ve	 Maruniler	 birbirlerini	 boğazlamaya	 başladılar	 ve
Lübnan’ı	ateş	ve	pogromla	boydan	boya	sarmaladılar.

Yalnızca	üç	günde	 (29-31	Mayıs	1860)	Beyrut	civarında	60	köylü	öldürüldü.
Haziran’da	 karışıklıklar	 güney	Lübnan’ın	 “karma”	 bölgelerine,	Anti-Lübnan’a,
Sayda’ya,	 Hasbeiya,	 Raşeiya’ya,	 Deir	 El-Kamar’a	 ve	 Zahle’ye	 yayıldı.	 Dürzi
köylüler	Katolik	manastırları	 ve	 elçilikleri	 kuşatmış,	 buraları	 yakıp	 papazlarını
öldürmüştü.

1860	 Temmuz’unda,	 Şam’da	 askerî	 otoritelerin	 ve	 Türk	 askerlerinin	 göz
yumduğu	 Müslüman	 fanatikler,	 Hıristiyanları	 öldürdükleri,	 kiliseleri	 ve
misyoner	 okullarını	 yaktıkları	 organize	 bir	 pogroma	 başladılar.	 Tüm	bunlar	 üç
gün	 sürecekti	 (9-11	 Temmuz).	 Fakat	 Şam’da	 sürgün	 olarak	 yaşayan	 ünlü
Cezayirli	 kahraman	 Abdülkadir’in	 sayesinde	 toplu	 bir	 Hıristiyan	 katliamı
önlendi.	 Pogrom	 sırasında	 Hıristiyanları	 korudu	 ve	 sarayını	 bu	 fanatizmin
kurbanlarına	 açtı.	 1860	 kanlı	 olayları	 Suriye	 halklarına	 çok	 pahalıya	 mal
olmuştu.	 20.000	 den	 fazla	 Hıristiyan	 öldürülmüş,	 380	 köy,	 560	 kilise	 ve	 40
manastır	tahrip	edilmişti.	Dürzi	ve	Müslümanlar	da	çok	ağır	kayıplar	vermişti.

1860-61	Fransız	Seferi

Pogrom	 ve	 Dürzi-Maruni	 katliamı	 Fransız	 İmparatoru	 III.	 Napolyon’a	 zaten
uzun	 zamandır	 beklediği	 müdahale	 bahanesini	 yaratmıştı.	 Fransız	 yönetici
çevresi	de	Suriye’de	ipleri	 tamamen	ele	geçirmek	için	doğru	zamanın	geldiğini
düşünüyordu.	 Bunda	 III.	 Napolyon’un	 “tüm	 Hıristiyanların	 Kralı”	 olarak
prestijini	 arttırma	 isteği	 ve	 iç-dış	 politika	 mülahazaları	 da	 önemli	 bir	 rol
oynamıştı.	Temmuz	1860’ta,	Suriye	Hıristiyanlarının	savunulmasını	aniden	dile
getirdi	ve	Suriye’ye	askerî	birlik	yollama	niyetini	daha	fazla	gizlemedi.

Fransa’nın	 planları	 güçlü	 devletleri	 ve	 Türkiye’yi	 teyakkuza	 geçirdi.	 Sultan
Abdülmecid	 imparatorluğun	 ileri	 gelenlerinden	 biri	 olan	 Fuad	 Paşa’yı	 Şam’a
göndererek	Fransız	seferine	engel	olmaya	çalıştı.	Onun	emriyle,	111	kişi	kurşuna
dizildi,	 57	 kişi	 idam	 edildi,	 325	 kişi	 ağır	 hapis	 cezasına	 çarptırıldı	 ve	 zorunlu
çalışmaya	 mahkûm	 edildi,	 145	 kişi	 ise	 sürgün	 edildi.	 Fuad	 Paşa	 yalnızca
Müslümanları	 cezalandırarak	 Fransızların	 takdirini	 kazanmayı	 umut	 ediyordu.
Türk	 birlikleri	 acilen	 “hukuku	 ve	 düzeni	 sağladılar”	 ve	 pogroma	 son	 verdiler.
Fakat	Bonapart’ın	baskısı	artarak	devam	ediyordu,	Fuad’ın	önlemlerini	tuhaf	bir



“komedi”	olarak	niteliyor	ve	idamların	iki	katına	çıkarılmasını	talep	ediyordu.

Suriye’nin	Fransızlar	tarafından	ele	geçirilmesine	rıza	göstermeyen	İngiltere	ve
Rusya,	 Napolyon’un	 elini	 kolunu	 bağlamak	 için	 uluslararası	 bir	 konferansın
toplanmasında	ısrar	ediyordu.	5	Eylül	1860’ta,	altı	güçlü	devlet,	İngiltere,	Rusya,
Fransa,	Avusturya,	Prusya	ve	Türkiye	tarafından	imzalanan	bir	antlaşma	Fransız
işgal	birliklerinin	12.000	kişiyle	ve	Fransa’nın	Suriye’de	bulunuşunu	da	6	ayla
sınırlamıştı.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 imzacı	 güçler	 Suriye’ye,	 olayların	 nedenlerini
yerinde	 inceleyecek,	 zanlıları	 meydana	 çıkaracak,	 suçluları	 cezalandıracak	 ve
Lübnan	 nizamnamesiyle	 (reglement	 organique:	 angarya	 kodeksi)	 “böyle	 bir
olayın	 tekrarlanmasını	 önleyecek”	özel	 delegeler	 gönderecekti.	Uluslararası	 bir
komisyonun	kurulması	Fransa’nın	Suriye’ye	askerî	birlik	çıkarması	fikrinin	içini
boşaltmıştı.

Fakat	 yine	 de,	 antlaşmanın	 imzalanmasının	 hemen	 arifesinde,	 1860
Ağustosunda,	 Fransız	 birlikleri	 Beyrut’a	 ayak	 basmıştı.	 Eylülde	 ise	 Türkler
tarafından	 itaate	zorlanmış	ülkeyi	boydan	boya	gezdiler.	Bu	“kahramanca	 işin”
sergilenmesinden	 sonra,	 Fransız	 generaller	 heyecanlarını	 kuzey	 Lübnan
fellahlarına,	“asilere”	karşı	yönlendirdi.	Maruni	köylülerin	lideri	dağlara	kaçmak
zorunda	bırakılmıştı.	Fransızların	yardımını	da	arkasına	alan	feodal	 lider	Yusuf
Kerem	Kesruan’daki	isyanı	bastırdı	ve	toprakları	Maruni	şeyhlerine	geri	vererek
kaymakam	oldu.

III.	Napolyon	 5	 Eylül	 1860	 antlaşmasından	 kaçınma	 girişiminde	 bulundu	 ve
vaziyetin	 hâlâ	 “güvensiz”	 olduğunu	 bahane	 ederek	 birliklerini	 Suriye’de	 tuttu.
Fakat	 İngiltere	 ve	 Avusturya	 savaş	 tehdidinde	 bulunarak	 Fransız	 güçlerinin
derhal	çekilmesini	talep	ettiler.	Nihayetinde,	geri	çekilme	tarihi	5	Haziran	1861
olarak	 sabitlendi	 ve	 bu	 tarihte	 Fransız	 işgalci	 birlikleri	 gemilere	 bindirilip	 eve
gönderildi.	Fransa’nın	Suriye’yi	ele	geçirme	planları	suya	düşmüştü.

Lübnan	Nizamnamesi

Haziran	1861’de,	uzun	süren	tartışmalardan	sonra,	uluslararası	komisyon	yeni
bir	 Lübnan	 Nizamnamesi	 hazırladı.	 Bir	 kurultay	 biçiminde	 tasarlanmış	 ve	 9
Haziran	1861’de	İstanbul’da,	Türkiye	ve	Avrupalı	güçler	arasında	imzalanmıştı.
Bu	 sayede	 Dağlık	 Bölge	 (sahil	 boyu	 hariç),	 başında	 Hıristiyan	 bir	 yönetici
bulunan	 özerk	 bir	 yer	 haline	 geldi.	 Bu	 yönetici	 Beyrut	 ve	 Şam	 valilerinden
bağımsızdı	 fakat	 doğrudan	 Babıali’ye	 bağlıydı.	 İki	 kaymakamlı	 sistem	 de
feshedilmişti.	 İdareci	 (mutasarrıf)	 doğrudan	 Babıali	 tarafından	 seçiliyor	 ve
atanıyordu.	 Ayrıca	 bu	 idareci	 altında	 12	 kişiden	 oluşan	 yönetici	 bir	 konseyin
bulunması	 kararına	 varılmıştı.	 Lübnan’da	 yaşayan	 her	 dinî	 grup	 (Maruniler,



Dürziler,	Sünniler,	Şiiler,	Yunan	Ortodokslar	ve	Yunan	Uniateler)	bu	konseye	2
üye	 seçiyordu.	 Bu	 konsey,	 toplantı	 ve	 masraflarını	 karşılamak	 için	 vergileri
dağıtma	 hakkına	 da	 sahipti;	 ayrıca	 herhangi	 bir	 sorunda	 istişare	 hakkı	 vardı.
Bölge	 başlarında	 müdürlerin	 bulunduğu	 altı	 müdüriyete	 bölünmüştü.	 Bunların
üçü	Maruni,	biri	Dürzi,	biri	Yunan	Ortodoks	ve	biri	de	Yunan	Uniate.	Nahiye	ve
köy	şeyhleri,	hâkimler	ve	kâtipler	onların	emri	altında	yer	alıyordu.	Nizamname
her	 dinî	 grubun	 iktidar	 derecesini	 belirliyordu.	 Bölge/mahalle	 konseyleri	 her
müdürün	 altında	 şekilleniyordu.	 Deir	 El-Kamar	 merkezi	 olmak	 üzere	 Dağlık
Bölge’de	özel	bir	polis	gücü	ve	hukuki	sistem	oluşturulmuştu.	Yönetici,	Lübnan
nüfusunu	 silahsızlandırma	 ve	 gerektiğinde	 Türk	 kuvvetlerine	 çağrıda	 bulunma
hakkına	sahipti.	Lübnan,	Babıali’ye	yıllık	bir	haraç	ödemeyi	de	kabul	edecekti.

Nizamname	 ilkin,	 üç	 yıllık	 bir	 dönem	 için	 sunulmuştu.	 Eylül	 1864’te	 Batılı
güçler	ve	Türkiye	bu	hükmün	küçük	değişikliklerle	kalıcı	karakterini	onaylayan
bir	 anlaşma	 imzaladılar.	 Diğer	 bir	 Maruni	 bölgesi	 oluşturuldu	 ve	 yöneticinin
altındaki	konsey	yeniden	düzenlendi	(bu	durumda	12	üyenin;	dördü	Maruni,	üçü
Dürzi,	 üçü	 Yunan	 Ortodoks	 ve	 Uniate,	 biri	 Sünni	 ve	 biri	 de	 Şii’ydi)	 Lübnan
Nizamnamesi	bu	haliyle	1914	yılına	kadar	devam	edecekti.

1860’ların	Aydınlanma	Hareketi.	Butrus	El-Bustani

Dış	 ticaretin	 gelişimi	 Beyrut’ta	 önemli	 bir	 ticaret	 burjuvazisinin	 doğmasına
neden	olmuştu.	Fakat	feodal	baskılar,	kabileler	ve	feodal	klikler,	birçok	dinî	grup
ve	mezhepler	arasında	asırlardır	süren	düşmanlıklar	ticaretin	gelişimini	ve	tek	bir
ulusal	pazarın	oluşumunu	engellemişti.	Ticari	burjuvazinin	Suriye’nin	birliği	için
mücadelesinde	 birçok	 seçkin	 ideolog	 ön	 plana	 çıkmıştı.	 dinî	 hoşgörü	 ve	 tüm
Suriye	Araplarının	 dinsel	 veya	 kabilesel	 aidiyetlerine	 bakılmaksızın	 birleşmesi
çağrısında	bulunmuşlardı.

19.	 yüzyılın	 atmışlı	 yıllarında	 en	 çok	 göze	 çarpan	 Suriyeli	 burjuva	 ideoloğu
Butrus	 El-Bustani	 (1819-1883)	 idi.	 Bir	 Hıristiyan	 olarak	 Maruni	 ilahiyat
okulunda	tahsil	görmüştü	ve	birçok	dil	biliyordu.	1840	senesinde,	ismi	Amerikan
misyonerleriyle	 birlikte	 anılmaya	 başlandı	 Presbiteryan	 inancını	 benimsedi.
Vatanseverliğin	 savunusunu	 yapıyor	 ve	 Suriye’nin	 birliği	 için	 çağrıda
bulunuyordu.	 dinî	 tahammülsüzlüğü	 ve	 fanatizmi,	 dinsel	 kavgaları	 ve
düşmanlığı,	batıl	 inançları,	 feodal	ayrılıkçılığı,	Türk	otoritelerinin	yozlaşmasını
ve	kadınların	köleleştirilmesini	şiddetle	yeriyordu.	Üstelik	yorulmak	bilmez	bir
aydın,	 öğretmen,	 yayımcı	 ve	 yazardı.	Beyrut’ta	 ilk	 ulusal	Arap	 okulunu	 kurdu
(1863)	ve	1860’ta	Nafir	Suriya	 (Suriye’nin	Sesi)	ve	1870’te	El-Janna	 (Cennet)
olmak	üzere	iki	adet	Arapça	haftalık	dergi	ve	El	Jinan	adlı	aylık	dergiyi	çıkardı,



bu	 yayınlar	 Suriyeli	 okurları	 ilk	 kez	 politik,	 kültürel	 ve	 edebi	 sorunlarla
tanıştırdı.	 Yeni	 bir	 Arapça	 edebi	 dili	 geliştirmek	 ve	 Avrupa	 ilimlerini	 Arap
entelektüelleri	arasında	yaymak	için	çok	çaba	sarf	etti.	Büyük	bir	Arapça	sözlük
ve	 yedi	 ciltlik	 bir	 Arapça	 ansiklopedi	 (Dairat	 El-Ma’arif)	 derledi.	 Ölümünden
sonra	 kuzeni	 Süleyman	 El	 Bustani	 bu	 ansiklopedi	 çalışmalarını	 sürdürdü	 ve
Homeros’un	İlyada’sını	Arapçaya	çevirdi.

Butrus	 el-Bustani’nin	 yakın	 arkadaşı	 ve	 ortağı	 Nazif	 Yazıcı	 (1800-1871)	 II.
Beşir’in	 saray	 şairiydi.	O	 da	Arap	 edebi	 dilinin	 ve	Arap	 edebiyatının	 yeniden
canlandırılması	 için	 önemli	 katkılarda	 bulunmuştu.	 Bustani	 gibi	 bir	 Hıristiyan
olan	 Nazif	 de	 dinî	 fanatizme	 karşı	 çıkmış	 ve	 Arapları	 ortak	 miras	 temelinde
kardeşçe	 birleşmeye	 çağırmıştır.	 Bustani	 ve	 Yazıcı	 dönemin	 en	 ilerici
entelektüellerini	 bir	 araya	 toplamışlardır.	 1857’de	 takipçileri	 Beyrut	 ve	 Suriye
Bilimsel	 Topluluğu’nu	 kurdular,	 Arap	 entelektüelleri	 Suriye	 tarihinde	 ilk	 kez
dinsel	 arka	 planlarına	 bakmaksızın	 bir	 araya	 gelmişlerdi.	 Fakat	 yabancı
misyonerler	 Topluluğa	 kabul	 edilmiyordu.	 Bustani	 ve	 Yazıcı	 kendilerini
aydınlanma	 hareketine	 adamışlardı	 ve	 aydınlanmayı	 feodalizmle	 mücadelenin
yegâne	 aracı	 olarak	 kabul	 ediyorlardı.	 Politik	 problemler	 yeni	 kuşaklar
tarafından	ilerletilecekti.	1860	olaylarıyla	sekteye	uğrayan	faaliyetlerini	yeniden
gözden	geçirmek	 için,	1868	yılında	düzenlenen	Suriye	Bilimsel	Topluluğu’nun
gizli	bir	toplantısında,	kültürel	rönesans	üzerine	yapılan	tartışmalar,	yerini	ateşli
bağımsızlık	 mücadelesi	 çağrılarına	 bırakacaktı.	 Benzeri	 bir	 toplantıda	 Nazif
Yazıcı’nın	 oğlu	 İbrahim,	 Suriye	 ve	 Lübnan’da	 yaygın	 olan	 vatanperver	 şiirler
okumuştu.	Şiirlerinde	İbrahim	Yazıcı,	Arapların	ihtişamlı	geçmişini	yâd	ediyor,
fanatizmi	 lanetliyor	ve	halklara	Türk	boyunduruğundan	kurtulmak	 için	 çağrıda
bulunuyordu.	 Bu,	 tüm	 Arap	 ulusu	 adına	 yapılan	 tutkulu	 bir	 çağrıydı.	 “Kılıçla
uzak	hedeflere	ulaşılabilir.	Başarmak	istiyorsan,	peşinden	koş”	diyordu	Yazıcı.



BÖLÜM	X
Irak,	1831’den	1871’e	Tanzimat

19.	yüzyılın	Otuz	ve	Kırklarında	Irak’ta	Ekonomik	Durum

Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 en	 geri	 kalmış	 bölgelerinden	 biri	 olan	 Irak,
Mehmet	Ali’nin	kontrolü	altında	değildi	ve	bu	yüzden	onun	 reformlarından	da
etkilenmemişti.	Aksine,	Doğu	Hint	Şirketinin	uzak	bir	sömürgesi	olmaya	devam
ediyordu.	 Davud	 Paşa’nın	 tahttan	 indirilmesini	 (1831)	 takip	 eden	 dönemde
Irak’ın	Türk	valisi,	Babıali’nin	otoritesini	sağlamlaştırmak	için	emirlere	harfiyen
uyuyordu.	 Kölemen	 hanedanın	 tasfiyesinden	 sonra	 Irak’taki	 surumlar	 oldukça
kritik	 bir	 döneme	 girmişti.	 Ekonomik	 krizler	 ülkenin	 tamamında,	 Irak’ta	 bile,
alışılmadık	 derecede	 şiddetli	 zararlara	 neden	 olmuştu.	 1831	 vebası	 nüfusun
büyük	çoğunluğunu	kırıp	geçirmiş	ve	 Irak’ın	üretici	güçlerinin	üstünden	yıkıcı
bir	 rüzgâr	 gibi	 geçmişti.	 Bağdat’ta	 yaşayan	 150.000’den	 fazla	 kişiden	 geriye
20.000	 kişi	 kalmıştı	 ve	 Basra’da	 ise	 80.000	 kişilik	 nüfus	 5-6	 bine	 kadar
düşmüştü.	 Birçok	 köy	 ve	 kasaba	 tamamen	 ortadan	 kaybolmuştu.	 Evlerin
kapılarına	 kilit	 vurulmuş,	 dükkânlar	 ve	 imalathaneler	 kapanmıştı.	 Tarlalar	 ve
bahçeler	 terkedilmişti.	 Ekilmiş	 alanlar	 azalmış	 ve	 meyve	 ağaçları	 kurumuştu.
Ticaret	 durma	 noktasındaydı.	 Feodal	 anarşi	 güçlenmiş	 olarak	 geri	 dönüyor	 ve
krizi	 derinleştiriyordu.	 Vebanın	 etkilerinden	 kurtulmak	 için	 ülkede	 yirmi	 yıla
ihtiyaç	duyulacaktı.

Kürt	İsyanı	ve	Aşiret	Savaşları

Davud	Paşa	Kürt	beylerini	ve	Arap	şeyhlerini	itaate	zorluyordu.	Üstelik	onları
kontrol	 altında	 tutmanın	 yöntemlerini	 de	 gayet	 iyi	 biliyordu.	 Babıali’ye	 karşı
savaşmıştı	 fakat	bütün	 Irak’ı	da	kendi	otoritesi	altında	birleştirmeyi	başarmıştı.
Irak’ın	 yeni	 paşaları	 Yüce	 Babıali	 tarafından	 atanıyor	 ve	 paşalar	 onun	 tüm
isteklerini	 karşılıyordu.	 Irak’ın	 önceki	 görece	 bağımsızlığının	 izlerini	 tamamen
silmiş	ve	onu	tamamen	merkezin	kontrolü	altına	almışlardı.	Fakat	aslında	onların
Irak’taki	 otoritesi	 de	 aldatıcıydı.	 Vergi	 ödeme	 hususunda	 isteksiz	 davranan
aşiretlerle	 ve	 paşaların	 otoritelerini	 tanımak	 istemeyen	 feodal	 beylerin
muhalefetiyle	 başa	 çıkamıyorlardı.	 Böylece	 ülke	 bir	 kez	 daha	 feodal	 çöküş
dönemine	girecek,	kabile	isyanlarına	ve	yıkıcı	savaşlara	bulaşacaktı.

Arap	 kabilelerinden	 Muntafık,	 Şammar,	 Anaiza	 ve	 diğerleri	 hem	 kendi
aralarında	hem	de	ittifak	oluşturup	Bağdat	paşalarına	karşı	savaşıyorlardı.	1833



yılında	Şammar	kabilesinin	savaşçıları	Bağdat’ı	üç	ay	boyunca	kuşatma	altında
tutmuşlardı.

Kürt	 feodal	beylerinin	bitmek	bilmez	 isyanları	 tüm	Kuzey	 Irak’ı	 etkisi	 altına
almıştı.	Bir	yandan	 İran	Şahı	 tarafından,	diğer	yandan	da	Mısır	Valisi	Mehmet
Ali	 tarafından	 destekleniyorlardı.	 “Arap	 İmparatorluğu’nu”	 tamamen
birleştirmek	ve	Akdeniz’den	Basra	Körfezi’ne	dek	uzanan	stratejik	 ticaret	hattı
üzerinde	 egemenlik	 kurmak	 için	 çabalayan	 Mehmet	 Ali,	 Irak’ı	 kendi
topraklarına	 katmak	 için	 baskı	 yapıyordu.	 Bu	 yüzden	 Babıali’nin	 bölgedeki
otoritesini	 zayıflatacak	 her	 türlü	 hareketi	 desteklemekte	 gönüllü	 davranıyordu.
Türk	 Devleti	 bir	 parçası	 olan	 Kürdistan’a	 cezalandırıcı	 seferler	 düzenlemeye
başlamıştı,	1831	ve	1842	yılları	arasında	yerel	Kürt	yöneticilere	karşı	 tekrarlan
taarruzlarda	 bulunulacak	 ve	 birçok	 Kürt	 beyliği	 tasfiye	 edilecekti.	 Fakat	 bu
geçici	 zaferler	 Kürtlerin	 teslim	 olduğu	 anlamına	 gelmiyordu.	 1838’de	 Kürt
bölgesi	 zapt	 edilir	 gibi	 olmuştu.	 Fakat	 Türklerin	 1839	 Nizip	 yenilgisi	 haberi
onlara	 ulaştığında,	 Kürtler	 yeniden	 kazan	 kaldırmıştı.	 Kürt	 feodalleri	 İran
güçlerinin	 yardımıyla	 1841	 yılında	 Süleymaniye’ye	 girmişti,	 ki	 bu	 durum
neredeyse	yeni	bir	Türk	savaşına	sebebiyet	verecekti.	Rus-İngiliz	arabuluculuğu,
anlaşmazlığa	yeni	 bir	 barışçıl	 düzenleme	getirdi	 ve	31	Mayıs	 1847’deki	 ikinci
Erzurum	 Antlaşması’nın	 nihayete	 ermesini	 sağladı.	 Bu	 antlaşma	 sınır	 ve	 hac
yolu	meselelerinin	hal	olmasını	sağladı.	Antlaşmaya	göre,	İran	Süleymaniye	ve
diğer	 bölgeler	 üzerindeki	 iddiasından	 vazgeçecekti.	 Babıali	 de	 bunun
karşılığında,	 İran’ın	Muhammerah	 (şimdiki	Hürremşehr)	 bölgesini	 almasına	ve
Şattülarap	bölgesini	terk	etmesine	müsaade	etti.

Mehmet	 Ali’nin	 yenilgisi	 gibi	 Türk-İran	 uzlaşması	 da	 Kürdistan’daki	 genel
gidişatı	 değiştirmemişti.	 Kürt	 bölgesinde	 doğrudan	 bir	 Türk	 yönetimi	 kurma
girişimleri	yeni	 isyanlara	 sebebiyet	veriyordu.	Bir	 sonraki	Kürt	 isyanının	 tarihi
1843’tü	 ve	 1846	 yılına	 kadar	 da	 sürmüştü.	 Türkiye’nin	 bunların	 üstesinden
gelmesinden	 hemen	 sonra	 1848-49’da	 yeni	 kargaşalar	 baş	 göstermişti.	 Türkler
zaman	 zaman	 çetin	 savaşlarda	 kısa	 ömürlü	 başarılar	 yakalasalar	 da
Kürdistan’daki	otoriteleri	her	zaman	göstermelik	kalacaktı.

Irak’ta	Tanzimat

Türk	 reformcularını	 etkileyen	ve	Gülhane	Hatt-ı	Hümayunu’nda	vücut	 bulan
yeni	 liberal	 fikirler	 ekonomik	 bozukluklar,	 feodal	 isyanlar	 ve	 yıkıcı	 kabile
savaşlarıyla	 sarsılmış	 Irak’a	 oldukça	 yavaş	 nüfuz	 ediyordu.	 Türk	 paşaları
ellerinden	gelen	bütün	askerî,	sivil	ve	hukuki	güçleri	denediler	ve	ülkeyi	gerçek
satraplar	gibi	yönetmeye	devam	ettiler.	Reformlar	imparatorluğun	başkentinden



saptanmış	fakat	uzak	Irak’ta	ilk	elde	herhangi	bir	etki	doğurmamıştı.

Tanzimat’ın	 birinci	 dönem	 reformlarının	 Irak’ta	 uygulanmaya	 başlanması
ancak	1842	sonrasında	mümkün	olmuştu.	Bu	reformlar	bile	oldukça	geç	tezahür
etmişti.	Tamamlanma	iddiasından	uzak	olmuş	ve	çoğu	zaman	niyet	edilenin	tersi
sonuçlar	 doğurmuşlardı.	Herkes	 için	mecburi	 askerlik	 hizmeti	 bile	 1870	 yılına
kadar	 Aşağı	 Irak	 bölgesinde	 uygulanamamıştı.	 Bağdat’ta	 altı	 Türk	 kolordu
merkezinin	 oluşturulduğu	 1848	 yılında	 askerî	 ve	 sivil	 iktidar	 bölümlenmesi
gerçekleştirilebilmişti,	 bu	 sebeple	 valilerin	 faaliyetleri	 ordu	 komutanlarından
ayrılmıştı.	 Devlet	 aygıtının	 eşzamanlı	 yeniden	 örgütlenmesi	 net	 bir
merkezileşme	 ve	 uzmanlaşma	 derecesi	 yaratmış	 ve	 vergi	 çiftçiliği	 sistemini
tasfiye	 etmişti.	 Özel	 memurlar	 mali	 ve	 vergi	 meselelerinde	 yardımcı	 olarak
görevlendirilmişti.	Avrupalılaşan	bir	Türk	bürokrasisi	yavaş	yavaş	doğmaktaydı.

Reformlar	Irak’ta	sosyal	bir	harekete	başlangıç	yaratamadı	ve	günlük	hayattaki
etkileri	neredeyse	koca	bir	hiçti.	Yeni	yönetim	yozlaşmışlığı	ölçüsünde	despotik
değildi.	 Halk	 hâlâ	 kendi	 kişisel	 çıkarlarıyla	 devletinkileri	 sık	 sık	 karıştıran
memurların	zulüm	ve	öfkesinden	zarar	görüyordu.

Ticaretin	ve	İletişim	Araçlarının	Gelişimi

Çok	 uzun	 zamanlar	 Irak	 ekonomisi	 bir	 düşüş	 seyri	 izledi.	 İktisadi	 bir
ilerlemenin	işaretlerinin	görülmesi	için	19.	yüzyılın	altmışları	beklenecekti.	Irak
dünya	pazarlarına	tahıl	ve	hurma	tedarik	etmeye	ve	yabancı	menşeli	mallar	satın
almaya	başlamıştı.	 Irak	 tarımsal	ürünlerinin	dış	 talebini	karşılamak	 için	ülkede
araziler	 ve	 bahçeler	 düzeltildi	 ve	 ekilen	 alanlar,	 hurma	 plantasyonları
genişletildi.	Bunun	yanı	sıra,	ülkenin	yabancı	ticaretinin	hatırı	sayılır	bir	miktarı
Bağdat	ve	Basra’dan	geçiyordu.	Irak’ta	1861	yılında	iç	gümrüklerin	kaldırılması
bu	ticaretin	önemli	bir	ölçüde	artmasını	sağladı.

Dış	 ve	 transit	 ticaretin	 artması	 beraberinde	 iletişim	 araçlarının	 gelişimini
getirdi.	 19.	 yüzyılın	 otuzlarında	 İngiliz	 gezgin	Chesney	 Fırat	 üzerinde	 düzenli
gemicilik	 için	 başarısız	 bir	 denemede	 bulunmuştu;	 Hindistan’a	Mısır	 ve	 Kızıl
Deniz	üzerinden	ulaşmak	daha	kârlıydı.	 Irak	 ticareti	yeni	su	yolları	açmak	 için
harcanacak	paraya	göre	önemsiz	kalıyordu,	fakat	atmışlarda	artan	ticaret	ulaşım
araçlarında	bir	devrime	neden	olacaktı.	1862	yılında	Türk	İdaresi	Dicle	boyunca
Bağdat	 ve	 Basra’da	 düzenli	 gemicilik	 faaliyetleri	 yürüttü.	 Aynı	 yıl,	 Lynch
Britanya	 Şirketi	 bu	 hat	 üzerinde	 gemicilik	 hatları	 oluşturdu.	 Basra,	 Basra
Körfezi’ndeki	limanlar	ve	Hindistan’la	düzenli	bir	deniz	iletişimine	sahipti.	1864
yılında	Bağdat’ı	İstanbul,	Tahran,	Basra	ve	Hindistan’la	bağlayan	bir	telgraf	hattı
kuruldu.



Mithat	Paşa	Irak’ta

Irak’taki	 son	 reform	 çalışmaları	 seçkin	 Türk	 devlet	 adamı	 Mithat	 Paşa’ya
(1822-1883)	 devredilmişti.	 Mithat	 Paşa	 Türk	 anayasa	 hareketinin	 lideriydi	 ve
1876	 Osmanlı	 Anayasası’nın	 müellifiydi.	 Türk	 Hükümeti	 onu	 sınırsız	 bir
otoriteyle	 donatmıştı.	 1869	 yılında,	 Irak’ta	 mutlak	 askerî	 ve	 sivil	 otoriteyi
sağlamak	 üzere	 Bağdat	 valisi	 ve	 Altıncı	 Kolordu	 komutanı	 olarak
görevlendirildi.

Mithat	 Paşa	 karakteristik	 bir	 enerjiyle	 reformları	 sürdürmek	 ve	 Irak’taki
hayatın	 tamamını	 yeniden	 düzenlemek	 için	 işe	 girişti.	 Ulaşım	 hatlarının	 inşası
için	kayda	değer	bir	ilgi	gösterecekti.	Dicle	üzerinde	buharlı	gemiciliği	genişletti
ve	devlete	ait	bir	buharlı	gemi	şirketi	kurdu.	Süveyş	Kanalı’nın	açılışından	sonra
Basra’yı	 İstanbul	 ve	 Londra’ya	 bağlayan	 gemi	 hatları	 oluşturdu.	 Su	 yolu
ulaşımını,	 Fırat	 boyunca	 Halep’e	 ve	 Dicle	 boyunca	 da	 Musul’a	 kadar	 yukarı
doğru	genişletebilmek	için	gerekli	muazzam	kazılar	içeren	bir	proje	çizdi.	Öncü
çalışmaları	sayesinde	Basra’da	bir	tersane	inşa	ettirdi.	Mithat	Paşa	ayrıca	Musul
petrollerini	 çıkarma	 ve	 tüm	 Irak	 boyunca	 demiryolları	 yapma	 niyetindeydi.
“Fırat	 Demiryolları”	 projesi	 üstünde	 hevesle	 çalıştı	 ve	 sadece	 buharlı
tramvayların	 kullanıldığı	 12	 km’lik	 Bağdat-Kazımiye	 hattını	 tamamlayabildi.
Ayrıca	ekili	alan	ve	plantasyonların	genişletilmesi	için	de	önemli	uğraşlar	içinde
bulundu.

Mithat	Paşa	ayrıca	birçok	idari	ve	kültürel	reformu	da	devam	ettirdi.	1864	gibi
erken	 bir	 tarihte	 Türkiye’de	 vilayetler	 üzerine	 yargıyı	 idareden	 ayıran,	 seçkin
mahkemeler	oluşturan	ve	halkı	yerel	yönetime	tabi	kılan	bir	yasa	oluşturulmuştu.
1868’den	 itibaren	 bu	 yasa	 Irak	 ve	 Yemen	 haricinde	 imparatorluğun	 tüm
bölgelerinde	 uygulanmaya	 başlamıştı.	 Yasanın	 Irak’ta	 uygulanması	 Mithat
Paşa’yla	 olacaktı.	 Paşa	 haricen,	 yeni	 mahkemeler	 kurmuş,	 belediye	 meclisleri
oluşturmuş	 ve	 yeni	 okullar	 inşa	 etmişti.	 Bağdat’ın	 ilk	 gazetesi	 de	 Mithat
Paşa’nın	zamanında	basılmıştı.

Mithat	 Paşa	 Irak’ın	 tamamen	 merkezi	 hükümete	 bağlanmasını	 ve	 aşiret	 ve
feodal	 ayrılıkçılığın	 tasfiye	 edilmesini	 kendi	 esas	 görevi	 olarak	 görüyordu.
Askere	 alımları	 Irak’ta	 uygulamış	 ve	 aşiretlerden	 asker	 talebinde	 bulunmuştu.
Onları	 ayrıyeten	 vergiye	 bağlamış	 ve	 düzenli	 ödemeler	 için	 dayatmada
bulunmuştu.	 Politikalarının	 1869	 yılında	 Arap	 kabileleri	 arasında	 uyandırdığı
isyan	acımasızca	bastırılacaktı.	Fakat	Mithat	Paşa	tek	başına	baskının	kabilelerin
direncini	 kıramayacağının	 farkındaydı.	 Bu	 yüzden	 köylülerin	 “barışçıl	 yollarla
sömürülmesi”	 yöntemiyle	 feodal	 ve	 kabile	 liderlerini,	 kendi	 tarafına	 çekme



kararına	 varmıştı.	 Birtakım	 seleflerinin	 örneklerini	 izleyerek,	 görünürdeki	 bu
amacına	 hizmet	 etmek	 için,	 bir	 yandan	 kabilelerin	 topraklar	 üzerine
yerleşmelerini	 teşvik	 etmiş,	 bir	 yandan	 da	 kabile	 şeyhlerine	 devlet	 arazilerini
satmaya	 başlamıştı.	 Planın	 bir	 parçası	 olarak,	 1858	 yasasını	 uygulamak	 için
devlet	 arazilerini,	 tımar	 ve	 zeamet	 tutucularına,	 tüccarlara	 ve	 bilhassa	 kabile
şeyhlerine	 görece	 düşük	 bir	 fiyata	 satmıştı(resmî	 olarak	 şahsi	 sahipliği
onaylamadan).	 Tüm	 bu	 figürler	 zamanla	 mirî	 tapu	 diye	 adlandırılan	 geniş
toprakların	 sahibi	 haline	 gelecekti.	 Devlet	 bu	 toprakların	 en	 üst	 sahibi	 olarak
kalmaya	 devam	 ediyordu.	 Satış	 şartıyla,	 devlet	 yeni	 sahiplere	 bu	 toprakları
kullanma	hakkını	tanıyan	bir	belge	(tapu)	veriyordu.

Mithat	 Paşa’nın	 Kuveyt	 ve	 El	 Ahsa’yı	 zaptı	 (1871)	 Irak	 üzerinde	 Türk
otoritesini	 sağlamlaştırma	 amacını	 taşıyordu.	 Bu	 bölgeler,	 Türk	 yöneticilere
bağlı	olan	özel	bir	idari	birim	olarak	(sancak	Necid)	yapılandırılmıştı.

El	 Ahsa’nın	 ele	 geçirilmesi	 ve	Mithat	 Paşa’nın	 asi	 bedevilere	 karşı	 ölümcül
misillemesi	göstermiştir	ki,	Türk	yönetici	 sınıfının	 ilerici	 temsilcileri	bile	Arap
ülkelerindeki	halk	hareketlerine	karşı	oldukça	baskıcı	bir	tutum	sergilemekteydi.
Hatta	reformları	sürdürürken	bile	Türkler,	halkların	üzerinde	baskı	oluşturmaya
devam	 etmişlerdir.	 Tanzimat’ın	 ilk	 döneminde	 olduğu	 gibi	 Mithat	 Paşa’nın
reformları	 da	 Irak’ta	 Türk	 hâkimiyetini	 güçlendirmiştir.	 Araplar	 yönetimden
uzaklaştırılmış	 ve	 tüm	 önemli	 pozisyonlara	 Türkler	 yerleştirilmiştir.	 Iraklılar
ancak	 alt	 pozisyonlarda	 kabul	 görmüştür.	 Erişmeyi	 umdukları	 en	 üst	 pozisyon
mutasarrıflıktı.	 Paşa’nın	 reformları,	 daha	 sonraki	 süreçte	 merkezle	 ve	 civar
eyaletlerle	 yakından	 bağlantılı	 hale	 gelen	 Irak’ın	 yönetiminin	 yeniden
düzenlenmesini	 tamamlamıştı.	 Irak’ın	 önceki	 izole	 hali	 artık	 mazide	 kalmıştı.
1871	 yılında	 Edirne’ye	 gönderilen	 Mithat	 Paşa’nın	 halefleri,	 onun	 izinden
yürüdüler,	fakat	yine	de	reformlarının	çoğu	uygulanmadan	kaldı.



BÖLÜM	XI
1840’tan	1870’e	Arabistan	Ülkeleri

1840	Sonrası	Arabistan

Mısırlıların	Arap	Yarımadası’ndan	çekilmesinden	sonra	ülke	tekrardan	birçok
bölgeye	 bölünmüştü.	 Fakat	 bunlar,	 şehir	 devletler	 değillerdi	 (yalnızca
Hadhramaut	 ve	 Basra	 Körfezi’nin	 bazı	 bölgelerinde	 görülen	 bütünlüksüz	 bir
mertebedeki	gibi),	ama	Kızıl	Deniz	üstündeki	Hicaz	ve	Yemen	gibi,	Vahhabilerin
İç	 Arabistan’daki	 Necid,	 Kasım	 ve	 Şammar’ı	 gibi	 ya	 da	 Basra	 Körfezi’ndeki
Umman	 gibi	 görece	 geniş	 feodal	 yapılanmalardı.	 Umman	 ve	 güney	Arabistan
haricinde	tüm	bu	bölgeler,	resmî	olarak	Türk	hâkimiyeti	altındaydı.	Öte	yandan
Türkiye	yalnızca	Hicaz’ın	belirli	kasabalarında	ve	Tihama	limanında	garnizonlar
kurmuştu	 ve	 Türk	 paşalarının	 otoritesi	 bu	 yerlerde	 sınırlandırılmıştı.	 Aslında,
Arabistanlı	feodal	sınıfın	Babıali’den	bağımsız	olduğu	söylenebilirdi.

İktidar,	 Hicaz’da	 eski	 zamanlarda	 olduğu	 gibi	 Mekkeli	 şeriflerin	 elindeydi.
Yemen’de	de	Zeydi	İmamları	iktidarı	sıkı	sıkıya	ellerinde	tutuyordu.	Türkiye’nin
Yemen’i	 doğrudan	 kontrol	 altına	 alma	 girişimi	 (1849’da)	 başarısızlıkla
sonuçlanmıştı.	Necid’de	Vahhabi	Devleti	yeniden	kurulmuş	ve	El	Ahsa	da	dâhil
olmak	 üzere	 neredeyse	 tüm	 İç	 Arabistan’ı	 kendisine	 dahil	 etmişti.	 Yalnızca
Kasım’ın	 tüccar	 ve	 feodal	 beyleri	 kendi	 bağımsızlıklarını	 sürdürme	 çabasını
gösteriyordu.	 Bu	 sırada,	 Necid’in	 kuzeyinde	 Şammar’ın	 yeni	 emirliği
şekilleniyor	 ve	 gitgide	 güçleniyordu,	 üstelik	 kuzey	 Arabistan’daki	 hegemonya
için	 Necid	 ile	 rekabete	 girişiyordu.	 Umman	 ise	 iki	 parçaya	 bölünmüş
durumdaydı.	Biri,	Hint	Okyanusu’nda	da	bir	dizi	adası	(Zanzibar	ve	diğerleri)	ve
İran	ve	Doğu	Afrika	kıyılarında	toprakları	bulunan	Maskat	seyidi	Said’in	(1807-
1856)	kontrolündeydi.	Diğer	kısım,	Trucial	Umman	(Birleşik	Arap	Emirlikleri	–
çev.)	 ise	 çok	 sayıda	 küçük	 şeyhliğe	 bölünmüş	 durumdaydı.	 İki	 parça	 da
İngilizlerin	 kontrolündeydi	 ve	 Britanya’nın	 tüm	 kıyı	 boyunca	 egemenliğini
güvenceye	alan	bir	filo	bölgede	konuşlanmıştı.	İngiliz	yerleşikler	halk	isyanlarını
bastırmak,	yöneticileri	atamak	ya	da	kovmak	için	güç	kullanmaktan	sakınmıyor
ve	 kıyılardaki	 şeyhlere	 yeni	 antlaşmalar	 dayatmaya	 devam	 ediyordu.	 Güney
Arabistan	 birbirinden	 ayrı	 küçük	 sultanlık	 ve	 şeyhliklerden	 müteşekkildi.
İngiltere	yarımadanın	güney	kısmında	kargaşa	ve	 isyanların	yetiştiği	bir	 zemin
olan	Aden	sömürgesini	ele	geçirecekti.

Vahhabilerin	Necid’i



Mısırlıların	 yirmi	 yıllık	 yönetiminden	 sonra	Vahhabiler	 devletlerini	Necid’de
yeniden	 kurmuştu.	 1843’te	 Emir	 Faysal	 devletin	 başına	 geçti.	 1838’den	 beri
Mısır’da	 bir	 savaş	 suçlusu	 olarak	 tutulmaktaydı,	 fakat	 sonradan	 bir	 teoloji
öğrencisi	 kılığına	 girdiği	 Şam’a	 kaçmıştı.	 Mısırlılar	 geri	 çekildiğinde	 Riyad’a
dönmüş	 ve	 halk	 desteğiyle	 iktidarı	 yeniden	 ele	 geçirmişti.	 Görece	 kısa	 bir
zamanda	 Faysal,	 dağılmanın	 eşiğine	 gelmiş	 emirliği	 eski	 haline	 döndürmüştü.
Elbette	henüz	geçmişteki	güçlü	haline	gelmiş	sayılmazdı.	1846’da	bile	Türklerin
hükümranlığını	 onaylıyor	 ve	 yıllık	 10.000	 taler	 vergi	 ödemeyi	 kabul	 ediyordu.
Üstelik	Vahhabi	 devletinin	 önceki	 sınırlarına	 da	 ulaşılamamıştı.	Riyad	 emirleri
yalnızca	Necid	ve	El	Ahsa’yı	kontrolleri	altında	tutuyordu.

Suudi	hanedanının	Kasım’da	iktidarı	ele	geçirme	girişimi	Hicaz	ile	uzun	süreli
bir	mücadelenin	başlangıcı	olacaktı.	Vahhabilerin	Arabistan’ın	bu	önemli	ticaret
merkezindeki	egemenlik	kurma	ihtimali	Mekke	şeriflerinin	 ilgisini	çekmemişti.
Kasım’ın	tüccarları	da	Vahhabi	iktidarına	karşıydı.	Arabistan’ın	çeşitli	bölgeleri
ile	 civar	Arap	 ülkeleri	 arasında	 artan	 ticaretin	 önemli	 bir	 kısmının	 kontrolünü
kazanmışlar	 ve	 hızlıca	 zenginleşmişlerdi.	 “Kasım’ın,	 bir	 yandan	 Mekke	 ve
Medine	 ticareti,	 diğer	 yandan	 da	 Necid,	 hatta	 Şam	 ve	 Bağdat	 ticareti	 İç
Arabistan’ın	 herhangi	 bir	 bölgesine	 gidiş	 gelişlerde	 depolarda	 toplanıyor	 ve
atılgan	tüccarları	Kızıl	Deniz	ve	Fırat	kıyılarında	veya	Şam	sularında	birbirlerine
rastlıyorlardı	 ”	 diye	 yazmaktaydı	 Arabistan’ı	 1862-63’te	 ziyaret	 etmiş	 ünlü
İngiliz	 gezgin	 Palgrave	 [Palgrave,	 Personal	 Narrative	 of	 a	 Year’s	 Journey
Through	Central	and	Eastern	Arabia,	London,	1	69,	p.	117.])

Kasım’ın	 tüccarları	 feodal	 zorbalar	 ve	 Vahhabi	 devletinin	 katı	 gümrükleri
tarafından	 ezilmiş	 ve	 kendi	 şehir	 devletlerinin	 bağımsızlığını	 istemişlerdi.
Mekke	şeriflerinin	de	yardımıyla	Kasım’ın	yerlileri	tüm	Vahhabi	seferlerini	geri
püskürtmüşlerdi.	 Faysal	 1855’te	 Anaiza	 ve	 Buraida’nın	 bağımsızlığını	 kabul
etmişti.	 Suudi	 hanedanının	 Kasım’ın	 kasabalarını	 fethetmeye	 dair	 sonraki
girişimleri	 neredeyse	 bir	 hiçle	 sonuçlanmıştı;	 ara	 sıra	 alınan	 belirli	miktardaki
haraçları	saymazsak.

Doğu	 Arabistan’da	 da	 Vahhabilere,	 İngilizler	 karşı	 koymaktaydı.	 Basra
Körfezi’nde	(1851-52	Batı	Umman,	1859	Katar)	eski	konumlarını	kazanmak	için
iki	 kez	 girişimde	 bulunmuş	 ve	 Britanya	 filosu	 tarafından	 iki	 kez	 geri
püskürtülmüşlerdi.	 1866’daki	 İngiliz-Necid	 Antlaşması’nın	 sonuçlanmasından
sonra	 Suudi	 hanedanı	 iktidarını	 Trucial	 Umman’a	 ve	 Bahreyn’e	 genişletme
çabalarından	 vazgeçti	 ve	 bu	 bölgelerdeki	 faaliyetlerini	 vergi	 toplamakla
sınırlandırdı.



Kavgacı	 bir	 fanatizm	 atmosferi	 tüm	 Vahhabi	 devletine	 yayılmıştı.	 Dinî
hoşgörüsüzlük	en	üst	safhasına	erişmişti.	Necid’de	19.	yüzyılın	ortalarında	dinî
yasaları	 ihlal	 edenlere	 sert	 cezalar	 vermek	 için	 özel	 bir	 fanatizm	 mahkemesi
kuruldu.	Suçlular	birçok	fiziksel	cezaya	çarptırılıyordu.

Yeni	 Vahhabi	 devleti	 içsel	 uyumdan	 yoksundu;	 merkezi	 iktidar	 da	 zayıftı.
Kabileler	yalnızca	bir	 diğerine	karşı	 değil,	 ayrıca	Emir’e	karşı	 da	 savaşıyordu.
Faysal’ın	 1865’te	 ölümünden	 sonra	 feodal	 ve	 kabilesel	 ayrılıkçılık	 hanedanlar
arasındaki	anlaşmazlıklardan	ötürü	ayyuka	çıktı.	Faysal,	Necid’i	üç	büyük	oğlu
arasında	bölüştürmüştü	ve	onun	ölümünden	 sonra	nihai	 iktidar	 için	 şiddetli	bir
mücadele	başlayacaktı.

Taht	 kavgaları	 ve	 yıkıcı	 anlaşmazlıklar	 zaten	 sendeleyen	 Vahhabi	 devletinin
temellerini	 zayıflatmıştı.	 Suudi	 ailesiyle,	 Arabistan’ın	 kuzeyinde	 üstünlük	 için
rekabet	halinde	olan	Şammar	emirleri	bu	kritik	durumdan	faydalanmak	için	geç
kalmayacaktı.	Aynı	şekilde	Türkler	de	onları	izleyerek	El	Ahsa’yı	zapt	edecekti.

Şammar	Emirliğinin	Yükselişi

Mısırlıların	çekilmesinden	sonra,	Şammar	emirliği	Arabistan	feodal	devletleri
arasında	hususi	bir	ağırlık	kazanmıştı.	Bu	emirliğin	başkenti	Hail’di.	19.	yüzyılın
otuzlarından	 itibaren	kendilerini	emirliğin	 içinde	var	eden	yeni	Raşid	hanedanı
Necid’in	gerileyişini	kendi	 iktidarını	sağlamlaştırmak	 için	kullanmıştı.	Raşidler
başlangıçta	 Necid’in	 vasallarıydı,	 fakat	 19.	 yüzyıl	 ortalarında	 bağımlılıkları
sembolik	 bir	 biçime	 dönüştü.	 Necid	 gibi	 Şammar	 da	 bir	 Vahhabi	 devletiydi.
Fakat	 onun	 aksine,	 Şammar	 dinî	 hoşgörü	 barındıran	 bir	 politika	 izliyordu.
Şammar	 emirleri,	 Abdullah	 (1834-47)	 ve	 özellikle	 de	 oğlu	 Talal	 (1847-68)
ticareti	ve	zanaatı	geliştirmek	için	çok	çaba	harcadılar.	Talal,	Hail’de	pazarlar	ve
çalışma	 atölyeleri	 inşa	 ettirdi.	 Hem	 komşu	 Arabistan	 bölgelerinden	 hem	 de
Irak’tan	 tüccar	 ve	 zanaatçıları	 davet	 etti.	 Bu	 kişilere	 çeşitli	 imtiyazlar	 tanıdı.
Dinsel	 hoşgörü	 tüccarların	 ve	 hacıların	 ilgisini	 çekmişti.	 Irak	 kervanları
rotalarını	 değiştirerek,	 Necid	 fanatizminden	 kaçınıp,	Mekke’ye	Hail	 üzerinden
gitmeye	 başlamışlardı.	 Bunların	 güvenliğini	 de	 Talal	 temin	 ediyordu.	Yol	 üstü
soygunculuğunun	 önüne	 geçmiş	 ve	 bedevi	 kabileleri	 itaate	 zorlayıp,	 vergiye
bağlamıştı.	Ayrıca	birçok	vahayı	(Kaibar,	Jauf	ve	diğerleri)	ele	geçirip,	asilerden
temizleyerek,	buralara	kendi	yöneticilerini	atamıştı.	Ticaretin	gelişmesi	ve	Emir
Talal’ın	politikaları	Şammar’ın	merkezileşmesini	ve	güçlenmesini	sağlamıştı.

Riyad	 emirleri	 kendi	 vasallarının	 artan	 gücünü	 kaygıyla	 izliyordu.	 1868’de
Talal,	 Riyad’a	 davet	 edildi	 ve	 orada	 zehirlenerek	 öldürüldü.	 Fakat	 devleti
yaşamaya	 devam	 edecek	 ve	 Türklerin	 de	 yardımıyla	 İç	 Arabistan’da	 Riyad’a



karşı	hâkimiyet	mücadelesine	girişecekti.

Arabistan’da	Britanya	Sömürgeleri	(1840-70)

Mısırlıların	 Arabistan’dan	 geri	 çekilmesinin	 ardından,	 İngilizler	 Basra
Körfezi’nin	 ve	 Aden	 kıyılarının	 mutlak	 hakimi	 haline	 geldi.	 Bağımsızlığını
1798’de	 yitiren	 Umman’dan	 ayrı	 olarak,	 Trucial	 Umman’ın	 yedi	 şeyhliği	 ve
Bahreyn	 1820’den	 itibaren	Britanya	 hâkimiyetine	 geçmişti.	 İngiltere	 bu	 küçük
devletçiklerde	iktidarı	yerel	idarecilerin	eline	bıraktı	ve	kendini	onlarla	müttefik
ilişkiler	kurmakla	sınırlandırdı.

Trucial	 Umman	 ve	 Bahreyn	 şeyhlerinin	 elini	 kolunu	 bağlayan	 bu	 ilişkiler
sürekli	 tasdik	 edilip	 yenileniyordu.	 Bu	 sebeple,	 her	 antlaşmada	 (1839,	 1847,
1853,	1856)	görünürde	“her	zaman	için”	barış	ve	uyum	iddiası	olsa	da,	tüm	bu
bölgelerin	 gerçek	 idarecisi	 olan	 Bender-Buşir’deki	 Britanya	 politik
yerleşimcisinin	 “hakları”	 genişletiliyordu.	 Yerel	 yöneticiler	 bağımsız	 bir	 dış
politika	 izleme	 fırsatından	 mahrum	 bırakılmıştı.	 İngiltere,	 Trucial	 Umman	 ve
Bahreyn’in	 iç	 meselelerine	 müdahalede	 bulunmak	 için	 her	 zaman	 bir	 bahane
buluyordu.	Ayrıca	İngiliz	tacirler	de	çeşitli	hak	ve	ayrıcalıklara	sahipti.

1861	yılında	İngiltere,	Bahreyn’e,	onu	dış	saldırılardan	“korumayı”	üstlendiği
ve	 kendisine	 ne	 zaman	 isterse	 birliklerini	 gönderme	 yetkisi	 verdiği	 yeni	 bir
konvansiyon	 dayatacaktı.	 Konvansiyon	 aslında	 Bahreyn	 üzerinde	 Britanya
hakimiyetinin	kurulması	anlamına	geliyordu.

Britanya’nın	 Basra	 Körfezi’ndeki	 yayılışı	 birçok	 bölgede	 hak	 iddia	 eden
Türkiye	 ve	 İran’ın	 aleni	 direnciyle	 karşılaşmıştı.	 1868’de	 İngiltere,	 Katar’la
“müttefiklik	 ilişkisi”	 kurmaya	 yanaştı,	 fakat	 üç	 yıl	 sonra	 şeyhliği	 Türkiye’ye
bırakmak	zorunda	kaldı.

Fransa,	 Britanya’nın	 Umman’daki	 konumunu	 tehdit	 ediyordu.	 İngiltere’nin
Arabistan’daki	en	güvenilir	“dostu”,	Britanya	politik	temsilcilerinin	kontrolünde
olan	 Muskat	 seyidiydi.	 Korsanlık	 ve	 köle	 ticareti	 bahanesi	 ile	 İngiltere,	 ona,
Umman’la	 “müttefiklik	 ilişkisini”	 güçlendirecek,	 bir	 dizi	 yeni	 eşitsiz	 antlaşma
(1839	 ve	 1845)	 dayatmıştı.	 1834’den	 beri	 Britanya	 seyit	 Said’i,	 Kuria	 Muria
Adaları’nı	 kendisine	 teslim	 etmesi	 için	 zorluyordu.	 1857	 yılında,	 Aden
sömürgesine	müsadere	edilen	Perim	Adası’nı	istila	etmişlerdi.

1856’da	 Muskat	 yöneticisi	 Said	 öldü.	 İngilizler	 1861	 yılında	 sürmekte	 olan
hanedan	 anlaşmazlığına	 müdahalede	 bulundular,	 Hindistan	 Genel	 Valisi	 Lord
Canning’in	 teklifi	 üzerine	Muskat	 seyidinin	 devasa	 arazileri	 iki	 oğlu	 arasında



bölüştürüldü.	 Umman	 (Umman	 zamanla	 İran	 kıyılarındaki	 topraklarını
yitiriyordu.	 1868’de	 Bender-Abbas	 bitişiğindeki	 hat	 ile	 birlikte	 İranlılara
geçmişti)	büyük	oğul	Thuwaini’ye	ve	Doğu	Afrika	kıyılarıyla	18.	yüzyıla	kadar
Muskat’ın	bir	parçası	olagelen	Zanzibar	da	küçük	oğul	Mecid’e	bırakılmıştı.	Bu
bölüşüm	Umman’ı	zayıflatmış	ve	sonrasında	Britanya’nın	Zanzibar’ı	zaptını	ve
Umman’ı	kontrol	etmesini	kolaylaştırmıştı.

19.	yüzyıl	ortalarında,	Umman	İngiliz-Fransız	düşmanlığının	bir	objesi	haline
gelecekti.	 1846’da	 Fransa,	 Umman	 ile,	 1839	 İngiliz-Umman	 Antlaşması’na
benzer,	 ticari	 bir	 anlaşmaya	 varmıştı.	 1861’de	 ise	 Umman’ın	 iki	 parçaya
bölünmesine	 itiraz	 edecekti.	 İngiliz-Fransız	 anlaşmazlığı	 bir	 uzlaşıyla	 son
bulmuştu.	10	Mart	1862’de,	Paris’te,	İngiltere	ve	Fransa,	Muskat	ve	Zanzibar’ın
“bağımsızlığını”	 güvence	 altına	 alan	 ortak	 bir	 deklarasyona	 imza	 attılar.	 Bu
yüzden	 Fransa	 Umman’ın	 gerçek	 bölüşümüyle	 uzlaşmıştı.	 İngiltere	 hayalî
“bağımsızlığı”	onaylamış,	fakat	eylemleri	sözlerini	yalancı	çıkarmıştı.	On	yıllık
bir	zaman	diliminde	(1862-71)	Umman’ı	bir	isyan	dalgası	sarmıştı.	Büyük	halk
kitleleri,	Britanya’nın	himayesindeki	kişi	olarak	addettikleri	yeni	Muskat	Sultanı
Thuwaini’ye	 (1858-66)	 karşı	 isyana	 girişmişlerdi.	 Bu	 kitleler,	 Umman’da	 eski
gücüne	 kavuşmak	 için	 çabalayan	 ve	 hatta	 Umman’ın	 birçok	 kasaba	 ve
bölgesinden	 düzenli	 vergiler	 almaya	 devam	 eden	 Vahhabiler	 tarafından	 da
destekleniyordu.	 İngiltere	 1862	 Deklarasyonu’na	 rağmen	 Umman’ın
meselelerine	 açıkça	 müdahalede	 bulundu.	 Thuwaini’ye,	 halka	 karşı	 koyması
için,	silah	ve	gemi	sağladı	ve	filosuyla	düşman	kasabaları	bombaladı.	Kontrolü
altındaki	 şeyhlere	Sultan’ı	 destekleme	 emri	 verdi	 ve	Thuwaini	 öldürüldüğünde
ise	 aynı	 yardımı	 oğluna	 sağladı.	 Üstüne	 üstlük	 Thuwaini’nin	 oğlu	 ülkeden
kovulduğunda,	onun	küçük	kardeşine	bu	halk	hareketini	bastırması	ve	Muskat’ta
yerleşmesi	için	destek	verdi.

Aden’deki	 Britanya	 birlikleri	 neredeyse	 sıkıyönetim	 biçiminde	 yaşıyordu.
Güney	Arabistan’da	Britanya	makamlarının	müdahalelerine	karşı	bir	dizi	 isyan
patlak	 verdi.	 1840’ta	 Lahey	 Sultanı’nın	 desteklediği	 bir	 isyan	 Aden’de	 vuku
bulmuştu.	 Bu	 isyan	 bastırılmıştı,	 fakat	 1846’da	 Araplar	 tekrardan	 saldırıya
geçecekti.	 1849	 yılında	 Lahey’de	 iktidara	 geçince	 Sultan	 Ali	 Aden’in	 geri
verilmesini	 talep	 etti.	 Birliklerini,	 1858	 yılında	 İngilizlerla	 savaşmak	 üzere
gönderdi,	fakat	Şeyh	Osman	yakınlarında	yapılan	savaşta	yenilgiye	uğratıldı	ve
Aden’de	Britanya	otoritesini	tanımak	zorunda	kaldı.	Yine	1867	yılında	İngilizler,
Aden’in	işgalini	hazmedemeyen	güney	Arabistan	isyancı	kabilelerine	karşı	yeni
bir	sefere	girişecekti.



BÖLÜM	XII
19.	Yüzyıl	Ortalarında	Mısır	(1841-76)

1840	Teslimiyeti	Sonrasında	Mısır

Mehmet	Ali’nin	teslim	oluşu	yabancı	sermayenin	önünü	açmıştı.	1838	İngiliz-
Türk	 Ticari	 Antlaşması’nın	 şartları1842	 yılında	 Mısır’a	 uygulanacaktı.	 Bu
uygulamalarda	 ilk	 olarak	 tekel	 sistemi	 kaldırılmıştı.	 Bundan	 dolayı,	 Britanya
tüccarları	ve	sanayicileri,	Mısır	pamuğunu	doğrudan	üreticiden	ya	da	komprador
temsilcileri	 aracılığıyla	 serbestçe	 satın	 alabiliyorken,	 Mısır’a	 ihraç	 ettikleri
ürünler	 için	de	neredeyse	hiçbir	gümrük	ödemiyorlardı.	1845’ten	itibaren	Mısır
dış	 ticaretinde	 İngiltere	 nüfuzu	 baskındı.	 Mısır	 ithalatının	 çeyreğini	 (£
1.000.000’da	 242.000)	 ve	 ihracatının	 önemli	 bir	 bölümünü	 (1.747.000’de
626.000)	 üstleniyordu.	 Mısır	 büyük	 bir	 doğu	 gücü	 olmaktansa,	 zayıflayan
Babıali’nin	bir	vassalı	haline	gelmişti.	Kendi	sorunlarıyla	başa	çıkmakta	güçlük
yaşayan	 Türkler	 pek	 tabii	 ki	 etkili	 kontrol	 sağlamaktan	 oldukça	 uzaktılar.
Gerçekte	Mısır	İngiltere	ve	Fransa’nın	ortak	koruması	altındaydı	ve	ancak	bu	iki
süper	 gücün	 arasındaki	 çekişmeler	 onun	 rahat	 bir	 nefes	 almasını	 mümkün
kılıyordu.	Ülke	içinde	ise	iki	yönetici	sınıf	arasında	bir	mücadele	yürütülüyordu.
Biri,	 Türkiye’yle	 irtibatı	 kaybetmemek	 için	 çabalayan	 eski	 toplumun	 gerici
toprak	beylerinden	oluşmaktaydı.	Bu	grup	umudunu	İstanbul	üzerinde	etkisi	baki
olan	Britanya’ya	bağlamışlardı.	Diğer	grup	ise,	kapitalist	gelişim	yönünde	adım
atan	 tüccarlardan	 ve	 liberal	 toprak	 beylerinden	 meydana	 gelmekteydi.
Reformların	devam	etmesi	taraftarıydılar	ve	Fransa’ya	güveniyorlardı.

İki	 grup	 arasındaki	 mücadele	 İbrahim	 Paşa	 ve	 halefi	 Abbas	 Paşa’nın
eylemlerine	 yansımıştı.	 Başlangıçta	 durum,	 kırklı	 yıllarda	 ülkenin	 gerçek
yöneticisi	olan	İbrahim	Paşa’nın	başını	çektiği	Fransız	 taraftarlarının	 lehineydi.
Mehmet	 Ali	 ise	 oldukça	 yaşlıydı.	 Kapitülasyonlar	 onun	 entelektüel	 yetilerini
etkilemişti.	Aniden	yaşlanmış	ve	sonunda	devlet	idaresinden	elini	çekmişti.

İktidarın	gemleri	artık	oğlu	ve	halefi	İbrahim	Paşa’nın	elindeydi.	Yeni	yönetici
Mısır	ekonomisinin	gelişimine	kayda	değer	bir	önemle	yaklaşıyor,	yozlaşmış	ve
gerici	kamu	hizmetini	geliştirme	çabaları	gösteriyordu.	1840	olaylarıyla	bozulan
ülke	 maliyesini	 iyileştirmiş	 ve	 düzenli	 bir	 devlet	 bütçesi	 getirmişti.	 1842’de
toprak	sahiplerinin,	kendi	arazilerini	satma	izni	genişletildi.	1845-46’da	İbrahim
uzun	 bir	Avrupa	 seyahatine	 çıkacaktı.	 Paris’te	 Cahmps	 de	Mars’da,	Konya	 ve
Nizip	muzafferinin	önünde	görkemli	bir	geçit	töreni	yapıldı.



1848	yılında	İbrahim	Paşa	Mısır’ın	resmî	valisi	olmuştu,	fakat	bunu	ancak	3	ay
sürdürmüş	 ve	 10	Kasım	 1848’de	 ölmüştü.	Mehmet	Ali	 de	 2	Ağustos	 1849’da
ölecekti.	İktidar,	daha	sonra	dedesinin	tam	zıddına	dönüşecek	olan	torunu	Abbas
Paşa’ya	geçmişti.

Abbas	Paşa	(1849-54)

Abbas	 Paşa	 devletin	 kontrolünü	 resmî	 olarak,	 henüz	 dedesinin	 de	 hayatta
olduğu,	 24	Aralık	 1848	 tarihinde	 eline	 aldı.	 Abbas	 Paşa	 aşırı	 derecede	 tutucu
biriydi	 ve	 kendi	 iktidarına	 dayanarak	 babasının	 ve	 dedesinin	 yaptığı	 her	 şeyi
yıkacakmış	 gibi	 görünüyordu.	Mehmet	 Ali’nin	 kurduğu	 imalathaneleri	 tasfiye
etti,	 Büyük	 Nil	 Barajı’nın	 inşasını	 durdurma	 emri	 verdi	 ve	 o	 zamana	 kadar
tamamlanmış	 olan	 kısmını	 tahrip	 etti.	 Fabrikaları	 ve	 okulları	 kapatıp	 orduyu
büyük	 oranda	 küçülttü.	 Kaldı	 ki	 Mısır	 ordusu	 Mehmet	 Ali’nin	 iktidarı
döneminde	gittikçe	ulusal	bir	niteliğe	bürünüyordu.	Abbas	döneminde	 ise,	eski
beylerin	kontrolü	altındaki	gibi,	kişisel	bir	koruma	ordusundan	biraz	daha	büyük
bir	 hale	 gelmişti.	 Zira	 kendi	 kişisel	 korumaları	 da	 topluma	 yabancı	 öğelerden,
esas	 olarak	Arnavutlardan	ve	 köle	Memluklerden	 teşkildi.	Abbas,	Mehmet	Ali
zamanında	 geniş	 tarım	 alanları	 edinen	 Arnavut,	 Çerkez	 ve	 Türk	 paşalardan
oluşan	 büyük	 toprak	 sahiplerinin	 desteğine	 vakıftı.	 Paşa,	 onların	 topraklarına
toprak	katmasına	müsaade	etmişti.	Bizzat	kendisi	 de	Mısır’ın	 en	büyük	 toprak
sahibiydi	ve	üstüne	üstlük	arsızca	fellahları	soyuyordu.	Mehmet	Ali	ve	İbrahim
tam	bağımsız	bir	Mısır	düşü	kurmuştu.	Fakat	bu	tür	düşler	Abbas’a	yabancıydı.
Bilakis,	 eski	Türk	 teamüllerine	ve	Türk	Sultan’ına	olan	 itaatkar	 bağlılığını	 her
zaman	 vurguluyordu.	 Batı	 kültürünü	 aşikâr	 bir	 şekilde	 küçümsüyordu	 ve
Avrupalıları	hor	görüyordu,	fakat	buna	rağmen	İngiltere’den	gelen	direktiflere	de
uymaktan	geri	durmuyordu.

1851’de	Abbas,	Hindistan’ı	İngiltere’ye	bağlayacak	temel	hatlardan	biri	olarak
büyük	 bir	 stratejik	 öneme	 haiz	 olan	 İskenderiye’den,	 Kahire	 ve	 Süveyş’e	 bir
demiryolu	inşası	imtiyazını	İngilizlere	tanımıştı.	Bu	sırada	Süveyş	kanalı	henüz
yapılmamıştı.	Fakat	 İngiltere	19.	yüzyılın	erken	dönemlerinden	beri	Afrika’nın
etrafını	dolaşan	rotaya	alternatif,	Mısır	üzerinden	daha	kısa	bir	yol	arayışındaydı.
Britanya	 gemileri	 İngiltere’den	 İskenderiye’ye,	 Hindistan’dan	 da	 Süveyş’e
yelken	 açıyordu.	Develer	 bu	 iki	 liman	 arasında	 yolcu	 ve	 posta	 taşıyarak	 arada
mekik	 dokuyordu.	 Mısır,	 Britanya’nın	 Hindistan	 yolundaki	 en	 önemli	 transit
nakliye	 üssü	 haline	 gelmişti.	 Yapımı	 1853-1857	 arasında	 süren	 İskenderiye-
Kahire-Süveyş	 demiryolu	Mısır’ın	 bu	 rolünü	 arttırmıştı.	 1858	 yılında	Britanya
aynı	 hattı	 Hindistan’daki	 sepoyların	 bir	 isyanını	 bastırmak	 için	 kendi
birliklerinin	ulaşımında	da	kullanacaktı.



Mehmet	 Ali	 ve	 İbrahim’in	 hükümdarlığı	 döneminde	 meseleler	 üzerinde
belirleyici	hükmü	olan	Fransız	kapitalistleri	arka	plana	itilmişlerdi.	Fakat	yine	de
tamamen	vazgeçmeye	de	niyetleri	yoktu.	Aksine	gayretlerini	ikiye	katlamışlardı.
İngilizlerin	 demiryolu	 planlarına	 misilleme	 olarak	 Akdeniz’i	 Kızıldeniz’e
bağlayacak	bir	kanal	projesi	geliştirdiler.

Süveyş	Kanalı’nın	İnşası

Daha	 19.	 yüzyılın	 başlarında	Napolyon,	mühendislerinden	 biri	 olan	 Lepere’i
bir	 kanal	 projesi	 çizmek	 üzere	 görevlendirmişti.	 Fakat	 Lepere,	 Kızıldeniz’in
seviyesinin	 Akdeniz’den	 yüksek	 olduğu,	 bu	 yüzden	 de	 bir	 kanal	 inşasının
mühendislik	açısından	imkansız	olacağı	gibi	bir	hatalı	sonuca	varmıştı.	Bununla
birlikte	Laplace	ve	Fourier,	Lepere’in	hatasının	farkına	varmıştı	ve	Fransızların
Süveyş	 Kanalı’na	 dair	 herhangi	 bir	 tahkikatı	 Mehmet	 Ali’nin	 ve	 İngiltere’nin
direnciyle	 karşılaşmıştı.	 Mehmet	 Ali	 ikinci	 bir	 boğaz	 yaratmak	 istemiyordu.
Çünkü	 kanalın	 sahip	 olabileceği	 stratejik	 önemin	 de	 farkındaydı.	 Avrupalı
güçlerin	 Marmara	 Boğazlarında	 olduğu	 gibi	 bu	 kanal	 üstünde	 de	 kavgaya
girişeceğini	biliyordu.	Mısır’ın	bağımsızlığı	 için	Kanal	 inşasına	 tereddütsüz	bir
şekilde	 karşıydı.	 Aynı	 şekilde	 İngiltere	 de,	 Fransızların	 Mısır	 üzerinde	 nüfuz
sahibi	olmasını	engellemek	için	kanal	fikrine	engel	oluyordu.

19.	yüzyılın	ellili	yıllarında,	Fransız	kapitalistleri	Süveyş	Kanalı	 için	yeni	bir
proje	 sundular.	Projenin	 ateşli	 savunucularından	biri	 de,	 19.	yüzyılın	 en	büyük
finans	adamlarından	biri	olan	Fransız	diplomat,	Ferdinand	de	Lesseps’di	(1805-
1894).	Her	 zaman	olduğu	gibi,	 İngiltere	ve	Abbas	Paşa	bu	projenin	karşısında
duruyordu.	 Üstelik	 Abbas	 sadece	 kanal	 inşasını	 engellemekle	 kalmıyor	 ayrıca
Mısır’ın	 ekonomik	 gelişiminin	 de	 önünde	 duruyordu.	Mehmet	 Ali’yle	 birlikte
reformları	 tanımış	bu	halk	bir	kez	daha	Türk	yönetimini	kabul	etmezdi.	Bunun
yanı	 sıra	 Mısır	 dünya	 kapitalist	 ekonomisinin	 de	 bir	 parçası	 haline	 gelmişti.
Pazar	ve	meta	üretimiyle	birlikte	üretici	güçler	de	gelişim	göstermişti.	Kapitalist
ilişkiler	şekillenmeye	başlıyor	ve	yavaş	yavaş	yeni	bir	burjuva	sınıfı	oluşuyordu.
Mısır’ın	 ekonomik	 ihtiyaçları	 ve	 Fransa’nın	 çıkarları	 Abbas	 Paşa’nın	 derhal
devrilmesini	gerekli	kılıyordu.

Sıcak	 bir	 Temmuz	 gecesinde	 resmî	 bir	 tebliğ	 Abbas	 Paşa’nın	 vurularak
öldürüldüğünü	 bildirmişti.	 Gerçekte	 ise	 kendi	 korumaları	 tarafından
katledilmişti.	Tarih	henüz	bu	suikastın	arkasındaki	gücü	aydınlatamadı,	fakat	bu
işten	en	çok	Fransa’nın	kârlı	çıktığı	da	bilinen	bir	gerçek.

11	Temmuz	1854’te	Mehmet	Ali’nin	en	genç	oğullarından	biri	olan	Said	Paşa
(1854-63)	 Mısır	 valisi	 olmuştu.	 Paşa	 liberal	 görüşlü	 ve	 batılıydı,	 ayrıca



Ferdinand	 de	 Lesseps’in	 de	 bir	 arkadaşıydı.	 İktidara	 gelir	 gelmez,	 30	 Kasım
1854’te,	 hemen	 Lesseps’in	 Süveyş	 Kanalı	 inşa	 projesini	 onayladı.	 Bu	 adım
Mısır’ın	 Avrupalı	 güçlere	 olan	 bağımlılığını	 arttıracak	 ve	 bir	 sömürgeye
dönüşmesini	hızlandıracaktı.

De	 Lesseps	 1855’te,	 öncül	 bir	 araştırma	 yaptırdı	 ve	 5	 Ocak	 1856’da	 ise
projenin	şartlarını	tanımlayan	yeni	bir	ferman	yayınlattı.	Bu	fermana	göre	Mısır
tarafı,	kanal	şirketini,	inşa	için	ihtiyaç	duyulan	tüm	arazi	ve	madenler	için	hiçbir
ödeme	 talep	 etmeksizin,	 kabul	 ediyordu.	Ayrıca,	 inşaat	 alanına	 içme	 suyu	 için
Nil’den	 bir	 temiz	 su	 kanalı	 yapmayı	 ve	 şirketi	 gümrük	 vergilerinden	 de	muaf
tutmayı	 taahhüt	 ediyordu.	 En	 önemlisi	Mısır	 yönetimi	 bütün	 işler	 için	 ihtiyaç
duyulan	emeğin	beşte	dördünü	bedavaya	sağlamayı	üstlenmişti.	İmtiyaz	kanalın
açılışından	99	yıl	sonra	sona	erecek	ve	sermaye	de	200.000.000	frank	olacaktı.

Kasım	 1858’de	 Lesseps	 şirketin	 ortak	 listesini	 açtı,	 tanesi	 500	 franktan
400.000	hisse;	bunların	207.000’i	(yüzde	52)	Fransa’da	piyasaya	sunuldu.	Said
Paşa	da	32.000.000	frank	değerinde	64.000	hisse	edinmişti.	Bunun	yanı	sıra,	de
Lesseps	 Said	 Paşa’nın	 hesabına,	 Türkiye,	 İngiltere,	 Rusya	 ve	 Birleşik
Devletler’inki	 kadar	 büyük	 meblağlarda	 (56.000.000	 frank	 değerinde	 112.000
hisse)	 ortaklık	 yazmıştı.	 176.000	 hissenin	 karşılanması	 için	 Said	 Paşa	 yabancı
kredilere	başvurmak	zorunda	kalmıştı.	1860’da	Paris’te	28.000.000	franklık	özel
bir	krediyi	alabilmeyi	başardı	ve	1862’de	ilk	devlet	kredisi	olan	60	milyon	frankı
hanesine	yazdı	 (2.400.000	£).	Bu	sebeple,	 araziden,	 işçilerden,	 su	yardımından
ve	 madenlerden	 hariç	 Said	 Paşa	 sermayenin	 yaklaşık	 yarısını	 (%44)	 da
Lesseps’e	 vermek	 zorundaydı.	 Mısırlılar	 kanalı	 kendi	 elleriyle,	 kendi
kaynaklarını	 kullanarak	 inşa	 ettiler.	 Fakat	 kanalın	 bu	 ülkeye	 getirisi,	 politik
hayattaki	 olumsuzluklar	 bir	 yana,	 yalnızca	 büyük	 kayıplar	 oldu.	 25	 Nisan
1859’da	inşa	işi	resmen	başladı.	Said	Paşa	verdiği	sözleri	tuttu.	Mısır’ın	dört	bir
yanından	 yüz	 binlerce	 fellah	 toparladı.	 Fellahlar	 oldukça	 kötü	 beslenerek	 ve
neredeyse	 bedavaya,	 gündoğumundan	 batımına	 kavurucu	 güneş	 altında,	 kanal
için	 kendi	 elleriyle	 kazarak	 çalışmak	 zorundaydılar.	 Hiçbir	 makine
kullanılmıyordu.	Bedava	çalışan	işçilerin	el	emekleri	daha	kârlıydı	ve	25	ila	40
bin	 fellah	 inşaat	 alanında	 faal	 olarak	 tutuluyordu.	 Bir	 kafile	 sırasını	 savar
savmaz,	diğerleri	onların	yerini	alıyordu.	İşçilerin	büyük	çoğunluğu	ağır	çalışma
koşullarını	kaldıramıyordu	ve	yaklaşık	20,000	işçi	henüz	kanal	tamamlanmadan
can	 vermişti.	 19.	 yüzyıl	 kapitalist	 medeniyetinin	 en	 büyük	 yapılarından	 biri
zorunlu,	yarı	köle	Mısırlı	 fellahların	emeğiyle	yükseliyordu.	 İşçilerin	kemikleri
üstünde	yükseliyordu.

Yüz	 binlerce	 fellahın	 köle	 gibi	 çalıştırılması	 yabancılara	 karşı	 bir	 nefret



uyandırmıştı	 ve	 Mısır’da	 yabancı	 egemenliğine	 karşı	 bir	 halk	 protestosu
alevlenmişti.	 Bu	 nefret	 gittikçe,	 Mısır	 yasalarıyla	 çıkarlarını	 önemsemeyen
şirketin,	 keyfiliğinden	 öfke	 duyan	 yönetici	 sınıfı	 da	 kapsıyordu.	 Bu	 genel
hoşnutsuzluk	İngiltere	tarafından	ustaca	istismar	edildi	ve	İngiliz	basınında	kanal
kazısında	 zorla	 çalıştırılan	 işçi	 sistemine	 karşı	 bir	 seferberlik	 başlatıldı.
İngiltere’nin	 baskısı	 altında	 Babıali,	 Mısır	 paşalarının	 imtiyaz	 verme	 gibi	 bir
haklarının	olmadığını	ve	bunların	iptal	edilmesi	gerektiğini	duyurdu.	Lesseps’in
girişimini	ciddi	bir	politik	kriz	tehdit	ediyordu.

Said	Paşa	Süveyş	meselesinin	çıktılarını	görecek	kadar	yaşayamadı.	18	Ocak
1863’te	 vefat	 etti.	Halefi	 İsmail	 Paşa	 (1863-79)	 da	 Said	 gibi	 Fransa’da	 eğitim
görmüştü	ve	o	da	iliklerine	kadar	bir	Batıcı’ydı.	Mısır’ı	“Avrupa’nın	bir	parçası”
yapmak	 istiyor	 ve	 atalarının	 reform	 politikalarını	 devam	 ettiriyordu.	 Süveyş
Kanalı	 inşa	projesine	karşı	değildi,	 fakat	Lesseps’in	aşırı	 imtiyazlarını	Mısır’ın
sırtındaki	bir	kambur	gibi	görüyordu.	30	Ocak	1863’te	 İsmail	Paşa	yayınladığı
bir	 fermanla	 kanalda	 zorla	 çalıştırmayı	 yasaklayacaktı.	 Bu	 eylemi	 Babıali	 ve
arkasındaki	İngiltere	tarafında	hemen	destek	buldu.	Türk	Devleti	birbiri	ardına,
imtiyazların	 ancak	 kanalda	 kullanılan	 zorunlu	 emeğin	 yasaklanması	 şartıyla
kabul	 edileceğini	 belirten	 iki	 not	 gönderdi;	 şirketin	 faydası	 için	 devredilen
arazilerin	 geri	 verilmesini	 talep	 etti.	 Aksi	 takdirde,	 Babıali	 bu	 girişimi	 zorla
durdurabileceği	tehdidinde	bulundu.	Lesseps	için	zor	zamanlar	başlıyordu.	Fakat
kendisini	bu	can	sıkıcı	durumdan	kurtarabilmeyi	başardı	ve	hatta	bunu,	Mısır’ı
yeniden	 soymak	 için	 bir	 fırsat	 olarak	 kullandı.	 İsmail	 Paşa’nın	 faaliyetlerine
karşı	hamlede	bulundu	ve	onu,	durumun	bir	tahkim	mahkemesinde	görüşülmesi
için	zorladı.

Lesseps’in	bir	kuzeniyle	evli	olan	Fransa	İmparatoru,	III.	Napolyon,	“tarafsız”
hakem	 olarak	 seçilmişti.	 Temmuz	 1864’te,	 İsmail’in	 Süveyş	 Kanalı	 Genel
Şirketi’ne	84.000.000	 frank	ödemesi	gerektiğini	 iddia	 etti.	Bu	meblağ	yalnızca
angaryanın	 kaldırılması	 tazminatından	 ibaret	 değildi.	 İmtiyazın	 yeni	 şartlarına
göre,	 Süveyş	 Kanalı	 Genel	 Şirketi	 kanalın	 rotası	 boyunca,	 iki	 yakasındaki
toprakları	200	metre	mesafeyle	alıkoyma	hakkına	sahip	olmuş,	diğer	araziler	ise
Mısır’a	geri	verilmişti.

Şirkete	bırakılan	topraklar	için	Mısır’a	tek	bir	kuruş	dahi	ödeme	yapılmamıştı.
Bunları	geri	 alabilmek	 için	 İsmail	yine	de	Lesseps’e	30.000.000	 frank	ödemek
zorunda	kalmıştı.	Bu	apaçık	 soygunculuk	demekti!	Said	kanal	 inşaat	 alanı	 için
bir	 temiz	su	kanalının	yapımını	üstlenmek	zorunda	kalmıştı.	Bu	kanal,	 inşaatın
ihtiyaçlarını	giderecekti;	fakat	bu,	Mısır	mülküne	geçtiğinde,	Mısır,	cebinden	tek
kuruş	 dahi	 ödeme	 yapmayan	 Lesseps’e,	 yine	 Mısırlıların	 kendi	 imkânlarıyla



yaptığı	 kanal	 için	 14.000.000	 frank	 ödeme	 yapacaktı.	 Bu	 çılgın	 talepleri
karşılamak	 için,	 Said	Paşa	 gibi	 İsmail	 de,	Avrupa	 bankalarına	müracaat	 etmek
zorunda	 kaldı.	 Krediler	 en	 acımasız	 koşullarda	 onaylanmıştı	 ve	 Mısır	 çok
geçmeden	borç	batağına	saplanmıştı.

İmtiyazın	yeni	şartları	22	Şubat	ve	19	Mart	1866	toplantılarıyla	onaylanmıştı,
üstelik	 Babıali	 de	 bunları	 tasdik	 etmişti.	 Britanya’nın	 entrikaları	 amacına
ulaşamamıştı.	 Ücretsiz	 insan	 gücü	 kaynağını	 kaybeden	 şirket	 kazma	 işlemleri
için	makineler	icat	etmeye	başladı.	1860	yılında	Fransız	mühendis	Couvreux	çok
kollu	bir	kürek	icat	etti	ve	bu	sayede	Kanal	 inşaatı	durmadan	ilerledi.	Kanal’ın
resmî	 açılış	 tarihi	 17	 Kasım	 1869’da	 kutlandı.	 Birçok	 önemli	 şahsiyet	 ve
dünyanın	 dört	 bir	 yanından	 yüzlerce	 devlet	 adamı	 bu	 açılışa	 katıldı.	 İsmail’in
isteği	 üzerine	 besteci	 Verdi,	 bu	 olay	 için	 özel	 olarak	 Aida	 operasını	 yazdı.
Konuklar	 için	 lüks	 saraylar	ve	yatlar	yaptırıldı.	Kutlamalar	haftalarca	 sürdü	ve
tüm	her	şey	Mısır	hazinesinden	karşılandı.

Kanalın	inşası,	hisse	değerleri,	cezalar,	açılış	kutlamasının	masrafları	ve	diğer
her	şey	dahil	Mısır	hazinesine	maliyeti	400.000.000	franktı.	Altı	yıl	sonra	Mısır
tarafı	kanal	hisselerini	100.000.000	franka	satacaktı.	Süveyş	Kanalı’nın	Mısır’a
verdiği	politik	zararların	ve	 inşa	sürecinde	yitirilen	binlerce	canın	yanı	sıra	net
zarar	300.000.000	franktı.

19.	Yüzyıl	Ortalarında	Mısır’ın	Ekonomik	Gelişimi

19.	yüzyılın	elli	ve	özellikle	de	altmışlı	yıllarında	Mısır	ekonomisinde	önemli
bir	büyüme	gözlemlendi.	Buna	temel	olarak,	Avrupa	tekstil	endüstrisinin	şiddetli
bir	ham	madde	eksiği	hissettiği	Birleşik	Devletler’deki	İç	Savaş	yüzünden	Mısır
pamuğuna	olan	 talep	artışı	neden	olmuştu.	O	yıllarda,	pamuk	plantasyonları	da
genişletilmişti.	Bu	amaçla	eski	sulama	kanalları	ağı	modernize	edildi	ve	büyük
ölçüde	 yeni	 kanallar	 açıldı	 (21.000	 km’den	 fazla).	 Yıl	 boyu	 sulama	 sistemi
Yukarı	Mısır’a	kadar	yayıldı	ve	ekili	alan	miktarı	1852’de	4.100.000	feddandan,
1877’de	4.700.000	feddana	çıktı.

Yarı-feodal	 toprak	 sahiplerinin	 mülklerinde	 yetişen	 pamuğun	 çoğu	 ihraç
ediliyordu.	Pamuk	talebi	patlaması	esnasında	(1861-65)	ihracat,	1860’ta	500.000
kantardan	 (1	kantar	yaklaşık	43	kg	–çev.)	1860’ta	2.000.000	kantara,	yani	dört
katına	 çıkmıştı.	 Amerikan	 İç	 Savaşı’ndan	 sonra	 Mısır’ın	 pamuk	 ihracatı	 bir
miktar	düştü,	 fakat	yine	de	görece	yüksek	bir	 seviyedeydi.	 1870	yılında	 tekrar
2.000.000	kantara	çıkmıştı	ve	1876’da	da	3.000.000’a	çıkacaktı.

Pamuk	 ekimindeki	 hızlı	 artış	 diğer	 ürünlerin	 ekimi	ve	 ihracatında	bir	 düşüşe



neden	 olmuştu	 ve	 Mısır	 tek	 ekinli	 bir	 ülke	 haline	 gelme	 tehlikesiyle	 karşı
karşıyaydı.	Dengeyi	 sağlamak	 için,	 İsmail	 şeker	 kamışı	 ekimini	 hızlandırmıştı.
1872	 yılında	 1.500.000	 kantar	 şeker	 Mısır’da	 üretilmiş	 ve	 bunun	 da	 500.000
kantarı	ihraç	edilmişti.

Pamuk	 patlamasını	 dış	 ticaretteki	 keskin	 bir	 artış	 izlemişti.	 Mısır	 pamuk
ihracatının	 toplam	değeri	1860’ta	200.000.000	kuruştan,	1870’te	1.000.000.000
ve	 1872’de	 de	 1.500.000.000	 kuruşa	 yükselmişti.	 Otuz	 yıl	 içinde	 (1843-72)
Mısır’ın	denizaşırı	ticareti	beş	katına	çıkmıştı.

Ticaretteki	 artışa	 denizcilikteki	 gelişme	 de	 eşlik	 etmişti.	 1845’te	 İskenderiye
Limanına	 62	 buharlı	 gemi	 uğruyorken	 bu	 rakam	 1865’de	 1.145’e	 yükselmişti.
Aynı	dönemde	İskenderiye’ye	uğrayan	yelkenli	gemi	sayısı	da	1.338’den	3.138’e
yükselmişti.	 1850	 yılında	 Süveyş’ten	 26	 buharlı	 gemi	 geçmişti	 ve	 bu	 rakam
1865’te	kanalın	açılışından	önce	216’ya	çıkmıştı.

1870	 yılında,	 kanalın	 açılışından	 sonra,	 kanaldan	 570	 buharlı	 gemi	 geçmişti.
İskenderiye’ye	 uğrayan	 ticari	 gemilerin	 tonajı	 1863’te	 907.000’den,	 1872’de
1.238.000	 tona	 yükselmişti.	 Aynı	 dönemde	 Süveyş	 Kanalı’ndan	 geçen	 ticari
gemilerin	tonajı	da	170.000’den	666.000’e	ve	Said	Limanı’na	uğrayan	gemilerin
tonajı	da	52.000’den	857.000’e	çıkmıştı.	1847	yılında	İskenderiye	Limanı’ndan
1.000	 yolcu	 karaya	 ayak	 basmıştı.	Bu	 rakam	1867’de	 45.000’e	 ve	 1872’de	 de
68.000’e	 çıkmıştı.	 Bu	 sayede	 İskenderiye	 dünyanın	 en	 büyük	 uluslararası
limanlarından	biri	haline	gelmişti.	1875’te	İskenderiye’deki	yük	devri	1.925.000
tona	ulaşmıştı,	bu	sayede	Marsilya’nın	rakibi	olmuştu.

Mısır	 kendi	 ticari	 filosuna	 sahipti	 artık.	 1873’te	 geniş	 bir	 yelkenli	 filosunun
yanı	sıra	55	deniz	buharlısı	ve	58	nehir	 teknesi	vardı.	Nil	ve	Akdeniz	boyunca
düzenli	 nakliye	 hatları	 oluşturulmuştu.	 Gemilerin	 çoğu	 İsmail	 Paşa’nın	 bizzat
kendisine	 aitti.	 Zamanın	 önde	 gelen	 denizci	 güçlerinden	 biri	 olan	 ve	Mısır’ın
yedi	buçuk	katı	nüfusu	bulunan	Fransa’nın	filosu	Mısır	filosunun	ancak	üç	katı
kadardı.	Buna	ek	olarak,	daha	genç	olan	Mısır	filosu	aynı	zamanda	teknik	olarak
da	üstündü.	Fransa’nın	deniz	 buharlılarının	ortalama	 tonajı	 350	 iken	bu	 rakam
Mısırlılarda	 1.000	 tondu.	 Fransızlar	 yüzde	 15	 buharlı	 ve	 yüzde	 85	 yelkenli
gemilere	sahipti.	İngilizler	ise	yüzde	25	buharlıya	karşı	yüzde	75	yelkenli	gemi
vardı.	 Oysa	 Mısırlıların	 filosunun	 toplam	 tonajının	 yüzde	 60’ından	 fazlası
buharlı	 ve	 yüzde	 40’tan	 azı	 yelkenliydi.	 1865-75	 yılları	 arasında	 Akdeniz	 ve
Kızıldeniz	 kıyılarına,	 deniz	 taşımacılığını	 geliştirmek	 için	 on	 beş	 deniz	 feneri
kurulmuştu.

Aynı	 devirde	Mısır,	 devlete	 ait	 geniş	 bir	 demiryolu	 ağına	 da	 sahip	 olmuştu.



1860’a	 kadar	 ülkede	 yalnızca	 bir	 demiryolu	 hattı	 vardı;	 İskenderiye-Kahire
arasındaki	 210	 km	 uzunluğundaki	 hat	 (Zagazig’e	 doğru	 35	 km’lik	 bir	 kol	 ile
birlikte).	 (1856-57	 yıllarında	Kahire	 ve	Süveyş	 arasında	 yapılan	 hat	 kullanıma
elverişsizdi).	Sonrasında,	demiryolu	inşasında	yoğunlaşılan	15	yıl	içinde	(1861-
75)	 1590	 km’lik	 bir	 hat	 kuruldu.	 Bu	 bağlamda	 Mısır’ın,	 birçok	 gelişmiş
kapitalist	 ülkeyi	 geride	 bıraktığı	 söylenebilir.	 Fransa’da,	 örneğin,	 1876’da	 her
1000	 km2	 için	 37,5	 km	 demiryolu	 varken,	 bu	 rakam	Mısır’da	 her	 1000	 km2
iskânlı	bölge	için	55	idi	(İnsansız	çöller	hariç).

Modern	 iletişim	 araçları	 da	 gelişim	 göstermişti.	 1863’e	 kadar	 Mısır’da	 582
kilometre	 uzunluğunda	 telgraf	 hattı	 mevcuttu.	 1872’den	 itibaren	 ise	 6.540
kilometreye	 ulaşılacak	 ve	 gelişmiş	 birçok	 ülke	 geride	 bırakılacaktı.	 1878’de
Fransa’da	 her	 1000	 km2	 için	 77	 km	 telgraf	 hattı	 vardı.	Mısır’da	 ise	 216	 km.
Fransa’da	her	10.000	kişi	 için	11,33	km	telgraf	hattı	varken	Mısır’da	bu	12,25
km’ydi.

Yerden	biter	gibi	kasabalar	oluşmuştu.	Mısır	nüfusunun	en	az	yüzde	20’si	113
kent	 merkezinde	 yaşıyordu.	 Kahire’nin	 nüfusu	 350.000,	 İskenderiye	 212.000,
Tanta	60.000	ve	Zagzig’in	nüfusu	40.000	civarlarındaydı.	Kahire’de	gaz	ve	 su
şebekeleri,	 kanalizasyon	 boruları	 yaygınlaşıyordu.	 Mısır	 endüstrisi	 ileri	 adım
yürüyordu.	Mısır	hükümdarı	İsmail	Paşa,	400’den	fazla	kişinin	istihdam	edildiği
iki	 dokuma	 fabrikasına	 ve	 10.000	 civarında	 işçinin	 çalıştığı,	 yıllık	 kapasitesi
150.000	 ton	 olan	 22	 büyük	 şeker	 rafinerisine	 sahipti.	 Buna	 ek	 olarak,	 İsmail
Paşa’nın	 dört	 silah	 fabrikası,	 500	 işçinin	 çalıştığı	 iki	 tersanesi	 ve	 güherçile
madenleri	 vardı.	 Mısır’da	 çoğu	 küçük	 tekstil	 atölyesi,	 dökümhane	 ve	 tamir
atölyesi,	 tabakhane,	 süthane,	 pamuk	 temizleme	 atölyeleri	 ve	 marangozhane,
buhar	 atölyeleri	 ve	 tuz	 işçiliğinden	 oluşan	 bir	 hayli	 fazla	 sayıda	 endüstriyel
teşebbüs	kurulmuştu.

Fakat	Mısırlı	girişimcilerin	teknik	seviyesi	Avrupalılarınkinden	daha	düşüktü.
Mısırlıların	 küçük	 dokuma	 fabrikaları,	 kendi	 pazarlarına	 herhangi	 bir	 engele
takılmadan	 giren	 devasa	 İngiliz	 tekstil	 ve	 metalurji	 endüstrisinin	 mallarıyla
rekabet	 edemiyordu.	 1838	 İngiliz-Türk	 Ticaret	 Antlaşması’ndan	 ötürü	 Mısır
endüstrisi	 gümrük	 korumasından	 mahrum	 bırakılmıştı.	 Bir	 bütün	 olarak
bakıldığında,	 19.	 yüzyılın	 ellili	 yıllarından	 yetmişlerine	 kadar	 süren	 ekonomik
gelişiminin	 doruğunda	 bile	 Mısır	 tarımsal	 bir	 ülke	 olarak	 kalmaya	 devam
etmişti.	 Temel	 ürün	 bir	 ham	 maddeydi	 –pamuk–	 endüstriyel	 bir	 mal	 değildi.
Dünya	pazarlarına	gitgide	daha	fazla	pamuk	sağlayıp,	gitgide	daha	fazla	mamul
mal	satın	alıyordu.	Bu	sebeple,	denizaşırı	 ticaret	artışı	Mısır’ı	ekonomik	olarak
Avrupa	 ülkelerine	 bağımlı	 kılıyordu.	 Mısır,	 süper	 güçlerin	 bir	 tarım	 ve	 ham



madde	üssü	haline	gelmişti.

Said	ve	İsmail’in	devrinde	Mısır	ekonomisindeki	bir	diğer	çelişki	de,	Mısır’ın
kapitalist	 gelişim	 yoluna,	 Orta	 Çağ’dan	 kalma	 birçok	 güçlü	 kalıntıyı	 devrimci
araçlarla	 tasfiye	 etmeden	 girmiş	 olmasıydı.	 Tarımda	 kapitalist	 ilişkilerin	 ana
dayanak	 noktası,	 ekonomideki	 yeni	 yöntemleri	 eski	 sömürü	 usulleriyle
birleştiren	 toprak	 beyleriydi.	 Kendi	 mülklerine	 makineler	 getirtip	 (buharla
çalışan	 saban	 ilk	 kez	Avrupa’da	 değil	Mısır’da	 kullanılmıştı),	 pamuk	 ve	 şeker
kamışı	 gibi	 ihraç	 edilen	 ürünlerin	 ekim	 alanlarını	 genişlettiler.	 Geniş	 ölçekli
ticari	 işlemler	 yürütüp,	 mülkleri	 üzerinde	 fabrikalar	 kurdular.	 Aynı	 zamanda
fellahı	 da	 sömürmeye	 devam	 ettiler,	 üzerinde	 Orta	 Çağ’a	 ait	 gasp	 yöntemleri
uyguladılar,	 angarya	 ve	 benzeri	 şeyler	 için	 baskıda	 bulundular.	 Pazar	 şartlarını
beceriyle	 kullanan	 bunun	 gibi	 ilk	 yarı	 feodal	 ve	 yarı	 kapitalist	 toprak	 sahibi,
finansal	manipülatör,	tüccar,	fabrika	sahibi	ve	spekülatör	aynı	zamanda	da	feodal
bey	Mısır’ın	yöneticisi	 İsmail	Paşa’nın	bizzat	kendisiydi.	Türk-Arnavut-Çerkez
soylularından	diğer	büyük	toprak	sahipleri	de	onun	takipçisiydi.

Feodal	 kalıntıların	 egemenliği	 taşrada,	 tarım	 ve	 endüstrinin	 özgün	 gelişimini
aksatıyordu.	Yoksulluktan	bitap	düşmüş	Mısır	kırsalı,	yarı	feodal	toprak	beyleri
tarafından	 olduğu	 kadar	 kötü	 pazar	 ve	 endüstri	 tarafından	 da	 sömürülüyordu.
Mısır’ın	iktisadi	bir	biçimde	gelişiminin	diğer	yüzünde	ise	Avrupalıların	ülkeyi
istilası	 vardı.	 Gelenlerin	 çok	 küçük	 bir	 bölümü	 uzman	 tarım	 bilimi,	 makinist,
doktor,	öğretmen,	işçi	ya	da	çalışmaya	hazırlanan	insanlardan	oluşuyordu.	Ezici
çoğunluğu	 ise	 satıcı,	 spekülatör,	 borsa	 tellalı,	 tefeci,	 kaçakçı,	 genelev	 sahibi,
dolandırıcı,	hırsız,	yoz	gazeteci,	fahişe	ve	diğer	en	kötü	asalak	öğeler	meydana
getiriyordu.	 Kapitülasyonların	 ve	 yabancı	 konsoloslukların	 korumasında
faaliyette	 bulunan	 ve	 kendilerini	 “yüksek	 kültür”	 ataşesi	 sayan	Avrupa’nın	 bu
döküntü	 tabakası,	 Mısır’ın	 emekçi	 halkını	 sömürüyor	 ve	 gerçek	 bir	 bataklığa
dönüşmüş	olan	zarif	İskenderiye	kenti	başta	olmak	üzere	kasabaların	atmosferini
zehirliyorlardı.	 Öyle	 ki,	 İskenderiye	 uluslararası	 bir	 uyuşturucu	 kentine
dönüşmüştü.	Tüm	binalar	randevuevine,	batakhaneye	ve	tavernaya	dönüşmüştü.
1840’da	Mısır’da	yalnızca	6.150	Avrupalı	varken,	bu	 rakam	1871’de;	34.000’i
Yunan	 (başlıca	 işleri	 tefecilik	 olan),	 17.000’i	 Fransız,	 14.000’i	 İtalyan,	 7.000’i
Alman	 ve	 6.000’i	 de	 İngiliz	 olmak	 üzere	 80.000’e	 çıkacaktı.	 İskenderiye’de
yaklaşık	 50.000	 (şehir	 nüfusunun	 yaklaşık	 çeyreğine	 tekabül	 ediyorlardı)
Kahire’de	ise	20.000	yabancı	yaşıyordu.

Said	ve	İsmail’in	Reformları

Abbas’ın	 aksine,	 Said	 ve	 İsmail	 Mısır’ın	 ekonomik	 gelişiminin	 taleplerinin



şüphesiz	 ki	 farkındaydılar	 ve	 bu	 yüzden	 de	 en	 çok	 ihtiyaç	 duyulan
sosyoekonomik	 ve	 politik	 reformları	 devam	 ettirdiler.	 Said	 Paşa	 zamanında,
Mısır’da	kölelik	ve	köle	ticareti	yasaklandı;	köle	ithalatı	men	edildi	ve	ülkedeki
köleler	de	azat	 edildi.	1858	yılında,	 toprak	 (atar)	ya	da	haraç	 sahibi	köylülerin
topraklarını	serbest	alış-satış,	 ipotek	etme	ve	miras	bırakma	hakkını	tanıyan	bir
arazi	 yasası	 çıkarıldı.	 Diğer	 bir	 deyişle,	 aşar	 toprak	 sahipleriyle	 aynı	 hakları
edindiler.	 Angarya	 ve	 fellahları	 sosyal	 eşitsizliğe	 sürükleyen	 diğer
yükümlülükler	 resmî	 olarak	 kaldırıldı.	 Tüm	 topraklar	 birer	metaya	 dönüştüler.
Bu,	 taşrada	 kapitalist	 ilişkilerin	 gelişim	 koşullarını	 yarattı,	 tüccarların	 veya
zengin	köylülerin	toprakları	satın	almasını	mümkün	kıldı.	Kayda	değer	miktarda
arazi	tefecilerin	ve	yabancı	kapitalistlerin	eline	geçti.

Toprak	 reformunu	 vergi	 alanında	 yapılan	 bir	 reform	 izledi.	 Ayni	 vergilerin
yerini	 nakdî	 vergiler	 aldı.	 Bütün	 köylerin	 karşılıklı	 garantiye	 dayanan	 kolektif
vergilendirilmesi,	 her	 köylü	 ailesinin	 bireysel	 vergilendirilmesiyle	 ikame
edilecekti.	Daha	 önce	 köy	 şeyhleri	 tarafından	 yürütülen	 vergi	 toplama	 işi	 özel
memurların	 kontrolü	 altına	 girmişti.	 Tekel	 sisteminin	 son	 kalıntılarını	 da	 Said
kaldırmış,	dahili	gümrükleri	tasfiye	etmiş	ve	ticaret	için	tam	özgürlük	sağlamıştı.
Artık	her	köylü	hangi	ekini	uygun	görüyorsa	onu	toprağına	ekebiliyor,	hasadını
serbestçe	satabiliyor	ve	devlet	kontrolü	olmadan	taşımasını	yapıyordu.

Orduda	 da	 büyük	 değişimler	 yaşandı.	 Said	 Paşa	 1841	 yılında	 yürürlüğe
sokulmuş	birçok	sınırlamayı	ortadan	kaldırdı.	1856’da	Mısır	ordusunun	sayısını
18.000’den	30.000’e	çıkarmak	için	Babıali’den	izin	aldı.	Mehmet	Ali	gibi	o	da,
orduya	 ulusal	 bir	 karakter	 kazandırmaya	 çalışmış	 ve	 fellahları	 askere	 almıştı.
Mısır	 tarihinde	 ilk	 kez,	 Mısırlılar	 subay	 mertebesine	 terfi	 ettirilmişti.	 En
kabiliyetlileri	 askerî	 bir	 eğitim	 alıyor	 ve	 kilit	 noktalara	 atanıyordu.	 Hatta
içlerinden	 biri,	Arabi,	 albaylık	mertebesine	 çabucak	 ulaşıp	 Said	 Paşa’nın	 emir
subayı	olmayı	başarmıştı.

Said’in	 aksine	 İsmail,	 ordudaki	 kilit	 yerlere,	 ulusal	 Mısır	 personeli	 yerine
Arnavutlar,	Türkler	ve	Çerkezler	gibi	feodal	soyluların	temsilcilerini	getiriyordu.
Fellahların	 arasından	 seçilmiş	 Mısırlı	 subaylar	 da	 geri	 plana	 itiliyordu.	 Bu,
ordudaki	 demokratik	 ulusal	 öğelerin	 kendilerini	 fellahlar	 diye	 tanımlayan
subaylarıyla,	 Çerkezler	 diye	 bilinen	 aristokratik	 paşaları	 arasında	 bir
uzlaşmazlığa	 neden	 olmuştu.	 Bu	 uzlaşmazlık	 Mısır	 ulusal	 hareketinin	 ileriki
aşamalarında	da	önemli	bir	rol	icra	edecekti.

Said	 ama	 özellikle	 de	 İsmail	 Babıali’ye,	 Mısır’ın	 bağımsızlığı	 için	 baskıda
bulunuyordu.	 Aslında,	 Mısır	 iç	 işlerinde	 özerkliğe	 tam	 olarak	 kavuşmuştu	 ve



1841	sınırlamalarına	 rağmen	bağımsız	bir	dış	politika	 izliyordu.	Kendi	ordusu,
hükümeti	 ve	 yasaları	 vardı.	 Türk	 anayasası,	 özellikle	 de	 Tanzimat	 Mısır’a
uygulanmıyordu.	 Said	 ve	 İsmail’in	 talepleri	 bu	 durumun	 yasal	 olarak	 da
çözülmesinden	yanaydı.	1866-67	fermanı	bu	planlarda	önemli	bir	yer	tutuyordu.
Ferman	 27	 Mayıs	 1866’da	 yayınlanmış	 ve	 veraset	 sistemini	 taht	 sistemine
çevirmişti.	 İktidarın	 ailenin	 en	 yaşlısına	 geçtiği	 eski	 Türk	 veraset	 pratiğinin
yerine,	 artık	Avrupa	monarşi	 geleneğindeki	 gibi	 en	 büyük	 oğla	 intikal	 sistemi
geçerliydi.	 8	Haziran	1867	 fermanı	 İsmail’e,	Farsçada	yönetici	 anlamına	gelen
Hidiv	unvanını	kalıtsal	olarak	sunuyordu.	Unvan	artık	Mısır	yöneticisini,	sıradan
bir	 paşadan,	 birçok	 Osmanlı	 bölgesi	 yöneticisinden	 ayırıyordu.	 Fermana	 göre
Hidiv,	yabancılarla	ticari	ve	politik	bir	karakterde	olmayan	anlaşmalar	yapabilme
hakkı	edinmişti.

1866’da	 İsmail,	 Batılı	 anayasal	 monarşileri	 taklit	 ederek,	 bir	 parlamento
biçiminde,	 Temsilciler	 Evi	 (Meclis	 Niyabi)	 ya	 da	 Seçkinler	 Evi’ni	 kurdu.	 19.
yüzyıl	Rus	 filozof	ve	yazar	Herzen’e	göre	Mısır,	parlamentarist	bir	 alana	deve
üstünde	girmişti.	Seçkinler	Evi,	köy	şeyhleri	ve	Kahire,	İskenderiye	ve	Dimyat
seçkinleri	 tarafından	 üç	 yıl	 süreyle	 seçilmiş	 yetmiş	 beş	 delegeden	 oluşuyordu.
Bunlar	danışma	işlevine	ve	devlet	bütçesini	inceleme	hakkına	sahiptiler.	Bu	Ev,
Hidiv’in	ellerinde	tuttuğu	itaatkar	bir	araçtı	ve	Mısır’ın	yönetiminde	söz	hakları
yoktu.

1873	 senesinde	 Hidiv	 İsmail,	 padişahı	 Mısır’ın	 finansal	 otonomisi	 için	 bir
ferman	 yayınlamaya	 teşvik	 etti.	 Bu	 sayede	 Mısır,	 Babıali’nin	 rızasına	 ihtiyaç
duymadan	kredilerini	 sonuçlandırma	hakkını	kazandı.	Fermanın	 ikili	 bir	 yapısı
vardı.	Bir	 taraftan,	Mısır’ın	Babıali’ye	olan	bağlılığını	azaltıyordu.	Öte	yandan
ise	yabancı	bankaların	krediler	vasıtasıyla	ülkeyi	köleleştirmesini	kolaylaştırıyor,
bu	yüzden	yabancı	kapitalistlere	olan	bağımlılığı	artırıyordu.

İsmail’in	 yürüttüğü	 hukuki	 reformun	 da	 ikili	 bir	 doğası	 vardı.	 İsmail,
kapitülasyonların	 bir	 meziyeti	 olarak	 ortaya	 çıkan	 konsolosluk	 mahkemelerini
sınırlandırmaya	 çalışarak,	 Mısır	 ve	 yabancı	 yargıları	 birleştireceği	 karma
mahkemeler	kurma	kararındaydı.	Süper	güçlerle	olan	görüşmeler	de	dahil	reform
hazırlıkları	 yıllarca	 sürmüştü.	 Mahkemeler	 ilk	 olarak	 1	 Şubat	 1876	 tarihinde
yürütülmeye	 başlandı.	Avrupalılar	 ve	Mısırlılar	 arasındaki	 ve	 farklı	 uluslardan
Avrupalılar	 arasındaki	 anlaşmazlık	 davalarına,	 ayrıca	 Avrupalıları	 ilgilendiren
suç	 davalarına	 bakılıyordu.	 Gerçekte	 ise,	 karma	 mahkemeler	 yabancılara
kapitülasyonlarla	tanınan	ayrıcalıklara	dokunamamakla	kalmıyor,	ayrıca	onların
Mısır’daki	egemenliği	için	tamamlayıcı	bir	işlev	görüyordu.



Said	 ve	 İsmail,	 Mehmet	 Ali	 tarafından	 başlatılan	 kültürel	 reformları	 devam
ettirdiler.	 Said	 zamanında,	 Arapça	Mısır’ın	 tek	 resmî	 dili	 haline	 geldi.	 Azami
özen	 gösterilen	 kamusal	 eğitim	 Arapça	 olarak	 geliştirildi.	 Abbas	 zamanında
kapatılmış	 olan	 eski	 okullar	 yeniden	 açıldı	 ve	 bunlara	 yenileri	 eklendi.	 İsmail
zamanında	 da	 okul	 sayısı	 1863	 yılında	 185’ten,	 1875’te	 100.000	 öğrencinin
öğrenim	gördüğü	4.685’e	çıktı.	Ortaokul	ve	uzmanlık	eğitimi	veren	kurumların
da	sayısında	benzeri	bir	artış	gözlenmişti.	Mısır	Ulusal	Kütüphanesi,	bir	müze,
bilimsel	topluluklar	ve	Kahire	Operası	kuruldu.	Arap	tarihi	ve	edebiyatına	yeni
bir	 ilgi	 uyanmıştı.	 Mısırlı	 şairlerin,	 yazarların	 ve	 oyun	 yazarlarının	 orijinal
çalışmaları	 ve	 tercümeler	 yayınlanmaya	 başlandı.	 Ünlü	 şair	 ve	 devlet	 adamı,
Mahmut	 Sami	 el-Buradi,	 marifetli	 yazar	 ve	 yayıncı	 İbrahim	 el-Muveiliki,
pedagog	 ve	 edebiyat	 tarihçisi	 Hüseyin	 el-Matsafi,	 Arap	 Rönesansı’na	 büyük
katkılarda	 bulunmuşlardı.	 1865-75	 yılları	 arasında,	 Wadi	 el-Nil	 (1866),	 Le
Progres	 Egyptien	 (1868),	 Nuskhat	 el-Afkar(1869)	 ve	 Al-Ahram	 (1875)gibi
birçok	Arapça	ve	Fransızca	dergi	ve	gazete	yayınlandı.	Aynı	şekilde	bilimsel	ve
edebi	dergilerde	yayımlanmaya	başlamıştı.	Birçok	yazar,	birçok	şaibeli	 işte	yer
almış	İsmail’i	ilgisiz	ve	tembel	bir	Doğulu	paşa	olarak	tasvir	ediyordu.	Cromer,
İsmail’i	“kendi	arabacı	ve	uşaklarının	arkadaşlığını	Avrupalı	diplomatlara	tercih
etmekle”	 suçluyordu.	 Fakat	 gerçekte	 İsmail,	 ülkesinde	 kapitalist	 gelişimin
öncüsü	olan,	iyi	eğitimli	ve	enerjik	Mısırlı	bir	devlet	adamıydı.	Kültürel	anlamda
ise	çevresini	saran	Avrupalı	diplomat	ve	tüccarlardan	fersah	fersah	ilerideydi.	Bir
kere,	 kendi	 ait	 olduğu	 sınıfın,	 kapitalizme	 yüzünü	 dönmüş	 yarı-feodal	 toprak
sahibi	sınıfın,	bir	temsilcisiydi.	Bu	arada,	19.	yüzyılın	yetmişlerinde	Mısır’daki
sosyal	 gelişim,	 ulusal	 burjuvazinin,	 yeni	 ve	 daha	 ilerici,	 demokratik	 öğelerine
meydana	 çıkma	 fırsatı	 tanıdı.	 Bu	 burjuva	 demokratik	 hareket,	 İsmail’in	 başını
çektiği	yarı-feodal	toprak	sahipliğini	tarih	sahnesinden	tamamen	silecekti.



BÖLÜM	XIII
Fransızların	Cezayir’i	İşgali	ve	Cezayir	Halkının	Abdülkadir	Önderliğinde

Bağımsızlık	Savaşı

Fransız	İşgali	Arifesinde	Cezayir

18.	yüzyıl	sonunda,	Osmanlı	 İmparatorluğu’na	bağlı	bir	bölge	olmaya	devam
eden	Cezayir,	 bariz	 bir	 gerileyişle	 boğuşmaktaydı.	 Ekonomik	 gelişme	 oldukça
düşük	 seviyelerdeydi.	 Nüfusun	 büyük	 çoğunluğu	 temel	 olarak	 göçebe	 sığır
yetiştiriciliği	 ile	 iştigal	 oluyordu.	 Yalnızca	 vadi	 ve	 vahalarda	 yaşayanlar	 tarım
yapabiliyordu.	 Bunlar	 da,	 arpa,	 buğday,	 zeytin	 ve	 hurma	 ağacı	 ekiyorlardı.
Zanaatkarları	ve	ticaretiyle	bilinen	birkaç	kasaba	vardı.

Yerli	Cezayir	halkı	Araplardan	ve	Cezayirlilerden	mürekkepti.	Kent	 sakinleri
ve	 birkaç	 yerleşik	 bölge	 haricinde	 bütün	 nüfusun	 klan	 ve	 kabileler	 halinde
yaşadığı	 söylenebilirdi.	 En	 yaygın	 toprak	 sahipliği	 biçimi,	 komünal	 toprak
sahipliğiydi.	Göçebe	bölgelerinde	toprak	klanlara	aitti	ve	yerleşik	bölgelerde	ise
köy	komünlerine.	Bazı	bölgelerde,	klanların	bölündüğü	büyük	aileler	dahilinde,
toprağın	 kolektif	 sürülmesi	 ve	 hasadın	 toplanması,	 ortak	 tüketimle	 birlikte
geçerliliğini	koruyordu.

Cezayir’deki	 feodal	 sistem	 ülkenin	 sosyal	 olarak	 ilerlemesini	 ciddi	 anlamda
engellemişti.	Cezayir’deki	komünal	toprakların	haricinde,	devlet,	khabus	(vakıf)
arazileri	 ve	 özel	 mülkler	 de	 bulunmaktaydı.	 Bu	 sonuncusu,	 khammas’ları
sömüren,	 köleleştiren	 ve	 göçebeleri	 ve	 özgür	 çiftçileri	 soyup	 bozguna	 çeviren
feodal	 beylerin	 şahsi	 mülkleriydi.	 Cezayir’i	 yöneten	 yeniçeri	 liderleri	 çeşitli
kabileler	arasına	nefret	tohumları	ekiyorlardı.	Klanlar,	kabileler	ve	feodal	beyler
arasındaki	 yıkıcı	 kavgaların	 yarattığı	 avantajla,	 yeniçeriler	 Cezayir	 üzerindeki
egemenliklerini	 sürdürüyorlardı.	 Bazı	 kabilelere	 özel	 ayrıcalıklar
bağışlamışlardı.	Mahzen	olarak	bilinen	bu	kabileler,	vergilerden	muaf	olabilmek
için,	 Türklere	 vergileri	 toplamak	 ve	 askerî	 hizmetler	 sunmak	 hususlarında
yardımda	bulunuyordu.	Birçok	şeyh	ve	kabile	reisi	miras	yoluyla	mutlak	iktidara
konmuştu.

Türklerin	ve	yerel	 feodal	beylerin	boyunduruğu,	genel	olarak	bedevilerin	yer
aldığı,	 kaçınılmaz	 olarak	 dinî	 motiflere	 bürünen	 halk	 hareketlerine	 neden
oluyordu.	 Bu	 hareketler,	 kabile	 kitleleriyle	 yakından	 bağlantılı	 olan	 dinsel
birlikler	 tarafından	 yönetiliyordu.	 Halk	 isyanlarının	 başında	 yer	 alan	 lider



“Murabıt”lar	 sonradan	 kendileri	 de	 birer	 despot	 feodale	 dönüşüyordu.	 Dinsel
birlikler	 Türklere	 karşı	 yorulmak	 bilmeden	 mücadele	 sürdürdüler	 ve	 halk
üzerinde	 ciddi	 etkilere	 neden	 oldular.	 Bu	 birliklerin	 en	 önemlileri	Kadiriye	 ve
Rahmaniye’ydı.

Cezayir’in	Fransa	Tarafından	İşgali

Kuzey	Afrika’daki	en	zayıf	halka	olarak	Cezayir,	Mağrip’te	Fransız	 işgalinin
ilk	 kurbanı	 olacaktı.	 Aynı	 zamanda	 bu,	 kapitalist	 gelişiminin	 tekelci	 öncesi
evresinde	 yer	 alan	 Arap	 ülkelerine	 dönük	 gerçekleşen	 ilk	 sömürgeci	 işgaldi.
Fransa’nın,	Cezayir’i	 işgal	 etme	planları	ünlü	“sinek	 savar	 fırlatma	olayından”
çok	 önce	 olgunlaşmıştı.	 Zaten	 I.	 Napolyon	 Cezayir’i,	 Fransa’nın	 endüstriyel
devriminde	 zorunlu	 bir	 dış	 pazar	 olarak	 görüyordu.	 I.	 Alexander	 ile	 Tilzit’te
(1807)	 ve	 Erfurt’ta	 (1808)	 yaptığı	 görüşmelerde,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun
parçalanması	söz	konusu	edildiğinde,	Napolyon,	Cezayir’i	gelecekteki	toprakları
arasında	 saymaktan	 geri	 durmayacaktı.	 1808	 yılında	 ülkenin	 işgali	 için
hazırlıklar	yapılırken,	askerî	mühendis	Binbaşı	Buten’i	 topografik	bir	araştırma
yapmak	ve	 sefer	 planları	 hazırlaması	 için	Tunus	 ve	Cezayir’e	 yolladı.	 İspanya
yenilgisine	 ve	 Rusya’nın,	 Napolyon’un	 planlarını	 hayata	 geçirmesini
engellemesine	rağmen,	Buten’in	materyalleri	1830	seferi	hazırlıklarında	oldukça
yararlı	olacaktı.

X.	 Charles,	 Burbon	 monarşisinin	 son	 günlerinde	 Napolyon’un	 planlarını
tekrardan	 hatırlamıştı.	Yeni	 pazarlar	 için	 duyulan	 açgözlülük,	 zamanının	 resmî
belgelerinde	naiplik	olarak	geçen	Cezayir’in	işgal	edilmesinin	birincil	sebebiydi.
Büyük	 Devrim	 sırasında	 topraklarını	 yitiren	 Fransız	 toprak	 sahiplerinin	 yeni
araziler	 edinme	 isteğinin	 bu	 planda	 hiçbir	 yeri	 yoktu	 denilebilir.	 Cezayir’in
fethiyle	 Burbonlar,	 sendelemekte	 olan	 tahtlarını	 güçlendirme	 umudunu
taşıyorlardı.	X.	Charles	ve	Başbakan	Polignac,	bu	askerî	maceranın	milliyetçi	bir
his	dalgasını	kışkırtacağını	ve	bunun	da	devrimi	erteleyeceğini	hesaplıyorlardı.
Çarlık	 Rusya	 Burbon	 monarşisinin	 bu	 saldırgan	 planlarını	 destekliyordu.
İngiltere	itiraz	etse	bile	kararlı	bir	muhalefet	yapmıyordu.

Fransa,	Cezayir	macerası	 için	 bir	 propaganda	 bahanesi	 olarak,	 “korsanlık	 ve
Cezayir’deki	mahkûmların	acıları”	sorunsalını	olduğu	kadar	dey	(Cezayir	Valisi
–çev.)	hükümetinin	mali	hesaplarını	da	ortaya	attı.	Fakat	18.	yüzyıldan	beri	 ve
özellikle	de	Avrupa	ve	Amerika	filolarının	19.	yüzyıl	başlarındaki	cezalandırıcı
seferlerinden	 sonra,	 Mağrip	 korsanlığının	 yok	 olmaya	 yüz	 tuttuğunu	 ve	 uzun
zamandır	 Cezayir	 yönetici	 kliği	 için	 kârlı	 bir	 uğraş	 olmaktan	 çıktığını
hatırlatmakta	 fayda	 var.	 Cezayirlilerin	 Aix-la-Chapelle	 kongresinin	 kararına



karşı	 çıkmaları,	 Fransa’nın	 dey	 yönetimini	 korsanların	 koruyucusu	 olarak
damgalamasına	fırsat	tanımıştı.

Mali	 hesaplar	 meselesi	 de	 aynı	 derecede	 uydurma	 bir	 meseleydi.	 Devrim
zamanında	dey,	o	zamanlar	ablukada	olan	Fransa’ya	buğday,	tuzlanmış	sığır	eti
ve	 deri	 göndermişti.	 Ayrıca,	 İtalya	 ve	 Mısır	 seferleri	 sırasında	 Bonapart’ın
ordusuna	 takviye	 sağlamıştı.	 Bunların	 büyük	 çoğunluğu	 borç	 olarak	 verilmişti
fakat	dey	geriye	hiçbir	şey	alamamıştı.	Borçların	geri	ödenmesi	üzerine	yapılan
anlaşmanın	 ve	 karşılıklı	 iddiaların	 Cezayirli	 Yahudi	 tüccarlar,	 Bakri	 ve
Busnach’ın	 aracılığıyla	 sonuçlanması	 dey’i	 memnun	 etmemişti.	 Fransızların
kendisini	 aldattığını	 ve	 Cezayir	 hazinesini	 milyonlarca	 frank	 dolandırdığını
düşünüyordu.	Borçlar	üzerine	süren	tartışmalar	yıllar	boyunca	sürecek	ve	dey	ve
adamlarını	 sinirlendirecekti.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 dey’in	 resmen	 yasaklamasına
rağmen	Fransızların	güçlendirmeye	başladığı	La	Calle	kalesinde	bir	anlaşmazlık
baş	göstermişti.

Anlaşmazlıklar	 Cezayir	 konsolosu	 Pierre	 Deval	 tarafından	 oldukça
derinleştirildi.	Bir	Fransız	 tarihçisine	göre	Deval,	Cezayir’de	şüpheli	bir	 itibara
sahipti	 ve	 ahlaksız,	 ilkesiz	 bir	 entrikacı	 olarak	 addediliyordu.	 Para
anlaşmazlığında	da	kirli	ve	provokatif	bir	rol	icra	etmişti.	Deval,	dey’e	komplo
kurmuş,	yalan	söylemiş	ve	ondan	zorla	rüşvet	almıştı.	29	Nisan	1827’nin	sıcak
sabahında	sayısız	dalaşmalarından	birinde	Deval,	dey’e	ağır	bir	şekilde	hakaret
etmiş	ve	dey	de	kızgınlıkla	Deval’a	sinek-kovucusuyla	vurmuştu.

Bu	 tam	 olarak	 Fransa’nın	 beklediği	 bahaneydi.	 Cezayir’le	 tüm	 ilişkilerini
kopardı	 ve	 Cezayir	 kıyılarını	 ablukaya	 aldı.	 İlk	 başta	 Mısırlılar	 vasıtasıyla
hareket	 etmeyi	 düşündü.	 1829’da	 Mehmet	 Ali	 ve	 Doğu’daki	 bir	 Fransız
müttefiki	 Cezayir’e	 saldırmaya	 karar	 kıldı,	 fakat	 daha	 sonra	 sunulan	 ödüllerin
yetersizliğinden	ötürü,	Fransızlarla	anlaşmayı	reddetti.

Bu	durumda	Polignac	hükümeti	 ve	X.	Charles	 bağımsız	 olarak	hareket	 etme
kararı	verdiler.	14	Haziran	1830’da,	General	de	Bourmont	komutasındaki	37.000
kişilik	 Fransız	 kuvvetleri	 Sidi	 Ferruh	 karaya	 çıktı	 (Başkent	 Cezayir’in	 23	 km
batısı).	 23	 Temmuz	 1830’da	 dey	 sürgüne	 gönderildi,	 yeniçeriler	 Türkiye’ye
döndü,	Cezayir	 hazinesi	 düşman	 tarafından	 yağmalanmış	 (yaklaşık	 48.000.000
frank)	ve	Cezayirlilerin	evleri,	tarlaları	ve	mülkleri	zorla	zapt	edilmişti.	İki	hafta
sonra,	 Paris’te	 bir	 devrim	 meydana	 gelmiş	 ve	 X.	 Charles’ın	 sallantıdaki	 tahtı
alaşağı	 edilmişti.	 General	 de	 Bourmont,	 Burbonları	 kurtarmak	 için	 birliklerini
göndermeye	 çalıştı,	 fakat	 askerlerinin	 direnişiyle	 karşılaştı.	 Sonra	 da	 ordusunu
terk	edip	Portekiz’e	kaçtı.



Louis	Philippe	de	Orleans’in	Temmuz	monarşisi,	Burbonların	Cezayir	mirasını
devraldı	ve	kısa	süren	bir	tereddütten	sonra	Fransa’nın	yeni	yöneticilerinin	kendi
çıkarları	–“para	kesesi”	 şövalyeleri	ve	kolay	kazanç–	 için	 savaşa	devam	kararı
aldı.	 1834’te	 “Afrika	 Komisyonu’nun”	 salık	 vermesiyle,	 Louis	 Philippe
Cezayir’in	 ilhakını	 resmen	 ilan	 etti	 ve	 bir	 genel	 vali	 yönetimi	 altında	 “Kuzey
Afrika’daki	 Fransız	 toprakları”nın	 sivil	 yönetimini	 oluşturdu.	 Bu	 zamandan
sonra	Fransa	başkent	Cezayir’in	yalnızca	kıyı	kasabaları	Oran,	Arzeu	ve	Bougie
olduğu	gibi	Cezayir	Sahel’ini	ve	Mediye’yi	işgal	etti.	Ülkenin	geri	kalan	kesimi
Fransız	otoritesine	boyun	eğmedi.

Bağımsızlık	Savaşı.	Abdülkadir

Başkent	Cezayir’i	 ele	 geçiren	Bourmont	 raporunda	 kibirli	 bir	 şekilde	 şunları
yazıyordu:	 “Tüm	 krallık	 tek	 bir	 kurşun	 dahi	 atmadan	 on	 beş	 gün	 içinde	 bize
teslim	olacak”.	Fakat	yanıldığını	görecekti.	Fransızlar,	Cezayir’i	ancak	40	yıllık
bir	 kanlı	 savaşın	 ardından	 zapt	 edebilecekti.	 Kısa	 bir	 süre	 sonra	 başkentin
düşüşünün	haberi	ülke	çapında	yayılır	yayılmaz	kabileler	düşman	ordusuna	karşı
ayaklandı.	 Cezayirliler,	 yakılmış	 tarla	 taktiğini	 kullanıyordu	 ve	 kendi	 ikmal
hatlarına	bağlı	kalan	Fransız	birlikleri	zor	durumda	kalıyordu.	Fransız	ordusunun
gasp	 ve	 yağmaları,	 halkı	 saldırganları	 geri	 püskürtmek	 üzere	 birleştirmişti.
Cezayir’in	 batı	 yakasında	 hareket,	 ulusal	 kahraman	 Abdülkadir	 tarafından	 ve
doğuda	da	İstanbul’un	uç	beyi	Ahmet	tarafından	yönetiliyordu.	Abdülkadir	1808
yılında	 Kadiriye	 Muhyeddin	 ailesinde	 dünyaya	 gelmişti.	 Babası,	 bir	 tarikatın
başındaydı	 ve	 uzun	 süreler	 Türk	 fütuhatçılarına	 sonra	 da	 Fransız	 işgalci
güçlerine	 karşı	 savaşmıştı.	 Abdülkadir	 dinî	 eğitimini	 Fransız	 işgalinden	 önce
tamamlamış	ve	Mekke’ye	hac	ziyareti	 için	uğramıştı,	Bağdat’ı	görmüş	ve	daha
sonra	Mehmet	Ali’nin	reformlarından	etkilendiği	Mısır’ı	gezmişti.

Abdülkadir	 sıradan	 bir	 murabıt	 değildi.	 Her	 şeyden	 önce	 cesur	 bir	 asker,
yetenekli	bir	binici,	 iyi	bir	nişancı	ve	marifetli	bir	generaldi.	Beliğ	bir	hatip	ve
şair	 ve	 zeki	 bir	 örgütçüydü.	 1832’de	 işgal	 güçlerine	 karşı	 savaşan	 kabileler
Abdülkadir’i	kendi	lideri	olarak	seçti.	Feodal	ve	kabilesel	ihtilaflarla	savaşmak,
sonu	 olmayan	 kavgaları	 bastırmak	 ve	 tüm	 nüfusu,	 ülkenin	 bağımsızlığını
savunmak	gibi	genel	bir	hedef	etrafında	birleştirmek	gibi	zorlu	bir	görevle	baş
başa	 kalmıştı.	Halka	 yakınlığından	 ve	 halkın	 umutlarının	 sembolü	 olduğundan
Abdülkadir,	 bu	 sonuca	 varana	 kadar	 ilerlemişti.	 Batı	 Cezayir	 kabilelerinin
komutasını	 eline	 aldığında,	 bilinen	 gerilla	 savaş	 taktiklerini	 kullanarak	 Fransız
birliklerine	amansız	darbeler	vurdu.	Birçok	yenilgiden	zarar	gören	ve	şansı	yaver
gitmeyen	 Fransızlar	 nihayet	 müzakere	 istemiş	 ve	 Şubat	 1834’te	 Desmichel
Anlaşması’nı	 imzalamışlardı.	Abdülkadir,	kendi	birliklerini	yeniden	toparlamak



ve	işgalcilere	karşı	savaşta	güç	kazanmak	için	bir	barış	dönemine	acilen	ihtiyaç
duyduğundan,	Fransızların	teklifini	memnuniyetle	kabul	etmişti.	Bunun	yanı	sıra
anlaşma,	üç	kıyı	kasabası	hariç	olmak	üzere	tüm	batı	Cezayir’i,	“iman	edenlerin
hükümdarı”	 (emir	 el-mu’minen)	 unvanını	 benimseyen	 Abdülkadir’in
egemenliğindeki	Arap	devletinin	bölgesi	olarak	tanıyordu.

Büyük	bir	devletin	hükümdarı	olarak	Abdülkadir	oldukça	mütevazı	bir	hayat
sürdürüyordu.	Sade	yemekler	yiyor,	yalnızca	su	içiyor,	süs	kullanmıyor,	göçebe
geleneklerine	sadık	kalarak	çadırda	yaşıyordu.	Tek	sahip	olduğu	küçük	bir	koyun
sürüsü	 ve	 bir	 çift	 öküzle	 sürülen	 bir	 toprak	 parçasıydı.	 Tek	 zenginliği	 ise
mükemmel	kütüphanesiydi.	Cezayir	kabileleri	 tarafından	hazinesine	ödenen	tek
bir	kuruşu	dahi	kendi	kişisel	ihtiyaçları	için	kullanmamıştı.

En	 çok	 ilgilendiği	 düşmana	 karşı	 temel	 silahı	 olan	 orduydu.	 Kabilelerin
oluşturduğu	 düzensiz	 birliklerden	 hariç,	 ki	 70.000	 kişiye	 tekabül	 ediyordu,
Abdülkadir	 10.000	 kişiden	 oluşan	 düzenli	 bir	 ordu	 oluşturdu.	 Askeriye	 ağası
(Ağa	 el-askerî)	 başlarında	 sırasıyla	 ağa,	 sail	 ya	 da	 reis	 es-saf’ın	 bulunduğu
binlere	 (tabur),	 yüzlere	 (bölük)	 ve	 müfrezelere	 bölünmüş	 düzenli	 ordunun
yönetimiyle	 görevlendirildi.	 Abdülkadir’in	 topçu	 birliği	 36	 parçayla
numaralanmıştı	 (gerçek	şu	ki	yalnızca	on	 ikisi	kulanıma	uygundu).	Abdülkadir
Fas	 ve	 Tunus’tan	 düzenli	 orduyu	 eğitmesi	 ve	 düzenlemesi	 için	 hocalar
getirtiyordu.	 Birçok	 Avrupalı	 öğretmen	 de,	 özellikle	 Fransız,	 vardı.	 Bunların
yanı	 sıra	Abdülkadir	 birliklerini	 donatmak	 için	 Fas’tan	 kayda	 değer	 yardımlar
aldı.	 Kendisine	 silah	 ve	 para	 sağlayan	 Fas	 Sultanı’yla	 aralarında	 sıkı	 bağlar
gelişmişti.	Abdülkadir	kışlalar,	kaleler,	bir	dökümhane,	iki	barut	imalathanesi	ve
dokuma	imalathanesi	inşa	etmişti.

Abdülkadir	ordusunun	geçimi	ve	askerî	inşa	için	gerekli	parayı	kazanmak	için,
geleneksel	 olduğu	 kadar,	 yeni	 sıra	 dışı	 yöntemleri	 de	 kullanıyordu.	 Her	 sığır
başına	öşür,	zekat	ve	kendi	tebaasından	olağandışı	vergiler	 topluyordu.	Bundan
başka,	Fas	Sultanı’nın	yardımlarını	ve	devlet	arazilerinden	ve	tekellerinden	gelen
gelirleri	de	kullandı.	Ayrıca,	Fransızlara	boyun	eğmiş	ya	da	harekete	katılmayı
reddetmiş	düşman	kabilelere	düzenledikleri	saldırılar	ile	ele	geçirdikleri	mallarla
hazinesini	dolduruyordu.

Abdülkadir,	 ordusunun	 temel	 kütlesini	 oluşturan	Müslüman	 din	 adamları	 ve
bedeviler	arasında	destek	bulmuştu.	Sosyal	yapı	erken	feodal	olarak	karakterize
edilebilirdi.	 Feodal	 üretim	 biçimi	 içinde	 ilkel	 komünal	 sistemin	 güçlü
kalıntılarına	 da	 rastlanıyordu.	 Abdülkadir	 yine	 de,	 feodal	 baskının	 azaltılması
gerektiğinin	 ve	 feodal	 tiranlığın	 önünü	 kesecek	 reformların	 sürdürülmesi



gerektiğinin	 farkındaydı.	 Cezayir’i	 halefler	 ve	 vekillerle,	 başlarında	 merkezi
iktidarın	 olduğu	 dokuz	 bölgeye	 böldüğü	 yönetimsel	 bir	 reformu	 hayata
geçirmişti.	 Ordugahların	 satılmasını	 yasakladı,	 kamu	 mallarının	 zimmete
geçirilmesine	karşı	mücadele	etti	ve	feodal	beyler	ile	kabile	şeflerinin	tiranlığına
karşı	göçebeleri	ve	köylüleri	korumaya	çalıştı.

Abdülkadir,	 Cezayir’de	 feodal	 ilişkileri	 bertaraf	 edemezdi,	 ki	 kendisini	 buna
da	adayamazdı.	Fakat	yine	de	feodal	beylerin	mutlak	yönetiminin	önünü	kesmiş
ve	 bu	 yüzden	 de	 onların	 nefretini	 üzerine	 çekmişti.	 Öfkeyle	 “çobanların	 ve
murabıtların	 zamanı	 geldi”	 diye	 söyleniyorlardı.	Hatta	Doğu	Cezayir’in	 feodal
liderleri	ona	uymayı	reddetmişti.	Beyleri	Ahmet’in	altında,	Abdülkadir’den	ayrı
olarak	Fransızlarla	savaşıyorlardı.	Feodal	kabile	beyleri	ve	Sahra	vahası	şeyhleri
de	 ona	 uymuyordu.	Murabıtları	 genellikle	 kendi	 vekili	 olarak	 tahsis	 ediyor	 ve
feodal	beylere	nadiren	vazifeler	veriyordu.	Abdülkadir’le	 işbirliği	yapan	feodal
beylerin	 bile	 onu	 Fransızlara	 teslim	 etmeye	 hazır	 olduğu	 söylenebilirdi.
Çıkarları,	 hırsları	 ve	 kendi	 menfaatleri	 ülkelerinden	 önce	 geliyordu.	 Vatan
hainliği	 ve	 feodal	 beylerin	 isyanları	 Abdülkadir’in	 kurduğu	 devleti,	 Fransız
generallerin	kuşkulu	başarılarından	daha	çok	yıpratıyordu.

1835’te,	 aralarındaki	 anlaşmayı	 haince	 ihlal	 eden	 Fransız	 generaller
Abdülkadir’in	bölgesini	işgal	etmişti.	Barışçıl	ara	sona	ermişti.	İki	yıllık	şiddetli
ve	kısır	 savaşın	ardından	Fransa,	Abdülkadir’le	yeni	bir	anlaşma	yapmaya	 razı
olmuştu.	Anlaşma,	30	Mayıs	1837’de	Tafna’da	imzalandı.	Fakat	bu	kez	Fransa,
Abdülkadir’in	 iktidarını	 yalnızca	 Batı’da	 değil	 Cezayir’in	 merkezinde	 de
tanımak	 zorunda	 kaldı.	 Bu	 şekliyle	 anlaşmak	 zorundaydılar,	 böylece	 bütün
çabalarını,	Fransız	karşıtı	muhalefetin	ikinci	merkezi	olan	Konstantin’e	karşı	bir
mücadeleye	harcamak	için	yoğunlaşabilirlerdi.

Konstantin’in	Zaptı.	Abdülkadir’e	Karşı	Yeni	Bir	Savaş

1836	 kışında	 Fransızlar,	 Konstantin’i	 ele	 geçirmek	 için	 girişimde	 bulundu,
fakat	Araplar	tarafından	geri	püskürtüldüler	ve	1.000	kayı	vererek	geri	çekilmek
zorunda	 kaldılar.	 Abdülkadir’le	 barış	 anlaşması	 imzaladıktan	 ve	 tarafsızlık
teminatından	 bir	 yıl	 sonra,	 Fransızlar	 bütün	 güçleriyle	 Konstantin’e	 saldırdı.
Ekim	 1837’de,	 kayaların	 üzerine	 kurulu	 ve	 ulaşılmaz	 gibi	 görünen	 şehri	 ele
geçirmeyi	 başardılar.	 Halk	 oldukça	 sert	 bir	 direniş	 gösterdi.	 Şehrin	 her
köşesinde,	 dar	 sokaklarında	 ve	 her	 damında	 bir	 savaş	 yaşanıyordu.	 Sonunda
Ahmet	 Bey	 ülkenin	 içlerine,	 direnişin	 yer	 yer	 devam	 ettiği	 uzak	 dağlara
çekilmek	zorunda	kaldı.

Konstantin’in	 ve	 Cezayir’in	 doğusunun	 zaptını,	 sömürgeci	 yağmacılığın



barbarlığı	 takip	 etmişti.	 Fransızlar,	 mağlupların	 topraklarını	 ve	 mülklerini	 ele
geçirmişti,	 bu	 da	 yeni	 bir	 rahatsızlığın	 ortaya	 çıkmasına	 sebebiyet	 vermişti.
Doğu	Cezayir	kabileleri	düşmana	karşı	bir	gerilla	savaşı	başlatacaktı.	Bu	sayede
Abdülkadir’in	 liderliğini	 de	kabullenip	ondan	Konstantin’e	vekil	 göndermesini
talep	etmişlerdi.	Bu	bağlamda	Fransızlar,	Abdülkadir’i	1839	Anlaşması’nı	 ihlal
etmekle	 suçlamış	 ve	 ona	 karşı	 yeni	 bir	 savaşa	 girişmişlerdi.	 Abdülkadir’e
gelince,	o	da	Fransa’ya	karşı	yıllarca	sürecek	kutsal	bir	savaş	ilan	etmişti.

1839	 yılı	 itibariyle	 Fransa	 Cezayir’de	 70.000	 asker	 bulunduruyor	 ve	 gitgide
takviye	 yapıyordu.	 Fransız	 askerlerinin	 binlercesi	 hastalıktan,	 dayanılmaz
sıcaklardan,	 metan	 gazından	 ve	 açlıktan	 öldü	 ve	 bitmez	 bir	 savaşa	 saplandı.
Fakat	 yine	 de	 Fransız	 ordusu	 büyümeye	 devam	 ediyordu.	 1837’de	 42.000
kişiyken,	 1844’te	 bu	 rakam	 90.000’e	 çıkmıştı.	 Bu	 rakam,	 Abdülkadir’in
ordusunun	 iki	 katı	 kadardı	 ve	 Arapların	 hayal	 dahi	 edemeyecekleri	 silahlarla
donatılmışlardı.	Bu	orduya	karşı	Abdülkadir,	ancak	güçlerinin	moral	üstünlüğü
ve	 usta	 gerilla	 taktikleri	 sayesinde	 karşı	 koyabilirdi.	 Bir	 Fransız	 mareşaline
“Ordunuz	 saldırdıkça	 biz	 geri	 çekileceğiz”	 diye	 yazacaktı.	 “Kaçmaya
zorlandığımızda	 da,	 geri	 döneceğiz.	 Gerekli	 gördüğümüz	 zaman	 savaşacağız.
Korkak	 olmadığımızı	 siz	 de	 çok	 iyi	 biliyorsunuz.	 Fakat	 ordunuza	 kendimizi
sunacak	kadar	da	aptal	değiliz.	Ordunuzu	 takatten	düşürecek,	eziyet	çektirecek
ve	parça	parça	yok	edeceğiz,	geri	kalanını	da	iklim	halledecektir.”	Abdülkadir	bu
taktikleri	uygulayarak	yıllarca	sürecek	istikrarlı	bir	direniş	sergileyebilecekti.

Fransız	 generallerinden	 Marshall	 Bugeaud,	 işgal	 ordusu	 komutanı	 olmuştu.
Fransa’nın	birer	vassalı	haline	gelen	ve	ülkenin	en	geri	bölgelerine	vekil	olarak
atanan	 Cezayir	 feodal	 beylerine	 rüşvet	 veriyordu.	 Abdülkadir’e	 karşı	 savaşta
Bugeaud,	 yeni	 hareketli	 kıtalar	 taktiğini	 benimsemişti.	 Batı	 hattı	 boyunca	 eş
zamanlı	 hareket	 eden,	 her	 biri	 kendi	 bölgesinde	 birleşen	 dokuz	 ila	 on	 iki	 kıta
belirlemiş	 ve	 Abdülkadir’in	 cephaneliklerinin	 ve	 üslerinin	 olduğu	 kaleleri	 ve
kasabaları	 ele	 geçirmişti.	 Durum	 şimdi	 “orduların	 çarpışmasından	 ziyade
karşılıklı	 gerilla	 savaşına”	 dönmüştü.	 Savaş	 ve	 saldırılar	 yıllarca	 sürüncemede
kalacaktı.	Fransızlar,	Cezayirlileri	yıldırmak	ve	Abdülkadir’in	yanında	yer	alan
kabileleri	 toptan	 imha	 etmek	 için	 en	 barbar	 yöntemlere	 başvurmaktan
çekinmiyordu.	 Sefere	 katılanların	 şahitliğine	 göre,	 Fransızlar	 tutsakların
kulaklarını	 kesiyordu	 ve	 Arapların	 kadınlarına,	 çocuklarına	 ve	 sürülerine	 el
koyuyordu.	 Kadın	 esirleri	 atlarla	 değişiyor	 ve	 onları	 hayvanlar	 gibi	 açık
arttırmayla	 satıyordu.	 “Bir	 tutsağın	 başını	 kamu	 önünde	 kesmenin	 onlar	 için
hiçbir	 önemi	 yoktu,	 yeter	 ki	 Araplar	 kendi	 otoritelerine	 saygı	 duysun”	 diye
yazmıştı	o	döneme	tanıklık	eden	biri.



Barbarca	 savaşlar,	 kabile	 içi	 kavgalar	 ve	 birçok	 feodal	 beyin	 vatan	 haini
eylemleri	 Abdülkadir’in	 Cezayir’den	 ihracıyla	 ve	 bölgesinin	 de	 dört	 yıllık	 bir
savaşın	 ardından	 Fransızlar	 tarafından	 ilhakıyla	 sonuçlandı.	 Fakat	 Abdülkadir
yine	 de	 pes	 etmedi.	 1844’te	 imanlı	 bir	 grup	 takipçisiyle	 kendisine	 yıllarca
yardımda	bulunmuş	Fas’a	sığındı	ve	yeni	savaşlar	için	hazırlıklara	başladı.

1844	Fransız-Fas	Savaşı

Bugeaud,	Fas	Sultanı	Mülaî	Abdurrahman’a,	Abdülkadir’i	 teslim	etmesi	 için
ültimatom	 biçiminde	 bir	 talepte	 bulunmuştu.	 Reddedildiğinde	 ise	 Fas’ı	 işgal
etmişti.	Prince	de	Joinville	komutasındaki	Fransız	filosu	Tangier	(6	Ağustos)	ve
Mogador’u	 (15	 Ağustos)	 bombaladı,	 Bugeaud,	 Fas	 Sultanı’nın	 yarı	 feodal
ordusunu	 Isly	 Nehri	 yakınlarındaki	 (14	 Ağustos	 1844)	 büyük	 bir	 savaşta
bozguna	uğrattı.	Mülaî	Abdurrahman’ı	Fransızların	 elinden	 ancak	Britanya’nın
müdahale	tehdidi	kurtaracaktı.	Fransızlar	Fas’tan	çekilmek	zorunda	kalmışlardı.
Fakat	 10	 Eylül	 1844	 Tangier	 Barış	 Antlaşması’na	 göre	 Mülaî	 Abdurrahman,
Abdülkadir’i	 suçlu	 olarak	 ilan	 etti,	 Cezayir	 başkaldırısına	 yaptığı	 yardımları
sürdürmeyi	 reddetti	 ve	 birliklerini	 sınırlardan	 çekerek	 isyancılara	 yardım	 eden
yetkilileri	 cezalandırdı.	 Bu	 anlaşma	 ayrıca,	 Cezayir	 ve	 Fas	 arasındaki	 kesin
sınırları,	 sadece	 görece	 dar	 bir	 kıyı	 şeridi	 boyunca	 olmak	 üzere	 belirlemişti.
Güney	için	herhangi	bir	sınır	hattı	çizilmemişti,	bu	da	her	zaman	yeni	bir	çatışma
tehlikesi	olacağı	anlamına	geliyordu.

Sömürgeciliğin	Başlangıcı.	1845-46	Ayaklanması

Tangier	Barış	Antlaşması’nın	hemen	ardından,	Abdülkadir	Cezayir’e	döndü	ve
çöllerde	 dolaştığı	 müddetçe	 bir	 gerilla	 savaşı	 örgütledi.	 Bu	 esnada,	 Oran	 ve
başkent	Cezayir	 bölgelerinde,	Cezayir’in	 kuzeyinde,	 keçi	 çobanı	Bu	Maza’nın
(keçi	adam)	başında	olduğu	yeni	bir	halk	isyanı	patlak	vermişti.

İsyan,	 Fransızların	 toprakları	 zorla	 ele	 geçirmesi	 sonucunda	 çıktı.	 Fransız
işgalinin	 henüz	 ilk	 yıllarında,	 otoriteler	 toprakların	 geniş	 ölçekli	 bir
müsaderesine	 girişti.	 8	 Eylül	 1830’da,	 tüm	 devlet	 toprakları	 (beylikler)	 ve
Cezayir	 Türklerinin	 toprakları	 Fransa’nın	 mülkü	 olarak	 ilan	 edildi.	 1	 Mart
1833’te	 sahipliği	 tapu	 senetleriyle	 yasallaşmamış	 topraklara	 el	 konmasına	 dair
bir	 yasa	 çıkarıldı.	 1839’da	 isyancı	 Mediye	 kabilesinin	 toprakları	 ve	 Cezayir
Sahel’i	 zapt	 edildi.	 Fransızların	 eline	 geçmiş	 olanlar	 dahil,	 tüm	 topraklar	 birer
spekülasyon	 nesnesine	 dönüşmüştü.	 Arazi	 spekülatörleri,	 maceracılar	 ve
Fransa’da	mülklerini	yitirmiş	soylular,	kolay	kazanç	uğruna	ve	ülkedeki	verimli
ovalarda	 yeni	 feodal	 aşiretler	 kurmak	 için	Cezayir’e	 geldi.	 Topraksız	Arapları
kendi	 serflerine,	 khammas’larına	dönüştürmüşlerdi.	 Sömürgecilerin	 çoğu	kendi



etraflarını	Oryantal	 lükslerle	donattı,	 saraylar	dikti	ve	haremler	kurdu.	Tüm	bu
sahtekar	ilişkilere	dahil	olmuş	Fransız	generalleri	ve	ileri	gelenleri	zenginleşmiş
ve	devasa	mülkler	edinmişti.	Sömürgeciler	tarafından	çıkarılan	“Tarım	reformu”
sömürüyü	 arttıracaktı.	 1843-44’te	 Fransız	 makamları,	 sömürgeleştirmeyi
hızlandıran	 bir	 kararname	 yayınladı.	 Aynı	 şekilde,	 24	 Mart	 1843’te	 kamu
khabus’larının	 (vakıf),	 dinsel	 toprakların,	 istimlak	 edilmesi	 üzerine	 bir
kararname	 yayınlandı.	 1	 Ekim	 1844’te	 ise,	 Avrupalıların	 özel	 vakıfları	 (yeni
kanunlar	 temelinde)	satın	alabilmesinin	önü	açıldı.	21	Temmuz’da	onaylanan	1
Ekim	 1844	 kararnamesi	 “sahipsiz	 topraklar”	 (1	 Haziran	 1830’a	 kadar	 tapu
senedi	alınmamış	ekilmeyen	tüm	topraklar)	olarak	bilinen	her	yeri	devlet	arazisi
olarak	beyan	etti.	Bu	“kanun”	 temelinde	bütün	Cezayir	kabileleri	 kendi	 toprak
haklarını	 kanıtlayacak	 belgeleri	 sunmak	 zorunda	 kalacaktı.	 Topraklara	 olağan
haklara	dayanarak	sahip	olan	kabilelerin	çoğunun,	sömürgecilerin	geçerli	saydığı
böyle	 bir	 belgesi	 yoktu.	 Böylece	 kitlesel	 el	 koymalar	 başlayacaktı.	 Fransız
makamları,	sadece	başkent	Cezayir	bölgesinde,	30.000’i	Arapların	ve	138.000’i
Fransız	sömürgecilerin	olmak	üzere,	168.000	hektar	araziyi	istimlâk	etti.	Benzer
bir	süreç	Cezayir’in	diğer	bölgelerinde	de	yaşanıyordu.

Toprakların	 toptan	 zaptı	 yerel	 halkın	 sabrını	 tüketmişti	 ve	 1845	 yılında
Cezayir’in	 batısının	 tamamı	 Fransızlara	 karşı	 bir	 ayaklanmaya	 kalkışmıştı.
İsyanın	lideri	Bu	Maza,	Abdülkadir’e	müracaat	etti	ve	halk	mücadelesinin	başına
geçmesini	istedi.	Fransızlar	işgal	güçlerini	hızlıca	108.000	kişiye	çıkaracaktı.	On
sekiz	cezai	birlik	yine	halkı	kılıçtan	geçirdi	ve	köyleri	ortadan	kaldırdı.	Fransız
generaller,	Pelissier	ve	Saint	Arnaud	bu	sefer	sırasında	adeta	barbarlığın	kitabını
yeniden	yazmıştı.	Pelissier	binlerce	Arap’ı	mağaralara	doldurup	dumanla	boğdu.
Saint	Arnaud	kadın	ve	çocuklar	da	dahil	1500	Arap’ı	mağaralara	kapattı.	 İşgal
ordusunda	 görev	 yapan	 Cavaignac	 da	 onlardan	 geri	 kalmıyordu.	 Ölümcül
baskılar	 ve	 “düşmanla	 işbirliği	 yapmanın”	 cezası	 olarak,	 toprakların	 zaptını
mümkün	 kılan	 31	 Temmuz	 1845	 kararnamesi	 amacına	 ulaşmıştı.	 Nihayetinde
isyan	 da	 sönmeye	 başladı.	 Fransız	 kıtaları,	 etrafını	 çevirmeye	 çalışarak
Abdülkadir’i	kovalamaya	başladı	fakat	o,	Sahra	Çölü’nün	vahalarına	çekilmiş	ve
oradan	gerilla	savaşını	sürdürüyordu.	Fransızlar,	Abdülkadir’i	ancak	1847	yılının
sonlarında,	 Fas	 Sultanı’nın	 ihanetini	 takiben,	 yakalamış	 ve	 Fransa’ya
göndermişti.	1848’de	Ahmet	Bey	de	yakalanacaktı.	Fransa’da	beş	yıl	kaldıktan
sonra	 Abdülkadir’in	 Doğu’ya	 dönmesine	 izin	 verilmişti.	 Beş	 yıl	 Bursa’da
yaşayan	 Abdülkadir,	 1855’te,	 hayatının	 geri	 kalanını	 geçireceği	 Şam’a
yerleşecek	ve	1883’te	75	yaşında	ölecekti.

Ellili	Yıllarda	Halk	Ayaklanmaları



Abdülkadir’in	yakalanmasından	sonra,	dağlık	Kabiliye	bölgesi	ve	uzak	güney
vahaları	hariç	neredeyse	tüm	Cezayir	Fransız	kontrolüne	geçmişti.	Bu	bölgelerin
ele	geçirilmesi	için	de	birkaç	yıl	geçecekti.	Fransa	1849	yılında	güneye	bir	sefer
düzenlemiş	 ve	Cezayir	 Sahrası’nda	 bazı	 vahaları	 zapt	 etmişti.	 Fransızların	 her
kulübeyi	zorla	almak	zorunda	kaldığı	asi	Zaatcha	vahası	yeryüzünden	silinmişti.
Halk	 mücadelesinin	 lideri	 Bu	 Zian	 idam	 edilmişti.	 “Uygarlaştırıcılar”	 başını
kesmiş	ve	teşhir	için	kale	duvarına	koymuştu.

1851’de,	Kabiliye	 dağlık	 bölgesinde,	Bu	Balga	 yönetiminde	 geniş	 bir	 kabile
isyanı	patlak	verdi.	Cezai	bir	birlik	300	köyü	talan	edip	ortadan	kaldırmış,	fakat
yine	de	 isyanın	 liderine	ulaşamamıştı.	 1852’de	Laghouta	vahasında	ve	1854’te
de	 Tuggurt	 vahasında	 büyük	 isyanlar	 çıktı.	 1854’te	 Doğu’daki	 savaş	 başlar
başlamaz,	 Kabiliye’deki	 mücadele	 daha	 kapsamlı	 hale	 geld.	 Bu	 Bagla
liderliğindeki	 halk,	 üç	 yıl	 içinde	 (1854-57)	 Fransızların	 yıkıcı	 seferlerini
başarıyla	geri	püskürtebilmişti.	Savaştaki	öncü	rol,	Rahmaniye	tarikatı	tarafından
oynanacak	 ve	 Fransız	 generalleri,	 Kabiliye’ye	 ancak	 1857’de	 boyun
eğdirebilecekti.

Cezayir	 savaşı,	 işçi	 sınıfının	 cellatları	 olan	 Cavaignac,	 Saint	 Arnaud,
MacMahon	 ve	 diğer	 birçoğu	 için	 okul	 görevi	 görmüştü.	 Daha	 sonraları,
bağımsızlıkları	için	savaşan	Araplara	ve	Cezayirlilere	reva	gördükleri	kanlı	baskı
yöntemlerinin	 benzerlerini,	 devrimci	 Paris	 proletaryasına	 karşı	 da
uygulayacaklardı.

Fransız	Burjuvazisi	Altındaki	Cezayir

Cezayir,	tarımsal	bir	ülkeydi	ve	zaptından	sonra	Fransız	kapitalistleri	de,	onun
adına	 endüstriyel	 bir	 gelişim	 düşünmemişlerdi.	 Bu	 ülkeyi,	 daha	 çok	 kendi
malları	 için	 bir	 pazar,	 ham	madde	 ve	 gıda	 kaynağı	 olarak	 görüyorlardı.	Temel
endişeleri,	ürünlerini	Cezayir	pazarlarında	yüksek	fiyatlardan	satıp,	tarımsal	ham
maddeleri	de	olabildiğince	ucuza	alarak	mümkün	olduğunca	yüksek	kârlar	elde
etmekti.	Başarılarının	ölçüsü,	Cezayir	ihracat	ve	ithalatına	dair,	aşağıda	sunulan
tablodan	da	görülebilir	(yıllık	ortalama,	milyon	frank).

İthalat İhracat
1830-40 15,0 2,1
1841-50 71,9 3,7
1851-60 80,8 31,1
1861-70 172,6 81,6

Fransızların	Cezayir’i	işgalinden	önce,	yurt	içi	endüstri	(köylü	ve	bedevi)	ve	el



sanatları	 (kasabalarda)	 oldukça	 gelişkindi,	 fakat	 işgalden	 sonra	 ciddi	 bir	 düşüş
göstermişti.	 İşgalci	 otoriteler	 faal	 olarak	 metropol	 kapitalistlerinin	 taleplerine
hitap	 ediyor	 ve	 imal	 ettikleri	 malların,	 Cezayir’e	 sınırlanmadan	 ithal	 edilmesi
için	geniş	 imkanlar	 temin	ediyorlardı.	Doğal	olarak	bu	da,	zanaatkarların	geniş
kitleler	 halinde	 zarar	 görmesine	 ve	 Cezayir’in	 çalışan	 tabakalarıyla,	 Fransız
sömürgecileri	 arasındaki	 çatışmanın	 kızışmasına	 neden	 oluyordu.	 Fransız
sermayesi	Cezayir	dışına	artan	miktarlarda	ham	madde	pompalamak	için	tahsis
edilmişti.	İmal	malları	ithal	ederek,	Fransız	sermayesi,	Cezayir’deki	endüstriyel
üretimi	 öldürürken,	 ham	 maddeleri	 de	 ihraç	 ederek	 de	 Cezayir’deki	 ham
maddelerin	ve	gıdaların,	tarımın	ve	maden	endüstrisinin	üretimi	üzerinde	kontrol
sağlıyordu.	 Peki	 bu	 kontrol	 kendisini	 hangi	 biçimlerde	 dışa	 vuruyordu?	 İlk
olarak,	 toprağın	 temellük	 edilmesiyle.	Üstelik	 bu	 süreç,	Abdülkadir’in	 ortadan
kaldırılmasından	ve	ellilerdeki	isyanlarının	bastırılmasından	sonra	hızlandı.

III.	 Napolyon’un	 zamanında,	 toprak	 zaptı	 oldukça	 büyük	 oranlara	 vardı.	 26
Şubat	 1851’de	 çıkarılan	 yasa,	 yetkili	 mercilerin	 el	 koyabileceği	 arazi
kategorisindeki	ormanlık	alanlar	da	dahil	olmak	üzere	Fransızlar’ın	Cezayir’de
daha	önce	çıkarmış	olduğu	bütün	“tarımsal”	yasaları	sistematize	edecekti.	Kayda
değer	 bir	 miktarda	 çalılığı	 da	 kapsayan,	 ormanlık	 taşradaki	 geniş	 arsaların
istimlak	edilmesi	sömürgecilere,	 tarımsal	sömürü	için	2.000.000	hektarlık	arazi
sağladı	 ve	 Arapları	 av	 kaynaklarından,	 otlaklardan,	 yakıt	 ve	 inşa
malzemelerinden	mahrum	bıraktı.	Aynı	yasa,	yalnızca	devlete	teslim	edilebilecek
kabile	 toprakları	 hariç	 olmak	 üzere,	 toprakların	 alınıp	 satılması	 gibi	 işlemleri
gerçekleştirme	 hakkını	 tanıyordu.	 Kabileler	 topraklarını	 gönüllü	 olarak
bırakmadığından,	1861	yılında	“kantonizasyon”	(kanton:	ülke	içinde	yönetimsel
bir	 bölge	–çev.)	 olarak	 bilinen	 yeni	 bir	 ayarlama	getirildi.	Kabile	 topraklarının
yalnızca	 kullanım	 amaçlı	 olduğu,	 üzerinde	 sahiplik	 iddia	 edilemeyeceği
duyurulmuştu.	 Bundan	 dolayı,	 kabilelere	 “fazla	 toprakları”	 devlete	 iade	 etme
emri	 verildi,	 ancak	 bu	 şekilde	 ellerindeki	 toprakların	 sahibi	 sayılabileceklerdi.
Bu	kararnameye	göre,	Arap	ve	Berberilerin	ancak	1861’den	önceki	iki	yıl	içinde
ektiği	 topraklar	 ve	 otlaklar	 onların	 tasarrufuna	 bırakılacaktı.	 1861’de	 343.000
hektardan	 fazla	 arazi	 “kantonizasyondan”	 etkilenmiş,	 61.000	 hektar	 araziye
devlet	el	koymuştu.

“Kantonizasyon”	Cezayir’de	memnuniyetsizlik	yaratmış	ve	23	Nisan	1863’teki
bir	 “Senatus-Consulte”	 (özel	 bir	 ferman	 –çev.)	 aracılığıyla,	 Fransa	 tüm
toprakların	kabileler	tarafından	kendi	mülkleri	gibi	kullanılmasını	kabul	etmişti.
Kararname	ortak	sahiplik	hakkının	satılamayacağını	işaret	ediyordu,	fakat	ortak
toprakların	 önce	 kabileler	 ve	 klanlar	 arasında	 sonra	 da	 aileler	 arasında



bölünebileceğini	 teklif	 ediyordu.	 Bu	 kararname,	 Fransız	 sömürgecilerin
toprakları	 ele	 geçirme	 ve	 devletin	 kabile	 topraklarını	 zapt	 etme	 fırsatını
kolaylaştırıyordu.	Bu	yüzden,	yalnızca	yedi	yılda	 (1863-70)	700.000	hektardan
fazla	arazi	bölüşüldü,	1.000.000	hektar	da	sömürgeciler	tarafından	ele	geçirildi.

Peki	 bu	 topraklar	 devlet	 yararına	 nasıl	 zapt	 edilmişti?	 Önemli	 bir	 miktarı,
“resmî	 sömürgeleştirme”	 sürecinin	 bir	 parçası	 olarak	 Fransız	 göçmenlere	 ya
kiraya	 verilmiş	 ya	 da	 peşkeş	 çekilmişti.	 1871’den	 itibaren,	 sömürgeci
göçmenlere	en	iyi	arazilerden	480.000	hektar	verilmişti.	Bu	toprakların	da	yüzde
doksanı,	 her	 biri	 elli	 hektardan	 fazlasını	 edinen	 büyük	mülk	 sahiplerinin	 eline
geçecekti.	 Fakat	 elli	 hektardan	 azını	 edinebilen	 daha	 küçük	 mülk	 sahipleri,
topraklarını	 sıklıkla	ektikleri	 (üzümler,	 sebzeler	ve	benzeri)	 için	aslında	zengin
birer	 girişimciye	 dönüşmüşlerdi.	 Fransız	 sömürgeciliğinin	 halkın	 çalışmasıyla
gerçekleştirildiği	iddiası	temelsizdi.	Elbette	sömürgeciler	arasında,	geneli	zengin
çiftçilerden	 oluşan	 Fransız	 köylüler	 de	 yer	 aldı,	 fakat	 bunlar	 azınlıktaydı,
10.000’den	fazla	değillerdi	ve	topraklardaki	payları	da	ihmal	edilebilirdi.

“Resmî	 sömürgeleştirme”	 süreci	 sırasında	 el	 değiştiren	 araziler	 bir	 yana,
muazzam	 büyüklükte	 topraklar	 da	 Fransız	 sömürgeciler	 tarafından,	 yerel
sahiplerinden	satın	alındı.	III.	Napolyon	zamanında,	imtiyazlı	gibi	hareket	eden
büyük	 Fransız	 kapitalist	 şirketler	 (esas	 olarak	 devlet	 fonuyla)	 ele	 geçirilen
topraklardan	geniş	paylar	edinmişti.	1851-61	yılları	arasında	büyük	imtiyazlılar
70.000	 hektar	 araziye	 konmuştu,	 yalnızca	 Compagnie	 Genevois’nın	 aldığı
20.000	 hektardı	 (bu	 dönemde	 250.000	 hektardan	 fazlası	 “resmî
sömürgeleştirme”	 işlemleri	 esnasında	 dağıtıldı).	 1861-71	 arasında	 da,
imtiyazlılar,	 “resmî	 sömürgeleştirme”	 amacıyla	 “sunulanları”	 saymazsak
400.000	 hektarı	 zapt	 ettiler.	 Aşağıdaki	 hesaplar	 operasyonların	 büyüklüğü
hakkında	 bir	 şeyler	 anlatır.	 1862	 ve	 63’te	 sadece	 30	 büyük	 imtiyazlı	 160.000
hektar	 ormanlık	 arazi	 edindi;	 1865’te	 Société	 Générale	 Algerienne	 100.000
hektar	ve	Société	du	Khabra	et	Makta	25.000	hektar	aldı.	Bu	yüzden,	bir	taraftan
toprakların	 Fransız	 kapitalist	 topluluklarının	 ve	 yerleşimcilerin	 eline	 geçmesi
sürecine	 yoğunlaşılıyordu.	Öte	 taraftan	 da,	 daha	 önce	 köy	 komünlerinin	 özgür
üyeleri	 olan	 Cezayir	 köylüleri	 büyük	 kitleler	 halinde	 topraklarından	 atılıyor,
ortakçı	olarak	köleleştiriliyor	ve	işverenler	tarafından	ölümüne	sömürülüyordu.

Peki,	 tüm	 bu	 yaşananların	 üretim	 biçiminde	 derin	 değişikliklerin	 yaşandığı,
büyük	 bir	 kapitalist	 ekonominin	 meydana	 çıkmaya	 başladığı	 anlamına	 geldiği
söylenebilir	miydi?	Kapitalist	 ekonominin	başladığını	 reddetmek	doğru	olmasa
da,	 katiyetle	 hayır!	 Hatta	 bu	 yıllarda	 kiralanan	 emek	 kullanımı	 üzüm
yetiştiriciliğiyle	artış	göstermişti.	Fakat	1870’e	kadar,	üzüm	yetiştirilecek	alanlar



yalnızca	 Mediye	 bölgesiyle	 sınırlıydı	 ve	 göz	 ardı	 edilebilecek	 kadar	 azdı.
Cezayir’in	 temel	 tarım	 biçimi	 olmaya	 devam	 eden	 hububat	 yetiştiriciliğinde,
geniş	 çaplı	 üretimler	 için	 kiralanan	 emeği	 saymazsak,	 tarım	 hâlâ	 fellahların
küçük	 ölçekli	 üretimine	 dayanıyordu.	 Fakat	 küçük	 ölçekli	 üretimde	 önemli
değişiklikler	 vuku	 bulmuştu.	 Fransız	 işgali	 öncesinde	 bu,	 köy	 komünlerinin
özgür	 üyeleri	 ile	 feodal	 ortakçıların	 ekonomisiydi.	 Özgür	 komüncülerin
çoğunluğunun	geniş	aileleri	vardı.	Ekonomi	genellikle	doğal	bir	karaktere	sahipti
(toprak	beyleri	pazarlanabilir	tahılın	görece	daha	büyük	bir	miktarına	sahip	olsa
da).

Köylülerin	 gasp	 edilmesi	 ve	 komünal	 toprakların	 Fransız	 kapitalistlerince
zaptını	 takiben,	 özgür	 komüncülerin	 sayısı	 aniden	 düşüş	 gösterirken
köleleştirilmiş	 ortakçıların	 sayısı	 arttı.	 Ulusal	 ekonomi	 bir	 meta	 karakteri
kazandı.	 Tefeciler	 (khammaslar)	 her	 yerde	 faaldiler.	 Compagnei	 Genevois’nın
zapt	 ettiği	 toprakları	 khammaslara	 kiraladığı	 biliniyordu	 örneğin.	 Aynı	 şey,
Société	Algerienn	için	de	geçerliydi,	kararnameye	göre	topraklarının	bir	kısmını
Fransız	 göçmenlere	 kiralamak	 zorundaydı,	 fakat	 bunun	 yerine	 khammaslara
kiralamıştı.	 Société	 Algerienne,	 Compagnei	 Algerienne	 olarak	 yeniden
düzenlendiğinde	 (1878),	 59.000’i	 khammaslara	 kiralanan,	 6.000’i	 göçmenlere
kiraya	verildiği	ve	yalnızca	5.000’inin	şirketin	kendi	malı	olarak	kaldığı	70.000
hektar	 toprak	 tahsis	 edildi.	 Bireysel	 Fransız	 yerleşimciler,	 özellikle	 hububat
yetiştirme	 bölgelerinde	 olanlar,	 khammas	 sisteminin	 geniş	 bir	 kullanımını
gerçekleştiriyordu.	 Toprakların	 Fransız	 sömürgeci,	 kapitalist	 ve	 imtiyazlı
topluluklar	 tarafından	 ele	 geçirilmesi,	 Cezayir	 köylülerinin	 binlercesinin
hakkının	 gasp	 edilmesi,	 feodal	 ortakçı	 ya	 da	 çiftlik	 emekçisi	 olarak	 ölümüne
sömürülmeleri	 yeni	 halk	 isyanlarına	 hız	 kazandırdı.	 1859’da	 Batı	 Cezayir’de,
Banu	Snassen	 kabileleri	 ayaklandı.	 1864’te	 isyan,	Velid-sidi-Şeyhi	 kabilelerine
de	yayıldı.	Nihayet	1871’de	Mukrani	önderliğinde	büyük	bir	ulusal	 ayaklanma
başladı.



BÖLÜM	XIV
Tunus’un	Finansal	Esareti	ve	Bir	Yarı-Sömürgeye	Dönüştürülmesi

Tunus	İçin	İngiliz-Fransız	Mücadelesi

Cezayir’in	1830’da	Fransızlar	tarafından	işgali,	Tunus’un	da	kaderini	çizmişti.
Tunus,	 Akdeniz’de	 stratejik	 bir	 konumda	 olması	 ve	 Cezayir’le	 doğu	 sınırının
olmasıyla,	Kuzey	Afrika’da	kolonyal	bir	imparatorluk	inşa	etmek	isteyen	Fransız
sömürgecilerin	 dikkatini,	 doğal	 olarak	 çekmişti.	 Fakat	 dar	 görüşlü	 Tunuslu
yöneticiler	bu	tehlikenin	farkında	değildi;	hatta	ezeli	düşmanları	Cezayirli	dey’in
bu	 kötü	 talihine	 sevinmişlerdi.	 Tunus	 feodal	 beyleriyle	 Cezayirliler	 arasındaki
hasımlıktan	 faydalanan	 Fransa,	 Cezayir’deki	 orduları	 için	 Tunus	 beylerinden
ekmek	temin	edebilmişti.	Tunus’un	yaklaşan	zaptını	kolaylaştırmak	için	Fransa,
Tunus’un,	Türkiye’den	bağımsız	kendi	başına	bir	devlet	olduğunu	ve	Tunus’un
bağımsızlığını	 savunacağını	 deklare	 etti.	 Padişah	 II.	 Mahmut	 Osmanlı
İmparatorluğu’nu	 merkezileştirme	 politikası	 güdüyordu	 ve	 uzak	 bölgeler
üzerinde	etkili	bir	merkezi	kontrol	kurmaya	çabalıyordu.	Babıali’nin	otoritesini
bilhassa	Kuzey	Afrika	bölgelerinde	güçlendirme	niyetindeydi.	1835’te	Türkler,
yeniçerilerin	 yönetici	 hanedanını	 devirerek	 Trablus’u	 ele	 geçirmiş	 ve	 burayı
Osmanlı	İmparatorluğu’nun	normal	bir	eyaleti	haline	getirmişlerdi.	1836’da	ise
sıra	Tunus’a	 gelmişti.	 Türk	 donanması	Tunus’a	 gönderilmiş	 fakat	 Fransa	Türk
planlarına	itiraz	edip	kendi	donanmasını	Türkleri	karşılamak	üzere	göndermişti.
Savaş	 tehdidiyle	 karşılaşınca	 Türk	 donanması	 geri	 çekilmişti.	 Böylece
Tunus’taki	statüko	muhafaza	edilmişti.

Türk	donanmasının,	Tunus	sularını	terk	etmesinden	kısa	bir	süre	sonra	Fransa
bölgeyi	 istila	 etmek	 için	 girişimde	 bulundu.	 1837	 yılında	 Fransa	 birlikleri
Tunusluların	 bölgesine	 saldırdı,	 birçok	 köyü	 talan	 etti	 ve	 ekinleri	 yaktı.	 Türk-
Cezayir	 sınır	 belirlemeleri	 esnasında	 artan	 sınır	 ihtilafları	 ve	 Tunus	 beylerinin
Cezayir’e	 önceden	 ödediği	 haraç	 meselesi	 bu	 barbar	 saldırılarının	 bahanesi
olarak	kullanıldı.	Fakat	sonunda	İngiltere’nin	baskısı	ile	Fransız	birlikleri	Tunus
bölgesinden	geri	çekilmek	zorunda	kaldı.

İngiltere	kendisini,	Fransa’nın	Cezayir’i	istila	etmesiyle	kolayca	ilişkilendirmiş
ve	 Fransa’nın	 Tunus’taki	 planlarına	 ciddi	 bir	 muhalefet	 göstermişti.	 Bu,	 esas
olarak	 Tunus’un	 stratejik	 konumu	 ile	 ilgiliydi.	 Limanları	 Bizerta	 ve	 Goletta,
Doğu	 ve	Batı	Akdeniz	 arasındaki	 dar	 boğazda	 bulunuyordu.	 İngilizler	 faal	 bir
şekilde	 konumlarını	 güçlendiriyordu,	 Malta’yı	 ele	 geçirmiş	 ve	 Fransa’nın	 bu



bölgede	 bir	 yapılanmaya	 gitmesine	 rıza	 göstermemişlerdi.	 1837	 anlaşmazlığı
Tunus	 üzerinde	 kırk	 yıldan	 fazla	 sürecek	 olan	 İngiliz-Fransız	 düşmanlığının
gerilimini	artırdı.

Tunus’ta	 hakimiyet	 kurma	 üzerine	 yaşanan	 İngiliz-Fransız	mücadelesi	 çeşitli
biçimlere	 büründü.	 Her	 şeyden	 önce,	 Britanya	 ve	 Fransa,	 Tunus	 pazarı	 için
rekabet	 ediyordu.	 İkincil	 olarak,	 topraklar,	 madenler,	 iletişim	 ağlarının	 inşası,
iletişim	araçları,	 limanlar	ve	diğer	girişimlerde	imtiyaz	için	rekabet	ediyorlardı.
Üçüncü	 olarak,	 Tunus	 beyi	 ve	 idaresi	 üzerinde	 politik	 etki	 kurmak	 için	 bir
rekabet	 söz	 konusuydu;	 beyin	 önemli	 yetkilileri	 arasında	 Fransız	 ve	 İngiliz
temsilciler	 bulunmaktaydı.	 Son	 olarak,	 Tunus	 üzerinde	 finansal	 bir	 kontrol
sağlama	 adına	 rekabet	 ediyorlardı.	 Tunus’taki	 hegemonya	 mücadelesinin,
Tunus’un	 köleleştirilmesini	 ve	 zaptını	 planlayan	 Avrupalı	 bankerlerin	 yolunu
sonuna	 kadar	 açan	 Tunus	 beyleri	 aracılığıyla	 bir	 reform	 zemini	 yarattığı	 da
belirtilmelidir.

Tunus’ta	Reformlar

Türklerin	 ve	 Fransızların	 ülkeyi	 ele	 geçirme	 tehlikesi	 Tunus	 beylerini	 kendi
ülkelerini,	 ilk	 önce	 de	 ordularını,	 modernize	 etme	 hususunda	 teşvik	 etti.	 Baş
reformcu,	 İngilizler	 ve	 Fransızlar	 arasında	manevra	 politikasını	 güden	Ahmed
Bey’di	(1837-55).	Napolyon’un	ve	stratejilerinin	hayranı	olan	bu	“despot	aydın”
bir	 askerî	 okul	 kurdu,	 köleliği	 kaldırdı,	 yurt	 dışından	gemiler,	 büyük	 toplar	 ve
ekipmanlar	 satın	 aldı,	 kışlalar,	 istihkâmlar	 ve	 saraylar	 inşa	 ettirdi.	 Ordunun
yeniden	 düzenlenmesi	 ve	 inşa	 programı	 çok	 büyük	 miktarlarda	 para
gerektiriyordu,	özellikle	de	Avrupalı	 askerî	 eğitmenlerin	ve	 teçhizatçıların	beyi
soymaya	 başlamasıyla.	 Orduya	 harcanan	 muazzam	 miktarlar	 bir	 yana,	 kayda
değer	 miktarda	 bir	 para	 da	 sarayın	 bakımı	 için	 heba	 edildi.	 Bunun	 yanı	 sıra,
devlet	hazinesi	beyin	saray	adamları	 tarafından	yağmalanıyordu	ve	özellikle	de
kırk	 yıl	 boyunca	 Tunus’un	 gerçek	 yöneticisi	 Mustafa	 Haznedar	 tarafından.
Masrafları	karşılamak	için,	devlet	vergileri	arttırdı	ve	sonunda	da	kredi	istemek
zorunda	kaldı.	Borç	alınan	paranın	büyük	bir	kısmı	israf	edildi.	Tunus’un	üretici
güçlerini	 geliştirmek	 yerine,	 yönetici	 klik	 tarafından	 zimmete	 geçirilmiş,
savurganca	 lüks	 mallara,	 sarayların	 inşasına,	 beyin,	 gözdelerine	 dağıttığı
milyonlarca	hediyeye	ve	grotesk	Tunus	ordusuna	harcandı.	Mısır	Paşası	Mehmet
Ali,	her	zaman	modern	bir	orduya,	ciddi	bir	politik	mücadele	aracı	olarak	itibar
ederdi,	 çağdaşı	 Ahmed	 Bey	 ise	 yalnızca	 bir	 eğlence	 biçimi	 olarak	 görürdü.
Ordunun	halk	hareketlerini	önleme	aracı	olarak	kullanıldığı	da	doğruydu,	 fakat
önceki	devlette	de	bu	görevi	başarıyla	yerine	getiriyordu.	Diğer	bir	deyişle	ordu
reformu	 bir	 fiyaskoydu.	 Modernize	 edilmiş	 ordu,	 silahsız	 insanlara	 karşı



savaşmaktan	gayri	bir	şeyler	yapabilmekten	acizdi.

Muazzam	 miktarlarda	 para	 amaçsızca	 çarçur	 edildi.	 Bey,	 Fransa	 ve
Britanya’dan	 ateş	 etmeyen	 silahlar,	 patlamayan	mühimmatlar	 ve	 henüz	 denize
inmeden	 çürüyen	 gemiler	 satın	 almıştı.	 Diğer	 bir	 deyişle,	 İngiliz	 ve	 Fransız
fabrikatörlerin	 başka	 hiçbir	 şekilde	 elden	 çıkaramayacağı	 onca	 defolu	 mala,
Fransız	 ve	 Britanya	 orduları	 tarafından	 ıskartaya	 çıkarılmış	 çerçöpe	 büyük
meblağlarda	 para	 harcamıştı.	 Bu	 harcamaların	 yükü	 de	 ağırlıklı	 olarak	 halkın
sırtına	 bindirildi	 ve	 bu	 da	 sırası	 gelince	 Tunus’ta	 ciddi	 bir	 memnuniyetsizliğe
neden	oldu.	1840’ta	başkent	Tunus’ta	bir	isyan	baş	gösterdi,	bunu	1842	yılında
Goletta	ve	1843	Beja	isyanları	izledi.	Bey	tarafından	çocuk	oyuncağına	dönen	ve
donanmasında	hizmet	etmek	için	davet	edilen	Fransız	ve	İngiliz	askerî	danışman
ve	 eğitmenler,	 zamanlarının	 çoğunu	 ajanlık	 yaparak	 ve	 Tunus’un	 içişlerine
karışarak	 harcıyordu.	 Bu	 ülkelerin	 temsilcileri,	 Bey’in	 askerî	 reformlarını
methediyorlar,	Tunus’u	Avrupalı	bankerlerin	pençesine	bırakacak	olan	reformcu
hevesini	 teşvik	 ediyorlardı.	 1856’da,	 Doğu	 savaşının	 sonunda,	 Türk	 Sultanı
Abdülmecit	 yabancı	 sermayeye	 bir	 dizi	 hak	 tanıyan	 bir	 hatt-ı	 hümayun
yayınlamıştı.	 İngiltere	 ve	 Fransa	 benzeri	 hak	 ve	 güvenceleri	 Tunus	 Bey’inden
talep	 ediyordu.	Muhammed	Bey	 (1855-59)	 1857	 yılında,	 1839	Gülhane	Hatt-ı
Hümayunu	ve	1856	Hatt-ı	Hümayunu	ile	aynı	şartları	tekrarlayan	Ahd	el-Aman’ı
(Güvenlik	 Paktı)	 yayınladı.	 Bu	 pakt	 tüm	 tebaanın	 inancına	 bakılmaksızın	 eşit
olacağını,	bireysel	güvenliği	ve	ayrıca	mülklerin	dokunulmazlığını	ilan	ediyordu.
1858’de	başkent	Tunus’ta	bir	belediye	konseyi	kuruldu	ve	1861’de	Muhammed
es-Sadık	Bey’in	hükümdarlığı	sırasında,	özellikle	bir	danışma	organının	–Yüce
Konsey–	 kuruluşunu	 beyan	 eden	 Tunus	 Anayasası	 resmen	 ilan	 edildi.	 Bunun
yanında	demiryollarının,	limanların	ve	telgraf	hatlarının	inşasını	ve	vergi	ile	ordu
sisteminin	yeniden	örgütlenmesini	de	tasavvur	ettiler.

Yabancı	 işadamları	 bu	 reformların	 avantajlarından	 faydalanmak	 için	 aceleci
davrandılar.	İngilizler	başkent	Tunus	ile	Goletta	arasında	ilk	Tunus	demiryolları
inşa	 imtiyazını;	 Fransızlar	 da	 telgraf	 hattı	 inşası	 ve	 Zaghwan	 su	 kemerinin
restorasyonu	 imtiyazını	 aldı.	 Bu	 da	 yabancıların	 Tunus’ta	 toprak	 satın	 alma
hakkının	 onaylandığı	 anlamına	 geliyordu.	 10	 Ekim	 1863’te	 İngiltere,	 Tunus’a,
ilk	maddesi	Britanya	uyrukluların	bundan	böyle	Tunus	naipliğinde	herhangi	bir
türde	 taşınmaz	 mülk	 satın	 alabileceği	 ve	 sahiplenebileceğini	 işaret	 eden	 bir
anlaşma	 dayattı.	 Aynı	 haklar,	 henüz	 1824	 yılında	 sonuçlanmış	 olan	 Fransız-
Tunus	Anlaşmasına	dayanarak	Fransızlara	da	tanındı	ve	Fransızlar	en	ayrıcalıklı
ulus	 haline	 geldi.	 Sonrasında	 Fransa	 daha	 sağlam	 yasal	 garantiler	 edindi	 ve
1871’de	 Fransız	 vatandaşlarına	 Tunus’ta	 toprak	 satın	 alma	 hakkı	 tanıyan	 Bey



kararnamesi	yayınlandı.	Aynı	haklar	İtalyan,	Avusturya	ve	Prusya	vatandaşlarına
da	verilecekti.

Tunus’un	Finansal	Esareti

Yabancı	 sermayenin	 Tunus’a	 nüfuz	 etmesi	 ona,	 Türkiye	 ve	Mısır’da	 olduğu
gibi	finansal	esaret	olarak	geri	dönmüştü.	Doğu	savaşından	hemen	sonra,	Avrupa
bankaları	 Tunus’a,	 onu	 hızlıca	 finansal	 bir	 bağımlılığa	 dolayacak,	 insafsız
krediler	yüklediler.

1862	 itibariyle	Tunus	Beyi’nin	 taahhütlü	borcu	28.000.000	 franka	ulaştı.	Bu,
Tunus	için	oldukça	büyük	bir	meblağdı	ve	onu	iflasın	eşiğine	getirmişti.	Fransız
bankalarından	 oluşan	 bir	 konsorsiyum	 bu	 durumun	 sağladığı	 avantajla	 Bey’e
35.000.000	franklık	bir	kredi	önerdi.	Bey	teklifi	kabul	etti	ve	6	Mayıs	1863’te	bir
anlaşma	 imzalandı.	 35.000.000	 frankın	 10.000.000’u	 (net	 olarak	 9.772.000)
bankerler	 tarafından	 alındı,	 geri	 kalan	 25.000.000’un	 20.000.000’u	 da	 eski
stokların	 tesliminde	ödendi.	Aşkın	borçlarını	hemen	ödemesi	 için,	Bey’in	eline
geçen	 yalnızca	 5.640.000	 franktı.	 Tüm	 bunlar	 için	 Tunus,	 on	 beş	 yıl	 içinde
63.000.000	frank	ve	ayrıca	da	13.000.000	komisyon	ödemeyi	 taahhüt	ediyordu
(asıl	meblağ	35.000.000	ve	28.000.000	faiz).

Tunus,	iflasını	engelleyebilmenin	uzağında	adeta	ateşe	atılmış	gibiydi.	Fransız
bankaları,	 Tunus	 halkının	 kaderini	 umursamadan,	 kârlarını	 biçiyordu.	 Peki,
Tunus	 bu	 denli	 ağır	 şartları	 nasıl	 kabul	 edebildi?	 Maalesef	 bu	 sorun	 Tunus
halkına	 sorulmamıştı.	Her	 şeye	Bey	ve	Fransızların	 rüşvetle	bağladığı	Mustafa
Haznedar	 başta	 olmak	 üzere,	 ülkelerini	 kendi	 menfaatleri	 uğruna	 ateşe	 atan
bakanlar	karar	vermişti.

Tunus’taki	 durum	 günden	 güne	 daha	 kötüye	 gidiyordu.	 Feodal	 boyunduruk,
yabancı	 esaretiyle	 tamamlanmıştı.	 Reformlar,	 Tunus	 feodalizminin	 tamamen
muhafaza	edilen	çekirdeğine	dokunamadı.	Yabancı	borç	ödemeleri	sürekli	daha
büyük	 meblağlarda	 para	 gerektiriyordu.	 Devlet	 kaynak	 arayışıyla,	 bazı
bölgelerde	 kelle	 vergisini	 –mecba–	 iki	 hatta	 üç	 katına	 çıkardı.	 Buna	 cevaben
1863	yılında	Ali	bin	Gadahum	önderliğinde	bir	halk	ayaklanması	patlak	verdi.
Tüm	 Tunus,	 yabancı	 sermaye	 çıkarına	 ülkeye	 zarar	 veren	 feodal	 kliğe	 karşı
ayaklanmıştı.	1863-64	ayaklanması	bastırıldı	ve	halk	içinde	bulunduğu	çekilmez
koşullara	 geri	 döndü.	 Bu	 esnada,	 Tunus	 bütçesinin	 onda	 dokuzu	 borç
ödemelerine	gidiyordu.

Bir	çıkış	yolu	arayan	Bey,	yüzünü	bir	kez	daha,	25.000.000’luk	yeni	bir	kredi
sağlayacağı,	yabancı	 sermayeye	döndü.	Kredi	 teminatı	olarak	 tefeciler,	ülkenin



gümrük	 kaynaklarına	 ulaşım	hakkını	 edindiler.	Bir	 önceki	 gibi	 bu	 kredi	 de	 bir
üçkağıda	 dönüştürüldü.	 Tunus	 25.000.000	 franktan	 neredeyse	 hiçbir	 şey
alamadı.	Bankalar	önemli	bir	miktara	komisyon,	sürüm	ve	benzeri	sebeplerle	el
koydu;	 geri	 kalan	 miktar	 da	 bir	 önceki	 kredinin	 faiz	 ödemesine	 gitti.	 Tunus
Devleti’nin	eline	yalnızca	3.500.000	frank	geçmişti,	 fakat	bunu	bile	nakit	değil
ayni	 olarak	 vermişlerdi;	 2.500.000	 franka	 bir	 firkateyn	 ve	 1.000.000’a	 da	 top
sözü	alındı.

Yeni	krediden	sonra,	durum	felaket	bir	hal	aldı.	Yağma	tüm	sınırları	aşıyordu.
Yabancı	 borçları	 ödemek	 için	 Tunus,	 köylülerden	 ve	 esnaftan	 her	 şeyini	 zorla
alıyordu.	İnsanlar	dövülüyor,	işkence	görüyor	ve	idam	ediliyordu.	Tüm	bunlara
bir	de	bölgede	baş	gösteren	korkunç	bir	açlık	eklendi.	İnsanlar	otları,	kökleri	ve
cesetleri	yiyordu,	salgın	bir	kolera	baş	göstermiş,	halk	binlerce	kişilik	gruplarla
Trablusgarp’a	 göçe	 başladı.	 İsyanlar	 birçok	 civar	 bölgeye	 yayıldı.	 Bu	 şartlar
altında,	 Tunus	 hükümetine	 yabancı	 borç	 ödemesini	 durdurması	 için	 baskı
yapılıyordu.	 Bey	 hükümeti,	 Türkiye	 ve	 Mısır’ın	 benzeri	 kaderinden	 sekiz	 yıl
önce,	1867	yılında	 iflasını	 açıkladı.	Bunun	 sağladığı	 avantajla	Avrupalı	güçler,
Tunus	üzerinde	finansal	bir	kontrol	kurdular.	1869’da	Tunus	Devleti’nin	gelir	ve
giderlerini	 düzenlemek	 için,	 bir	 Uluslararası	 Finansal	 Komisyon	 oluşturuldu.
Fransız,	 İngiliz-Maltalı	 ve	 İtalyan	 tefecilerin	 temsilcileri	 bu	 komisyonun
çalışmalarına	 iştirak	ettiler.	Fransa	yönetici	 rolünü	üstlenmişti.	Tunus’un	bütün
borçları	125.000.000	frank	olarak	belirlendi.	Ülke	her	yıl	 toplam	borcun	yüzde
beşine	 tekabül	 eden,	 aynı	 zamanda	devletin	 tüm	harcamalarının	da	yarısı	olan,
6.250.000	franklık	ödemeleri	 taahhüt	edecekti.	Uluslararası	Finans	Komisyonu,
Tunus’un	 gümrük	 gelirlerinin	 yönetimini	 devraldı.	 Bunların	 yetersiz	 kalması
halinde,	devlet	açıkları	kapatmakla	mükellef	olacaktı.

Tunus,	 yabancı	 bankaların	 bir	 patrimonisi,	 yarı	 sömürgesi	 haline	 gelmişti.
Fakat	 hangi	 kapitalist	 grubun	 baskın	 geleceği	 ve	 ülkeyi	 sömürgeye	 çevireceği
henüz	net	değildi.	Fransa	ve	İngiltere	arasında	ateşli	bir	düşmanlık	peydahlanmış
ve	sonunda	bu	mücadelede	İtalya	da	faal	bir	rol	kapmıştı.



BÖLÜM	XV
Mısır’ın	Finansal	Esareti

Yabancı	Krediler

Süveyş	Kanalı’nın	inşası	ve	diğer	projelerle	ilgili	muazzam	harcamalar,	Mısır
Devleti’ni	yabancı	kredi	kaynağına	başvurmaya	zorladı.	Bu	krediler	en	acımasız
şartlarla	 Mısır’a	 verilecekti.	 Ülkede	 kamu	 borçları	 Said	 Paşa’yla	 başlamıştı.
Babıali’nin	 onayı	 olmaksızın	 yabancı	 kredilere	 başvurma	 hakkı	 olmadığı	 için,
Said	 Paşa	 bu	 engeli,	 Avrupa	 pazarlarında	 piyasaya	 sürülen	 Hazine	 bonosu
sağlayarak	aştı.	Mısır’ın	sözde	kısa	vadeli	borçları	Said’in	ölümünde	6.000.000
poundu	aşacaktı.

Fakat	Said	daha	geniş	kredilerle	anlaşmaya	devam	ediyordu.	Burada,	ölümcül
rol,	Said	ve	İsmail’in	borçlarını	“sabitleyen”	ünlü	finansal	manipülatör	Herman
Oppenheim	 tarafından	 icra	 edilecekti.	 Oppenheim	 aslen	 Prusya’dandı,	 fakat
Britanya	tabiiyetindeydi	ve	Paris	ve	İskenderiye’de	bankaları	vardı.	Londra’daki
Frühling	ve	Göschen	bankacılık	şirketiyle	yakın	 ilişkileri	vardı	ve	Britanya’nın
çıkarlarına	hizmet	ediyordu.

1862’de	 Oppenheim,	 Süveyş	 Kanalı’nın	 inşası	 ile	 ilintili	 taahhütlerin
karşılanmasında	ihtiyaç	duyulan	Mısır	Devleti’nin	ilk	kredisinin	çıkarılmasında,
Said’e	 yardım	 etti.	 “Kur	 değeri	 farkı”	 ifadesi	 yüzünden	 kreditörler,	 kredinin
nominal	 değerinin	 çok	 daha	 azını	 ödemiş,	 fakat	 tüm	 meblağ	 için	 geri	 ödeme
koşullarında	 diretmişlerdi.	 1864’te	 Oppenheim,	 bu	 kez	 Messr’lerden	 kredi
ayarladı.	Mısır	Hazinesi,	 Frühling	ve	Göschen’in	 sağladığı	 5.700.000	poundun
yalnızca	4.860.000’ini	aldı	ve	geri	kalan	tutara	da	“kur	değerindeki	fark”	olarak
bankalar	tarafından	el	kondu.	Mısır’ın	aldıklarının	büyük	çoğunluğu	kısa	vadeli
borçların	 azaltılmasına	 gitti.	 İsmail	 kredilere	 bir	 teminat	 olarak,	 Delta’nın	 en
zengin	üç	bölgesinin	gelirlerini	verdi.	1865’te	İsmail,	İngiliz-Mısır	Bankası’ndan
“özel”	bir	kredi	bağladı.	3.387.000	£	nominal	toplamdan,	nakit	olarak	2.750.000
alabildi.	Bu	tutarın	yarısıyla	mülkler	satın	alıp	diğer	yarısıyla	da	şeker	rafinerisi
kurdu.

İsmail	1866’da,	birçok	yeni	kredi	sözleşmesi	yapacaktı.	Bu	kez	Messr’lerden
borç	 alıyordu.	 Frühling	 ve	 Göschen	 kredi	 tahsili	 için	 demiryolu	 yapmak
istiyordu,	 fakat	 Mısır’ın	 halihazırdaki	 demiryolları	 zaten	 ipotek	 edilmişti.
3.000.000	 £	 nominal	 tutardan,	Mısır	Hazinesi’ne	 geçen	 yalnızca	 2.640.000’di.



1867’de	Hidiv,	Emperyal	Osmanlı	Bankası’ndan	(İngiliz-Fransız),	şeker	kamışı
plantasyonları	kurmak	için	arazi	satın	alma	amacıyla	“özel”	bir	kredi	aldı.	Hidiv,
2.080.000	£	nominal	değerden	1.700.000’ini	alacaktı.	1868’de	de	Oppenheim’la
yapılan	bir	 kredi	 anlaşmasında,	 11.890.000	£	nominal	 değerden,	Mısır’ın	 eline
nakit	olarak	geçen	yalnızca	7.195.000’di.

1870’de	Hidiv,	Bishofsgeim	ve	Goldschmidt	bankerleriyle	7.143.000	poundluk
“özel”	 bir	 kredi	 sözleşmesi	 yapmış	 ve	 yalnızca	 5.000.000	 £	 alabilmişti.	 11
Haziran	1873’te	Hidiv,	Oppenheim’la	Mısır’ın	kısa	dönemli	borçlarını	kapatmak
için	32.000.000	£	gibi	devasa	bir	kredi	anlaşmasına	imza	attı.	Nakit	alınan	tutar
20.000.000	oldu	ve	bunu	için	Oppenheim’a	yılda	3.500.000	£,	toplam	ele	geçen
miktarın	hemen	hemen	yüzde	20’si	kadar,	faiz	ödemeyi	kabul	etti.

On	 bir	 yıl	 zarfında,	 Britanya	 bankaları,	 46.000.000’u	 nakit	 ödenmiş	 ve
20.000.000’dan	 fazlasına	 da	 “kur	 değerindeki	 fark”	 ve	 komisyon	 olarak	 el
konulmuş,	68.000.000	£	civarında	bir	borçla,	Mısır’ın	sırtına	semer	vurmanın	bir
yolunu	bulmuştu.	Bu	arada	Mısır’ın,	yıllık	faiz	ödemeleri	yüzde	15’e	hatta	bazen
25’e	varan	kısa	vadeli	borçları	da	26.000.000	pounda	ulaştı.

1876	yılı	itibariyle	Mısır’ın	toplam	yabancı	borcu	94.000.000	pounda	varmıştı.
Akıllardaki	 soru	 tüm	 bu	 paranın	 nereye	 harcandığıydı.	 Bazı	 emperyalizm
savunucuları,	bunun	müsrifçe,	 İsmail	Paşa’nın	saray	ve	haremlerindeki	 lüks	ve
gösteriş	 heveslerine	 harcandığını	 öne	 sürüyordu.	 Diğerleri	 ise	 İsmail’in,	 ülke
çapında	 demiryolları,	 köprüler,	 telgraf	 hatları,	 fabrikalar	 ve	 kanallar	 inşa	 etme
seferberliğine,	Mısır’ın	doğal	kaynaklarının	reel	durumunu	göz	önüne	almadan
giriştiğini	 ve	 bu	 yüzden	 de,	 bu	 “spekülatif	 şirket	 kurumunun”	 Mısır’ı	 borç
batağına	 çektiğini	 iddia	 ediyordu.	 Gerçekten	 de	 Hidiv’in	 Avrupalı	 inşaat
şirketlerine	 büyük	 tutarlarda	 fazla	 para	 ödediği	 söylenebilirdi.	 Anlaşmayı
yapanlar	 sayesinde	Mısır,	 gerçek	 değeri	 75	 milyon	 frank	 olan	 demiryollarına,
325	milyon	ödemek	zorunda	kaldı.	Mısır	Hazinesi,	bir	Avrupalı	inşaat	şirketine
İskenderiye	 Limanı	 için,	 gerçek	 değeri	 1.5	 milyon	 poundken,	 2.5	 milyon
pounddan	 fazla	ödeme	yaptı.	Diğer	 inşaat	 işleri	de	Mısır’a	gerçek	değerlerinin
üç	katına	mal	oldu.	Avrupalı	 inşaat	 şirketleri	ülkeyi	arsızca	soyuyordu.	Avrupa
bankalarının	 yardımı	 olmadan	 edinilen	 fonların	 büyük	 bir	 bölümü	 de	 inşa
faaliyetlerine	 harcandı.	 Son	 tahlilde,	 bütün	 maliyetler	 Mısır	 halkının	 sırtına
yüklenmişti.	 İngiliz	 finans	 uzmanı	 Cave,	 1864-75	 için,	 Mısır’ın	 devlet
gelirlerinin	 94.000.000	 pounddan	 ibaret	 olduğunu,	 fakat	 inşaat,	 Hidiv’in	 saray
masrafları,	 Türk	 padişahına	 ve	 yardımcılarına	 gönderilen	 paralar,	 Sudan	 ve
Etiyopya	 savaşlarının	 maliyetleri	 da	 dahil	 olmak	 üzere	 giderlerin	 toplam
97.000.000	 £	 olduğunu	 ileri	 sürdü.	 On	 iki	 yılın	 bütün	 açığı	 aslında,	 yalnızca



3.000.000	pounddu.

Peki	öyleyse,	Mısır,	Avrupalı	bankerlere	100.000.000	pounda	yakın	tutarı	nasıl
borçlanmıştı?	Borç	 şu	kalemlerden	oluşuyordu:	 (1)	Süveyş	Kanalı’na	harcanan
16.000.000	£;	(2)	bankerlere	“kur	farkı”,	komisyon	ve	benzeri	nedenlerle	giden,
Mısır’ın	hiçbir	zaman	almadığı	fakat	yine	de	borcun	nominal	değerine	dahil	olan
22.000.000	£;	(3)	1876’ya	kadar	ana	kredilerin	ve	taahhütlü	borcun	faizi	olarak
ödenen	en	az	50.000.000	£;	(4)	kamu	işlerine	harcanan	5.000.000-6.000.000	£.
Böylece	Mısır’ın,	 kredilerin	 ne	 denli	 küçük	 bir	 oranından	 faydalandığı	 açıkça
görülebilir.

Mısır’ın	 borcunun	 önemli	 bir	 miktarından,	 Lesseps’in,	 Oppenheim’ın,
Frühling’in	ve	diğerlerinin	canice	entrikaları	sorumluydu.	Borçların	ağır	yükünü
sırtında	taşıyan	Mısır	halkı,	üç	katını	ödemeye	zorlandıkları	kredilerden	herhangi
bir	fayda	görmedi.

Mukabele.	Ruzname

Avrupa	bankerlerinin	politikaları,	Mısır’ın	mali	durumu	üzerinde	ölümcül	bir
etkiye	sahipti.	Devlet	demiryolları,	vergi	gelirleri	ve	Hidiv’in	mülkleri	bütünüyle
ipotek	edilmişti.	Mısır’ın	kreditörlerine	ödemek	zorunda	olduğu	faiz	miktarı	her
yıl	artıyordu.	1875	itibariyle,	yıllık	yaklaşık	8.000.000	pounddu.

Bu,	 aynı	 zamanda	 yıllık	 vergi	 artışı	 anlamına	 da	 geliyordu.	 Kısa	 bir	 zaman
döneminde	toprak	vergisi	dörde	katlandı	feddan	başına	40	kuruştan	160	kuruşa.
Mısır’ın	 bütçesi	 1861’de	 2.000.000	 pounddan,	 1875’te	 10.500.000’e	 çıkmıştı.
Hal	böyleyken,	Mısır	bu	fonun	yüzde	80’ini	kredilerin	faiz	ve	diğer	taahhütlerini
karşılamak	üzere	harcamaya	zorlanıyordu.	Geriye,	devletin	mevcut	ihtiyaçlarını
karşılayacak	yeterince	kaynak	kalmıyor	ve	Hidiv	yeni	 gelir	 kaynakları	 bulmak
için	mecbur	bırakılıyordu.

İsmail	yerli	kredilere	başvurmaya	karar	verdi.	1871’de,	ilk	iç	kredi,	mukabele
(geri	ödeme)	sözleşmesi	yapıldı.	Mukabele	kanunuyla,	1873’ten	 itibaren	12	yıl
içinde	 yükümlü	 oldukları	 toprak	 vergisinin	 altı	 katını	 düzenli	 taksitlerle	 veren
tüm	 toprak	 sahipleri,	 ondan	 sonrası	 için	vergilerin	yarısından	muaf	 tutulacaktı.
Bu	yasa,	bir	sınıf	olarak	henüz	belirmeye	başlamış	ve	gelecek	zenginlikleri	için
Hazine’ye	hemen	7.000.000	£	ve	sonrasında	da	8.000.000	£	ödeyerek	1871-78
dönemleri	arasında	toplamda	15.700.000	£	kazandıran	toprak	beyleri	ve	zengin
çiftçiler	 tarafından	 çıkarıldı.	 Hazine	 1874’te,	 5.000.000	 £	 için,	 ruzname	 diye
adlandırılan	 ikinci	 bir	 iç	 kredi	 çıkarmış	 olmasına	 rağmen	 hâlâ	 yeterince	 para
yoktu.	Bu	krediye	katılmak	mecburi	olsa	da,	devletin	beklentilerini	karşılamamış



ve	Hazine’ye	2.000.000	pounddan	daha	az	gelir	sağlamıştı.

İngiltere’nin	Süveyş	Kanalı	Hisselerini	Satın	Alması

1875	 yılı	 sonunda,	 İsmail,	 yabancı	 kredilerin	 ödemesini	 karşılamak	 için,
Mısır’ın	Süveyş	Kanalındaki	hisselerini	satma	kararı	aldı.	Teklifler	İngiltere	ve
Fransa’ya	 götürüldü.	 Fransa	 çekimser	 dursa	 da	 Britanya	 Hükümeti	 aceleci	 ve
kararlı	davrandı.	Britanya	Başbakanı	Disraeli	(Lord	Beaconsfield),	parlamentoyu
hatta	 kendi	 kabinesindeki	 üyeleri	 bile	 haberdar	 etmeden,	 arkadaşı	 olan
Rotschild’den	4.000.000	£	borç	aldı	ve	kendi	hükümeti	adına	Süveyş	Kanalı’nın
176.000	 adet	 hissesini	 satın	 aldı.	 İşlem	25	Kasım	1875’te	 gerçekleşti.	Hisseler
Britanya	 Hükümeti’nin	 eline	 geçti	 ve	 8	 Aralık	 1875’te	 de	 Lesseps,	 İngiliz
temsilcileri,	 Süveyş	Kanalı	 Şirketi’nin	 yönetimindeki	 koltuklarını	 almaları	 için
davet	etti.

Mısır’ın,	 inşası	 için	16.000.000	£	gereken	ve	yapımı	sırasında	100.000.000	£
borç	 yaratan	 ve	 yabancı	 bankerlere	 ödenen	 faizleriyle	 birlikte	 Mısırlılara
300.000.000	 maliyeti	 olan	 kanaldaki	 hisseleri	 yalnızca	 4.000.000	 £’asatıldı.
Bilahare,	Süveyş	Kanalı,	sahiplerine	olağanüstü	derecede	yüksek	kârlar	sağladı;
1875’te	 4.000.000	 £	 verilerek	 alınan	 hisseler,	 1910’da	 35.000.000	 £
değerindeydi.

Fakat	bu,	olayın	yalnızca	ticari	boyutuydu.	Anlaşmanın	politik	yönü	çok	daha
önemliydi.	Daha	önce	de	bahsettiğimiz	gibi,	Mısır’ı	19.	yüzyılın	başlarında	ve
1840’ta	ele	geçirmeye	çalışan	İngiltere,	ülkeyi	kendi	kontrolü	altına	çekmek	için
yeni	 bir	 girişimde	 bulunacaktı.	 Ancak	 her	 seferinde	 Mısır	 halkının	 ve	 rakibi
Fransa’nın	direnişiyle	karşılaştı.	Mısır’da,	Fransa	etkisi	hüküm	sürmekteydi.	19.
yüzyılın	seksenlerine	kadar,	1849-54	yılları	hariç,	Mehmet	Ali,	İbrahim,	Said	ve
İsmail,	 Fransız	 politikası	 tarafından	 yönlendirildi.	 Hatta	 Mısırlılar,	 III.
Napolyon’un	Meksika	macerasına	bile	katıldılar.	De	Lesseps	zamanında,	Süveyş
Kanalı,	 Fransız	 sermayesi	 için	 bir	 kilit	 noktası	 haline	 gelecekti.	 Fransız
bankerleri	 taahhütlü	 borçların	 büyük	 bir	 bölümünü	 üstlendi.	 Fransız	 uzmanlar,
profesörler	 ve	 danışmanlar	 Mısır	 enstitülerinde,	 fabrikalarında	 ve	 eğitim
kurumlarında	nüfuz	sahibiydiler.	Genç	Mısırlı	öğrenciler,	eğitim	için	Fransa’ya
gönderiliyordu.	Hidiv	İsmail’in	bizzat	kendisi	bile,	Saint	Cyr’daki	Fransız	askerî
akademi	okulundan	mezun	olmuştu.

19.	 yüzyılın	 yetmişlerinde,	 İngilizler	 durumda	 radikal	 bir	 değişikliğe	 gitme
kararı	aldılar.	“Kanalın	inşası”	diye	yazmaktaydı	İngiliz	tarihçi	Young	“Britanya
İmparatorluğu	ve	Mısır	arasındaki	ilişkileri,	Britanya	deniz	gücünün	ana	hedefini
ve	 Britanya	 emperyalizminin	 temel	 çıkarını	 Yakın	 Doğu’da,	 İstanbul’dan



Kahire’ye	 kaydırarak	 kötüleştirdi”.	 (G.	 Young,	 Mısır,	 Londra,	 1930,	 s	 73)
Geçmişte,	 İngilizler	 her	 şeyi	 Fransız	 etkisine	 karşılık	 vermek	 için	 yapıyordu;
fakat	 artık	Fransa’yı,	Mısır’dan	 tamamen	kovmayı	 amaçlayan	yeni	bir	politika
benimsemdiler.

“O	 zamana	 dek”	 diye	 yazar	 Young,	 “İngilizler,	 Fransa’nın	 Kahire’de
egemenliğini	 alıkoymaktan,	 Rusların	 İstanbul’daki	 egemenliklerini	 alıkoymak
kadar	hoşnuttular.	Fakat	 bundan	 sonra	 (Süveyş	Kanalının	 açılışından	 sonra	–V.
L.),	 Kahire’yi	 diğer	 güçlerin	 dışında,	 kontrol	 altında	 tutmak	 hayati	 bir	 öneme
sahip	 oldu.	 Aslında	 bu,	 yeni	 emperyalist	 bakış	 açısından	 bir	 süre	 önce	 Mısır
politikamızın	 içine	 işlemişti.”	 (Ibid.,	 s.	 68)Bu	 “yeni	 bakış	 açısının”	 kökleri,
kapitalizmin	 son	 evresine	 –tekelci	 kapitalizm,	 emperyalizm	 evresi–	 girmeye
başladığı	1870	sonrası	Avrupa’sının	yeni	ekonomik	ve	politik	koşullarında	vardı.
Bu	geçiş,	kapitalist	güçlerin	kolonyal	politikalarının	eşi	görülmemiş	etkinliğiyle,
dünyanın	bölümlendirilmesindeki	artan	mücadeleyle	bağlantılıydı.

Bu	 esnada	 Britanya,	 Mısır	 pamuk	 ihracı	 üzerindeki	 kontrolünü	 sağlamıştı.
Mısır	 ithal	 pazarında	 üstün	 duruma	 gelmiş	 ve	 birçok	 ayrıcalık	 edinmişlerdi.
Londra	 bankerleri,	 Messrs,	 Fruhling,	 Göschen,	 Bishofsgein	 ve	 Oppenheim,
Mısır’ı	viran	bir	kredi	ağına	dolamışlardı.	Mısır	kamu	borcunun	neredeyse	tüm
tahvilleri	bu	bankerlerin	elindeydi.	1875’te	de	Disraeli,	Mısır’ın	Süveyş	Kanalı
hisselerini	 Britanya	 Hükümeti	 adına	 aldı.	 Bu	 aynı	 zamanda,	 Fransız	 etkisine
indirilmiş	 sağlam	bir	 darbeydi.	Bundan	 ötürü,	Britanya	Hükümeti,	 1875	 yılına
kadar	 esas	 olarak	 bir	 Fransız	 şirketi	 olarak	 kalan	 Süveyş	Kanalı’nın	 en	 büyük
hissedarı	oldu.	Yine	de,	Süveyş	Kanalı	Şirketi’nin	en	çok	sayıdaki	hissesini	ve
Yönetim	 Kurulu’ndaki	 koltukların	 çoğunu	 hâlâ	 Fransız	 kapitalistleri	 ellerinde
tutuyordu.	Bunun	yanı	sıra,	Kanal	da	hâlâ	Paris’ten	yönetiliyordu.	Fakat	Fransız
hisseleri	çok	sayıda	hissedar	arasında	bölününce,	tek	başına	Britanya	Hükümeti,
diğer	 herhangi	 bir	 katılımcı	 ortak	 olmaksızın,	 bütün	 hisselerin	 yaklaşık	 yüzde
45’ine	sahipti.

İsmail	“Mısır’ın	kanala	değil,	aksine	kanalın	Mısır’a	dahil	olduğunun”	açıkça
anlaşılmayacağını	 ümit	 ediyordu.	 Britanya	 Hükümeti’nin,	 Süveyş	 Kanalı
hisselerini	 iktisabı,	 İngilizlerin	 Mısır’ı	 ele	 geçirmesinin	 yolunu	 açacaktı.	 “Bu
sebepten,	 politikacılar	 ve	 tefeciler	 ortak	 bir	 görev	 icra	 ettiler	 ve	 onların
birleşmesi	de,	olayların	meşum	gelişimini	hızlandırmıştı”	diye	yazmıştı	Sabri.

Mısır’ın	Finansal	İflası

1875	 sonbaharında,	 dünya	 döviz	 piyasası,	 Türkiye’nin	 iflasına,	 tüm	 Mısır
menkul	 değerlerindeki	 kur	 oranlarının	 sert	 düşüşüyle	 tepki	 verdi.	 Avrupa



kapitalistleri,	 Babıali’nin	 iflasının	 kaçınılmaz	 olarak	 Mısır’ınkini	 de
gerektireceğini	 önceden	 tahmin	 ediyorlardı.	 1875	 sonunda,	Britanya	Hükümeti
Mısır’ı,	kendi	maliyesini	araştırmak	için	özel	bir	komisyon	kurmaya	zorluyordu.
Bu	 aynı	 zamanda,	 Mısır	 maliyesi	 üzerinde	 yabancı	 kontrolünün	 başlangıcını
işaret	 ediyordu.	Rakibinden	geri	 durmayan	Fransa	 da	 kendi	 özel	 komisyonunu
Mısır’a	gönderdi.	8	Nisan	1876’da	Hidiv,	Hazine	bonolarının	ödemelerini	askıya
aldı.	Hükümet	kendisini	müflis	 ilan	 etti	 ve	kreditörler	bunu	da,	Mısır	üzerinde
gerçek	 finansal	 kontrol	 dayatmak	 için	 bir	 avantaj	 olarak	 değerlendirdiler.	 2
Mayıs	1876’da,	Batılı	güçler	Hidiv’in	borçları	için,	kurmayları	arasında	Fransa,
Avusturya	 ve	 İtalya’nın	 temsilcileri	 bulunan	 bir	 Kontrol	 Komisyonu	 kurdu.
Komisyon	 üyeleri,	 borç	 komisyoncuları	 olarak	 adlandırılmıştı	 ve	 bu	 borçların,
zamanında	ödenmesini	sağlamakla	yükümlüydüler.	İngiltere,	başlangıçta	İngiliz
bir	 komisyoncu	 atamayı	 reddetti,	 çünkü	 kreditörleri	 Mısır	 borçlarının
konsolidasyonunda	 Fransızlarla	 bir	 anlaşmaya	 varamazdı.	 İngiliz	 tahvil
sahipleri,	 Mısır’ın	 temel	 kredi	 tahvillerinin	 kontrolünü	 ellerinde	 tutuyorken,
Fransız	 ve	 diğer	 kreditörlerin	 hisseleri	 ise	 yakın	 dönem	 borç	 kuponlarından
oluşuyordu.

7	Mayıs	1876’da	Hidiv,	Mısır’ın	kamu	borçlarını	emniyete	alan	bir	kararname
yayınladı.	Mısır’ın	bütün	temel	kredileri	ve	taahhütlü	borçları,	yıllık	yüzde	7’lik
bir	 faiz	 oranıyla	 65	 yıllık	 bir	 dönemde	 ödenmek	 üzere	 konsolide	 bir	 borçla
birleştirildi.	 Hissedarlar,	 eski	 temel	 kredi	 tahvillerinin	 değişimiyle,	 konsolide
borçtan	 aynı	 sayıda	 tahvil	 alırken,	 taahhütlü	 senet	 sahipleri	 yüzde	 yirmi	 beş
oranında	 bir	 fazlalık	 alacaktı	 (80	 birim	 eski	 tahvil	 için	 100	 birim	 verildi).
Konsolide	borca	bir	güvence	olarak	Delta’nın	en	zengin	dört	bölgesinin	 toprak
vergisinden,	 Kahire	 ve	 İskenderiye	 gümrük	 dairesi	 gelirlerinden,	 tütün
vergisinden	ve	Hidiv	Daire	Seniyesi	mülk	gelirlerinden	 feragat	 edildi.	Tüm	bu
gelirler	Hidiv	Borç	Komisyonu’nun	gözetimi	altına	girmişti.

Ekim	 1876’da,	 Mısır	 hisselerinin	 Fransız	 ve	 İngiliz	 ortakları	 arasındaki	 bir
uzlaşı,	 Mısır’a	 yeni	 bir	 İngiliz-Fransız	 finansal	 komisyon	 yollanmasıyla
sonuçlandı.	 Mısır	 Devleti’nin	 en	 büyük	 kreditörü	 olan	 Goschen,	 İngiliz
bankerlerin	 çıkarlarını	 temsil	 ediyordu	 ve	 Joubert	 de	 Fransızların.	 18	 Kasım
1876’da,	 Goschen-Joubert	 Komisyonu’nun	 çıkardığı	 sonuca	 dayanarak	 Hidiv,
Mısır’ın	 borçlarını	 konsolide	 eden	 yeni	 bir	 kararname	 çıkardı.	Konsolide	 borç
dört	ayrı	bölüme	ayrıldı:	(1)	Göschen’in	öz	çıkarının	olduğu	1864,	1865	ve	1867
kredileri,	 arttırılmış	ödemelerle	özel	 bir	 düzenleme	oluşturdu	 (2)	Hidiv’in	özel
borçları	 da	 Daire	 Seniye	 olarak	 bilinen	 özel	 bir	 düzenlemeye	 konu	 oldu	 ve
kredilere	 güvence	 olarak	 gösterilen	Hidiv’in	mülk	 gelirleriyle	 ödemesi	 yapıldı



(3)	yüzde	beşlik	bir	 imtiyazlı	hisse	 senedi,	demiryolları	ve	 İskenderiye	Limanı
gelirlerinin	 güvencesi	 için	 temlik	 edildi	 (4)	 yukarıda	 bölümlendirilenlerden
geriye	 kalan	 diğer	 krediler.	Bunlar	 da,	 yıllık	 yüzde	 7	 faiz	 oranıyla	 59.000.000
poundluk	 ana	 borçtan	 ibaretti.	 Bu	 borç,	 1867’de	 oluşturulan	 ve	 sonrasında
Britanya’dan	 Binbaşı	 Baring	 (sonrasında	 Lord	 Cromer)	 tarafından	 birleştirilen
Borç	Komisyonu’nun	kontrolü	altında	kaldı.	Kolonyal	yönetici,	finans	uzman	ve
Londra’daki	en	zengin	bankerlerden	birinin	akrabası	olan	Lord	Cromer,	Britanya
bankalarının	asıl	seçeneği	olarak,	Kahire’de	bulunan	önde	gelen	bir	temsilciydi.
Mısır’a	 atanmasından	 önce	Baring,	 dört	 yıl	 boyunca	Hindistan	 genel	 valisinin
özel	 sekreterliğini	 yaptı.	 Altı	 yıl	 sonra	 da	Mısır’ın	 mutlak	 yöneticisi	 olacaktı.
Göschen	ve	Joubert	de,	Mısır’ın	gelirlerini	 İngiliz	ve	giderlerini	de	Fransız	bir
yetkilinin	genel	kontrolüyle	sağlayarak	Hidiv’e	karşı	korunuyorlardı.	Bu,	Mısır
maliyesi	 üzerinde	 “İkili	 Kontrol”	 (İngiliz-Fransız)	 olarak	 adlandırılmıştı.	 Bir
İngiliz	 olan	 üçüncü	 yetkili,	 Mısır	 Maliye	 Bakanlığı	 bütçe	 bölümüne	 yönetici
olarak,	bir	dördüncüsü	ise,	İngiliz	bir	general,	Mısır	demiryollarının	yönetimine
atandı.	 Yabancı	 görevlilerin	 bu	 küçük	 grubu,	 ülkenin	 gerçek	 sahibiymişçesine
Mısır	 halkına	 emretmeye	başladı.	Göschen-Joubert	Komisyonu’nun	kararlarına
karşı	 durmaya	 çalışan	 Mısır	 Maliye	 Bakanı	 İsmail	 Sadık	 gizemli	 bir	 şekilde
Nil’de	boğuldu.

İkili	Kontrol

Yabancı	 kontrolörler	 ve	 borç	 komisyoncuları,	 yıkıcı	 kredilerin	 kuponlarını
karşılamak	 için	gereken	 fonları,	Mısır	halkının	adeta	suyunu	sıkarak	edinmeyi,
kendilerinin	 başlıca	 görevi	 olarak	 benimsemişlerdi.	 Ocak	 1877	 kuponlarını
ödeme	uğruna,	 halka,	 özellikle	 de	 fellahlara	 ödetilen	 verginin	 dokuz	 ile	 on	 iki
aylık	 kısmı	 peşin	 olarak	 toplandı.	Vergiler	 işkenceyle	 toplanıyordu,	 bu	 iş	 için,
beş	 kamçıdan	 oluşan	 gergedan	 derisinden	 yapılma	 ünlü	 Mısır	 kırbacı
kullanılıyordu.	 Köylünün	 hasadını	 nerdeyse	 bedavaya	 alan	 yerel	 tefeciler,
Kıptiler	ve	Yunanlar,	vergi	toplayıcıları	ve	cezai	müfrezelerle	birlikte	geliyordu
ve	 köylüler	 kazandıkları	 bu	 ufacık	 miktarı	 bile	 hemen	 vergi	 toplayıcısına
veriyordu.	 Bu	 olağanüstü	 tedbirler,	 Mısır	 Devleti’nin	 borçlarının	 faizlerini
ödemesini	mümkün	kıldı,	 fakat	kendi	yetkili	ve	memurlarına	da	maaş	ödemeyi
durdurdu.

1877	yazında,	Nil’deki	düşük	su	miktarını	takiben	hasat	fiyaskosu	yaşanacaktı.
Binlerce	fellah	açlıktan	ve	hastalıktan	öldü.	Halk	ot	ve	yapraklarla	besleniyordu;
kadınlar	ve	çocuklar	köyden	köye	dolaşarak	dileniyor,	fakat	kimseden	bir	ekmek
dahi	 alamıyorlardı.	 Bu	 şartlar	 altında	 dahi	 yabancı	 borç	 sahipleri	 Mısır
taşrasından	kendi	ganimetlerini	çıkarmayı	başardı.	Fransız	Hükümeti	eşi	benzeri



görülmedik	bir	sinizmle:	“Mısır’da	ortaya	çıktığı	 iddia	edilen	sıkıntı	sunidir	ve
ülkenin	 fakirleşmesine	 dair	 yürütülen	 tartışmalar,	 kamuyu	 aldatmak	 ve
sempatiye	 ihtiyaç	duyulmayan	bir	 yerde	 insancıl	 acıma	duygusu	yaratmak	 için
uydurulmuştur”	beyanında	bulunacaktı	(L.	Cromer,	Modern	Mısır,	Vol	I,	Londra,
1908,	 s36).	 Nisan	 1878’e	 tekabül	 eden	 borç	 ödeme	 vakti	 geldiğinde,	 cezai
birlikler	bir	kez	daha	Mısır	kırsalına	gönderildi,	kırbaçlar	bir	kez	daha	kullanıldı
ve	 bir	 kez	 daha	 tefeci	 ordusu,	 köylere	 bir	 çekirge	 sürüsü	 gibi	 saldırdı.
Fellahlardan,	 yetişmekte	 olan	 buğdayın	 bir	 ardebini,	 gerçekte	 ederi	 120
kuruşken,	 50	 kuruşa	 satın	 almışlardı.	 Çilenin	 büyüğü	 Mısır	 halkınındı,	 fakat
kuponlar	da	tam	olarak	ödenmeliydi.	İngiliz	ve	Fransız	bankerler	ise	zaferlerini
kutluyorlardı.

1878’in	 başında,	 bankerler	 İsmail’den,	Mısır’ın	mali	 durumunu	 soruşturmak
için	 bir	 komisyon	 oluşturmasını	 talep	 ettiler.	 Süveyş	 Kanalı	 tasarımcısı
Ferdinand	de	Lesseps,	Komisyon	Başkanı	olarak	atanmış,	fakat	göstermelik	bir
kukladan	ötesi	olamamış	ve	müzakerelerde	de	etkin	bir	rol	oynamamıştı.	Gerçek
Başkan	 ise	 bir	Britanya	Hazine	 yetkilisi	 olan	 İkinci	Başkan	Rivers	Wilson’du.
Diğer	 İkinci	 Başkan	 da,	 İngilizler	 için	 çalışan	 tutucu	 bir	 Mısırlı	 olan	 Riyad
Paşa’ydı.	 Borç	 komisyoncuları	 aynı	 zamanda	 Soruşturma	 Komisyonu’nun
üyeleriydi	ve	Binbaşı	Baring	de	onların	arasındaydı.

Soruşturma	 Komisyonu	 hemen	 küstahça	 bir	 üslup	 benimsedi	 ve	 İsmail	 ve
bakanlarına	mahkemedeymiş	gibi	davrandılar.	Adalet	Bakanı,	Şerif	Paşa’yı	ifade
vermesi	 için	çağırdı	ve	Paşa	da	katılmayı	 reddedip	 ifadesini	yazılı	bir	 formatta
sunmayı	 teklif	 ettiği	 için,	 Komisyon	 tarafından	 istifası	 istendi.	 Komisyon,
raporlarında	Mısır	yönetiminin	yöntem	ve	biçimlerini	şikâyet	ediyor	ve	Hidiv’e
karşı	 suçlamalarda	 bulunuyordu.	 Onu,	 Mısır’da	 hüküm	 süren	 bu	 durum	 ve
maliyesinin	hali	için	kişisel	olarak	sorumlu	tutuyorlardı.	Soruşturma	Komisyonu,
Hidiv’i,	 Hazine-i	 Hassa	 (hükümdarlık	 bütçesi	 –çev.)	 oluşturması	 ve	 kendi
mülklerini,	 Londra	 bankeri	 Rotschild’e,	 yeni	 kredilerin	 teminatı	 olarak
devretmesi	için	zorlama	kararı	aldı.

Sonuç	olarak	Komisyon,	Hidiv’in	devlet	meseleleri	üzerindeki	 tasarrufundan,
çoğunlukla	 yabancılardan	 oluşan	 “güvenilir”	 bir	 kabine	 lehine	 vazgeçmesini
talep	ediyordu.

“Avrupalı	Kabine’nin”	Oluşumu

Soruşturma	 Komisyonu’nun	 taleplerine	 boyun	 eğmek	 zorunda	 kalan	 Hidiv,
mülklerini	 devretti	 ve	 28	 Ağustos	 1878’de	 esas	 olarak	 Avrupalı	 yetkililerden
mürekkep	yeni	bir	kabine	atandı.	Kabineye	yerel	bir	komprador	olan,	Londra	ve



Paris	bankalarıyla	kurduğu	iyi	ilişkilerle	de	bilinen	Ermeni	Nubar	Paşa	başkanlık
ediyordu.	 Cromer’e	 göre,	 Paşa	 “halkla	 biraz	 problemli	 de	 olsa	 geçiniyordu,
ayrıca	 Arapçadaki	 cehaleti	 sayesinde	 onlarla	 kendi	 dillerinde	 de	 iletişim
kuramıyordu.	Yalnızca	 iki	yabancı	devletin	desteğine	ve	 iknasına	güvenebilirdi
(L	Cromer	A.g.e.,	s.	72).	Gerçekte	ise	kabine,	Maliye	Bakanlığı’nda	kilit	bir	rol
oynayan	 Soruşturma	 Komisyonu’nun	 etkin	 Başkanı	 Rivers	 Wilson	 tarafından
yürütülüyordu.	 Borç	 komisyoncusu	 Fransız	 Bligniéres	 de,	 Bayındırlık
Bakanlığı’na	 atandı.	 Avusturyalı	 ve	 İtalyan	 temsilciler	 Maliye	 Bakanlığı’nda
kontrolör-şef	ve	asistan	olmuşlardı.	Riaz	Paşa’nın,	Wilson	ve	Baring’e	itaati	de
pas	geçilmemiş	ve	o	da	İçişleri	Bakanlığına	atanmıştı.

Mısırlılar	 tarafından	isabetli	bir	şekilde	“Avrupalı	kabine”	olarak	adlandırılan
bu	hükümetten	herkes	nefret	ediyordu.	Avrupalılar,	maliyesini	olduğu	gibi	artık
Mısır’ın	 tamamını	 yönetiyorlardı.	 Ülke	 daha	 önce	 sahip	 olduğu	 tüm
özgürlüklerden	 mahrum	 kalarak,	 İngiliz-Fransız	 bankerlerin	 bir	 sömürgesine
dönüşmüştü.	 Yabancı	 sermayenin	 artan	 saldırılarına	 cevaben	 Mısır’da,
sonrasında	 “Avrupalı	 kabinenin”	 devrilmesini	 de	 beraberinde	 getirecek	 olan,
ulusal	bir	bağımsızlık	hareketi	olgunlaşmaya	başladı.



BÖLÜM	XVI
Mısır’da	Ulusal	Bağımsızlık	Hareketi	(1879-81)

Direniş	Ruhunun	Ortaya	Çıkışı

Yabancıların	 egemenliği,	 Mısır’ın	 finansal	 olarak	 köleleştirilmesi	 ve	 İkili
Kontrol	ile	“Avrupalı	Kabine”	Mısır	toplumunun	tüm	sınıfları	arasında	oldukça
büyük	 bir	 memnuniyetsizlik	 yarattı.	 Tüm	 herkes,	 öyle	 ya	 da	 böyle	 yabancı
tefecilerin	zulmünden	zarar	görmüştü.	İlk	zarar	görenler,	Mısır	borçlarının	aşırı
yükünü	 sırtında	 taşıyan	 fellahlardı.	 Öncesine	 göre	 dört	 kat	 daha	 fazla	 vergi
ödüyor	 ve	 bu	 vergileri	 ödeyebilmek	 için	 ekinlerini	 henüz	 hasat	 etmeden
tefecilere	 gerçek	 değerinin	 yarısı	 hatta	 üçte	 biri	 fiyatına	 satmak	 zorunda
kalıyorlardı.	Vergi	toplama	faaliyetleri	sırasında	fellahlar	aşağılanıyor,	dövülüyor
ve	 işkence	görüyorlardı.	Fellahlar	açlıkla	boğuşurken,	onlardan,	kırbaç	zoruyla
alınan	 milyonlarca	 frank	 yabancı	 bankaların	 kasalarına	 aktarılıyordu.	 1879’da
Kahire,	 Hidiv’e	 otoritelerin	 dayanılmaz	 zorbalıklarını	 şikâyet	 etmek	 için
yürüyerek	gelmiş	köylü	istida	sahipleriyle	dolup	taşıyordu.

Yabancı	 sermayenin	 baskısı	 Mısır’ın	 şehirli	 nüfuslarınca	 da	 hissediliyordu.
Tüccar	ve	zanaatkârlara,	 ticareti	durma	noktasına	getirecek	ölçüde	ağır	vergiler
dayatılmış	ve	el	 zanaatları	piyasası	giderek	küçülmüştü.	Yönetici	 sınıfın	çeşitli
katmanlarına	büyük	ölçüde	hoşnutsuzluk	nüfuz	etmişti.	Buna,	en	çok	orduda	orta
sınıf	 komutanlar	 arasında	 rastlanıyordu.	 Getirilen	 çeşitli	 ekonomik	 önlemler,
onların	 aylarca	 maaş	 alamaması	 sonucu	 ailelerinin	 naçar	 düşmesi	 ama	 aynı
zamanda	da	“Çerkez”	paşaları	ve	beylerinden	oluşan	feodal	soyluların	da	yüksek
maaşlarını	almaya	devam	etmesi	anlamına	geliyordu.

Devlet	yetkilileri	de	maaşlarının	düşürülmesi	yüzünden	memnuniyetsizdi.	Bu
memnuniyetsizliğe	 dair	 işaretler	 ayrıca,	 Avrupalı	 tefecilerin	 yabancı	 borç
yükünün	 bir	 kısmını	 üstüne	 yıkmaya	 karar	 verdiği	 toprak	 beyleri	 arasında	 da
gözlemlenebiliyordu.	 Yabancıların,	 özellikle	 de	 “Avrupalı	 Kabine’nin”
onaylamadığı	 Mısır’ın	 ilk	 toprak	 sahibi	 Hidiv	 İsmail’in	 kendisi	 bile
mülklerinden	 mahrum	 kaldı	 ve	 kendisine	 göstermelik	 bir	 iktidar	 bırakıldı.	 Bu
şartlar	 altında,	 Mısır’da	 direniş	 ruhu	 yayılıyor,	 çalışma	 örgütleri	 ve	 gizli
topluluklar	 kuruluyordu.	 Mısırlı	 subaylar	 tarafından	 oluşturulan	 ilk	 gizli
topluluk,	başarısız	Etiyopya	savaşından	sonra,	1876’da	kuruldu.	Bu	topluluk,	iyi
bir	 hatip	 olarak	 bilinen	 ve	Mısırlıların	 davasına	 derinden	 bir	 sadakat	 ile	 bağlı
Yarbay	Ahmed	Arabi	 tarafından	yönetiliyordu.	Arabi’nin	 takipçileri	kendilerini



“vatanîyun”	 (milliyetçiler)	 olarak	 adlandırıyordu.	 Başlangıçta,	 Hidiv	 İsmail’e
karşı	 durdular	 ve	 orduda	 yalnızca	 ulusal	 bir	 eşitlik	 arayışına	 giriştiler;	 sadece
kendi	 profesyonel	 çıkarları	 uğruna	 mücadele	 ettiler.	 Fakat	 daha	 sonra	 bu
mücadele	 ulusal	 bir	 bağımsızlık	 karakteri	 kazanacaktı.	 İlk	 olarak	 “Mısır,
Mısırlılarındı”	 sloganını	 benimsediler.	Mısırlıları,	 bağımsız	 bir	 devlet	 varlığını
hak	 eden	 bir	 ulus	 olarak	 tanımladılar.	 Bunun	 için	 de	 askerlerin	 ve	 köylülerin
desteğine	güvendiler.

“Vatanîyun”	 liderleri	Mısır	 halkına	 oldukça	 yakın	 duruyordu.	Öyle	 ki,	Arabi
bildirilerinde	 kendisinden	 “fellah”	 olarak	 bahsediyordu.	 Gerçekten	 de	 babası,
Aşağı	 Mısır’da	 bir	 köy	 olan	 Hariye-Ruzna’dan	 bir	 fellahtı.	 Birçok	 burjuva
tarihçisi	 Arabi’yi	 “cahil”	 olarak	 niteler.	 Oysa	 o,	 orduya	 El-Ezher’de	 eğitim
gördükten	 sonra	 girmiş	 ve	 sonrasında	da	 okumaya	her	 zaman	büyük	bir	 önem
vermişti.	Muazzam	bir	entelektüel	meraka	sahip,	canlı	ve	açık	bir	zihinli,	ateşli
bir	 yurtsever	 olarak,	 Fransız	 Devrimi	 deneyimine,	 Napolyon	 savaşlarına	 ve
İtalyan	 bağımsızlık	 hareketine	 büyük	 bir	 ilgi	 gösteriyordu.	 Arabi,	 Said
döneminde	 basamakları	 hızla	 tırmandı.	 Said’in	 yaveri	 oldu,	 fakat	 İsmail
yönetimi	 altında	 itibardan	 düşerek	 ancak	 on	 iki	 yıl	 sonra,	 1875’teki	 Etiyopya
savaşı	esnasında	bir	terfi	alabildi.

Arabi,	yakın	arkadaşları,	vatanîyun	subayları,	Ali-er-Rubi,	Abdul	Al,	Mahmut
Fehmi	 ve	 diğerleri	 arasında	 olduğu	 gibi	 Mısır	 ordusunun	 subay	 ve	 askerleri
arasında	da	hak	ettiği	bir	prestijin	ve	 tesirin	 teveccühünü	yaşıyordu.	Vatanîyun
hareketinin	 bu	 askerî	 liderlerinden	 öte	 bir	 grup	 da	 ideolog	mevcuttu.	Bunların
arasında,	burjuva	yaşam	koşullarını	benimseyebilecek	bir	“İslam	reformundan”
yana	olan	alim	Şeyh	Muhammed	Abdu	da	bulunmaktaydı.	Ayrıca,	1876	yılında
Mısır’a	yerleşmiş	olan	Suriyeli	yazar	ve	gazeteci	Edip	İshak,	yetenekli	hatip	ve
gazeteci	Abdullah	Nedim	ve	birçoğu,	tanınmış	dinî	ve	politik	figür	Cemaleddin
Afgani’nin	 (1839-1897)	 yanında	 yetişmiş	 El-Ezher’in	 öğretmen	 ve	 öğrencisi
olan	diğer	birçok	entelektüeli	de	içermekteydi.

Panislamizm	hareketinin	kurucusu	Cemaleddin	Afgani	doğunun	birçok	yerini
uzun	süreler	gezdikten	sonra	1871’de	Kahire’ye	yerleşti.	El-Ezher’in	bir	hocası
ve	Mısır’daki	 sosyal-politik	 hayatın	 etkin	 bir	 katılımcısı	 olarak,	 İslam	 reformu
ve	Avrupalılara	karşı	mücadelede	Müslümanların	birliği	hakkında	düşüncelerini
açıkça	 dile	 getiriyordu.	 Aynı	 şekilde	 Müslümanlara,	 Avrupalıları	 onların
silahlarıyla	yenmek	için,	Avrupa	bilimlerinin	ve	teknolojisinin	eğitimini	almaları
çağrısında	 bulunuyordu.	 Öğretileri,	 özünde	 oldukça	 çelişkili	 olsa	 da,	Mısır’da
hararetle	kabul	gördü	ve	19.	yüzyılın	yetmişli	yıllarında	Mısır	entelektüellerinin
bakış	 açısını	 etraflıca	 etkiledi.	 Arabi	 ve	 arkadaşları	 kendilerini	 Cemaleddin



Afgani’nin	 takipçileri	 olarak	 görüyorlardı.	 Cemaleddin	 1879	 Eylülünde,
Mısır’dan	 kovuldu,	 fakat	 vatanîyun	 liderleri	 onun	 ideolojik	 etkisini	 her	 daim
duyumsadılar.

İlk	 olarak	 direniş	 ruhu	 Hidiv	 İsmail’e	 karşı	 yönlendirildi,	 sonrasında	 da
“Avrupalı	Kabine’ye”.	1877’de	ise	bu	hareket	açık	alana	çıktı.	Mısır	ilk	muhalif
basınına	 kavuştu.	 Adeb	 İshak	 ve	 Selim	 Nakkaş,	 Misr	 (Mısır)	 dergisini
yayınlamaya	başladılar	ve	ardından	da	Cemaleddin	Afgani’nin	ve	onun,	Hidiv’e
ve	 Mısır’ın	 yabancılar	 tarafından	 köleleştirilmesine	 karşı	 olan	 arkadaşlarının
risalelerini	yayımlayan	Et-Tigara	(Ticaret)	gazetesini.

1879’da	 muhalefet	 ruhu,	 temel	 olarak	 toprak	 sahiplerinden	 ve	 Müslüman
ruhban	 sınıfı	 üyelerinden	 oluşan	 Meclis-i	 Âyan’a	 da	 yayıldı.	 Bunlar,	 ulusal
bağımsızlık	 hareketinin	 ılımlı	 kanadını	 temsil	 eden	 liberal	 toprak	 beyleri
tarafından	yönetiliyordu.	Ayrıca	Mithat	Paşa’nın	savunduğu	 liberal	ve	anayasal
fikirlerin	 etkisi	 altındaydılar	 ve	Mısır’ın	 bağımsızlığı,	 bir	Mısır	 anayasası,	 bir
parlamento	ve	güvenilir	bir	hükümet	adına	görüş	bildiriyorlardı.	2	Ocak	1879’da
Meclis-i	 Âyan,	 olağan	 bir	 oturum	 açılışında,	 delegeler	 tarafından,	 “Avrupalı
Kabine’nin”	eleştirildiği	bir	platforma	dönüştürüldü.	“Avrupalı	Kabine’yle”	özel
bir	hesabı	bulunan	Hidiv	de	bu	faaliyeti	gizlice	destekleyecekti.

18	Şubat	1879	Askerî	Gösterisi

18	 Şubat	 1879’da,	 subaylardan	 oluşan	 bir	 kalabalık,	 makamlarına	 giderken
Nubar	 Paşa	 ve	 Rivers	 Nilson’a	 saldırmış,	 arabalarından	 çekip	 alarak	 Maliye
Bakanlığı’nda	gözetim	altına	almıştı.	Riaz	Paşa	da	sonradan	buraya	getirilecekti.
Nihayet	 Hidiv	 olay	 yerine	 gelmişti.	 Britanya	 Konsolosu’nun	 talebi	 üzerine,
subaylara	 dağılmaları	 için	 emretti,	 fakat	 emri	 geri	 çevrilince	 birliklere	 haber
verildi	ve	olay	yerine	gelen	askerlere	ateş	açmaları	emri	verildi.	Fakat	birlikler
de	yalnızca	havaya	ateş	açınca,	İsmail,	subaylara	“taleplerini	karşılayacağı”	sözü
vererek	tutukluları	serbest	bıraktırabildi.

Bu	olaylar	hükümeti	taviz	vermeye	zorladı.	Ordudan	atma	kararı	feshedildi	ve
düşük	 maaşlara	 iyileştirme	 yapıldı	 ve	 subaylara	 geri	 ödemeler	 için
Rothschild’den	400.000£	daha	borç	alındı.	9	Mart	1879’da	İsmail,	Nubar	Paşa’yı
görevden	 aldı	 ve	 İsmail’in	 büyük	 oğlu	 Tevfik	 hükümetin	 başına	 geçti.
Yabancılar,	Wilson	ve	Bligniercs,	 ise	görevlerinde	devam	ettiler.	Onların	 talebi
üzerine	 yetkililer,	 gösterilerin	 kışkırtıcılarını	 tutuklayacak,	 fakat	 çok	 geçmeden
serbest	 bırakacaktı.	 “Doğrusu,	 sonradan	 tezahür	 eden	 şartlarda,	 ciddi	 riskler
üstlenmeden	 onları	 herhangi	 bir	 cezaya	 çarpıtmak	 mümkün	 olmayacaktı”
(L.Cromer,	a.g.e.,	s.	78)	diye	belirtmekteydi	Cromer.	“Avrupalı	Kabine’ye”	karşı



subayların	eylemleri	Mısır	genelinde	bir	destekle	karşılaşacaktı.	Bu	sayede	belki
de	 Mısırlılar	 Avrupalı	 despotlara	 karşı	 başarılı	 bir	 mücadelenin
yürütülebileceğini	 anlamış	 ve	 artan	 bir	 inatla	 Avrupalı	 bakanların	 hükümetten
sürülmesi	seferberliğine	başlamıştı.

Wilson	Mali	Planı

Bu	 sırada,	 dar	 görüşlü	 Fransız	 ve	 İngiliz	 yetkililer	 hadiseyi	 kapanmış
varsayıyordu.	Mısır’ı	 önceki	 gibi	 gibi	 yönetmeye	 devam	 edeceklerdi.	 Hidiv’e,
Mısır’ı	 ilgilendiren	 herhangi	 bir	 durumda	 uyum	 içinde	 hareket	 etme	 kararı
aldıklarını	ve	politik	ve	mali	düzenlemelerde	ilke	olarak	herhangi	bir	değişikliğe
ödün	 vermeyeceklerini	 bildirmişlerdi.	 Hidiv’e	 anlattıklarından	 açıkça
anlaşılıyordu	 ki;	 Nubar	 Paşa’nın	 azli,	 iki	 hükümetin	 de	 gözünde	 (Britanya	 ve
Fransa	–V.	L.),	bir	sistem	değişikliği	imasından	çok	yalnızca	kişilerle	alakalı	bir
mesele	 olarak	 aksetmişti.	 Paşa’nın	 görevden	 alınması	 üzerinde	 anlaşsalar	 da,
Hidiv’in	 herhangi	 bir	 durumda,	 Wilson	 ve	 de	 Bligniéres’e	 herhangi	 bir	 karar
üzerinde	 veto	 hakkını	 tanıyan	 kabine	 toplantılarına	 müdahalede	 bulunmasına
izin	 verilmeyecekti.	 İsmail	 bu	 talepleri	 kabul	 ettiğinde,	 Wilson,	 tüm	 direncin
çözüldüğü	 kararına	 vardı	 ve	 “talep	 edilen	 fedakârlıkların”	 kreditörlerden	 değil
aksine	 borçlulardan	 umulması	 gerektiğini	 öne	 süren	 finansal	 planlarını	 hayata
geçirmeye	başladı.	Wilson	(1)	Hidiv’in,	kendi	borçlarından	ötürü	mülklerinden,
kanunla	 belirlenen	 Borç	 Komisyonu	 lehine,	 feragat	 etmesini,	 (2)	 Hidiv’in
Hazine-i	 Hassa’sının	 300.000£	 civarına	 indirilmesini,	 (3)	 köylü	 toprakları
(haraç)	 ve	 toprak	 sahipleri	 (haslar)	 üzerindeki	 toprak	 vergilerinin	 ayrıca
artırılmasını	 (4)	 içerideki	kredilerin,	 ruzname	ve	mukabelenin,	 iptal	edilmesini,
bu	yüzden	yabancı	 kredi	 faizleri	 sayesinde	 iç	 kredi	 sağlayıcılarının	 kasalarının
boşaltılmasını	 ve	 son	 olarak,	 imtiyazlı	 borçların	 ödenmesini	 eski	 şartlara
döndürerek	 Konsolide	 Borç	 ve	 Daire	 Seniye	 Borç	 faizinin	 yüzde	 5’e
indirilmesini	öngörüyordu.

İç	 krediler	 en	 kaba	 yöntemlerle	 tasfiye	 edilecekti.	 Wilson	 tasarısına	 göre,
ruzname	üzerine	bir	vergi	beyan	edildi,	bu	 sayede	Mısırlıların	bu	kredi	 altında
hazineyi	 fonladıkları	 kaynaklar	 geri	 ödenebilirlikten	 çıkarıldı.	Mukabelede	 ise,
Mısırlıların	 hazineye	 olan	 15.700.000	 £	 değerindeki	 katkısı	Wilson	 tarafından
9.500.000£	 olarak	 tanımlandı	 ve	 gerisi	 iptal	 edildi.	Hazine,	 tanımlanmış	 tahvil
sahiplerine,	toplam	mukabelenin	yıllık	%	1,5	oranıyla	50	yıl	boyunca	tazminde
bulunmayı	üstlenmişti,	bu	sayede	toplam	borcun	%75’i	geri	ödenecekti.	Wilson
planı	ise,	mukabele	sahipleri	tarafından	devlete	ödenmiş	sermayenin	yalnızca	bir
kısmını	 tazmin	 etmeyi	 ve	 paranın	 ödenmesini	 50	 yıllık	 bir	 zaman	 sürecine
yaymayı	 tasarlıyordu.	 Aynı	 zamanda,	 mukabele	 tahvil	 sahiplerini	 tüm



imtiyazlardan	 mahrum	 bırakıyor	 ve	 toprak	 vergisini	 onlardan	 tam	 olarak
istiyordu.	Bu	da	onların	yıllık	olarak	fazladan	1.150.000	£	ödeyeceği	anlamına
geliyordu,	kaldı	ki	devletin	onlara	mukabele	bedeli	olarak	ödediği	yıllık	150.000
pounddu.	Bu	düzenlemeler	neredeyse	tüm	toprak	sahipleri	ve	Mısır	köylülerinin
kayda	değer	bir	oranı	için	büyük	kayıplar	anlamı	taşıyordu.	Mukabele	tam	olarak
240.000	 feddan	 haraç	 toprağı	 üzerine	 ve	 480.000	 feddan	 da	 öşür	 ödendi;	 bu,
Mısır	 toprağı	 yüzde	 15’ine	 tekabül	 ediyordu.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 çeşitli	 haraç
toprakları	bir	yana,	725.000	feddan	öşür	toprağına	Mukabele	ödemesi	yapılmıştı.
28	 Mart	 1879’da	 Wilson,	 mukabele	 yasasını	 imzalaması	 için	 Hidiv’i
zorlayacaktı.	 Bu	 düzenlemeler	 Mısır’da,	 toprak	 sahipleri	 özelinde,	 genel	 öfke
halini	oldukça	körüklemişti.

“Avrupalı	Kabine’nin”	İstifası

Avrupalı	bakanlara	ve	onların	finansal	politikalarına	karşı	protesto	yürüyüşleri
bütün	Mısır’a	 yayıldı.	 Hidiv	 ülkenin	 dört	 bir	 yanından	 “Avrupalı	 Kabine’nin”
kovulmasını,	 ulusal	 bir	 hükümetin	 oluşturulmasını,	 bir	 anayasal	 düzenin
getirilmesini	 ve	 mukabele	 yasasının	 kaldırılmasını	 talep	 eden	 yığınla	 dilekçe
alıyordu.	 Meclis-i	 Âyan	 üyeleri,	 ulema,	 önemli	 görevliler	 ve	 subaylar	 bu
politikalara	 karşı	 çıktıklarını	 belirtiyorlardı.	 Meclis-i	 Âyan,	 Wilson’unkine
karşılık	kendi	mali	politikasını	hazırlamaya	başladı.

7	 Nisan	 1879’da	Hidiv,	 diplomatik	 heyet	 üyelerini	 ve	Mısır	 ileri	 gelenlerini
Abdin’deki	 sarayında	 toplantıya	 çağırdı.	 Bu	 büyük	 buluşmada,	 Mısır’daki
karışıklıkların	 doruk	 noktasına	 eriştiğini	 ve	 milletin,	 Meclis-i	 Âyan’a	 karşı
sorumlu	 olacak	 katıksız	 bir	 Mısırlı	 kabine	 kurulması	 çağrısında	 bulunduğunu
beyan	 etti.	 “Devletin	 başı	 ve	 bir	 Mısırlı	 olarak,	 ülkemin	 görüşlerine	 kulak
vermenin	 ve	 meşru	 beklentilerini	 tatmin	 etmenin	 benim	 kutsal	 görevim
olduğunu	düşünüyorum”	diyordu.	Daha	sonra	“Avrupalı	Kabine’nin”	dağıtılma
ve	yeni	 hükümetin	 “hakiki	Mısırlı	 öğelerden”	 kurulma	 toplantısını	 duyurdu	ve
Mısır’da	 parlamenter	 sistem	 sözü	 verdi.	 Ayrıca,	 “Seçim	 sistemi	 ve	 Meclis
haklarının”	 ulusal	 beklentiler	 doğrultusunda	 oluşturulacağını	 ilan	 etti.	 Bununla
birlikte,	 açıklamaları	 arasında,	 Meclis-i	 Âyan’ın	 finansal	 planlarını
benimsemeye	hazır	olduğu	da	bulunuyordu.

Hidiv	 İsmail’in	 manifestosu	 ulusal	 bağımsızlığa	 yapılan	 bir	 katkı	 olarak
addedilebilir.	Bu,	Mısırlıların	ayrı	bir	ulus	olduğu	görüşünün	resmî	olarak	ilk	kez
formüle	 edilişiydi.	 Yeni	 Mısır	 hükümeti	 parlamenter	 olduğu	 gibi	 ulusal	 bir
karakterdeydi.	Üstelik	 liberal	 bir	 toprak	 sahibi	 olan,	 önceden	Adalet	Bakanlığı
yapmış	ve	Wilson	Soruşturma	Komisyonu’ndan	önce	ortaya	çıkmayı	reddederek



Mısır’da	olağanüstü	bir	popülarite	kazanmış	Şerif	Paşa	tarafından	yönetiliyordu.
O	dönemde,	yani	Mısır	ulusal	hareketinin	şafağında,	 İsmail	Paşa	ve	Şerif	Paşa
liderliğindeki	bazı	toprak	sahipleri	ulusal	bağımsızlık	mücadelesine	katılıyor	ve
hatta	mücadelede	başı	çekiyordu.	Öte	yandan,	halkın	 tesiri	hâlâ	çok	zayıftı.	22
Nisan	1879’da	Ulusal	Hükümet	finansal	planlarını	yayınlayacaktı.	Bu	planlarda,
iç	 kredi	 kuponlarını	 onaylıyor	Konsolide	Borç	 faizini	 geçici	 olarak	 yıllık	%	 5
seviyesine	 düşürüyordu.	 Diğerlerine	 gelince,	 hükümet	 18	 Kasım	 1876
Kararnamesi’nde	 vurgulanan	 Goschen-Joubert	 uzlaşısının	 şartlarına	 itibar
edeceğini	 vaat	 ediyordu.	 Ulusal	 Hükümet,	 devlet	 yönetiminin	 çeşitli
katmanlarında	sorumlu	olan	birçok	Avrupalı	yetkiliyi	kovmuş,	ordunun	gücünü
60.000	kişiye	çıkarma	kararı	almış	ve	ilk	Mısır	Anayasası’nı	hazırlamak	için	işe
koyulmuştu.	17	Mayıs	1879’da	Şerif	Paşa	Yapısal	ve	Seçimlere	ilişkin	yasaların
bir	 taslağını	Meclis-i	Âyan’a	 sundu.	 8	Haziran’da	 ise	Meclis	 tarafından	 tasdik
edilip	Hidiv’in	mülahazasına	sunuldu.	İsmail,	bunu	onaylayamadan	önce,	Batılı
güçlerin	birleşik	çabasıyla	alaşağı	edildi.

İsmail	Paşa’nın	Azli	ve	Şerif	Paşa’nın	İstifası

Hidiv	 İsmail,	 birbiri	 ardına	 kredi	 anlaşmaları	 yaparak,	 yabancı	 kapitalistlerin
Mısır’ı	 bir	 köle	 haline	 getirmesine	 yardımcı	 olduğunda,	 ilerici	 ve	 aydın	 bir
yönetici	 olarak	 methediliyordu.	 Fakat	 çok	 geçmeden,	 Avrupalı	 bankerlerin
zulmüne	açıkça	karşı	durduğunda,	“Doğulu	bir	despota”	dönüştü.

Avrupalı	 bakanların	 gönderilmesinden	 ve	 yeni	 finansal	 planın
yayınlanmasından	 hemen	 sonra,	 Batılı	 güçler,	 İsmail’i	 devirmekle	 tehdit
ediyordu.	 25	 Nisan	 1879’da,	 İngiliz	 Dışişleri	 Bakanı	 Salisbury,	 Kahire’deki
Britanya	konsolosuna	“Fakat	o	(Hidiv	V.L)	geçmiş	faaliyetleri	ve	teminatlarıyla
ona	dayatılan	yükümlülükleri	görmezden	gelmeye	devam	eder	ve	iki	süper	güç
tarafından	 emri	 altına	 verilen	 Avrupalı	 bakanların	 desteğini	 azaltmakta	 ısrar
ederse,	 son	 eylemlerinde	 beliren	 ve	 düzenli	 bir	 planın	 sonuçları	 olan
sözleşmeleri	 önemsememe	 ve	 tüm	 hak	 iddialarını	 onların	 dostlukları
çerçevesinde	kasten	 ihbar	 etme	haline	bir	 son	vermek	 zorunda	kalırız.	Böylesi
bir	durumda,	iki	kabineye	yapacağı	şey,	Mısır’da	kendi	çıkarlarını	savunmak	ve
ülkenin	iyi	yönetilmesi	ve	refahı	için	en	iyi	düşünülmüş	düzenlemeleri	yapmak
üzere	 tam	bir	 takdir	ve	hareket	özgürlüğünü	kendileri	 için	sağlama	almak	olur.
(L.	Cromer,	a.g.e.,	s.	133)

Britanya	Konsolosu	bu	tehdidi	aynen	İsmail’e	aktardı.	Fakat	İsmail	metanetli
davrandı	 ve	 Avrupalı	 bakanların	 geri	 alınmasını	 reddetti.	 Daha	 sonra	 devreye
diplomatik	baskı	girecekti.	 İngiltere,	 çabalarıyla	 İngiliz-Fransız	 ihtilafını	 tahrik



edip	Fransa’yı	tecrit	eden	ve	ayrıca	Britanya’nın	Mısır’daki	davetini	destekleyen
Bismarck’ı	 kullanacaktı.	 Mayıs	 1879’da	 Alman	 ve	 Avusturya	 Hükümetleri,
beklenmedik	bir	şekilde	İsmail’in	eylemlerini	protesto	etti.	Alman	kreditörler	22
Nisan	 mali	 düzenleme	 planının	 illegal	 olduğunu	 ve	 bu	 haliyle	 bir	 Karma
Mahkeme’ye	gönderilmesi	gerektiğini	 açıkladı.	Haziran	başında	da,	Fransız	ve
Britanya	 hükümetleri	 benzeri	 bir	 protesto	 açıkladılar.	 Çeşitli	 konsolosluklara
bağlı	 ajanlar,	 “özel”	 haberleşmelerinde	 İsmail’e,	 acilen	 yönetimden	 çekilip
Mısır’ı	terk	etme	“tavsiyesinde”	bulunuyordu.

19	Haziran	1879	günü,	İngiltere	ve	Fransa,	tahttan	çekilmesi	için	İsmail’e	bir
ültimatom	 sundu.	 Süper	 güçler,	 gönüllü	 olarak	 çekilmesi	 halinde	 ona,	 bir
emeklilik	 ödemesi	 yapma	 ve	 tahtı	 da	 oğlu	Tevfik’e	 aktarma	 sözü	 verdi.	 Şayet
Hidiv	 direnme	 işaretleri	 sergilerse,	 durum	 Osmanlı	 Padişahı’na	 aktarılacak	 ve
İsmail	 zorla	 azledilecekti.	 Bu	 tehdit	 diğer	 güçler	 tarafından	 da	 desteklenmişti.
Almanya,	Avusturya,	Rusya	ve	 İtalya	konsoloslukları	 da	benzer	 “tavsiyelerde”
bulunmuştu.	 İsmail’in	 kendisi	 ise,	 bu	 durumu,	 Batılı	 güçlerin	 İstanbul’a
aktarmasını	 beklemeden,	 Sultan	 II.	 Abdülhamid’e	 intikal	 ettirdi.	 Mamafih	 bu,
yanlış	 bir	 adım	 olacaktı.	 Batılı	 güçlerle	 ihtilafa	 düşmekten	 korkan	 II.
Abdülhamid,	 onların	 taleplerini	 hızlandırdı	 ve	 26	 Haziran	 1879’da	 İsmail’e,
azledildiğini	 ve	 yerine	 halefi	 Tevfik’in	 atandığını	 belirten	 bir	 telgraf	 çekti.
“Kahire	 caddelerinde	 büyük	 bir	 kalabalık	 toplanmıştı,	 fakat	 her	 şey	 süratlice
cereyan	 etmiş	 ve	 tüm	 bu	 kitle,	 halefin	 onuruna	 kaleden	 gümbürtüyle	 patlayan
silah	 seslerini	 duyana	 kadar	 İsmail	 Paşa’nın	 tahttan	 indirildiğinin	 farkına
varmamıştı.”	(L.	Cromer,	a.g.e.,	s.	141)

İsmail,	ilkin	direnme	niyetindeydi,	fakat	gerekli	istikrardan	ve	iradeden	yoksun
olduğu	 için	 30	 Haziran’da	 Mısır’dan,	 İtalya’ya	 gitmek	 için	 ayrılmak	 zorunda
kalacaktı.	 Onu	 yolculamak	 için	 tek	 bir	 Avrupalı	 diplomat	 dahi	 gitmemiş	 ama
destek	için	geniş	katılımlı	bir	halk	gösterisi	düzenlenmişti.	Aslında	Mısırlılar	da
İsmail’i	 seviyor	 sayılmazdı,	 çünkü	 bu	 kötü	 talihlerinin	 müsebbibi	 olarak	 onu
görüyorlardı.	Fakat	bu	durumda,	yabancı	despotlara	karşı	yürütülen	mücadelenin
bir	mağduru	 olduğu	 ve	 ulusal	mücadelenin	 başında	 durma	 girişiminden	 ötürü,
geçmişini	 bir	 kenara	 bırakarak,	 Avrupalı	 bankerlerden	 bağımsız	 bir	 politika
yürütebilmek	 için	 ulusal	 hükümet	 kurma	 çabalarını	 doğal	 olarak	 desteklediler.
İsmail	 Paşa’nın	 gidişi	 aynı	 zamanda	 yardımcısı	 Şerif	 Paşa’nın	 da	 kaderinin
mühürlenmesine	 neden	 oldu.	Tevfik,	 iradesiz	 ve	 naçiz	 bir	 insan	 ve	 İngilizlerin
elinde	önemsiz	bir	kukla	olarak,	Şerif’in	sunduğu	anayasa	taslağını	imzalamayı
reddetti;	4	Eylül	1879’da	İkili	Mali	Denetim’i	eski	haline	getirdi	ve	21	Eylül’de
ise	Ulusal	Hükümeti	 feshetti.	Britanya	himayesindeki	Riaz	Paşa,	Mısır’ın	yeni



başbakanı	olmuştu.	Bu	olay,	 reaksiyon	döneminin	başladığı	 işaretini	veriyordu.
Mısırlı	tarihçi	Sabri’ye	göre	“Mısır’da	artık	despotizm,	terör	ve	casusluk	rejimi
hüküm	sürecekti”.

Riaz	Paşa	Yönetimi.	Tepki

Riaz	Paşa	 yönetimi	 yalnızca	Hidiv	Borç	Komisyonu’nun	 özellikle	 de	 İngiliz
temsilci	 Binbaşı	 Baring’in	 keyfi	 yönetimini	 örtmek	 için	 bir	 perde	 görevi
görüyordu.	 Baring,	 daha	 sonra	 Lord	 Cromer	 olduğunda,	 Riaz’ın	 kendisine
“güveninin”	 tam	 olduğunu,	 hatta	 kendi	 onayından	 geçmiş	 önemli	 kanun	 ve
belgeleri	okumadan	imzaladığını	kabul	ediyordu.	Süper	güçlerin	baskısı	altında
Babıali,	Mısır	Hükümeti’nin	haklarını	sınırlandırmıştı.	7	Ağustos	1879	itibariyle
de	 1873	 fermanını	 kaldırdı.	 Mısır	 bir	 kez	 daha	 Babıali’nin	 onayı	 olmaksızın
yabancı	kredi	 anlaşması	yapma	hakkından	mahrum	kalacaktı.	Mısır	ordusunun
kuvvetleri	tekrardan	18.000	kişiyle	sınırlandırıldı.

Yabancı	kontrolörler	ve	Hidiv	Borç	Komisyonu	üyeleri	Mısır’ın	asıl	hükümeti
haline	gelmişti.	Fakat	bizzat	kendileri	bile	bir	sonraki	kupon	ödemesi	için	gerekli
parayı	 temin	 edebilmeyi	 garantileyemiyorlardı.	 Kırsala	 vergi	 toplamak	 için
gönderilen	 cezai	 birliklerin	 yarattığı	 şiddet	 olaylarına	 rağmen	 yağmalanmış	 ve
fakirlikten	muzdarip	Mısır	talepleri	karşılayabilmenin	uzağında	duruyordu.	1879
sonu	itibariyle,	Borç	Komisyonu’nda	gelecek	kupon	ödemelerinin	yalnızca	üçte
ikisi	 ödenebilmişti.	 Babıali’ye	 ise	 herhangi	 bir	 vergi	 gönderilmemişti.	 “Vergi
ödemesi	için	hiç	para	bulunmuyorsa,	bu	Babıali’nin	problemidir”	diye	açıklama
yapıyordu	kontrolörler.

Wilson	 mali	 planı	 1880	 yılında	 uygulamaya	 kondu.	 Mukabele	 yasası	 da
yürürlükten	kaldırıldı	ve	öşür	topraklarına	ilave	bir	vergi	eklendi.	Geri	kalan	tüm
ayni	 vergiler,	 nakdî	 vergilerle	 değiştirildi.	Halkı	müşkül	 duruma	 sokan	 bir	 tuz
tekeli	getirildi.	1880	gelirleri,	yalnızca	yarısı	Mısır	Hükümeti’ne	ayrılacak	olan
8.500.000£’da	 sabitlenmişti.	 Diğer	 yarısı	 ise	 yabancı	 kreditörlere	 gidiyordu.
Fakat	 bu	 düzenlemeler	 bile	 tefecilerin	 talep	 ettiği	 miktarları	 karşılamayı
garantileyemiyordu	 ve	 Konsolide	 Borç	 kupon	 ödemeleri	 yıllık	 yüzde	 4’e
indirilmişti.

Nisan	 1880’de,	 Mısır’ın	 borç	 meselesini	 çözmek	 üzere	 Rivers	 Wilson
başkanlığında	bir	Likidasyon	(Tasfiye	–çev.)	Komisyonu	kuruldu.	Bu	komisyon,
1878	 Soruşturma	 Komisyonu’nun	 önceki	 üyelerinden	 oluşuyordu	 (de	 Lesseps
hariç),	 İngiltere,	 Fransa,	 İtalya	 ve	 Avusturya’ya	 ait	 temsilciler	 ve	 ayrıca
Almanya’ya	 ait	 bir	 delege	 bulunuyordu.	 17	 Temmuz	 1880’de	 komisyonun
önerisiyle,	 Mısır’ın	 borçlarını	 98.000.000£’da	 sabitleyen,	 ödeme	 için	 son	 bir



tarihi	 şart	 koşan	 ve	 bu	 amaç	 için	 devlet	 gelirlerinin	 belirli	 bir	 bölümünü
güvenceye	 alan	 bir	 Likidasyon	 Yasası	 yürürlüğe	 koyuldu.	 Aşkın	 borçlar	 üç
bölüme	 bölünmüştü:	 bir	 bölümü	 tam	 olarak	 kreditörlere	 ödenecek,	 ikincisinin
yarısı	nakit	yarısı	da	imtiyazlı	tahvillerdi,	üçüncü	bölüm	ise	bireysel	kreditörlerle
yapılan	özel	 anlaşmalara	göre	ödenecekti.	 “Temel	 eksiği,	 devletin	 tasarrufunda
kalan	bakiyenin	yetersiz	olmasına	rağmen,	gelirlerin	çok	büyük	bir	bölümünün
(yüzde	 66’sı)	 kredi	 verenlere	 ipotek	 edilmesiydi”	 diye	 yazmaktaydı	 yasanın
derleyicilerinden	biri	olan	Lord	Cromer	(L.	Cromer,	a.g.e.,	s.	173).	İşin	kötü	yanı
bir	 kez	 daha	 kırbaçlar	 fellahların	 sırtında	 patlayacak	 ve	 bir	 kez	 daha	 Mısırlı
subaylar	maaşlarını	alamayacaktı.	Üstelik	ordudaki	adam	kayırma	“Çerkezlerin”
yönetici	 kademelere	 getirilmesiyle	 büyük	 bir	 artış	 göstermişti.	 Ulusal
bağımsızlık	dalgası	da	bir	kez	daha	kabarmaya	başlayacaktı.

Ordunun	Ön	Plana	Çıkışı

1880’de	ulusal	hareket	öncülüğünde	yeni	güçler	belirmeye	başladı.	Şerif	Paşa
gibi	 liberal	 toprak	 sahiplerine	 ilave	 olarak	 Ahmed	 Arabi	 gibi	 radikal	 ve
demokrat	 subayların	 da	 liderliği	 oluşuyordu.	 1880	 ve	 1881	 arasında	 ulusal
hareket	içinde	bu	iki	grup	arasında	açık	bir	farklılığın	olmadığı	doğruydu.	Şerif
ve	 Arabi	 kendilerini	 vatanîyun	 olarak	 tanımlıyorlardı.	 1881’de	 Şerif’in
takipçileri,	yabancı	egemenliğine	öfke	duyan	liberal	toprak	sahipleri	ve	tüccarlar,
Muhammed	 Sultan	 Paşa’nın	 başkanlığında	 Ulusal	 Parti’yi	 (Hizbul	 Vatan)
kurdular.	 Arabi’nin	 takipçileri	 de,	 radikal	 subaylar	 ve	 onlarla	 bağlantılı
entelektüeller,	 aynı	 yıl	 içinde	 kendi	Ulusal	 Partilerini	 kurdular.	Başlangıçta	 iki
parti	birbirine	karşı	değildi,	fakat	daha	sonraları	aralarında	bazı	temel	farklıklar
oluştu.	Şerif	ve	Muhammed	Sultan,	Avrupalı	kapitalistlerle	bir	anlaşma	yapmayı
yeğliyorken,	Arabi	ve	takipçileri	ise	onlara	karşı	kararlı	bir	mücadele	çağrısında
bulunuyordu.	Aynı	 şekilde	Şerif	 ve	Muhammed	yarı-feodal	 toprak	 sahiplerinin
egemenliğini	 sağlayacak	 ılımlı	 bir	 anayasal	 monarşinin	 savunuculuğunu
yaparken,	 Arabi	 ve	 takipçileri	 Hidivliğin	 ve	 Türk-Çerkez	 soyluların
egemenliğinin	 ortadan	 kaldırılmasını	 ve	 demokratik	 bir	 hükümet	 şeklinin
kurulmasını	savunuyordu.	Yine	Şerif	ve	Muhammed,	Mısır	köylülerinin	tarımsal
taleplerine	karşıydı;	Arabî	 ve	 takipçileri	 de	bu	protestoları	 destekliyordu.	Halk
hareketinin	ilerlemesiyle,	Şerif	ve	Muhammed	Sultan	gerici	kanada	kayacak	ve
İngilizlerin	 Mısır’ı	 fethetmesine	 yardımcı	 olacaktı;	 Arabî	 ve	 takipçileri	 ise
kendilerini	 bu	 halk	 hareketinin	 başında	 bulacak	 ve	 İngilizlere	 karşı	 Mısır
bağımsızlığı	için	savaşacaklardı.

1880-81’de,	henüz	 iki	parti	de	gerici	Riaz	Paşa	kabinesine	ve	Wilson-Baring
mali	 planlarına	 karşı	 savaşıyorken,	 aralarındaki	 derin	 farklılıklar	 su	 yüzüne



çıkmamıştı.	 Arabi	 ve	 takipçileri,	 Şerif	 Paşa’ya	 kendi	 adamları	 ve	 Mısır
bağımsızlık	mücadelesinin	avukatı	olarak	 itibar	ediyordu,	oysa	Şerif’in	kendisi
“isyancı	askerlere”	karşı	kibirli	bir	nefret	besliyor	ve	aynı	zamanda	da	onlardan
korkuyordu.

Milliyetçilerin	Riaz	Paşa	Kabinesine	Karşı	Mücadelesi

1880	yılının	Mayıs	ayında,	bir	grup	vatanîyun	subayı	(milliyetçiler)	maaşların
ödenmemesi	ve	Hidiv’in	mülklerinde	çalışmaya	zorlandıkları	için	Savaş	Bakanı
Osman	 Rıfkı’ya	 karşı,	 bir	 protesto	 düzenlediler.	 Fakat	 protestolar	 yanıtsız
kalacaktı.	Bilakis	Osman	Rıfkı,	Mısırlı	 subayların	yerine	bir	grup	Türk-Çerkez
soylusunu	gösterişli	bir	şekilde	terfi	ettirdi.

15	 Ocak	 1881’de	 4.	 Piyade	 Alayı	 komutanı	 Arabi	 Bey,	 diğer	 iki	 milliyetçi
Albay	Abdul-Al	ve	Ali	Fehmi	ile	birlikte	Başbakan	Riaz	Paşa’nın	yanına	çıkıp,
Savaş	 Bakanını,	 Mısırlı	 seçkin	 subayları	 es	 geçip,	 yalnızca	 kendi	 grubunun
üyelerini	tercih	etmekle	suçlayan	bir	arzuhal	sundular.	Arabi	ayrıca,	son	atamalar
ilgili	 bir	 soruşturma	 ve	 Osman	 Rıfkı’nın	 kovulmasını	 talep	 ediyordu.	 Riaz
başvuruyu	kabul	etmiş	ve	ardından	yapılacaklar	için	yabancılara	akıl	danışmıştı.
Onlar	 da	 arzuhali	 sunanların	 derhal	 tutuklanmasını	 salık	 vermişti.	 1	 Şubat
1881’de	 üç	 albay,	 anlaşma	 için	 her	 şeyin	 hazırlandığı	 Savaş	 Bakanlığı’na
çağrıldı.	 Arabi	 ve	 arkadaşları,	 bakanlığa	 varmalarının	 hemen	 ardından
tutuklandılar	 ve	 hazır	 bekleyen	 bir	 askerî	 mahkemeye	 teslim	 edildiler.	 İyi
hazırlanmış	bu	tiyatro	neyse	ki	amacına	ulaşamayacaktı.	İhaneti	hisseden	Kahire
garnizonundaki	 asker	 ve	 subaylar	 alelacele	 liderlerini	 kurtarmaya	 çalıştılar.
Savaş	 Bakanlığı	 iki	 alay	 tarafından	 kuşatıldı.	 Onlara,	 Kahire	 varoşlarında
konuşlanan	bir	 alay	daha	katıldı.	Askerler	mahkeme	 salonuna	zorla	girdiler	ve
bu	 sahte	 davayı	 durdurdular.	 Savaş	 Bakanı	 Osman	 Rıfkı’yı	 pencereden	 aşağı
attılar.	 “Sanıklar”	 bakanlığın	 dışına	 omuzlarda	 taşındı	 ve	 2.000	 kadar	 askerle
birlikte,	 orduda	 eşitlik	 ve	 Osman	 Rıfkı’nın	 acilen	 gönderilmesi	 talepleri	 için
Hidiv’in	sarayına	yürüdüler.	Olaylardan	dehşete	düşen	Tevfik	bu	kararlı	direnişi
görünce,	 tüm	 talepleri	 kabul	 etti,	 nefret	 edilen	 Savaş	 Bakanını	 hemen	 kovdu.
Boşalan	 koltuğa	 ise	 ünlü	 şair,	 ılımlı	 milliyetçi	 ve	 anayasacı	 ve	 Şerif	 Paşa’ya
yakınlığı	 ile	 bilinen	 Mahmut	 Sami	 el-Barudi	 getirildi.	 Askerler	 ve	 milliyetçi
subaylar	bu	atamayı	oldukça	hoş	karşılamıştı.	Mahmut	Sami	de	onların	güvenini
boşa	çıkarmayacaktı.	Sadık	bir	milliyetçi	olarak	sonradan	Şerif	Paşa	gurubundan
kopmuş	ve	tamamen	Arabi’nin	yanında	yer	almıştı.

Tevfik,	“Türk,	Çerkez	ya	da	Mısırlı	olsun	her	sınıftan	subayın,	bundan	sonra
aynı	 mevkide	 muamele	 göreceğini”	 belirten	 deklarasyonu	 gönülsüz	 de	 olsa



yayınlamak	 zorunda	 kaldı	 (L	 Cromer,	 a.g.e.,	 s.	 181).	 Osman	 Rıfkı’nın
gerçekleştirdiği	 terfileri	 soruşturmak	 için	 Arabi’nin	 de	 içinde	 olduğu	 bir
komisyon	 kuruldu.	 Fakat,	 milliyetçi	 subaylar	 tam	 bir	 zafer	 kazandıklarını
düşünüyorlarsa	 da,	 savaş	 henüz	 yeni	 başlamıştı.	Onların	 lehine	 olan	 üstünlüğe
rağmen,	 kendilerini	 sade	 profesyonel	 taleplerle	 sınırlandırmış,	 tek	 bir	 politik
iddiada	 bulunmayarak	 iktidarı,	 yabancı	 kontrolörlerin	 imtiyazlarını	 muhafaza
eden	 Riaz’ın	 ve	 gerici	 danışmanlarının	 eline	 bırakmış	 ve	 Hidiv	 Tevfik’in
zorbalığını	 hiçbir	 şekilde	 tahdit	 etmemişlerdi.	 Karşı	 tepkiler,	 milliyetçilerin
hatasından	yararlanmakta	geç	kalmayacaktı.	Askerlerin	heyecanı	azalır	azalmaz
Hidiv	 Tevfik,	 Mahmut	 Sami	 el-Barudi’yi	 kovdu	 ve	 milliyetçi	 liderlere	 karşı
misilleme	hazırlığına	başladı.



BÖLÜM	XVII
Arabi	Paşa	Ayaklanması

Eylül	1881	Ayaklanması

Mısır’daki	 durum,	 Eylül	 1881’de	 krize	 girecekti.	 Vatanîyun	 (milliyetçiler)
subayları	Riaz	Paşa	hükümetine	karşı	yeni	hamleler	yapma	niyetindeydi.	Hidiv’e
gelince,	o	da	tüm	devrimci	zihniyetli	alayları	Kahire	garnizonundan	tek	seferde
yollamanın	 derdindeydi.	 Nitekim	 9	 Eylül	 1881’de	 bu	 alayları	 çeşitli	 bölgelere
dağıtacak	 bir	 kararname	 de	 yayınladı.	 Arabi	 ve	 Ali	 Fehmi	 de	 onlara	 eşlik
edecekti.	Maskelenmiş	bir	sürgün	biçimi	olmanın	yanı	sıra	bu,	ulusal	devrimin
Kahire’de	 toplanmış	 silahlı	 gücünü	 de	 dağıtmaya	 dair	 bir	 girişimdi.	Vatanîyun
liderleri	vakit	kaybetmeden	saldırıya	geçme	kararı	aldılar.	Hidiv’in	kararnameyi
çıkardığı	 gün	 olan	 9	 Eylül	 1881’de	 kazan	 kaldırdılar.	 Arabi’nin	 kendisi
tarafından	 yönetilen	 Kahire	 garnizonunun	 2.500.000	 askeri,	 Abidin	 Sarayı’nın
önündeki	meydanda	dizildi	ve	Hidiv’e	 şu	 talepleri	 sundu:	 (1)	Riaz	kabinesinin
derhal	görevden	alınması,	(2)	bir	anayasa,	(3)	orduda	asker	sayısında	bir	artış.

Bunlar,	yalnızca	profesyonel	olmanın	ötesinde,	ayrıca	politik	taleplerdi.	Tevfik
de	ordunun	ayaklanması	haberine	oldukça	şaşırmıştı.	Hindistan’dan	ayrıldıktan
sonra,	 Mısır’da	 Baring’in	 Kontrolör	 General	 olarak	 atadığı	 İngiliz	 subay
Auckland	 Colvin’i	 çağırdı.	 Colvin,	 Hidiv’in	 bulabileceği	 bütün	 güçleri	 hemen
sarayına	 toplaması	 tavsiyesinde	 bulundu.	 Dehşete	 düşmüş	 Hidiv’in,	 Arabi’nin
taarruza	 geçebilecek	 süvari	 ve	 topçulara	 sahip	 olduğu	 yönündeki	 itirazını
önemsemeyerek,	 onu	bir	 arabaya	bindirmiş	 ve	Kahire’nin	 çevresini	 dolaşmaya
başlamışlardı.	 Bu	 yolculuk	 sonucunda	 tek	 bir	 askerî	 birimin	 dahi	 Tevfik’i
desteklemediği	 ve	 Hidiv’in	 tüm	 askerî	 desteğini	 yitirdiği	 görülecekti.	 Bunu
tamamen	 idrak	 ettiğinde	 sarayına	 dönmekten	 başka	 çaresinin	 kalmadığını	 da
anlamıştı.	Fakat	Colvin	onu	meydandaki	asi	askerlerin	yanına	götürdü	ve	hiçbir
askerî	desteği	bulunmasa	da,	liderleri	Arabi’yi	tutuklama	emri	vermesini	istedi.

“Hadi”	diye	bağırdı	İngiliz.

“Dört	tarafımız	sarılmış	halde”	diye	cevapladı	korkudan	muzdarip	Hidiv.

“Cesaretli	ol”	dedi	İngiliz.

“Ne	 yapabilirim	 ki?”	 diye	 sordu	 Hidiv.	 “Dört	 tarafımız	 sarılmış.	 Hepimizi
öldürecekler!”



Bu	 tartışma	 devam	 ederken	 Arabi	 çıkagelmiş	 ve	 isyancıların	 taleplerini	 öne
sürmüştü.	“Ordu,	buraya	Mısırlıların	bir	parçası	olarak,	taleplerini	sunmaya	geldi
ve	 kabul	 görene	 kadar	 da	 çekilmeye	 niyeti	 yok”	 dedi	Arabi.	Colvin,	 o	 esnada
kendine	hâkim	olamayan	Hidiv’in	sarayına	gitmesine	izin	verdi	ve	görüşmeleri
kendi	üstüne	devraldı.	Arabi’ye	bir	anlaşma	teklifinde	bulundu.	Şerif	Paşa	yeni
başbakan	olarak	atanacak	ve	Riaz	Paşa	görevden	alınacaktı.	Arabi’nin	diğer	iki
talebine	 gelince;	Colvin	 bunların	Babıali’ye	 bildirilene	 kadar	 askıda	 kalmasını
önerdi.	Arabi	bu	teklifleri	makul	bulacaktı.

Yine,	 yalnızca	 parçalı	 bir	 zafere	 imza	 atılmıştı.	 İktidar	 ipleri	 bu	 kez,	 halk
hareketinin	mutlak	düşmanı	ve	bir	aristokrat	olan	Şerif	Paşa’nın	ellerine	verildi.
“İsyankar	 bir	 ordunun	 adayı	 olarak”	 başbakan	 olmaya	 itiraz	 ediyordu	 (L.
Cromer,	 a.g.e.,	 s.	 157).	Britanya	ve	Fransa’nın	baskısıyla	görevi	kabul	 etmişti,
fakat	 yalnızca	 “isyancı”	 ordunun	 Kahire’den	 çekilmesi	 şartıyla.	 Arabi,	 13
Eylül’de	 Şerif’i	 sınırlandırma	 umuduyla	Meclis-i	Âyan’ı,	Kahire’de	 toplantıya
çağırdı.	Mısır	 ulusal	 kampındaki	 sınıf	 ayrımının	 farkına	 hâlâ	 varamadığından,
Âyan	arasında	destek	bulabilmeyi	umut	ediyordu.	Şerif’in,	halk	hareketine	dair,
bütün	toprak	sahipleriyle	aynı	korkuları	paylaştığını	anlayamamıştı.

Meclis-i	 Âyan	 doğal	 olarak,	 Arabi’ye	 karşı	 Şerif	 Paşa’yı	 destekledi.	 Ayrıca
isyancı	 alayı	 Kahire’den	 çekmesi	 için	 Arabi’ye	 baskı	 yaptı.	 Şerif	 iktidara
geldiğinde,	ikili	kontrolü	muhafaza	edecekti.	Britanya	ve	Fransa,	sırasıyla,	Şerif
Paşa	hükümetini	destekleyeceklerini	açıkladılar.

Bütün	 bunlara	 rağmen,	 Eylül	 isyanının	 su	 götürmez	 sonucu,	 vatanîyunun
(milliyetçiler)	 prestijinin	 Mısır’da	 artmış	 olduğuydu.	 Arabi	 henüz	 askerî	 bir
gurubun	lideri	olmadan,	tüm	Mısır	halkının	lideri	konumuna	gelmişti.	İngiliz	bir
tarihçiye	 göre,	 Arabi	 birkaç	 hafta	 içinde	 muazzam	 bir	 otorite	 sağladı.
Adaletsizlikten	 yakınan	 herkes	 şikâyetini	 ona	 bildiriyordu.	 Fellahları,	 Türk
yönetici	 sınıfının	 zulmünden	 kurtarma	 şanına	 erişmişti.	 Ayrıca	 orduda	 hizmet
eden	fellahların	da	dostu	olmuştu.	Neden	tüm	ülkedeki	fellahların	olmasındı	ki?
Zira	sonrasında	popülaritesi	köy	şeyhleri	ve	fellahlar	arasında	da	yayılacaktı.

Fellah,	 çağlar	 boyunca	 efendisinin	 boyunduruğuna	 karşı	 sesini	 yükseltme
cüretinde	 bulunamamıştı.	 Fakat	 artık,	 bir	 şeyhin	 oğlu	 olan	 Arabi,	 fellah
askerlerin	 şikayetlerini	 yüksek	 sesle	 dile	 getiriyor,	 ülke	 yöneticilerine	 karşı
onların	hakkını	savunuyor	ve	bunu	başarıyordu.	Mısır	halkı,	ordudaki	durumun
ülkedeki	genel	vaziyete	göre	biraz	daha	farklılaştığını	fark	etmişti.	Arabi,	onların
idolü	olmuştu.	İçlerinden	biri	olan,	onlara	ezeli	kölelikten	kurtulma	ilhamı	veren
ve	 fellahları,	 şimdiye	 kadar	 rüyasını	 dahi	 görmedikleri,	 isyan	 ve	 direniş	 için



cesaretlendiren	bu	kurtarıcıya	yüzlerini	döndüler.

Vatanîyunların	Şerif	Paşa’ya	Karşı	Mücadelesi

Eylül	isyanının	cevabı	olarak,	Avrupalı	güçler	askerî	bir	müdahale	hazırlığına
girişti.	Fakat	İngiliz-Fransız	ihtilafları	bu	planların	gecikmesine	neden	olacaktı.
Fransa,	 Britanya’nın	 ayrılıkçı	 eylemlerine	 karşı	 çıkmış	 ve	 ortak	 bir	 eylemde
diretmişti.	 Eylül	 1881’de,	 Kahire	 isyanı	 esnasında,	 Fransız	 Dışişleri	 Bakanı
Barthelemy	 Saint-Hilaire,	 Britanya	 Dışişleri	 Sekreteri	 Lord	 Granville’e,	 Mısır
üzerinde	ikili	bir	askerî	kontrol	kurmayı	teklif	edecekti.	Britanya	ise	bu	öneriyi
(İtalya’nın	altı	süper	gücün	ortak	müdahale	önerisini	olduğu	gibi)	reddedecekti.
Fransa	 ise,	 Almanya	 tarafından	 arka	 çıkılan	 Türklerin	 müdahale	 önerisini,
İngilizlerin	çıkarına	hizmet	eder	diye	geri	çevirdi.	Bu	yüzden	Britanya	sonunda,
Mısır	 sorununda	 Fransa’ya	 katılmak	 zorunda	 kaldı	 ve	 Babıali’ye	 “Osmanlı
ordusunun	 Mısır’ı	 ele	 geçirmesine	 engel	 olmak	 amacıyla”	 baskıda	 bulundu.
Hatta,	Babıali	tarafından	Mısır’a	gönderilen	iki	temsilci	bile	Britanya	ve	Fransa
tarafında	 itirazlara	 neden	 oldu	 ve	 6	 Ekim	 1881	 tarihli	 bir	 notla	 Padişaha,
“Mısır’a	 temsilci	 gönderdiği	 için	 şaşırdıklarını	 ve	 bunu	 teessüfle
karşıladıklarını”	belirttiler	(L.	Cromer,	a.g.e.,	s.	197).	Bu	not,	Türk	temsilcilerin
Mısır’dan	çıkmasından	sonra	geri	çağrılan	Britanya	ve	Fransa	güçlerine	bağlı	iki
savaş	gemisinin	İskenderiye’ye	gönderilmesiyle	onaylandı	(20	Ekim	1881’de).

İngiliz-Fransız	güçlerinin	gelişinden	faydalanmak	isteyen	Şerif	Paşa	devrimci
birlikleri	ezmeye	karar	vermişti.	Eylül	isyanından	birkaç	gün	sonra,	Colvin:	(1)
devrimci	 alayın	 bölgedeki	 garnizonlar	 arasında	 dağıtılmasını,	 (2)	 ılımlı	 toprak
sahiplerinin	 ve	 Âyan’ın,	 devrimci	 subaylara	 karşı	 kullanılmasını,	 (3)	 Âyan’ın
taleplerinin,	 Britanya’nın	 mali	 kontrol	 ve	 finansal	 planlarıyla	 çelişmedikçe
desteklenmesini,	önerecekti.

Bu	 aslında,	 Şerif	 Paşa	 hükümetinin	 de	 benimsediği	 programdı.	 1881
Ekim’inde,	Şerif	Paşa’nın	emriyle,	Arabi	ve	Abdul	Al	alayı	Kahire’den	çekildi,
biri	 Dimyat’a	 diğeri	 de	 Tel	 el-Kebir’e	 gönderildi.	 Fakat	 alayların	 çekilmesi
beklenenden	 çok	 daha	 fazla	 tepkiye	 neden	 oldu.	 Arabi’nin	 Kahire’den
gönderilmesi	 Şerif	 Paşa	 hükümetine	 karşı	 muazzam	 bir	 halk	 gösterisine	 yol
açacaktı.	Binlerce	Kahire	vatandaşı	Arabi	ve	askerlerine	veda	etmek	ve	onlarla
dayanışmalarını	 açıkça	 göstermek	 için	 meydanlara	 çıktı.	 Alaylar	 gittikleri	 her
yerde	coşkuyla	karşılanıyordu.	Arabi’nin	bölgeler	boyu	ilerlemesi	adeta	bir	zafer
yürüyüşü	 gibiydi	 ve	 İngiliz	 subaylar	 raporlarına	 üzüntüyle	 “Ülkenin	 gerçek
sahibi	 Arabi’ydi”	 diye	 yazmak	 zorunda	 kalacaklardı.	 Bu	 durumda	 Arabi’nin
gönderildiği	bölgelerde	kalıcı	olmak	gibi	bir	niyeti	yoktu.	Karısının	hastalığını



bahane	 ederek,	 Şerif	 Paşa	 hükümetine	 karşı	 mücadeleye	 devam	 edeceği
Kahire’ye	geri	dönecekti.	Süper	güçler	de	devrimci	birliklerin	“dağıtılması”	işini
başaramamıştı;	 hatta	 birliklerin	 boşaltılmasından	 sonra	 dahi	 Kahire
garnizonundaki	asker	ve	subaylar	Arabi’yi	desteklemeye	devam	edecekti.

Arabi	açıkça	Hidiv	danışma	kurulunun	ve	Türk-Çerkez	 soylularının	zulmüne
karşı	çıkıyordu.	Hidiv	hanedanının,	Memluk	Devleti	kadar	baskıcı	olduğunu	öne
sürüyordu.	 “Ne	 birey	 ne	 de	 mülk	 dokunulmazlığı	 var”	 diye	 çıkışıyordu.
“Mısırlılar	 hapse	 atılıyor,	 sürgüne	 gönderiliyor,	 Nil’de	 boğuluyor,	 açlıktan
kırılıyor	ve	soyuluyorlar.	En	cahil	Türk	bile	en	iyi	Mısırlıya	tercih	ediliyor!”	(L.
Cromer,	a.g.e.,	s.	209)

Gerekli	 müdahale	 konusunda	 Fransa’yla	 bir	 anlaşmaya	 varamayan	 Britanya,
Arabi’nin	 tesirini	 göz	 önünde	 bulundurarak	 taktiklerini	 değiştirme	 kararı	 aldı.
Mısır’daki	 Britanya	 temsilcileri	 vatanîyunla	 bir	 uzlaşmaya	 varma	 hususunda
girişimde	bulunacaktı.	1	Kasım	1881’de,	Bitanya’nın	mısır’daki	mali	kontrolörü
Auckland	Colvin,	Arabi	başkanlığında	Mısır	milliyetçilerinden	bir	delegasyonu
kabul	etti.	Lord	Granville’in	4	Kasım	1881’de,	Kahire’deki	Britanya	diplomatik
vekili	Malet’e	gönderdiği	rapor,	15	Kasım’da	Mısır’da	yayınlandı.	Raporda	Lord
Granville,	 Britanya’nın,	 Mısır’da	 taraflı	 bir	 hükümet	 aramadığını	 beyan
ediyordu.	 Yabancı	 bir	 gücün	 ya	 da	 Mısır’daki	 yabancı	 diplomatik	 vekillerin
desteği	 temelinde	 oluşturulacak	 bir	 hükümetin	 aleyhinde	 konuşarak,
milliyetçilerin	özgürlük	isteğinin	Britanya	ulusal	gelenekleriyle	uyuştuğunun	ve
İngiltere’nin	 bu	 isteği	 baltalamayacağının	 altını	 çizdi.	 Bununla	 beraber,
Granville	 müdahale	 için	 açık	 bir	 kapı	 bırakmıştı;	 “Majesteleri	 hükümetini	 bu
davranış	biçiminden	ayırmak	zorunda	bırakacak	yegâne	durum,	onun	(Granville)
belirttiği	 gibi,	 Mısır’da	 oluşacak	 olan	 bir	 anarşi	 durumudur”	 diye	 de
eklemişti(L.Cromer,	a.g.e.	s.	203).

Fakat	mesele	 başlangıçtaki	 temaslardan	 çok	 da	 farklı	 gelişmeyecekti.	 Aralık
1881’de,	 Britanya	 Hükümeti,	 Auckland	 Colvin’den,	 milliyetçilerin	 yalnızca
Hidiv’i	 değil	 aynı	 zamanda	 Fransa	 ve	 Britanya’nın	 da	 bölgedeki	 konumunu
tehdit	ettiği	uyarısında	bulunan	bir	gizli	bir	bildiri	aldı.	Mısır’da	karşı	koyulması
gereken	 iki	 tehlikenin	 varlığından	 dem	 vuruluyordu	 (1)	 Mısır’ın,	 finansal
yükümlülüklerini	 reddetmesi,	 (2)	 Avrupalı	 güçlerin	 yönetimine	 karışmasını
engellemesi.

Bu	 bilgiler	 ışığında,	 Britanya	 müdahale	 meselesini	 ajandasından	 çıkarmama
kararına	 vardı	 ve	 bu	 yüzden,	 müdahale	 için	 diplomatik	 hazırlıklar	 devam
ettirildi.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 Britanya,	 Mısır	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketinin



karşısında	kalınca	Fransa’yla	anlaşmayı	kabul	etti.

14	Aralık	1881’de	Fransız	Başbakanı	Gambetta,	Britanya’ya	Mısır’da	ortak	bir
eylem	 çalışması	 yürütme	 önerisinde	 bulundu.	 “İki	 hükümet	 de,	 sıkı	 sıkıya
birleşmeli;	 bu	 birlik	 tamamıyla	 belirgin	 olmalıdır”	 diyordu.	 Granville,
Gambetta’nın	 teklifini	 kabul	 etti	 ve	 ortak	 bir	 İngiliz-Fransız	 notası	 gönderme
kararı	aldı.

Bu	esnada	Şerif	Paşa,	orduyu	hâlihazırdaki	mahiyetinden	yoksunlaştırmak	için
Meclis-i	Âyan’ı	toplantıya	çağırma	kararı	aldı.	Ayrıca	Meclis-i	Âyan’ın	temsilci
bir	gövdeye	dönüşeceğini	ve	Hidiv	ve	hükümetinin	bu	sayede	“ordu	diktesine”
karşı	 halk	 desteğine	 kavuşabileceğini	 ifade	 etti.	 Meclis’i,	 yapabildiği	 kadar
gerici	yapma	isteğiyle,	Şerif	kendisinin	iki	yıldır	hazırladığı	anayasayı	sunmayı
reddedecekti.	 Arabi	 ve	 vatanîyun,	 Şerif’in	 anayasasının	 yürürlüğe	 koyulması
için	 ısrarda	 bulunuyordu,	 Şerif’in	 kendisi	 ise	 Meclis	 üyelerinin,	 soyluların
bölgesel	toplantılarında	seçildiği	1866	Seçim	Kanunu’nu	muhafaza	ediyordu.

Meclis	26	Aralık	1881’de	toplantıya	çağrıldı	ve	görünürde	Şerif’in	umutlarını
savunacak	 ibareler	vardı.	Çünkü	nihayetinde	meclis	 ılımlı	 toprak	 sahiplerinden
oluşuyordu.	Başkan	Muhammed	Sultan	Paşa,	Şerif’in	yakın	bir	dostuydu.	Meclis
oturumu,	 Hidiv’e	 bağlılığın	 vurgulanmasıyla	 başlamıştı.	 Kahire’deki	 İngiliz
Konsolos-General	 Malet’e	 göre,	 “Hidiv	 konuşmasını,	 delegelerin	 aşikar	 olan
ılımlı	eğilimlerinden	ötürü	memnuniyetle	yapmıştı.”(L.	Cromer,	s.	224)

Meclis,	 çok	 geçmeden	 kendi	 fonksiyonları	meselesine	 geldiğinde	 bu	 huzurlu
resim	bozulacaktı.	Meclis	Mısır	Bütçesini	ya	da	en	azından,	Mısır	Hükümeti’nin
masraflarıyla	 ilgili	kısmını	oylama	hakkını	beyan	etti.	Mali	Denetim’in	hakları
üzerinde	yapılan	bu	“hamle”	hemen	süper	güçlerin	tepkisini	uyandırdı.

Britanya	 ve	 Fransa	 Hükümetleri	 Sultan’ın	 fermanlarında	 belirttikleri	 haliyle
ekselansların	 tahtta	 kalmasını,	 Britanya	 ve	 Fransa’nın	 eşit	 ölçüde	 ilgilendiği
Mısır’ın	genel	refahının	geliştirilmesini	ve	 ideal	düzenin	geçmişte	ve	gelecekte
güvenceye	 alınmasını	 resmen	 öngörmektedir.	 İki	 Hükümet	 de,	 Mısır’da	 inşa
edilmiş	düzene	tehdit	oluşturabilecek	dahili	veya	harici	tüm	sorun	kaynaklarına
karşı,	 ortak	 çabayla	 karşı	 durmak	 için	 çözümle	 yakından	 ilgilidir	 ve	 alenen
sunulan	resmî	niyetlerin	teminatından	şüphe	duymamaktadır,	bu	bağlamda	Hidiv
hükümetinin	 maruz	 kalabileceği	 tehlikeleri	 muhakkak	 birleşerek	 önleme
eğiliminde	olacaktır	”	(Cromer	s.	223).

Bu	 nota,	 Mısır’da	 genel	 bir	 öfke	 uyandırdı	 ve	 hatta	 geçici	 olarak	 olsa	 bile
vatanîyunlarla,	 Âyan’ı	 bir	 araya	 getirdi.	 1	 Şubat	 1882’de	 Britanya	 ve	 Fransa



konsolosları	 Şerif	 Paşa’ya	 “Meclisin,	 İkili	 Kontrolü	 kuran	 kararnameyi	 ihlal
etmeden	 Bütçe	 oylaması	 yapamayacağını	 ve	 bu	 yüzden	 Meclis	 tarafından
tartışılan	 yeniliğin	 Britanya	 ve	 Fransa	 devletlerinin	 onayı	 olmaksızın
uygulanamayacağını”	bildirdi	(Cromer	s.	223).

Şerif,	 süper	 güçlerin	 notasını	 kabul	 etti.	 Meclis’te	 Britanya	 ve	 Fransa’yla
görüşmelerin	 başlaması	 teklifini	 yaptı,	 fakat	Meclis	 hiddetli	 bir	 şekilde,	 Bütçe
oylamasının	yabancı	güçlerin	işi	olmadığı	cevabını	verecekti.	Meclisin	talebiyle
Şerif	 Paşa	 kabinesi	 istifasını	 sundu.	 5	 Şubat	 1882’de,	 vatanîyunların	 baskın
olduğu	 yeni	 bir	 kabine	 oluşturulacaktı.	 Şerif	 Paşa	 hükümetinde	 savaş	 bakanı
olan	 Mahmut	 Sami	 el-Barudi	 de	 yeni	 başbakan	 olacaktı.	 Onun	 boş	 bıraktığı
koltuğa	ise,	vatanîyun	lideri	Arabi	Bey	atanacaktı.

Mahmut	Sami-Arabi	Hükümeti	(Şubat-Mayıs	1882)

7	 Şubat	 1882’de	 yeni	 hükümet,	 alelacele	 iktidara	 gelerek,	 Meclis-i	 Âyan
tarafından	 derlenen	 ve	 onun	 haklarını	 güvenceye	 alan	Anayasa’yı	 resmen	 ilan
etti,	dolayısıyla	İkili	Kontrol’e	bir	son	verildi.	Fransız	Kontrolör	De	Bligniere	bir
protesto	 işareti	 olarak	 Mısır’ı	 gösterişli	 bir	 biçimde	 terk	 etti.	 Mahmut	 Sami-
Arabi	 hükümeti	 daha	 da	 ileri	 giderek	 daha	 demokratik	 bir	 Seçim	 Yasası
hazırlamaya	başlamış;	angaryanın	ortadan	kaldırılması	başta	olmak	üzere	birçok
ilerici	 kanun	 taslağı	 hazırlamış	 ve	 bir	 tarım	 bankası	 kurarak	 karma
mahkemelerde	 reforma	 gitmişti.	 Kırbacın	 kullanılması	 hükümet	 tarafından
katiyetle	 yasaklandı	 ve	 özellikle	 yabancı	 danışman	 ve	 uzmanların	 geniş
ölçeklerde	 karıştığı	 rüşvet	 ve	 zimmetine	 para	 geçirme	 gibi	 kurumsal	 sömürü
biçimlerine	karşı	güçlü	bir	mücadele	başlatıldı.

Yeni	 bir	 hükümetin	 oluşturulması	 Mısır	 halkı	 arasında	 politik	 bir	 uyanışı
beraberinde	 getirdi.	 Ayrıca,	 önceki	 hükümet	 tarafından	 atanan	 müdürler
(yöneticiler)	 bölgedeki	 tüm	 otoritesini	 yitirmişti.	 Aşağı	 Mısır’da,	 özellikle
Zagazig	 bölgesinde,	 tarımsal	 bir	 köylü	 hareketi	 devinim	 kazanmaya
başlayacaktı.	 Köylü	 birlikleri	 toprak	 sahiplerinin	 mülklerine	 saldırıp
yağmalıyordu.	 Zagazig’deki	 halka	 katılan	 ajitatör	 vatanîyunlar	 onlara,	 toprak
beylerinin	elinde	bulunan	arazilerin	fellahların	hakkı	olduğunu	anlatıyordu.	Her
yerdeki	 köylüler	 öşür	 borçlarının	 silinmesini	 ve	 ipotekli	 toprakların	 geri
verilmesini	 talep	 ediyordu.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 kamu	 borcunun	 da	 tasfiye
edilmesini,	 vergilerin	 azaltılmasını	 ve	 mukabele	 kanununun	 yenilenmesini
istiyorlardı.

Köylü	 hareketinin	 gelişimi,	 vatanîyunlarla	 birlikte	 ulusal	 kabineye	 katılmış
birçok	liberal	toprak	sahibine	doğru	yöneldi.	Ayrıca	Mayıs	1882’de,	Ulusal	Parti



lideri	 Sultan	 Paşa,	 Britanya	 Konsolosu’na	 “Şerif	 Paşa’nın	 düşürülmesinde
Meclis,	 Arabi’nin	 baskısına	 maruz	 kaldı	 ve	 izlenen	 rotada	 ısrarcı	 olan	 birçok
vekil	 aldatıldığını	düşünüyor	ve	yönetimin	düşürülmesinden	kaygı	duyuyorlar”
diye	bildirimde	bulunmuştu	(L.	Cromer,	s.	265)”

Hükümet	ve	Hidiv	Arasındaki	Çatışma

Tarımsal	köylü	hareketinin	gelişimi,	daha	işin	başında	Sami-Arabi	hükümetine
karşı	düşmanca	bir	tavır	geliştiren	feodal	sınıfın	bir	kısmını	harekete	geçirdi.	Bu
gruplar	Hidiv’in	ve	danışmanlar	grubunun	yardımına	koştu.	“Çerkez”	subaylar,
feodal	karşı	tepkinin	şok	müfrezeleri	olarak,	Arabi	ve	arkadaşlarına	karşı	terörist
bir	 komplo	 için	 görevlendirildi.	 11	 Nisan	 1882’de	 komplo	 gün	 yüzüne
çıkarıldığında,	 50	 kadar	 “Çerkez”	 subay	 ve	 eski	 Savaş	 Bakanı	 Osman	 Rıfkı
askerî	 bir	 mahkemede	 yargılanacaktı.	 Fakat	 verilen	 ceza	 oldukça	 hafifti,
komplocuların	 rütbeleri	düşürülmüş	ve	Sudan’a	 sürgüne	gönderilmişlerdi.	Esas
komplocular	olan	Hidiv	Tevfik	ve	Şerif	Paşa	mahkemeye	dahi	çağrılmadı.	Hal
böyleyken,	Fransa	ve	Britanya	konsoloslarının	tavsiyesi	üzerine,	Hidiv	9	Mayıs
1882’de	 sürgünün	 yönünü	 Kahire’den,	 Mısır’ın	 diğer	 bölgelerine	 doğru
değiştirdi.	Bu,	vatanîyunlara	ve	hükümete	karşı	açıkça	bir	meydan	okumaydı	ve
onlar	da	bunu	aleni	mücadele	için	bir	işaret	olarak	kabul	edeceklerdi.

Vatanîyunlar,	Hidiv’i	gönderme	kararı	aldılar.	Buna	göre,	Meclis-i	Âyan’ı	13
Mayıs’ta	toplantıya	çağırdılar.	Arabi,	Tevfik’in	yönetimden	uzaklaştırılmasını	ve
Mehmet	Ali	 hanedanına	 bir	 son	vermeyi	 talep	 edecekti.	 Fakat	Meclis	 bu	 talep
karşısında	 tereddüde	 düşecekti.	 Delegeler	 Hidiv’in	 tarafını	 tutuyorlardı,	 fakat
Arabi	 Mısır’ın	 gerçek	 yöneticisiydi	 ve	 Âyan,	 askerden	 çekindiği	 için	 Hidiv’i
açıkça	 desteklemeye	 cüret	 edemiyordu.	Bu	 yüzden,	 bir	 aracı	 rolüne	 bürünerek
Hidiv’le	vatanîyunlar	arasında	bir	uzlaşı	arayışına	giriştiler.	Hidiv	ise	Meclis’in
toplantıya	 çağrılmasını	 illegal	 olarak	 addetti	 ve	 acilen	 dağılması	 talebinde
bulundu.	Mahmut	Sami	bunu	protesto	etmek	için	istifasını	verdi.	Bu	tam	olarak,
Hidiv’in	 ve	 onun	 arkasında	 duran	 Britanya’nın	 uğruna	 çaba	 sarf	 ettiği	 şeydi.
Fakat	 beklenmedik	 bir	 şekilde	 kendilerini	 oldukça	 zor	 bir	 durumun	 içinde
bulacaklardı.	Hidiv’in	vekillerinden	hiçbiri,	ordu	hâlâ	vatanîyunların	elindeyken,
hükümet	 kurmaya	 cüret	 edemiyordu.	 Vatanîyunlar,	 Meclis-i	 Âyan	 talepte
bulunmadıkça	 geri	 çekilmeyeceklerini	 açıklayacaktı	 ve	 Meclis	 de	 böylesi	 bir
talepte	bulunmaktan	çekiniyordu.	16	Mayıs’ta	Hidiv,	Mahmut	Sami’yi	görevde
tutmaya	razı	etti.

10	Mayıs	1882’de	bir	İngiliz-Fransız	filosu	İskenderiye’ye	vardı	ve	bir	önceki
gün,	19	Mayıs’ta	Britanya	Konsolosu	Malet	“Hidiv’e	mevcut	yönetimi	kovmak



ve	Şerif	Paşa	ya	da	aynı	güveni	veren	herhangi	bir	kişi	altında	yeni	bir	kabine
oluşturmak	 için	 filonun	 varışının	 yarattığı	 bu	 uygun	 andan	 yararlanması
tavsiyesinde	bulunacağı”	talimatlarını	aldı	(L	Cromer	s.	271).

25	 Mayıs	 1882’de	 Britanya	 ve	 Fransa	 Hidiv’den	 resmî	 olarak:	 (1)	 Arabi
Paşa’nın	Mısır’dan	geçici	olarak	ayrılmasını;	(2)	Ali	Fehmi	Paşa	ve	Abdul	Al’ın
çekilmesini;	 (3)	Mahmut	Sami	el-Barudi	yönetiminin	 istifasını	 talep	etti.	Hidiv
bu	 ültimatomu	 kabul	 etti	 ve	 kabinenin	 azledildiğini	 duyurdu.	 Bu	 duyurudan
haberi	 olan	 İskenderiye	 garnizonundaki	 subaylar	 27	 Mayıs’ta	 Hidiv’e	 “Arabi
Paşa’nın	çekilmesini	onaylamayacaklarını	ve	Ekselanslarına	düşünmesi	 için	12
saat	mühlet	 tanıdıklarını	 ve	 aksi	 halde	 kamu	 sükunetinden	 daha	 fazla	 sorumlu
olmayacaklarını”	belirten	bir	 telgraf	 çektiler.	 (L	Cromer	 s.	 276)	Bu,	 açıkça	bir
isyan	tehdidiydi.

Korkudan	muzdarip	olan	Hidiv	Sultan	Paşa’nın	arabuluculuğuna	müracaat	etti.
27	Mayıs	günü	Kahire’deki	bir	toplantıda,	Sultan	Paşa	vatanîyunlara	itaat	çağrısı
yaptı.	Onlar	da	cevaben,	açıkça	yabancı	güçlerle	onların	bir	vekili	gibi	 işbirliği
yapan	vatan	haini	Hidiv’in	azledilmesi	talebinde	bulundular.	“Hidiv’e	düşen	tek
şey,	diğer	herhangi	bir	yabancı	gibi,	bavulu	toplayıp	Shepherd	Otel’inin	yolunu
tutmaktır”	 demişti	 Dışişleri	 Bakanı	 Mustafa	 Fehmi.	 Mısır’ı	 baştan	 başa	 bir
gösteri	 ve	 toplantı	 dalgası	 sardı.	 Göstericiler	 Hidiv’in	 gitmesini	 ve	 Arabi	 ve
diğer	vatanîyun	bakanlarının	eski	görevlerinin	verilmesini	istiyordu.

Acizliğinden	 ötürü	 bir	 kez	 daha	 ikna	 olan	Hidiv	 pes	 etti,	 fakat	 bakan	 olarak
yalnızca	 Arabi’yi	 göreve	 getirdi.	 Arabi	 Mısır’ın	 yegane	 ve	 mutlak	 yöneticisi
oldu.	Batılı	 güçler	 ve	Hidiv	 bir	 kez	 daha	 yenilmişti.	Üstelik	 şimdi	 bir	 açmaza
girmişlerdi.	30	Mayıs’ta	Fransa,	Mısır	meselesini	 tartışmak	için	uluslararası	bir
konferans	çağrısında	bulundu.	Britanya,	Osmanlı	müdahalesi	planına	geri	döndü
ve	 Fransa’nın	 haberi	 olmadan	 Hidiv’e,	 Padişah’ın	 yardımına	 müracaat	 etmesi
tavsiyesinde	bulundu.

Derviş’in	Görevi

Hidiv’in	 isteği	üzerine	Türk	Padişahı,	 elçileri	Derviş	Paşa	ve	Şeyh	es	Said’i,
Hidiv	 ve	 Arabi	 arasındaki	 anlaşmazlığı	 bir	 uzlaşı	 ruhuyla	 çözmeleri	 için
Kahire’ye	gönderdi.	7	Haziran	1882’de	Mısır’a	varan	iki	elçiye	de	hemen	rüşvet
teklif	edildi.	Hidiv	onlara	birkaç	bin	pound	para	verdi	ve	Britanya	da,	Derviş’in
küçük	mülkünü	inanılmaz	bir	fiyatla	satın	aldı.	Bunun	üzerine	Derviş,	Arabi’ye,
Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	merkezinde,	 yüksek	bir	 kademede	görevlendirilme
sözüyle	 İstanbul’a	gitmesi	 tavsiyesinde	bulundu.	Fakat	Arabi’nin	 cevabı:	 “Ben
iktidar	 için	çaba	sarf	edemem.	İçinde	bulunduğum	makamı	ben	zorla	almadım.



Halk,	 bana	 bu	 sorumluluğu	 yükledi	 ve	 ben	 de	 bu	 halkın	 yanında	 olmalı	 ve
onların	 şikayetlerini	 can	 kulağıyla	 dinlemeliyim”	 oldu.	 Böylece,	 Derviş’in
görevi	başarısızlıkla	sonuçlanmıştı.

İskenderiye’deki	Karışıklıklar

Mayıs	olaylarından	birkaç	gün	sonra,	Britanya	Konsolosu	Malet,	Müslümanlar
ve	 Hıristiyanlar	 arasında	 her	 an	 patlak	 verecek	 çatışmalardan	 ötürü	 uyarıda
bulunuyor;	 böyle	 bir	 durumda	 dış	 müdahalenin	 kaçınılmaz	 olacağını
belirtiyordu.	Bu	ipucu	Hidiv	Tevfik	tarafından	doğrudan	algılanacak	ve	bundan
ötürü	İskenderiye’deki	durum	provoke	edip	silahlı	müdahaleyi	hızlandıracaktı.

Karışıklık	 yaratmak	 oldukça	 kolay	 bir	 işti.	 Mısırlıların,	 İskenderiye’deki
Avrupalı	 nüfusun	 “toplamını”	 oluşturan	 yabancı	 tefecilerden,	 fırsatçılardan	 ve
kompradorlardan	nefret	ettiği	biliniyordu.	Yabancı	savaş	gemilerinin	gelişi	de	bu
nefreti	 derinleştirmişti.	Atmosfer	 oldukça	 gergindi	 ve	 ufacık	 bir	 kavga	 şehirde
çıkacak	olan	çatışmalar	için	yeterliydi.

11	 Haziran	 1882’de,	 Britanya	 Konsolosluğu’nda	 uşak	 olarak	 çalışan	 bir
Maltalı,	 Arap	 bir	 arabacı	 tutmuş	 ve	 bir	 bara	 doğru	 yola	 çıkmıştı	 oraya
vardıklarında	arabacı	ücret	 talep	etmişti.	Maltalı	 ise	ödeme	yapmak	yerine	ona
kötü	 davranmış	 ve	 bu	 yüzden	 çıkan	 kavgada	 Maltalı,	 Arap’ı	 öldürmüştü.	 Bir
takım	 şüpheli	 görünümlü	 Avrupalı,	 Maltalının	 etrafını	 çevirmiş	 ve	 çevrede
toplanan	 hararetli	 Arap	 kalabalığına	 ateş	 açmıştı.	 Bir	 sonraki	 adım	 Hidiv
tarafından,	 civar	 çöllerden	 karışıklıklara	 katılmaları	 için	 özellikle	 getirilen
bedevilerin	 varışıydı.	 İskenderiye’ye	 girişleri	 oldukça	 iyi	 zamanlandı.
Sonrasında	bütün	şehir,	50	Avrupalı	ve	140	Mısırlının	öldüğü	bir	savaş	alanına
dönecekti.

Fakat	 Arabi,	 birden	 patlayan	 ve	 provokasyona	 mahal	 veren	 karışıklıkları
engellemeyi	 ve	 azmettiricileri	 müdahale	 bahanesinden	 mahrum	 bırakmayı
başaracaktı.	 İskenderiye’deki	sorundan	sonra,	Mısır	 içindeki	güçlerin	ayrışması
daha	 net	 betimlenecekti.	 13	 Haziran’da	 Hidiv	 Tevfik,	 Britanya	 donanması
eşliğinde	 devrimci	 Kahire’den	 İskenderiye’ye	 geçti.	 Mısır’ın	 en	 önde	 gelen
gerici	 devlet	 adamları	 Nubar,	 Riaz,	 Şerif	 ve	 Sultan	 da	 onunla	 beraber	 gitti.
Britanya	Konsolosu	Malet,	 Türk	 elçisi	Derviş	 Paşa	 ve	Mısır	 feodal-bürokratik
soylu	 sınıfının	 birçok	 temsilcisi,	 20	 Haziran	 1882’de	 doğrudan	 Hidiv’e	 karşı
sorumlu,	 Ragıp	 Paşa	 başkanlığında	 bir	 hükümetin	 oluşturulduğu	 İskenderiye
kentine	 geldi.	 Bu	 zaman	 zarfında,	 İskenderiye	 İngiliz-Hidivci	 gruplaşmanın
merkezi	haline	geldi.	Kahire’de	ise	iktidar	vatanîyunların	ve	hâlâ	Hidiv’in	Savaş
Bakanı	olarak	görünen	Arabi’nin	ellerindeydi.



Binlerce	yabancı,	halkın	gazabından	korktuğu	için	Mısır’ı	terk	etmeye	başladı.
Onları	 yerel	 toprak	 sahipleri	 ve	 tefeciler	 izleyecekti.	 Haziran	 sonunda,
Kahire’deki	Britanya	 temsilcisi,	Avrupalıların,	Türklerin	ve	 “onurlu	Arapların”
kitleler	halinde	göçünü	rapor	etmişti.	Arabi’nin	bu	durumla	ilgili	yegane	tepkisi,
ülkeyi	 kendi	 rızalarıyla	 terk	 etmiş	Mısırlı	 göçmenlerin	mallarını	 kamulaştırma
emri	oldu.

İstanbul	Konferansı

1882	 yazında,	 Britanya	 müdahalesi	 tehdidi,	 Mısır	 ufkunda	 her	 zaman
olduğundan	 daha	 büyük	 görünüyordu.	 Fransız	 Millet	 Meclisi,	 Jules	 Ferry’nin
kolonyal	 politikasını	 ifşa	 etmişti	 ve	 Ocak	 1882’de,	 Freycinet	 başkanlığındaki
yeni	 Fransız	Hükümeti	 ortak	 bir	 İngiliz-Fransız	müdahalesi	 planlarını	 reddetti.
Bu	 tam	 da	 Britanya	 diplomasisinin	 beklediği	 adımdı.	 Üçlü	 Müttefikle	 karşı
karşıya	 kalınca,	 Fransa,	Mısır	 yüzünden	Britanya	 ile	 ilişkilerini	 kötüleştirmeyi
göze	alamazdı.	Fakat	aynı	zamanda	en	son	istediği	şey	de	Britanya’nın	Mısır’ı
tek	başına	elinde	tutmasıydı.

De	 Freycinet	 tek	 çıkış	 yolu	 olarak	 Mısır	 Meselesi	 üzerine	 bir	 konferans
toplamayı	gördü.	Mevcut	şartlar	altında,	en	iyi	seçeneğin	Mısır’ın	bağımsızlığını
muhafaza	 etmesi	 ve	 Britanya’nın	 avucuna	 düşmekten	 sakınılması	 olduğuna
kanaat	getirmişti.	Hatta	Arabi’yi	desteklemeye	bile	hazırdı.	Freycinet’in	de	fark
ettiği	 gibi	 konferans	 kördüğüm	 olmuş	 meseleleri	 çözecek	 ve	 Britanya
müdahalesini	engelleyecekti.

Süper	güçler	Fransa’nın	bu	öncülüğüne	arka	çıktı.	Mısır	Meselesi	Konferansı
23	 Haziran	 1882	 günü	 İstanbul’da	 toplandı.	 Konferansa,	 Rusya,	 Avusturya,
Almanya,	 Britanya,	 Fransa	 ve	 İtalya	 katıldı.	 Türkiye	 konferansa,	 egemenlik
haklarını	ihlal	ediyor	gerekçesiyle	katılmayı	reddetti.

Fransa’nın	önerisiyle,	 konferansa	katılan	 süper	güçler	 “Mısır’da	herhangi	bir
bölgesel	kazanç	gütmeyecek,	olağanüstü	ayrıcalıklar	tanıyan	imtiyazlar	ve	kendi
vatandaşları	 için	ticari	avantajlar	 talep	etmeyecekti”.	Konferans	devam	ederken
alınan	 bir	 diğer	 karar	 da,	 Batılı	 güçlerin,	 Mısır’da	 tek	 taraflı	 herhangi	 bir
eylemden	 kaçınması	 gerektiğiydi.	 Fakat	 Britanya	 temsilcisi	 Lord	 Dufferin	 bu
önergeye	çekince	koydu	ve	“Zorlayıcı	bir	sebep	olmaksızın”	ifadesini	ekletti.	Bu
hüküm	konferans	kararlarını	boşa	çıkarmaya	yetti.

Britanya’nın	 tek	 yapması	 gereken	 zorlayıcı	 bir	 sebep	 yaratmak	 ve	 Batılı
güçleri	bir	oldubittiyle	yüz	yüze	bırakmaktı.



İskenderiye	Bombardımanı

İskenderiye	 kıyı	 tahkimatları	 üzerine	 çıkan	 anlaşmazlık	 zorlayıcı	 bir	 sebep
olarak	 kullanıldı.	 Mehmet	 Ali	 zamanında	 yapılan	 tahkimatlar	 tamamıyla
kullanım	 dışıydı	 ve	 özellikle	 Britanya	 donanmasına	 ait	 savaş	 gemileri	 olmak
üzere	 savunma	 amaçlıydı.	 Fakat	 oldukça	 kötü	 durumdaydılar.	 Yabancı
donanmaların	 İskenderiye’ye	 varmasından	 sonra,	 Mısırlılar,	 Arabi’nin	 emriyle
kıyı	şeridini	onarmaya	başladı.	Britanya’dan	gelen	bir	talep	üzerine	Babıali	tüm
tahkimatlardaki	onarım	işinin	durdurulmasını	emretti.	Fakat	Temmuz’da	onarım
işi	devam	etti	ve	İngiltere	bunu	hemen	bir	müdahale	bahanesi	olarak	kullandı.

6	 Temmuz	 1882’de,	 Mısır’daki	 Britanya	 donanmasını	 komuta	 eden	 Amiral
Seymour,	 İskenderiye	 garnizonu	 komutanına	 tahkimat	 işlerini	 durdurması	 için
bir	 ültimatom	verdi.	Mısırlılar,	 bir	 dış	 tehdit	 durumunda,	 sınırlarını	 koruma	ve
kendi	 bölgelerinde	 istedikleri	 inşa	 faaliyetine	 girişme	 hakkına	 sahip	 oldukları
cevabını	 verdi.	 Gönderilen	 cevapta,	 Mısırlıların	 yalnızca	 onarım	 işleri
yürüttüklerinin	ve	yeni	tahkimatlar,	bataryalar	gibi	şeyler	inşa	etmeyeceklerinin
altı	çizildi.	10	Temmuz	1882’de	Amiral	Seymour,	Mısır	kıyı	tahkimatlarının	24
saat	 içinde	 teslim	 edilmesi	 çağrısında	 bulunan	 ikinci	 bir	 ültimatom	 gönderdi.
Tereddütsüz	 bir	 ret	 cevabı	 alınca	 da	 askerî	 operasyonu	 başlattı.	 11	 Temmuz
1882’de	 Britanya	 gemileri	 İskenderiye’yi	 bombalamaya	 başladı	 ve	 kenti	 bir
harabe	yığınına	çevirdi.

Britanya	 parlamento	 üyesi	 Richards,	 Amiral	 Seymour’un	 eylemini	 şöyle
karakterize	 ediyordu:	 “Evimin	 etrafında	 aleni	 kötü	 niyetle	 dolanan	 bir	 adama
rastladım.	 Kilitleri	 ve	 sürgüleri	 telaşla	 hallettim	 ve	 pencerelerimi
sağlamlaştırdım.	O,	bunun	kendisi	için	bir	hakaret	ve	tehdit	olduğunu	söyledi	ve
gelip	 kapımı	 yumruklamaya	 başladı	 ve	 yaptıklarını	 meşru	 müdafaa	 olarak
addetti”	 (Theodore	 Rothstein,	Mısır’ın	 Yıkılışı,	 Londra,	 1910	 s.	 214-215).	 12
Temmuz	1882’de	Arabi,	birliklerine	yanmakta	olan	şehirden	geri	çekilme	emri
verdi.	 İskenderiye’de	 yaşayan	 binlerce	 insan	 da	 onlarla	 birlikte	 ayrılacaktı
kentten.	Dört	gün	sonra,	Britanya	çıkarma	birlikleri	ıssız	kenti	ele	geçirdi.

1882	İngiliz-Mısır	Savaşı

İskenderiye’nin	 bombalanması	 1882	 yıllındaki	 İngiliz-Mısır	 savaşının
başlangıcını	da	işaret	ediyordu.	27	Temmuz’da	Avam	Kamarası	Mısır	seferi	için
gerekli	 krediyi	 oyladı.	 Britanya	 sefir	 birliklerinin	 komutası	 Sir	 Garnet
Wolseley’e	 tevdi	 edilmişti.	 Yüzlerini	 Britanya’ya	 dönen	 Hidiv	 ve	 görevlileri
İskenderiye’de	kalmış,	Seymour’dan	tam	zamanında	uyarı	aldıkları	için,	villa	ve
saraylarında	oturarak	bombardımanın	bitmesini	beklemişti.



Hidiv,	İskenderiye’den	çekildikten	sonra,	Britanya’ya	karşı	askerî	faaliyetlerini
hemen	 durdurması	 için	 Arabi’ye	 emretti.	 Arabi	 bu	 emri	 dinlemedi	 ve	 Mısır
halkına	 “Mısır	 ve	 İngiltere	 arasında	 uzlaşmaz	 bir	 savaş	 baş	 göstermiştir	 ve
vatana	 ihaneti	 kanıtlananlar	 …	 harp	 yasalarına	 göre	 en	 şiddetli	 cezalara
çarptırılacaktır”	duyurusunu	yaptı	(L.	Cromer	s.	300)

22	 Temmuz’da	 Hidiv,	 Arabi’yi	 kanun	 kaçağı	 ilan	 etti	 ve	 Savaş	 Bakanlığı
görevinden	resmî	olarak	kovdu.	Karşılığında	Arabi	de	Hidiv’i	vatan	hainliğiyle
suçladı.	 “Hidiv	 İngilizlere	 yakın	 duruyor,	 söylediği	 her	 şey	 onların	 çıkarına
hizmet	ediyor.	Böylece	ülkesinin	ve	halkının	çıkarlarını	kurban	etmekten	imtina
etmiyor.	 Bizse	 yaşadığımız	 müddetçe	 halktan	 vazgeçmeyeceğiz	 ”	 demişti	 25
Temmuz	1882’deki	bir	hitabında.

Arabi	 daha	 fazla	 beklemeden	 bir	 savunma	 örgütlemeye	 koyuldu.	 Binlerce
köylü	 ve	 kentli	 orduya	 gönüllü	 olarak	 yazılmak	 için	 sıraya	 girdi.	 Fellahlar
ellerindeki	 kıt	 birikimleri	 son	 derece	 iyi	 niyetle	 bağışladılar,	 bu	 sayede	 Arabi
bütün	gönüllülere	yeterince	 silah	 sağlayabilecekti.	Arabi	 sonbahar	 itibariyle	 en
az	100.000	silahlı	eğitimli	adama	ulaşmayı	umuyordu.

Vatanîyunların	 hain	 olarak	 addettiği,	 İskenderiye’de	 kalan	 Ragıp	 Paşa
Hükümeti’nin	 yerine,	 Kahire’de	 devrimci	 iktidarın	 yeni	 idari	 birimleri,
Olağanüstü	 Hal	 Kurulu	 ve	 Askerî	 Kurul,	 oluşturuldu.	 Askerî	 Kurul	 vatanîyun
general	 ve	 subaylarından	 oluşuyordu.	 Olağanüstü	 Hal	 Kurulu	 ise	 kısmen
vatanîyunlardan	 ve	 kısmen	 de	Ulemadan,	Kahire’de	 kalan	 şeyhler	 ve	 ayandan
oluşuyordu.	 İkinci	 kısım	Arabi	 ve	 Hidiv	 arasında	 gidip	 geliyordu.	 Hatta	 daha
sonraları	 içlerinden	 bazıları,	 ulusal	 ordunun	 geri	 kalanını	 demoralize	 ederek
İskenderiye’ye	 kaçtı.	 Arabi,	 hainlere	 devrimci	 şiddeti	 uygulayacaktı.	 Hidiv’in
gizli	servisiyle	bağlantısı	olduğu	ortaya	çıkarılan	1000	kadar	Kahire	ileri	geleni
tutuklandı.

Mısır’da	 savaş	 halinin	 yaygınlaşması	 süper	 güçleri	 memnuniyetsiz	 kılmıştı.
Rusya,	 bir	 protesto	 işareti	 olarak,	 delegelerini	 İstanbul	 Konferansı’ndan	 geri
çağırdı.	 Almanya	 ve	 Avusturya,	 Britanya’nın,	 Avrupa’dan	 gönderilen
talimatlarla	 değil	 de	 kendi	 başına	 risk	 üstlenip	 eyleme	 girişme	 özgürlüğünü
onaylıyordu.	 Fransa’nın	 görüşlerinde	 de	 bir	 birlik	 yoktu.	 Afrika’daki	 Fransız
kolonyal	 genişlemesinin	 avukatı	 olan	 Gambetta,	 Britanya’yla	 ortak	 müdahale
için	ısrarda	bulunuyordu.	Almanya’ya	karşı	intikam	hazırlıklarını	Fransa’nın	dış
politikasının	 temel	 amacı	 olarak	 düşünen	 Clemenceau	 ise	 Mısır	 macerasına
katılmaktan	 yana	 değildi.	 De	 Freycinet	 ara	 bir	 duruş	 sergiledi.	 Fransız
birliklerinin	 Mısır’a	 gönderilmesini	 fakat	 askerlerin	 görevlerinin	 yalnızca



Süveyş	 Kanalı’nı	 korumakla	 sınırlandırılmasını	 teklif	 ediyordu.	 Oysa	 Millet
Meclisi,	Mısır	seferi	için	gerekli	kredilerin	oylanmasını	reddetti	ve	Freycinet	29
Temmuz	1882’de	istifa	etti.	Freycinet’in	yerine	Başbakan	olarak	geçen	Duclerc,
Clemenceau’nun	Mısır	Meselesine	 katılma	 konusundaki	 itirazını	 paylaşıyor	 ve
esasında	Britanya’nın	eylem	serbestisini	onaylıyordu.

İstanbul	 Konferansı’na	 katılan	 süper	 güçler	 yine	 de	 Britanya	 müdahalesini
engellemek	için	Türklerin	olaya	dahil	edilmesi	kararına	vardılar.	6	Temmuz	1882
gibi	 erken	 bir	 tarihte	 Sultan’a,	 Mısır’a	 belirli	 koşullar	 altında	 (statükoyu
muhafaza	 etmek,	Mısır’ın	 içişlerine	 karışmamak	ve	 işi	 üç	 ayla	 sınırlandırmak)
askerî	 birlikler	 göndermesi	 tavsiyesinde	 bulundular.	 Sultan	 20	 Temmuz’da	 bu
şartlara	 razı	 oldu	 ve	 uluslararası	 konferansa	 kendi	 temsilcilerini	 gönderdi.	 26
Temmuz’da	 Türkiye,	 Mısır’a	 askerî	 birlik	 göndermek	 için	 hazır	 olduğunu
duyuracaktı.	Britanya,	Türkiye’yle	işbirliğini	kabul	ederse,	başladığı	faaliyetlere
devam	 edeceği	 cevabını	 gönderdi.	 Aslında	 Britanya	 Türkiye’yle	 işbirliğinden
kaçınmak	 için	 her	 şeyi	 yapmıştı.	 İstanbul’daki	 Britanya	 Büyükelçisi	 Lord
Dufferin	bir	buçuk	ay	içinde	bir	İngiliz-Türk	Askerî	Anlaşması	haberini	sızdırdı.
Ancak	13	Eylül	1882’de,	Britanya’nın	zaferiyle	ve	Kahire’nin	ele	geçirilmesiyle
sonuçlanacak	 Tel-El-Kebir	 savaşının	 olduğu	 gün,	Granville	 (Britanya	Dışişleri
Sekreteri)	 Dufferin’e,	 İngiliz-Türk	 Askerî	 Anlaşması’nın	 imzalanması	 onayını
verdi.	 Fakat	 daha	 sonra,	 Lord	 Dufferin’e	 “herhangi	 bir	 acil	 durumun
kalmadığını,	Ekselanslarının	ve	Sultan’ın	artık	Mısır’a	asker	göndermeye	gerek
kalmadığını	 düşündüğünü	 ”	 belirten	 bir	 telgraf	 gönderdi	 (L	 Cromer	 s.	 320).
Sonrasında	 İngiliz-Türk	 görüşmeleri	 koptu	 ve	 Türklerin	 müdahalesi	 de
gerçekleşmedi.	Bundan	 tam	bir	 ay	 önce,	 süper	 güçler	 İstanbul	Konferansı’nın,
Britanya	 müdahalesini	 engellemekte	 etkisiz	 olduğuna	 ve	 bu	 yüzden	 de	 bir
faydasının	 olmadığına	 inanmış	 ve	 Konferansı	 14	 Ağustos	 1882	 günü
sonlandırma	kararı	aldı.	Dolayısıyla	Britanya	diplomasisi	müdahalenin	yalnızca
kendi	birlikleri	tarafından	yürütülmesini	sağladı	ve	Mısır’ı	tek	başına	işgal	etti.

Peki	askerî	kanatta	ne	olmuştu?	İngilizler,	Mısır’a	kuzeyden	Akdeniz	yönünde
ve	 doğudan	 Süveyş	 Kanalı	 boyunca	 saldırabilirdi.	 Kuzey	 rotası	 bataklıklarla
engellenmişti	ve	bataklıklar	arasındaki	geçitlerde	Arabi	oldukça	güçlü	savunma
hatları	kurmuştu.	 İngilizlerin	Kafr-El-Davar	 (İskenderiye	yakınlarında	bir	kent)
boyunca	yaptığı	bir	yarma	hareketi	başarısız	olacaktı.

Mısır	 doğu	 sınırlarının	 içinde	 bulunduğu	 savunma	 hali	 daha	 az	 elverişliydi.
Britanya	kuvvetlerinin	Süveyş	Kanalı	Bölgesi’nde	karaya	çıkacakları	ve	bunun
da	 Batılı	 güçler	 ve	 Türkiye	 tarafından	 benimsenen	 kanalın	 tarafsızlığı	 ilkesini
ihlal	 anlamına	 geleceği	 bir	 gerçekti.	 Bunu	 yanı	 sıra,	 İngilizler	 çölü	 geçmek



zorunda	 kalacaklardı.	 Fakat	 Mısırlılar	 en	 iyi	 birliklerini	 Delta’da	 topladılar.
Mısır	 ordusunun	 sağ	 kanadını	 korumak	 için	Kurmay	Başkanı	Mahmut	 Fehmi,
Süveyş	Kanalı’nı	 faaliyet	dışı	bırakmayı	ve	 temiz	su	kanallarını	kesmeyi	 teklif
etti.	 Bu	 iki	 önlem	 Mısır’ın	 doğu	 sınırlarını	 güvenceye	 alacak	 ve	 Mısırlıların
düşmanlarına	karşı	uzun	süre	direnebilmesini	mümkün	kılacaktı.	Süveyş	Kanalı
Başmühendisi	Ferdinand	de	Lesseps,	Mahmut	Fehmi’nin	planına	itiraz	edecekti.
Şirketin	kârından	endişe	duyduğu	 için,	Kanalın	düzenli	bir	 şeklide	 işlemesinde
ısrar	ediyordu.	Arabi’ye,	İngilizlerin	Kanal	bölgesinden	karaya	çıkmalarına	izin
vermeyeceği	şeref	sözünü	verdi	ve	Arabi	de,	de	Leseeps’e	güvenerek,	Mahmut
Fehmi’nin	 üzerinde	 düşünüp	 taşındığı	 önlemlerini	 iptal	 etti.	 Bu	 kararla	 Arabi,
ölümcül	bir	politik	ve	askerî	hata	yapmıştı.

Oysa	Wolseley	 doğudan	 saldırdı	 ve	 bu	 sayede	 Akdeniz’deki	Mısır	 tahkimat
hatlarını	devre	dışı	bıraktı.	2	Ağustos’ta	 İngilizler	 tek	bir	kurşun	dahi	 atmadan
Süveyş’i	 ele	 geçirdiler.	Aynı	 zamanda	Ağustos	 başlarında,	Arabi’yi	 ana	 saldırı
noktasından	 uzaklaştırmak	 için,	 İskenderiye	 yakınlarında	 bir	 karışıklık
çıkardılar.	 De	 Lesseps’in	 sözüne	 rağmen	 İngilizler	 20	 Ağustos’ta	 birliklerini
Port-Said	 ve	 İsmailiye’ye	 çıkaracaktı.	 Nil	 vadisi,	 Mısır	 ordusunun	 en	 kötü
birimlerinin	konuşlandığı	doğuya	doğru	uzanıyordu.	Bu	birliklerin	çoğunluğu	az
eğitimli	 askerlerden	 ve	 düzensiz	 bedevi	 topluluklarından	 oluşuyordu.	 Britanya
saldırısı	 başladığında,	 bedevi	 ordusu,	 İngilizlerin	 talimatıyla	 onların	 bölgesine
nüfuz	 eden	 ve	 birçok	 şeyhi	 rüşvetle	 aldatan	 Sultan	 Paşa	 tarafından	 zaten
mahvedilmişti.	Saldıran	 tarafın	kesin	 saldırı	 için	hazırlıkları	üç	hafta	 sürdü.	13
Eylül	1882’de	bir	 gece	yürüyüşünün	ardından,	beklenmedik	bir	 şekilde	Tel	 el-
Kebir’deki	 Mısır	 saflarına	 saldırdılar.	 Her	 şey	 yirmi	 otuz	 dakika	 içinde
gerçekleşti.	 Bedeviler	 hiçbir	 direniş	 göstermeden	 topuklamıştı.	 Arabi,	 dağılan
birlikleri	 toparlamak	ve	 bedevileri	 çarpışma	yerine	 geri	 çağırmak	 için	 aceleyle
savaş	alanına	yetişti.	Fakat	bedevi	şeyhleri	onu	taş	atarak	karşıladılar.

İkna	çabalarının	yarasız	olduğunu	anlayınca	Arabi,	mücadeleyi	sürdürmek	ve
Kahire’yi	 güçlendirmek	 için	 ısrarcı	 olduğu	 Olağanüstü	 Hal	 Kurulu’nun	 bir
toplantısından	hemen	sonra	şehri	 terk	etti.	Oysa	Abdul	Al,	Abdullah	Nedim	ve
Kahire	 civarındaki	 bölgelere	 saldırıya	 geçmeyi	 öneren	Mahmut	 Sami	 de	 onun
arkasında	durmuştu.	Olağanüstü	Hal	Kurulu’ndaki	 toprak	sahipleri	 teslim	olma
yönünde	oy	kullandı	ve	Arabi	kurulun	kararına	uyarak	ikinci	hatasını	yaptı.	En
iyi	 birimleri	 kuzeyde	 konuşlanmış	 olan	 Mısır	 ulusal	 ordusu	 hâlâ	 sağlamdı.
Düşman	 yalnızca	 İskenderiye	 ve	 Süveyş	Kanalı	 Bölgesi’ni	 ele	 geçirmişti,	 geri
kalan	 kısımlar	 hâlâ	Mısırlıların	 elindeydi.	 Direniş	 gayet	mümkündü,	 fakat	 hiç
kimse	de	böyle	bir	öneride	bulunmadı.	Mısır	ordusu,	Britanya	silahlarıyla	değil;



bedevi	 şeyhlerinin	 ve	 Kahire	 seçkinlerinin	 ihanetiyle,	 ayrıca	 böylesi	 kritik	 bir
anda	diktatoryal	davranma	cesareti	gösterememesi	ve	yüzünü	düşmana	dönmüş
Olağanüstü	 Hal	 Kurulu’nu	 feshedememesi	 yüzünden	 Arabi	 Paşa’nın	 bizzat
kendi	tereddüdüyle	yenilgiye	uğramıştı.

Gericiliğin	Zaferi

14	Eylül	akşamında	İngiliz-Hint	süvarileri	Kahire’ye	iyice	yaklaştı	ve	Arabi	de
sonunda	İngilizlere	teslim	oldu.	Kafr	El-Davar,	Ebu	Hur	ve	Dimyat’taki	birlikler
de	silahlarını	bırakacaktı.	24	Eylül	1882’de	Hidiv	Tevfik	ve	“bakanları”	başkente
geldi.	 Tutuklu	 karşı-devrimciler	 serbest	 bırakıldı	 ve	 gericiler	 zaferlerini
kutlamaya	başladılar.

İşgalciler,	 Mısır	 ordusunu	 silahsızlandırıp	 terhis	 ettiler.	 Direniş	 gösterecek
birimlerin	 üzerine	 cezalandırıcı	 birlikler	 gönderildi.	 Üstelik	 Mısır	 halkına
9.000.000	 £’luk	 bir	 tazminat	 kabul	 ettirilecekti.	 İstanbul	 Büyükelçisi	 Lord
Dufferin,	 bağımsızlık	 mücadelesinde	 yer	 alanların	 cezalandırılması	 işlemini
yönetmek	 için	 Kahire’ye	 geldi.	 Aralık	 1882’de	 Arabi	 ve	 yardımcıları	 ölüm
cezasına	 çarptırıldı,	 fakat	 Arabi’nin	 infazının	 yeni	 bir	 isyan	 doğurabileceğini
fark	eden	Dufferin	bunu	ebedi	bir	Seylan	sürgününe	çevirdi.	İsyanın	altı	lideri	de
Arabi’yle	birlikte	gönderildi.	Çok	sayıda	vatanîyun	Mısır’dan	kovuldu.	Asilerin
çoğu	 suçlu	 olarak	 alındı	 ve	 İngiliz	 sorgucularca	 işkenceye	 tabi	 tutuldu.	Askerî
mahkeme	çoğunu	hapse	mahkum	etti	ve	uzak	vahalara	sürgüne	yolladı.

Lord	Dufferin	raporunda	esaret	altındaki	halkın	ihtiyacı	olan	şeyin	bir	anayasal
düzen	 değil,	 demir	 bir	 yumruk	 olduğunu	 yazacaktı.	 Bu	 ilke	 gereğince	 Lord
Dufferin,	Mısır’da	 kolonyal	 bir	 despotik	 rejim	 ve	 keyfi	 bir	 yönetim	 inşa	 etti.
Britanya’nın	 1883’te,	Mısır’ın	mutlak	 yöneticisi	 olarak	 atadığı	Binbaşı	Baring
(Lord	Cromer)	ise	bu	rejimin	önemli	bir	temsilciydi.



BÖLÜM	XVIII
Britanya	Yönetimi	Altında	Mısır	(1882-1914)

Britanya	İşgalinin	Süresi	Meselesi

İngilizler	 Kahire’ye	 girdikten	 birkaç	 gün	 sonra,	 Fransa	 Başbakanı	 Duclerc,
Britanya	Dışişleri	Bakanı	Granville’e	 hükümetin	Mısır	 ile	 ilgili	 niyetini	 sordu.
Granville,	 bu	 işgalin	 geçici	 olduğu	 ve	Mısır’daki	meseleler	 hallolur	 hallolmaz
sonlanacağı	 cevabını	 verecekti.	 Aynı	 şekilde	 Britanya	 devlet	 adamları	 da
birliklerinin	Mısır’dan,	düzen	sağlanır	sağlanmaz	çıkacağına	dair	kamuoyuna	sık
sık	 açıklama	 yapıyordu.	 Başbakan	 Gladstone	 1884’te,	 Avam	 Kamarası’nda
yaptığı	 söz	 konusu	 açıklamalardan	 birinde,	 Britanya	 birliklerinin	 Mısır’dan
çekilmesinin	bir	gurur	meselesi	olduğunu	belirtti.

Britanya,	 Mısır’ı	 ciddi	 bir	 uluslararası	 krize	 neden	 olacak	 şekilde	 ilhak
etmemişti.	Fransa’nın	böylesi	bir	 ilhaka	karşı	geleceğinin	ve	Rusya’nın	da	onu
destekleyeceğinin	 farkındaydı.	 Aynı	 şekilde	 Türkiye’nin	 de	 bu	 işgale	 karşı
çıkacağı	 aşikârdı,	 fakat	 doğrusunu	 söylemek	 gerekirse,	 Fransa	 ve	Rusya	Mısır
meselesine	 dahil	 olmasaydı,	 Britanya’nın	 Türkiye’yi	 çok	 da	 önemseyeceği
söylenemezdi.

1884’te	Fransa,	Granville’den	Britanya	birliklerinin	Mısır’dan	geri	çekilmesini
talep	etti.	Britanya	da	1888	başlarında	bu	eylemi	zaten	gerçekleştireceği	sözünü
verdi.	 1885’te	 Fransa’nın	 da	 baskısıyla,	 Britanya,	 askerlerinin	 Mısır’dan
tahliyesi	 konusunda	 İstanbul’la	 görüşmelere	 başlayacaktı.	 Fakat	 Britanya
görüşmeleri	 mümkün	 olduğunca	 uzatmış	 ve	 Mısır’a	 biri	 Türk	 diğeri	 İngiliz
olmak	üzere	 iki	 temsilci	göndermeyi	 teklif	etmişti.	1887	yılına	dek	bir	 İngiliz-
Türk	 anlaşması	 tasarlanamayacaktı.	 Britanya	 anlaşmanın	 yürürlüğe	 girdiği
tarihten	sonra	üç	yıl	içinde,	bu	dönemde	Mısır’ın	güvenliği	için	iç	veya	dış	yeni
bir	tehlike	vuku	bulmazsa,	bu	ülkeden	çekilmeyi	taahhüt	ediyordu.	Bu	önkoşul,
anlaşmayı	 olağan	 dışı	 bir	 şekilde	 riskli	 kılıyordu.	 Bu	 haliyle	 bile	 Britanya
anlaşmanın,	 harici	 ve	 dâhili	 bir	 tehlike	 durumunda,	 ülkeyi	 yeniden	 ilhak	 etme
garantisini	 kendisine	 sağlamasını	 talep	 ediyordu.	 Sultan	 kati	 suretle	 anlaşma
taslağına	itiraz	edecekti.

Peki,	 süper	 güçlerin	 anlaşma	 taslağına	 tepkisi	 neydi?	 1882’de,	 Fransa	 ve
Rusya’ya	karşı	bir	savaş	hazırlığında	olan	Almanya,	Üçlü	İttifak	olarak	bilinen
ve	 Avusturya-Macaristan	 ve	 İtalya’yı	 da	 arkasına	 aldığı	 bir	 emperyalist	 blok



oluşturmaktaydı.	 Öte	 taraftan	 Alman	 tehdidi	 Fransa-Rusya	 yakınlaşmasını
beraberinde	 getirecekti.	 Bu	 durumda	 Britanya	 “mükemmel	 yalnızlık”	 olarak
bilinen	 politikayı	 gütmek	 için,	 bu	 iki	 blok	 arasında	 hakemlik	 rolü	 oynamayı
deniyordu.	İki	bloğa	da	katılmadan,	Avrupa	siyasetinde	egemen	hale	gelebilmek
için,	 hakemlik	 rolünü	 sürdürüyordu.	 Fakat	 yine	 de	 içten	 içe	 Üçlü	 İttifak’ı
destekliyordu.	 Yani	 Üçlü	 İttifak’a	 karşı	 dostane	 bir	 tarafsızlık	 güdüyorken,
Fransız-Rus	 bloğuna	 da	 düşmanca	 bir	 tarafsızlık	 sergiliyordu.	 Britanya’nın,
Fransa’yla	 arasındaki	 ilişkilerin	 temel	 çerçevesi	 Afrika’daki	 anlaşmazlıklar
üzerinden	 belirleniyordu,	 aynı	 şekilde	 Rusya’yla	 aralarındaki	 ilişki	 ise	 genel
olarak	 Orta	 Doğu’daki	 çelişkiler	 temelinde	 çiziliyordu.	 Almanya,	 Avusturya-
Macaristan	 ve	 İtalya,	 Britanya’yı	 minnettar	 kılarak	 Mısır	 işgalini	 onayladılar.
Diğer	 yandan,	 Fransa	 ve	 Rusya	 padişaha	 arka	 çıkıp,	 Britanya	 birliklerinin
Mısır’dan	 tahliye	 edilmesini	 talep	 etti.	 Bu	 şartlar	 altında	 padişah	 Britanya
planlarını	reddedecekti.	Nihayetinde	hiçbir	şekilde	bir	anlaşmaya	varılamadı	ve
Britanya	 ordusu	 Mısır’da	 kalmaya	 devam	 etti.	 Üstelik	 Mısır	 hâlâ	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 bir	 parçası	 olarak	 addediliyor	 ve	 Britanya	 bu	 ülkedeki
güçlerini	 yakın	 gelecekte	 tahliye	 edeceğine	 dair	 güvenceler	 veriyordu.	 Ocak
1888’de	bir	Britanya	devlet	adamı,	Fransız	diplomat	de	Laboulaye’a	aralarındaki
ihtilafın	 yalnızca	 Mısır’dan	 kaynaklandığını	 ve	 Fransızların,	 Britanya’nın
Mısır’da	 sonsuza	 kadar	 kalacağına	 dair	 yanlış	 bir	 düşünceye	 sahip	 olduğunu
söyleyecek	ve	İngiltere’de	kalıcı	bir	Mısır	işgalini	programına	dahil	etmiş	tek	bir
politikacının	 dahi	 olmadığını	 da	 ekleyecekti.	 Britanya’nın	 ülkeden	 ayrılma
niyetinin	 olduğunu	 ve	 bunun	 ancak	 kesin	 bir	 düzen	 sağlanmasından	 sonra
mümkün	olabileceği	ifade	ediliyordu.

Bu	 şekilde	 Britanya,	 Mısır	 Meselesi	 üzerinde	 diretmeye	 devam	 ediyordu.
Teknik	 olarak	 Mısır’dan	 çekileceklerini	 ima	 ediyorlar	 fakat	 pratik	 olarak	 da
bulundukları	 yerde	 kalmaya	 devam	 etmek	 için	 ellerinden	 gelen	 her	 şeyi
yapıyorlardı.	1887’den	sonra	Fransız	ve	Türk	diplomatlar	sürekli	olarak	Britanya
birliklerinin	Mısır’dan	tahliyesi	konusunu	tekrarlayıp	duracaktı.	Britanya	ise	tüm
sözlü	 ifade	 biçimlerinde	 cevaplar	 veriyor	 fakat	 yine	 de	 vazgeçmiyordu.	 Geniş
kapsamlı	 bir	 değişikliğin	 meydana	 geldiği	 1904	 yılına	 kadar	 da	 böyle	 devam
edecekti.

8	 Nisan	 1904’te	 Britanya	 ve	 Fransa,	 İngiliz-Fransız	 İtilafı’nın	 başlangıcını
işaret	 eden	 bir	 dizi	 anlaşmaya	 imza	 attılar.	 Bunların	 arasında	 Mısır	 ve	 Fas
üzerine,	 gizli	 ve	 açık	 maddeler	 ihtiva	 eden	 İngiliz-Fransız	 Deklarasyonu	 da
bulunmaktaydı.	 Deklarasyonun	 açık	 kısmı	 :	 “Britanya	Majesteleri’nin	Devleti,
Mısır’daki	politik	statüyü	değiştirmek	gibi	bir	niyetinin	olmadığını	açıklamıştır”



diyordu	 (Örneğin	Mısır	 Britanya	 işgali	 altında	Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 bir
parçası	olarak	kalacaktır	–V.	L.).

“Fransız	 Cumhuriyeti	 Hükümeti	 de	 kendi	 payına,	 Britanya’nın	 bu	 ülkedeki
eylemlerini,	işgalin	zaman	sınırını	sorgulayarak	ya	da	başka	herhangi	bir	şekilde
engellemeyeceğini	 açıklıyordu”(L.	 Cromer	 op	 cit.	 Cilt	 II,	 s.391).	 Bu	 sayede
Fransa,	 Britanya’nın	Mısır’daki	 hareket	 özgürlüğünü	 onaylayarak,	 karşılığında
kendisi	de	Fas’ta	aynı	serbesti	kazanıyordu.

Deklarasyonun	 gizli	 maddeleri	 Britanya’nın	 Mısır’daki	 politikalarını
değiştirme	 ihtimalini	 tasavvur	ediyordu,	örneğin	Mısır’ı	 farklı	biçimlerde	 ilhak
etme	 ihtimallerini.	Bunun	yanı	 sıra,	Britanya’nın	koşulların	zorlaması	kaydıyla
bunu	 icra	 edeceği	 göstermelik	 şartı	 oluşturuldu.	 Tabiatiyle	 şartları	 her	 zaman
kendileri	 belirleyebiliyordu.	 1904’te	 Mısır’ın	 işgali	 üzerine	 yürütülen	 İngiliz-
Fransız	 ihtilafı	 çözülmüştü.	 Aynı	 zamanda	Mısır’ın	 Kamu	Borçları	 ve	 Süveyş
Kanalı	rejimi	anlaşmazlıkları	da	hallolmuştu.

Süveyş	Kanalı	Rejimi

Süveyş	Kanalı	 rejimi	meselesi	 yirmi	yıldan	beri	Fransa	ve	Britanya	 arasında
bir	 çatışma	 kaynağıydı.	 Fransa,	 Mısır’ın	 ilhakının	 Süveyş	 Kanalı’ndaki
denizyolunu	 tehlikeye	 atacağı	 korkusuyla,	 uluslararası	 bir	 kontrol	 birliği
oluşturulmasında	 ısrar	 ediyordu.	1885’de	onun	 insiyatifiyle,	Süveyş	Kanalı’nın
serbest	kullanımını	güvenceye	alacak	 tedbirler	üzerinde	çalışan	uluslararası	bir
komisyon	 kurulacaktı.	 Uzun	 süren	 çetin	 bir	 mücadelenin	 ardından	 komisyon,
kanalda	 serbest	 dolaşımı	 sağlayacak	 bir	 konvansiyon	 taslağı	 hazırladı.	 Bu
sözleşme	 29	 Ekim	 1888’de,	 Fransa,	 Rusya,	 Almanya,	 Avusturya-Macaristan,
İtalya,	 İspanya,	 Hollanda	 ve	 Türkiye’nin	 temsilcileri	 tarafından	 İstanbul’da
imzalandı.

1888	 İstanbul	Sözleşmesi,	 “Süveyş	Denizcilik	Kanalı’nın	her	 zaman,	 savaşta
ve	barışta,	 tüm	 ticaret	ya	da	savaş	gemilerine	bandıra	ayrımı	yapmaksızın	açık
ve	 serbest	 olması”	 şartını	 getirmişti.	 Sözleşmeye	 göre	 savaş	 gemileri	 Kanal
Bölgesi’nde	24	saatten	fazla	oyalanmayacaktı.	Dolayısıyla	Britanya	donanmasını
Süveyş	Kanalı	sınırlarında	tutma	fırsatından	mahrum	kalacaktı.	Bunun	yanı	sıra
Sözleşme,	 yine	 Britanya’nın	 çıkarlarını	 etkileyecek	 olan,	 Kanal	 Bölgesinde
tahkimat	 yapılanmalarını,	 askerî	 birlik	 konuşlandırılmasını	 ve	 mühimmat
depoları	kurulmasını	yasaklıyordu.

Britanya	Devleti	1888	Sözleşmesi’ne	karşı	çıktı	ve	onun	pratik	uygulamalarını
engelleyebilmek	 için	 elinden	 geleni	 yaptı.	 Hatta	 sonunda	 Sözleşmeyi



imzaladığında,	 imzasını	 geçersiz	 kılacak	 ve	 Sözleşmeye	 katılmama	 anlamına
gelebilecek	 bir	 çekince	 formüle	 etti.	 Ancak	 1904	 yılında	 İngiliz-Fransız
ilişkilerindeki	 genel	 düzenlemelerden	 sonra	 bu	 çekince	 kaldırılabildi,	 Britanya
1888	İstanbul	Sözleşmesi’ne	gerçekten	dahil	oldu	ve	yürürlüğe	koyulmasına	rıza
gösterdi.	Uluslararası	 politik	 durumda	Mısır’ın	 konumuna	 dair	 bu	 kısa	 özetten
sonra	 Britanya’nın	 1906	 yılında	 Sina	 Yarımadası’nı	 işgal	 ederek	 Mısır
bölgesinin	 topraklarına	kattığını	belirtmek	gerekir.	Bu	olay,	Babıali	kanadından
nafile	 itirazlar	 yükselmesine	 neden	 oldu	 ve	 Fransa’nın	 artık	 müdahil
olmamasından	 ötürü,	 Britanya	 Süveyş	 Kanalı’nın	 savunması	 için	 bir	 alan	 ve
yaklaşan	dünya	savaşında	Filistin’e	saldırabileceği	bir	sıçrama	tahtası	yarattı.

Mısır’ın	Mali	Durumu	Sorunu

20	Eylül	1882’de	Britanya	birlikleri	Kahire’ye	girer	girmez,	Fransa’yı	Mısır’ın
mali	 durumundaki	 İkili	 Kontrol’ün	 sona	 erdiğine	 dair	 bilgilendirdi.	 Mısır
üzerinde	 bütünüyle	 bir	 egemenlik	 kuramadığı	 için,	 Fransız	mali	 kontrolörlerin
Britanya	 yetkilileri	 ile	 birlikte	 varlık	 göstermesine	 izin	 vermek	 istemiyordu.
Bunun	yerine	Fransa’ya	Kamu	Borçları	Komisyonu	başkanlığını	önerdi.	Fransa
ise	 “Fransa’nın	 asaletinde	 Kontrol’ün	 kaldırılmasına	 denk	 olarak,	 kasiyer	 gibi
pozisyonu	kabul	etmek	yoktur”	diyerek	reddetti	(L.	Cromer	Cilt	I,	s.	340).

Mısır’ı	 ele	 geçirdikten	 sonra	 Britanya,	 burayı	 kendi	 sanayisi	 için	 bir	 pamuk
merkezine	dönüştürmeye	başladı.	Bunun	için,	Britanya’nın	Mısır’daki	masrafları
üstlenmekte	 oldukça	 gönüllü	 davrandığı	 geniş	 ölçekli	 sulama	 kanalı	 inşaatları
gerekliydi.	Dahası,	Britanya	Mısır’a	tazminat	ödemesi	için	baskıda	bulunuyordu
(İskenderiye’deki	askerî	operasyonlar	sırasında	oluşan	zararlar	 için	Britanya’ya
yapılacak	 ödeme).	 Sonuç	 olarak,	 Mısır	 bütçesini	 açıksız	 bir	 vaziyette
dengeleyemiyorlardı.	 Bu	 sorunları	 çözmek	 için	 Britanya,	 temel	 maddeleri
aşağıdaki	gibi	olan	bir	finansal	tedbir	planı	oluşturdu;

1)	 tahsis	 edilmiş	 ve	 edilmemiş	 gelirin	 bir	 kısmının	 likiditasyonunu	 öngören
yasanın	feshi;	tahsis	edilmiş	gelir	fazlasının	Mısır	bütçesine	transferi

2)	önceki	kredilerin	ödemesinin	kısmi	ya	da	geçici	olarak	durdurulması

3)	Mısır’a	yıllık	yüzde	3	faizle	9.000.000	£’luk	yeni	bir	kredinin	tahsisi

4)	devlet	ve	Hidiv	mülklerini	satma	hakkı

5)	Mısır’daki	yabancı	sakinlerden	vergi	alma	hakkı.

Tabi	Britanya’nın	bu	planı	Mısır	kreditörlerinin	onayı	olmaksızın	 sürdürmesi



olanaksızdı.	 Aynı	 şekilde	 Fransa	 da	 kati	 surette	 bu	 tedbirlere	 itiraz	 etti.	 Bu
yüzden	Britanya	sonrasında,	Mısır	Kamu	Borçları	üzerine	Londra’da	yapılacak
bir	 konferans	 teklifinde	bulundu.	 1884	yılında	Temmuzdan	Eylüle	kadar	 süren
konferansta	 bir	 sonuca	 varılamadı.	 Fakat	 Mart	 1885’e	 kadar	 süren	 uzun
görüşmelerden	sonra	Fransa,	Britanya	planlarını,	yeni	kredilerin	uluslararası	bir
garantisi	 olması	 koşuluyla	 –örneğin	 Fransa’ya	 krediler	 üzerinde	 kontrol	 hakkı
tanıyarak–	kabul	edecekti.

18	 Mart	 1885’te	 Londra’da,	 Mısır	 Kamu	 Borçları	 üzerine	 uluslararası	 bir
sözleşme	 imzalanacak	 ve	 Britanya’nın	 talepleri	 karşılanmış	 olacaktı.	 Fakat
Fransa’nın	 ısrarı	üzerine	 sözleşmeye	 şu	koşul	da	eklenecekti:	 eğer	Britanya	üç
yıl	 zarfında	Mısır’da	 bütçe	 denkliği	 sağlayamazsa,	Mısır	maliyesinin	 denetimi
uluslararası	 komisyonun	 kontrolüne	 geçecekti.	 Bu	 şart	 Britanya	 için	 oldukça
tehlike	arz	eden	bir	durumdu	ve	bu	yüzden	Mısır	maliyesini	bir	düzene	sokmak
için	 elinden	 geleni	 yapacaktı.	 Bir	 kur	 reformu	 gerçekleştirmiş	 (1885);	 öşür	 ve
haraç	toprakları	ayrımını	kaldırıp	vergileri	artırmış,	devlet	yönetimindeki	birçok
birimi,	 özellikle	 kamusal	 eğitim	 masraflarını	 keserek,	 ekonomikleştirmişlerdi.
Böylece	 dolaylı	 vergilerin	 oranı	 bariz	 bir	 şekilde	 arttı.	 1888	 itibariyle	 sonuç,
Britanya’nın	Mısır	bütçesini	 ayarlamış	ve	Fransa’yı	Mısır’ın	mali	meselelerine
müdahale	etmek	için	bir	gerekçeden	mahrum	bırakmış	olduğu	yönündeydi.

Britanya	 Mısır’ın	 mali	 durumunu	 güçlendirerek,	 1890’da	 Kamu	 Borçlarını
tahvile	 döndürdü	 ve	 faiz	 oranlarını	 devlet	 borçları	 seviyesine	 indirdi.	 1904’te
İtilaf	anlaşması	imzalandığında,	Fransa	borçların	dönüştürülmesine	rıza	gösterdi
ve	 Mısır	 gümrük	 daireleri	 ve	 demiryolları	 üstünde	 yabancı	 kontrolünün,
borçların	ödenmesinde	kullanılan	gelirlerin	tasfiyesi,	Mısır	bütçesini	iki	bölüme
ayırma	 pratiğinin	 askıya	 alınması,	 Caisse	 de	 la	 Dette	 (Kamu	 Borçları
Komisyonu	 –çev.)	 fonksiyonlarının	 değiştirilmesi	 gibi	 Britanya	 makamları
tarafından	alınan	tedbirleri	destekledi.

1898’de	Britanya	Mısır	Ulusal	Bankas’nı	 kurdu.	Fakat	 ismine	 rağmen	banka
ulusal	 değildi,	 Mısırlılara	 ait	 olmayan	 özel	 bir	 Britanya	 bankasıydı.	 Diğer
Britanya	 bankalarının	 aksine	 bu	 bankaya	 merkez	 bankası	 fonksiyonları
atfedilmişti.	 Mısır	 banknotları	 basmış	 ve	 tüm	 Mısır	 hükümetlerinin	 parasını
gözetmişti.	Mısır	Kamu	Borcundan	alınan	gelirler	düzenli	bir	şekilde	kasalarına
akmaktaydı.	 Toplam	 borç	 miktarı	 da	 100.000.000	 £	 seviyesinde	 sabitlendi.
Yabancı	 kreditörler	 yılda	 4.500.000	 £	 ödeme	 alıyordu.	 Bunun	 yanında	 Mısır,
Babıali’ye	yıllık	600.000-700.000	£	arası	haraç	ödüyordu.	Bu	haraç	da	Türklerin
kredileri	 için	 bir	 teminat	 oluşturuyor	 ve	Avrupalı	 tefecilerin	 cebine	 gidiyordu.
Mısır	 yabancı	 bankerlere	 toplamda,	 ilkin	 bütçenin	 yüzde	 50’sine	 sonradan	 da



30’una	tekabül	eden	yıllık	5.000.000£’un	üzerinde	ödeme	yapıyordu.

Britanya’nın	Mısır’daki	İktisadi	Politikası

Mısır’da,	 Britanya	 bankaları	 ve	 onların	 temsilcileri	 tarafından	 sürdürülen
iktisadi	 politika,	Britanya	 finans	 kapitalinin	 (mali	 sermaye)	 bir	 yandan	Mısır’ı
tefecilik	araçlarıyla	bütünüyle	sömürmek,	diğer	yandan	da	kendi	sanayisi	için	bir
pamuk	 üssüne	 dönüştürmek	 için	 attığı	 adımları	 yansıtıyordu.	 Bu	 durum,
ekonomik	 önlemlerde	 ve	 ayrıca	 Britanya	 işgali	 süresince	 yabancı	 sermaye
yatırımlarının	sergilediği	eğilimlerde	gözlemlenebilir.

Süveyş	Kanalı	 Şirketi’ninkiler	 yeni	 sermaye	 yatırımları	 işgalin	 ilk	 yıllarında
görece	düşüktü.	1883-1897	arasında	6.600.000£	civarındaydı.	Fakat	sonra	keskin
bir	 artış	 gösterecekti.	 1907	 ekonomik	 krizini	 önceleyen	 1897-1907	 finansal
patlaması	 esnasında	 Mısır’daki	 yabancı	 sermaye	 yatırımları	 73.500.000£	 gibi
muazzam	bir	rakama	ulaşacaktı.	Krizden	sonra	ise	yeniden	azalacak	ve	1907-14
arasında	13.000.000£	civarına	inecekti.

Sanayi	yatırımlarının	oranı	öte	yandan,	önemsiz	sayılabilecek	ölçüdeydi.	1883-
97	arasında	 toplam	yatırımın	yüzde	29’u	civarındaydı	ve	patlama	yıllarında	 ise
(1897-1907)	daha	da	azalarak	9,3	oldu.	Peki,	bu	muazzam	miktarlardaki	yabancı
sermaye	 nereye	 harcanmıştı?	 Temel	 olarak	 ticarete,	 bankalara,	 mortgage
bankalarına,	 arazi	 şirketlerine	 ve	 kamu	 hizmetlerindeki	 imtiyazlı	 girişimlere.
1914	için	sunulan	hesaplara	göre,	210.000.000£’un	(Mısır’daki	 toplam	yabancı
sermaye	 yatırımları)	 166.300.000’i	 ya	 da	 diğer	 bir	 değişle	 yüzde	 79’u	 üretken
olmayan	yatırımlara	(kamu	borcu,	ipotek	ve	bankalar),	26.500.000’i	ya	da	yüzde
12,6’sı	 ulaşım	 ve	 ticarete	 ve	 yalnızca	 10.500.000’i	 yani	 yüzde	 5’i	 sanayi	 ve
inşaata	 harcandı.	 Mısır’daki	 yabancı	 sermaye	 aşikar	 bir	 biçimde	 tefeci
karakterliydi	 ve	Mısır’ın	 üretici	 güçlerinin	gelişimini	 teşvik	 etmiyordu.	Pamuk
yetiştiriciliği	 Mısır	 ekonomisinde,	 Britanya	 kapitalistlerinin	 ve	 işgal
otoritelerinin	 ilgilendiği	 yegâne	 daldı.	 İşgal	 süresince,	Mısır’daki	 bütün	 yaşam
tek	bir	amaca	kilitlenmişti:	Britanya	sanayisi	için	ham	pamuk	üretimi.

Pamuk	 yetiştirime	 niyetiyle	 Britanya	 otoriteleri	 geniş	 çaplı	 sulama	 işleri
yürütüyordu.	 1890-1914	 döneminde	 birçok	 baraj	 ve	 sulama	 ağı	 inşa	 edilmişti,
bilhassa	 1912’deki	 eklemelerle	 2.300.000.000	 metreküp	 suyu	 tutma
kapasitesindeki	 eski	 Aswan	 Barajı	 (1902).	 Bütün	 yıl	 sulama	 sistemi	 Aşağı
Mısır’a	ve	ayrıca	Orta	Mısır’a	yayıldı.	Bunun	bir	sonucu	olarak,	ekilmiş	toprak
miktarı	 1877’de	 4.472.000	 feddandan	 1913’te	 5.503.000	 feddana	 yükseldi.
Pamuk	üretimi	Britanya	sermayesi	tarafından	hemen	hemen	tekelleştirilmişti.



Temel	 pamuk	 üreticileri	 Mısırlı	 fellahlardı.	 Pamuğun	 büyük	 bir	 bölümü,
fellahlar	tarafından	işlenen	küçük	arazilere	ekiliyordu,	fakat	toprağın	önemsiz	bir
miktarı	onlara	aitti.	1914	yılında	örneğin,	bütün	arazilerin	yüzde	44’üne	tekabül
eden	 2.397.000	 feddan	 arazi	 12.500	 toprak	 beyine	 aitken,	 yalnızca	 1.954.000
feddan	 yani	 yüzde	 35,8	 arazi	 (on	 fedanda	 kadar	 toprağın	 sahibi)	 1.491.000
köylünün	 payına	 düşüyordu.	 Köylülerin	 topraklarını	 parselleme	 işlemi	 aniden
ivme	 kazandı.	 Yirmi	 yıl	 içinde	 (1894-1913)	 beş	 feddandan	 az	 toprağa	 sahip
köylü	 sayısı	 üçe	 katlanmıştı.	Mısır	 pamuk	 plantasyonlarının	 büyük	 çoğunluğu
doğrudan	 ya	 da	 dolaylı	 olarak	 yabancı	 sermaye	 tarafından	 kontrol	 ediliyordu.
1910’da	 yabancılar	 özel	mülikyette	 bulunan	 tüm	 arazilerin	 yüzde	 13’üne	 denk
gelen	 700.000	 feddan	 araziye	 sahipti.	 Oysa	 yabancıların	 kontrolü	 altında	 olan
yerler	 yalnızca	 kendi	 mülkleri	 değildi.	 Dolaylı	 olarak,	 ipotekler	 aracılığıyla
arazilerin	 yüzde	 27’si	 mortgage	 bankaları	 ve	 şirketler	 tarafından	 rehin
tutuluyordu.

Sulama	sistemi,	pamuklu	sanayide	Britanya	egemenliğinin	anahtar	etmeniydi.
Başlıca	barajlar	ve	ana	kanallar	Mısır	halkına	masraf	edilerek	inşa	edilmişti	fakat
İngiliz	müfettişler	tarafından	kontrol	ediliyordu.	Saçaklanmış	perifer	kanalları	ve
arazilere	su	tedarik	eden	dar	su	yolları,	ana	kanallardan	gelen	suyu	dağıtıyordu.
Periferik	 sulama	 ağı	 İngiliz	 özel	 sulama	 şirketleri	 tarafından	 yapılmıştı	 ve
kullanımları	 karşılığında	 pamuk	 yetiştiricisi	 fellahlardan	 büyük	 meblağlar
alınıyordu.	 Britanya	 kontrolünde	 olan	 yalnızca	 toprak	 ve	 su	 değildi,	 temel
pamuk	ipliği	işleme	ve	temizleme	sanayisi	de	öyleydi.

Pamuk	trenlerle,	nehirler	ve	kanallar	boyu	da	teknelerle	ve	benzeri	yöntemlerle
taşınıyordu.	 Mısır’ın	 içlerinden	 İskenderiye’ye	 pamuk	 taşıyan	 buharlı	 gemi
hatları	da	İngilizlere	aitti.	Başlıca	demiryolları	Mısır	devletine	aitti	ama	kontrolü
yine	İngiliz	müfettişlerin	ellerindeydi.	Dahası,	Britanya	ve	bazı	Fransız	şirketleri
perifer	için	bir	dizi	dar	aralıklı	demiryolları	inşa	ettiler	ve	pamuğu	içlerden	ana
yollara	buradan	da	İskenderiye’ye	aktardılar.	Bütün	pamuk	ticareti	de,	harici	ve
dahili,	 İngilizlerin	elindeydi.	Mısır’daki	bankalarının,	 iç	ve	dış	 ticarete	krediler
sağlayan	 pamuk	 departmanları	 vardı.	 Pamuk	 alımı	 yerel	 tüccarlar	 tarafından
yapılıyordu,	bunların	da	tümü	ilgili	Britanya	bankalarının	ve	ihracat	şirketlerinin
temsilcileriydiler.	 Aynı	 şekilde	 ihracat	 işlemlerinin	 de	 neredeyse	 tamamı
İngilizlerin	kontrolü	altındaydı.	Mısır’dan	Britanya’ya	olan	taşımacılığı	Britanya
buharlı	gemi	hatları	gerçekleştiriyordu.	İskenderiye	pamuk	pazarı	İngilizlerindi.
Diğer	bir	deyişle	pamuk	endüstrisinin,	 ekimden	 işlenmesine	ve	 ihracına,	bütün
mekanizmaları	İngiliz	kapitalistlerin	ellerinde	yoğunlaşmıştı.

Mısır	adeta	bir	tek	ekin	ülkesine	dönüşmüştü.	Pamuk	tarlaları	1879’da	495.000



feddandan	1913’te	1.723.000’e	çıkmıştı.	Bu	sürede,	ekilebilir	alanlardaki	önemli
genişlemeye	 rağmen	 pamuk	 üretimine	 ayrılan	 topraklar	 yüzde	 11,5’ten	 22,5’e
çıkmıştı.	1910-14	arasında	pamuk,	toplam	tarımsal	üretimin	yüzde	43’üne	ulaştı.
İhracatı	 ise	 1884’te	 3.500.000	 kantardan,	 1913’te	 7.400.000	 kantara	 çıktı	 ve
Mısır	ihracatının	yüzde	85’ine	tekabül	ediyordu.	İngiliz	yetkililer	pamuk	ekimini
geliştirip	 diğer	 tüm	 tarımsal	 dalları	 boğmuştu.	 1879-1913	 arasında	 buğdayın
oranı	 yüzde	 20,6’dan	 16,9’a,	 arpanınki	 ise	 11,1’den	 4,8’e	 düştü.	 20.	 yüzyıl
başlarında	Mısır	 tahıl	 ve	 un	 ithal	 etmeye	 başlayacaktı.	Ayrıca	 şeker	 kamışı	 ve
keteni	 de	 benzer	 bir	 süreç	 bekliyordu.	 1883	 yılında	 Mısır’da	 tütün	 ekimi
yasaklandı	ve	bu	sayede	bütün	topraklar	pamuk	ekimine	dönüştürüldü.	Mısır’ın
tütün	fabrikaları,	Türkiye	ve	Balkanlardan	ithal	edilen	tütünlerle	işletilecekti.

İngiltere,	Mısır	 sanayisinin	gelişiminin	önünü	kesmişti.	Pamuk	 temizleme	ve
bir	 ölçüde	 de	 madencilik	 endüstrisi	 yegane	 istisnalardı.	 Pamuğun	 endüstriyel
işlenmesi,	 liflerin	 tohumlardan	 ayrılması,	 güya	 ekonominin	 yararına	 hemen
oracıkta	 gerçekleştiriliyordu,	 fakat	 geriye	 kalan	 bütün	 evreler	 Brtianya’da
yapılıyordu.	Dünyadaki	en	iyi	pamuğu	yetiştiren	ve	dünya	üretiminde	ikinci	ya
da	 üçüncü	 sırada	 olan	 Mısır,	 dahası	 pamuk	 diyarı	 olan	 Mısır	 tek	 bir	 pamuk
fabrikasına	 sahip	 değildi	 ve	 ürettiği	 pamuğun	 tamamını	 Britanya	 başta	 olmak
üzere,	dışarıya	 ihraç	ediyordu.	İşin	daha	da	vahim	yanı,	pamuk	diğer	ülkelerde
işlendikten	 sonra	 Mısır	 pazarlarına	 hazır	 ürünler	 olarak	 giriyordu.	 Mısır	 tek
başına	 Britanya	 sanayisinin	 ihtiyaç	 duyduğu	 ham	 pamuğun	 üçte	 birini
karşılıyordu.

Enerji	 mühendisliği	 ülkelerin	 sanayileşmesinde	 oldukça	 önemli	 bir	 role
sahiptir.	Mısır’da	kömür	yatakları	yoku	ve	böyle	bir	durumda	su	enerjisi	hayati
bir	 öneme	 sahip	 oluyordu.	Mısır	 barajları	 hidroelektirik	 santralleri	 inşa	 etmek
için	 bir	 dizi	 fırsat	 sunuyordu.	 1902	 yılında	 eski	 Aswan	 Barajında	 bir	 enerji
istasyonu	 kurma	 projesi	 oluşturuldu,	 fakat	 maalesef	 planlanma	 aşamasını
geçemedi.	Mısır’ı	 esas	metropol	 ülkenin	 tarımsal	 ve	 ham	madde	 sağlayan	 bir
eklentisi	gibi	 tutarak	Britanya,	Mısır’ın	endüstriyel	gelişimini	kendisi	 için	kârlı
olmadığı	gerekçesiyle	umursamadı.

Mısır’ın	Devlet	Yapısı	(1882-1914)

1882	 yılında	 Mısır	 bir	 Britanya	 sömürgesi	 haline	 gelmiş	 olmasına	 rağmen
1914’e	 kadar	 uluslararası	 statüsünde	 herhangi	 bir	 değişiklik	 olmayacaktı.
Emperyalistler	arasındaki	çekişmelerden	ötürü	Britanya,	Mısır’ın	ilhak	edildiğini
duyurmaktan	ya	da	ülke	üzerinde	bir	hamilik	kurmaktan	imtina	ediyordu.	Resmî
olarak	ülke	hâlâ	Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	bir	 parçası	 olarak	görülüyordu	ve



Britanya	sadece	“geçici	bir	işgal	gücü”	olarak	hareket	ediyordu.

Hidiv’in	 başkanlığını	 yaptığı	 önceki	 iktidar	 organları	 varlığını	 sürdürmüş	 ve
hükümetin	 dizginleri	 1892	 yılına	 kadar	 Tevfik’in	 elinde	 olmuştu.	 Onun
ölümünden	sonra,	yerine	Mısır’ı	1914	yılına	kadar	yönetecek	olan	oğlu	II.	Abbas
Hilmi	geçecekti.	Hidiv	Abbas	yönetiminde	altı	bakanlı	bir	kabine	kuruldu.	Hidiv,
1	Mayıs	1883’te	 iki	meclis	binası,	bir	Yasama	Konseyi	ve	bir	Meclis-i	Umumi
inşa	ederek	anayasayı	resmen	ilan	etti.	Yasama	Konseyi	otuz	üyeden	oluşuyordu.
Bu	 üyelerin	 on	 dördü	 atanmıştı,	 diğer	 on	 altısı	 ise	 İl	 Meclisleri	 tarafından
seçiliyordu.	Meclis-i	 Umumi’nin	 ise	 tüm	 bakanlar	 dahil,	 Yasama	 Konseyi’nin
otuz	üyesi	ve	ayrıca	aşırı	derecede	valıklı	kırk	altı	delegeden	oluşan	seksen	 iki
üyesi	 vardı.	 İki	 daire	 de	 iki	 yılda	 bir	 bir	 araya	gelirdi.	Yasama	yetkisine	 sahip
değillerdi,	 yalnızca	 hükümet	 tarafından	 gönderilen	 hesaplar	 üzerinde
tartışıyorlardı.	Üstelik	kararlarının	bir	 bağlayıcılığı	 yoktu.	Meclis-i	Umumi’nin
onayı	 da	 yalnızca	 doğrudan	 vergilerin	 takdimi	 sırasında	 gerekiyordu.	 Diğer
hiçbir	meselede	Yasama	Konseyi	ve	Meclis	nüfuz	sahibi	değildi.

Kabine	ve	Hidiv’in	kendisi	de	aynı	durumdaydı.	Aslında,	herkesin	bildiği	gibi
Mısır’daki	iktidar	İngiliz	idarecinin	elindeydi.	Bu	idarecinin	gösterişli	bir	unvanı
yoktu	 ve	 adı	 yalnızca	Brtianya	 temsilcisi,	 başkonsolosu	 ya	 da	 başvekili	 olarak
geçiyordu	 fakat	 gerçek	 otorite	 onun	 ellerindeydi.	 Britanya	 işgal	 ordusu
tarafından	desteklenerek	mutlak	iktidarını	Mısır	üzerinde	kullanıyordu.	1883’ten
1907’ye	 kadar	 Başkonsolos,	 Caisse	 de	 la	 Dette	 (Kamu	 Borçları	 Komisyonu)
Britanya	 delegesi	 olan	 ve	 artık	Lord	Cromer	 olarak	 anılan	Binbaşı	Baring	 idi.
Cromer	rejimi	olarak	da	bilinen	kolonyal	yasaları,	Mısır	Devleti	adına	tamamen
zayıflık	 işareti	 ve	 Mısırlılar	 için	 de	 hukuksuzluk	 anlamına	 gelmekteydi.
Mısır’da,	Britanya	 finans	 kapitalinin	 diktatörlüğünü	 inşa	 etmiş	 ve	Mısır	 ulusal
bağımsızlık	hareketini	acımasızca	bastırmıştı.

Ulusal	Hareket.	Muhammed	Abduh	Abdurrahman	El-Kevakibi.	Mustafa
Kamil

Arabi	 isyanının	seksenlerde	boğulmasından	sonra,	Mısır’da	örgütlü	bir	ulusal
hareket	oluşmadı.	Hareketin	çekirdeği	dağıtıldı	ya	da	yer	altına	indi.	Üstelik	ele
geçirilen	gerillalara	cezalar	yağdıran	olağanüstü	hal	mahkemeleri	de	hâlâ	faaldi.
Fakat	 doksanlarda,	 Mısır’daki	 ulusal	 örgüt	 ve	 topluluklar	 yeniden	 belirdi	 ve
Mısır	ulusal	burjuvazinin	ideologları	faaliyetlerini	yenilemeye	başladı.

Bu	 yıllarda	Mısır	 burjuvazisi,	 herhangi	 bir	 hareketliliğin	Britanya	 tarafından
derhal	 bastırılacağını	 düşündüğü	 için,	 kitlesel	 bir	 halk	 hareketi	 ihtimaline
inanmıyordu.	 Bunun	 yanında,	 burjuvazinin	 bir	 kısmı,	 Mısır’ın	 geleceği	 için



mücadeleyi	İngiliz	işgalcilere	ihbar	ediyor	ve	bunu	bir	“lütuf”	olarak	görüyordu.
Yine	 de	 Mısır	 burjuvazisi	 yegane	 amacının,	 reformlar	 ve	 Mısır’daki	 yaşamın
dönüştürülmesi	için,	savaşmak	olduğunu	düşünüyordu.

Bu	 hâletiruhiyenin	 en	 parlak	 temsilcileri,	Mısır’da	 İslam	 reformu	 temellerini
hazrılayan	Muhammed	Abduh	ve	 takipçileriydi.	Abduh	1849	yılında	köylü	bir
ailede	 dünyaya	 gelmiş	 ve	 sonrasında	 El	 Ezher’de	 eğitim	 almıştı.	 1872’de
kendisini	 etraflıca	 etkileyecek	 olan	 Cemaleddin	 Afgani	 ile	 arkadaş	 oldular.
Abduh,	Arabi	isyanında	yer	aldığı	için	Mısır’dan	kovuldu	ve	bir	müddet	Beyrut,
Paris	 ve	Tunus’ta	 yaşadı.	 1889’da	Mısır’a	 geri	 döndü	 ve	 1899’da	 da	Britanya
otoritelerinin	de	desteğiyle	Mısır	Müftülüğüne	atandı	ve	bu	sayede	bölgenin	en
yüksek	dinî	unvanını	edindi.	1905	yılında	da	vefat	etti.	Öğretileri,	1898	yılında
Ridah	Paşa	 tarafından	 kurulan	 ve	 İslam	 reformunun	 temel	 yayın	 organı	 haline
gelen	El-Menar	(Fener)	dergisince	yayıldı.

Abduh	 ve	 İslam	 reformcuları	 feodal	 beyler	 ve	 onlarla	 bağlantılı	 Müslüman
ruhban	 sınıfın	 politik	 ve	 ideolojik	 egemenliğine	 karşı	 savaştı.	 Abdu	 ve
takipçileri,	 bu	 grubu	 İslam’ı	 “bozmakla”	 suçluyor	 ve	 onları	 Mısır’ın	 geri
kalmışlığının	ve	esaretinin	müsebbibi	olarak	görüyorlardı.	Özgün	ve	gerçek	bir
din	 tasviri	 yaparak,	 İslam’ın	 canlandırılması	 çağrısında	 bulunuyorlardı.
Esasında,	 dinin	 burjuva	 ilişkilerine	 eklemlenmesini	 destekliyorlardı.	 Bir	müftü
olarak	Abduh	yayınladığı	bir	 fetvayla	 faizle	para	borç	verilmesini	onaylamıştı.
Batılı	 kapitalist	 medeniyetin	 benimsenmesinin	 ve	 Arap	 ülkelerine,
aydınlanmanın	 ve	 teknik	 bilginin	 yayılmasının	 avukatlığını	 yapıyordu.	 Hakiki
İslam’ın	bilimle	bağdaşmaz	olmadığı	 hissindeydi.	Temel	 burjuva	haklarının	ve
ayrıcalıklarının,	 demokratik	 bir	 din	 olarak	 addettiği	 İslam’ın	 ilkeleri	 temelinde
onaylanabileceği	çağrısında	bulundu.

Abduh	ve	Müslüman	reformcuların	eylemleri,	Mısır	Müslümanlarının	ahlak	ve
davranışlarında,	 düşünme	 biçimlerinde	 ve	 Mısır’da	 sonradan	 gelecek	 bütün
sosyal	ve	politik	gelişmelerin	üstünde	derin	 izler	bırakacaktı.	Fakat	o	zamanlar
reformcuların	eylemleri	Mısır’da	ekonomik	ve	kültürel	bir	yenilenme	ve	ayrıca
politik	 mücadelenin	 reddi	 olarak	 yorumlanacaktı.	 Tarafsızca	 düşünen	 İslam
reformcularının	 gerici	 yönlerinde	 saklı	 olan	 bu	 reddiye,	 Mısır’da	 ulusal
bağımsızlık	hareketinin	gelişimini	engellemişti.

Arap	milliyetçiliğinin	fikirleri	ve	temelleri	İslam	reform	hareketiyle	geliştirdiği
yakın	 bağlarla	 yükseliyordu.	 Muhammed	 Abduh	 ve	 takipçileri,	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	Arap	nüfusu	Türkleştirmesine	karşı	dirençli	olma	çağrısında
bulunuyor,	 Müslüman	 halkın	 tarihinde	 önemli	 bir	 yer	 teşkil	 eden	 klasik



Arapça’nın	 canlandırılmasını	 savunuyor	 ve	 Arap	 ulusu	 fikrinin	 öncülüğünü
yapıyordu.	 Fakat	 bu	 fikir,	 Müslüman	 reformcuların	 değil	 de	 Arap
milliyetçiliğinin	 babası	 olarak	 kabul	 edilen,	 Suriye	 kökenli	 Arap	 gazeteci
Abdurrahman	 el-Kevakibi’nin	 çalışmalarında	 tam	 olarak	 temsil	 ediliyordu.
Kevakibi	 1849	 yılında	 Halep’te	 doğmuştu.	 Gençlik	 yıllarında	 Bustani	 ve
Cemaleddin	 el-Afgani’nin	 öğretilerinden	 etkilenmişti.	 Türk	 yetkililer	 onu,
Osmanlı	 yönetiminin	 bozulmuşluğu	 ve	 zorbalığına	 dair	 açık	 ithamlarından
dolayı	hapse	atmıştı.	1898’de	serbest	bırakıldığında	doğduğu	toprakları	terk	edip
1903’te	ansızın	öleceği	Kahire’ye	yerleşmişti.

Abdurrahman	 Kevakibi	 Mısır’da	 iki	 kitap	 yayınladı.	 Taba’i	 el-İstibdad
(Tiranlığın	 Özellikleri)	 Mısır	 basınında	 yayınladığı	 makalelerin	 yeniden
(genişletilerek)	 bir	 basımıydı.	 Diğer	 kitap	 Umm	 el	 Kura	 (Kentlerin	 Anası),
Mekke’nin	 Kur’anda	 belirtilen	 isimlerinden	 biri,	 Arap	 bir	 halife	 ve	 Mekke
merkezli	bir	Arap	devleti	kurma	sorununu	çözen	Müslüman	bir	meclisin	hayalî
faaliyetlerinden	 oluşuyordu.	 Bu	 kitabında,	Kevakibi	 fakir	 ve	mülksüzler	 adına
tiranlığa	saldırmaktadır.	Fikirleri	ve	tartışma	sistemi,	18.	ve	19.	yüzyıl	Fransız	ve
İtalyan	 aydınlanmacılarıyla	 birçok	 ortak	 noktaya	 sahipti.	 Skolastik	 teolojiyi	 ve
dinî	fanatizmi	yeriyor,	demokrasi	öğütleri	veriyordu	ve	bunların	yanında	tek	bir
Arap	 devleti	 kurulması	 çağrısında	 bulunuyordu.	 Fakat	 Kevakibi	 de	 İslam’ı
idealleştirme	 eğiliminden	 bağımsız	 değildi.	 Öyle	 ki,	 çalışmalarında	 din
adamlarına	ve	Pan-İslamizme	övgüler	yağdırıyordu.	Kevakibi	ve	arkadaşlarının
görüşlerindeki	bu	noksanlığa	 rağmen,	bu	seçkin	 filozofun	 faaliyetleri	kuşkusuz
ilerici	 bir	 öze	 sahipti.	 Dahası	 bu	 kişiler,	 ulusal	 bir	 rönesansın	 ideolojik
temellerini	 oluşturdular	 ve	Arap	 ülkelerindeki	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketlerine
yükseliş	kazandıran	etmenlerin	başını	çektiler.

Kültürel	 canlanma	 (edebiyat	 ve	 basındaki)	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketinin
kabaran	 dalgasıyla	 kol	 kola	 ilerliyordu.	 Bu	 hareketin	 politik	 temelleri,	 ulusal
örgütlenme	 ve	 politik	 mücadelede	 öncü	 bir	 rol	 oynayan,	 gazeteci	 ve	 aydın,
seçkin	 Mısırlı	 vatansever	 Mustafa	 Kamil	 tarafından	 atılmıştı.	 Yetenekli	 bir
avukat	olan	Mustafa	Kamil	1874’te	Kahire’de,	bir	doktorun	oğlu	olarak	dünyaya
geldi.	1891’de	henüz	öğrenciyken,	bir	genç	milliyetçiler	grubu	örgütledi.	Kamil
eğitimini	tamamlamak	için	gittiği	Fransa’da,	İngilizlerin	Mısır’dan	kovulmasını
savunan	 kitapçıklar	 yayınlayacaktı.	 Bu	 kitapçıklar,	 Britanya’nın	 kolonyal
politikalarına	 karşı	 olan	 Fransız	 kamuoyunun	 ilgisini	 uyandırdı.	 Bu	 yüzden
Fransız	 basınında	 makaleler	 yayınlamasına	 ve	 politik	 bağlantılar
gerçekleştirmesine	 imkan	 tanıdı.	 Fashoda	 kahramanı	 Albay	 Marchand	 ile,
Fransız	 kolonyal	 yazar	 Leon	 Daudet,	 Pier	 Loti	 ve	 Britanya’ya	 karşı	 militan



risaleler	yayınlayan	ve	Mustafa	Kamil’i	yaşlanıncaya	dek	savunan	yazar	Juliette
Adan	ile	arkadaş	olmuştu.

Mustafa	Kamil’in	Fransız	kolonyal	yazar	ve	politikacılardan	oluşan	bu	grupla
tanışıklığı	 şans	 eseri	 değildi.	 Üstelik	 zamanın	 Mısır	 burjuvazisinin	 halk
hareketinin	gücüne	ve	potansiyeline	karşı	duyduğu	inançsızlığı	da	paylaşıyordu.
Emperyalistler	 arası,	 özellikle	 Fransa	 ve	 Britanya	 arasındaki,	 çekişmelerden
yararlanarak	 ulusal	 bağımsızlığa	 erişme	 umudunu	 taşıyordu.	 Tüm	 direncini	 ve
çabasını	 bu	 amaca	 adamıştı.	 Mustafa	 Kamil	 ayrıca	 aydınlanmanın	 ve	 ulusal
fikirlerin	 propagandasının,	 özellikle	 İngiliz-Fransız	 ihtilafından	 faydalanma
taktiklerinin	 geçersizliği	 ispat	 edildiktan	 sonra,	 Mısır’ın	 bağımsızlığı	 için
mücadele	 araçları	 olarak	 kullanılabileceğine	 inanıyordu.	 Fashoda’daki
operasyonlar	 cesaretini	 derinden	 yaraladı	 ve	 Fransız	 arkadaşlarına,	 Mısır’ı
desteklemektense	 Britanya’yla	 bir	 olmayı	 seçen	 Fransa’dan	 ötürü	 hayal
kırıklığına	uğradığını	yazacaktı.	1898’de	Kahire’de	ulusal	bir	okul	açtı	ve	1900
yılında	da	Le-Lizera	(Sembol)	gazetesini	devralıp	ve	burada	sadece	Britanya’nın
Mısır	 politiklarını	 değil	 tüm	 emperyalist	 güçlerin	 eleştirisini	 yapmaya	 başladı.
Yazılarında,	 Güney	 Afrika’daki	 Britanya	 politikalarına,	 Fas’taki	 Fransa
politikalarına	ve	Çin’deki	Alman	politikalarına	şiddetle	saldırıyordu.	Bu	esnada
da	Hidiv	II.	Abbas	Hilmi	ile	dostluk	kurmaya	çalışıyordu.

Hidiv,	Mustafa	Kamil	ile	aynı	yaştaydı.	II.	Abbas	hidivlik	makamına	on	sekiz
yaşında	çıkmıştı	ve	yaşının	genç	olmasına	nazaran,	İngilizlerle	birçok	çatışmayı
beraberinde	 getirecek	 bağımsız	 bir	 politika	 izlemenin	 yollarını	 bulmak	 için
gayret	sarfediyordu.	1893’te	başa	geçtikten	kısa	bir	süre	sonra	Arabi	kabinesinde
bulunan	Mustafa	Fehmi	Paşa’yı	bakanlık	görevine	yeniden	atadı.	Lord	Cromer,
Hidiv’i	bu	kararından	ötürü	protesto	etti	ve	onun	yerine	İngiliz	yandaşı	bir	aday
önerdi.	1894	yılında	 II.	Abbas	Hilmi,	Kitchener’in	 serdar	 (başkomutan)	olarak
atanmasına	 itiraz	 edince	 yeni	 bir	 çatışma	 baş	 gösterdi.	 İtirazlara	 kulak	 veren
olmadı	 ve	 Kitchener	 serdar	 yapıldı,	 fakat	 İngilizlerle	 arasındaki	 ilişki
bozulmuştu.

1904	 yılında	 II.	 Abbas	 Hilmi,	 Mustafa	 Kamil	 ile	 arkadaş	 olmuş	 ve	 onun
faaliyetlerini	 destekler	 olmuştu.	 Aynı	 yıl	 bu	 dostluk	 Lord	 Cromer’in	 ilgisini
uyandırdı	 ve	Mustafa	Kamil	 ile	 ilişkilendirilebilecek	 illegal	 yazın	 ve	materyal
bulabilme	 umuduyla	 Hidiv’in	 sarayında	 bir	 arama	 yapılması	 emri	 verildi.
Mustafa	Kamil’in	Hidiv’le	dostluğunun	dışında	onun	Türk	Sultanı	Abdülhamid
ile	 olan	 arkadaşlığından	 da	 umudu	 vardı.	 Kamil,	 Fransa’nın	 Hidiv’e	 ihanet
edeceği	ve	bu	yüzden	dış	desteğe	 ihtiyaç	duyduğunda	Türkiye	ve	Avrupa’daki
müttefikleri	 Avusturya-Macaristan	 ve	 Almanya’ya	 bağlı	 olabileceği	 yönünde



akıl	 yürütüyordu.	 Mustafa	 Kamil	 Mısır’ın	 tam	 bağımsızlığını	 istemiyordu,
aksine	 propagandasını	 yaptığı	 Pan-İslamizm	 doktrinleri	 ışığında	 Osmanlı
İmparatorluğu	ile	yeniden	birleşme	taraftarıydı.	1904’te	Sultan	ona	paşa	unvanı
verecekti.	Sultan’la	yakınlaşma	politikası	da	herhangi	bir	fayda	sağlamayacaktı.

Denşavay	Hadisesi	(13	Haziran	1906)

1905	 yılına	 kadar	 Mustafa	 Kamil	 Paşa	 propaganda,	 aydınlanma	 ve	 çeşitli
diplomatik	 görüşme	 eylemlerini	 sınırlandırdı.	 O	 esnada	 Mısır’da	 kitlesel	 bir
ulusal	 hareket	 de	 mevcut	 değildi.	 Bunun	 olması	 için	 1906	 yılı,	 yani	 Asya
kıtasının	uyanış	çağı	beklenecekti,	bölgedeki	uluslararası	genel	trendle	bağlantılı
olarak,	Rus	devriminin	etkisiyle	(1905-07)	Mısır	dahil	Doğu’da	bir	dizi	burjuva
demokratik	hareket	yükseliş	gösterecekti.

Denşavay	 hadisesi	 Mısır	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketinin	 gelişimini	 kışkırttı.
Denşavay,	Nil	Deltası’nda	Tanta	şehri	kenarında	küçük	bir	köyün	adıdır.	Sıcak
bir	 yaz	 günü	 olan	 13	 Haziran	 1906’da,	 bir	 grup	 Britanya	 subayı	 güvercin
avlamak	 için	 köye	 doğru	 yola	 çıkmıştı.	 Subaylar	 böylesi	 bir	 aktivitede
alışılageldiği	 gibi	 ekinleri	 ezmiş	 ve	 buna	 kızan	 fellahlar	 da	 onlardan,	 tarladan
çıkmalarını	 istemişti.	 İngilizler	 de	 cevap	 olarak	 ateş	 açarak	 birçok	 köylüyü
yaralamış	ve	çıkan	çatışmada	köylüler	de	odundan	yapılma	aletlerini	kullanmıştı.
Subaylardan	 biri	 hafifçe	 yaralanınca	 onu	 tren	 istasyonuna	 götürme	 kararı
verilmişti.	O	günkü	hava	sıcaklığının	42	derece	olduğu	tahmin	ediliyordu	ve	bu
sıcak	günde	subay,	yolda	güneş	çarpması	sonucu	ölmüştü.	Üstelik,	ölüm	sebebi
bir	 doktor	 tarafından	 da	 onaylanacaktı.	 Hal	 böyleyken	 Denşavay	 köylüleri
subayın	 ölümünden	 sorumlu	 tutuldular.	 Dahası	 hemen	 tutuklanıp
yargılanacaklardı.	Köylülerden	dördü	idam	cezasına,	dokuzu	ağır	hapis	cezasına
ve	 diğerleri	 de	 kamçılanma	 cezasına	 çarptırıldı.	 Denşavay	 infazları	 Mısır’da
oldukça	ciddi	tepkilere	neden	olacaktı.	Gösteriler	ve	protesto	yürüyüşleri	bütün
ülkeye	yayıldı.	Mısır	basınında	öfkeli	yazılar	ve	Denşavay	şehitlerinin	onuruna
şiirler	 yayınlanıyordu.	 Ülkenin	 dört	 bir	 yanında	 halk	 hapse	 gönderilenlerin
affedilmesini	talep	ediyordu.

Denşavay	 rezilane	 bir	 hadiseydi	 ve	 sonunda	 İngilizlerin	 uzlaşmak	 zorunda
kalacakları	 uluslararası	 sonuçlar	 doğurdu.	 1907’de	 köylüler	 affedildi.	 Lord
Crommer,	 “İngiltere’nin	 en	kötü	düşmanı”	olarak	 tanımladığı	Mustafa	Kamil’i
davet	 etti	 ve	 ondan	 yeni	 bakanlık	 için	 kendi	 arkadaş	 çevresinden	 birisini
önermesini	 istedi.	 İsmi	 önerilenlerden	 biri	 de	 Wafd	 Partisinin	 gelecekteki
başkanı	Saad	Zaglul	 idi.	Zaglul	(1860	doğumlu)	Arabi	hareketinin	bir	üyesi	ve
iyi	yetişmiş	bir	avukat	olarak	önceleri	avukat	olarak	sonra	da	hakim	olarak	görev



yapmıştı.	1906’da	Cromer	onu	eğitim	bakanlığına	atayacaktı.

Nisan	1907’de	Cromer	istifa	etmişti.	Mısır’daki	yeni	İngiliz	başkan,	Cromer’in
emri	 altında	 Britanya	 elçiliğinin	 Dış	 İlişkiler	 Sekreterliği’nde	 asistan	 olarak,
örneğin	yerel	ulusal	hareketin	kontrolü	 ile	 ilgilenen	sivil	bir	memur	gibi	görev
yapmış	Sir	Eldon	Gorst’tu.	Mısır’da	yirmi	beş	yıl	yaşayıp	Arapça	öğrenmeyen
ve	 Mısır	 halkıyla	 ilişkiler	 geliştirmeyen	 Lord	 Cromer’in	 aksine,	 Grost	 işinin
doğasından	 ötürü,	 lisan	 öğrenme	 ve	Mısırlılarla	 iletişim	 kurma	 mecburiyetine
katlandı.

1907-08	Ulusal	Hareketi.

Siyasi	Partilerin	ve	Sendikaların	Ortaya	Çıkışı

Eldon	Gorst	Mısır	ulusal	hareketinin	saflarını	ayırmaya	başlama	kararı	verdi.
Onun	 öncülüğündeki	 bir	 grup	 Mısırlı	 Anglofil	 (İngiliz	 Hayranı	 –çev.)	 1907
yılında,	 Mısır	 ileri	 gelenlerinden,	 bürokratlardan	 ve	 Britanya	 ile	 dayanışma
yanlısı	entelektüellerden	oluşan	Hizbul	Islah’ı	(Reform	Partisi)	kurdu.	Bu	parti,
Britanya	 elçiliği	 tarafından	 desteklenmiş	 ve	Mısır’ın	 en	 büyük	 gazeteleri	 olan
El-Mukattam,	El-Ahram	ve	bazı	diğer	gazeteleri	yönetmeye	başlamıştı.	1907’de
Reform	Partisi’ne	karşılık	olarak	Mustafa	Kamil,	adı	Arabi’nin	partisininki	gibi
Hizbul	 Vatan	 (Ulusal	 Parti)	 olan	 kendi	 siyasi	 partisini	 kuracaktı.	 Parti’nin	 ilk
kongresi	 7	 Aralık	 1907’de	 toplandı	 ve	 bu	 kongreye	 ulusal	 hareketin	 küçük
burjuva	demokratik	unsurlarını	temsilen	1.017	temsilci	katıldı.	1906’da	kurulan
ve	 ulusal	 hareketin	 burjuva	 ve	 feodal	 unsurlarını	 betimleyen	 Hizbul	 Umma
(Halk	Partisi)	bu	iki	parti	arasında	bir	aracı	rolü	edindi.

İşçi	 sendikaları	 ve	 siyasi	 partiler,	 Mısır’da	 eş	 zamanlı	 olarak	 meydana
çıkıyordu.	 Bir	 sendika	 kurmaya	 dair	 ilk	 girişim	 1899	 yılındaki	 tütün	 grevi
sırasında	yapılmış	fakat	başarısızlıkla	sonuçlanmıştı.	Ekim	1908’de	milliyetçiler
ameleler	 için,	 Mısır’ın	 birçok	 kasabasında	 şubeleri	 açılan	 ve	 işçi	 hareketinin
yöneticiliğini	 yapan	 bir	 sendika	 kurdular.	 Ülkede	 1911	 itibariyle	 üye	 sayısı
7.000’e	ulaşmış	halihazırda	on	bir	sendika	bulunmaktaydı.

Mustafa	 Kamil’in	 ölümü	 ulusal	 bağımsızlık	 rüzgarlarını	 şiddetle	 estirmişti.
Sağlığı,	 Denşavay	 hadisesinden	 sonraki	 politik	 faaliyetlerinin	 artan	 baskısı
yüzünden	 yavaş	 yavaş	 eridi.	 Yorulmadan	 tüm	Mısır’ı	 dolaşıp	 aynı	 gün	 içinde
birkaç	 mitingde	 birden	 halka	 sesleniyordu.	 Üstelik	 aynı	 esnada	 bir	 gazete
yayınlıyor,	 bildiriler	 yazıyor	 ve	 partinin	 işlerini	 gözetiyordu.	 Sonunda
tüberküloza	 yakalandı	 ve	 1908	 Şubatında,	 otuz	 dört	 yaşındayken	 hayata
gözlerini	yumdu.	Tabutuna	onbinlerce	insan	eşlik	etmişti.	Cenazesi	muazzam	bir



anti-emperyalist	 gösteriye	 dönüşecek	 ve	 fakat	 ölümünün	 üzerinden	 çok
geçmeden	halk	hareketinin	ateşi	sönmeye	başlayacaktı.

1908	 Türk	 Devrimi	 ve	 1876	 Anayasası’nın	 yeniden	 düzenlenmesi,	Mısır’da
oldukça	memnuniyetle	karşılandı	ve	hareketi	bir	süreliğine	de	olsa	canlandırdı.
Mısır’da,	Britanya	emperyalizmine	karşı	 gösteriler	 tekrardan	baş	gösterir	 oldu.
Ülkedeki	tüm	siyasi	partiler	anayasa	talebinde	bulunmuş	ve	Yasama	Konseyi	ve
Meclis-i	 Umumi’nin	 hakiki	 temsili	 kurumlarla	 değiştirilmesinde	 ısrar	 etmişti.
Hizbul	Vatan	 Partisi	 anayasal	 hareketin	 öncülüğünü	 yapıyordu.	 Parti’nin	Genç
Türklerle	 (İttihatçılar	 –çev.)	 bir	 bağlantısı	 vardı	 ve	 bu	 ipuçlarını	 da	 onlardan
alıyordu.	 Diğer	 partiler	 de	 anayasa	 talebinde	 bulunmalarına	 rağmen	 Genç
Türklere	 karşıydılar.	 Anayasal	 hareketin	 zayıflığı,	 kitlesel	 ulusal	 bağımsızlık
hareketinin	 düşüşe	 geçtiği	 bir	 dönemde	 baş	 göstermiş	 olmasındaydı.	 Siyasi
partiler,	 hareketi,	 anayasal	 reformlar	 için	 legal	 bir	 mücadele	 alanına	 çektiler.
Hatta	 küçük	 burjuva	 partisi	 Hizbul	 Vatan	 bile	 çalışmalarını	 propoganda,
aydınlanma	 ve	 entelektüel	 araştırma	 gruplarının	 örgütlenmesi	 gibi	 işlere
indirgemişti.

Gericilik	Dönemi	(1909-14)

Mısır’daki	 kitlesel	 hareketlerin	 azalmasından	 faydalanan	 Britanya	 elçiliği
milliyetçilere	karşı	düşmanca	bir	tavır	benimsedi.	1907’de	gerici	bir	Kıpti	olan,
Denşavay	mahkemesi	 başkanı	Butros	Gali,	Mısır	Başbakanı	 olacaktı.	Britanya
politikasının	 itaatkar	 bir	 aracısı	 olan	Ghali	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketine	 karşı
şiddetli	 önlemler	 aldı.	Özellikle	milliyetçilere	karşı	 kullanılan	1909	olağanüstü
hal	 yasaları	 kitlesel	 işkencelere	 “legal”	 bir	 temel	 sağlıyordu.	 Basın	 üzerine
çıkarılan	 25	 Mart	 1909	 Kanunu,	 Mısır	 basınını	 İngiliz	 yöneticileri	 eleştirme
hakkından	 tamamen	 yoksun	 bırakıyordu.	 Şüpheli	 şahıslar	 üzerine	 olan	 4
Temmuz	 1909	Kanunu	 ise	 yetkililere,	milliyetçilik	 sempatisinden	 şüphelenilen
bir	kimseyi	araştırma	yapılmadan	ve	davasız	sürgüne	gönderme	hakkı	tanıyordu.

1909	 olağanüstü	 hal	 yasaları	milliyetçiler	 arasında	 paniğe	 neden	 oldu	 ve	 bir
kısmı	faaliyetlerini	sürdürebilmek	için	iltica	etmek	zorunda	kaldı.	Hizbul	Vatan
Partisinin	 iki	 kongresi,	 biri	 Cenova	 (1909)	 diğeri	 Brüksel	 (1910)	 olmak	 üzere
yurt	 dışında	 yapıldı.	 Ülkede	 kalan	 milliyetçiler	 ise	 yer	 altına	 indiler.	 Yeraltı
faaliyetleri	 esnasında	milliyetçiler	kitlelerle	olan	bağlarını	yitirdiler	ve	bireysel
terör	 taktiğine	 geçiş	 yaptılar.	 20	 Şubat	 1910’da	 milliyetçi	 bir	 terörist	 olan
İbrahim	 Wardani	 Başbakan	 Butros	 Gali’ye	 suikast	 düzenledi.	 Bu	 olayın
ardından,	 Wardani	 yandaşları	 onu	 ulusal	 bir	 kahraman	 olarak	 ilan	 etseler	 de,
onuruna	 şiirler	 yazılsa	 ve	 toplantılar	 yapılsa	 da	 bu	 terörist	 eylem	 bir	 şeyleri



değiştirmekten	 ziyade	 İngiliz	 yöneticilere	misilleme	 yapma	 şansı	 tanıyacak	 ve
Wardani	de	idam	edilecekti.	Hindistan	örneğinde	olduğu	gibi	Gorst,	bu	suikastı
meseleyi	 iki	 dinî	 topluluk	 arasındaki	 çatışmaya	 dönüştürerek,	 Kıptiler	 ve
Müslümanlar	arasındaki	düşmanlığı	tahrik	etmek	için	kullanmıştı.

Eldon	 Gorst	 1911’de	 öldü.	 Onun	 yerine,	 Sudan	 ve	 Güney	 Afrika	 fatihi,
sonrasında	 da	 (1914’te)	 Britanya	 Savaş	 Bakanı	 olan	 General	 Kitchener	 geçti.
Kitchener	 de	 Gorst’un	 Mısır	 politikalarını	 aynen	 izleyecekti.	 Milliyetçilerin
burjuva	 ve	 toprak	 beylerinden	 oluşan	 kanadıyla	 bir	 anlaşmaya	 varmaya
çalışıyordu	 ve	 bu	 yolla	 1913	 yılında	 Mısır	 Anayasası’nı	 reforme	 edecekti.
Yasama	 Konseyi	 ve	Meclis-i	 Umumi	 gibi	 iki	 daireli	 parlamento	 yerine	 temel
olarak	 seçilmişlerden	 (on	 yedisi	 atanan,	 altmış	 altısı	 seçilen)	 mürekkep	 bir
Yasama	 Meclisi	 oluşturuldu.	 Fakat	 Yasama	 Meclisi	 de,	 1883	 Anayasası’nın
kurduğu	önceki	meclislerle	benzer	sınırlılıkta	işlevlere	tabiydi.	Daha	sonra	Mısır
bağımsızlık	 hareketi	 tarihinde	 önemli	 bir	 rol	 oynayacak	 olan	 Saad	 Zaglul
Yasama	Meclisi’ne	Başkan	Yardımcısı	olarak	seçildi.



BÖLÜM	XIX
Sudan’da	Mehdi	Devleti

Avrupalıların	Doğu	Sudan’a	Nüfuzu

Mehmet	 Ali	 Paşa’nın	 ölümünden	 sonra	 Doğu	 Sudan	Mısır	 yönetimi	 altında
kalmıştı.	 İktidar	 Türk-Mısırlı	 paşa	 ve	 beylerin	 ellerindeydi.	 Bunlar,	 çok	 geniş
mülkler	 edinmiş,	Sudan’ın	en	 temel	 ihraç	ürünleri	üzerinde	 tekeller	kurmuş	ve
halkı	 aşırı	 vergilendirmeyle	 soyup	 soğana	 çevirmişlerdi.	 Köle	 ticareti,	 Mısır
idarecisi	 Muhammed	 Said’in	 1857	 yılında	 kaldırıldığını	 resmen	 duyurmasına
rağmen,	 ziyadesiyle	 devam	 ediyordu.	 Sudan’daki	 tüm	 bölgeler	 büyük	 köle
tacirlerinin	nüfuz	sahası	haline	geliyordu.

Yetmişli	yıllarda	Türk-Mısırlı	paşa	ve	köle	 tacirlerinin	boyunduruğuna	bir	de
Avrupalılarınki	 eklendi.	 19.	 yüzyılın	 yetmişli	 ve	 seksenli	 yıllarına	 Afrika’nın
ilhakı	 damgasını	 vuracaktı.	 Yalnızca	 on	 ila	 yirmi	 yıl	 içinde,	 Avrupalı	 güçler
neredeyse	bütün	Afrika	kıtasını	kendi	aralarında	bölüştü.	Tabiatıyla	Avrupalılar
doğal	 kaynakları	 ve	 son	 derece	 kârlı	 tropik	 ürünleriyle	 Doğu	 Sudan’a	 da	 göz
koydular.	Doğu	Sudan’ı	ele	geçirme	isteklerinin	nedenlerinden	biri	de	burasının
Orta	Afrika’ya	nüfuz	edebilmek	adına	önemli	bir	konum	işgal	ediyor	oluşuydu.
Nil	Nehri	içlere	doğru	uzanan	doğal	bir	rota	sunuyordu	zaten.	Bunun	yanı	sıra,
Doğu	 Sudan’ın	 işgali	 Mısır	 meselesi	 ile	 yakından	 bağlantılıydı.	 Nil’in,
Sudan’daki	akışını	kontrol	edebilecek	herhangi	bir	güç,	otomatik	olarak	Mısır’da
da	hâkim	hale	gelecekti.

Peki,	 Afrika’nın	 bölüşülmesi	 nasıl	 gerçekleştirilmişti?	 Bireysel	 maceracılar
kapitalist	 güçlerin	 Afrika’daki	 keşif	 kolu	 gibi	 hareket	 ediyordu.	 Güney	 Batı
Afrika’nın	ele	geçirilmesi	Alman	gezgin	ve	tüccar	Luderitz	tarafından	tek	başına
yapıldı.	 Aynı	 şekilde	 Doğu	 Afrika	 da	 Alman	 istilacı	 Peters’in	 yönetimi
altındaydı.	 Nijerya,	 sonradan	 Nijerya	 Şirketi’ni	 kuracak	 olan	 bir	 avuç	 İngiliz
girişimci	 tarafından	 zapt	 edildi.	 Kongo,	 Belçika	 Kralı	 II.	 Leopold	 tarafından
desteklenen	 kâşif	 Stanley	 tarafından	 ele	 geçirilmişti.	 Eğer	 bu	 maceracıların
planları	başarısız	olursa,	unutulmaya	terk	ediliyorlardı.	Ama	eğer	başarılı	olursa,
devletleri	onları	kanatları	altına	alıyor	ve	bölgeye	hemen	bir	donanma	gönderip
ele	geçirdikleri	yerde	sömürge	iddiasında	bulunuyordu.

Teşebbüs,	 bireysel	 kolonyal	 kâr	 avcısı	 girişimciler	 tarafından	 geliyordu.
Sudan’da	 da	 manzara	 aynıydı.	 Yetmişli	 yıllarda	 hiçbir	 Avrupa	 devleti	 kendi



adına	 Sudan’da	 bir	 operasyonu	 göze	 alamazdı.	 Avrupalı	 güçlerin,	 Sudan’daki
doğrudan	 mücadelesi,	 Britanya’nın	 1881’de	 Mısır’ı	 ele	 geçirmesiyle	 başladı.
Maceracıların	 Sudan’a	 nasıl	 nüfuz	 ettiği	 de	 yanıtlanması	 gereken	 bir	 soruydu.
Bu	 maceracılar,	 tüm	 Nil	 Havzası’nda	 egemenlik	 kurmak	 için	 kendi	 pamuk
politikasını	 oluşturan	 Hidiv	 İsmail’in	 arzusundan	 faydalanmışlardı.	 İsmail
Mısır’da	 pamuk	 plantasyonları	 kuruyor	 ve	 sulama	 sistemini	 genişletiyordu.
Fakat	 aynı	 zamanda	Mısır	 sulama	 sistemini	 yalnızca	Nil	Havzası	 ve	 kollarıyla
besleyebileceğini	 de	 fark	 etmişti.	 İsmail’in	 Etiyopya	 ve	 Ekvatoral	 Afrika’daki
savaşları	 bundan	 dolayıydı.	 Hidiv’in	 bu	 saldırgan	 politikası	 bazı	 Avrupalı
maceracıların	 dikkatini	 cezp	 etti.	 Bunların	 ilki	 İngiliz	 Samuel	 Baker’di.	 1869
yılında	İsmail,	Baker’e	Ekvatoral	Bölge’nin	ve	Lado	şehrinin	yönetimini	verdi.
Bölgeden	 geçen	 fildişi	 ticaretini	 ele	 geçirmesi	 ona	 kayda	 değer	 kârlar
getiriyordu.	 Bu	 noktadan	 sonra	 Güney	 Sudan	 bölgelerine	 –Albert	 Gölü	 ve
Unioro–	 bir	 dizi	 sefer	 düzenledi	 ve	 buraları	 kendi	 topraklarına	 ekledi.	 Baker
bütünüyle	bu	alanı	beş	yıl	boyunca	idare	edecekti.

Baker’in	 yerine	 1874’te	 bir	 diğer	 İngiliz	 –General	 Gordon–	 geçmişti.
Ekvatoral	 Bölge’nin	 yöneticisi	 olunca	 Gordon,	 Baker’in	 seferlerini	 devam
ettirerek	Victoria	Gölü’ne	kadar	ulaştı	ve	Uganda	yöneticisine	bir	elçi	gönderip
Beyaz	Nil	 kaynaklarının	 olduğu	 bölgenin	 tamamını	 ele	 geçirdi.	 Ona	 geniş	 bir
Avrupalı	 gurubu	 eşlik	 etmişti,	 İtalyan	Romolo	Gessi,	Alman	Eduard	Schnitzer
(Emin	Paşa),	Fransız	Linan	de	Belfont,	Amerikalı	Long	ve	diğerleri.

Beyaz	Nil	bölgesindeki	seferlerle	eş	zamanlı	olarak,	Mavi	Nil	kaynaklarını	da,
örneğin	Etiyopya,	ele	geçirmek	için	bir	rekabet	baş	gösterdi.	1874	yılında	İsveçli
Muntsenger,	 Mısırlıların	 elinde	 olan	 Massawa	 (şimdiki	 Eritre)	 limanından
Etiyopya’nın	 içlerine	 doğru	 gitmek	 için	 ayrıldı.	 Keren’i	 ele	 geçirmeyi	 ve
Mısırlıların	 topraklarına	 katacağı	 Harrar	 bölgesinde	 Etiyopya’nın	 doğu
bölümünü	 kendi	 nüfuzuna	 dâhil	 etmeyi	 başardı.	 1875’te	 Mısırlılar	 Zeila	 ve
Berbera	 şehirlerini	 (bugünkü	Kuzey	Somali)	 ele	geçirecekti.	1875-76’da	Dane,
Anderup	komutasındaki	Mısır	kuvvetleri	Etiyopya’nın	dağlık	bölgelerine	doğru
sokulmuş	 ve	 Adua’yı	 ele	 geçirmişlerdi.	 Fakat	 Etiyopyalılar	 onları	 geri
püskürtmüş	ve	1874-76	Mısır-Etiyopya	savaşı	Mısır	için	Ekvatoral	Bölge	savaşı
kadar	başarılı	sonlanmamıştı.	Etiyopya’nın	içlerinden	çıkartılmış	ve	sadece	bazı
kıyı	bölgelerini	ellerinde	tutabilmişlerdi.

Aynı	 esnada	Mısır	 üçüncü	bir	 yöne,	Darfur’a	doğru	yayılmaktaydı.	Sudan’ın
batı	 yakasında	 bulunan	 Darfur	 bölgesi	 1874	 yılında,	 Mısırlılar,	 Bahrül	 Gazal
yöneticisi	Zobeir’in	komutasında	bir	sefer	başlatana	kadar	bağımsız	bir	sultanlık
olarak	 kalacaktı.	 Zübeyir	 görevini	 tamamladı	 ve	 sonrasında	 paşa	 unvanıyla



ödüllendirilmek	 ve	 onur	 nişanı	 verilmek	 üzere	 Kahire’ye	 çağırıldı.	 Fakat
Sudan’a	 geri	 dönmesine	 izin	 verilmedi	 ve	 onun	 yerine	 Darfur’a	 bir	 Avrupalı
gönderildi.	Bu	tutum,	Darfur	ve	Bahrül	Gazel’de,	Darfur	Sultanı	ve	Zübeyir’in
oğlu	 Süleyman	 tarafından	 yönlendirilen	 büyük	 bir	 isyanı	 tetikledi.	 İki	 feodal
liderin	eylemlerindeki	koordinasyon	eksikliği	yüzünden,	iki	isyan	da	Mısırlıların
hesabına	çalışan	Gordon	Paşa	tarafından	bastırılacaktı.	1877’de	General	Gordon,
Sudan’ın	Genel	Valisi	olarak	atandı.	O	da,	Alman	Eduard	Schnitzer’i	Ekvatoral
Bölge	Valisi	olarak	tuttu	ve	Avrupalı	yandaşlarını	diğer	bölgelere	idareci	olarak
atadı.	Süleyman	ibn	Zübeyir’i	yenilgiye	uğratan	İtalyan	Romolo	Gessi	Kordofan
Valisi,	 Avusturyalı	 Selatin	 Paşa	 Darfur	 Valisi,	 İngiliz	 Lupton	 Bahrül	 Gazal’ın
yöneticisi	ve	Alman	Gigler	ise	Gordon’un	en	yakın	yardımcısı	olmuştu.	Bu	yolla
Sudan,	 resmî	 olarak	Mısırlıların	 kontrolünde	 olsa	 da,	 ziyadesiyle	 girişimci	 ve
açgözlü	bir	avuç	uluslararası	maceracının	mülkü	haline	dönüştü.	Halktan	 (ayni
ve	 nakdî	 olmak	 üzere)	 oldukça	 ağır	 vergiler	 toplayıp	 bütün	 nüfusu	 soydukları
için	 Avrupalılara	 ve	 Avrupalı-Mısırlı	 yöneticilere	 karşı	 bir	 ayaklanma	 dalgası
tüm	Sudan’ı	saracaktı.

Mehdici	Ayaklanmaları

1881’de	 Avrupa	 yönetimine	 karşı	 bir	 halk	 ayaklanması	 patlak	 vermişti.
Ayaklanmanın	 başında	 kendisini	 Mehdi	 ilan	 eden	 gezgin	 derviş	 Muhammed
Ahmed	 bulunuyordu.	 Muhammed	 Ahmed	 1843	 yılında	 Dongola	 yakınlarında
Nil	üzerindeki	bir	adada	dünyaya	gelmişti.	Babası	bir	marangozdu.	Kardeşleri	de
aynı	 işle	 meşguldü.	 Muhammed	 Ahmed	 kardeşleri	 ve	 babasıyla	 birlikte
çocukluğundan	 itibaren	Nil	Vadisi	 ve	 Sudan’ı	 geziyordu	 ve	 bölge	 insanlarının
tavır	 ve	 hareketlerine	 tamamen	 aşinaydı.	 Muhammed	 Ahmed	 babasının
ölümünden	 sonra	 teoloji	 eğitimi	 almak	 için	Kuzey	Sudan’daki	Berber	kentinin
Semaniye	 Tarikatı’na	 katılmıştı.	 Medrese	 eğitiminden	 sonra	 fakir	 bir	 Derviş
olmuş	 ve	 sonunda	 kardeşlerinin	 çeşitli	 zanaatlarla	 iştigal	 ettiği	Beyaz	Nil’deki
Hartum’un	 güneyindeki	 Abba	 Adası’na	 yerleşmişti.	 Bu	 ada,	 onun	 öğretilerini
Sudan’ın	dört	bir	yanına	yayan	gezgin	dervişlerin	merkezi	olmuştu.	Öğrencileri
asketizmin	savunuculuğunu	yapıyordu.	Sudan’daki	ahlaki	çöküntüden	Türkleri,
Mısırlıları	 ve	 Avrupalıları	 ortak	 olarak	 sorumlu	 tutuyorlardı.	 Mısırlıları	 ve
Türkleri	sahte	Müslümanlık	ve	mürtetlikle	suçluyorlar	ve	halka	ilk	dönem	İslam
saflığına	geri	dönmeyi,	evrensel	eşitlik	ve	kardeşliği	yeniden	kurmayı,	mülkiyeti
ve	toprağı	eşit	bir	temelde	paylaşmayı,	Türk-Mısır	ve	Sudan	feodal	beylerinden
gayrimenkullerini	 zorla	 almayı	 öğütlüyorlardı.	Ayrıca	Avrupalı	 yağmacılığa	 ve
Türk-Mısırlı	 paşaların	 tiranlığına	 bir	 son	 vermek	 için	 isyan	 çağrısında
bulunuyorlardı.	“Bin	mezar	tek	bir	dirhem	(Arap	madeni	parası)	vergi	vermekten



evladır”	mottosunu	dile	getiriyorlardı.

Bu	 yüzden	Muhammed	Ahmed’in	 öğütleri	 ahlaki	 ve	 dinî	 esaslara	 dayandığı
halde,	 ulusal	 bağımsızlık	 ve	 sınıf	mücadelesi	 çağrısında	 bulunuyordu	 ve	 tümü
Sudan’daki	 ekonomik	 ve	 politik	 durumun	 bir	 sonucuydu.	 1881	 Ağustosunda,
Ramazan	ayı	esnasında,	Muhammed	Ahmed	kendisini	Mehdi	ilan	etti	ve	Sudan
halkını	 isyana	davet	etti.	Bir	 isyan	için	gerekli	koşullar	olgunlaşmıştı.	Mısır’da
da	politik	bir	kriz	mayalanmaktaydı.	Avrupalı	güçler	ve	Mısır	endişeliydiler	ve
ortada	Sudan’da	kesin	bir	eylem	için	gerekli	bir	fırsat	duruyordu.	İsyanın	tezahür
edişi	 tanıklar	 ve	 o	 dönemde	 yaşamış	 kişiler	 tarafında	 şöyle	 tanımlanıyordu.
Ağustos	 1881’de	Mısır	 Devleti’ne	 bağlı	 bir	 subay	 Hartum’dan	 Abba	 Adasına
gelmişti.	 Subay	 kendisini	 Muhammed	 Ahmed’e	 tanıtmış	 ve	 hükümete	 karşı
gelme	 planları	 yapma	 gerekçesiyle	 yargılandığını,	 bu	 yüzden	 de	 ülkenin
idarecisinden	önce	Hartum’a	gidip	aklanması	gerektiğini	anlatmıştı.	Muhammed
Ahmed	ise	Allah’ın	ve	Peygamber’inin	yardımıyla,	kendisinin	ülkenin	efendisi
olduğu	 ve	 Hartum’a	 gidip	 kimseden	 özür	 dilemesi	 gerekmediği	 cevabını
vermişti.	 Subay	 Hartum’a	 gitmek	 için	 ayrılmış	 fakat	 gidişinden	 hemen	 sonra
yalnızca	 bir	 topa	 sahip	 iki	 bölükten	 oluşan	 cezai	 bir	 birlik	 Abba	 Adası’na
varmıştı.	 Birliğin	 muhteviyatı,	 Muhammed	 Ahmed	 hareketinin	 ciddiye
alınmadığını	sergiliyordu.	Mehdiciler,	birliği	tamamıyla	yok	etmişlerdi.

Bu	birliğin	yok	edilmesinden	sonra	Muhammed	Ahmed,	takipçileri	ile	birlikte
Kordofan’a	 geçme	 kararı	 verdi.	 Kordofan’da	 birliklerinin	 sayısı	 yeni
katılımcılarla	 artmış	 ve	 binlerce	 kişilik	 bir	 isyan	 ordusuna	 dönüşmüştü.	 Peki,
Mehdi’nin	 takipçileri	 kimlerdi?	 Mehdici	 isyanının	 itici	 gücü	 neydi?
Takipçilerinin	 büyük	 çoğunluğu	 köylülerden,	 göçerlerden,	 kölelerden	 ve
zanaatkârlardan	 oluşuyordu.	 Mehdi’nin	 sağ	 kolu	 Abdullah’a	 göre,	 yoksullar
yığınlar	 halinde	 kendilerine	 katılırken,	 mülklerinin	 derdine	 düşmüş	 zenginler
tarafından	 dışlanıyorlardı,	 zira	 bu	 dünyevi	 pislikler	 onları	 cennetin	 gerçek
mutluluğuna	ermekten	alıkoyuyordu.	Mehdi	takipçilerine	kutsal	bir	savaş	çağrısı
yapmıştı.	 Muhammed	 Peygamber	 gibi	 o	 da	 takipçilerini	 Ensari	 (yardımcılar)
olarak	adlandırıyor	ve	savaşta	ölenlere	sonsuz	mutluluk,	hayatta	kalanlara	da	ele
geçirilen	ganimetin	beşte	dördünü	verme	vaadinde	bulunuyordu.

İsyanın	 ayrıntılı	 bir	 tasvirini	 yapan	 Selatin	 Paşa,	 Sudan’ın	 60	 yıldan	 beridir
Türklere	ve	Mısırlılara	ait	olduğunu	ve	bu	dönem	boyunca	bazı	kabilelerin	vergi
vermekten	 kaçındığını	 ve	 bu	 yüzden	 cezalandırıldığını	 fakat	 şimdiye	 dek	 hiç
kimsenin	 ülkenin	 yöneticilerine	 karşı	 isyan	 etmeye	 ve	 savaşmaya	 cesaret
edemediğini	 yazmıştı.	 Ancak	 şimdi	 bir	 dilenci,	 adı	 sanı	 bilinmeyen	 bir	 fakir
(keşiş)	 bir	 avuç	 yoksul,	 kötü	 donanımlı	 yandaşıyla	 birlikte	 belirmiş	 ve	 birbiri



ardına	 başarılar	 kazanmıştı.	 Mehdi,	 Kordofan	 dağlarında	 kamp	 kurduğunda,
Sudan’ın	 dört	 bir	 yanından	 yoksullar,	 kadın	 ve	 çocuklarıyla	 birlikte	 başına
üşüşmüştü.	 Burada	 gerilla	 birlikleri	 kuruyorlar,	 liderlerini	 seçiyor	 ve	 vergi
toplamaya	 giden	 devlet	 memurlarını,	 vergi	 toplayıcılarını	 ve	 silahlı	 birlikleri
pusuya	düşürüp	yok	ediyorlar	ya	da	geri	dönmek	zorunda	bırakıyorlardı.

Mehdi	ayaklanmasında	ulusal	unsur	oldukça	önemli	bir	rol	oynamıştı.	Selatin
Paşa	 Sudanlıların,	 aralarından	 bir	 mehdi	 çıkmasından	 ve	 sonunda	 ülkelerinin
kendilerinden	 biri	 tarafından	 yönetilecek	 olmasından	 dolayı	 gururlarının
okşandığını	 yazıyordu.	 Sudan	 feodal	 beylerinin	 ve	 zengin	 köle	 tacirlerinin
önemli	 bir	 kısmı	 bu	 ayaklanmaya	 karşı	 düşmanca	 bir	 tavır	 içindeydi.	 Çünkü
mülkiyetin	 ve	 toprağın	 ortak	 kullanılması	 öğüdü	 onların	 çıkarlarıyla	 taban
tabana	 zıttı.	 Fakat	 isyancı	 güçlere	 sık	 sık	 itimat	 etmek	 zorunda	 kalıyorlardı.
Hiçbiri	Mehdi’yi	desteklemiyordu	fakat	 içlerinden	bazıları	mülklerinin	yeniden
dağıtılmasına	engel	olmak	ya	da	Mehdi’yi	kendi	çıkarları	adına	kullanmak	için
onunla	uzlaşmış	ya	da	onun	safında	görünmüştü.

Daha	sonrasında	 ise	Kordofan’ın	 tümü	Mehdi’ye	katılmış	ve	birçok	Avrupalı
ve	 Mısırlı	 cezai	 birliğin	 seferi	 geri	 püskürtüldü.	 1881	 sonbaharında,	 artık
Kordofan	 Valisi	 olan	 Gigler,	 Said	 Muhammed	 Paşa	 komutasındaki	 bir	 birliği
Mehdi’ye	 karşı	 gönderdi.	 Bu	 birlik	 de	 tamamen	 yok	 edilecekti.	Mart	 1882’de
Yusuf	Paşa	Şelali	komutasında	6.000	kişilik	bir	kolordu	Hartum’dan	Kordofan’a
doğru	 yola	 çıktı.	 Aynı	 yılın	 Haziran’ına	 gelindiğinde	 bu	 ordu	 da	 tamamen
bozguna	 uğratılacaktı.	 Eylül	 1882’de	 mehdiciler	 Kordofan’ın	 başkenti	 El-
Obeid’i	 kuşattılar.	 Şehir	 18	 Şubat	 1883’te	 düşecek	 ve	 Kordofan’ın	 fethiyle
sonuçlanacaktı.	İsyan	buradan	Sudan’ın	tüm	diğer	bölgelerine	doğru	yayılacaktı.

1883	senesi	mehdicilerin	kesin	zaferler	edindiği	yıl	oldu.	Aynı	yılın	baharında,
İngiliz	General	Hicks’in	komutasındaki	geniş	bir	İngiliz-Mısır	gücü	Kordofan’a
varmıştı.	Bu	ordu	bölgede	sekiz	ay	operasyonlarda	bulunduktan	sonra	bütünüyle
yenilgiye	uğratıldı.	İsyancılar,	Hicks’e	karşı	savaşlarında,	yakılmış	tarla	taktiğini
(düşmana	 faydalı	 olabilecek	 her	 şeyi	 ortadan	 kaldırma	 –çev.)	 yeğleyecekti.
Sığırları	 uzaklaştırmış,	 barınakları	 ateşe	 vermiş	 ve	 kuyuları	 doldurmuşlardı.	 5
Kasım	1883	günü	El-Obeid’in	kuzeyindeki	bir	çarpışmanın	sonucunda	Hicks’in
zaten	 bitkin	 olan	 ordusu	 bozguna	 uğratıldı	 ve	 Hicks	 de	 öldürüldü.	 Hicks’in
birliklerinin	içinde,	yalnızca	bir	yıl	önce	(1882)	Arabi’nin	ordusunda	İngilizlere
karşı	 savaşmış	Mısırlıların	 da	 olduğunu	 belirtmekte	 fayda	 var.	 Bu	 askerler	 bir
cezalandırma	biçimi	olarak	Sudan’a	seferberliğe	gönderilmişlerdi.	Politik	bakış
açısından	 ise	 bu	 gücün	 cezai	 bir	 operasyon	 için	 elverişsiz	 olduğu	 aşikârdı	 ve
Cromer’in	 kendisi	 de	 bu	 askerlerin	 savaş	 alanında	 “Oh	 Efendimiz	 Arabi!



Tevfik’in	bizi	içine	ittiği	konumu	bir	bilsen!”	diye	nasıl	bağırdığını	ve	silahlarını
attıklarını	betimliyordu.

Ağustos	 1883’te	 isyan,	 mehdicilerin	 General	 Baker	 komutasındaki	 İngiliz-
Mısır	 güçlerini	 bir	 dizi	 ağır	 yenilgiye	 uğrattığı	Kızıl	Deniz	 illerine	 de	 sıçradı.
1883	 yılı	 itibariyle	 Sudan’ın	 tüm	 bölgeleri	 isyancıların	 eline	 geçmişti.	 Aralık
1883’te	 Darfur	 Valisi	 Selatin	 Paşa	 direnişe	 bir	 son	 verdi.	 1884	 başlangıcında
Bahrül	Gazal	Valisi	Lupton	da	teslim	oldu.	Böylece,	Nil	Vadisi’nde	İngiliz-Mısır
kontrolünde	kalan	dar	bir	kıyı	şeridi	hariç	bütün	ülke,	Nil’in	doğu	ve	batı	yakası,
Mehdi’nin	 kontrolüne	 geçti.	 Burada	 da	 durum	 oldukça	 ümitsizdi,	 çünkü
Mehdiciler	 istedikleri	 anda	 vadiyi	 tecrit	 edebilir	 ve	 Mısır’la	 iletişimini
koparabilirdi.	 Bu	 esnada	 Mısır’daki	 Britanya	 otoriteleri	 yeni	 manevralar	 için
hazırlık	 yapıyordu.	 İsyanlar	 doğrudan	 Mısırlılara	 karşı	 olduğundan,	 Sudan’ın
Mısır’dan	 bağımsız	 bir	 ülke	 olduğunu	 ilan	 ettiler	 fakat	 aynı	 zamanda	 da
Sudan’ın	 genel	 valisi	 olarak	 İngiliz	 Gordon’u	 atadılar.	 Diğer	 bir	 deyişle,
Mehdi’yle	 anlaşmaya	varıp	onun	da	desteğiyle	Sudan’ı	bir	Britanya	 sömürgesi
olarak	yönetme	niyetindeydiler.

18	 Şubat	 1884’te	 Gordon,	 yardımcısı	 Stewart	 ile	 birlikte,	 bu	 yeni	 politikayı
yürütebilecekleri	 Hartum’a	 vardı.	 Üstelik	 varır	 varmaz	 Sudan’ın,	 Mısır’dan
bağımsızlığını	 ilan	 etti.	 Akıllıca	 davranarak	 genel	 vali	 görevini	 kendisi	 için
ayırıp	Mehdi’yi	de	Kordofan	Sultanı	olarak	atadı.	Dahası,	Gordon	 tüm	geçmiş
borçları	 kaldırdı	 ve	 bu	 yüzden	 hapiste	 olanları	 affetti.	 Çünkü	 vergilerini
ödeyemediği	 için	 hapse	 atılmış	 önemli	 sayıda	 köylü	 bulunmaktaydı.	 İşte
Gordon,	 bu	 köylüleri	 serbest	 bırakacaktı.	 Bu	 sayede	 Mehdi’yle	 bir	 uzlaşıya
varabileceğini	umuyordu,	fakat	mehdiciler	bu	dümene	inanmayacaktı.	Sudan’ın
Britanya	 kontrolüne	 geçmesine	 izin	 vermeye	 hiç	 de	 niyetleri	 yoktu	 ve	 Mart
1884’te	 Gordon’un	 teklifine	 cevap	 olarak	 Hartum’u	 kuşatmışlardı.	 1884
güzünde,	 Mısır	 fatihi	 General	 Wolseley	 komutasında	 7.000	 kişilik	 bir	 ordu
Gordon’un	imdadına	yetişmek	için	yola	çıktı	fakat	Hartum’a	erişemedi.	23	Ocak
1885’te	 etrafı	 çevrilmiş	Hartum’daki	 direniş	 sona	 erdi	 ve	mehdiciler	 şehri	 ele
geçirdi.	 Taarruz	 sırasında	 beraberindeki	 diğer	 İngilizlerle	 birlikte	 Gordon	 da
öldürüldü.	 Wolseley	 ve	 ordusu	 ise	 Mısır’a	 geri	 çekildi.	 1885’in	 geriye	 kalan
günlerinde	mehdiciler	Nil	Vadisi’nin	tamamının	fethini	gerçekleştirecekti.

Böylece	 dört	 yıl	 gibi	 bir	 sürede	 Doğu	 Sudan’ın	 tamamını	 kapsayan
(Dongola’nın	 kuzeyindeki	 küçük	 bir	 bölge	 ve	 Ekvatoral	 Bölge	 hariç)	 Mehdi
Devleti	kurulmuştu.

Mehdi	Devleti’nin	Dâhili	Düzeni



Hartum’un	fethinden	kısa	bir	süre	sonra	Mehdi	öldü	ve	onun	yerine	sağ	kolu
olan	ve	halife	unvanını	üstlenen	Abdullah	geçti.	Her	şeye	rağmen	1898’e	kadar
varlığını	 13	 yıl	 boyunca	 sürdüren	 bu	 yeni	 doğmuş	 devlet	 her	 tarafından
düşmanlarla	çevrelenmişti.	Bu	yüzden	savunma	örgütlenmesi	oluşturmak	Mehdi
Devleti’nin	 yegâne	 görevi	 haline	 geldi.	 Halife	 Abdullah	 basit	 cephanelikler,
fabrikalar	ve	tersaneler	inşa	ettirdi.	Ayrıca	Mısırlılardan	kalan	gemileri	onardı	ve
hatta	 bir	 matbaa	 kurdurdu.	 Tutsak	 Avrupalıları	 ordunun	 ve	 savaş	 sanayisinin
düzenlenmesinde	 uzman	olarak	 kullanmıştı.	Kaldı	 ki,	 hizmetindeki	Avrupalılar
arasında	Selatin,	Romolo	Gessi	ve	Lupton	da	bulunmaktaydı.	Selatin	yaptıkları
sabotaj	 eylemlerini,	 ihmalkârlıklarını,	 gemi	 tamiratlarını	 nasıl	 sürüncemede
bıraktıklarını	 ve	 savaş	 fabrikalarındaki	 ekipmanları	 nasıl	 bozduklarını	 açıkça
anlatmıştı.

Dört	 tarafından	düşman	güçleriyle	 sarılmış	 (içerideki	 düşmanları	 saymazsak)
devlet,	 hainlere	 karşı	 sürekli	 bir	 şiddet	 kullanmak	 zorunda	 kaldı.	 Bu	 da,
Abdullah	 ve	 Mehdi	 Devleti’nin	 en	 önemli	 ikinci	 işleviydi.	 Fakat	 başlarda
devletin	bazı	demokratik	özellikleri	yok	değildi.	Ordu,	köylülerden,	göçerlerden
ve	 kölelerden	 oluşuyordu.	Komutanların	 büyük	 çoğunluğu	mütevazı	 ailelerden
geliyordu.	Vergiler	 kayda	 değer	 ölçüde	 azaltıldı,	 subaylar	 ve	 devlet	memurları
asketik	bir	yaşam	tarzını	benimsedi.	Mehdi	Devleti’nin	baş	kadısı	ayda	kırk	taler
(bir	 çeşit	 gümüş	 para	 –çev.)	 alıyordu	 ki	 bu	 bir	 zanaatkârınkine	 eşitti.	 Diğer
subaylar	da	ayda	yirmi	ila	otuz	taler	kazanıyordu.

Mehdiciler	 bireysel	 zenginliğe	 karşıydılar	 ve	 evrensel	 bir	 eşitlik
arzusundaydılar.	 Hatta	 yağmacı	 ve	 soyguncular	 bu	 anlayıştan	 ötürü	 katı	 bir
şekilde	cezalandırılıyordu.	Mehdi,	takipçilerine	ata	binmeyi	yasaklamıştı	ve	tüm
müminlere	Allah’ın	 rızasını	 kazanmak	 için	yürüyerek	gezinmeleri	 tavsiyesinde
bulunmuştu.	 Altın	 ve	 mücevherat	 eşyalarının,	 Sudan’ın	 ekonomik	 yaşamını
düzenleyen	 Beytülmal’a	 (Hazine)	 teslim	 edilmesi	 emri	 de	 verildi.	 Bir	 düğün
töreninde	 en	 fazla	 bir	 koyun	 kesilmesine	 izin	 verilirken,	 geline	 ödenen	 para
(Kalim	[Başlık	Parası	–çev.])	bir	kız	için	on,	dul	içinse	beş	talere	indirilmişti.

Tüm	bu	 düzenlemelere	 ve	 demokratik	 eğilimlere	 rağmen	 bu	 hareketin	 köylü
bir	 doğası	 vardı	 ve	 bu	 sebeple	 Sudan’da	 hâlihazırdaki	 feodal	 ilişkileri	 tasfiye
edemeyecekti.	Tarihte	bilinen	birçok	köylü	hareketi	mevcuttur	ve	birçok	köylü
hareketinin	karakteristik	doğası	kendi	öz	sonuçlarını	doğurmuştur.	Fakat	bunlar
genellikle,	kendi	spontan	karakterlerinden,	kesin	hatlı	program	yoksunluğundan,
amaçların	 açıkça	 belirlenmemesinden,	 taktiklerin	 dikkatlice
oluşturulamamasından	 ve	 benzeri	 nedenlerden	 ötürü	 yenilgiyle	 sonuçlanmıştır.
Sudan’daki	 köylü	 hareketi	 kazanan	 taraftaydı,	 fakat	 savaştığı	 feodal	 ilişkileri



tasfiye	etmekten	de	acizdi.

Engels	 Sudan	 mehdiciliğinin	 bu	 yönünü	 açıkça	 vurgulamıştı.	 Mehdiciliğin,
Orta	Çağ’da	Afrika’daki	dinsel	halk	hareketleriyle	bağlantısına	işaret	etmişti.	Bu
tür	 hareketleri	 yoksul	 göçebelerle,	 zengin	 “şehirliler”	 arasındaki	 çatışmalar
olarak	dikkate	alırdı.	“Şehirliler”	diyordu	Engels	“zenginleşir,	konforlu	yaşar	ve
“yasaya”	 (ahkâmı	 diniye	 V.L)	 umursamaz	 davranır.	 Bedeviler	 de	 zayıf	 ve
bundan	kaynaklı	katı	ahlaklarıyla	bu	zenginliğe	ve	keyfe	haset	ve	aç	gözlülükle
bakar.	 Sonra	 bu	 mürtetleri	 cezalandırmak,	 ritüellerin	 ve	 imanın	 gözetimini
yeniden	sağlamak	ve	döneklerin	hazinelerini	yeniden	tanzim	etmek	için	bir	nebi,
bir	 Mehdi	 etrafında	 toplanırlar.	 Tabiatıyla,	 yüz	 yıl	 kadar	 mürtetlerle	 aynı
konumda	kalırlar:	 sonra	 tekrardan	dinsel	bir	arınmaya	 ihtiyaç	duyulur,	yeni	bir
Mehdi	 çıkar	 ve	 oyun	 en	 baştan	 tekrar	 başlar.	 Bu	 tam	 olarak,	 Afrika
Murabıtlarının	 fetih	 seferlerinden,	 İspanya’daki	Muvahhitlere	 ve	 en	 son	 olarak
da	İngilizlere	başarıyla	karşı	gelen	Hartum	Mehdisine	tezahür	eden	durumdu…
Tüm	 bu	 hareketlerin	 örtüsü	 dindir,	 fakat	 aslında	 kaynakları	 iktisadi	 nedenlere
dayanmaktadır,	 hal	 böyleyken	 göçebeler,	 zafer	 kazandıklarında	 bile	 eski
ekonomik	 sisteme	 dokunmamakta	 ısrarcı	 davranırlar.	 Böylece	 eski	 durum
değişmeden	 kalır	 ve	 çatışmalar	 periyodik	 olarak	 tekerrür	 eder.”(K.	Marx	 ve	 F.
Engels,	Dün	Üzerine,	Moskova	s.	282)

Bu	 açıklama,	 Mehdi	 devletinde	 her	 şeyin	 neden	 eskisi	 gibi	 kaldığını
kavramamızda	 anahtar	 bir	 işlev	 görür.	 Yüzyıldan	 çok	 daha	 az	 bir	 sürenin
geçmesinden	sonra	hareketin	 liderlerinin	dejenerasyonu	gerçekleşecekti.	Feodal
yozlaşma	oldukça	çabuk	başladı	ve	Hartum’un	ele	geçirilmesinden	yalnızca	beş
yıl	 sonra,	 esasında	 asketik	 bir	 derviş	 hayatı	 yaşayan	 baş	 yargıç,	 muazzam
büyüklükte	mülklere	ve	çok	sayıda	köleye	sahip	oldu.	Mehdi	devletinin	köleliği
kaldırmaması	 da	 tipik	 bir	 özellikti.	Köle	 ticaretine	 sınırlamalar	 getiren	 bir	 dizi
önlemden	fazlası	gerçekleştirilmemişti.	Erkek	köle	ticareti	yasaklanmıştı.	Ayrıca
esir	 alınan	 erkekler	 de	 satılamıyor,	 fakat	 halifenin	 ve	 yardımcılarının
mülklerinde	 çalıştırılıyordu.	 Aynı	 şekilde	 halife,	 tutsakları	 ait	 olduğu	 diğer
kabilelere	 köle	 olarak	verebiliyordu.	Oysa	kadın	köle	 ticareti	 devam	ediyor	 ve
köleliğin	 kendisi	 bir	 kurum	 olarak	 muhafaza	 ediliyordu.	Mehdiciler,	 özgürlük
umuduyla	harekete	dâhil	 olan	kölelerin	bu	umudunu	boşa	 çıkarmış	ve	böylece
Mehdi	devletine	karşı	çok	sayıda	köle	ayaklanması	patlak	vermişti.

Mehdiciler,	 savaşlardan	 galip	 ayrıldıkça	 ahlaki	 ve	 politik	 yükselme	 kabileler
arasındaki	 bağlılığı	 ileriye	 taşıyabiliyordu,	 fakat	 zafer	 döneminden	 sonra
aralarında	 uyuşmazlık	 işaretleri	 baş	 gösteriyordu.	Özellikle	Halife	Abdullah’ın
ait	olduğu	bazı	Kordofan	kabileleri	ayrıcalıklı	bir	konuma	sahipken,	Muhammed



Ahmed’in	 geldiği	 Nil	 Vadisi	 kabileleri	 oldukça	 yoksuldu.	 Ganimetlerin	 büyük
çoğunluğuna	Kordofan	kabileleri	el	koyuyordu.	Nil	kabileleri	 ise	bu	durumdan
oldukça	 memnuniyetsizdiler	 ve	 bu	 yüzden	 ayrıcalıklılara	 karşı	 bir	 mücadele
yürütüyorlardı.

Mehdi’nin	akrabaları,	şerifler,	Hartum’da	bir	ayaklanma	çıkaracaktı.	Nil	Vadisi
kabileleri,	 marangozlar	 ve	 Sudan	 Nil	 filosundaki	 denizcilerin	 ayaklanması,
hareketteki	 demokratik	 unsurların	 yoz	 feodal	 liderlere	 karşı	 duruşuydu.	 İçsel
olarak	kabileler	ve	 sınıflar	arası	mücadeleden	zayıf	düşen	Mehdi	Devleti	diğer
taraftan	da	dış	düşmanların	sürekli	saldırılarını	karşılamak	zorundaydı.

Batılı	Güçlerin	Mehdi	Devleti’ne	Karşı	Mücadelesi

Mehdi	 Devleti	 dış	 düşmanlarına	 karşı	 sürekli	 bir	 mücadele	 yürütmek
zorundaydı.	 Suakin	 ve	 Vadi	 Halfa	 bölgelerini	 tutan	 İngiliz-Mısır	 ordusuyla
yapılan	 savaş	 1885’den	 1886’ya	 kadar	 devam	 etti.	 1887	 ve	 1889	 arasında
mehdiciler	 doğuda	 Etiyopya	 Necaşi’sine	 (hükümdarı)	 batı	 da	 ise	 Darfur
Sultanı’na	karşı	savaştılar.	1891’de	Kızıldeniz	kıyısında	İngiliz-Mısır	ordusuyla
ve	Kordofan	ve	Darfur’da	ise	isyancılarla	savaşmak	zorunda	kaldılar.

1896	yılında	Mehdi	Devleti’nin	Avrupalı	güçlere	karşı	savaşı	oldukça	kritik	bir
evreye	girdi.

Mısır’ı	 zapt	 eden	 Britanya	 pamuk	 plantasyonlarını	 genişletme	 işine	 girişti;
doksanlarda	Asvan	yakınlarında	devasa	bir	depo	inşaatı	çalışmaları	başladı.	Bu
bağlamda	 İngilizlerin	Nil	 kaynakları	 üzerinde	 ayaklarını	 basacakları	 bir	 zemin
kazanma	ve	Mehdi	Devleti’ni	tüm	kıyı	boyundan	süpürme	kararı	alacaktı.

Ayrıca	 Fransa	 da	 Nil	 kaynakları	 üzerinde	 bir	 egemenlik	 kurmanın	 yollarını
arıyor	 ve	 bu	 da	 Afrika’nın	 bölüşülmesinde	 İngiliz-Fransız	 rekabetini
şiddetlendiriyordu.	Fransa	bir	yandan,	yeni	Necaşi,	Menelik	üzerinde	önemli	bir
etkiye	 sahip	 olduğu	 Etiyopya’daki	 konumunu	 güçlendirmek	 istiyor	 (Mavi	 Nil
kaynakları	 üzerinde),	 öte	yandan	da	Batı	 ve	Orta	Sudan’a	uzanan	bir	 basamak
kazanmışken	 nüfuzunu	Doğu	 Sudan’a	 kadar	 –Beyaz	Nil	 kaynaklarına–	 yayma
amacı	 güdüyordu.	Doğu	 ve	Batı	Afrika’daki	 Fransız	 yayılması,	 Sudan	 seferini
hızlandırmaları	 hususunda	 İngilizleri	 zorluyordu.	 Britanya,	 Fransa’ya	 karşı
mücadelesinde	 diğer	 güçleri	 de	 kullanmaktan	 imtina	 etmeyecekti.	 Öyle	 ki,
Fransızların	 Etiyopya’daki	 yayılmalarına	 karşılık,	 o	 esnada	 güçlü	 olmayan	 ve
Britanya	 için	 bir	 tehdit	 teşkil	 edemeyecek	 İtalyanları	 destekleme	 kararı	 alarak
İtalya-Fransa	 ihtilafından	 faydalandı.	 Ayrıca,	 Fransa’nın	 Beyaz	 Nil
kaynaklarındaki	 bölgesini	 dengelemek	 için	 Belçika	 yayılmasını	 da	 (Kongo



yönünden)	 teşvik	 etti.	 1893-94	 arasında	 İtalyanlar	 Eritre’de	 (Kızıldeniz
kıyısında)	bir	tutunma	noktası	edinerek	Sudan’ı	işgal	etti	ve	Kassala’yı	tamamen
ele	geçirdi.

1895	 yılında	 İtalya,	 Etiyopya’ya	 karşı,	 bölgede	 büyük	 bir	 vatansever	 dalga
yaratacak	 bir	 savaş	 başlattı.	Halk	 İtalyanları	 geri	 püskürtmek	 için	 tüm	 gücünü
topladı	 ve	 1	 Mart	 1896’da	 Adua	 yakınlarında	 zafer	 kazandı.	 Bu	 savaşta
Etiyopya’ya,	 Rusya	 ve	 özellikle	 savaş	 sonrasında	 bölgedeki	 nüfuzunu	 artıran
Fransa	 yardım	 etmişti.	 1894’te	 Britanya,	 Beyaz	 Nil’in	 üst	 kısımlarındaki	 etki
alanlarını	 belirlemek	 için	 Belçika	 ile	 bir	 anlaşmaya	 vardı.	 Sonra	 da	 Sudan’ın
Ekvatoral	Bölgesi’ndeki	Lado	 yerleşim	merkezini	Belçikalı	 “Kongo	Birliği”ne
kiraya	 verdi.	 Bu	 bölge,	 1910	 yılında	 yeniden	 İngiliz-Mısır	 Sudan’ına	 dâhil
edilene	 kadar	 Belçikalıların	 elinde	 kalacaktı.	 Üstelik	 1894’te	 buraya	 yerleşen
Belçika,	Mehdi	Devletini	 işgale	girişti	ve	bu	yüzden	kıyı	 şeridinde	 İtalyanlarla
savaşan	mehdiciler	artık	güneyde	de	Belçikalılarla	savaşıyordu.

Adua	 savaşından	 sonra	 Fransa,	 Sudan’a	 karşı	 bir	 sefer	 başlatmak	 için
Etiyopya’daki	 güçlendirilmiş	 konumundan	 faydalanma	 kararı	 aldı.	 Bu	 arada
Fransa,	 Cibuti’den	 Addis-Abba’ya	 bir	 demiryolu	 inşa	 imtiyazı	 da	 almıştı.
Demiryolu	 hattı	 Etiyopya	 sınırlarının	 ötesine	 taşıyor	 ve	 Afrika’yı,	 Hint
Okyanusu’ndan	 Atlantik’e,	 boydan	 boya	 geçiyordu.	 Eş	 zamanlı	 olarak,
Afrika’daki	Fransız	Komutan	Albay	Marchand	ordusunu,	Orta	Sudan’dan	Nil’in
yukarı	kıyılarına	doğru	kaydırma	talimatı	verdi.	Britanya’ya	gelince,	o	da	Mart
1896’da,	 Kitchener	 komutasındaki	 bir	 İngiliz-Mısır	 ordusunu	 Doğu	 Sudan’a
toplamıştı.	 Böylece	 Britanya	 ve	 Fransa,	 1896	 yılında	 Mehdi	 Devleti’ne	 karşı
doğrudan	 harekete	 geçmiş	 oluyordu.	 Kitchener’in	 emri	 altındaki	 Britanya
birlikleri	kuzeyden,	Marchand	komutasındaki	Fransızlar	 ise	batıdan	 ilerliyordu.
10	Temmuz	1898’de	Marchand	Fashoda’ya	vardı	ve	orada	durdu.	Kitchener	ise
Nil’in	 diğer	 tarafında	 Hartum’un	 karşısında	 bulunan	 ve	 Mehdi	 Devleti’nin
başkenti	olan	Omdurman’a	2	Eylül’de	ulaşabildi.	Burada,	mehdiciler	ve	İngiliz-
Mısır	 ordusu	 arasında	 oldukça	 sert	 çarpışmalar	 yaşandı.	 Bu	 savaşta	 Kitchener
yeni	silahı	makineli	tüfeği	kullanacaktı.	Mehdiciler	ise	ellerindeki	tarihi	geçmiş
tüfekler,	 mızraklar	 ve	 hançerlerle	 ölüme	 meydan	 okuyarak	 gövdelerini	 siper
ettiler.	 Kitchener’in	 makineli	 tüfeği	 sayesinde	 20.000’den	 fazla	 mehdici	 zail
oldu.	 Bu,	 mehdici	 ordusunun	 bütünüyle	 yenildiği	 anlamına	 geliyordu,	 sağ
kalanlar	 ise	batıya	Kordofan’a	çekildi.	Kitchener	o	 esnada	peşlerinden	gitmedi
fakat	 birliklerini	 hızlıca	 güneye	 kaydırdı	 ve	 19	 Eylül’de	 Fashoda’ya	 (şimdi
Kodok)	vardı.

Fashoda



Fashoda’da	Britanya	 kendini	 Fransızlarla	 yüz	 yüze	 bulmuştu.	 Bu	 karşılaşma
ünlü	Fashoda	Krizi’ni	doğuran	olaydı.	Lenin	güncesine	Britanya’nın	“Fransa	ile
savaşın	 eşiğine	 geldiğini”	 yazacaktı	 (Lenin,	 Toplu	 Eserler,	 Cilt	 39,	 s.	 686).
Fransa	 Etiyopya	 Necaşi’si	 Menelik’ten	 yardım	 bekliyordu.	 Fakat	 söz	 vermiş
olmasına	 rağmen	 Necaşi	 takviye	 güç	 göndermemiş	 ve	 Fransa	 Marchand’a
çekilmesi	 için	 emir	 göndermişti.	Mesele	 yalnızca	Afrika’daki	 güç	 dengeleriyle
alakalı	değildi,	aksine	uluslararası	bir	boyut	taşıyordu.	Çünkü	o	sıralar,	Britanya
Almanya	 ile	 bir	 ittifak	 içindeydi	 ve	 Fransa	 iki	 taraflı	 bir	 savaş	 korkusundan
ötürü,	Britanya’ya	karşı	herhangi	bir	 eylemi	göze	alamadı.	4	Kasım	1898’deki
uzun	görüşmelerden	sonra	Britanya	ve	Fransa,	Afrika’daki	etki	alanı	sınırlarını
belirlemek	 için	 bir	 anlaşamaya	 vardı	 ve	 buna	 göre	 Doğu	 Sudan	 tamamen
Britanya’nın	 etki	 alanına	 bırakıldı.	 Ayrıca	 bu	 anlaşma	 Afrika’nın	 bölüşülmesi
üzerine	 asırlardır	 süren	 Britanya-Fransa	 mücadelesine	 bir	 son	 verdi.	 İngiliz-
Fransız	 zıtlığı	 Fashoda’da	 doruğa	 çıktı.	 Fakat	 bu	 anlaşma	 aynı	 zamanda,	 İtilaf
Anlaşması’na	dek	varacak	bir	Britanya-Fransa	yeniden	yakınlaşmasını	da	işaret
ediyordu.	Yeni	bir	rakibin	(Almanya)	hızlı	yükselişi	de	bu	yakınlaşmanın	diğer
bir	nedeniydi.

İngiliz-Mısır	Kondominyumu[5]

Britanya	 Doğu	 Sudan’da	 bir	 sıçrama	 noktası	 kazandıktan	 sonra,	 geriye
yalnızca	 ülkenin	 fethi	 için	 geçerli	 bir	 bahane	 bulmak	 kalmıştı.	 Doğu	 Sudan,
resmî	 olarak	Mısır’ın	 ve	Mısır	 da	 hâlâ	Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 bir	 parçası
olduğundan,	 nihayetinde	hâlâ	Türkiye’ye	bağlıydı	 ve	buraya	yönelik	 doğrudan
bir	 fetih	 girişimi	 bir	 dizi	 uluslararası	 komplikasyon	 doğurabilirdi.	 Britanya	 bu
engeli	 sözde	 bir	 İngiliz-Mısır	 kondominyumu	 aracılığıyla	 aştı	 ve	 işgali
meşrulaştırdı.

19	 Ocak	 1899’da	 Kahire’de,	 Büyük	 Britanya	 adına	 Lord	 Cromer’in,	 Mısır
adına	 ise	 Butros	 Gali’nin	 bulunduğu	 bir	 anlaşma	 imzalandı.	 Anlaşmanın
başlangıcında	 kondominyumun	 gerekçesi	 olarak	 Mısır’ın	 kötü	 yönetim
sonucunda	Sudan’ı	yitirmiş	olması	yer	alıyordu.	Mısır	Hükümeti,	Britanya’nın,
Sudan’a	yardım	etme	amacıyla	ülke	yönetimine	erişmesine	“izin	vermişti”.	Bu
anlaşmaya	 göre,	 Sudan’daki	 en	 üst	 yönetici	 mutlak	 sivil,	 askerî,	 yasal	 ve
yönetsel	 iktidarı	 kullanabilen	 genel	 valiydi.	 Genel	 vali	 Britanya	 Hükümeti
tarafından	 belirleniyor	 ve	 bir	 Hidiv	 kararnamesi	 ile	 atanıyordu.	 Görevden
alınması	 da	 Britanya’nın	 onayını	 gerektiriyordu.	 Mısır	 yasaları	 Doğu	 Sudan
bölgesine,	genel	valinin	izni	olmadan	uygulanamazdı.	Ayrıca	genel	vali	Avrupalı
güçlerin	 konsolosluklarını	Sudan’a	kabul	 etmişti	 ve	 adayları	 reddetme	hakkına
sahipti.



Peki,	 Mısır	 Sudan’ın	 yönetiminin	 hangi	 kısmında	 yer	 almıştı?	 Britanya
güçlerinin	yanı	sıra,	Mısır	da	burada	bir	 tabur	bulunduruyordu.	Birtakım	ikinci
sınıf	memuriyetler	de	Mısırlılara	bırakıldı.	Daha	da	önemlisi,	bu	işgalin	finansal
mesuliyeti	Mısır’a	bırakılmış	ve	işgal	masrafları	ve	ülkenin	yönetimi	için	Sudan
yönetimine	 her	 yıl,	 Mısır	 bütçesi	 için	 hiç	 de	 az	 bir	 meblağ	 olmayan	 750.000
sterlini	 ödemek	 zorunda	 bırakılmıştı.	 Öte	 yandan,	 Sudan	 illerinin	 tümünde
İngiliz	valiler	bulunmaktaydı.	Bunun	tek	istisnası,	ülkenin	en	batısında	yer	alan
Darfur’du,	burada	ise	iktidar,	Britanya	kolonyal	yönetimine	itaat	teminatı	veren
yerel	 sultanların	 elinde	 kalmıştı.	 Darfur	 Sultanlığı,	 sultanlardan	 birinin	 anti-
İngiliz	 bir	 isyanı	 kışkırtması	 sonucu	 feshedilip,	 doğrudan	 Sudan’daki	 İngiliz
valiye	bağlandığı	1916	yılına	kadar	da	varlığını	sürdürecekti.

Sudan	 1889	 yılında	 resmî	 olarak	 İngiliz-Mısır	 Sudan’ı	 şeklinde	 yenide
adlandırıldı.	 Britanya	 bu	 ortak	 rejimi	 oluşturduktan	 sonra	 Kordofan	 steplerine
kaçan	 ve	 aniden	 ortaya	 çıkabilecek	 son	 Mehdi	 güçlerini	 halletmeye	 koyuldu.
Kasım	 1899’da	 Kitchener	 birliklerini	 Kordofan’a	 topladı	 ve	 25	 Kasım’da	 da
Cedid’de	 bulunan	 mehdicilerin	 üstüne	 yürüdü,	 Halife	 Abdullah	 bu	 savaşta
öldürüldü.	 Mehdicilerin	 başkenti	 El-Obeid	 17	 Aralık	 1899’da	 düştü.	 İsyan
bastırılmış	 olsa	 da	 tek	 tük	 mehdici	 birlikler	 Sudan’ın	 değişik	 bölgelerinde
direnişe	yer	yer	devam	etti.

Britanya,	Sudan	üzerinde	kontrolü	sağlamakta	oldukça	zorlanıyordu.	1900’den
1927’ye	kadar	Sudan’da	tek	bir	yıl	bile	isyansız	geçmeyecekti.	Fakat	bu	isyanlar
farklı	bölgelerde	farklı	kabileler	tarafından	yürütüldüğü,	yerel	bazda	ve	izole	bir
karakterde	olduğu	için	başarısız	olmaya	mahkûmdu.



BÖLÜM	XX
1870-1914	Yılları	Arasında	Cezayir

Cezayir’de	Cumhuriyetçilerin	Başkaldırısı

Paris	 Komünü,	 Bonapart	 militaristleri	 ve	 büyük	 burjuvazi	 tarafından	 ezilen
cefakâr	 topraklar	 ülkesi	 Cezayir’de	 doğrudan	 bir	 etki	 yarattı.	 Paris
Komünarlarının	 isyanı	 Cezayir’deki	 1870-71	 devrimci	 olaylarıyla	 yakından
bağlantılıydı	 ve	 aynı	 zamanda	 1871	 büyük	 ulusal	 bağımsızlık	 isyanıyla	 da
örtüşüyordu.	Bu	örtüşme	elbette	rastlantısal	değildi.	İkinci	Cumhuriyetin	çöküşü,
Cezayir	 Araplarına	 ve	 Berberilerine,	 Fransız	 burjuva	 devletinin	 nasıl	 da
yozlaşmış	 ve	 zayıf	 olduğunu	 göstermişti.	 Durumu	 kavramış	 ve	 nefret	 edilen
yönetimden	kurtulmak	için	yeni	bir	girişimde	bulundular.

Bu	çalkantılı	yıllarda	olayların	gidişatı	kısmen	karmaşıktı.	Fransız	ordusunun
teslim	olduğuna,	İmparator’un	pes	ettiğine	ve	4	Eylül	1870’te	bir	cumhuriyetin
kurulduğuna	 dair	 ilk	 haberler	 Cezayir’e	 aynı	 gece	 ulaşmıştı.	 Nüfusun	 esas
kütlesini	 oluşturan	 Araplar	 ve	 Berberiler	 (2.100.000	 kişi)	 ani	 bir	 kalkışmaya
hazır	 değildi	 ve	 üstelik	 Paris’teki	 olaylara	 ilk	 tepki	 Cezayir’de	 yaşayan	 ve
sayıları	270.000’i	bulan	Fransızlardan	geldi.

Cezayir’deki	Fransız	nüfusun	 sosyal	yapısı	 homojen	değildi.	Fransız	burjuva
ve	kolonyalistlerinin	ortasında	bir	grup	Fransız	işçisi	ve	entelektüeli	oluşmuştu.
Cezayir’deki	 Fransız	 nüfusun	 bütün	 kesimleri,	 bir	 avuç	 banker	 ve	 imtiyazlı
hariç,	 Bonapart	 rejimine	 karşıydı.	 Bununla	 beraber	 bankerler	 ve	 imtiyazlıların
ezici	 bir	 çoğunluğu	Cezayir’de	değil,	Paris’te	yaşıyordu.	Fransız	 sömürgeci	 ve
burjuvalarını	 İkinci	 Cumhuriyet	 rejimine	 muhalif	 kılan	 neydi?	 Bu	 sorunun
cevabı	 Cezayir	 doğal	 kaynaklarının	 tekelci	 sömürülmesi	 için	 yürütülen
mücadelede	 yatmaktadır.	 III.	 Napolyon	 büyük	 metropol	 burjuvazisi	 ve	 Parisli
finansörler	lehinde	imtiyazlar	tanıyor	ve	Cezayir’deki	Fransız	kapitalistlerine	bu
konuda	 adaletli	 davranmıyordu.	Cezayir’deki	 Fransız	 sömürü	 sisteminin	 tümü,
temel	 olarak	 Parisli	 büyük	 imtiyaz	 sahiplerinin	 çıkarlarına	 hizmet	 etmek	 için
tasarlandı.

Yerel	 burjuvazi	 Cezayir’in	 yönetiminde	 doğrudan	 bir	 rol	 oynayamıyordu	 ve
hatta	 1852	 yılında	 Fransız	 Parlamentosu’na	 kendi	 vekillerini	 gönderme
hakkından	 da	 mahrum	 bırakılmışlardı	 (İkinci	 Cumhuriyet	 zamanında	 1848
yılında	tanınan	bir	haktı	bu).	Genel	valilik	görevi	genellikle,	Marshall	Pelissier,



Marshall	 MacMahon	 ve	 diğer	 sömürgeciler	 gibi	 yüksek	 rütbeli	 Fransız
militaristlere	 veriliyordu	 ve	 Fransız	 burjuvazisinin	 hoşnutsuzluğu	 doğrudan
“apoletlilerin	 diktatörlüğüne”	 karşıydı.	 Bu	 çevreler	 “askerî	 rejimin”	 ortadan
kaldırılmasını,	 Cezayir	 yönetiminin	 yerel	 Fransız	 burjuvazisine	 devredilmesini
ve	Amerikan	modelindeki	 gibi	 (yerli	 nüfusun	 kökten	 imhası	 ve	 kovulmasıyla)
göçmen	 yerleşikler	 için	 bir	 sömürge	 kurulmasını	 talep	 ediyordu.	 Hatta	 bazı
sömürgeciler	 Cezayir’in	 (Arap	 Cezayir’i	 değil	 de	 yerli	 nüfusu	 tamamen
köleleştirilmiş	Fransız	Cezayir’i)	Fransa’dan	tamamen	ayrılmasını	öneriyordu.

Fransız	 sömürgecilerinin	 büyük	 çoğunluğu	Orleanist	 (Burbonların	 bir	 kolu	–
çev.)	 ya	 da	 lejitimist’ti	 (legitimists:	 Meşrutiyetçi	 –çev.),	 yani	 monarşinin
muhafazası	 ve	 fakat	 hanedanın	 değişmesi	 taraftarıydılar.	 Geriye	 kalanlar	 da
sözde	ılımlı	cumhuriyetçilerdi.

Bu	 burjuva	 sömürgecileri	 III.	Napolyon’un	 tahttan	 indirilmesini	 fırsat	 olarak
görüp	Cezayir’de	iktidarı	ele	geçirme	kararı	aldı.	İkinci	İmparatorluk’un	atadığı
genel	 vali	 Duroc’tan	 çekiniyorlardı	 fakat	 hâlihazırda	 Bonapart’ın	 birçok
memurunun	 yerini	 liberal	 cumhuriyetçilerle	 değiştirmeyi	 başarmışlardı.	 Bu
gurubun	 temsilcileri,	 yerel	 yönetimlerde	 neredeyse	 bütün	 önemli	 görevleri	 ele
geçirdi.

Fakat	 bu	 gurubun	 haricinde,	 1871	 Devrimi	 siyaset	 sahnesine	 demokratik
göçmenleri	 çıkardı.	Bütün	bunların	 yanında	Cezayir’in,	 Fransa’daki	muhalifler
için	 bir	 sürgün	 yeri	 olduğu	 da	 akıldan	 çıkartılmamalı.	 1848-49	 arasında,	 1848
Temmuz	 isyanına	 katılmış	 20.500	 Parisli	 işçinin	 sürgünü,	 buna	 örnek	 olarak
gösterilebilir.	Bonapart’ın	2	Aralık	1851	askerî	darbesinden	sonra	da	9.530	aktif
cumhuriyetçi,	 ağırlıklı	 olarak	 küçük	 burjuva	 devrimciler,	Cezayir’e	 gönderildi.
Sürülenler	 burada	 oldukça	 zor	 bir	 hayatla	 karşılaştılar,	 birçoğu	 yoksulluktan,
hastalıktan	 ya	 da	 sıcaktan	 öldüler.	 Fakat	 bu	 Fransız	 demokratlarının	 politik
olayların	 dışında	 bırakılma	 gibi	 bir	 niyetleri	 hiç	 de	 yoktu.	 5	 Eylül	 1870’te
binlerce	Fransız	işçi	ve	küçük	burjuva	demokrat,	kitlesel	bir	gösteri	düzenlediler
ve	 tüm	 binalardaki	 emperyal	 kartalları	 alaşağı	 edip,	 Genel	 Vali’nin	 avlusuna
tepesinde	 Devrim’in	 simgesi	 olan	 bir	 Frigya	 Başlığı	 taşıyan	 bayrağı	 diktiler.
Demokratik	 bünyeler,	 savunma	 komitelerini,	 Cezayir	 Cumhuriyetçi	 Birliğini,
ulusal	muhafızları	ve	belediyeleri	oluşturdu.

Savunma	 komiteleri,	 Cezayir’in	 Fransız	 nüfusu	 bulunan	 tüm	 kentlerinde
kurulmuştu.	 Bunların	 başında	 burjuva	 cumhuriyetçiler	 ve	 küçük	 burjuva
demokratların	bulunduğu	başkent	Cezayir	Savunma	Komitesi	bulunuyordu.	Tüm
kurumlar	Bonapartist	öğelerden	arındırıldığı	ve	askerî	rejim	hükümsüz	kılındığı



için,	bu	komite	sömürgenin	yönetiminde	yer	almayı	talep	edecekti.	Tabi	ki,	yerel
halk	 bu	 komitelerin	 hiçbirinde	 temsil	 edilmiyordu.	 Üstelik	 burjuva
cumhuriyetçiler,	 valiler	 ve	 yardımcıları	 üzerinde	 bir	 kontrol	 tayin	 etmek	 için
savunma	 komitelerinin	 girişimlerini	 baltalamıştı.	 Cumhuriyetçi	 burjuvazinin
lideri	başkent	Cezayir	valisi	Warnier,	önceki	iktidar	mekanizmasını	olduğu	gibi
korudu	ve	hatta	savunma	komitelerinden	işçi	sınıfının	temsilcilerinin	tasfiyesini
gerçekleştirdi.	 Cezayir	 Cumhuriyetçi	 Birliği,	 ülkenin	 dört	 bir	 yanında	 kolları
olan,	devrimci	 işçilere	ve	küçük	burjuva	demokratlara	ait	politik	bir	kuruluştu.
Genel	mitinglerin	hazırlanmasında	ve	gazete	çıkarmakta	oldukça	işlevsel	bir	rolü
vardı.	 Ayrıca	 Enternasyonal’in	 (Marxist	 değil,	 esasen	 Proudhonist)	 Cezayir
seksiyonuna	 üye	 işçilerden	 oluşan	 bir	 organizasyondu.	 Cumhuriyetçi	 Birliği,
Cezayir’deki	 iktidarın	 seçimli	 belediyelere	 –komünlere	 devredilmesini	 ve
ülkenin	 bu	 belediyelerden–	 komünlerden	 oluşan	 bir	 federasyona	 dönüşmesini
istiyordu.	Cumhuriyetçi	Birliği	gibi	komünler	de,	Birlik	tarafından,	Arap-Berberi
nüfusun	 tamamen	 göz	 ardı	 edilmesi	 umuduyla	 tasarlanıyordu.	 Çünkü
nihayetinde	 küçük	 burjuva	 demokratlar	 ve	 Proudhonistler	 de	 büyük	 Fransız
burjuvazisi	gibi	şovenistti.

Arapların,	Yahudilerin	 ve	Fransız	 kökenli	 olmayan	Avrupalıların	Birlik’e	 tek
tük	 kabul	 edildiği	 doğruydu.	 Cumhuriyetçi	 Birliği	 üyeleri	 kendi	 saflarına
Arapları	 dâhil	 etseler	 dahi,	 yerli	 nüfusun	 ulusal	 bağımsızlık	 mücadelesine
katılmasına	 kayıtsız	 kalıyorlardı.	 “Ulusal	 nihilizmleriyle”	 Proudhonistlerde
olduğu	 gibi,	 ulusal	 meselenin	 çözümü	 olarak	 tüm	 Arapların	 birer	 Fransız’a
dönüştürülmesi	 eğilimi	 güdüyorlardı.	 Ekim	 1870’te,	 Cezayir	 Cumhuriyetçi
Birliği	 ile	 bağlantısı	 olan	 Algerie	 Francaise	 (Fransız	 Cezayiri	 –çev.)	 gazetesi,
Birlik	üyelerinin	etkin	katılımıyla	oluşturulan	ulusal	muhafızların	görevlerini:	1)
dış	 düşmanlara	 karşı	 savaşmak,	 2)	 Fransa’da	monarşi	 geri	 gelirse,	 Cezayir’de
bağımsız	bir	cumhuriyet	için	mücadele	etmek,	3)	yerel	isyanlara	karşı	savaşmak
olarak	tanımlamıştı.

Komutanı	halk	tarafından	seçilen	ulusal	muhafızlar,	savunma	komitelerine	ve
küçük	 burjuva	 Demokratik	 Parti’nin	 çoğunlukta	 olduğu	 seçim	 belediyelerine
destek	 sağlıyordu.	 Liderleri,	 devrimin	 ilk	 günlerinde	 Cumhuriyetçi	 Savunma
Komitesi’nin	başkanı	ve	Başkent	Cezayir	belediye	başkanı	olarak	seçilen	Avukat
Romuald	Vuiermoz’du.

Cezayir	Komünü

Oran	 işçilerine	 karşı	 Eylül	 1870’teki	 kanlı	 misillemesiyle	 nam	 yapmış
monarşist	 General	 Walsin	 Esterhazy	 24	 Ekim	 1870’te	 geçici	 olarak	 Cezayir



Genel	Valiliği’ne	atandı.	Yeni	Genel	Vali’nin	ülkeye	varışından	(28	Ekim	1870	)
hemen	 sonra	Avrupalı	 işçiler,	 yoksul	Araplarla	birlikte	valinin	 sarayını	 kuşattı.
Vali	 görevinden	 feragat	 edip	 bir	 savaş	 gemisine	 sığındı,	 işçiler,	 ulusal
muhafızların	 da	 yardımıyla,	 sarayı	 ele	 geçirdi.	 Bundan	 sonra,	 işçiler	 ve	 4.000
civarında	 muhafız,	 200	 gemici	 tarafından	 korunan	 ve	 karşı-devrimcilerin	 son
sığınağı	olan	Deniz	Komutanlığı’na	karşı	taarruz	hazırlıklarına	başladılar.	Fakat
amiralle	 görüşmeye	 oturan	 Vuiermoz	 saldırıyı	 önleyerek	 bu	 gerici	 kalesini
koruyacaktı.

Metz’in	kuşatıldığı	ve	Marshal	Bazaine’in	teslim	olduğu	haberleri	30	Ekim’de
Cezayir’e	 ulaştığında,	 Başkent	 Cezayir,	 Oran	 ve	 diğer	 kasabalarda	 vatan
hainlerine	 karşı	 devrimci	 tedhiş	 uygulanmasını	 talep	 eden	 yeni	 gösteriler
düzenlendi.	 7	 Kasım’da	 Cezayir	 Cumhuriyetçi	 Birliği,	 ülke	 yönetiminin
büsbütün	savunma	komitelerine	geçmesini	gerekli	gördü.	Bu	karara	rağmen,	bir
sonraki	gün	Cezayir	belediyeleri	ve	Savunma	Komitesi,	Vuiermoz’u	Cezayir’in
geçici	Olağanüstü	Komiseri,	yani	ülkenin	yöneticisi	olarak	seçmek	için	toplandı.
Toplantı	 sonucunda	“demokrasi	 ilkeleri	 temelinde	komün”	 ilan	edildi	ve	bütün
ülkede	komün	federasyonları	olacağı	duyuruldu.

Fakat	 bu	 heyecanlı	 patlama	 hiçbir	 şeye	 dönüşmeyecekti.	 Cezayir	 Komünü
kararını	 “illegal	 gasp	 eylemi”	 olarak	 adlandıran	 Fransız	 Devleti,	 Cezayir’e
Olağanüstü	 Sivil	 Komiseri	 olarak	 gerici	 Charles	 de	 Buzer’i	 (Vali	 yetkisiyle)
atamıştı.	Vuiermoz	hemen	iktidarı	ona	devretti	(11	Kasım	1870).	Buzer’in	talebi
üzerine	ulusal	muhafızlar	onun	kontrolüne	bırakıldı	ve	devrimci	öğeler	komuta
kademesinden	 uzaklaştırıldı.	 Böylece,	 küçük	 burjuva	 uzlaştırıcılar	 sayesinde
hareket	irtifa	kaybetmeye	başladı.

Demokratik	 öğelerin	 başarısızlığının	 nedeni	 neydi?	 Elbette	 Vuiermoz’un
hainliği	denilebilir	ki,	bu	asıl	mesele	değildi.	Dar	demokratik	katmanın,	özellikle
yerli	 nüfustan	 beslenen	 kitlesel	 bir	 arka	 planı	 yoktu.	 Cezayir	 Komünü’nün
iktidarı	yeniden	ele	geçirmek	ve	ulusal	muhafızları	kontrol	etmek	için	sonrasında
yaptığı	girişimleri	kolonyal	burjuvazinin	bastırabilmesinin	esas	nedeni	buydu.

Paris	Komünü’nün	1871	Mart’ında	ilan	edilmesi,	Cezayir’de	yeni	bir	devrimci
dalganın	 kabarması	 için	 fırsat	 yaratmıştı.	 Ülkenin	 dört	 bir	 yanında	 “Yaşasın
Paris!	 Kahrolsun	 Versailles”	 sloganı	 çınlıyordu.	 Devrimci	 basın,	 Paris
Komünü’nün	 faaliyetlerini	 detaylı	 raporlar	 olarak	 yayınlıyordu.	 Cezayir
Cumhuriyetçi	 Birliği	 Fransa’ya	 delegeler	 gönderdi.	 Başkente	 giden	 Alexandre
Lambert	 gibi	 adamlar	 Paris	 Komünü’ne	 katılmış	 ve	 aktif	 birer	 savunucu
olmuştu.	Cumhuriyetçi	Birlik’te	 ise	 bir	 kez	 daha	 iktidarı	 devralma	 tartışmaları



alevlendi.	 Fakat	 Birlik,	 bu	 kez	 küçük	 burjuva	 uzlaşmacıların	 etkisi	 altında
kalarak	 yeni	 mücadeleyi	 reddetti.	 Bu	 karar	 bir	 Arap-Berberi	 isyanının	 patlak
vermesine	 neden	 olacaktı.	 Cezayir’deki	 Fransız	 küçük	 burjuva	 demokratlar	 ve
hatta	 proletarya	Arap	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketinin	 önemini	 kavrayamıyordu.
Yani,	Fransız	devrimcilerinin	en	temel	hatası	ulusal	meseleyi	ihmal	etmeleriydi.
Cezayir’deki	 karşı-devrimci	 Fransız	 burjuvazisini	 ancak	 yerli	 halkla	 ittifaka
giderek	 yenebileceklerini	 göremiyorlardı.	Başka	 ulusları	 ezen	 bir	 ulusun	 özgür
olamayacağının	 farkında	 olmadıkları	 halde	 Cezayir’in	 ulusal	 özgürlüğünde
hayati	bir	öneme	sahiptiler.

Sonuç	 olarak,	 1871	 Martında	 Cezayir’de	 yerli	 halkın	 büyük	 bir	 kitlesel
bağımsızlık	 isyanı	 patlak	 verdiğinde,	 yerleşik	 Fransızlar	 “süper	 güç”
önyargılarıyla,	 işçi	 sınıfı	hareketine	kayda	değer	ölçüde	çatışma	ve	düzensizlik
tohumu	 ekmişlerdi.	 Vuiermoz	 ve	 diğer	 küçük	 burjuva	 liderlerinin	 Fransız
mürtecilerine	 yaltaklanmaları,	 büyüyen	 Arap	 isyanı	 korkusuyla,	 daha	 da
belirginleşti.	 Ateşli	 bir	 monarşist	 olan	 Gueydon	 ismindeki	 yeni	 genel	 vali,
isyanları	 bastırmak	 için	Versailles	 tarafından	 görevlendirildiği	Cezayir’e	Nisan
1871’de	vardı.	Gueydon,	küçük	burjuva	politikacıların	korkaklığından	ve	onların
“Arap	 tehlikesinden”	duydukları	korkudan	 faydalanarak,	Cezayir	belediyelerini
ve	ulusal	muhafızları	lağvetmekte	herhangi	bir	zorlukla	karşılaşmadı.

1871	Ulusal	Bağımsızlık	İsyanı

Kolonyal	baskılar	Cezayir	köylerine	ciddi	anlamda	ekonomik	zararlar	vermişti.
1868-70	arasında	bölgede	korkunç	bir	açlık	baş	gösterdi.	 İnsanlar	yabani	otları
yemiş	 ve	 birçok	 yerde	 yamyamlık	 vakaları	 kaydedilecekti.	 Açlığın	 en	 büyük
yoldaşı	 kolera	 binlerce	 can	 aldı.	 1866’da	 2.652.000	 olan	 Cezayir	 nüfusu,
1872’de	 2.125.000’e	 düşmüştü.	 500.000’den	 fazla	 insan	 (toplam	 nüfusun
neredeyse	 beşte	 biri)	 açlıktan,	 hastalıktan	 ve	 Fransız	 askerlerinin	 vahşetinden
telef	 oldu.	 Ülkenin	 çeşitli	 bölgelerinde	 her	 yıl	 yeni	 isyanlar	 patlak	 veriyordu.
Fakat	 bu	 isyanlar,	 yerel	 olmanın	 ve	 kendiliğinden	 bir	 karakter	 sergilemenin
ötesine	geçememiş;	mücadeleler	ulusal	bir	boyutta	örgütlenemediği	için	Fransız
otoritelerince	 kolaylıkla	 bastırılmıştı.	 Bununla	 birlikte,	 durum	 1870	 sonlarına
doğru	değişecekti.	Cezayir	Araplarına	yeni	ufuklar	açılacaktı.	1870-71	savaşında
Fransızların	zayıflık	işaretlerini	ve	Fransız	generallerin	kabiliyetsizliklerini	fark
ettiler.	 Sedan	 felaketinden,	 Metz’in	 düşüşünden,	 Fransa’daki	 ve	 Cezayir
Fransızları	arasındaki	sınıf	mücadelelerinden	haberleri	oldu.	Araplar,	artık	kesin
bir	 mücadele	 vaktinin	 geldiğini	 anlamıştı.	 Kent	 merkezlerindeki,	 özellikle
Başkent	 Cezayir’deki,	 temsilcileri	 Fransız	 işçilerini	 aktif	 olarak	 destekliyordu.
1870’den	beri	köyler	ve	göçebe	bölgeleri	kaynamaktaydı.	Cezayir’deki	iktidarın



valilerden	 ve	 Parisli	 bankerlerden,	 yerli	 nüfusu	 acımasızca	 sömüren	 büyük
Fransız	 sömürgecilerine	 kaydırılması	 planları	 ortaya	 çıktığında	 her	 tarafta	 bir
öfke	 artışı	 gözlemlenmişti.	 Çünkü	 bunlar,	 dolaysız	 ve	 gerçek	 zalimlerdi	 ve
Cezayir	 köylüsü	 bunlardan	 özellikle	 nefret	 ediyordu.	 1870	 sonunda	 Cezayir
Yahudilerine,	Fransız	vatandaşlarının	sahip	olduğu	tüm	hakların	aynısını	tanıyan
bir	 kararnamenin	 yayınlanması,	 oldukça	 büyük	 bir	 hoşnutsuzluk	 yarattı.	 Bunu
yanı	 sıra,	 Cezayir’e	 Alsace-Lorraine	 mültecilerinin	 varmak	 üzere	 olduğunu
bildiren	raporlar	ve	Fransa’nın	Prusya’ya	ödediği	tazminatlar,	iki	olayla	da	yeni
vergiler	 ve	 el	 koymalar	 vasıtasıyla	 ilgisi	 olan	 Cezayir	 köylüsünü	 derinden
etkiledi.	 Mecene’deki	 (Setif	 yakınlarında)	 Kabile	 bölgesinin	 reisi	 olan
Muhammed	 el-Mokrani	 başkanlığındaki	 Berberi	 ve	 Arap	 kabileleri	 isyanı	 14
Mart	1871’de	başladı.	Eski	 feodal	 soyluların	neslinden	olan	Mokrani	kendisini
bağımsız	 bir	 idareci	 olarak	 takdim	 edemediği	 için	 Fransızlar	 onu	 önemsiz	 bir
sivil	 hizmetçiye	 dönüştürdü.	 Öte	 yandan	 Fransa’nın	 kendi	 topraklarını	 ve
gelirlerini	 azalttığını	 ve	 emirlerini	 feshedip	 kendi	 vekillerini	 yardımcı	 olarak
almaya	 zorladığını	 da	 unutamıyordu.	Mokrani	 otuz	 kabileye	 hükmediyordu	 ve
25.000’e	yakın	adamı	bir	araya	toplama	potansiyeline	sahipti.

Fakat	ayaklanmanın	esas	gücünü	Mokrani’ye	katılan	feodaller	değil;	köylüler
ve	 göçebeler	 oluşturuyordu.	 8	 Nisan	 1871’de,	 250’den	 fazla	 kabile	 üzerinde,
yani	 diğer	 bir	 deyişle	 600.000	 köylü	 ve	 göçebe	 (neredeyse	 Cezayir	 yerli
nüfusunun	üçte	 biri)üzerinde	 etkisi	 olan	Rahmaniye	 tarikatı	 harekete	 geçti.	Bu
tarikat,	 emri	 altında	 100.000	 adam	 bulunduruyordu.	 Ajitatörleri	 köylere,
pazarlara	 ve	 göçebe	 kamplarına	 gidip	 halkı	 düşmana	 karşı	 kutsal	 savaş	 için
topluyorlardı.	 Rahmaniye	 tarikatının	 başkaldırıda	 yer	 almasından	 sonra,	 tüm
Doğu	 Cezayir	 kıyıları	 büyük	 bağımsızlık	 savaşının	 bir	 sahnesine	 dönüştü.
İsyancıların	 askerî	 konsey	 başkanlığına	 getirilen	 Mokrani’nin,	 Fransızların
Cezayir’den	 tamamen	 kovulması	 gibi	 planı	 yoktu.	 Daha	 çok	 Arap	 ve	 Kabile
reislerine	 bazı	 imtiyazlar	 tanınması	 için	 Fransızları	 zorlamayı	 öngörüyordu.
Fakat	 bu	 plan	 onaylanmadı	 ve	 Fransızların	 Cezayir’den	 tamamen	 çıkartılması
için	 savaşmaya	 karar	 verildi.	 Mokrani’nin	 tavsiyesine	 rağmen	 isyancılar
Fransızların	 Burc-bu-Arraric	 (Kabiliye’de)	 kalesine	 saldırıp	 burayı	 zapt	 ettiler.
Nisan	 ve	 Mayıs	 arasındaki	 savaşlar	 boyunca	 isyancılar	 birbiri	 ardına	 zafer
kazandılar	ve	doğu	yakasının	tamamını	Fransızlardan	arındırdılar.	Yalnızca	on	ay
sonra	kendi	hanelerine	340	çarpışma	kaydetmişlerdi.	Fakat	lider	Mokrani	Mayıs
1871’deki	bir	savaşta	öldürüldü.	Onun	yerine	hemen	kardeşi	Ahmed	Bu	Mezrag
geçecekti.

Paris	 komünarları	 Versaycıların	 acımasız	 saldırılarına	 kahramanca	 karşılık



verdiği	 için,	 Tiers	 hükümeti	 Cezayir’e	 asker	 gönderemiyor	 ve	 bu	 yüzden
isyancılar	 birbiri	 ardına	 zaferler	 kazanıyorlardı.	 Ancak	 komünarları	 bozguna
uğratan	 Versaycılar,	 işgal	 ordusunun	 sayısını	 85.000	 kişiye	 çıkarınca	 durum
değişecekti.	1871	Temmuz	 itibariyle	 isyanın	esas	güçleri	yenilgiye	uğratıldı	ve
Şeyh	Haddad	kontrolündeki	Rahmaniye	tarikatının	liderleri	teslim	oldu.	Fransız
askerî	birlikleri	köyleri	yakmış,	sığırları	dağıtmış,	kuyuları	doldurmuş	ve	kadın
ve	 çocukları	 bile	 katletmişti.	 Kabiliye	 gerillaları	 altı	 ay	 daha	 bu	 eşitsiz	 savaşı
cesaretle	 sürdürecekti.	 Fakat	 dirençleri	 kırıldığında	Ahmed	Bu	Mezrag	 isyanın
son	 çırpınışlarını	 sergileyeceği	 güneye	 çekildi.	Ocak	 1872’de	 direnişin	 son	 iki
kalesi,	Tuggurt	ve	Vargla	vahaları	da	düştü.	Ahmed	Bu	Mezrag	hapsedilmiş	ve
isyan	da	bastırılmıştı.

Versaycılar	 alaycı	 bir	 biçimde,	 Cezayirli	 isyancıların	 işini	 “Paris	 usulüyle”
bitirdiklerini	 açıklamıştı.	 Binlerce	 kişi	 idam	 edildi,	 hapse	 atıldı	 ya	 da	 ağır
cezalara	çarptırıldıkları	New	Caledonia’ya	sürgüne	gönderildi.	İsyancı	kabileler
36.000.000	 frank	 tazminat	 ödedi	 ve	 ayrıca	 arazilerinin	 en	 iyi	 500.000	 hektarı
müsadere	edildi.	Geriye	kalan	arazilerini	güvenceye	alabilmek	için	de	sömürgeci
galiplere	 27.000.000	 frank	 daha	 ödeme	 yaptılar.	 Paris	 komünarları	 ve	 Cezayir
köylüleri	artık	ortak	bir	düşmana	sahipti:	Fransız	burjuvazisi.	Bu	düşmana	karşı
eş	 zamanlı	 savaşmış	 fakat	 güçlerini	 ortak	 bir	 eylemde	 birleştirme	 şansına
erişememişlerdi,	böylece	Fransız	burjuvazisinin	işini	kolaylaştırmışlardı.

Fransız	Emperyalist	Boyunduruğu	Altında	Cezayir

Fransızların,	 Cezayir’de	 sonrasında	 rahat	 bir	 nefes	 aldığı	 1871	 isyanının
yenilgisi	yeni	bir	dönemeci	işaret	ediyordu.	Aures	kasabasındaki	Göçebe	(1879)
ve	 Batı	 Cezayir’deki	 Şeyh	 Velid-Sidi	 (1881)	 isyanları,	 bağımsızlık
mücadelesinde	halkın	son	silahlı	kalkışmasıydı.	Üçüncü	Cumhuriyet	altında,	bu
parçalanmış	 ve	 köleleştirilmiş	 topraklarda	 geniş	 halk	 isyanları	 görülmeyecekti.
Cezayir’in	kolonyal	sömürüsü	ve	emperyalist	yağması	en	yüksek	evresine	ulaştı.
İşgalcilerin	 temel	 politikası,	 her	 zaman	 olduğu	 gibi,	 toprağın	 tasarrufunu	 ele
geçirmekti.	Fransa’nın,	Cezayir	toprak	mevzuatını	oluşturan	1873	yasasına	göre
tüm	 klan	 ve	 komünal	 toprakları	 bölünmek	 ve	 özel	 mülkiyete	 geçmek
zorundaydı.	Yine	bu	yasaya	göre	bir	komünün	herhangi	bir	üyesi	kendi	payının
kolektif	mülkiyetten	koparılıp,	özel	mülkiyet	olarak	kendisine	verilmesini	 talep
edebiliyordu.	Böylece	 yasa,	 komünleri	 ortadan	 kaldırarak	 tefecilerin	 ve	 zengin
sömürgecilerin	 toprak	 satın	 almasını	 kolaylaştırıyordu.	 1887	 yılında	 yürürlüğe
giren	 diğer	 bir	 yasa	 ise	 kabile	 topraklarının	 klanlar	 ve	 hanehalkları	 arasında
bölünmesini	ve	Avrupalıların	bu	komünal	toprakları	özel	mülkiyete	geçmeden	de
satın	 alabilmesini	 sağlayarak,	 köylü	 komünal	 mülkiyetin	 Avrupalı



sömürgecilerin	eline	geçmesini	kolaylaştırdı.

Tüm	bu	önlemler	Arap	köylüsünü,	insafsız	Avrupalı	dolandırıcı	ve	tefecilerin
insafına	 bırakmıştı.	 19.	 yüzyılın	 yetmişli	 yıllarında	 Fransız	 sömürgeciler,
Araplardan	müsadere	edilen	400.000	hektar	toprağa	koydu,	üstelik	sonraki	kırk
yılda	 500.000	 hektara	 daha	 el	 koyacaklardı.	 1917	 itibariyle	 Fransızlar	 ülkenin
kayıt	altına	alınmış	 topraklarının	yüzde	55’ine	sahipti.	Bunun	yanı	sıra	Fransız
sömürgeciler	 önceliği	 hâlâ	 büyük	 malikânelere	 veriyordu.	 Sömürgeleştirilen
toprakların	yalnızca	yüzde	10’u	küçük	ve	orta	ölçekli	sömürgecilere,	geri	kalan
kısmı	 ise	 büyük	 ölçekli	 sömürgecilere	 (yaklaşık	 10.000	 kişi)	 gitti.	 Bu	 arada
üzüm	 bağcılığı	 da	 hızlanarak	 gelişmeye	 devam	 ediyordu.	 Araplardan	 zorla
alınan	 toprakların	 önemli	 bir	 bölümü	 bu	 amaca	 ayrılmıştı	 ve	 kapitalist	 bir
ekonomi	altında	geliştirildi.	Geriye	kalan	sömürge	toprakları	ise	küçük	parçalara
ayrılıp	 Arap	 ortakçılara	 meşakkatli	 “khammasat”	 (ürünün	 beşte	 birinin
ortakçıya,	geriye	kalanın	da	toprak	sahibine	verildiği	bir	kiralama	biçimi	–çev.)
temelinde	kiraya	veriliyordu.

Fransız	 “uygarlaştırıcıların”	 toprakları	 ele	 geçirmedeki	 barbarca	 politikaları
Arap	 köylülerin	 çiftliklerini	 harap	 etti.	 Galip	 işgalciler,	 isyancı	 kabileleri
bastırma	girişimlerinde	kuyuları	tahrip	edip	yeşil	vahaları	çöle	çevirmişlerdi.	En
iyi	 otlaklar	 sömürgecilerin	 eline	 geçmişti.	 Cezayir’in	 çorak	 ve	 engebeli
bölgelerine	sürülen	göçebeler,	koyun	sürüleri	için	yem	bulamamış	ve	hayvanlar
açlıktan,	 susuzluktan,	 yaz	 sıcağından	 ve	 kış	 soğuğundan	 ötürü	 telef	 olmuştu.
Ayrıca,	ülkenin	zengin	demir	ve	fosfor	kaynakları	da	Fransız	şirketleri	tarafından
zapt	 edilmişti.	 1871	 öncesinde	 keşfedilen	 demir	 yataklarının	 sömürülmesi
başlangıçta,	 görece	 küçük	 bir	 ölçekte	 gerçekleşiyordu.	 1879’da	 438.000	 ton
kadar	demir	çıkarıldı.	Fakat	1913	itibariyle,	kaynaklar	Messrs,	Schneider&Kreso
ve	 diğer	 birçok	 metalürji	 şirketine	 imtiyaz	 biçiminde	 verilince,	 bu	 rakam
1.230.000	 ton	 cevhere	 yükseldi.	 Fosfor	 kaynaklarına	 da	 1873	 yılında	Cezayir-
Tunus	 sınırında	 rastlandı.	 Bu	 kaynakların	 çıkarılması	 da	 dört	 Fransız	 anonim
ortaklığına	 devredildi.	 1913	 yılında	 967.000	 ton	 civarında	 fosfor	 elde	 edildi.
Bakır	 ve	 çinko	 madenleri	 de	 ayrıca	 bu	 faaliyetlere	 konu	 edilmişti.	 1871
sonrasında	 Cezayir’in	 sömürülmesine	 dair	 yeni	 bir	 biçim	 de,	 Fransız
bankalarıyla	bağlantılı	tekellerin	sürece	müdahil	olmasıydı.	Bu	yüzden	Cezayir’e
birçok	banka	kuruldu.	Bunların	en	büyüğü,	Banque	d’Algerie	(Cezayir	Bankası
–çev.)	 ve	 Credit	 Foncier	 d’Alger’i	 de	 (Cezayir	 Arazi	 Keredisi	 –çev.)	 yöneten
Compagnie	Algerienne	(Cezayir	Şirketi	–çev.)	idi.

Yetmişli	 yıllarda,	 iç	 ve	 dış	 ticarette	 ve	 aynı	 zamanda	 askerî	 ve	 stratejik
amaçlarla	 artan	 talepten	 ötürü	 demiryolu	 inşa	 çalışmalarına	 başlandı.	 1870’te



Konstantin-Philippville	 hattı	 tamamlandı,	 1871’de	 Başkent	 Cezayir-Oran	 hattı
ve	1875’te	ise	Bone-Tebesa,	Bone	La	Calle	ve	Başkent	Cezayir-Konstantin	arası
üç	 hat	 tamamlandı.	 1881’de	 ise	 güneyin	 derinlerine	 doğru	 inen	 Oran
demiryolları	kuruldu.	Cezayir	üzerinde	1885	yılı	 itibariyle	 toplam	olarak	2.030
km	hat	uzanıyordu.

Denizaşırı	 ticarette	 de	 durum	 1830-70	 trendini	 sürdürüyordu.	 1871-1914
arasında	 dış	 ticarette	 sergilenen	 artış,	 Cezayir’in	 bir	 pazar	 olarak	 ve	 Fransız
sanayisi	 için	 ham	madde	 tedarikinde	 artan	 önemini	 işaret	 ediyordu.	Cezayir’in
ihracat	ve	ithalatına	dair	aşağıdaki	tablo	durumu	özetlemektedir:

Yıllar (milyon	frank	olarak	yıllık	ortalama)
İthalat İhracat

1871-1880 180 172,4
1881-1890 255,8 158,6
1891-1900 270,3 250,8
1914 527 375

Cezayir	 temel	 olarak	 Fransa’dan	 endüstriyel	 mallar	 satın	 alıyordu.	 1874’te
Cezayir’in	 Fransa’dan	 toplam	 270.000.000	 frank	 değerindeki	 ithalatının,
90.000.000	 frankı,	 yani	 üçte	 biri,	 kumaşa	 ve	 22.000.000	 frankı	 da	 makine,
madeni	 eşya	ve	diğer	malzemelere	ayrılıyordu.	Bu,	ulusal	bir	 imalat	 endüstrisi
kurulabilmesinin	 araçlarının	 yavaş	 yavaş	 yok	 edildiği	 ve	 ülkenin	 Fransız
kapitalist	ekonomisinin	ham	madde	ve	 tarımsal	ürünler	 tedarikçisi	olma	rolünü
oynamaya	 mahkûm	 edildiği	 anlamına	 geliyordu.	 Ama	 yine	 de	 yol,	 liman	 ve
çeşitli	proje	inşaatları,	ulaşım	ve	tarımda	kiralanan	emeğin	kullanımında	olduğu
kadar,	 yerel	 anlamda	 bir	 dizi	 küçük	 girişimcinin	 dahi	 ortaya	 çıkmış	 olması
(temel	 olarak	 tarımsal	 üretimde	 faaliyet	 gösteren)	 yerel	 bir	 proletaryanın
oluşumuna	 ve	 gelişimine	 katkıda	 bulundu.	 Esasen,	 bunların	 neredeyse	 tamamı
Fransız	 ya	 da	 Avrupa	 doğumluydu.	 Bunlar	 yetmişli	 yılların	 matbaacıları,
demiryolu	işçileri,	inşaatçıları,	madencileri	ve	benzeri	işlerde	çalışan	işçileriydi.
Fakat	 daha	 sonra	Arap	 işçiler	 de	 yavaş	 yavaş	 limanlara,	 inşaatlara	 ve	 tarımsal
işlere	 (bir	 süre	 sonra	 da	 madenciliğe)	 alınmaya	 başladı.	 Kesin	 istatistiksel
verilerin	 eksikliği,	 Cezayir’deki	 işçilerin	 19.	 yüzyılın	 yetmişli	 ve	 doksanlı
yıllarındaki	sayısını	tespit	etmeyi	zorlaştırıyor.	Söylenebilecek	tek	şey	sayıca	çok
büyük	 olmadıklarıydı.	 Cezayir	 işçi	 sınıfı,	 kendi	 zamanının	 politik	 ve	 sosyal
hayatında	 önemli	 bir	 rol	 sahibi	 değildi.	 Belki	 de	 tek	 istisna,	 Fransız	 işçilerin
Cezayir	 komününde	 etkin	 bir	 rol	 oynadığı	 1870	 yılı	 ve	 Arap	 tarım	 işçilerinin
Cezayir	ulusal	bağımsızlık	isyanında	diğer	katılımcılarla	birlikte	savaştığı	1871
yılıydı.	Ülkede	yıllarca	bir	işçi	örgütü	olmamıştı.	Bu	örgütler	Fransa’dakilerden



çok	 sonra	 oluşmuş	 ve	 yalnızca	 Fransız	 işçileri	 kapsamıştı.	 Çoğunlukla	 bu
örgütler	 Araplara	 ve	 Berberilere	 karşı	 paternalist	 ve	 asimilasyoncu	 bir	 tutum
benimsemişlerdi.	 İşin	 özü	 itibariyle	 Cezayir’deki	 işçi	 sınıfı	 hareketi	 ilk	 kez
Rusya’daki	1917	Ekim	Devrimi	sonrasında	sahneye	çıkacaktı.

Fransız	 ve	 Cezayirli	 işçilerin	 arasındaki	 çeşitli	 farklılıklar	 ülkedeki	 sınıfsal
birliğin	önünde	bir	engel	olarak	duruyordu.	Örneğin	Cezayirli	 işçiler	Fransızca
bilmiyordu	 ve	 bu	 da	 Avrupalı	 proletaryayla	 arasında	 bir	 ilişki	 kurmasını
zorlaştırıyordu.	 Ayrıca	 Avrupalıların	 birçok	 ayrıcalığı	 vardı.	 Daha	 yüksek
ücretler	alıyor	ve	daha	temiz	ve	hafif	işlerde	çalıştırılıyorlardı.	Dahası,	Cezayirli
işçilerin	sahip	olmadığı	politik	haklara	sahiptiler.	Fransız	kolonyal	yönetimi	ve
Fransız	 burjuvazisi	 bu	 faktörleri,	 ülkedeki	 proletarya	 saflarını	 bölmek
maksadıyla,	 Cezayir	 ve	 Fransız	 işçileri	 karşı	 karşıya	 getirmek	 için
kullanıyorlardı.

Cezayir’deki	 Fransız	 kolonyal	 politikasının	 başlangıcı	 ve	 sonu,	 ayrıcalıklı
Fransız	azınlığı	desteklemek	ve	haklardan	yoksun	Arap-Berberi	çoğunluğu	baskı
altında	 tutmaktı.	 Tüm	 ülke	 nüfusu	 “vatandaşlar”	 (Fransızlar)	 ve	 “tebaa”
(Cezayirliler)	 olarak	 ayrıldı.	 “Vatandaşlar”	 Fransız	 Parlamentosu’na,
belediyelere	ve	1898’den	başlamak	üzere	yerel	Cezayir	 bütçesiyle	 ilgilenen	ve
özerk	 bir	 idare	 olan	 Finansal	 Delegasyonlara	 kendi	 vekillerini	 seçiyorlardı.
Delegasyonlardan	 biri	 Fransız	 kolonyalistlerinden,	 biri	 kolonyalist	 olmayan
Fransızlardan	 ve	 biri	 de	 (kısmen	 Genel	 Vali	 tarafından	 atanan	 en	 küçüğü)
sömürgecilerin	itaatkâr	piyonu	olan	yerel	feodal	liderlerden	oluşuyordu.	Üstelik
feodallerin	birçoğu	halkının	genel	çıkarlarına	ihanet	ederek	Fransız	vatandaşlığı,
makam	ve	nişan	aldı.

“Tebaa”	 ise	 seçme	 hakkından	 mahrum	 bırakıldı	 ve	 Fransız	 subay	 ve
yetkililerinin	 keyfi	 kurallarına	 tereddütsüz	 uymak	 zorunda	 kaldı.	 Ayrıca
“vatandaşlar”	 Fransa’dakilerle	 aynı	 vergi	 ödüyorken,	 “tebaa”	 otoriteler
tarafından	 koyulmuş	 ağır	 vergileri	 sırtında	 taşıyordu.	 “Vatandaşlar”	 Fransız
hukukuna	 göre	 yargılanıyorken,	 “tebaa”	 için	 katı	 bir	 “yerel	 yasa”	 oluşturuldu.
Bunun	yanı	sıra,	“tebaa”	yöneticiler	 tarafından	mahkemeye	çıkarılmadan	hapse
atılabiliyor,	 işkence	 görebiliyor	 ve	 Sahra’nın	 uzak	 bölgelerine	 sürgüne
gönderilip	 mallarına	 el	 koyulabiliyordu.	 “Tebaanın”	 kendi	 dilinde	 gazete
çıkarması,	kendi	siyasi	partisini	ya	da	sendikasını	kurması	ve	resmî	makamların
izni	 olmadan	 bir	 araya	 toplanması	 yasaktı.	 Fransızlar	 tarafından	 getirilen
yasaların	en	küçük	ihlali,	köylere,	kabilelere	ve	bölgelere	kolektif	cezalandırma
olarak	 geri	 dönüyordu.	 Savaş	 Bakanlığı’nın	 yönetimi	 altında	 kalan	 ve	 Fransız
militaristlerin	 iktidarı	 ellerinde	 tuttuğu	 Cezayir’in	 güneyindeki	 “tebaanın”



durumu	 daha	 da	 kötüydü.	 Burada	 “tebaa”	 yalnızca	 “yerel	 işler”	 yetkililerinin
başkanlık	ettiği	“Arap	büroları”	tarafından	gözetleniyordu.

Cezayir	Araplarının	Talepleri

Toprak	 gaspına,	 ölümcül	 sömürüye	 ve	 kolonyal	 otoritelerin	 tiranlığına
cevaben,	yerli	Cezayirliler	utanç	verici	 “yerel	yasanın”	kaldırılması	ve	ülkenin
politik	 sisteminin	 demokratikleştirilmesi	 için	 19.	 yüzyılın	 son	 çeyreği	 ve	 20.
yüzyıl	boyunca	bir	mücadele	alanı	yarattılar.	Ulusal	örgütlenmeler	Cezayir’de	ilk
kez	 20.	 yüzyıl	 başlarında,	 Asya	 halklarının	 uyanış	 çağında	 Doğu’daki	 genel
burjuva	 demokrat	 bağımsızlık	 hareketlerinin	 yükselmesi	 ile	 bağlantılı	 olarak
ortaya	 çıktı.	 Fakat	 bu	 örgütler,	 yalnızca	 işçi	 sınıfının	 zayıf	 bir	 durumda
oluşundan	değil	ama	aynı	zamanda	faaliyetlerini	yalnızca	 ticaretle	sınırlandıran
ulusal	 burjuvazinin	 de	 henüz	 oluşum	 aşamasında	 olmasından	 ötürü	 kitleler
tarafında	 herhangi	 bir	 destek	 görmemişlerdi.	 Yerel	 entelijansiyanın	 büyük
çoğunluğu	burjuvazi	 ile	bağlantılıydı	ve	neredeyse	 tamamı	asimile	olmuş	veya
her	halükarda	Fransızlaşmıştı.	Cezayir’in	ilk	ulusal	örgütü	bağımsızlık	için	çaba
sarf	 etmiyordu.	 Yalnızca	 Cezayir	 Arapları	 ile	 Fransızlar	 arasında	 eşitliği	 ve
“yerel	 yasanın”	 feshedilmesini	 talep	 ediyordu.	 Ayrıca,	 Cezayirlilerin	 Fransız
vatandaşları	ile	aynı	haklara	sahip	olmasını,	ya	da	en	fazla,	yerli	nüfusun	geniş
bir	 şekilde	 temsil	 edildiği	 yerel	 öz-yönetim	 organları	 sayesinde	 Cezayir’in
özerkliğini	 talep	 ediyorlardı.	 Fransız	 dilini	 benimsemiş,	 Fransız	 eğitimi	 almış
Musul-frank’ların	 (Müslüman	 Fransızların	 kısaltılması)	 en	 ılımlı	 hareketi,
Fransız	 kolonyal	 imparatorluğu	 çerçevesinde	 bir	 eşitlik	 talebi	 için	 baskıda
bulunuyordu.	 Fransız-Yerli	 Birliği	 ya	 da	 benzeri	 kuruluşlar	 oluşturmuşlardı,
fakat	belirli	bir	örgüt	biçiminden	yoksundular.	En	kararlı	mahiyeti	olan	Mağrip
Birliği	ve	Cezayir-Tunus	Bağımsızlık	Komitesi,	kendi	adlandırmalarıyla,	Mağrip
Ulusu	adına	özerklik	 talebinde	bulunuyordu.	Ayrıca	umutlarını	Türk	Sultanı’na
bağlamış	 küçük	 bir	 feodal	 grup	 da	 vardı.	 Panislamizm	 propagandası	 tüm	 bu
öğeler	arasına	yayılmıştı	ama	kitlesel	bir	taban	yaratamadı.

1912	yılında	Cezayir’de	 kolonyal	 rejime	karşı,	 daha	 çok	 basın	 protestosu	 ve
pasif	sivil	itaatsizlik	biçiminde	yalıtılmış	direnişler	baş	gösterdi.	Fakat	hizipçi	ve
sınırlı	 doğaları	 gereği	 bu	 direnişler,	 ülkedeki	 Fransız	 egemenliğini	 sarsmamış
veya	ciddi	bir	değişikliğe	yol	açmamıştı.



BÖLÜM	XXI
Tunus’un	Fransız	Emperyalizmi	Tarafından	Zapt	Edilmesi

İtalya’nın	Talepleri

Tunus,	 emperyalizm	 döneminde	 sömürgeleştirilen	 ilk	 Arap	 ülkesiydi.	 1881
yılında,	 yani	 İngilizlerin	 Mısır’ı	 ele	 geçirmesinden	 bir	 yıl	 önce,	 Fransızlar
tarafından	zapt	edildi.	Fakat	Fransız	burjuvazisi	bu	devralma	işlemine,	kolonyal
yağmada	 rakipleriyle	 giriştiği	 onlarca	 yıl	 süren	 şiddetli	 mücadeleler	 süresince
yavaş	yavaş	hazırlandı.	Uzun	zamanlardan	beridir	en	önemli	 rakip	de	Britanya
idi.	19.	yüzyılın	yetmişlerinde	Tunus	sahnesinde	yeni	bir	aktör	daha	belirmişti;
İtalya.

Bir	ulus	devlet	olarak	ortaya	çıkmasından	kısa	bir	süre	sonra	İtalya,	sınırsız	bir
iştahla	bir	emperyalist	güce	dönüştü.	Bismarck’a	göre,	İtalya’da	yalnızca	çürük
dişleri	olan	bir	çakalın	iştahı	vardı.	İtalya	daha	güçlü	yırtıcı	hayvanlar	tarafından
her	 aşamada	 yerinden	 edilmiş	 zayıf	 ve	 küçük	 bir	 yırtıcı	 hayvan	 gibiydi.	 Fakat
Tunus’ta,	 Britanya’nın	 da	 desteğini	 sağlayarak	 belirli	 bir	 başarı	 yakaladı.
İtalyanlar	Cebel-Recas’ta,	Fransızların	bir	telgraf	imtiyazı	almalarını	engellemek
ve	Britanya’dan	Başkent	Tunus-Goletta	demiryolu	imtiyazını	satın	almak	için	bir
kurşun	 madeni	 imtiyazını	 garantiye	 aldılar.	 Tunus’un	 İtalyanlar	 tarafından
sömürgeleştirilmesi	 ve	 burada	 tarımsal	 yerleşim	 yerleri	 kurulması	 yetmişli
yıllarda	 başladı.	 1871’de	 Fransızların	 Prusya’ya	 karşı	 yenilgisinden
faydalanarak,	 İtalyan	 yerleşiklere	 özel	 ayrıcalıklar	 tanıyan	 bir	 anlaşmayı
dayatma	 girişiminde	 bulundular.	 Bey	 ise	 bu	 anlaşmayı	 onaylamamak	 üzere
direnmeye	 karar	 verdi.	 Böylece	 İtalya,	 Tunus’a	 karşı	 bir	 deniz	 seferi
hazırlıklarına	 başladı	 ve	 ancak	 Britanya,	 Fransa	 ve	 Türkiye	 ortak	 diplomatik
girişimiyle	planlarından	geçici	olarak	vazgeçti.

Tunus’un	Ele	Geçirilmesi	İçin	Yapılan	Hazırlıklar

Fransa,	İtalyanların	taleplerine	karşı	gelip	Tunus’u	kendisi	için	alıkoydu.	Rakip
şirketlerle	 şiddetli	 bir	 rekabetten	 sonra	 Fransız	 yatırımcılar	 topraklara	 ve
imtiyazlara	 erişti.	 Başkent	 Tunus’tan	 Cezayir	 sınırına	 kadar	 uzanan	 bir
demiryolu	 inşası,	 kurşun	 çıkarılması	 ve	yine	başkente	 bir	 liman	yapılması	 için
imtiyazlar	edinmişlerdi.	Fransız	Societé	Marseilles	(Marsilya	Şirketi)	Enfida’dan
90.000	hektarı	kaplayan	muazzam	büyüklükte	bir	mülk	satın	aldı,	Tunus	içinde
Fransızlar	için	bir	mukavemet	noktası	olabilecek	350	mil	kare	(yaklaşık	900	km



kare	 –çev.)	 genişliğinde	 bir	 arazi.	 Fransız	 kapitalistleri	 gün	 geçtikçe	 Tunus’un
yarı-sömürge	biçiminden	tamamen	bir	Fransız	sömürgesine	dönüşmesi	talebinde
ısrarcı	 davranıyordu.	 Tunus’un	 ilhakının	 pratik	 yönleri	 1878	 Berlin
Kongresi’nde	 zuhur	 etti.	 Aslında,	 kongrede	 görüşülen	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 süper	 güçler	 arasındaki	 bölüşümüydü	 ve	 Fransa	 da	 kendi
payını	talep	ediyordu.

Fransa,	 Britanya	 ve	 Avusturya’nın	 işgallerini	 (Kıbrıs	 ve	 Bosna	 Hersek)	 ve
Rusya’nın	 Balkanlardaki	 genişlemesini	 tanımayı	 ve	 karşılığında	 da	 uygun	 bir
tazminat	almayı	kabul	etti.	Bu	tazminat	Berlin	Antlaşması’na	yansıtılmadı	ama
Fransa,	 süper	 güçlerden,	 Tunus’u	 ele	 geçirmek	 için	 gayriresmî	 bir	 söz	 aldı.
Fransız	temsilci	Waddington’a	hitaben	Bismarck,	meyvenin	olgunlaştığını	ve	tek
yapılması	gerekenin	toplama	işlemi	olduğunu	açıklamıştı.	Almanya,	Fransa’nın
Tunus	 işgalinde	 özellikle	 ısrarcı	 davranıyordu,	 çünkü	 Bismarck	 bunun
Almanya’ya	 çifte	 fayda	 sağlayacağını	 düşünüyordu.	 İlk	 etapta	 bu,	 Fransa’nın
dikkatini	Avrupa’daki	rövanş	planlarından	başka	bir	yöne	çekecekti.	Fransa’nın
Afrika	meselelerinin	içine	bir	kere	daldı	mı,	Avrupa’daki	savaş	hazırlıklarından
vazgeçmek	 zorunda	 kalacağı	 biliniyordu.	 İkinci	 etapta	 ise	 Fransa,	 İtalya	 ve
Britanya	 ile	 Afrika	 meselesi	 yüzünden	 uzlaşmazlık	 yaşayacaktı.	 Bu	 da
Bismarck’ın	 elini	 güçlendirecekti,	 Fransa	 Britanya	 ile	 düşman	 olacağı	 için	 bir
süreliğine	 Avrupa’da	 savaşamayacak	 ve	 İtalya’ya	 olan	 öfkesinden	 ötürü	 de
Almanya	ve	Avusturya-Macaristan’dan	destek	arayışına	girecekti.

Fakat	 Britanya	 1878’de,	 Fransa’nın	 Tunus’u	 işgaline	 itiraz	 etmeyecekti.
Salisbury,	Britanya’nın	Tunus’ta	herhangi	bir	özel	çıkarının	olmadığını	ve	bunu
meşru	 sayarak	 Fransa’nın	 artan	 nüfuzunu	 endişe	 ve	 kuşkuyla	 izlediklerini
açıkladı.	 Aynı	 esnada	 Britanya	 da,	 Mısır’ı	 ele	 geçirmek	 için	 hazırlıklar
yapıyordu	 ve	 hem	 bu	 yüzden,	 hem	 de	 Kıbrıs	 meselesinden	 ötürü	 Tunus’u
bırakmaya	itirazı	yoktu.	Fransa’nın	Tunus’ta	yegâne	düşmanları	olarak	İtalya	ve
Türkiye	kalmıştı,	fakat	Fransa	ikisini	de	önemsemeyebilirdi.

Fransız	Hamiliği

Tunus’un	bilfiil	 işgal	edilmesi	üç	yıl	 sonra	1881	yılında	gerçekleşecekti.	Her
zaman	 olduğu	 gibi	 bir	 sınır	 hadisesi	 kışkırtılmış	 ve	 Fransızlar,	 Tunus’a	 düzen
sağlama	bahanesiyle	girdi.	1	Nisan	1881	tarihinde	30.000	kişilik	Fransız	ordusu
Cezayir-Tunus	 sınırından	 geçti.	 Birkaç	 gün	 sonra	 da	 8.000	 asker	 Bizerta’da
karaya	 çıktı	 ve	hızlıca	 başkente	 yöneldi.	 12	Mayıs’ta	Fransız	 ordusu	Bardo’da
(Başkentin	bir	 kenar	mahallesi)	 bulunan	Bey’in	 sarayı	Kasr-ı	Said’i	 kuşatmıştı
ve	 Kasr-ı	 Said	 Antlaşması	 (Sarayın	 adı)	 ya	 da	 Bardo	 Antlaşması	 (yerin	 adı)



olarak	 bilinen	 anlaşmayı	 imzalaması	 için	 Bey’i	 zorlamaktaydı.	 “Hamilik”
(protectorate)	 kelimesi	 Bardo	 Antlaşması’nda	 geçmiyordu,	 gerçekte	 ise	 bu,
Tunus’un	 kolonyal	 köleleştirilmesi	 için	 hazırlanmış	 bir	 anlaşmaydı.	 Bu
antlaşmaya	göre	Bey,	Tunus’un	Fransız	birlikleri	tarafından	“düzeni	ve	sınırda-
sahil	şeridinde	güvenliği	sağlamak”	bahanesiyle	işgal	edilmesini	kabul	ediyordu.
Böylece	Fransa,	kendisini	Tunus’un	dış	ilişkilerinin	yürütücüsü	olarak	belirlemiş
ve	 Tunus	 Devleti’yle	 Avrupalı	 güçler	 arasında	 neticelendirilecek	 anlaşmaların
sürdürülmesini	 güvence	 altına	 almıştı.	 Ayrıca	 Tunus’un	 mali	 örgütlenmesini,
kamu	 borçlarının	 ödenmesini	 sağlayacak	 ve	 devlete	 borç	 vermiş	 kreditörlerin
haklarını	 koruyacak	 şekilde	 yeniden	 düzenleme	 hakkını	 edindi.	 Antlaşmanın
uygulanabilirliğini	 denetlemek	 için,	 Fransız	 Devleti	 ve	 Tunuslu	 yetkililer
arasındaki	yegâne	görüşmeci	olan	bir	genel	vali	Fransızlar	tarafından	atanacaktı.
Neticede	Fransa,	Tunus	Beyi’ne,	şahsi	ya	da	hanedan	olarak,	tehdit	edilmemesi
için	yardım	taahhüdünde	bulunacaktı.

Türkiye	 ve	 İtalya	 dışında	 bütün	 Batılı	 güçler	 Fransızların	 Tunus’u	 ele
geçirmesini	 onayladı.	 İtalya	 ve	 Türkiye	 devletleri	 ise	 nafile	 bir	 çabayla	 itiraz
ettiler.	 Türkiye,	 Tunus	 Beyinin	 kendilerine	 bağlı	 bir	 memur	 olduğunu	 ve
uluslararası	 bir	 antlaşmaya	 taraf	 olabilecek	 bir	 yetkide	 olmadığını	 beyan	 etti.
Nitekim	 Türk	 padişahları,	 I.	 Dünya	 Savaşı’na	 kadar	 da	 kendilerini	 Tunus’un
hükümdarı	 olarak	 sayıyorlardı	 ve	 yalnızca	 savaştan	 sonra	 varılan	 uluslararası
resmî	anlaşmalarda	bu	haktan	vazgeçeceklerdi.

Fransızlara	 karşı	 tek	 gerçek	 direniş	 Tunus	 halkından	 gelecekti.	 Bardo
Antlaşması’nın	sonuçlanmasından	hemen	sonra	yeni	bir	isyan	patlak	verdi	ve	bu
yüzden	Fransızlar	 ülkenin	 her	 karesinde	 uzun	 süreler	 savaşmak	 zorunda	 kaldı.
İsyancıların	düzgün	bir	politik	örgütlenmeleri	yoktu.	Eylemlerine	Orta	Çağ	Haçlı
Seferleri	 sloganlarıyla	 yön	 veren	 dinî	 bir	 cemaatin	 temsilcileri	 tarafından
yönetiliyorlardı.	Mücadele	birkaç	ay	 sürdü	ve	15	Temmuz	1881’de,	on	günlük
bir	bombardımandan	sonra,	Fransızlar	Sfax’ı	ele	geçirdi.	Ekim’de	Kayravan’ı	ve
19	Kasım’da	da	Gafsa’yı	zapt	ettiler.	Fransızlar	30	Kasım	1881’e	kadar	Gabes’i
işgal	 edip	 sonunda	 isyanı	 bastırmayı	 başarmış	 ve	 ülkenin	 tamamında	 kontrolü
ele	almıştı.

Fransa,	 Tunus’u	 fethederek	 tekelci	 sermayenin	 egemenliğini	 sağlamak	 için
burada	 kolonyal	 bir	 devlet	 ve	 yasal	 bir	 üstyapı	 yaratmaya	 koyuldu.	 9	Haziran
1881’de	Bardo	Antlaşması’nın	detaylandırılması	amacıyla	Bey,	Tunus’un	Batılı
güçlerle	 karşılıklı	 ilişkilerinde	 yegâne	 resmî	 aracı	 olarak	 Fransız	 temsilcisini
atayan	bir	kararname	imzaladı.	Böylece	dış	ilişkilerde	ülkenin	tüm	bağımsızlığı
hiçe	 sayıldı.	 8	 Haziran	 1883’te	 La	Marsa’da,	 iç	 işlerindeki	 bağımsızlıktan	 da



feragat	 edilen	 bir	 Fransız-Tunus	Anlaşması	 imzalandı.	Bu	Anlaşma,	 “hamilik”
ibaresinin	 ilk	 kez	 yazılı	 olarak	 geçtiği	 yerdi.	 La	 Marsa	 Anlaşması,	 1881
Antlaşması’nı	onaylıyor	ve	Bey’e,	Fransa	Devletinin	faydalı	görebileceği	 idari,
yasal	ve	mali	reformları	uygulamaya	koyması	için	baskı	yapıyordu.

Anlaşma	 ana	 borç	 miktarını	 (125.000.000	 frank)	 ve	 kısa	 vadeli	 borçları
sabitlemişti.	 Fransa	 kendisi	 kreditörlerin	 taleplerini	 layıkıyla	 karşılayacağı
sözünü	veriyordu.	2	Ekim	1884’te	Uluslararası	Finans	Komisyonu	feshedildi	ve
Tunus’un	mali	meseleleri	Fransız	genel	valinin	kontrolü	altına	geçti.	10	Kasım
1884’te	Fransa	Başkanı	 tarafından	yayınlanan	bir	kararnamede	genel	vali	“Bey
Ekselanslarının	 bildirdiği	 tüm	 kararnameleri”	 tasdik	 etme	 ve	 uygulama
yetkisiyle	 donatıldı.	 Daha	 sonra	 23	 Haziran’da	 ise,	 genel	 vali	 Tunus	 sınırları
dâhilinde	 “Cumhuriyet’in	 tüm	 otoritesi”	 ile	 yetkilendirildi.	 Tunus’taki	 tüm
Fransız	 kara	 ve	 deniz	 güçleri	 ve	 hem	 Avrupalılarla	 hem	 de	 Tunus	 halkıyla
ilişkileri	yönlendiren	tüm	idari	organlar	onun	emri	altına	verilmişti.

Genel	 vali	 otoritesini	 illerde,	 4	 Ekim	 1884’te	 oluşturulan	 Fransız	 sivil
kontrolör	 birimleri	 aracılığıyla	 sağlıyordu.	 Sivil	 kontrolörler	 doğrudan	 genel
valiye	 bağlıydılar	 ve	 yalnızca	 onun	 onayıyla	 atanabiliyor	 veya
azledilebiliyorlardı.	 Güney	 bölgeleri	 hariç,	 bütünü	 Fransız	 ordusunun	 kesin
kontrolü	 altında	 olan	 ülke	 otuz	 sivil	 kontrol	 birimine	 ayrıldı.	 Her	 bölge,	 Bey
tarafından	atanmış	yerli	Tunus	memurlarının,	kaidlerin,	başkanlığını	yaptığı	bir
veya	 birkaç	 kaidat’tan	 (idari	 ve	 mülki	 birimler)	 oluşuyordu.	 Resmî	 olarak
kaidler,	Bey	hükümetine	bağlı	olsalar	da,	aslında	22	Temmuz	1887	genelgesiyle
“yerel	amirlerin”	idari	faaliyetlerini	denetleme	ve	onlara	sözlü	ya	da	yazılı	emir
verme	hakkına	sahip	olan	Fransız	sivil	kontrolörlere	tamamen	bağlıydılar.

Kolonyal	devlet	ve	yasal	üstyapı,	bu	yolla	bir	dizi	kararname	çıkararak	Fransız
tekellerinin	 diktatörlüğünü	 ilan	 etmiş	 ve	 hamiliğin	 henüz	 ilk	 yılında	 onların
çıkarlarına	hizmet	etmişti.	Genel	vali	fiiliyatta	mutlak	iktidarı	elinde	tutuyordu.
Tunus	feodal	devleti	yok	edilmemiş	olsa	da	(bu	noktada	sıradan	bir	sömürgeyle
hamilik	 arasında	 duruyordu)	 yabancı	 iktidarının	 yardımcı	 bir	 aygıtına
dönüştürülmüştü.	 En	 tepede	 Fransız	 genel	 vali	 ve	 onun	 altında	 da	 devlet
yönetiminin	 çeşitli	 kollarını	 gözetleyen	 tamamı	 Fransız,	 güçlü	 idari	 patronlar
duruyordu.	Bey	ise	tahtta	duruyor,	fakat	Fransız	genel	valisinin	onayı	olmaksızın
hiçbir	 iş	 yapamadığı	 için	 bir	 iktidar	 alameti	 sergileyemiyordu.	Ayrıca,	 Fransız
danışmanlar	 tarafından	 izlenen	 iki	 bakan	 ve	 birçok	 departman	 da	 bırakılmıştı
ona.	 Devletin	 tüm	 gelirleri	 de	 genel	 valinin	 elindeydi.	 Ülkesinin	 ulusal
çıkarlarına	 ihanetin	 ödülü	 olarak	 Bey’e,	 ailesinin,	 sarayının	 ve	 hükümetinin
masraflarını	karşılaması	için	yıllık	1.250.000	frank	ödeniyordu.



İtalya	ve	Fransa	Hamiliği

Fransa,	İtalya’nın	ateşli	fakat	beyhude	itirazlarına	rağmen	Tunus’u	ele	geçirdi.
Fakat	 İtalya’nın	 da	 taleplerinden	 vazgeçme	 gibi	 bir	 niyeti	 yoktu.	 Her	 şeye
rağmen,	 İtalyan	 Devleti	 temsilcilerini	 Tunus’a	 göndermeye	 devam	 ediyor	 ve
İtalyan	 sömürgeciliğini	 teşvik	 ediyordu.	 İtalyan	 çiftçi	 ve	 tüccarlar	 Tunus’a
yerleşmişti	ve	toprak	birlikleri	belirmeye	başladı.	Birçok	İtalyan,	iş	bulmaya	ve
hızlı	 büyüyen	 bir	 sömürge	 şekillendirmeye	 gerçekten	 ihtiyaç	 duyduklarından
Tunus’a	 göç	 ediyordu.	Dış	 sahnede	 ise	 İtalya,	 Fransa’ya	 ve	 Fransa’nın	Kuzey
Afrika’daki	 kolonyal	 genişlemesine	 karşı	 bir	 dizi	 anlaşma	 neticelendirmişti.
Tunus’ta	 Fransız	 hamiliği	 kurulmasına	 cevaben	 İtalya,	 20	 Mayıs	 1882’de
Almanya	 ve	 Avusturya	Macaristan	 ile	 Üçlü	 İttifak’a	 ismini	 yazdırdı.	 1887	 ve
1891	 yıllarında,	 Fransa’nın	 Mağrip’teki	 taleplerine	 karşılık	 olarak	 İspanya	 ile
Avusturya-Macaristan’ın	da	bağlı	olduğu	bir	anlaşmaya	vardı.

Fakat	 19.	 yüzyıl	 sonuna	 gelindiğinde	 İtalya	 dış	 politikasını	 yeniden	 gözden
geçirmeye	 başladı	 ve	 Fransa	 ile	 kolonyal	 meselelerde	 uzlaşma	 kararı	 aldı.
1896’da,	 kendisi	 için	 çeşitli	 avantajlar	 sağladıktan	 sonra	 Fransa’nın	 Tunus
üzerindeki	hamiliğini	tanıdığını	açıkladı.	Aynı	yıldaki	anlaşmaya	göre	Fransa	da,
İtalyan	 yerleşimlerin	 Tunus’taki	 özel	 durumunu	 kabul	 etmişti.	 Böylece
İtalyanlar,	 Tunus’a	 yerleşme,	 mülk	 satın	 alma,	 kendi	 okul	 ve	 hastanelerini
yapabilme	 hakkını	 aldılar.	 İtalyanların	 sayısal	 üstünlüğü	 ve	 işgal	 ettikleri
konumun	önemi,	 İtalyan	göçmenleri	asimile	etmek	ve	göçü	sınırlandırmak	 için
elinden	 geleni	 yapmış	 olan	 Fransızlar	 için	 sürekli	 bir	 endişe	 kaynağı	 olacaktı.
Hal	 böyleyken	 Tunus’taki	 İtalyan	 nüfusun	 1931	 yılına	 kadar	 sürekli	 olarak
Fransızlara	baskın	gelmesi	hali	İtalyan	milliyetçi	propaganda	ve	diplomasisinde
yaygın	olarak	kullanılmıştı.

Fransız	Emperyalist	Boyunduruğu	Altında	Tunus

Fransız	hamiliği,	Tunus	halkının	sınırsız	sömürüsünün	ve	ulusal	kaynaklarının
Fransız	 tekelleri	 tarafından	 yağmalanmasının	 yolunu	 açmıştı.	 İnsanlar,	 kolay
yoldan	para	kazanmak,	topraklara,	imtiyazlara	ve	taahhütnamelere	konmak	üzere
Tunus’a	akın	ediyordu.	Toprak	yağmacılığı	Cezayir’deki	kadar	yaygın	olmakla
beraber	çok	daha	hızlıydı.	Kolonyal	otoriteler,	Fransız	sömürüsünü	teşvik	etmek
için	 ellerinden	 geleni	 yapıyordu.	 Hamiliğin	 ilk	 yıllarında	 Arap	 topraklarının
toplu	halde	 istimlak	edilmesi	 için	bir	dizi	kararname	yayınlanmıştı.	1	Temmuz
1885	itibariyle,	özel	bir	Arazi	Kamulaştırma	Kurulu	(Land	Tribunal)	aracılığıyla
kamusal	 toprak	 kullanım	 hakkını	 zorunlu	 kılan	 “Torrens	 sistemine”	 göre
(toprakları	ve	 topraklar	üzerinden	yapılan	 ticari	 faaliyetleri	kayıt	altına	alan	bir



sistem	–çev.)	toprak	kaydı	getiren	bir	arazi	yasası	resmî	olarak	duyurulmuştu.	Bu
yasa	 ayrıca	 arazi	 kaydını,	 boş	 ve	 hükümsüz	 olarak	 ilan	 edilen	 hakların	 iptali
şartına	 bağlıyordu.	 Kayıt	 altına	 alma,	 yasal	 toprak	 istimlâkine	 bir	 kapsam
kazandırıyor	ve	Fransız	sömürgecilerin	haklarını,	eski	sahiplerin	iddialarına	karşı
koruyordu.	Fransız	arazi	yönetmeliği,	kayıt	altına	alınan	topraklara	uygulandı	ve
bankalar	hâlihazırda	bu	toprakların	teminatıyla	kredi	dağıtmaya	başladılar.

Aslında	Fransızlar	arazilerin	büyük	çoğunluğunu,	resmî	makamların	herhangi
bir	 doğrudan	 yardımı	 olmaksızın	 şahsi	 olarak	 satın	 almışlardı	 (gayriresmî
sömürgeleştirme).	 Fakat	 kabilelere	 ve	 özellikle	 de	 vakıflara	 ait	 olan	 komünal
topraklar	 (dini	 amaçlara	 adanmış	 devredilemez	 mülkler)	 yeni	 sahiplere
devredilemiyordu.	İşte,	buna	bir	son	vermek	ve	Fransızlara	 istedikleri	herhangi
bir	 araziyi	 satın	 alabilmeyi	mümkün	 kılmak	 için,	 hamilikten	 vakıf	 arazilerinin
uzun	 dönemli	 kiralanmasına,	 değiş-tokuş	 edilmesine	 veya	 satın	 alınmasına
müsaade	 eden	 yeni	 yasalar	 çıkmıştı	 (1885,	 1898	 ve	 1905).	 Bu	 yolla	 vakıf
arazilerinin	kullanım	hakkı	 feshedilmemiş	olsa	 da,	 sömürgecilere	 bu	 toprakları
satın	 alabilmek	 için	 kâfi	 derecede	 fırsat	 yaratılmıştı.	 1892	 yılında	 hamilik
hükümeti	Cezayir’deki	gibi	resmî	sömürgeleştirme	sürecini	başlatacaktı.	Resmî
sömürgecilik	 toprak	 kullanım	 hakkının	 yeniden	 dağıtımı	 olarak	 tanımlanabilir.
İlk	olarak	kolonyal	otoriteler	 toprakları	Arap	sahiplerinden	zorla	alıp,	ellerinde
topluyor	 ve	 sonrasında	 bir	 hiç	 pahasına	 Fransız	 sömürgecilere	 satıyordu.	 Bu
amaçla	1897	yılında	özel	bir	sömürge	fonu	kurulmuştu.	1898’de	ise	kamu	vakıf
yönetimi,	 devlete	 her	 yıl	 2.000	 hektara	 kadar,	 özellikle	 ekime	 uygun	 yerlerde,
toprak	vermekle	yükümlü	tutulmuştu.	Ormanlık	ve	boş	araziler	(mavat)	üzerine
çıkarılan	1890,	1896	ve	1903	kararnameleri,	Tunus	kabilelerinin	kendi	toprakları
üstündeki	haklarını	bile	tanımayarak,	kolektif	kabilesel	toprak	sahipliği	sistemini
yürürlükten	 kaldırmıştı.	 Tunuslu	 göçmen	 ve	 yarı	 göçmenler	 daha	 önce	 sahibi
oldukları	toprakların	artık	sadece	kullanıcısı	olmuşlardı.	Aynı	zamanda,	komünal
topraklar	 “fazla	 arazi”	 olmaları	 bahanesiyle	 kabilelerden	 zorla	 alınmış	 ve
sömürge	 fonuna	 devredilmişti.	 Küçük	 bir	 grup	 Fransız	 işadamı	 ve	 spekülatör,
Tunus	 köylülerini	 harap	 eden	 ve	 mülklerinden	 mahrum	 bırakan	 arazilerin
“Cezayir’deki	 usulle”	 toplu	 gaspı	 ve	 satışı	 üzerinden	 şaşılacak	 derecede	 bir
zenginlik	elde	etmişti.	Fransızların,	Tunus’ta	sahip	olduğu	arazi	miktarı	1881’de
107.000	 hektarken,	 1892’de	 443.000	 ve	 1912’de	 ise	 882.000	 hektara
yükselmişti.	 Bunun	 yanı	 sıra,	 1912	 itibariyle	 135.000	 hektar	 da	 İtalyanlara	 ve
diğer	 Avrupalılara	 aitti.	 Cezayir’in	 aksine	 Tunus’ta,	 adet	 olduğu	 üzere	 küçük
çiftliklere	 sahip	 olan	 İtalyanlar	 dışında	 küçük	 sömürgeciler	 yoktu.	 Fransız
sömürgeciliği	 spekülatif	 bir	 karakterdeydi.	 Jean	 Jaures’in	 de	 betimlediği	 gibi
“çok	 hektar,	 az	 insan”.	 Fransız	 sömürgeciler	 ve	 anonim	 şirketler	 muazzam



büyüklükte	 mülkleri	 satın	 alıp	 sonrasında	 diğer	 sömürgecilere	 hatta	 bazen
Tunuslulara	geri	satıyordu.

Societe	Franco-Africaine	(Fransız-Afrika	Şirketi),	Compaignie	de	Phosphate	et
de	Chemin	de	Fer	de	Gafsa	 (Fosfat	ve	Gafsa	Demiryolları	Şirketi),	Societé	de
Ferme	 Française	 (Fransız	 Tarım	 Şirketi)	 ve	 Omniom	 Immobiliere	 Tunisienne
(Tunus	Omniom	Gayrimenkul)	gibi	kapitalist	 firmaların	payına	oldukça	büyük
araziler	 düşmüştü.	 “Sömürgeciler”	 arasında,	 Tunus’u	 hiç	 görmemiş	 ve	 bu
ülkedeki	 mülklerini	 vekilleri	 veya	 yardımcıları	 sayesinde	 yöneten	 Parisli
bankerler,	 kapitalistler	 ve	 imtiyaz	 sahipleri	 bulunmaktaydı.	 Tunus’un	 fethine
katılan	 generaller	 ve	 burada	 hamiliğin	 kurulmasında	 etkin	 olarak	 yer	 alan
diplomatlar	 devasa	 araziler	 (latifundium)	 satın	 almışlardı.	Yalnızca	 bir	 burjuva
gazetesinin	 bu	 kanunları	 sergilemesi	 yeterliydi	 ve	 editöre	 sus	 payı	 olarak
Tunus’ta	 bir	 mülk	 verilirdi.	 Senatörler	 ve	 vekiller	 Tunus’ta	 istismar	 olup
olmadığının	araştırılmasını	talep	ettiğinde,	Parlamento	Komisyonunun	inceleme
yapacak	üyelerine	de	mülkler	tahsis	edilirdi	ve	doğal	olarak	Komisyon	istismar
iddialarının	asılsız	olduğu	yönünde	görüş	bildirirdi.	Bu	belki	de,	bunca	burjuva
devlet	 adamının,	 vekilin,	 senatörün	 ve	 gazete	 editörünün	 Tunus’ta	 nasıl	 mülk
edindiğini	 de	 açıklığa	 kavuşturur.	 Bu	 tip	 bir	 sömürgecilik	 anlayışında	 ele
geçirilen	 araziler	 mülklerini	 feodal	 yöntemlerle	 idare	 eden	 Tunuslu	 büyük
kiracılara	 kiraya	 verilirdi.	 Tunuslu	 feodallerin	 mülklerinde	 olduğu	 gibi
sömürgecilerin	topraklarında	da	khammasat,	ortakçılık	ve	mugaras	gibi	sömürü
biçimleri	 yaygındı.	 Bu	 yüzden	 kapitalist	 üretim	 ilişkileri	 oldukça	 yavaş
gelişiyordu.	Aynı	zamanda	sömürgecilerin	bireysel	olarak,	tahıl	ve	diğer	tarımsal
ürünlerden	 üretmek	 için	 kiralanmış	 emek	 kullandıkları	 çiftlikler	 kurma
girişimleri	 de	 bir	 hakikatti.	 I.	 Dünya	 Savaşı’ndan	 önce	 bu	 çiftliklerin,	 üzüm
yetiştiriciliği	ve	şarap	üreticiliği	faaliyetleri	hariç,	gelişmiş	olduğu	söylenemezdi.
Ücretle	 tutulan	 göçmen	 işçilere	 (temel	 olarak	 İtalyanlar)	 şarap	 üreticiliğinde	 iş
veriliyordu.	1913’te	üzüm	bağları	17.942	hektar	alana	yayılmış	durumdaydı	ve
yaklaşık	300.000	galon	şarap	üretiliyordu.

Tunus’u	zapt	eden	Fransız	tekelleri,	onu	aynı	zamanda	kendi	endüstrileri	 için
bir	 pazara	 ve	 ham	 madde	 kaynağına	 dönüştürmüştü.	 Fransız	 mallarının	 akını
Tunus	zanaatçılığına	ağır	bir	darbe	indirecekti.	Örneğin,	hamiliğin	ilk	yirmi	beş
yılında	 Tunus’taki	 zanaatkâr	 sayısı	 altı-yedi	 bin	 civarından	 iki	 bine	 kadar
düşmüştü.	 Fransız	 sömürüsü	 altında	 Tunus	 ekonomisinde	 hızlı	 bir	 gelişim
gösteren	 tek	sektör	madencilikti.	Kurşun	cevheri	 işgalin	 ilk	yıllarından	 itibaren
ihraç	 edilmeye	başlamıştı.	 1899’da	Fosfat	 ve	Gafsa	Demiryolları	 Şirketi,	 1885
yılında	 keşfedilen	 fosforit	 kaynaklarının	 ticari	 anlamda	 işletimine	 başlamıştı.



Demir	cevherinin	çıkarılması	ve	ihraç	edilmesi	için	ise	1908	yılı	beklenecekti.

Metal	ve	fosforit	madenciliği,	başkent	tekelci	sermayesi	ile	yakından	bağlantılı
olan	 Fransız	 şirketleri	 tarafından	 sürdürülüyordu.	 Almanlar,	 İtalyanlar	 ve
Belçikalılar	 tarafından	 da	 görece	 büyük	 sermaye	 yatırımları	 yapılmıştı.	 Tunus
madenlerinin	hunharca	sömürülmesinden	ulusal	burjuvazinin	eline	geçen	ise	bir
hiçti.	 Mali	 ve	 teknik	 zayıflığından	 ötürü	 arka	 plana	 itilen	 ulusal	 burjuvazi,
yalnızca	 küçük	 çaplı	 müteşebbislerden	 ibaretti	 ve	 büyük	 çoğunluğu	 tarımsal
üretimle	 iştigal	 ediyordu.	 Maden	 endüstrisinin	 ve	 sömürgeciliğin	 ihtiyaçlarını
karşılamak	 için	 demiryolu	 inşaatları	 başlamıştı.	 Görece	 kısa	 bir	 sürede	 Tunus
demiryollarının	uzunluğu	1881’de	224	km’den,	1909’da	1.375	km’ye	çıkmıştı.
Bununla	birlikte	limanlar	ve	karayolları	da	inşa	ediliyordu.	Sömürgeci	kapitalist
çiftçiliğin,	demiryolu	ve	liman	inşaatlarının,	madencilik	ve	ulaşım	endüstrisinin
tedrici	 gelişimi	 Tunus’ta	 bir	 işçi	 sınıfının	 ortaya	 çıkmasına	 ve	 biçimlenmesine
yardımcı	 olmuştu.	 Çünkü	 bu	 işçiler	 oldukça	 yoksuldular	 ve	 onları	 koruyacak
yasal	 mevzuattan	 yoksundular.	 Neredeyse	 tüm	 fabrikalarda	 emeğin
düzenlenmesi	 tipik	 olarak	 kolonyal	 bir	 karakterdeydi.	 Yabancı	 işçiler	 ve	 idari
personel	 “kolonyal	 bir	 prim”	 alıyordu	 ve	 yerel	 işçilerle	 kıyaslandığında	 onları
ayrıcalıklı	 bir	 konuma	 taşıyacak	 bir	 dizi	 hakka	 sahiptiler.	 Üstelik	 Tunuslu
işçilerin	bir	sendikası	da	yoktu.	Politik	olarak	ulusal	burjuvazinin	nüfuzu	altında
toplanıp,	bu	gurubun	anti-emperyalist	taleplerine	arka	çıkıyorlardı.

Yerel	halkın	da	bütün	hakları	 elinden	alınmıştı.	Fransızlar,	devlet	 aygıtındaki
hemen	 hemen	 tüm	 görevleri	 doldurmuştu.	 Kolonyal	 bürokratik	 tiranlık,	 ırksal
ayrımcılık	 ve	 ulusal	 baskı	 bu	 talihsiz	 ülkede	 boydan	 boya	 hüküm	 sürüyordu.
1861	 Anayasası	 tüm	 anlamını	 yitirmiş	 ve	 sonrasında	 yenilenmemişti.	 Bir
zamanlar	 Tunusluların	 elinde	 bulunan	 politik	 haklar	 göz	 göre	 göre	 kolonyal
yönetim	 tarafından	 ihlal	ediliyordu.	14	Ekim	1884’te	Basın	üzerine	yayınlanan
kararname	 gazetelerin	 “Bey	 Ekselanslarını,	 hanedanın	 prenslerini	 ve	 dinî
kültlerini”	 eleştirmesini	 şiddetle	 yasaklamıştı.	 Ayrıca	 “Fransa	 Cumhuriyeti’nin
Tunus’taki	 haklarını	 ve	 otoritesini”	 eleştirmeyi	 de	 yasaklamıştı.	 15	Eylül	 1888
Kararnamesi	“hiçbir	kurumun	devletin	izni	olmadan	oluşturulamayacağı”	şartını
getirmişti.	 13	 Mart	 1905	 Kararnamesi’nde	 ise,	 politik	 ve	 dinî	 meseleleri	 dile
getirmedikçe	“özgürce”	toplantı	yapılabileceği	belirtiliyordu.

Tunus’ta	 uzun	 müddetler	 temsili	 kurumlar	 olmamıştı.	 Danışma	 Meclisi’nin
(Tunus’taki	 Fransız	 nüfusun	 temsil	 benzeri	 organı)	 kurulması	 için	 1891	 yılı
beklenecekti.	Bu	Meclis	Fransız	ekonomik	örgütlerinin	 temsilcilerinden	(ticaret
ve	tarım	odaları)	mürekkepti.	Bazıları	hükümet	tarafından	atanıyor,	diğerleri	ise
seçimle	geliyordu.	Danışma	Meclisi	seçimlerinde	yalnızca	Fransız	sömürgeciler



oy	kullanma	hakkına	 sahipti.	Ayrıca	 1907’de	 hamilik	 tarafından	 atanan	 on	 altı
Tunuslu	üye	de	kabul	 edilmişti.	 1910	yılına	gelindiğinde	 ise	Danışma	Meclisi,
Cezayir	 Mali	 Delegasyonu	 gibi,	 Fransız	 ve	 yerli	 olmak	 üzere	 iki	 bölüme
ayrılmıştı.

Ulusal	Bağımsızlık	Hareketi.	Genç	Tunuslular

Sömürgeleştirme,	 ulusal	 baskılar	 ve	 politik	 haklardan	 yoksunluk	 Tunus’ta,
ulusal	 burjuvaziyi,	 bazı	 feodal	 klikleri	 ve	 ayrıca	 işçi	 sınıfı	 ve	 köylüleri	 de
kapsayan	genel	bir	hoşnutsuzluk	dalgası	yaratmıştı.	Hatta	19.	yüzyılın	sonlarında
bile,	köylülerin	çıkardığı	birtakım	karışıklıklara	ve	Genç	Tunusluların,	hamiliğe
karşı	çıkacak	ve	Tunus	ulusal	canlanmasını	ortaya	çıkaracak	örgütlenmelerine	ve
birliklerine	rastlanıyordu.	Ülkedeki	ulusal	hareketin	kabarması	Asya’daki	genel
uyanışla	örtüşüyordu.	1905	yılı,	Tunuslu	ulusalcı	entelektüeller	ve	Fransız	küçük
burjuva	demokratları	bünyesinde	barındıran	Cumhuriyetçi	Parti’nin	kuruluşuna
işaret	ediyordu.	Daha	sonra	bu	parti	bölünecek	ve	Abdülaziz	Taalbi’nin	başında
bulunduğu	 Arap	 ulusalcıları	 1909	 yılında	 çekilip,	 Ali	 Baş	 Hamba	 ve	 Beşir
Sfar’ın	1907’de	kurduğu	Tunus	Partisine	(Hizb	‘Tunisi)	katılacaktı.	Bu	bölünme,
milliyet	 meselesinden	 kaynaklı	 farklılıklar	 yüzünden	 olmuştu.	 Cumhuriyetçi
Parti	Tunusluların	 asimile	 edilmesi	 lehinde	görüş	 bildirip,	 taleplerini	 eşitlik	 ile
sınırlandırırken,	Tunus	Partisi	geniş	ölçekli	anayasal	reformların	ve	son	tahlilde
bağımsızlığın	 savunuculuğunu	 yapıyordu.	 Tunus	 Partisi’nin	 sloganı	 “Cezayir-
Tunus	Ulusuydu”	ve	bu	ulus	için	bir	devlet	oluşturma	çabasındaydılar.

Tunus	 Partisi	 1911’de,	 İtalyanların	 Trablusgarp’a	 saldırmalarıyla	 bağlantılı
olarak	 geniş	 ölçekli	 bir	 politik	 seferberlik	 başlatmıştı.	 Tüm	Tunus’tan	 para	 ve
ilaç	 toplanmıştı.	 Birçok	 kasabada	 Avrupalılarla	 Araplar	 arasında	 çatışmalar
yaşanıyor	ve	bu	bazı	yerlerde	büyük	gösterilere	dönüşüyordu.	7-8	Kasım	1911
Jallaz	hadisesi	 olayların	doruk	noktasıydı.	 Jallaz	Başkent	Tunus’ta	bulunan	bir
Müslüman	 mezarlığıydı	 ve	 yerel	 makamların	 burayı	 kayıt	 altına	 alma	 kararı
binlerce	kişinin	katıldığı	protesto	gösterilerine	yol	açmış	ve	Fransız	askerleri	ve
polisleri	tarafından	kanlı	bir	şekilde	bastırılmıştı.

Şubat	1912’de	bir	grup	Tunuslu,	Tramvay	Şirketi’nden	Araplara	karşı	yapılan
ayrımcılığı	durdurması	ve	Avrupalılarla	eşit	 şartlarda	 işe	alınma	ve	eşit	 işe	eşit
ödeme	alma	talebinde	bulunmuştu.	Fakat	şirket	yönetimi	bu	talepleri	uygulamayı
reddedince	 kent	 nüfusu	 bir	 boykot	 başlatmıştı.	Mesele	 gittikçe	 ciddi	 bir	 boyut
kazanıyordu.	Korkuya	kapılan	otoriteler	Tunus’ta	sıkıyönetim	ilan	etmiş,	birçok
gazeteyi	kapatmış	ve	Tunus	Partisi’ni	yasaklayıp,	liderlerini	hapse	atmıştı.	1912
yılının	 Mart	 ayında	 Abdülaziz	 Taalbi	 ve	 Ali	 Baş	 Hamba	 tutuklanıp	 sürgüne



gönderilmişti.	Taalbi	1913’te	ülkesine	geri	dönüp	mücadelesine	devam	ederken
Ali	Baş	Hamba	faaliyetlerini	yurt	dışında	sürdürmüştü.

Genç	 Tunusluların	 liderleri	 Fransa	 Devleti’yle,	 bir	 “mutabakata”	 varabilme
umudunu	 taşıyorlardı	 ve	 bu	 yüzden	 onları	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketinin
kabullenilmesi	 ve	 Türkiye	 ve	 Kayser	 Almanya’sına	 yardım	 etmek	 için	 ikna
etmeye	 çalışıyorlardı.	 Almanlar	 ise	 Tunus	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketini
memnuniyetle	 kullanmak	 istiyordu.	 Alman	 General	 Staff	 tarafından	 1914	 yılı
başlangıcında,	 Fransız	 egemenliğine	 karşı	 mücadele	 eden	 Kuzey	 Afrika
Müslümanlarına	 tüm	 olası	 desteğin	 verilmesini,	 onlarla	 ilişkilerin
normalleştirilmesini	 ve	 Müslüman	 ulusal	 birliklerinin	 faaliyetlerine	 yardımcı
olunmasını	 özellikle	 belirten	 gizli	 bir	 protokol	 tanzim	 edilmişti.	 Aslında	 bu
ilişkiler	 daha	 çok	 savaş	 sırasında	 geliştirilecekti,	 zira	 Fransızların	 bu	 bölgeyi
ham	 madde	 ve	 işgücü	 kaynağı	 olarak	 kullanmasını	 engellemek	 için,	 birçok
Alman	 ajanı	 Kuzey	 Afrika’ya	 gönderilmişti.	 Genç	 Türklerin	 ve	 Almanların
yardımına	 güvenen	 Genç	 Tunuslu	 liderler	 Kuzey	 Afrika’da	 Fransa	 karşıtı	 bir
başkaldırıya	 hazırlık	 yapıyorlardı.	 Dış	 yardımlara	 karşı	 duyulan	 bu	 umutlar,
Tunus’un	 kendi	 içindeki	 kitlesel	 politik	 hareketin	 gücünün	 ve	 potansiyelinin
küçümsenmesine	ve	bunun	sonucunda	da	kitlelerden	soyutlanmasına	yol	açmıştı.



BÖLÜM	XXII
Fransızların	Fas’ı	İşgali

Kapitülasyonlar

Fas	 19.	 yüzyıl	 boyunca,	 Cezayir	 ve	 Tunus’un	 aksine	 biçimsel	 olarak
bağımsızlığını	sürdürmüştü.	Fakat	gerçekte,	Avrupalı	güçlerin	bir	yarı-sömürgesi
haline	gelmişti.	Fas	zapt	edilmeyi	engellemek	için	oldukça	zayıf	ve	geri	kalmış
bir	 ülkeydi	 ve	 onun	 bir	 sömürgeye	 dönüşmesini	 erteleyen	 yegâne	 şey	 de
Avrupalılar	arasındaki	düşmanlıktı.

18.	 yüzyılın	 sonunda,	 Avrupa’da	 kapitalizmin	 hızlı	 bir	 gelişimi
gözlemlenmişti.	Öte	yandan	Fas	ise	Orta	Çağ	durgunluğu	ve	feodal	anarşi	içinde
debeleniyordu.	 Avrupalı	 güçlerin	 oldukça	 gerisinde	 kalmıştı	 ve	 onların
taarruzlarına	 karşı	 durmaktan	 acizdi.	 Aralarında	 yapılan	 birçok	 savaşta
Avrupalılara	yenilmiş	ve	bir	dizi	eşitsiz	anlaşmaya	imza	atmak	zorunda	kalmıştı.
Henüz	1767	yılında	Fransa	ve	Fas	Sultanı	 arasında	bir	 anlaşma	 imzalanmış	ve
1631	 anlaşmasının	 aksine	 konsolosların	 yargısal	 yetkileri	 Fas’taki	 Fransız
vatandaşları	 için	 tek	 taraflı	 olarak	 uygulanmıştı.	 Ayrıca	 bu	 anlaşma	 ile
kapitülasyonlar	Fransız	 tüccarları	 ve	 yerleşikleri	 lehine	 oldukça	 genişletilmişti.
Sadece	yargısal	değil	aynı	zamanda	vergisel	muafiyete	de	sahip	olmuşlardı.

Türk	 kapitülasyonlarının	 bile	 sahip	 olamadığı	 bir	 kurum	 olan	 Protege	 de
(birinin	 koruması	 altında	 olan	 kimse	 –çev.),	 vergiden	 muaf	 tutuluyordu.
Protege’ler,	 Fransız	 yerleşimciler	 hizmeti	 için	 çalışan	 Fas	 Sultanı’nın	 yerli
tebaasıydı.	Her	tüccar	Faslıları	kendisine	hizmet	etmesi	için	tutabiliyordu	ve	bu
sayede	 onlar	 da	 kapitülasyonlardan	 etkileniyorlardı.	 Vergi	 ödemeyi	 kesip
(anlaşmalarda	 geçmiyor	 bile	 olsa)	 zımni	 yargısal	 dokunulmazlık	 ediniyorlardı.
Bu	sayede	yalnızca	Fransız	konsolosluğu	tarafından	yargılanabiliyorlardı.	Bu	tür
bir	 vergi	 ve	 yargı	 dokunulmazlığı,	 vergilendirmeden	 ve	 adaletsiz	 hükümlerden
kaçınmak	ve	kendilerini	konsolosun	ve	yerleşimcilerin	çalışanı	olarak	 tanıtmak
için	 Fransız	 “korumasına”	 başvuran	 feodaller	 ve	 tüccarlar	 başta	 olmak	 üzere,
Faslılara	 oldukça	 çekici	 geliyordu.	 Bu	 yolla	 Fransa,	 Fas	 içinde	 Sultana	 bağlı
olmayan	 ve	 onun	 egemenliğinden	 yakayı	 kurtarmış	 yerel	 feodallerden	 ve
tüccarlardan	mürekkep	geniş	bir	temsilci	ağı	kurmuştu.	Kapitülasyonlar,	Fransız
tüccarlarla	 ilişkisi	 olan	 tüm	 Faslılara	 hatta	 ortakçılara	 bile	 uygulanmıştı.	 Bu
ülkedeki	Fransız	tüccarların	büyük	çoğunluğu	tarımsal	faaliyetlerle	özellikle	de
hayvan	besiciliği	ile	uğraşıyordu.	Kendi	toprakları	yoktu	ve	hayvanları	ortakçılık



sistemi	 esasına	 göre	 köylülerin	 himayesine	 bırakıyorlardı.	 Bu	 çobanlar	 bile
Sultana	vergi	vermiyor	ve	onun	mahkemelerini	tanımıyordu.

Osmanlı	 İmparatorluğu’na	 uygulananların	 bayağı	 bir	 kopyası	 olan	 bu
kapitülasyonlar	sonrasında	diğer	süper	güçlere	de	tanınacaktı.	İspanya	da	Fas	ile
aynı	 yıl	 (1767)	 bir	 kapitülasyon	 anlaşması	 imzalamıştı.	 Diğer	 güçlerin
kapitülasyon	edinmesi	19.	yüzyıla	kadar	bekleyecekti.	Güçlü	devletlerin	bazıları
doğrudan	kapitülasyonlar	edinirken,	bir	kısmı	da	en	ayrıcalıklı	ulus	anlaşmasını
kabul	 edip	 kapitülasyonlara	 ulaşıyordu.	 Fransa	 ve	 İspanya’nın	 dışında
Avusturya,	Sardunya	 (Sardunya’nın	 hakları	 sonrasında	 İtalya’ya	 temlik	 edildi),
Amerika	 Birleşik	 Devletleri,	 Britanya,	 Hollanda	 ve	 Belçika	 da	 Fas’tan
kapitülasyon	edinmişti.	1880	yılında	kapitülasyonlar	uluslararası	bir	anlaşmanın
konusu	haline	geldi.	Madrid’de	1880	yılında	toplanan	uluslararası	bir	konferans,
Fas’taki	 kapitülasyonlar	 ve	 protege	 sistemi	 üzerine	 evrensel	 bir	 anlaşmaya
varmaya	çalışmıştı.	Bu	anlaşma	temelinde,	kapitülasyonlar	adı	geçen	devletlerin
dışında	konferansa	katılan	Almanya,	İsveç,	Norveç,	Danimarka	ve	Portekiz’e	de
tanınmıştı.	 Dahası	 Madrid	 Anlaşması’na	 Rusya	 da	 1881	 yılında	 dâhil	 olarak
kapitülasyon	elde	etmişti.

Kapitülasyonlarla	 birlikte	 Avrupalılar,	 Fas’ta	 toprak	 satın	 alma	 ve	 diğer
gayrimenkullere	sahip	olma	hakkı	için	baskı	yapmaya	başlamıştı.	İspanya,	1799
barış	 anlaşmasına	 dayanarak	 bu	 hakka	 ulaşan	 ilk	 devletti.	 Onu,	 1856’daki	 bir
anlaşmadan	 güç	 alan	 İngiltere	 izleyecekti.	 Diğer	 güçler	 ise	 bu	 hakkı	 en
ayrıcalıklı	 ulus	 işleyişi	 üzerinden	 sağlıyordu.	 Sonuç	 olarak,	Madrid	Anlaşması
1880	yılında	kapitülasyon	hakkını	tüm	Avrupa	güçlerine	vermişti.

Eşitsiz	anlaşmalar	sadece	kapitülasyonlar	sayesinde	değil	 fakat	aynı	zamanda
gümrük	vergileri	gibi	araçlarla	da	yürütülebiliyordu.	Bilhassa,	1856	 İngiliz-Fas
Antlaşması,	İngiliz	tüccarların,	sonrasında	da	en	ayrıcalıklı	ulus	işlemi	temelinde
diğer	 Avrupalıların,	 herhangi	 bir	 engelle	 karşılaşmadan	 mallarını	 Fas’a	 ihraç
etme	hakkını	mümkün	kılmıştı.	Hatta	Almanya	gümrük	vergilerini	kayda	değer
bir	ölçüde	düşüren	(bazı	durumlarda	yarı	yarıya)	daha	kârlı	anlaşmayı	1890’da
elde	 etmişti.	Bir	 kez	daha	 en	 ayrıcalıklı	 ulus	 işlemi	 temelinde,	 bu	 şartlar	 diğer
Avrupa	devletlerine	de	yayılmıştı.

Mülki	Zapt

Yeniçağın	 şafağında	Avrupalılar,	 Fas’ta	 birçok	 bölgeyi	 ele	 geçirmişti.	 15.	 ve
17.	 yüzyıllar	 arasında	 Portekiz,	 Fas’ın	 bütün	 batı	 yakasını	 elinde	 tutuyordu,
İspanya’nın	Kuzey	yakasında	bir	dizi	askerî	üs	ve	prezidyosu	(garnizonlu	küçük
kale	 –çev.)	 bulunuyordu	 ve	 İngilizler	 de	 Tanca’ya	 sahiptiler.	 19.	 yüzyılın



başlangıcı	 itibariyle	 Portekizliler	 ülkeden	 atılmışken	 İspanyalılar	 hâlâ	 Ceuta
Melilla	 ve	 Alhucemas	 ve	 Penon-de-Velez	 adalarındaki	 prezidyolarını
koruyorlardı.	Bunlar,	İspanyollara	Fas’ın	içlerine	kadar	nüfuzlarını	hissettirmek
ve	 civar	 kabilelere	 karşı	 sefer	 düzenlemek	 için	 sıçrama	 tahtası	 görevini
görüyordu.	 Üstelik	 İspanya	 1848	 yılında	 Zafran	 Adalarını	 da	 ele	 geçirecekti.
Engels’in,	New	York	Daily	Tribune’de	yayınlanan	askerî	raporlarında	detaylı	bir
şekilde	 tasvir	ettiği	1859-60	 İspanya-Fas	 savaşı	esnasında,	 İspanya	Tetuan’ı	da
zapt	etmişti.	Fakat	Britanya	barış	görüşmeleri	sırasında,	sürece	müdahale	etmiş
ve	İspanya’nın	zaferin	meyvelerini	 toplamasına	engel	olmuştu.	Böylece	Tetuan
Fas’a	geri	bırakılmış	ve	İspanya	da	İfni	bölgesi	ile	yetinmek	zorunda	kalmıştı.

19.	 yüzyıl	 boyunca	 Fransızlar,	 Fas’ı	 birçok	 farklı	 noktadan	 işgal	 etmişti.
Örneğin,	 Fransızlar	 1844’te	 Abdülkadir’i	 kovalarken	 Fas	 sınırlarını	 ihlal
edeceklerdi.	Fransız	donanması	tarafından	desteklenen	Marshall	Bugeaud,	Tanca
ve	 Mogador’u	 bombalayacaktı.	 Britanya’nın	 baskısı	 ile	 Fransızlar,	 galip
çıktıkları	 çatışmaları	 bir	 bölgenin	 ele	 geçirilmesiyle	 taçlandıramayacaktı	 fakat
Cezayir’deki	 bölgesiyle	 Fas	 sınırı	 arasında	 kesin	 bir	 hat	 çizmeyi	 de	 kesinlikle
reddedecekti.	Lalla-Marina	anlaşmasına	(1845)	göre	sınır	hattı	sadece	kuzeydeki
kısa	 bir	 şeritte	 sabitlenmişti.	 Güney’de	 ise	 topraklar	 yerine	 göçer	 kabilelerin
sınırlarının	 belirlenmesi	 süreci	 işlemişti.	 Bazı	 kabileler	 Fransız	 kontrolüne
geçmişken	 bazıları	 Fas’ta	 kalmıştı.	 Fransa	 sınırlardaki	 bu	 müphem	 tanımı	 19.
yüzyıl	boyunca	kullanarak	Cezayir’e	komşu	Fas	vahalarını	ele	geçirmiş	ve	20.
yüzyıl	başlangıcında	ise	sınır	bölgesini	kendi	doğrudan	kontrolüne	dâhil	etmişti.
20	Temmuz	1901’de,	 sınır	boyunca	Fransız	ve	Fas	karakolları	kurmak	ve	sınır
bölgelerindeki	nüfus	arasında	bir	opsiyon	belirlemek	 için	ortak	bir	Fransız-Fas
Komisyonu	 oluşturmak	 adına	 iki	 ülke	 arasında	 bir	 anlaşmaya	 varıldı.	 Bu
komisyonun	 faaliyetleri	Başkent	Cezayir’de,	20	Nisan	1902’de	 imzalanan	yeni
bir	 sınır	 anlaşmasına	 neden	 olmuştu.	 Yeni	 anlaşmaya	 göre	 Fas	 Devleti	 sınır
bölgelerinde	 “otoritesini	 güçlendirme”	 işine	 girişmiş	 ve	 Fransa	 bu	 sınırlara,
birliklerini	 ve	 polis	 gücünü	 göndererek,	 yardım	 etmeyi	 taahhüt	 etmişti.	 Öte
yandan	 Fransa	 da	 gümrük	 dairelerinde	 kendi	 askerî	 karakollarını	 kurmuş	 ve
ayrıca	 Fas	 topraklarında	 suçluları	 yakalama	 ve	 yargılama	 hakkına	 erişmişti.
Bütün	 bunların	 yanı	 sıra,	 Fas	 sınır	 bölgelerinde	 tüm	 kontrolü	 üstlenen	 Fransız
sınır	 komiserleri	 getirilmişti.	 1902’ye	 gelindiğinde	 anlaşmanın	 sonuçları	 şöyle
zuhur	 edecekti;	 General	 Lyautey	 komutasındaki	 Fransız	 birlikleri	 Fas	 sınır
bölgesine	 girip,	 Colomb-Bechar	 vahasını	 Cezayir	 topraklarına	 kattı.	 Bu	 olay
Fas’ın	 işgalinin	 ilk	 adımıydı.	 Fakat	 Fransa,	 emperyalistler	 dünyayı	 paylaşmak
için	amansız	bir	rekabete	dalmışken,	Fas’ı	sessizce	işgal	edemiyordu.	Bu,	ancak
Batılı	 güçlerin	 onayı	 ve	 uygun	 diplomatik	 hazırlıklarla	mümkün	 olabilirdi.	Bu



nedenle	20.	yüzyılın	başlangıcında	Fransa,	Fas’ta	her	türlü	hareket	serbestîlerine
söz	verdiği	Avrupalı	güçlerle	bir	dizi	gizli	anlaşma	yapmıştı.

Fransa’nın	 İtalya	 (1900),	 Britanya	 (1904)	 ve	 İspanya	 (1904)	 ile
Anlaşmaları

Bu	 tür	 bir	 anlaşma	 ilk	 kez	 Roma’da,	 Fransa	 ve	 İtalya	 arasında	 yazılı	 bir
formatta	 14-16	 Aralık	 1900	 tarihinde	 (resmî	 olarak	 1902’de	 duyuruldu)
sonuçlandırıldı.	Bu	anlaşma	ile	Fransa,	o	zamanlar	Türkiye’ye	bağlı	olan	Trablus
vilayeti	için	İtalyanlara	söz	verecekti.	Aynı	şekilde,	bu	vilayet	üzerinde	herhangi
bir	 iddiasının	 olmadığını	 ve	 burayı	 kendi	 nüfuz	 alanı	 dışında	 bırakacağını
açıklamıştı.	Diğer	bir	deyişle	İtalyanlara	Trablus’ta	sınırsız	bir	hareket	özgürlüğü
vaat	 ediyordu.	 Karşılığında	 da	 İtalya,	 “Fransa’nın,	 kendilerine	 komşu	 bu
imparatorluğun,	 Fas’taki	 faaliyetlerine	 ses	 çıkarmayacaktı.	 Bununla	 birlikte,
Fas’ın	 politik	 ve	 bölgesel	 politikasında	 açıktan	 ilhak	 gibi	 bir	 değişim	 olma
durumunda,	 “İtalya	 mütekabiliyet	 esasına	 göre	 nüfuzunu	 Trablus	 ve
Sirenayka’ya	 kadar	 genişletebilecekti”.	 Böylece	 Fas’ın	 karşılığı	 Trablus	 olarak
ödeniyordu.	 Trablus’un	 İtalya’ya	 olmadığı	 gibi	 Fas	 da	 Fransa’ya	 ait	 değildi,
fakat	yine	de	bu	iki	ülke	kendilerinden	güçsüz	durumda	bulunan	uluslar	hesabına
anlaşmalar	yapıyordu.

Benzer	karakterde	olan,	fakat	daha	çok	ehemmiyet	arz	eden	bir	diğer	anlaşma,
İtilaf’ın	 kuruluşuna	 yol	 açan	 ve	 8	 Nisan	 1904’te	 Londra’da	 imzalanan	 ünlü
İngiliz-Fransız	anlaşmasıydı.	Bu	anlaşmaya	göre,	Britanya	ve	Fransa	“karşılıklı
olarak	 birbirlerinin	 günahlarını	 bağışlamışlardı”.	 Fransa,	 “Büyük	 Britanya’nın
bu	ülkedeki	(Mısır	–çev.)	eylemlerini,	işgal	tarihini	sınırlandırma	baskıları	ya	da
herhangi	yaptırımlar	aracılığıyla	engellemeyeceğini”	taahhüt	etmişti	(L.	Cromer
Cilt	II,	s.391).	Britanya	ise	karşılığında	“Fransa’nın,	Fas	üzerinde	geniş	sınırlar
oluşturmasını,	bu	ülkenin	sükûnetini	denetlemesini	ve	 idari,	ekonomik,	mali	ve
askerî	 reformlarda	 gücünü	 kullanmasını”	 kabul	 edecekti.	 Diğer	 bir	 şekilde
belirtmek	 gerekirse,	 Britanya,	 Fas’ı,	 ülkenin	 ekonomik,	 askerî,	 mali	 ve	 polis
kontrolünü	 devrettiği	 Fransa’nın	 merhametine	 bırakıyordu.	 Bir	 kamu
açıklamasında	 iki	 ülke,	 Mısır	 ve	 Fas’ın	 statülerinde	 herhangi	 bir	 değişikliğe
gitme	niyetlerinin	olmadığını	açıklamışlardı	fakat	tasarladıkları	anlaşmanın	gizli
ibarelerinde,	 “şartların	 zorlaması	 üzerine,	 politikalarını	 değiştirmek
mecburiyetinde	 kalabileceklerini”	 eklemişlerdi.	 Bu,	 zayıf	 uluslar	 aleyhine,
dönemin	bir	diğer	 tipik	emperyalist	anlaşmasıydı.	Fransa	Fas’ı,	Mısır’la	“takas
etmiş”	ve	burada	hareket	serbestîsi	kazanmıştı.

İngiliz-Fransız	 anlaşmasının	 hayati	 öneme	 sahip	 bir	 özelliği	 de	 Fas’ı	 nüfuz



alanlarına	 göre	 bölümlendirmesiydi.	 Bu	 özellik	 anlaşmanın	 gizli	 kısımlarında
yer	 alıyordu.	Kuzey	Fas,	 İspanyolların	 etki	 alanına	 girerken	Tanca	uluslararası
kontrole	devrediliyordu.	Dahası,	Britanya	Fas’ın	Akdeniz	ve	Atlantik	kıyılarının
silahsızlandırılmasını	 talep	etmiş	ve	Fransa	da	bu	 talebi	kabul	etmişti.	Böylece
Fransa	 ve	 İspanya	 bu	 bölgelerde	 herhangi	 bir	 tahkimat	 kurmaktan	 imtina
edecekleri	 sözünü	 vermişti.	 Fas’ın	 paylaşılmasında	 ısrarcı	 davranan	 Britanya,
ülkenin	 kuzey	 kesimlerini	 İspanyollara	 bırakması	 için	 Fransızları	 müzakereye
teşvik	 ediyordu.	 Ekim	 1904	 tarihinde,	 Paris’te	 Fransa	 ve	 İspanya	 arasında,
İngiliz-Fransız	 anlaşmasına	 benzer,	 kamuya	 açık	 ve	 gizli	 maddeleri	 olan	 bir
anlaşma	 yapıldı.	 Gazetelerde	 basılan	 kamuya	 açık	 kısımda	 iki	 ülke	 de	 Fas
İmparatorluğu’nun,	Sultan’ın	egemenliği	altında	bütünlüğünden	yana	olduklarını
açıklamıştı.	 Bu	 büsbütün	 takiye	 yapmaktı,	 zira	 anlaşmanın	 gizli	 maddelerinde
sözde	birleşik	imparatorluk	iki	nüfuz	alanına	bölünüyordu:	Fransız	ve	İspanyol.
Gizli	maddeler;	Fas’ın	politik	durumu	ve	Şerifi	hükümetinin	dirayetsiz	bir	varlık
sergilemesinden	 ya	 da	 statükonun	 sürdürülmesinin,	 bu	 zayıf	 hükümetlerden	 ve
onların	kanun	ve	nizam	sağlamadaki	yetersizliklerinden	ötürü	imkân	dâhilinden
çıkmasından	veya	genel	kabule	uygun	herhangi	bir	nedenden	dolayı,	İspanya’nın
şimdiye	dek	kendi	nüfuz	alanını	biçimlendirdiği	verili	bölgede	serbestçe	hareket
etmesi	 şartını	 koşuyordu.	 İspanya,	 karşılığında,	 Fransa’nın	 nüfuz	 alanında
serbestisini	 garanti	 ediyordu.	 Fakat	 bunu	 doğrudan	 değil	 de	 gizli	 bir	 biçimde
yaptığı	da	doğruydu.	Nitekim	İspanya,	Fransa’ya	hareket	özgürlüğü	tanıyarak	bir
şekilde	İngiliz-Fransız	anlaşmasına	dâhil	olmuştu.

Bu	 sırada	 Almanya’nın	 konumu	 Fransız	 diplomatlar	 için	 ciddi	 bir	 endişe
kaynağı	 yaratıyordu.	Fransızlar,	 1904	yılında	Almanların	Fas’a	 karşı	 tutumunu
analiz	 edebilmek	 ve	 her	 ihtimale	 karşı	 da	 anlaşmaya	 varmak	 için	 zemini
yokluyordu.	 Almanlar,	 açıkça	 Fas	 ile	 ilgilenmedikleri	 cevabını	 vermiş	 ve
Fransızlar	 da	 güvende	 oldukları	 hissine	 kapılmışlardı.	 Rusya’ya	 gelince,	 o	 da
Fransa’nın	müttefikiydi	ve	Fas’a	karşı	özel	bir	ilgisi	bulunmuyordu.

1904	Kredisi	ve	Talandier’in	Heyeti

Diplomatik	 hazırlıkların	 son	 bulmasıyla	 Fransa,	 Fas’ı	 çok	 denenmiş
yöntemlerle	 ele	 geçirmeye	 koyulmuştu.	 İlk	 olarak	 Haziran	 1904’te,	 Fransa
bankaları	 Fas’a,	 ülkeyi	 felce	 uğratacak	 bir	 kredi	 tahsis	 etmişti.	 Fas	 Sultanı
Abdülaziz’in	bisiklet,	gramofon,	kabare	gibi	“medeniyet”	icatlarına	düşkünlüğü,
ülke	 bütçesinin	 önemli	 bir	 kısmına	 mal	 oluyordu.	 Aynı	 zamanda	 büyük	 bir
meblağ	 isyancı	 kabilelerle	 mücadele	 sırasında	 harcanıyordu.	 Kısacası	 Sultan
borç	batağına	batmış	ve	tam	bu	esnada	Fransa	kendisine	62.500.000	franklık	bir
kredi	sunmuştu.	Karşılığında	da	Fas	gümrük	daireleri	gelirlerinin	yüzde	altmışı



bu	krediye	 teminat	olarak	alınmıştı.	Mahzen	 (merkezi	hükümet	Arapçada	depo
anlamına	gelen	Mahzen	olarak	anılırdı)	hükümetinin	kredilerini	denetlemek	için
bir	 borç	 idaresi	 kurulmuştu.	 1905	 başlangıcında	 Rene	 Talendier	 başkanlığında
bir	 Fransız	 heyeti	 Fas’a	 gelmişti.	 Talandier	 idari,	 polisiye,	 mali	 ve	 ekonomik
“reformlar”	 hakkında	 görüşmeler	 yapmak	 ve	 bir	 “reformlar”	 planı	 oluşturmak
üzere	görevlendirilmişti.	Öneriler	aşağıdaki	gibiydi:

1)	Fransız	denetimi	altında	bir	Fas	polis	gücü	oluşturmak	(İspanyolların	nüfuz
sahalarında	İspanyol	denetiminde	olan)

2)	 Fas	 parası	 basacak,	 hazine	 tahvillerine	 teminat	 verecek,	 Fransız
imtiyazlarını,	 kısmen	 de	 Tanca’dan	 Başkent	 Fas’a	 uzanan	 demiryolu	 inşaatını
sübvanse	edecek	ve	kredileri	onaylayacak,	Fransız	bankalarının	kontrolünde	bir
Fas	devlet	bankası	kurmak

3)	 muhtemel	 bütün	 alanlarda	 (demiryolu,	 liman,	 ormancılık,	 madencilik	 ve
diğer	birçok	alanda)	Fransız	vakıflarına	imtiyazlar	tanımak

Bu	 “reformların”	 gerçekleştirilmesi	 Fas’ın	 Fransız	 hamiliğine	 (protectorate)
dönüşeceği	 anlamına	 geliyordu.	 Başka	 bir	 çıkış	 yolu	 görmeyen	 Abdülaziz,
Talendier	 heyetinin	 planını	 kabul	 etmek	 üzereyken	 hiç	 beklenmedik	 bir	 olay
gerçekleşecek,	Kayser	Almanya’sı	Fas	meselesine	müdahil	olacaktı.

1905	Tanca	Anlaşmazlığı

31	Mart	1905’te	Kayser	II.	Wilhelm’in	yatı	Tanca’ya	yanaşmıştı.	 II.	Wilhelm
karaya	 çıkıp,	 beyaz	 bir	 at	 üstünde	 Tanca’yı	 dolaşmış	 ve	 etrafında	 toplanan
Faslılara	bir	 konuşma	yapmıştı.	Dostu	olan	Sultan’ı	 ziyarete	geldiğini	 ve	onun
hükümdarlığını	 korumanın	 Almanya’nın	 Fas’taki	 çıkarlarına	 hizmet	 edeceğini
belirtmiş	 ve	 sonra	 yatına	 geri	 dönüp	 uzaklaşmıştı.	 Bu	 ziyaretin	 muazzam	 bir
etkisi	 olmuştu.	 Zira	 Almanya,	 Fas’ı	 kendisine	 alabilir	 ya	 da	 nüfuzu	 altında
tutabilirdi.	Bağdat	demiryolları	ve	bununla	bağlantılı	planların	düşünü	kuran	II.
Wilhelm,	 tüm	 Fas	 ziyaretinden	 ötürü	 belirgin	 bir	 hoşnutsuzluk	 yaşıyordu.
İmparatorluk	 Şansölyesi	 Billow	 ile	 yazışmalarından	 anlaşılıyor	 ki,	 Wilhelm
Tanca	 gezisini	 şansölyenin	 baskısı	 ve	 ısrarı	 sonucu	 yapmıştı.	 Hatta	 kendisini
fiziksel	 olarak	 korktuğu	 beyaz	 bir	 ata	 bindirdiği	 için	 Billow’a	 serzenişte
bulunmuş	ve	Tanca’da	etrafını	saran	ipsiz	sapsız	kalabalıktan	ötürü	yakınmıştı.

Kayser’in	 ziyaretinden	 sonra	 Alman	 diplomatlardan	 esinlenen	 Fas	 Sultanı,
Talendier’in	teklifini	geri	çevirmişti.	Bu	reform	programını,	mesele	uluslararası
bir	 önemde	 olduğu	 için,	 kendi	 başına	 kabullenemeyeceğini,	 bu	 yüzden



uluslararası	 bir	 konferansa	 başvurulması	 gerektiğini	 açıklamıştı.	 Almanya,
Sultanı	 resmî	 olarak	 destekleyecekti.	 Fransa’nın	 bu	 açıklamayı	 alenen
reddetmesi	ile	Tanca	anlaşmazlığı	baş	göstermişti.	Fakat	Fransa’nın	iki	sebepten
ötürü	taviz	vermek	zorunda	olduğu	bu	anlaşmazlık	uzun	sürmeyecekti.	Birincisi,
Fransız	 ordusu	 Almanya	 ile	 olası	 bir	 savaş	 için	 henüz	 hazır	 değildi,	 ikincisi
müttefiki	 Rusya’nın	 Uzak	 Doğu’daki	 savaş	 ve	 filiz	 veren	 devrim	 ile	 başı
beladaydı.	 Fas’taki	 politikaların	 faal	 bir	 savunucusu	 ve	 İtilaf’ın
oluşturulmasındaki	 etkin	 rollerden	 biri	 olan	 Fransa	 Dışişleri	 Bakanı	 Delcasse
istifa	 etmeye	 zorlanmış	 ve	 Alman	 bankalarıyla	 yakından	 bağlantıları	 olan	 ve
hatta	bazı	Fransız	gazetecilerin	Alman	ajanı	olmakla	suçladığı	maliyeci	Rouvier
Fransa	Dışişleri	Bakanı	ve	Başbakanı	olmuştu.	Rouvier,	Almanya	ile	dört	madde
üzerinde	mutabakat	gösterdiği	uluslararası	bir	konferansa	katılmayı	kabul	ettiği
bir	anlaşma	imzalamıştı:

1)	Fas	Sultanı’nın	egemenliği	ve	bağımsızlığı

2)	imparatorluğunun	bütünlüğü

3)	süper	güçlerin	ülkedeki	ekonomik	özgürlüğü	ve	eşitliği

4)	uluslararası	bir	anlaşma	temelinde	polisiye	ve	finansal	reformlar.

Bu	 dört	 madde	 Fransa’nın	 planlarına	 şiddetli	 bir	 darbe	 indirmişti	 adeta.
Almanya,	 Fransa’nın	 “Fas’taki	 kanuni	 çıkar	 ve	 haklarını”	 yukarıda	 sayılan
esasları	 ihlal	 etmediği	 müddetçe	 kabul	 edeceğini	 açıklamıştı,	 fakat	 bu
deklarasyon	da	meselenin	çözümü	olmayacaktı.

1906	Algeciras	Konferansı

15	 Ocak	 1906	 günü	 Fas	 meselesini	 görüşmek	 üzere	 İspanya’nın	 küçük	 bir
kasabası	 olan	 Algeciras’ta	 (Gibraltar	 yakınlarında)	 uluslararası	 bir	 konferans
toplandı.	 Fransa	 ve	 Almanya’nın	 yanı	 sıra,	 Britanya,	 Rusya,	 ABD,	 İtalya,
İspanya,	 Avusturya-Macaristan,	 Belçika,	 Hollanda,	 İsveç,	 Portekiz	 ve	 Fas	 da
katılımcı	devletler	arasındaydı.	Konferans	üç	ay	boyunca	devam	etti	ve	nihayet	7
Nisan	 1906’da	 sona	 erdi.	 Konferansın	 süresi,	 Almanya’nın	 aleyhindeki	 güç
dengelerinin	diplomatik	mücadelesinin	oldukça	yoğun	olduğunun	bir	kanıtıydı.
Fransa’nın	 talepleri	 Britanya,	 Rusya,	 ABD,	 İtalya	 ve	 İspanya	 tarafından
destekleniyordu.	Çünkü	Fransa’nın,	Fas	üzerine	Britanya,	 İtalya	ve	 İspanya	 ile
özel	 anlaşmalarının	 ve	 Rusya	 ile	 de	 bir	 ittifakının	 olduğu	 biliniyordu.	 Ayrıca,
Britanya	 ve	 Fransa’ya	 olan	 bağlılıklarından	 ötürü	 Belçika	 ve	 Portekiz	 de	 bu
bloğa	 dâhil	 olmuştu.	 Almanya	 hemen	 hemen	 tek	 başına	 kalmıştı,	 hatta



Almanya’nın	müttefiki	Avusturya-Macaristan	bile	onu	savunmak	için	bir	neden
bulamamıştı.	 Bu	 konferansın	Almanya	 tarafından	 toplanmış	 olması	 diplomatik
bir	 başarıysa	da,	Algerciras	Konferansı’ndan	 çıkan	Genel	Senet	 diplomatik	bir
hezimetti.	 Genel	 Senet	 resmî	 olarak,	 Almanya’nın	 üzerinde	 durduğu	 dört
temelden	 oluşuyordu.	 Gerçekte	 ise	 Fas	 devleti	 ve	 ekonomisi	 Fransız	 mandası
altına	 girmişti.	 Aslında	 Algeciras	 Konferansı’nda	 oluşan	 tablo	 tam	 olarak
şöyleydi;	Fransa’nın	reform	planı	benimsenmiş	ve	bunun	 ifası	 için	yine	Fransa
görevlendirilmişti.	 Konferans,	 Şerifi	 İmparatorluğu’nun	 bütünlüğünü	 ve
bağımsızlığını	 resmî	olarak	 ilan	etmiş	olsa	da	sonuçları,	Fransa	 tarafından,	Fas
ülkesinin	 ele	 geçirilmesinin	 başlangıcının	 bir	 işareti	 olarak	 yorumlanacaktı.
Genel	 Senet,	 Fas	 limanlarının	 birçoğunu	 açık	 limanlar	 olarak	 ilan	 etmiş	 ve	 bu
limanları	Avrupalıların	denetiminde	bir	polis	gücüyle	desteklemişti.

İspanya	 bölgesindeki	 polisler	 İspanyolların,	 Fransız	 bölgesindekiler	 de
Fransızların	 denetimi	 altında	 olacaktı.	 Polis	 gücünün	 İspanyol-Fransız	 ortak
denetiminde	olduğu	Tanca	ve	Kazablanka	 limanları	 birer	 istisnaydı.	Konferans
ayrıca	Fas	Devlet	Bankası’nın	 kurumlaşmasını	 da	 sağlayacak	ve	 katılımcı	 tüm
devletlerin	bu	bankanın	yürütülmesinde	söz	hakkı	olacaktı.	Her	katılımcıya	bir
banka	 hissesi	 verildiğinde	 Fransa’nın	 bu	 hisselerden	 üç	 adet	 alması
kararlaştırılmıştı.	Böylece	hatalı	iştirakten	ve	üçe	bir	avantajından	ötürü	Fransa,
bankada	 mutlak	 hâkimiyeti	 kazanıyordu.	 Bunların	 yanı	 sıra	 konferans,	 Fas’a
gayrıresmî	 yollardan	 silah	 ithal	 edilmesi	 ve	 gümrük	 sistemindeki	 kaçakçılıkla
mücadele	 düzenlemeleri	 üzerine	 de	 çalışmalar	 yapmıştı.	 Bu	 düzenlemelerin
uygulanması,	 Cezayir	 sınırında	 Fransa’ya,	 İspanyol	 bölgesindeki	 prezidyolara
komşu	 alanlarda	 İspanya’ya	 ve	 limanlarda	 ise	 tüm	 diplomatik	 ve	 konsolosluk
heyetlerine	bırakılmıştı.	Fas’a	ait	tüm	demiryolları,	limanlar,	iletişim	araçları	ve
benzeri	 yapılar	 Mahzen’e,	 yani	 Fas	 Devleti’ne,	 tayin	 edilmiş	 ve	 bunlar	 için
teklifte	 bulunanların	 uyruğuna	 bakılmaksızın	 tarafsız	 bir	 şekilde	 hükme
varılması	karara	bağlanmıştı.	Bu	noktadan	biçimsel	olarak	anlaşılan	“ekonomik
özgürlük	 ve	 eşitlik”	 ilkesiyle	 uyuştuğuydu.	 Oysa	 Kazablanka’daki	 liman
imtiyazında	 olduğu	 gibi	 Tanca’dan	 iç	 bölgelere	 doğru	 yapılacak	 olan
demiryollarındaki	belirleyici	rolü	de	Fransa	kapacaktı.

Fransız	ve	İspanyol	İşgali	(1907-08).	1907	İsyanı

Algerciras	 Konferansından	 hemen	 sonra	 Fransa,	 Fas’ın	 başlıca	 bölgelerini
işgale	 başladı.	 1906	 sonunda,	 sözde	 oradaki	 Avrupalıları	 koruma	 maksadıyla
donanmasını	Tanca	limanına	gönderdi.	Fransa’nın	buradaki	her	adımını	aşırı	bir
kıskançlıkla	izleyen	İspanya	da	Tanca’ya	bir	donanma	gönderecekti.	Bir	Fransız
doktoru	 olan	 Emile	 Mauchamp	 1907	 Martında,	 Marakeş’te	 öldürülmüştü.



Şüphesiz	 ki	 gelecekte	 açılacak	 olan	 gizli	 arşivler	 bu	 cinayeti	 aydınlatacaktır
fakat	 bu	 olay	 Fransa	 tarafından	 bile	 düzenlenmiş	 olabilirdi.	 Sonuçta	 Fas’ın
önemli	bir	kısmını	ele	geçirmek	için	bir	doktorun	hayatını	harcamakta	tereddüt
etmezlerdi.	Her	halükarda	Fransa	bu	hadiseye	misilleme	olarak,	Oujda	kasabası
da	dâhil	olmak	üzere	bütün	Doğu	Fas’ı	işgal	etmişti.

Ağustos	 1907’de	 yeni	 bir	 provokasyon	 düzenlenecekti.	 Kazablanka’da	 bir
liman	 imtiyazı	 alan	 Fransız	 Fas	 Şirketi,	 bir	Müslüman	mezarlığı	 boyunca	 dar
aralıklı	 bir	 demiryolu	 inşa	 ederken	mezarların	 kutsiyetini	 ihmal	 etmişti.	 Bölge
halkı	zaten	yabancıların	 tecavüzlerine	karşı	olağanüstü	derecede	hassastı	ve	bu
olayda	Avrupalılar	 hakikaten	Müslüman	mezarlığına	 saygısızlık	 yapıyordu.	Bu
saygısızlıktan	ötürü	çılgına	dönen	Faslılar,	 inşaatçılara	saldırmış	ve	altı	Fransız
da	 dâhil	 olmak	 üzere	 çok	 sayıda	 işçiyi	 öldürmüştü.	 Fransa	 bu	 hadiseyi
Kazablanka	ve	Chaouia	bölgesini	zapt	etmek	için	bir	bahane	olarak	kullanmakta
gecikmeyecekti.	 Bunu	 fırsat	 bilen	 İspanya	 da	Melilla	 üzerindeki	 bir	 burnu	 ele
geçirecekti.	 Fransızların	 karaya	 çıkışı	 Fas’ta	 bir	 galeyana	neden	olacaktı.	 Faslı
kabileler,	 bir	 vatan	 haini	 olarak	 addettikleri	 Sultan	 Abdülaziz’i,	 tüm	 bu
felaketlerin	ülkeyi	sarıp	sarmalamasından	ötürü	suçluyor	ve	ona	karşı	dinmez	bir
öfke	 duyuyorlardı.	 	 Kazablanka’nın	 işgalinden	 yalnızca	 birkaç	 gün	 sonra,	 16
Ağustos	1907’de,	Marakeş’te	toplanan	kabile	reisleri	Abdülaziz’i	azledip	yerine
kardeşi	 Mülaî	 Hafid’i	 Sultan	 olarak	 çıkarmışlardı.	 Fas’ta	 Abdülaziz’in
taraftarlarıyla	 Mülaî	 Hafid’inkiler	 arasında	 bir	 iç	 savaş	 başladı.	 Hâlbuki
düşmanın	 tarafında	 yer	 almış	 bir	 Sultana	 karşı	 mücadele	 etmek,	 ulusal
bağımsızlık	hareketine,	taht	üzerinde	hak	iddia	eden	iki	kişi	arasında	kalmaktan
bağlam	 olarak	 daha	 yakındı.	Nitekim	Abdülaziz’in	 birlikleri	 Temmuz	 1908’de
bozguna	uğratılacak,	Sultan	Fransa’ya	kaçmak	zorunda	bırakılacak	ve	tüm	ülke
yeni	 Sultan’ın	 kontrolü	 altında	 kalacaktı.	 Bununla	 birlikte	 Fransa	 bu
karışıklıklardan	 faydalanarak	ülkenin	 iki	 yakasında	birçok	bölgeyi	 topraklarına
katacaktı.

1908	Kazablanka	Anlaşmazlığı	ve	1909	Fransız-Alman	Anlaşması

1908	 Eylülünde	 yeni	 bir	 Fransız-Alman	 çatışması	 belirmişti.	 Fransa’nın
sömürgelerdeki	hizmetler	için	tuttuğu	Yabancı	Lejyon,	birçok	suçlu	ve	kumarbaz
da	 dâhil	 dünyanın	 dört	 bir	 tarafından	 toplanan	 deklase	 unsurlardan
oluşturulmuştu.	Kazablanka’da	 konuşlanan	 bir	 lejyoner	 birliğinde	 görev	 yapan
iki	Alman	 firar	 etmiş	 ve	Almanya	 konsolosunun	 evine	 sığınmıştı.	Konsolosun
bütün	 itirazlarına	 rağmen	 Fransız	 polisi	 eve	 girip,	 arama	 yaparak	 firarileri
tutuklamıştı.	 Almanya	 bu	 olaydan	 ötürü	 Fransa’ya	 protesto	 çekmişti.	 Mesele,
Uluslararası	 Lahey	 Mahkemesi’nin	 hakemliğine	 sevk	 edilmiş	 ve	 burası	 da



Hazreti	Süleyman	gibi	karar	vererek	iki	tarafı	da	suçlu	bulmuş	ve	kimseye	ceza
verilmemesi	 gerektiğini	 belirtmişti.	 Fransa,	 konsolosun	 dokunulmazlığını	 ihlal
ederek,	 Almanya	 ise	 firarileri	 koruyarak	 suça	 konu	 olmuştu.	 Uluslararası
mahkemenin	 bu	 kararı,	 elbette	 alevlenmiş	 Fransız-Alman	 ilişkilerini	 normale
döndürmeyecekti.	 Fas	 meselesi	 üzerine	 Fransız-Alman	 görüşmeleri	 9	 Şubat
1909’da	tekrardan	başlamış	ve	Algeciras	Senedinin	dört	ilkesini	onaylayan	ama
ayrıca	Almanya’nın	Fas’taki	 ekonomik	 çıkarlarını	 da	 tanıyan	ve	Fransa’nın	bu
ülkedeki	 politik	 nüfuzunu	 kabullenen	 bir	 anlaşma	 neticelendirilmişti.	 Bununla
birlikte	Almanya,	Fas	üzerinde	herhangi	bir	politik	çıkarının	olmadığını	da	ilan
etmişti.	 Ne	 var	 ki	 bu	 formül,	 ekonomik	 çıkarlarla,	 politik	 olanlar	 arasındaki
çizginin	 oldukça	 muğlak	 olmasından	 ötürü	 esasen	 yanıltıcıydı.	 Ayrıca	 Fas
üzerine	 büsbütün	 politik	 emelleri	 bulunan	 Almanya’nın	 gerçek	 niyetini
yansıtmadığı	için	de	güçlü	bir	takiye/riya	unsuru	barındırıyordu.	Sözün	kısası	iki
süper	 güç,	 Fas’ta	 Alman	 ve	 Fransız	 kapitalistlerinin	 işbirliğini	 geliştirme
taahhüdünde	 bulunmuştu.	 Bazı	 durumlarda	 Alman-Fransız	 ekonomik
kondominyumu	 olarak	 tanımlanan	 bu	 anlaşma	 temelinde	 bir	 dizi	 ortak	 şirket
kurulacak	fakat	tamamı	bir	ilerleme	kaydedemeden	başarısız	olacaktı.

Batılı	Güçlerin	Mülaî	Hafid’i	Tanıması

Sultan	Mülaî	Hafid’in	zaferinden	sonra,	Batılı	güçler	ona	karşı	nasıl	bir	tutum
içinde	 olacaklarını	 kararlaştırmak	 zorundaydılar.	 Mülaî	 Hafid,	 Kazablanka	 ve
Oujda’daki	Fransız	birliklerinin	işgaline	bir	son	verme	dileğiyle,	Batılı	güçlerle
kendisini	şu	şartlar	dâhilinde	Sultan	olarak	tanıyacak	görüşmelere	katılmıştı:

1)	Fransa	ve	İspanya’ya	tazminat	ödeyecekti

2)	 Fransa	 ve	 İspanya	 birliklerini	 daha	 önce	 işgal	 ettikleri	 bölgelerde
tutacaklardı

3)	 Abdülaziz	 tarafından	 üstlenilen,	 Fransa’yla	 sınır	 anlaşması,	 Algericas
Senedi	 ve	 kredilere	 ait	 yükümlülükler	 gibi	 uluslararası	 sorumlulukları	 kabul
edecekti.	 Mülaî	 Hafid	 1909	 yılının	 Ocak	 ayında	 bu	 koşulları	 kabullenmiş	 ve
Batılı	güçler	de	onu	Sultan	olarak	tanımıştı.

1910’da	 Fransa	 ona,	 1904	 kredi	 koşullarından	 çok	 daha	 ağır	 şartlarda
100.000.000	 franklık	 yeni	 bir	 kredi	 sağlayacaktı.	 Bu	 kredi	 evvela	 yeniden
birikmiş	 olan	 kısa	 vadeli	 borçlara,	 sonra	 serbest	 limanlarda	 bir	 polis	 gücü
oluşturmaya	ve	son	olarak	da	tazminat	ödemelerine	harcanmıştı.	Krediye	teminat
olarak	 da	 Mahzen	 borç	 idaresi,	 gümrüklere	 ve	 Fas	 Devleti’nin	 diğer	 önemli
gelirlerine	el	koymuştu.	Üstelik	Mülaî	Hafid’e	ilave	gelir	yaratması	için	baskıda



bulunuluyordu.	 O	 da	 kabileler	 üzerine	 yeni	 vergiler	 koyuyordu.	 Böylece,	 bu
durum	 genel	 bir	 hoşnutsuzluk	 yaratıyor	 ve	 aslında	 Abdülaziz’in	 politikalarını
sürdüren	Mülaî	vatan	haini	olarak	addediliyordu.	Zira	1911	yılında,	Fransa’nın
Fas	 hinterlandını	 işgal	 etmesine	 bir	 bahane	 yaratacak	 büyük	 bir	 kabile	 isyanı
patlak	vermişti.

Fas	(Fes)	Kenti’nin	İşgali	ve	Agadir	Krizi

Fransa’nın	 ilk	 tepkisi	 Başkent	 Fas	 (Fes)’a,	 Sultan	Mülaî	Hafid’in	makamına
doğru	ilerlemek	oldu.	Yapılan	resmî	açıklamada	başkentin	 isyancılar	 tarafından
kuşatıldığı	ve	Fransız	birliklerinin	Sultan’ı	ve	Avrupalı	yerleşimcileri	kurtarmak
için	gönderildiği	belirtiliyordu.	Fakat	yabancı	konsoloslukların	raporları,	Fransız
birliklerinin	başkente	gelişi	esnasında	bir	kuşatma	durumunun	olmadığını	ve	ne
Sultanın	 ne	 de	 Avrupalıların	 aleni	 bir	 tehlikeye	 maruz	 kalmadıklarını
gösteriyordu.	Belli	ki	bu	bahane	suni	olarak	üretilmişti.	Fransızların	bir	sonraki
adımı	Meknes’in	işgali	olacaktı.	İspanya	da	geri	kalmayarak	Larache	ve	Ksar-es-
Sagir’i	 işgal	 etmişti.	 İspanyollar,	 bir	 Fransız-İspanyol	 çatışmasını	 körükleyen
Alman	diplomasisi	tarafından	kışkırtılıyordu.	Tüm	bunlardan	memnun	olmayan
Almanya,	 Fas	 meselesine	 ferdi	 olarak	 müdahale	 etme	 ve	 başkentin	 işgaline
karşılık	olarak	Mogador	ve	Agadir’i	alarak	 tepki	gösterme	kararı	aldı.	Böylece
Alman	 Panter	 topçekeri	 1	 Temmuz	 1911’de	 Afrika	 kıyılarına	 inip,	 Agadir’e
girdi.	Basındaki	 ismiyle	“Panter’in	hamlesi”	Lenin’in	de	üstüne	yorum	yazdığı
büyük	bir	uluslararası	çatışmayı	işaret	ediyordu:	“Fransa	ve	Britanya	ile	savaşın
eşiğine	 gelen	 Almanya	 Fas’ı	 yağmalıyordu	 (bölüşüyordu)”	 (Lenin,	 Toplu
Eserler,	Cilt	39,	s.	686).

Almanya	 1	 Temmuz	 1911’de	 tüm	 süper	 güçlere	 yayınladığı	 resmî	 bir
memorandumda	topçekerin	Agadir’e	inmesini	üç	etmene	bağlıyordu:

1)	Alman	tüccarların	can	ve	mal	güvenliğine	dair	ısrarcı	taleplerine.	Bu	ifade
en	 şaşırtıcı	 olanıydı,	 zira	Agadir’de	 tek	bir	Alman	 tüccarı	 dahi	bulunmuyordu.
Fakat	 açıklamanın	hemen	 sonrasında	bir	Alman	 şirketi	 olan	Manesmann	Bros.
Agadir’de	madencilik	imtiyazı	edindi	ve	bu	bölgenin	ele	geçirilmesini	talep	etti.
Açıkçası	Almanya	Fas’ın	bölüştürülmesinde	taraflardan	biri	olma	kararı	vermiş
ve	ülkenin	güneybatı	yakasını	kendisi	için	ayırmıştı;

2)	Alman	“kamuoyunun”	Almanya’nın	Fas	meselesinde	dışarıda	bırakılmasına
duyduğu	öfkeye

3)	 Fransa	 ve	 İspanya’nın,	 Algeciras	 Senedi’ni	 boşa	 çıkarmış	 olmalarına.
Üstelik	 Almanya,	 Fransız	 ve	 İspanyol	 birliklerinin	 Başkent	 Fas’tan	 çekilmesi



halinde	topçekeri	geri	çağıracağını	açıklamıştı.

Fakat	Almanya’nın,	kendisi	 adına	Fas’ın	bir	kısmını	 ele	geçirme	ya	da	diğer
büyük	kolonyal	tazminatlar	edinebilme	ihtimali	anlamına	gelecekse,	görüşmeleri
sürdürmeye	 bir	 itirazı	 yoktu.	 Zira	 Alman	 diplomat	 Kühlmann,	 Rus	 diplomat
Bickendorf’a	 “pazarlık	 yapacağız”	 demiş	 ve	 sonunda	 10	Temmuz’da	 başlayan
Fransız-Alman	görüşmeleri	tecrübeli	diplomatlar	tarafından	“emsalsiz	pazarlık”
olarak	 tanımlanmıştı.	Almanya’nın	 istekleri	 oldukça	 fazlaydı;	 ilk	 olarak	Fas’ın
bir	 bölümünü	 istemiş	 ve	 Fransa	 reddetmişti.	 Sonra	 Fransız	 Kongo’sunun
tamamını	 talep	 etmiş	 ve	 Fransa	 bunu	 da	 reddedince	 görüşmeler	 kördüğüme
dönmüştü.

Görüşmeler	 esnasında	 iki	 taraf	 da	kılıçlarını	 çekmişti.	Alman	basını,	 “tarihin
mürekkeple	 değil	 soğuk	 çeliğin	 keskisiyle”	 yazılması	 gerektiğini	 söyleyerek
alenen	Fransa’ya	karşı	bir	savaş	çağrısı	yapıyordu.	Aynı	şekilde	Fransız	basını	da
görüşmelerin	 sonlandırılmasını	 ve	 “problemin	 çözümü	 için	 diğer	 araçların
kullanılmasını”	 öne	 sürüyordu.	 Agadir	 krizi	 boyunca	 Britanya	 tamamen
Fransa’nın	 yanında	 yer	 almıştı.	 O	 da	 kılıcına	 davranmış	 ve	 Almanya’yı	 etki
altına	almak	için	askerî	ve	diplomatik	baskı	uygulamıştı.	Britanya	donanmasının
yıllık	 tatbikatları	 askıya	 alınmış	 ve	 gemiler	 üslerinde	 kalmıştı.	 Mısır’daki
Britanya	Genel	Valisi	Lord	Kitchener,	askerî	operasyonlarda	Britanya	ordusuna
bir	 çeki	 düzen	 vermesi	 için	 Londra’ya	 geri	 çağrıldı.	 Britanya’nın	 konumu,
Almanya’nın	 geri	 çekilmesindeki	 en	 önemli	 faktördü.	 Fransız	 bankalarının
mimarı	olduğu	Berlin	menkul	kıymetler	borsasının	çökmesi	de	kayda	değer	bir
önem	 taşıyordu.	 Hepsinden	 önemlisi	 Berlin’de	 savaş	 karşıtı	 proleter
gösterilerinin	patlak	vermiş	olmasıydı.	Nihayetinde,	Alman	diplomatların	 taviz
vermesi	sağlandı	ve	4	Kasım	1911’de	Almanya’nın,	Fas’taki	Fransız	hamiliğini
tasdik	 ettiği	 yeni	 bir	 anlaşmaya	 varıldı.	 Fransa	 da	 güçlü	 devletlerin	 Fas’taki
ekonomik	 eşitlik	 ve	 özgürlüğünü	 gözeteceği	 taahhüdünü	 vermiş	 ve	 Kongo’da
275.000	kilometre	karelik	bir	alanı	Almanya’ya	temlik	etmişti.

Rusya	 ise	 bu	 anlaşmazlığın	 barışçıl	 bir	 yolla	 sonlanması	 taraftarıydı.	 Rus
ordusunun	yeniden	düzenlenmesi	oldukça	yavaş	 işliyor	ve	bu	yüzden	Almanya
ve	 Avusturya-Macaristan’a	 karşı	 sürdürülecek	 bir	 savaş	 için	 kendisini	 hazır
hissetmiyordu.	Ayrıca	Çar	 hükümeti,	 Fransız	 kolonyal	 çıkarları	 için	 girişilecek
bir	savaşın	ülkesinde	rağbet	görmeyeceğinin	farkındaydı.

4	 Kasım	 1911	 Berlin	 Anlaşması	 bir	 dizi	 erken	 gizli-açık	 anlaşmanın	 en	 üst
noktasıydı.	Artık	Almanya	da	Fransa’nın	Fas’taki	hareket	serbestîsini	 tanımıştı.
Süreç	bir	kez	daha	zayıf	uluslar	aleyhine	işlemiş	ve	Kongo,	Fas	ile	değiş-tokuş



edilmişti.	Fransız	hamiliği	kurulmasının	yolu	artık	tamamen	açıktı.

Hamilik	Antlaşması

1911	 Fransız-Alman	 antlaşması	 Fransa’nın	 elini	 güçlendirmiş	 ve	 yayılmacı
emellerini	gerçekleştirmek	üzere	hemen	 işe	girişmişti.	 30	Mart	1912’de	Sultan
Mülaî	 Hafid,	 Fransa’nın	 güçlü	 baskısı	 altında,	 Fransız	 temsilci	 tarafı	 Renault
tarafından	 dayatılan	 hamilik	 şartlarını	 kapsayan	 bir	 antlaşmayı	 Başkent	 Fas’ta
imzalamak	 zorunda	 kalmıştı.	Başkentten	 ayrılmak	 üzere	 olan	 Fransız	 birlikleri
halk	 direnişini	 kırmak	 için	 geri	 dönecekti.	 Fas	 Antlaşması,	 1881	 Bardo
Antlaşması’nın	 ve	 Tunus’ta	 bir	 Fransız	 hamiliği	 oluşturan	 1883	 yılındaki	 La-
Marsa	 kararnamesinin	 temel	 hüküm	ve	 esaslarını	 teyit	 ediyordu.	Sultan	 tahtını
koruyor	fakat	görünüşteki	bu	iktidarı	gerçekte	bir	varlık	gösteremiyordu.	Çünkü
tüm	iktidar	Fransızların	eline	geçmişti.

Yeni	anlaşma	Fas’a,	Sultan’ın	dinî	statüsünü,	geleneksel	prestijini	ve	saygısını
muhafaza	 eden	 “yeni	 bir	 rejim”	 getirmişti.	 Sultan	 da	 karşılığında,	 Fransa’nın
gerekli	 gördüğü	 herhangi	 bir	 idari,	 tüzel,	 eğitsel,	 iktisadi,	 mali	 ya	 da	 askerî
reformu	 hayata	 geçirecekti.	 Böylece	 Fransa,	 “Fas	 bölgesinin	 askerî	 ilhakı”	 ve
Fas’ta	 “herhangi	 bir	 polisiye	 önlem”	 üstelenebilme	 hakkını	 edinmişti.	 Üstelik
Sultan’a,	kişisel	olarak	kendisini	ya	da	tahtını	tehlikeden	koruma	ve	bölgesinde
barışı	 sağlama	 sözü	 vermişti.	 Fransız	 genel	 vali,	 Fas	 ve	 yabancı	 güçler
arasındaki	 yegâne	 aracı	 olmuştu.	 Aslında	 genel	 vali,	 Fransız	 Cumhuriyeti’nin
mutlak	gücüyle	donatılmış	bir	 yetkiliydi.	Sultan’ın	 tüm	kararları	 onun	onayına
sunulmadan	gün	yüzüne	çıkarılmıyordu.	Bunların	yanı	sıra,	yurt	dışında	bulunan
Fransız	diplomatları	ve	konsolosları	ayrıca	Fas’ı	temsil	ediyor	ve	diğer	ülkelerde
Fas	 halkını	 ve	 çıkarlarını	 korumakla	 yetkilendiriliyordu.	 Fas	 Antlaşması,	 “dış
kredilerin	 geri	 ödenmesini	 sağlayacak	 finansal	 bir	 yeniden	 düzenleme”
tasarlamıştı.	 Fransız	 Devleti’nin	 izni	 olmadan	 Sultan’ın	 özel	 ya	 da	 devlet
kredilerine	başvurması	ve	herhangi	bir	kararname	çıkarması	yasaklanmıştı.

Hamilik	 anlaşması	 tüm	 Fas	 bölgesine	 uygulanmıştı	 fakat	 Fransa,	 Tanca
bölgesinin	özel	bir	alan	olarak	ayrılması	için	İspanya	ile	görüşmelerde	bulunma
hakkını	kendi	çıkarları	adına	saklı	tutuyordu.	Bu	sebepten	Fas	Antlaşması	ülkeyi
bağımsızlık	 ve	 bölgesel	 bütünlükten	 yoksun	 bırakıyordu.	 27	 Kasım	 1912’de,
Madrid’de	 Fransa	 ve	 İspanya	 arasında,	 İspanyol	 hamiliğinin	 bir	 parçası	 haline
gelen	 güney	 bölgesiyle	 kuzey	 arasındaki	 sınırları	 sabitlemek	 için	 bir	 anlaşma
imzalanmıştı.	 Bu	 anlaşmayı	 imzalayarak	 Fransa,	 ele	 geçirdiği	 ülkenin	 bir
kısmını,	 emperyalistler	 arası	 anlaşmalar	 gereği	 İspanya’ya	 temlik	 etmiş	 ya	 da
kiraya	 vermişti.	 Tanca	 rejimi	 üzerine	 Britanya,	 Fransa	 ve	 İspanya	 arasındaki



görüşmeler	 hamiliğin	 kurulmasının	 hemen	 ardından	 başlamıştı.	 Aralarında
beliren	 onca	 çelişki	 I.	 Dünya	 Savaşı	 patlak	 verdiğinde	 sonlanmamış	 ve
sonrasında	 1923’e	 kadar	 sarkmıştı.	 Hatırı	 sayılır	 bir	 kolonyal	 tecrübeye	 sahip
olan	 General	 Lyautey,	 Fransa	 tarafından	 Fas	 genel	 valiliğine	 atanmış	 ve	 bu
görevde	1925	yılına	kadar	otuz	yıl	boyunca	bulunarak	Fransız	Fası’nın	kurucusu
olarak	anılmıştı.

Bağımsız	bir	politika	izlemek	isteyen	Sultan	Mülaî	Hafid	Fransa	tarafından	bu
göreve	uygun	biri	olarak	görülmemiş	ve	Ağustos	1912’de	azledilmişti.	Oldukça
cesaretsiz	ve	Fransızların	sadık	bir	piyonu	olan	kardeş	Mülaî	Yusuf	onun	yerine
geçecekti.	1912	Eylülünde	Fransa	Marakeş’i	ele	geçirdi	ve	böylece	Fas’ın	işgali
tamamlanmış	 oldu.	 Fakat	 sonraki	 yirmi	 yıl	 boyunca,	 ülkenin	 dağlarında	 ve
steplerinde	 bağımsızlık	 düşünden	 vazgeçmeyen	 Fas	 kabilelerinin	 şiddetli
direnişlerine	 karşı	 kolonyal	 bir	 savaş	 yürütmek	 zorunda	 kaldılar.	 Hamilik
yönetiminin	kurulmasını	 takip	 eden	yirmi	yıl	 içinde	Fransa’nın	 “pasifleştirme”
ve	kontrol	altında	tutma	süreci	başarıyla	işlemişti.



BÖLÜM	XXIII
İtalyanların	Libya’yı	İşgali

Diplomatik	Hazırlıklar

Fas’ın	ele	geçirilmesini	Libya’nın	 işgali	 izlemişti.	“Libya”	 ifadesinin	modern
kullanımı,	 İtalyanlar	 tarafından	 antik	 coğrafyadan	 ödünç	 alınarak	 türetilmişti.
Antik	 Yunanlılar	 Kuzey	 Afrika	 bölgesinin	 tamamına	 “Libya”	 adını	 vermişti;
İtalyanlar	 ise	 Tunus	 ve	 Mısır	 arasındaki	 bölgeye	 –Tripolitania	 (Trablusgarp),
Sireneyka	 (Barca)	 ve	 Fizan–	 referansla	 bu	 ismi	 kullanıyordu.	 Orta	 Çağ’da	 bu
bölgelerin	 her	 birinin	 kendi	 tarihsel	 bağlantıları	 mevcuttu.	 Sireneyka	 Mısır’a
doğru	kaymış;	Trablusgarp	da	Tunus’a	bağlanmıştı.	Bu	bölgelerin	 tek	bir	 idari
birim	 olarak	 –Trablus	 paşalığı–	 bütünleşmesi	 ancak	 16.	 yüzyıldaki	 Osmanlı
fethinden	sonra	olacaktı.

Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 merkezileştirme	 politikaları	 güden	 Sultan	 II.
Mahmut	 1835	 yılında	 Türk	 birliklerini	 Trablus’a	 gönderip	 Karamanlı	 yeniçeri
hanedanını	 iktidardan	 uzaklaştırmış	 ve	 Trablus	 paşalığını	 tamamen	 kendi
kontrolü	altına	almıştı.	Paşalık	önce	eyalete	ve	sonrasında	da	merkezden	atanan
valilerin	 yönettiği	 bir	 vilayete	 döndürülmüştü.	 Türklerin	 ülke	 hinterlandına
nüfuz	etme,	buraya	bir	garnizon	kurma	ve	bu	bölgeden	vergi	toplama	girişimleri
Türk	yöneticilere	karşı	durmadan	ayaklanan	kabileler	tarafında	ciddi	bir	dirençle
karşılaşmıştı.	 Mücadelelere,	 ismini	 kurucusu	 olan	 Muhammed-es-Senussi’den
alan	 Senussi	 Tarikatı	 önderlik	 ediyordu.	Cezayir	Berberilerinden	 olan	 Senussi,
Mostaganem	ve	Başkent	Fas’ta	eğitim	görmüş	ve	Kahire	ve	Mekke’de	uzun	bir
müddet	yaşadıktan	sonra	Senussi	hareketinin	merkezini	ve	kendi	meskenini	inşa
edeceği	Giarabub	Vahası	da	(1855)	dâhil	olmak	üzere	çeşitli	zaviyeler	kurduğu
Sireneyka’ya	geçmişti.	Senussi’nin	1859’daki	ölümünden	sonra	cemaatin	başına
oğlu	 Muhammed	 el-Mehdi	 (1859-1901)	 geçecekti.	 Muhammed	 el-Mehdi
1895’te	 hızla	Kufra	 vahasındaki	El-Jawf’a	 taşınacaktı.	Çok	 sayıdaki	 zaviyenin
(1894’te	 100	 adet)	 desteğine	 yaslanarak	 güçlü	 bir	 ordu	 ve	 Libya	 kabileleri	 ve
vahaları	 üzerinde	 Senussi	 soylularının	 iktidarını	 güvenceye	 alan	 dinî	 bir
örgütlenme	 kurmuştu.	 Senussi	 ileri	 gelenleri	 zaviyelerine	 komşu	 olan
topraklardaki	göçebelerin	yanına	yerleştiler	ve	onları,	kendi	hesaplarına	toprağı
ekmek	 için,	 zorladılar.	 Ayrıca	 Afrika	 kıtasının	 iç	 bölgelerine	 nüfuz	 ederek
ticareti	teşvik	ettiler.

El	Mehdi’nin	halefleri	(özellikle	Muhammed	İdris)	yeni	düşman	olan	İtalya’ya



karşı	savaşmak	zorundaydı.	Afrika’nın	bölüşüldüğü	19.	yüzyıl	sonunda	iki	süper
güç	Trablus	üzerinde	hak	iddia	ediyordu.	Bunlardan	ilki,	Tunus	sıçrama	tahtasını
kullanarak,	komşu	Trablus	vahalarını	yavaş	yavaş	topraklarına	katan	Fransa’ydı.
Diğeri	ise	bölüşümde	aldatıldığını	hisseden	ve	Trablus’ta	tazminat	peşinde	koşan
İtalya.	 Alışılmadık	 olan	 ise	 İtalya’nın	 iddialarını	 ekonomik	 ölçütlerin	 dışında
geliştirmesiydi.	Çünkü	Trablus’ta	henüz	hiçbir	çeşit	ham	madde	keşfedilmemişti.
Ülkenin	 sunacağı	 yegâne	 şeyler	 hurma,	 deve	 kılı,	 balık	 ve	 deniz	 süngeriydi.
Diğer	 taraftan	Trablusgarp,	Afrika’nın	diğer	bölgelerinin	 işgalinde	İtalya’ya	bir
sıçrama	 tahtası	 olabilecek	 uygun	 bir	 üs	 konumundaydı.	 Burada	 egemenliği
sağladıktan	sonra,	Fransız	Tunusu’nu,	Çad	Gölü	çevresini,	Britanya	Mısırı’nı	ve
Doğu	Sudan’ı	tehdit	etmek	mümkün	hale	gelecekti.

Nihayet	İtalya	1880’de	Trablusgarp’ın	işgali	için	hazırlıklara	başlamıştı.	Fakat
ilk	 başta	 diplomatik	 manevralar	 yapılacaktı.	 İtalya	 1887	 yılında	 Britanya	 ve
Avusturya-Macaristan	 ile	 Akdeniz’deki	 statüko	 üzerine	 bir	 anlaşma	 yapacaktı.
Bu	 anlaşmanın	 hedefinde	 doğrudan	 Fransa	 ve	 Fransızların	Trablus	 ve	 Fas’taki
talepleri	 duruyordu.	 Üç	 anlaşma	 ülkesi	 Akdeniz’deki	 mevcut	 statükoyu
gözlemleyeceklerini	 taahhüt	 ettiler	 ve	 başka	 herhangi	 bir	 gücün,	 Kuzey
Afrika’da	 bir	 mevzi	 elde	 etmesine	 de	 izin	 vermeyeceklerinin	 altını	 çizdiler.
Diğer	bir	deyişle,	Britanya,	Avusturya-Macaristan	ve	İtalya,	Fransa’nın	Libya	ve
Fas	 üzerindeki	 iddialarını	 bir	 kenara	 ittiler.	 Dahası	 İtalya,	 Britanya’nın
Mısır’daki	amaçlarını	destekleyeceği	sözünü	vermiş	ve	Britanya’dan	kendisine,
Kuzey	Afrika	kıyılarında,	özellikle	Trablusgarp	ve	Sireneyka’da	arka	çıkmasını
talep	etmişti.

Üçlü	 İttifak’ın	 yenilenmesi	 antlaşmasına	 eklenen	 1887	 Alman-İtalyan	 özel
anlaşmasında	şu	şartlara	yer	verilmişti:	Almanya	ve	İtalya,	Fransa’nın	Fas’ta	ve
Trablus’ta	 yerleşmesine	 izin	 vermeyecek	 ve	 şayet	 Fransa	 bu	 bölgede	 herhangi
bir	faaliyette	bulunursa	Almanya,	Fransa	ile	savaşında	İtalya’yı	destekleyecekti.
Eş	 zamanlı	 olarak	 İtalya	 Avusturya-Macaristan	 ile	 Akdeniz’deki	 statükonun
ihlali	 durumunda,	 Akdeniz	 ülkelerinin,	 karşılıklı	 tazminat	 temelinde,	 anlaşma
dışında	paylaşılmaması	anlamına	gelen	gizli	bir	anlaşma	imzalamıştı.	Benzer	bir
anlaşma	 1887’de	 İtalya	 ve	 İspanya	 arasında	 da	 imzalanmıştı.	 Böylece	 1887
itibariyle	İtalya,	Trablus’un	işgali	için	Britanya’nın,	Almanya’nın,	Avusturya’nın
ve	İspanya’nın	müsaadesini	almıştı.

1900	 yılında	 İtalya,	 Akdeniz’deki	 nüfuz	 alanlarının	 sınırlandırılması	 için
Fransa	 ile	 bir	 anlaşma	 yapacaktı.	 Bu	 anlaşma	 ile	 Fransa	 Trablus’taki	 tüm
iddialarından	 İtalya	 lehine	 feragat	 etmiş	 ve	 karşılığında	 da	 Fas’ta	 hareket
serbestîsi	edinmişti.	Anlaşma	1902	yılında	onaylanmış	ve	Ekim	1912’de,	Fransa



ve	 İtalya	 ele	 geçirilmiş	 bölgelerde	 birbirlerinin	 taleplerini	 kabul	 ettiklerinde,
yenilenmişti.	 Trablus’un	 ele	 geçirilmesinde	 İtalya’nın	 onayını	 aldığı	 bir	 diğer
Avrupalı	 güç	 de	 Rusya’ydı.	 Racconiji’de	 (Turin	 yakınlarında)	 nota	 biçiminde
imzalanan	 24	 Ekim	 1909	 anlaşması	 gereği	 İtalya,	 Rusya’nın	 boğazlardaki
taleplerini	 tanımış	 ve	 Rusya	 da,	 İtalya’nın	 Trablusgarp	 ve	 Sireneyka’daki
iddialarını	kabul	etmişti.	Fakat	tüm	bunlara	rağmen	Rusya,	Fransa,	Britanya	ve
Almanya’da	kamuoyu	ve	basın	İtalya’nın	bu	bölgedeki	yayılmacı	hareketlerine
karşıydı.	 Gazeteler,	 İtalya’nın	 korsanca	 eylemlerinden	 ve	 uluslararası	 hukuku
utanmaksızın	ihlal	ettiğinden	bahsediyordu.	Oysa	bu	ülkelerin	hükümetleri	Türk-
İtalyan	çatışmasına	müdahale	etmeme	tavrını	benimsemişti.	Bu	çatışma	sonunda
gün	yüzüne	çıktığında	St.	Petersburg,	Londra,	Paris,	Berlin	ve	Viyana’daki	Türk
büyükelçileri	 arabuluculuk	 için	 Avrupa	 hükümetlerine	 başvurdular,	 fakat
dışişleri	 bakanlarının	 tamamı	 bu	 meselenin	 kendilerini	 ilgilendirmediğini
cevabını	 vermişti.	 “Bu,	 İtalya’yla	 aranızdaki	 şahsi	 meselenizdir,”	 “İstediğiniz
gibi	çözün”	anlamında	konuşmuşlardı.

İtalya,	Trablus’un	 işgalini	 bir	 dizi	 gizli	 anlaşma	 ile	 garantiye	 alarak	ve	 zayıf
halklar	aleyhine	davranmıştı.	Britanya,	İtalyanları	destekliyordu	çünkü	Mısır’ın
yanında	bu	görece	güçsüz	devleti	 tercih	ediyordu,	ayrıca	İtalyanların	bölgedeki
varlığı	 Almanların	 ve	 Fransızların	 işgalini	 de	 bir	 bakıma	 dengeleyecekti
(1911’de	 Almanlar,	 Tobruk’ta	 deniz	 üssü	 kurmak	 için	 bir	 plan	 önerisinde
bulunacaktı).	 Almanya	 ve	 Avusturya-Macaristan,	 İtalya’nın	 Üçlü	 İttifak’a
katılacağını	 ümit	 ediyordu,	 Fransa	 da	 aslında	Üçlü	 İttifak’tan	 çıkacağından	 ve
Fas	 meselesine	 müdahil	 olmayacağından	 ümitliydi	 ve	 Rusya	 ise	 Boğazlardaki
eylemlerini	destekleyeceği	sözünü	ümit	ediyordu.	İtalya	diplomatik	hazırlıkların
dışında	Trablusgarp’ın	 içinde	de	yeterli	hazırlık	yapmıştı.	Öyle	ki,	1901’de	bir
İtalyan	parlamenter	heyeti	Trablusgarp’ı	ziyaret	etmişti.	Bu	esnada	İtalyan	deniz
subayları	 balıkçı	 kıyafetleri	 giyip	 Trablus	 kıyılarında	 sünger	 avlayarak	 aynı
zamanda	kıyıların	fotoğraflarını	çekiyorlardı.

1900	 yılında	 İtalyan	 basını,	 bu	 bölgenin	 aslında	 İtalya’ya	 ait	 olduğunu
varsayarak	 hükümeti	 Trablusgarp’ı	 işgal	 etmeye	 çağırıyordu.	 Bu	 çağrı	 o
boyutlara	varmıştı	ki,	bir	 İtalyan	coğrafyacısı	“Libya”	kelimesini	antik	 tarihten
çekip	alarak	Trablus	vilayetine	karşılık	olarak	kullanmıştı.	 İtalyan	bankalarının
en	 büyüklerinden	 biri	 Trablus’ta	 şubeler	 açmıştı.	 İtalyanlar	 bölgeden	 var
olmayan	kişiler	 adına	 topraklar	 satın	 alarak	 tarımsal	yapılar	kurmuş	ve	 İtalyan
buharlı	 gemi	 hatları	 Trablusgarp	 ve	Avrupa	 arasındaki	 ulaşımı	 tekelleştirmişti.
Ayrıca	 İtalyan	 mühendisler	 Tobruk’tan	 İskenderiye’ye	 uzanan	 bir	 demiryolu
hattı	planlamıştı.	İtalyanlar,	Libya	kıyılarının	doğal	bir	liman	için	en	uygun	yeri



olan	 Tobruk’ta	 kendi	 deniz	 üslerini	 kurma	 niyetindeydi.	 Yine	 aynı	 şekilde
bölgede	 Katolik	 elçilikler	 ve	 İtalyan	 okulları	 açılmıştı.	 İtalya’da,	 Trablusgarp
üzerine	geniş	bir	 edebiyat	ortaya	çıkmış	ve	coğrafyacılar	burayı	 “Vaat	Edilmiş
Topraklar”	olarak	adlandırmıştı.

1911	Türk-İtalyan	Savaşı

İtalya,	 1911’de	 Trablusgarp	 üzerinde	 doğrudan	 bir	 tasarruf	 edinmek	 için
“Panter	Hamlesi”	ile	bağlantılı	olarak	yükselen	uluslararası	krizi	avantaj	olarak
kullanma	kararı	almıştı.	İşgal	için	bulunan	bahane	tam	bir	komediydi.	28	Eylül
1911’de	İtalya,	Türkiye’ye	Trablusgarp’ın	ilerlemesiyle	ilgilendiğini	belirten	bir
ültimatom	 sunmuştu	 fakat	 bu	 “yasal”	 eylem	 Babıali’nin	 muhalefetiyle
karşılaşınca	 İtalya,	 Babıali’yle	 bu	 faydasız	 görüşmeleri	 daha	 fazla
uzatmayacaktı.	 Kendi	 itibar	 ve	 çıkarını	 korumak	 için	 Sireneyka	 ve
Trablusgarp’ın	 askerî	 ilhakına	 karar	 verecekti.	 Bu	 nedenle,	 Türkiye	 de	 İtalyan
işgaline	karşı	direnç	göstermemeleri	için	subaylarına	emir	vermeliydi.	Bu	talebi
kabul	 etmesi	 için	 Türkiye’ye	 24	 saat	mühlet	 tanınmıştı.	 Türkiye	 de	meseleyle
ilgili	 önce	Avrupalı	 güçlerden	 aracı	 arayışına	 girmiş	 fakat	 herhangi	 bir	 destek
bulamamıştı.	 İtalya’nın	 eylemlerine	 karşı	 üstü	 kapalı	 rıza	 gösteren	 Avrupalı
güçlerle	karşılaşan	Türkiye	son	derece	barışçıl	bir	dille	cevap	göndermişti.	Yeni
İttihatçı	hükümetin	kendisinden	önceki	yönetimin	yarattığı	durumlardan	sorumlu
tutulamayacağını	 ve	 İtalya’nın	 Trablusgarp	 ve	 Sireneyka’daki	 planlarına	 karşı
herhangi	bir	düşmanlık	beslemediklerini	beyan	etmişti.	Türk	hükümeti	ülkesinin
itibarı	 ve	 çıkarlarıyla	 da	 bağlantılı	 olarak	 İtalya’nın	 taleplerini	 karşılamaya
hazırlanıyor	ve	fakat	kesin	olarak	İtalyan	işgaline	itiraz	ediyordu.

İtalya	bu	cevabı	aldığı	gün	Türkiye’ye	savaş	ilan	edecek	(29	Eylül	1911)	ve	bu
savaş	Türkiye’yi	 gafil	 avlayacaktı.	 Savaş	başladığında	Trablusgarp’ın	ne	valisi
ne	 de	 başkomutanı	 şehirde	 değildi	 ve	 Trablus	 vilayetinde	 yalnızca	 bir	 tümen
(7.000	 kişi)	 silahlı	 Türk	 gücü	 vardı.	 Üstelik	 çok	 geçmeden	 bir	 açlık	 da	 baş
gösterecekti.	 Çünkü	 İtalyan	 donanması	 Trablus’u	 denizden	 kuşatmış	 ve
Türkiye’nin	gıda	maddesi	ve	takviye	göndermesini	engellemişti.	Aslında	gerçek
kuşatma,	Türk	birliklerinin	Mısır’dan	geçmesini	engelleyen	Britanya	tarafından
karadan	gerçekleştirilmişti.	34.000	kişiden	oluşan	İtalyan	birlikleri	1912	yılında
55.000	kişiye	çıkarılacaktı.	Bu	ordu	topçu	sınıfı,	telsiz	ve	savaş	alanında	ilk	kez
kullanılan	uçaklarla	donatılmıştı.	İtalyan	donanması	Türk	kıyılarını	bombalayıp
birliklerini	On	 iki	Ada’ya	 çıkardığında	 Trablus	 vilayeti	 işgal	 edilmişti.	 İtalyan
kara	 birlikleri	 5	 Ekim	 1911’de	 Trablus	 kentini,	 18	 Ekim’de	 Derna’yı,	 19
Ekim’de	Bingazi’yi	 ve	 20	Ekim’de	 de	Horns’u	 zapt	 etmişti.	 5	Kasım	 1911’de
yalnızca	bu	dört	kıyı	kasabasının	hâkimiyetini	ele	geçiren	İtalyan	Devleti	bundan



böyle	“Libya”	diye	anacağı	Trablus’un	ilhakını	ve	İtalya’nın	bu	ülkedeki	mutlak
egemenliğini	duyurdu.

Her	 açıdan	 güçlü	 olan	 İtalyanlar	 ivedi	 bir	 fetih	 gerçekleştirmeyi	 umuyordu.
Fakat	 olaylar	 farklı	 bir	 seyir	 izleyecekti.	 Zira	 Libya	 kabileleri	 sert	 bir	 direniş
sergileyecekti.	 Araplar	 23	 Ekim	 itibariyle	 Trablus’ta	 karaya	 inen	 çıkartma
birliklerinin	 büyük	 çoğunluğunu	 yok	 etmiş	 ve	 bağımsızlık	 yolunda	 uzun	 ve
meşakkatli	 bir	 mücadeleye	 başlamıştı.	 Böylece	 İtalyanlar	 1911-12	 kışını	 adı
geçen	dört	kasabada	geçirmek	zorunda	kalacaklardı.	Ancak	1912	yazında	birkaç
yeni	kıyı	noktasını	ele	geçirebileceklerdi	(8	Temmuz	Misurata,	6	Ağustos	Zuara
ve	20	Eylül	Zenzur).	Hatta	1912’de	Türkler	 teslim	olduklarında	bile	 İtalyanlar
tüm	kıyı	şeridini	ele	geçirememiş	ve	ülkenin	iç	bölgelerine	doğru	tek	adım	dahi
atamamıştı.	 “Afrika’daki	 Türk	 egemenliğine	 göz	 diken	 İtalya	 bir	 yıl	 önce
başlattığı	 savaşı	 ‘kazanmıştı’	 ”	 diye	 yazacaktı	 Lenin	 İtalyan-Türk	 savaşının
sonunda.	 “Bundan	 böyle	 Trablus	 İtalyanlara	 aitti…	 Savaşa	 neden	 olan	 neydi
peki?	İtalyan	para	babalarının	ve	kapitalistlerinin	açgözlülüğü…	Ya	da	nasıl	bir
savaştı	 bu	 böyle?	Arapların	 “en	 son”	 silahların	 yardımıyla	 katledildiği	medeni
bir	kıyımdı.”	(Ibid.,	s.	337-38)	Lenin	bu	makalesinde	kadınlar	ve	çocuklar	dâhil
tüm	 aileleri	 katleden	 İtalyan	 emperyalistlerinin	 vahşetini	 betimliyordu.
Toplamda	14.800	Arap	katledilmiş,	1000’i	de	idam	edilmişti.	Lenin	devam	eder:
“	 ‘Barışa’	 rağmen	 savaş	 fiilen	 sürecek,	 Afrika’nın	 kalbindeki	 kabileler,
kıyılardan	uzakta	bulunan	bölgeler	teslim	olmayı	reddedecek.	Uzun	bir	müddet
sonra	 da	 süngüler,	 mermiler,	 ilmekler	 ve	 tecavüzler	 vasıtasıyla
‘medenileştirilecekler’	”.	(Lenin	Toplu	Eserler	Vol	18,	s.	337)	Lenin’in	öngörüsü
tam	 olarak	 doğruydu.	 Çünkü	 Afrika’nın	 merkezindeki	 Arap	 kabileleri	 teslim
olmamıştı.	 Türkiye’nin	 yenilgisinden	 20	 yıl	 sonra	 İtalyanlara	 karşı	 savaş
yürütüyorlardı.

1912	Lozan	Barış	Antlaşması

Balkanlar’da	 patlak	 veren	 savaş,	 Türkiye’yi	 İtalyanlara	 karşı	 savaşı
sürdürmekten	 alıkoymuştu.	 15	 Ekim	 1912’de	 geçici	 (gizli)	 ve	 18	 Ekim’de	 de
Lozan’da	 kalıcı	 bir	 anlaşma	 imzalamıştı.	 Türkiye	 resmî	 olarak	 İtalyanların
Libya’daki	egemenliğini	hiçbir	zaman	tanımadı.	Yalnızca	birliklerini	Libya’dan
çekip	 subaylarını	 geri	 çağırmıştı.	 15	Ekim	 İtalyan-Türk	gizli	 anlaşmasına	 göre
İtalya,	 Trablusgarp	 ve	 Sireneyka’daki	 egemenliğini	 ilan	 eden	 maddenin
feshedilemeyeceğini	 varsayıyordu.	 Sonuç	 olarak,	 Türkiye,	 Trablusgarp	 ve
Sireneyka	nüfusuna	“yeni	maddelerle”	getirilen	tam	özerkliği	sağlamak	için	bir
Padişah	fermanı	yayınlamayı	kabul	etmişti.	İtalyanlar	da	genel	bir	af	çıkarmayı,
Müslümanlık	 dinine	 serbesti	 sağlamayı	 ve	 vakıfları	 muhafaza	 etmeyi	 taahhüt



ediyordu.	 Ayrıca	 bir	 Türk	 temsilci	 almayı	 ve	 bu	 bölgenin	 idari	 ve	 sivil
örgütlenmesi	 için	 yerel	 seçkinlerin	 katılımıyla	 bir	 komisyon	 atamayı	 kabul
ediyordu.	 Türkiye	 de	 Trablusgarp	 ve	 Sireneyka’ya	 asker	 göndermeme	 sözü
vermişti.	Padişahın	Libya’daki	 temsilcisinin	ve	halife	olarak	onun	emri	 altında
bulunan	Müslüman	 liderlerin	 İtalyan	Devleti’ni	gelecekte	onaylayacaklarına	da
karar	verilmişti.

Libya	üzerinde	bir	tür	İtalyan-Türk	kondominyumu	kuran	15	Ekim	1912	geçici
antlaşmasının	hükümleri	fiiliyatta	önemsenmemiş	ve	İtalya,	Libya’yı	sömürgesi
olarak	 görmeye	 devam	 etmişti.	 Türkiye	 bunu	 hiçbir	 zaman	 tam	 olarak	 kabul
etmemiş	 ve	 ancak	 I.	 Dünya	 Savaşı	 sonrasında	 1923	 Lozan	 Antlaşması	 ile
Trablusgarp	 ve	 Sireneyka’daki	 haklarından	 ve	 egemenliğinden	 tamamen
vazgeçmişti.	 Avrupalı	 güçler	 ise	 İtalyan-Türk	 savaşının	 ve	 1912	 Lozan
anlaşmasının	hemen	ardından	İtalyanların	bölgedeki	egemenliğini	tanıyacaktı.

İtalya’nın	Arap	Kabilelerine	Karşı	Savaşı

Libya’da	 barış	 sağlanmış	 olsa	 da	 çatışmalar	 devam	 ediyordu.	 18	 Aralık
1912’de	 İtalyanlar	 Tarhuna’yı	 ele	 geçirdiler	 ve	 1912	 sonu	 itibariyle	 de	 Sitre
Körfezi’nin	batı	yakasını	zapt	ettiler.	1913	Nisanında	 İtalyan	birlikleri	kıyıdaki
dağlara	 çıkartma	 yapıp	 üç	 ay	 kadar	 bu	 bölgeyi	 ellerinde	 tuttular.	 Eş	 zamanlı
olarak,	Cebel	el-Ahdar’ı	işgal	ettiler	(Sireneyka’daki	dağlık	bölge),	fakat	birçok
bölgede	 Senussiler	 tarafından	 örgütlenen	 gerilla	 birlikleri	 tarafından	 ciddi	 bir
şekilde	 yenilgiye	 uğratıldılar.	 Senussiler,	 İtalya’ya	 karşı	 kutsal	 bir	 savaş	 ilan
ettiler	 ve	 İtalyanları	 Sireneyka’nın	 iç	 bölgelerinden	 çekilip,	 işgali	 kıyı	 şeridi
boyunca	tutmak	zorunda	bıraktılar.	29	Nisan	1913’te	Tokra	ve	aynı	yılın	Ağustos
ayında	ise	Bingazi’nin	güneyi	Sirte	kıyıları	işgal	edildi.

1914	 yılında	 İtalyanlar	 Fizan’ı	 ele	 geçirmek	 ve	 Fizan’ın	 başkenti	 Murzuk’a
girmek	üzereydiler.	Fakat	 I.	Dünya	Savaşı’nın	patlak	vermesiyle	geri	çekilmek
zorunda	 kaldılar	 ve	 1916	 itibariyle	 yalnızca	 Trablus	 ve	 Horns	 kasabalarını
koruyabildiler,	 zira	 Libya’nın	 doğusunun	 tamamı	 Senussilerin	 kontrolüne
geçmişti.	 Senussilerin,	 İtalyanlara	 karşı	 mücadelesi	 Türk-Alman	 komutasında
yürütüldü.	1915	Aralıkında	Alman-Türk	güçleri,	Mısır’daki	İngiliz	köprübaşına
Salum	 yönünden	 saldırmak	 için	 de	 Senussileri	 kullanacaktı.	 Ancak	 Britanya
1916’da	 saldırıların	 önünü	 kesmiş	 ve	 aynı	 yılın	 Temmuzunda	 İtalya	 ile
Senussilere	 karşı	 birlikte	 savaşmak	 için	 Fransa’nın	 da	 1917’de	 katılacağı	 bir
anlaşma	imzalamıştı.	Nisan	1917’de	Britanya	ve	İtalya,	emir	olarak	addettikleri
Senussi	 liderlerinden	 Muhammed	 İdris-es-Senussi	 ile	 bir	 anlaşmaya	 vardılar.
Buna	 göre	 Muhammed	 İdris	 yiyecek	 ve	 silah	 sözüne	 karşılık	 Britanya	 ve



İtalya’ya	 karşı	 savaşmayı	 durdurup	 Alman-Türk	 planlarının	 aksine	 hareket
etmeyi	 kabul	 etmişti.	 Fakat	 Ahmed	 Şerif	 es-Senussi’nin	 liderliğindeki	 Doğu
Libya	Senussilerinin	büyük	çoğunluğu	ve	Muhammed	Abdulabid	yönetimindeki
Batı	Libya	Senussileri	Britanya,	İtalya	ve	Fransa’ya	karşı	savaşmayı	sürdürdüler.
İtalya’nın	 bu	 savaştaki	 katkısı	 oldukça	 cılızdı.	 Nihayetinde,	 Ocak	 1917’de
Zaura’yı	ve	yıl	sonu	itibariyle	de	Tripoli	ve	Zaura	arasındaki	bütün	kıyı	şeridini
ele	geçirmişlerdi,	fakat	başarılarının	tamamı	bundan	ibaret	olacaktı.

Kasım	1918’de	Avrupa’daki	askerî	faaliyetlerin	kesilmesiyle,	İtalya	Trablus’a
80.000	kişilik	bir	ordu	çıkarmış	ve	Batı	Libya	bedevileri	ile	teslim	olmaları	için
görüşmeler	 başlatmıştı.	 Fakat	 görüşmeler	 başarısızlıkla	 sonuçlanınca	 İtalya
yeniden	düşmanca	faaliyetlere	girişmişti.	İtalyanların	bu	direnişi	kırması	için	13
yıla	 daha	 ihtiyaçları	 olacaktı.	 Libya	 halkının	 sergilediği	 sebat	 ve	 kahramanlık
ülkenin	 dört	 bir	 yanına	 yayılmış	 savaşın	 en	 belirgin	 özelliğiydi.	 Ne	 var	 ki
1932’de,	 özgürlük	 sevdalılarına	 karşı	 girişilen	 toplu	 katliamlardan	 ve	 vahşice
misillemelerden	 sonra	 İtalyan	 militaristleri	 ülkeyi	 boyunduruk	 altına	 almayı
başarmış	ve	Libya’nın	işgali	tamamlanmıştı.



BÖLÜM	XXIV
19.	Yüzyıl	Sonunda	Suriye,	Filistin	ve	Irak

Türkiye’nin	Finansal	Esareti

19.	 yüzyıla	 yaklaşıldığında	 Suriye,	 Filistin	 ve	 Irak	 hâlâ	 Osmanlı
İmparatorluğu’na	 bağlı	 idari	 bölgelerdi.	 Mısır	 ve	 Sudan’ın	 aksine	 buraların
Babıali’ye	 bağlılığı	 göstermelik	 değildi.	 Bu	 dönem	 boyunca,	 Ön	 Asya’daki
(Anadolu)	Arap	ülkelerinin	 tarihi	Türk	 tarihiyle	yakından	ilintilidir	ve	Osmanlı
İmparatorluğu’nun	genel	tarihinden	bağımsız	analizi	mümkün	değildir.

19.	yüzyıl	sonlarına	doğru	Avrupa	ve	Kuzey	Amerika’da	kapitalizmin	gelişimi,
bu	 sistemi	 son	 evresine	 –emperyalizme–	 taşımıştı.	 Öte	 taraftan	 feodal	 toplum
yapısının	 çözülüşünün	 oldukça	 ağır	 ilerlediği	Türkiye’de	 ve	Arap	 bölgelerinde
kapitalizmin	esasları	henüz	başlangıç	aşamasında	ortaya	çıkmıştı.	Feodalizmden
kapitalizme	geçiş	başlamış	fakat	bu	süreç	son	derece	çelişkili	şartlarda	işlemişti.
Böylece	Türkiye	ilkin	bir	dış	pazara	ardından	da	Avrupalı	kapitalist	güçlerin	bir
yarı-sömürgesine	dönüştürülmüştü.	1856	Hatt-ı	Hümayunu	ile	getirilen	ve	Paris
Barış	 Antlaşması	 ile	 uluslararası	 bir	 yükümlülüğe	 dönüşen	 Tanzimat’ın	 ikinci
dönemi	 yabancı	 sermayenin	 yolunu	 açmıştı.	 Türkiye	 yabancı	 yatırımcılara
demiryolu,	bankacılık,	madencilik	ve	diğer	bazı	imtiyazları	vermeyi	kabul	etmiş;
İmparatorluk	 dâhilinde	 toprak	 satın	 almalarını	 sağlamış	 ve	 onların	 yerel
temsilcilerine	 (Ermeniler,	 Rumlar	 ve	 Hıristiyan	 Arap	 tüccarlar)	 ayrıcalıklar
tanımıştı.	 Zaten	 1856	 Paris	 Barış	 Anlaşması,	 Türkiye	 ve	 Arap	 bölgelerinin
yabancı	 sermaye	 tarafından	 yarı	 sömürgeye	 dönüştürülmesi	 sürecine	 önayak
olmuştu.

Antlaşmayla	 sonuçlandırılan	 1853-56	 Doğu	 Savaşı,	 Türkiye’nin	 finansal
esaretinin	 hazırlığı	 niteliğindeydi.	 1854	 yılında,	 savaş	 esnasında	 askerî
harcamaları	karşılayabilmek	için	Türkiye	ilk	dış	kredisine	başvuracak	ve	en	ağır
şartlarda	 bir	 kredi	 sağlanacaktı.	 75.000.000	 frank	 toplam	 nominal	 değerli
krediden	 Türkiye’nin	 eline	 geçen	 yalnızca	 60.000.000	 frank	 olacak	 ve	 kredi
teminatı	 olarak	Mısır’ın	 ödediği	 vergi	 gösterilecekti.	 Yine	 1855	 yılında	 askerî
harcamaları	 karşılamak	 için	 İzmir	 (Smyrna)	 ve	 Suriye	 gümrüklerinin	 teminat
olarak	gösterildiği	ikinci	bir	krediyle	125.000.000	frank	sağlanacaktı.	Bunu	1858
yılında	125.000.000	 franka	 imza	atarak	95.000.000	 frankın	alındığı	bir	başkası
izleyecekti.	 Bu	 kredi	 de	 İstanbul	 gümrük	 dairelerinin	 gelirleri	 güvence
gösterilerek	 alınabilmişti.	 Sonrasında	 ise	 1860,	 1862,	 1863,	 1865	 (iki	 kredi),



1869,	1870,	1871,	1872,	1873	ve	1874’te	olmak	üzere	on	bir	kredi	daha	gelmişti.
Aynı	sürecin	Mısır’da	da	yalnızca	daha	geniş	bir	kapsamla	işlediğini	görmüştük
zaten.	1874	itibariyle	kredilerin	toplam	miktarı	5.300.000.000	franka	varmış	ve
bu	rakam	üzerinden	Türkiye’nin	eline	geçen	yalnızca	3.012.000.000	frank	yani
nominal	 değerin	 yüzde	 56,8	 olmuştu.	Bankalar	 (çoğunlukla	Fransız	 ve	 kısmen
İngiliz)	 2.000.000.000	 frankı	 ya	 da	 nominal	 değerin	 yüzde	 43,2’sini	 faiz,
komisyon	 ve	 benzeri	 kesintiler	 olarak	 alıkoymuştu.	 1856’da	 bir	 Britanya
Bankası	 olarak	 kurulup	 1863’te	 İngiliz-Fransız	 bankasına	 dönüşen	 Osmanlı
Bankası,	 Türkiye’nin	 mali	 esaretinde	 önemli	 bir	 rol	 icra	 etmişti.	 Bankanın
kendisi	 de	 fahiş	 krediler	 sağlamış	 ve	 diğer	 bankalarla	 kredi	 anlaşmalarında
aracılık	 yapmıştı.	 Ayrıca	 birçok	 yan	 şirket	 kurarak	 İmparatorluk	 topraklarında
oldukça	kazançlı	imtiyazlar	edinmişti.

Peki,	 Türkiye’yi	 ilk	 askerî	 kredi	 sonrasında	 bir	 dizi	 kredi	 anlaşmasına	 iten
sebep	neydi?	Şüphesiz	ki,	bu	sebep	Mısır’dakiyle	aynıydı.	Aralarındaki	tek	fark
Mısır’da	 alınan	 paraların	 Süveyş	 Kanalı’nın	 inşasına	 gitmiş	 olması	 ve
Türkiye’de	 ise	 kilometrik	 garanti	 bazlı	 kurulan	 demiryollarına	 harcanmış
olmasıydı.	Bu,	Babıali’nin	demiryolu	inşasında	imtiyaz	dağıtırken,	imtiyazlıların
sabit	getirisini,	yapılan	hattın	her	kilometresinden	sağladığı	anlamına	geliyordu.
Alınan	 gerçek	 tutar	 ile	 gelirlerin	 garanti	 edilen	 tutarı	 arasındaki	 fark	 Hazine
tarafından	karşılanıyordu.	Bu	kilometrik	garantiler	Türkiye	ve	Arap	bölgelerinin
faizle	 talan	 edilmesinin	 esas	 araçlarından	 biriydi.	 Kilometrik	 garantileri
karşılayabilmek	 için	 devasa	 miktarlarda	 paralara	 ihtiyaç	 duyuluyor	 ve
Türkiye’de	bu	yüzden	yabancı	kredi	arayışına	yöneliyordu.	Bunun	karşılığında
da	 devlet	 gelirleri	 kredilere	 teminat	 olarak	 veriliyordu.	 İlkin	Mısır	 vergileri	 ve
vergi	dairleri	daha	sonra	ağnam	vergisi	(küçükbaş	hayvan	vergisi),	tuz	ve	tütün
tekellerinden	elde	edilen	gelirler	ve	benzerleri	 ipotek	edilmişti.	Kredi	 faizlerini
kapatmak	için	ihtiyaç	duyulan	gelirler	arttıkça	yeni	kredilere	duyulan	ihtiyaç	da
artıyordu.	 İmparatorlukta	 toplanan	 vergi	 miktarında	 bir	 artış	 yaşanmasına
rağmen,	köylü	ekonomisi	tamamen	harap	olmuş	ve	küçük	memurlar,	askerler	ver
din	adamları	maaşlarını	almakta	güçlük	çekmişlerdi.

1875’te	Türkiye’nin	toplam	gelirleri	380.000.000	frank	civarındaydı	ve	bunun
300.000.000’u	 yalnızca	 kredi	 ödemelerine	 ayrılıyordu.	 Bu	 koşullar	 altında,
Babıali	6	Ekim	1875’te	 iflasını	açıklamış	ve	ödemekle	yükümlü	olduğu	 tutarın
yarısının	 peşin	 diğer	 yarısının	 da	 tahviller	 aracılığıyla	 ödeneceği	 açıklamasını
yapmıştı.

Yeni	Osmanlı	Darbesi	ve	1876	Anayasası



Mısır’da	 olduğu	 gibi,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 iflası	 ülkeyi	 hem	 dışarıda
hem	 de	 içeride	 zor	 durumda	 bırakmıştı.	 Hatta	 iflasın	 açıklanmasından	 önce
Avrupalı	 bankerlerin	 boyunduruğu	 ve	 yabancı	 kreditörlerin	 adeta	 bir
hizmetçisine	dönüşen	İmparatorluk,	nüfusun	büyük	bir	çoğunluğu	arasında	derin
memnuniyetsizlikler	 yaratmıştı.	 Özellikle	 Bosna,	 Hersek	 ve	 Bulgaristan’da
olmak	üzere	Balkanda	bir	köylü	hareketi	şekilleniyordu.	1875	yazında	Bosna	ve
Hersek	 köylüleri,	 Müslüman	 feodallere	 karşı	 bir	 ayaklanma	 başlatmış	 ve
tarımsal	 bir	 reform	 talebinde	 bulunmuştu.	 Sonrasında	 bu	 ayaklanma	Rusya	 ve
Sırbistan’ın	da	desteğiyle	ulusal	bir	nitelik	kazanmıştı.	 İsyancılar	bu	bölgelerin
Türkiye’den	ayrılmasını	ve	Sırbistan’a	katılmasını	istiyordu.	1876	Temmuzunda
Sırbistan	ve	Karadağ	imparatorluğa	karşı	bir	savaş	başlatmış	ve	Türkleri	daha	da
kötü	duruma	sürükleyecek	bir	dizi	yenilgiye	uğratmıştı.	İmparatorluğun	dört	bir
yanında	 huzursuzluk	 belirtileri	 ve	 ülkeyi	 yabancılara	 satmakla	 suçlanan	Sultan
Abdülaziz’in	aldığı	önlemler	baş	göstermişti.

Mayıs	 1876’da	 İstanbul’da	 bir	 halk	 gösterisi	 düzenlenmiş	 ve	 22	 Mayıs’ta
birkaç	 bin	 sufist	 zanaatçı,	 tüccar	 ve	 küçük	 memurun	 da	 katılımıyla	 Sultan’ın
sarayına	yürümüştü.	Korkuya	kapılan	Sultan	alıkoyulan	maaşların	ödeneceği	ve
bir	 anayasanın	 getirileceği	 sözünü	 vermişti.	 Fakat	 birkaç	 gün	 sonra	 Sultan’ın
yabancılarla	gizli	görüşmelere	başladığı	bilgisi	ortaya	çıkacaktı.	Bunun	üzerine
bir	 grup	 subay	 ordunun	 başına	 geçmiş	 ve	 29	 Mayıs’ta	 Sultan	 Abdülaziz’i
azlederek	 yerine	 aklı	 kıt	 kardeşi	 V.	 Murat	 geçirmişti.	 Bu	 darbenin	 faal
katılımcıları	arasında	bir	grup	Türk	subayı,	liberal	memurlar	ve	kendilerini	“Yeni
Osmanlılar”	olarak	adlandıran	ve	altmışlarda	yeniden	şekillenecek	bir	grup	olan
entelektüeller	 bulunuyordu.	 “Yeni	 Osmanlılar”	 imparatorluktaki	 durumdan,
Tanzimat’ın	 içler	 acısı	 sonuçlarından	 ve	 yabancı	 sermayenin	 nüfuzundan
oldukça	 hoşnutsuzdular.	 Kendi	 programlarını	 üç	 temel	 başlık	 altında
topluyorlardı:

1)	 Ulusal	 kapitalizmin	 gelişimi.	 “Osmanlıların	 kendi	 ticari	 ve	 sanayi
şirketlerini	kurmalarına	izin	verin;	yeni	demiryolları	inşa	etmelerine	izin	verin”
diye	yazıyordu	bir	belgelerinde.

2)	Anayasal	ve	parlamenter	bir	sistemin	kurulması

3)	Bir	burjuva	kültürünün	geliştirilmesi	ve	Orta	Çağ’a	ait	Türk	yaşam	tarzına
ve	geleneklerine	karşı	çıkılması.

Başlangıçta	 “Yeni	 Osmanlılar”	 kendilerini	 büsbütün	 aydınlanma	 ile
sınırlandırmışlardı.	Bu	 amaçla	 1860’ta	 bir	 çeşit	 ders	 bürosu	 olan	 ve	 yazarlara,
bilim	adamlarına	ve	kamu	ileri	gelenlerine	konuşmalar	ayarlayan	Darülfünun’u



kurmuşlardı.	 1865	 yılında	 ise	 iki	 temel	 engeli	 olan	 gizli	 bir	 politik	 topluluk
kurmuşlardı.	 Öncelikle,	 baskın	 ulusun	 temsilcisi	 olarak	 “Yeni	 Osmanlılar”
Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 tümünü	 Türk	 burjuvazisi	 için	 bir	 pazar	 olarak
görüyorlardı.	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 kendisine	 bağlı	 unsurları	 yönetmesi
gerektiğini	düşünüyor	ve	Osmanlı	boyunduruğundan	kurtulmaya	çalışan	halklara
karşı	 düşmanca	 bir	 tavır	 benimsiyorlardı.	 Üstelik	 bu	 şovenist	 politikayı	meşru
kılmak	 için,	Türklerin	 kendisi	 de	dâhil	 olmak	üzere	 İmparatorluğa	 tabi	 halklar
arasındaki	 ulusal	 ayrımları	 yadsıyan	 “tek	 bir	 Osmanlı	 ulusunun”	 varlığı	 gibi
anlamsız	 bir	 teoriyi	 icat	 etmişlerdi.	 Bu	 teori	 Avrupa’da	 “Pan-Osmanlıcılık”
olarak	bilinecekti.	İkinci	olarak,	“Yeni	Osmanlılar”	halk	kitlelerinden	yalıtılmış
bir	 vaziyetteydiler.	 Neticede	 saray	 devrimi	 (küçük	 bir	 çevrede	 yaşanan	 iktidar
değişimi	 –çev.)	 taktiklerinin	 savunuculuğunu	 yapıyorlardı.	 Zira	 1867	 yılında
Yeni	 Osmanlılar	 saray	 devrimi	 için	 bir	 girişimde	 bulunacaklardı.	 Fakat	 bu
komplo	 polis	 tarafından	 boşa	 çıkarılmış	 ve	 bu	 gizli	 topluluğun	 üyeleri
tutuklanmıştı.	 Bazıları	 ise	 yurt	 dışına	 kaçmayı	 başarmış	 ve	 1873	 yılında	 geri
döndüklerinde	 İmparatorluğun	 farklı	 yerlerine	 sürgüne	 gönderilmişlerdi.	 1869-
71	 arasında	 Irak	Valiliği	 yapmış	 olan	Mithat	 Paşa	 anayasal	 reformların	 yılmaz
bir	 savunucusuydu	 ve	 Yeni	 Osmanlılarla	 yakın	 ilişkileri	 bulunmaktaydı.	 Paşa
1872	 yılında	 Vezir-i	 Azamlığa	 seçilmiş	 fakat	 daha	 sonra	 Sultan’la	 olan
ihtilaflarından	 ötürü	 istifa	 etmişti.	 1876	 yılında,	 Mayıs	 devriminde	 Yeni
Osmanlıların	lideri	olarak	aktif	bir	rol	oynamıştı.

Yeni	 Osmanlılar	 iktidara	 gelene	 kadar	 yüksek	 seviyede	 entrikalar	 çevirmeye
devam	 ettiler.	 Devrimden	 üç	 gün	 sonra,	 1	 Haziran’da	 öldürülen	 Sultan
Abdülaziz’i	devirmişlerdi.	Resmî	ölüm	ilanında	:	“Padişah	Hazretleri	bir	cinnet
anında	 kendisine	 sadık	 tebaasının	 büyük	 kederiyle	 intihar	 etmiştir”	 diye
yazmaktaydı.	 Böylece	 Ağustos	 1876’da	 persecution	 mania’dan	 (herkesi
kendisine	düşman	olarak	görme	hastalığı)	mustarip	V.	Murat’ın	rahatsızlığı	aşırı
derecede	ilerlediği	için	tahtta	daha	fazla	kalamazdı.	Mithat	Paşa	ve	destekçileri
V.	Murat’ın	kardeşi	Abdülhamid	için	bazı	düzenlemeler	yapmış	ve	31	Ağustos’ta
onu	padişah	ilan	etmişlerdi.	Türk	feodallerinin	en	gerici	kesimlerinin	çıkarlarını
gözeten	Sultan	II.	Abdülhamid	geçici	olarak	“Yeni	Osmanlıları”	destekleyecekti.
Zira	 Mithat	 Paşa’yı	 Vezir-i	 Azam	 olarak	 atayacak	 ve	 onu	 yeni	 bir	 anayasa
hazırlamak	 üzere	 görevlendirecekti.	Abdülhamid	 tarafından	 hafifçe	 değiştirilen
Mithat	 Paşa	 anayasası	 padişaha	 birtakım	 önemli	 haklarını	 sürdürme	 şansı
tanıyordu.	 Bakanları	 seçme	 ve	 görevden	 alma,	 savaş	 ve	 barışa	 karar	 verme,
parlamentoyu	 feshetme,	 sivil	 yasaları	 iptal	 etme	 ve	 politik	 olarak	 güvensiz
addettiği	 kişileri	 yargısız	 sürgüne	 gönderme	 hakkına	 sahipti.	 Parlamento	 iki
meclisten	 oluşuyordu:	 padişah	 tarafından	 atanan	 Heyeti	 Âyan	 (Senato)	 ve



mülkiyet	 ve	vasıf	 yaşı	 temelinde	 seçilen	Heyeti	Mebusan.	Dil	 ve	din	 ayrımına
bakılmaksızın	 padişahın	 tüm	 tebaası	 “Osmanlı”	 olarak	 addedilmiş	 ve	 eşit
yükümlülüklere	 ve	 haklara	 sahip	 olmuştu.	 Fakat	 yine	 de	 Türkçe	 resmî	 dil	 ve
İslam	da	resmî	din	olarak	kabul	görmüştü.

Anayasanın	 resmî	 olarak	 duyurulması,	 imparatorluğun	 Balkan	 bölgesindeki
reformlar	 üzerine	 İstanbul’da	 toplanan	Uluslararası	 konferansla	 örtüşmüştü.	 23
Aralık	1876’da	konferansa	katılan	delegasyon	bir	araya	geldiğinde	bir	top	ateşi
duydular.	Türk	 delege	 katılımcılara	 bunun	yeni	 anayasanın	 şerefine	 verilen	 bir
selam	 olduğunu	 açıklamıştı.	 “Bu	 büyük	 olayın	 ışığında	 emeğimizin	 gereksiz
olduğu	 kanaatindeyim”	 diye	 eklemişti.	 Maalesef	 bu	 manevra	 amacına
ulaşamayacaktı.	 Dahası	 Babıali’nin	 Balkan	 haklarının	 talepleri	 karşısındaki
ilgisizliği	 Rus-Türk	 ilişkilerini	 daha	 da	 kötüleştirmiş	 ve	 1877-78	 Türk-Rus
savaşına	neden	olmuştu.

Zulüm	(Abdülhamid	İstibdadı)	1878-1908

Türk-Rus	 Savaşı	 ile	 birlikte	 içeride	 ve	 dışarıda	 cereyan	 eden	 olaylar	 II.
Abdülhamid’in	 anayasayı	 ve	 Yeni	 Osmanlıları	 bertaraf	 etmesini	 mümkün
kılmıştı.	 Hâlihazırdaki	 anayasa	 kendisi	 için	 hiçbir	 şekilde	 uygun	 değildi.
Yalnızca	diplomatik	bir	hamle	olarak	anayasayı	kullanmış	ve	 sonrasında	 ihmal
etmişti.	 1877	 Şubat’ında	 Mithat	 Paşa’yı	 görevden	 alıp	 başkentten	 sürgüne
göndermişti	(başlangıçta	Suriye’ye	ve	sonra	1883	yılında	katledileceği	Hicaz’a).
13	Şubat	 1878’de	 kendisine	 tereddütsüz	 boyun	 eğen	 ve	 1877	başında	 seçilmiş
etkisiz	 parlamentoyu	 süresiz	 olarak	 askıya	 almıştı.	 Fakat	 anayasa	 resmî	 olarak
kaldırılmamıştı.	Aksine	II.	Abdülhamid’in	saltanatı	boyunca	her	yıl	resmî	Türk
takviminde	 devletin	 esas	 yasası	 olarak	 basılmaya	 devam	 edecekti.
Parlamentonun	 ve	 anayasanın	 askıya	 alınmasından	 sonra	 Sultan,	 Zulüm
(Abdülhamid	 İstibdadı)	 olarak	 bilinen	 katı	 bir	 otokratik	 rejim	 getirdi.	 Böylece
Abdülhamid	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	mutlak	hâkimi	oldu.

Lenin,	 Zulüm	 döneminin	 anlaşılması	 babında	 “Dünya	 Tarihinin	 Yeni	 Bir
Bölümü”	 adlı	 makalesinde	 ciddi	 katkılar	 sunmuştur:	 “Sosyal	 ve	 proleter
gelişiminin	 önünde	 ciddi	 şekilde	 engel	 teşkil	 eden	 Doğu	 Avrupa’daki
(Avusturya,	 Balkanlar,	 Rusya)	 Orta	 Çağ’a	 ait	 güçlü	 kalıntılar	 henüz	 ortadan
kalkmamıştı.	 Bu	 kalıntılar	 mutlakiyetçilik	 (sınırsız	 despotik	 güç),	 feodalizm
(toprak	 beyleri	 ve	 feodal	 ayrıcalıklar)	 ve	 ulusların	 baskı	 altına	 alınmasıydı.”
(Lenin	 Toplu	 Eserler	 Cilt	 18,	 s.368)	 Bu	 üç	 temel	 vurgu	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 Zulüm	 dönemindeki	 politik	 ve	 sosyal	 sistemini	 karakteriz
etmektedir.	 Toprak	 beyliği	 hâlâ	 toplumun	 temellerini	 oluşturuyordu.	 Büyük



feodaller	 Abdülhamid’in	 destekçisiydi	 ve	 devletteki	 tüm	 önemli	 noktaları	 ele
geçirmişlerdi.	Ayrıca	Zulüm	dönemi	ölümcül	ulusal	baskı	ve	kitlesel	pogromlar
dönemiydi.	Abdülhamid	Doğu	Anadolu’daki	Ermenilerin	bağımsızlık	hareketini
1894-96’da	 kanla	 boğmuş,	 1896’da	 Girit	 Adası’ndaki	 Yunan	 ayaklanmasını
hemen	 halletmiş	 ve	 Makedonya	 Hıristiyanlarının	 bağımsızlık	 hevesini
bastırmıştı.

Zulüm	 döneminde	 ülke	 hükümet	 tarafından	 değil,	 bizzat	 Sultan’ın	 sarayı
tarafından	 yönetiliyordu.	 Abdülhamid’in	 etrafını	 en	 geri	 kalmış	 bölgelerin	 –
Arabistan	 ve	 Kürdistan–	 feodal	 beyleri	 sarmıştı.	 Gerici	 Arap	 ve	 Çerkez
kumandanların	 komutasındaki	 Kürtler,	 İmparatorluktaki	 Hıristiyan	 nüfus
arasında	 terör	 estiren	 düzensiz	 süvari	 birliklerinin	 –hamidiye	 alayları–
omurgasını	meydana	 getiriyordu.	Aynı	 şekilde	Çerkez,	Arnavut,	Kürt	 ve	Arap
feodaller	 sarayda	önemli	 bir	 rol	 icra	 ediyordu.	Adeta	 ülkenin	gerçek	hükümeti
gibiydiler.	 Sultan’ın	 herhangi	 bir	 cariyesi	 bakanlardan	 daha	 büyük	 bir	 etkiye
sahipti.	Sarayın	danışman	gurubu	 tamamen	yozlaşmıştı	ve	yabancı	kapitalistler
yalnızca	 imparatorluğun	 ileri	 gelenlerini	 değil	 Sultan’ın	 kendisini	 bile	 satın
alacak	bir	konuma	gelmişti.

Zulüm	 döneminde,	 jurnalcilik	 ve	 karşılıklı	 casusluk	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 dört	 bir	 yanına	 yayılmıştı.	 Sultan’ın	 çevresindekiler
birbirlerini	 yakından	 takip	 ediyor	 ve	 birbirlerini	 jurnalliyorlardı.
İmparatorluktaki	 tüm	 sosyal	 yaşam	 sürekli	 olarak	 polis	 ve	 ajanlarının
gözetiminde	 geçiyordu.	 Hatta	 Abdülhamid,	 birisinin	 kendisini	 kablolar
aracılığıyla	 öldürebileceği	 korkusuyla	 sarayında	 elektrik	 ve	 telefonu	 da
yasaklamıştı.

Panislamizm	 gerici	 bir	 yorumuyla	 Zulüm	 döneminin	 resmî	 ideolojisi	 haline
gelmişti.	Abdülhamid,	Cemaleddin	Afgani’nin	 tüm	Müslüman	 halkların	 birliği
yönündeki	 öğretisini	 benimsemişti.	 Zira	 ideali	 tüm	Müslümanları	 kapsayan	 ve
imanın	hüküm	sürdüğü	bir	devletin	başında	olmaktı.	Bu	sebeple	II.	Abdülhamid
iktidarını	Mısır	Müslümanlarına	(Britanya’nın	kontrolü	altında	bulunan),	Kuzey
Afrika	Müslümanlarına	(Fransızların	kontrolü	altındaki),	Britanya	Hindistanı’na
ve	 Kafkasya,	 Orta	 Asya	 ve	 Volga	 Müslümanlarına	 (Rusya’nın	 egemenliği
altında)	 yayma	 niyetindeydi.	 Bu	 şiddetli	 emperyalist	 planlar,	 İtilaf	 Güçleri’ne
karşı	 mücadelesinde	 Türkiye’yi	 de	 kullanmak	 isteyen	 Wilhelm	 tarafından	 da
destekleniyordu.

Muharrem	Kararnamesi

Zulüm	 rejimi,	 yabancı	 sermayenin	 Türkiye’yi	 ve	 Arap	 bölgelerini	 finansal



olarak	 esaret	 altına	 almak	 için	 nüfuz	 edebileceği	 en	 uygun	 devlet	 haliydi.	 Bu
dönem	boyunca	Abdülhamid’in	nüfuz	alanlarının	yarı-sömürgeleri	sömürüsü	iki
şekilde	 etkilenmişti.	Bir	 taraftan	Türkiye	 ve	Arap	 vilayetleri	 bir	 pazar	 ve	 ham
madde	 kaynağı	 olarak	 kullanılıyor,	 öte	 yandan	 külfetli	 krediler	 ve	 kilometrik
garantili	 demiryolu	 inşaatları	 vasıtasıyla	 yağmalanıyordu.	 İmparatorluğun	 dış
ticaret	hacmindeki	artıştan	da	izlenebileceği	gibi	19.	yüzyıl	sonunda	Türkiye’nin
bir	 pazar	 ve	 ham	madde	 sağlayıcısı	 olarak	 önemi	 artmıştı.	 Türk	 dış	 ticareti	 I.
Dünya	 Savaşı’ndan	 önceki	 otuz	 yıl	 içinde	 iki	 kattan	 fazla	 artmıştı.	 Aşağıdaki
rakamlar	Türkiye’nin	ithalat	ve	ihracatını	göstermektedir	(yıllık	ortalama	milyon
lira	olarak).

Yıllar İthalat İhracat
1880 17,8 8,5
1900 23,8 14,9
1913 40,8 21,4

Suriye,	Irak	ve	Filistin	imparatorluğun	ithalatının	çeyreğini	ve	ihracatının	beşte
birini	 gerçekleştiriyordu.	 Dış	 ticaretteki	 artış	 Türkiye’yi	 ve	 Arap	 bölgelerini
dünya	kapitalist	ekonomisine	eşit	birer	üye	olarak	değil	de	tarımsal	ürün	ve	ham
madde	 sağlayıcısı	 olarak	 sürüklemişti.	 İmparatorluğun	 ticareti	 eşitsiz
mübadeleye	dayanıyor	ve	özel	bir	kolonyal	karakter	 taşıyordu.	Kumaş	ve	 iplik
ülkenin	 temel	 ithalatını	 oluştururken	 ham	yün	 ve	 ipekle	 beraber	 deri,	 tütün	 ve
çeşitli	 astropikal	 meyveler	 ihracatının	 temel	 kalemleriydi.	 Üstelik	 Britanya
sermayesi	 hâlâ	 Türk	 ticaretinde	 esas	 bir	 rol	 oynuyordu.	 Fakat	 19.	 yüzyılın
seksenlerinde	 ve	 doksanlarında	 durum	 değişmeye	 başlayacaktı.	 Britanya	 ülke
pazarındaki	baskınlığını	sürdürse	de,	Türkiye’ye	ihracatını	ciddi	şekilde	arttırmış
olan	 Almanya	 tarafından	 zorlanmaya	 başlamıştı.	 Almanya’nın	 1882’de	 ihraç
ettiği	mallar	6.000.000	mark	değerindeyken	bu	rakam	1895’te	35.000.000	marka
çıkmıştı.	Sermayenin	artan	ihracı	emperyalist	çağın	belirleyici	özelliklerindendir.
Üstelik	 bu	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 ekonomik	 gelişimini	 de	 teşvik
etmeyecekti.	 Yabancı	 sermaye	 yatırımları	 sanayide	 değil	 aksine	 devlet
tahvillerinde	ve	demiryolu	inşasında	kullanılıyordu.	Zulüm	döneminde,	daha	net
bir	 ifadeyle	1890-1908	arasında,	Türkiye	45.000.000	 lira	değerinde	on	 iki	adet
yeni	 kredi	 aldı.	 I.	Dünya	Savaşı	 öncesinde	 toplam	dış	 borç	152.300.000	 liraya
ulaşmıştı.	Kamu	borçları	Türkiye’deki	yabancı	sermaye	yatırımlarının	en	temel
alanıydı.	Diğer	yabancı	sermaye	alanları	arasında	bankacılık	ve	demiryolu	inşası
da	bulunmaktaydı.	 1914	yılı	 itibariyle,	 krediler	haricinde	Türkiye’deki	yabancı
yatırımların	 63.400.000	 £	 civarında	 olduğu	 tahmin	 ediliyordu.	 Bu	 tutarın
39.100.000’i	 demiryolu	 inşasına	 ve	 10.200.000’i	 de	 bankalara	 gitmişti.



Endüstriyel	yatırımlar	5.500.000	£,	yani	yabancı	yatırımların	yalnızca	yüzde	8’i
civarındaydı.

Türkiye’nin	 yabancı	 sermaye	 tarafından	 tefecilikle	 sömürülmesi,	 ülke
maliyesini	tüketmiş	ve	onu	tam	bir	çöküşe	sürüklemişti.	1875’teki	ilk	iflası	1879
yılındaki	bir	diğeri	izleyecekti.	Süper	güçlerin	talebiyle	Sultan,	1881’de	Osmanlı
İmparatorluğu	 maliyesi	 üzerinde	 yabancıların	 kontrolünü	 mümkün	 kılan
“Muharrem	 Kararnamesini”	 yayınlayacaktı.	 Muharrem	 ismini	 taşıması	 hicri
takvime	 göre	 28	 Muharrem	 (20	 Aralık	 1881)	 günü	 olmasındandı.	 Muharrem
Kararnamesi	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 borçlarını	 teminat	 altına	 alıp
2.400.000.000	frankta	sabitlemişti.	Borç	miktarı	yarısından	fazla	indirilmiş	fakat
buna	 rağmen	 Babıali’nin	 gerçek	 borç	 miktarı	 olan	 300.000.000	 frankın	 çok
üstünde	 kalmıştı.	 Osmanlı	 kamu	 borçlarını	 denetlemek	 için	 özel	 bir	 idare
oluşturulmuştu.	Resmiyette	 bir	Türk	Kurumu	gibi	 görünse	 de	 aslında	Osmanlı
Düyun-u	 Umumiye	 İdaresi	 Fransız,	 Britanya,	 İtalyan,	 Alman	 ve	 Avusturya-
Macaristan	 bankalarını	 temsil	 eden	 yabancıların	 elindeydi.	 Rusya	 bu	 idarede
temsil	edilmemişti	fakat	300.000.000	ruble	(802.000.000	frank)	savaş	tazminatı
Borçlar	 İdaresi	 tarafından	 tahsil	 edilecekti.	 Türkiye’nin	 Düyun-u	 Umumiye
İdaresindeki	temsilcisinin	ihtiyatlı	oy	hakkı	oldukça	önemsizdi.

Düyun-u	 Umumiye	 İdaresi	 imparatorluğun	 ikinci	 maliye	 bakanlığı	 haline
gelmişti.	 Öyle	 ki	 Türk	 devlet	 mekanizmasına	 paralel	 faaliyetlerde	 bulunan	 ve
daha	 geniş	 yetkilerle	 donatılmış	 5.000’den	 fazla	 memuru	 istihdam	 ediyordu.
Ayrıca	 imparatorluğun	en	önemli	gelirleri	bu	İdare’nin	kontrolü	altına	girmişti.
Tütün	 ve	 tuz	 tekellerinden,	 pul	 ispirtodan,	 çeşitli	 vilayetlerin	 aşar	 vergisinden
gelen	 gelirler,	 Bulgaristan	 haracı,	 Doğu	 Rumeli	 ve	 Kıbrıs’tan	 gelen	 gelirler,
gümrüklerdeki	artı	tutarlar	(artış	durumlarında)	ve	benzeri	tüm	gelirler	İdare’nin
kasasına	akıyordu.

İdare’nin	 gasp	 ve	 yağma	 yöntemleri	 yalnızca	 imparatorluğun	 vergilerinde
yoğunlaşmıştı.	Ayrıca	aynı	yabancı	sermaye	gurubu	tarafından	kontrol	edilen	ve
yüksek	 faizle	 tefecilik	 yapan	 bir	 dizi	 çevre	 de	 Osmanlı	 Borçlar	 İdaresinin
üstünden	filizlenmişti.	1883	yılında	oldukça	kârlı	olan	tütün	tekeli	bağımsız	bir
imtiyaz	 olan	 Osmanlı	 Tütün	 Rejisi’ne	 devredildi.	 Bu	 imtiyaz	 ayrıca	 tütün
üretme,	 satın	 alma	 ve	 satma	 hakkını	 da	 edinmişti.	 Reji’nin	 tiranlığı	 başta
Suriye’dekiler	 olmak	 üzere	 tütün	 yetiştiricilerinin	 durumunu	 ciddi	 şekilde
etkilemişti.

Alman	Nüfuzu

19.	yüzyıl	sonlarında,	yabancı	kapitalistlerin	olağanüstü	kârlar	edinmek	için	bir



araç	 olarak	 gördükleri	 demiryolu	 inşası,	 sonrasında	 bütünüyle	 politik	 bir
karaktere	 bürünecekti.	Yani	 demiryolu	 inşası	 politik	 nüfuzun	ve	 emperyalistler
arası	 yoğun	 bir	 rekabet	 aracına	 dönüşmüştü.	 Alman	 militarizminin	 en	 büyük
teorisyen	 ve	 uygulayıcılarından	 biri	 olan	 Kont	 Moltke	 demiryolu	 inşasının
önemini	ilk	kavrayan	kişilerdendi.	19.	yüzyıl	ortalarında	yazdığı	bir	makalesinde
Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	boydan	boya	geçecek	bir	 demiryolu	kurma	 teklifini
yapmaktaydı.	 Bu	 demirden	 kolların	 yayıldığı	 omuzlar	 Birleşik	 Alman
İmparatorluğu’dur	 diye	 yazmaktaydı.	 Bu	 kollar	 sonra	 Anadolu’yu	 kesmeli	 ve
parmaklarını	Kafkasya,	Irak	ve	İran	sınırlarına	kadar	uzatmalıydı.

19.	yüzyılın	altmışlı	yılları	itibariyle	Alman	iktisatçılar	ve	sosyologlar	Osmanlı
İmparatorluğu’na	gelecekteki	sömürgeleri	gözüyle	bakıyorlardı.	Alman	iktisatçı
Rodbertus,	 Türk	mirasının	Almanya’ya	 geçeceği	 ve	Alman	 askerî	 taburlarının
Boğazlar	 kıyılarında	 konuşlanacağı	 günleri	 görecek	 kadar	 yaşamayı	 umut
ediyorum	diye	yazmaktaydı.	Almanya’nın	yeniden	birleşmesinden	sonra	Alman
junkerler	 (Alman	 Asilzadeler	 –çev.)	 ve	 kapitalistler	 bu	 yayılmacı	 planları
uygulamaya	koymaya	başladılar.	Osmanlı	İmparatorluğu	Almanya’nın	sömürge
bölgesine	 ve	 Irak	 tahıl	 ambarıyla	 pamuk	 plantasyonlarına	 dönüştürülecekti.
Alman	diplomasisi,	Türkiye’nin	tamamıyla	Almanya’nın	kontrolü	altına	gireceği
ve	 bu	 yüzden	 imparatorluğu	 paylaşma	 planları	 için	 herhangi	 bir	 eylemde
bulunmamanın	hesabını	yapıyordu.

Alman	 nüfuzu,	 askerî,	 ekonomik	 ve	 politik	 kanallardan	 ilerliyordu.	 1882’de
Baron	von	der	Goltz’un	askerî	heyeti	Türkiye’ye	davet	edilmiş	ve	burada	on	dört
yıl	 geçirmişti.	 Albay	 von	 der	 Goltz’a	 Türk	 paşalığı	 verilmiş	 ve	 o	 da	 orduyu
yeniden	 düzenlemişti.	 Üstelik	 Türk	 askerî	 okulları	 bu	 heyetin	 denetimine
bırakılmıştı.	 Alman	 askerî	 gelenekleri	 Sultan’ın	 ordusuna	 tanıtılmıştı.	 Birçok
Türk	subayı	askerî	eğitimlerini	tamamlamak	üzere	Almanya’ya	gönderilmişti.	Eş
zamanlı	 olarak	 Almanya	 von	 Moltke’nin	 demiryolu	 planlarını	 uygulamaya
koymuştu.	 Deutsche	 Bank	 ve	 Wurtemberg	 Bank’ın	 talimatlarıyla	 faaliyette
bulunan	Alman	kapitalist	Alfred	Kaulla	4	Ekim	1888’de,	Boğaz’dan	Ankara’ya
kadar	 bir	 demiryolu	 inşasının	 imtiyazını	 almıştı.	 Bu	 hat	 Üsküdar	 Haydarpaşa
istasyonundan	 başlıyordu.	 İzmir’e	 kadar	 olan	 başka	 bir	 hat	 halihazırda	 bir
İngiliz-Yunan	şirketi	tarafından	inşa	edilmişti.	Devlet	bu	hattı	İngilizlerden	satın
alıp	 Almanlara	 devretmiş	 ve	 Alfred	 Kaulla	 hattı	 devam	 ettirme	 görevini
üstlenmişti.	 Bunu	 Bağdat’a	 kadar	 uzatma	 planı	 henüz	 ortalıkta	 yoktu	 fakat
emperyalizm	çağında	uluslararası	ilişkiler	tarihinde	önemli	bir	role	sahip	Bağdat
Demiryollarının	temelleri	atılmıştı.

Kaiser	 II.	Wilhelm	Alman	 etkisini	 arttırmak	 için	 Doğu’ya	 iki	 ihtişamlı	 gezi



düzenlemişti.	Bu	gezilerden	ilki	1889	Kasımında,	II.	Wilhelm’in	tahta	çıkışından
kısa	 bir	 süre	 sonra	 gerçekleşmişti.	 Tüm	 her	 şey	 inanılmaz	 bir	 görkem	 içinde
hazırlanmıştı.	 Sultan’ın	 kendisi	 sarayının	 önündeki	 tümsekten	 top	 atışlarıyla
Kaiser’i	 karşılamış	 ve	 yine	 Sultan’ın	 emriyle,	 Kaiser	 onuruna	 özel	 bir	 nişan
bastırılmıştı.	Wilhelm,	Bismarck’a	çektiği	bir	telgrafta	“İstanbul’a	olan	ziyaretim
cennete	ait	bir	düş	gibiydi”	demişti.

Alman	 diplomatlar,	 sürekli	 olarak	 diğer	 Avrupalı	 güçlerin	 Türkiye’ye	 karşı
takındıkları	düşmanca	tavrı	vurgulayarak	Babıali	ile	diğer	Avrupalılar	arasındaki
ihtilafları	ustaca	kullanıyordu.	Britanya	Mısır	ve	Kıbrıs’ı	zapt	etmiş,	Fransızlar
Cezayir	 ve	 Tunus’a	 zorla	 el	 koymuş	 ve	 Rusya	 Kars	 ve	 Ardahan’a	 girip
Balkanların	 bağımsızlığını	 kazandırmıştı.	 Böylece	 Alman	 diplomatlar	 kendi
ülkelerinin,	Türkiye’nin	 topraklarına	el	koymak	ya	da	onu	zayıflatmak	gibi	bir
niyetinin	olmadığını	iddia	ediyor	ve	Sultan’ı	diğer	güçlerin	gerçek	ya	da	hayalî
saldırı	planları	 ile	korkutuyorlardı.	Bu	strateji	Türk-Alman	yakınlaşmasında	ve
Almanya’nın	 Türkiye	 üzerinde	 politik	 kontrol	 sağlamasında	 kesin	 bir	 etkiye
sahipti.	 19.	 yüzyılın	 seksen	 ve	 doksanlı	 yıllarında	 Britanya	 lehine	 olan	 eski
yönelimin	 Almanya	 tarafına	 kaydığı	 gözlemlenebilirdi.	 Almanya,	 Babıali’nin
“dostu	ve	müttefiki”	olmuştu.

Kaiser	 II.	Wilhelm’in	Doğu’yu	 Ekim	 1898	 tarihindeki	 ikinci	 ziyareti	Alman
diplomasisinin	 başarısını	 garantiye	 almıştı.	 Hatta	 bu	 ziyaret	 ilkini	 gölgede
bırakacak	 bir	 ihtişam	 ve	 görkem	 dâhilinde	 gerçekleşmişti.	 Kaiser	 ziyaretini
yalnızca	 İstanbul’la	 sınırlandırmamış,	 Kudüs	 ve	 Şam’ı	 da	 ziyaret	 etmişti.
Müslümanların	 savunucusu	 ve	 koruyucusu	 olduğunu	 iddia	 ederek,	 bazı
evliyaların	 türbelerini	 ziyaret	 etmiş	 ve	 Selahaddin’in	 mezarına	 bir	 çelenk
bırakmıştı.	 Selahaddin’in	 mezarın	 başında	 “Sultan	 Hazretleri	 ve	 ona	 Halife
olarak	 saygı	 duyan	 üç	 yüz	 milyon	 Müslüman	 emin	 olmalıdır	 ki,	 Alman
İmparatorluğu’nda	 her	 daim	 bir	 dostları	 olacaktır”	 (George	 Antonius,	 Arap
Uyanışı,	I.	s.	77)	diye	bir	konuşma	yapmıştı.

Kaiser’in	 ikinci	 ziyareti	 demiryolu	 imtiyazları	 için	 verilen	 mücadelelerin
oldukça	 yoğunlaştığı	 bir	 dönemle	 örtüşüyordu.	 1892’de,	 Ankara’ya	 uzanan
hattın	 tamamlanmasından	 sonra,	 Almanlar	 hattı	 devam	 ettirmek	 için	 yeni	 bir
imtiyaz	 teklifinde	bulunacaktı.	Hat	Ankara’ya	girmeden	önce	güneye	doğru	bir
kola	 ayrılıyor	 ve	 doğuya,	 Konya	 yönüne	 doğru	 dönüyordu.	 Fakat	 bu	 imtiyaz
Britanya,	 Fransa	 ve	 Rusya	 tarafında	 protestolarla	 karşılanmıştı.	 Almanlar
imtiyaz	konusunda	ısrarcı	davranarak,	Britanya’yı	Mısır	meselesinde	muhalefet
yaratmakla	 tehdit	 ediyordu.	 Böylece	 Britanya	 aldığı	 pozisyonu	 değiştirmek
zorunda	kalmış	ve	Alman	şirketleri	imtiyazı	almıştı.



Demiryolu	 1894	 yılında	 Konya’ya	 ulaştığında,	 Bağdat’a	 kadar	 devam	 etme
meselesi	 gündeme	 gelmişti.	 Bunun	 için	 oldukça	 yoğun	 bir	 diplomatik
mücadeleye	 girişilecekti.	 Türkiye	 kilometrik	 garanti	 sağlama	 niyetinde	 olsa	 da
bunun	 için	 yeterince	 kaynağa	 sahip	 değildi,	 bu	 yüzden	 Almanya	 ithalat
vergilerini	 ad	valorem	 (malın	 değeri	 üzerinden)	 yüzde	 8	 ila	 11	 artırabileceğini
önerisini	 yapmıştı.	 Fakat	 bu	 öneri,	 Türkiye’yi	 ticari	 anlaşmalarla	 bağlı	 olduğu
Britanya,	Fransa	ve	Rusya’nın	yaptırımları	 ile	karşı	karşıya	bırakmak	anlamına
gelecekti.	 Britanya	 bu	 gümrük	 artışını	 yalnız	 Britanya	 sermayesinin	 Bağdat
Demiryollarının	 yapımına	 davet	 edilmesi	 şartıyla	 kabul	 edeceğini	 açıklamıştı,
Fransa	da	aynı	yolu	benimsemiş	ve	nihayetinde	Bağdat	Demiryolları	meselesinin
uluslararasılaşması	 sonucu	 doğmuştu.	 Rusya	 ise	 bu	 hattın	 inşasına	 bütünüyle
karşı	çıkıyordu.

1899’da	 Alman	 kapitalistleri	 inşaatı	 uluslararası	 teşebbüslerle	 yapmayı
kabullenmişti.	Britanya	ve	Fransız	sermayelerine	katılım	için	davet	gönderilecek
fakat	 Almanlar	 yönetim	 hisselerini	 ve	 demiryolunun	 tümden	 işletim	 hakkını
ellerinde	 tutacaktı.	Daha	sonra	hisselerin	paylaşılması,	 işletme	ve	 idari	yetkiler
üzerine	uzun	uzadıya	bir	tartışma	baş	gösterecekti.	Neticede	ise	Fransız	Devleti
Almanlarla	 bir	 uzlaşıya	 varamamış	 ve	 demiryolu	 inşasında	 yer	 almayı
reddetmişti.	 Diğer	 güçlerle	 bir	 anlaşmaya	 varamayan	 Almanya	 hattın	 ilk	 200
kilometresini	 yapmaya	 karar	 vermişti.	 1903’te	 inşa	 için	 nihai	 bir	 imtiyaz
sözleşmesi	 yapılmış	 fakat	 Almanların,	 diğer	 güçlerin	 gümrük	 vergisi	 artışı	 ve
demiryolunun	uzatılması	hususundaki	onaylarını	alması	1911’i	bulmuştu.

Britanya	ve	Fransa’nın	İmparatorluğun	Arap	Bölgelerindeki	Konumu

Almanya’nın	 yoğunlaşan	 nüfuzuna	 rağmen	Britanya	 ve	 Fransız	 kapitalistleri
Osmanlı	 İmparatorluğu’nda,	 ücra	 Arap	 bölgeleri	 başta	 olmak	 üzere	 önemli
konumlar	 işgal	 etmeye	 devam	 ediyordu.	 Suriye	 ve	 Lübnan,	 Fransa’nın	 etki
alanındaydı	ve	Irak,	bir	 raddeye	kadar	da	Filistin,	 İngilizlerin.	Bilhassa	Fransa,
kendi	etki	alanlarını	ucuz	 tarımsal	ürün	kaynağına	dönüştürmüştü.	20.	yüzyılın
başlarında	 Suriye	 ihracatının	 yaklaşık	 üçte	 biri	 buraya	 gidiyordu.	 Fransız
yatırımcılar,	 Suriye	 ham	 ipeğinin	 üretimi	 ve	 satılmasını	 neredeyse	 tamamen
kontrol	 ediyor	 ve	 bu	 ipeğin	 tamamına	 yakınını	 Lyon	 tekstil	 imalathanelerinde
kullanıyordu.	 İpek	 işlemenin	 birincil	 aşaması	 Fransız	 sermayesi	 ve	 onun
komprador	temsilcileri	tarafından	tekelleştirilmişti.	Bunun	yanı	sıra	Suriye	tütün
yetiştiricileri	de	bütünüyle,	Fransız	sermayesinin	baskın	olduğu	Reji’ye	bağlıydı.
Ham	madde	 tedarik	 işlemini	 hızlandırmak	 için	 Fransızlar	 Beyrut’ta	 büyük	 bir
liman	 kurmuş	 ve	 iç	 bölgelerle	 kıyıları	 birleştiren	 bir	 dizi	 demiryolu	 hattını
buraya	kadar	döşemişti	(Yafa’dan	Kudüs’e	ve	Beyrut’tan	Şam’a).	Dahası	ülkenin



finansal	 esaretinde	 önemli	 rolü	 bulunan	 Credit	 Lyonnais	 gibi	 bazı	 Fransız
bankalarının	şubeleri	Suriye	ve	Filistin’de	birbiri	ardına	açılıyordu.

Britanya	malları	için	bir	pazara	ve	tarımsal	ürün	tedarikçisine	dönüşen	Irak’ta
ise	 Britanya	 sermayesinin	 ağırlığı	 söz	 konusuydu.	 20.	 yüzyılın	 başlangıcında
Britanya,	Irak	ithalatının	yaklaşık	üçte	ikisini	karşılıyordu.	Yine	Irak	ihracatının
üçte	biri	de	Britanya’ya	ve	onun	Hindistan’daki	nüfuz	bölgesine	gidiyordu.	Irak
tarımsal	 ürünlerinin	 üretimi	 ve	 satılması,	 Basra	 ve	 Bağdat’taki	 İngiliz
ihracatçıların	 kontrolü	 altındaydı.	 Britanya	 1861’den	 beri	 Fırat	 ve	 Dicle
üzerindeki	 nehir	 taşımacılığı	 imtiyazını	 elinde	 tutuyordu.	Gelgelelim,	 Britanya
ve	 Fransız	 kapitalistleri	 Arap	 bölgelerindeki	 yegâne	 patronlar	 değildi.	 Zira
Belçika,	 Avusturya-Macaristan	 ve	 İtalya	 kapitalistleri	 ile	 rekabet	 etmek
zorundaydılar	 ama	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 diğer	 her	 yerinde	 olduğu	 gibi
esas	 rakipleri	 Almanya’ydı.	 Alman	Deutsche	Doğu	Bank	 ve	Deutsche	 Filistin
Bank’ın,	Suriye	ve	Filistin’de	birçok	şubesi	mevcuttu.	Alman	emperyalizminin
teorisyenlerinden	biri	olan	Paul	Rohrbach,	Almanya’nın	Doğu’daki	geleceğinin
Anadolu,	Suriye,	Mezopotamya	ve	Filistin’de	yattığını	yazmıştı.	“Dünyanın	en
zengin	 petrol	 yataklarından	 biri	 Bağdat	 demiryollarının	 işlediği	 Ninova
yakınlarında	 bulundu.	 Toros	 Dağlarının	 kalbinde	 devasa	 miktarda	 bakır
madenleri	ve	diğer	metaller	yatmakta.	Babil	ovaları	dünyanın	en	büyük	buğday
ve	 pamuk	 depolarına	 dönüştürülebilir.	 Mezopotamya’da	 milyonlarca	 koyunu
besleyebilecek	 çayırlar	 mevcut.	 İşte	 burası	 en	 çok	 ihtiyaç	 duyduğumuz
kaynakların	 büyük	 çoğunluğuna	 sahip	 olan	 yerler.	 Daha	 da	 iyisi	 hepsinin	 bir
yerde	toplanmış	olması”.

Arap	Halklarının	Zulüm	Rejimine	Karşı	Mücadelesi

Yabancı	 sermayenin	 nüfuzu	 ve	 Zulüm	 döneminin	 polis	 rejimi	 genel	 bir
hoşnutsuzluk	 dalgası	 yaratmıştı.	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 halkları	 yabancı
kapitalistler	 ve	 Türk	 paşalarının	 çifte	 baskısına	 maruz	 kalıyordu.	 Fakat	 halk
sorunların	esas	sebebi	olarak	Zulüm	rejimini	ve	onun	baskıcı	feodal-bürokratik
ve	 vergi	 ödeme	 sistemini	 görüyordu.	 Hatta	 yabancı	 esaretinin	 başlıca	 kaynağı
olarak	 yine	 bu	 rejimi	 suçluyorlardı.	 Rejime	 karşı	 baş	 gösteren	 hoşnutsuzluk
ulusal	 burjuvazinin	 temsilcilerine,	 entelijansiyaya	 ve	 ayrıca	 geniş	 halk-köylü,
zanaatçı	 ve	 doğmakta	 olan	 işçi	 sınıfı	 kitlelerine	 de	 yayılmıştı.
Memnuniyetsizliğin	 boyutları	 Arap	 entelektüellerinin	 devlet	 karşıtı
düşüncelerinde	ve	kendiliğinden	gelişen	halk	hezeyanlarında	da	görülebiliyordu.
1886	yılında,	Dürzi	Tepelerinde,	Dürzi	kabilelerinin	 soylu	 temsilcilerinden	biri
olan	Şibli	Atraş	tarafından	yönetilen	bir	köylü	ayaklanması	patlak	vermişti.	Şibli
Atraş	 fellahların	 dostu	 olarak	 adlandırılmış	 ve	 Dürzi	 köylülerin	 tam	 desteğini



almıştı.	 İsyan,	 ancak	 Türk	 otoriteleri	 uzlaşmaya	 ve	 Şibli	 Atraş’ı,	 Dürzi	 Emiri
olarak	atamayı	kabul	etmeye	yanaştığı	zaman	dinecekti.

Aynı	 şekilde	 1896	 yılında,	 Türklerin	 zorunlu	 askerlik	 hizmetini	 getirme
girişiminde	bulunduğu	 esnada,	Dürzi	Tepelerinde	yeni	 bir	 isyan	daha	 çıkmıştı.
Bu	 isyan	 1899’da,	 Türk	 otoriteleri	 Süveyda’da	 bir	 kışla	 ve	 Dürzi	 Tepelerinde
idari	 bir	 yapı	 inşa	 etmeye	 başladığında,	 yeniden	 alevlenmişti.	 İsyanın
bastırılmasında	 devlet	 500	 kadar	 kayıp	 vermişti.	 Fakat	 1906	 senesinde	 aynı
bölgede	yeni	karışıklıklar	yeniden	baş	gösterecekti.

Kentli	nüfus	arasındaki	asıl	büyük	karışıklıklar	ve	kargaşalar	Halep	(1895)	ve
Beyrut’ta	 (1903)	 yaşanmıştı.	 Fakat	 bunlar	 da	 kendiliğinden	 ve	 yerel	 karakterli
ayaklanmalar	oldukları	için	kitlelerin	koordinesiz	eylemlerini	bastırmakta	zorluk
çekmeyen	 Türk	 yöneticilerine	 karşı	 büyük	 bir	 tehdit	 oluşturamamıştı.	 1875’te
derin	 kökleri	 olan	 benzeri	 bir	 memnuniyetsizlik	 Arap	 entelektüellerinin
Beyrut’ta	gizli	bir	 topluluk	kurmasına	yol	açmıştı.	Bu,	 İbrahim	Yazıcı	ve	Faris
Nimr’in	 başkanlığını	 yaptığı	 Şam,	 Trablus	 ve	 Suweida’da	 kolları	 olan	 bir
topluluktu.	 Topluluğun	 dolaşımda	 olan	 broşüründe	 amaç	 ve	 hedefleri
tanıtılıyordu.	1880’de	oluşturulan	programda,	Suriye	ve	Lübnan’ın	bağımsızlığı,
Arapçanın	resmî	dil	olarak	tanınması,	istibdadın	ve	ifade	özgürlüğünün	önündeki
diğer	 engellerin	 kaldırılması	 ve	 Suriye	 ve	 Lübnan	 sınırlarındaki	 yerel	 askerî
birliklerin	 kullanılmasının	 yasaklanması	 çağrısında	 bulunuyorlardı.	 Fakat
topluluğun	faaliyetleri	yavaş	yavaş	kitlelerden	kopmuş,	azalmaya	yüz	tutmuş	ve
1885	dolayında	bütünüyle	son	bulmuştu.

Ölümcül	polis	baskısı	ve	geniş	ölçekli	casusluk	faaliyetleri	ulusal	bağımsızlık
fikirlerinin	 şekillenmesi	 ve	 yayılması	 önünde	 engel	 teşkil	 ediyordu.	 Arap
entelijansiyasının	 temsilcileri	 Mısır,	 Avrupa	 ve	 Kuzey	 Amerika’ya	 kaçmış,
Abdülhamid’in	 zulmünden	 sığınacakları	 yer	 arayışına	 girmişti.	 Sürgünde
fikirlerini,	vatanperver	umutlarını	daha	özgürce	ifade	edebiliyorlardı.	Faris	Nimr,
Abdurrahman	Kavakebi	ve	diğerleri	faaliyetlerini	Mısır’da	sürdürecekti.

Birçok	 Arap	 milliyetçisi,	 despotik	 Zulüm	 rejimine	 karşı	 mücadelede	 Türk
devrimcilerinin	 (İttihatçılar)	 desteğine	 güveniyordu.	 İttihatçılarla	 ittifaklarında
Abdülhamid’i	 tahttan	 indirmeyi	ve	Osmanlı	 İmparatorluğu	 temelinde	Arapların
ulusal	 tutkularını	 gerçekleştirmeyi	 planlıyorlardı.	 Bir	 diğer	 grup	 da	 Arap
ülkelerinin	 ayrılması	 ve	 tamamen	 bağımsızlaşması	 taraftarıydı.	 Bunun
gerçekleşmesi	 için	 de	 Avrupalı	 güçlerin	 yardımını	 gözetiyorlardı.	 1904’te
Hıristiyan	 bir	 Arap	 olan	 Necip	 Azuri,	 Paris’te	 Arap	 Memleketi	 Cemiyeti’ni
kurmuştu.	 Bu	 örgütün	 neredeyse	 tek	 üyesi	 kendisi	 olmasına	 rağmen	 oldukça



aktif	çalışmış	ve	Cemiyet	namına	birçok	yayın	yapmıştı.	1905’te	Fransızca	Arap
Ulusunun	 Uyanışı	 adlı	 bir	 kitap	 (Le	 Revell	 de	 la	 Nation	 Arabe)	 yazmış	 ve
1907’de	 ise	 L’Independence	 Arabe	 başlıklı	 aylık	 bir	 dergi	 çıkarmıştı.	 Sloganı
“Arap	 ülkeleri	 Araplara”	 idi.	 Yayınlarında,	 Arapları	 imparatorluğun	 onlara	 ait
topraklarında	 kendi	 devletlerini	 kurmaları	 için	 isyana	 davet	 ediyordu.	 Fakat
Mısır	ve	Kuzey	Afrika’yı	birleşik	Arap	devleti	planlarına	dâhil	etmiyordu.	Zira
Azuri	 süper	 güçlerle	 arasının	 bozulmasını	 istemiyordu.	 Dahası	 tasarıları	 ve
planları	Suriye	burjuvazisinin	Arap	liderliğindeki	heveslerini	yansıtıyordu.	Azuri
yabancıların	 çıkarlarına	 saygılı	 olacağı	 sözünü	 vermiş	 ve	 Türklere	 karşı
mücadelede	 onların	 yardımına	 bel	 bağlamıştı.	 Necip	 Azuri’nin	 programı	 bir
burjuva	 demokrat	 devrimin	 talepleri	 için	 yeterli	 olmamış;	 kurduğu	 Arap
Cemiyeti	 kitlelerden	 soyutlanmış	 ve	 kitlesel	 halk	 hareketlerinin	 gücüne	 hiçbir
zaman	inanmamıştı.

Kitlelerden	 soyutlanma	 ve	 onlarla	 iletişime	 geçme	 yeteneksizliği	 19.	 yüzyıl
sonundaki	Arap	milliyetçiliğinin	karakteristik	bir	özelliği	ve	aciz	kalmasının	da
temel	nedenlerinden	biriydi.	Arap	milliyetçilerinin	büyük	çoğunluğu	yurt	dışında
yaşıyor	 ve	 faaliyetlerini	 milliyetçi	 fikirlerin	 propagandasını	 yapmakla
sınırlandırıyorlardı.	 Fakat	 yine	 de	 zayıflıklarına	 ve	 eksikliklerine	 rağmen
faaliyetleri	 Arap	 ulusal	 uyanışının	 yolunu	 açmış	 ve	 Asya’daki	 genel	 uyanış
çağında	 Arap	 ülkelerindeki	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketinin	 yükselmesindeki	 en
önemli	faktörlerden	birini	meydana	getirmişti.



BÖLÜM	XXV
Jön	Türk	Devrimi	ve	Arap	Ülkeleri

Türkiye’de	1908	Devrimi

1908	 Temmuz’unda	 Türkiye’de,	 1894	 yılında	 kurulan	 İttihat	 ve	 Terakki’nin
örgütlediği	 silahlı	 bir	 ayaklanma	 patlak	 vermişti.	 Bu	 komitenin	 üyeleri,	 Türk
burjuvazisinin	 çıkarlarını	 temsil	 eden	 ve	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 burjuva-
anayasal	 bir	 devlete	 dönüştürmek	 isteyen	 ilerici	 aydın	 ve	 subaylardan
oluşuyordu.	 En	 temel	 talepleri	 anayasanın	 yeniden	 yürürlüğe	 girmesiydi.
Başlangıçta	 eylemelerini	 komplo	 taktikleriyle	 sınırlandırıyorlardı	 fakat
sonrasında	 provokatörler	 Abdülhamid’in	 hafiyelerinin	 Jön	 Türk	 yer	 altı
örgütlenmesini	 açığa	 çıkarmasına	 ve	 liderlerinin	 tutuklanmasına	 yardımcı
olmuştu.	Komite	üyelerinin	yargılanması	1897’den	1899’a	kadar	sürmüş	ve	bu
süreçte	birçok	komite	destekçisi	göç	etmek	zorunda	kalmıştı.

Yurtdışında	 Jön	 Türk	 hareketinde	 bir	 ayrışma	 meydana	 gelmişti.	 1902’de
İttihat	ve	Terakki	Paris	Kongresi’nde,	bir	grup	Osmanlı	liberali	Teşebbüs-i	Şahsi
ve	 Adem-i	 Merkeziyet	 Cemiyeti’ni	 kuran	 Prens	 Sabahattin	 önderliğinde	 ön
plana	çıkmıştı.	Sabahattin	kendisini	bir	anarşist	ve	P.	Kropotkin	ve	E.	Reclus’un
takipçisi	olarak	addediyordu.	Anarşist	teoriyi,	Türk	tarihine	uygulama	çabasıyla
bireysel	inisiyatifin	geliştirilmesini	savunuyordu.	Ona	göre,	tüm	bu	musibetlerin
kökenleri	 Türkiye’nin	 Orta	 Çağ	 ekonomisinde	 ve	 bireysel	 teşebbüsün
yokluğunda	yatmaktaydı.	 İmparatorluktaki	bir	diğer	musibet	kaynağı	olarak	da
baskı	altına	alınan	ulusların	yarattığı	karışıklık	ve	kargaşaları	ve	imparatorluğun
çok	 uluslu	 yapısını	 görüyordu.	 Selahattin	 ve	 destekçileri,	 Türk	 devrimcilerin
dikkatini	ulusal	meseleye	çekiyor	ve	ilk	kez	azınlıkların	politik	örgütleriyle	ilişki
kurmaya	 çalışıyorlardı.	 Fakat	 tam	 bu	 meselede	 Jön	 Türkler	 arasında	 ihtilaflar
bulunuyordu.	 Prens	 Sabahattin	 ve	 Teşebbüs-i	 Şahsi	 ve	 Adem-i	 Merkeziyet
Cemiyeti	 ulusal	 meseleleri	 Ademimerkeziyetçi	 bir	 temelde	 özerk	 bölgeler
kurarak	 çözme	 taraftarıydı.	 Bu	 eğilim,	 Yunan	 ve	 Ermeni	 burjuvazisi	 ve	 diğer
ulusların	 –Araplar	 ve	 bazı	 durumlarda	Arnavutlar–	 feodalleri	 tarafında	 da	 faal
olarak	destek	buluyordu.	Oysa	ulusal	bölgeler	için	genel	özerklik	savunuculuğu
yapan	Sabahattin’in	 Jön	Türk	hareketi	 içinde	hiçbir	 zaman	belirgin	bir	 ağırlığı
olmamıştı,	nitekim	sonrasında	siyasetten	de	tamamen	çekildiği	görülecekti.	Ayrı
bir	 parti	 kuran	 destekçileri	 ise	 daha	 sonra	 Jön	 Türklere	 muhalefet	 yapmış	 ve
sonunda	da	karşı-devrimci	tarafa	sapmışlardı.



İttihat	 ve	 Terakki	 partisinin	 çevresinde	 toplanan	 Türk	 devrimcilerinin	 büyük
çoğunluğu	merkezi	ve	tek	bir	Türk	devleti	kurma	taraftarıydı.	Türklerin	ülkedeki
baskın	milliyet	olduğu	varsayımından	yola	çıkıyorlardı.	Fakat	birincil	 amaçları
Hamidiye	 Zulüm	 rejimini	 devirmek	 olduğundan	 beri,	 diğer	 ulusal	 azınlık
örgütleriyle,	 bu	 görevin	 icrası	 esnasında,	 bir	 blok	 oluşturulabileceğini
düşünüyorlardı.	 1905-07	 Rus	 Devrimi	 Türkiye’deki	 devrimci	 hareketi	 de
canlandırmıştı.	Zira	Türk	entelektüelleri	ve	devrimci	zihniyetli	subaylar	arasında
oldukça	 geniş	 bir	 etki	 yaratmıştı.	 1906	 yılında	 bir	 grup	 Türk	 subayı,	 1905
Sivastopol	 isyanının	 başında	 bulunan	 Lietutenant	 Schmidt’in	 yakınlarına,
“mukaddes	 sivil	 özgürlük”	 ve	 “insan	 gibi	 yaşamak”	 için	 savaşacaklarına	 dair
yemin	ettikleri	bir	mektup	göndermişti.	İttihat	Terakki	Partisi	1906’da	merkezini
Selanik’e	kaydırmış	ve	büyük	bir	devrimci	örgütlenme	ağı	kurma	çalışmalarına
başlamıştı.	 Jön	 Türkler	 Makedonya’yı	 hareketlerinin	 merkezi	 olduğu	 gibi
feodalizm	 karşıtı	 mücadelenin	 sürekli	 bir	 deney	 sahası	 olarak	 da	 seçmişlerdi.
Aynı	 zamanda	bu	bölgedeki	 tüm	devrimci	güçleri	birleştirme	kararı	 almışlardı.
Bu	 amaçla	 1907	 sonunda	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 tüm	 muhalif	 parti	 ve
gruplarını	Paris’te	toplantıya	çağırmışlardı.	Bu	toplantıya	İttihatçıların	yanı	sıra,
Prens	 Sabahattin’in	 Cemiyeti,	 Makedonya	 Devrimci	 Örgütü,	 Ermeni
Taşnaksutyun	Partisi	ve	Arap	milliyetçilerinin	temsilcileri	iştirak	etmişti.

Paris	Kongresinde,	 ortak	 ve	 acil	 hedefler	 temelinde	 ulusal-devrimci	 güçlerin
birleşik	 bir	 cephesi	 oluşturuldu.	 Jön	 Türkler	 ve	 ulusal	 azınlıkların	 temsilcileri
ortak	 bir	 karara	 varmıştı.	 Jön	 Türkler	 politik	 ve	 kültürel	 özerklik	 (self
determinasyon)	 prensibini	 kabul	 ederken,	 ulusal	 azınlıkların	 temsilcileri	 de
Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 sınırları	 dâhilinde	 bir	 özerklikte	 karar	 kılmıştı.
Kongrede	 yer	 alan	 katılımcılar,	 ordudaki	 yemini	 reddetme,	 sivil	 halk	 arasında
provokasyonla	 karmaşa	 çıkarma,	 devlet	 aygıtını	 işlevsiz	 kılacak	 subay	 ve
polislerin	greve	gitmesi,	vergi	ödememe,	otoritelere	karşı	silahlı	direniş	gösterme
ve	 silahlı	 ayaklanma	 başlatma	 gibi	 çok	 çeşitli	 mücadele	 biçimlerinin	 hesabını
yapıyordu.	Fakat	nihayetinde	kongreden	çıkan	sonuç	isyanın	esas	olarak	silahlı
güçler	tarafından	yürütülmesi	olmuştu.	İsyan	tarihi	için	de	1908	Ekiminde	karar
kılınmıştı.

Uluslararası	olayların	seyri	isyanın	patlak	vermesini	teşvik	etmişti.	3	Temmuz
1908’de	Makedonya’daki	Resna	ormanının	komutanı	Niyazi	bir	 isyana	önayak
olmuş	 ve	 kendisine	 sonradan	 Enver,	 Mustafa	 Kemal,	 Cemal	 ve	 diğerlerinin
birlikleriyle	birlikte	katılacağı	dağlara	çıkmıştı.	Devrimci	birlikler	kısa	bir	 süre
sonra	Birinci	Ordu’nun	merkezinin	 bulunduğu	Manastır’ı	 (Bitolj)	 ele	 geçirmiş
ve	 İstanbul’a	 doğru	 ilerleme	 tehdidi	 doğurmuştu.	 Başkent	 ve	 Anadolu’daki



askerî	 kıtaların	 da	 Jön	 Türklerin	 tarafında	 olduğunu	 hisseden	 Sultan	 II.
Abdülhamid	 uzlaşma	 kararı	 vermişti.	 24	 Temmuz	 1908’de	 anayasayı	 yeniden
yürürlüğe	sokmuş	ve	seçimlere	gitme	kararı	almıştı.	Daha	sonra	 ifade	ve	basın
özgürlüğünün	ve	toplantı	hakkının	önünü	açan	kararnameler	yayınlamıştı.	Ayrıca
sansürü	kaldırarak,	politik	tutukluları	da	affetmişti.

Jön	 Türk	Devrimi	 başarılı	 olmuştu.	 Fakat	 bu	 yalnızca	 kısmi	 bir	 zaferdi.	 Jön
Türkler	 kitlelerin	 devrimci	 inisiyatifinden	 korkmuş	 ve	 önceki	 hükümetle	 bir
anlaşmaya	 varmıştı.	 Yeni	 bir	 kabine	 oluşturmak	 yerine,	 yalnızca	 en	 uzlaşmaz
üyeleri	 ihraç	 ederek,	 iktidarın	 Sultan’ın	 ve	 kabinesinin	 elinde	 kalmasına	 izin
vermişti.	“Bu	yalnızca	yarım	kalmış	bir	zaferdi”	diye	yazmaktaydı	Lenin	“hatta
yarımdan	 da	 az,	 Türkiye’nin	 II.	 Nicholas’ı	 meşhur	 Türk	 anayasasını	 yeniden
yürürlüğe	 koyma	 sözü	 vererek	 şimdiye	 dek	 yakasını	 kurtarmayı	 başarmıştı”
(Lenin	Toplu	Eserler.	Vol	15	s.	183)

Araplar	ve	Jön	Türk	Devrimi

Devrimin	 başarıya	 ulaştığı	 ve	 anayasanın	 yeniden	 yürürlüğe	 girdiği	 haberi
İmparatorluğun	 Arap	 bölgelerinde	 coşkuyla	 karşılanmıştı.	 Hatta	 Araplar,
Devrime	kendi	öz	zaferleri	gibi	sevinmişler	ve	her	tarafta	kutlamalar	ve	şenlikler
başlatmışlardı.	 Dönemin	 tanıklarından	 biri	 bu	 olayların	 tüm	 Suriye	 çapında
büyük	 bir	 coşku	 yarattığını	 yazmıştı.	 Hıristiyanlar	 ve	 Müslümanlar,	 hatta
papazlar	ve	mollalar	kutlamalarda	birbirlerine	yarenlik	etmişlerdi.	Yazıcılar	yeni
bir	özgürlük,	eşitlik	ve	dostluk	çağını	selamlıyordu.

Dönemin	 diğer	 bir	 tanığı	 halkların	 coşkusunu	 tanımlamak	 imkânsızdı	 diye
yazmaktaydı.	 “Tüm	 engeller	 çabucak	 düşmüş	 ve	 çağlardır	 süren	 dinsel
düşmanlık	yok	olmuştu.	İnsanlar	sokaklarda	birbirlerine	yarenlik	ediyordu.	Daha
düne	kadar	kalabalıklara	yabancı	olan	gençler	temsili	kürsülere	çıkıp	halkı	ateşli
konuşmalarıyla	coşturuyordu.	Cesaretleri	engel	tanımıyordu…”

Devrim	 tüm	 dikkatleri	 kitlelerin	 aldığı	 inisiyatifin	 üzerine	 toplamıştı.	 Halk
zalimlere	 karşı	 ayak	 diriyordu.	 Beyrut’ta,	 Beyrut	 ve	 Bekaa	 Vadisi’ni	 özerk
Lübnan	 topraklarına	 katmak	 için	 makamı	 Beyteddin’de	 (dağlık	 Lübnan’ın
merkezi)	bulunan	mutasarrıfa	karşı	kitlesel	bir	hareket	başlamıştı.	Bu	hareketin
başında	oldukça	iyi	eğitimli	ve	soylu	kökenli	olan	ve	insanın	sahip	olabileceği	en
büyük	tutkunun	kendi	ülkesinin	iyi	bir	köylüsü	olmak	olabileceği	sözünü	düstur
edinen	 Selim	 Ammun	 bulunuyordu.	 Ammun	 Eylül	 1908’de	 İdari	 Konsey’in
başkanlığına	 getirilmiş,	 birçok	 reform	 gerçekleştirmiş	 ve	 Demokratik	 Birliği
kurmuştu.	 Fakat	 1909’da,	 İstanbul’dan	 Nisan	 darbesi	 (coup	 d’état)	 haberinin
gelmesinden	sonra	hayatını	kaybetti	ve	Lübnan	demokratik	hareketi	de	yenilgiye



uğradı.

1909	 yılında	 başka	 bir	 bölgede	 bir	 köylü	 hareketi	 patlak	 vermiş	 ve	 Dürzi
köylüler	 bir	 kez	 daha	 ayaklanmıştı.	 Hareketin	 merkezi	 Havran’dı.	 İsyancılar
Busra	kentini	kuşatarak	ele	geçirmiş	ve	Bekaa	Vadisi’ne	girmişti.	Savaş	hali	iki
yıl	boyunca	gerilla	mücadelesi	şeklinde	sürmüş	ve	asiler	bu	sürede	nakliyelere	el
koymuş	 ve	 trenleri,	 küçük	 garnizonları	 ve	 Türk	 askerî	 kıtalarını	 pusuya
düşürmüştü.	Bu	mücadeleler	esnasında	isyan	bastırılana	dek	6.000	Dürzi,	Dürzi
Tepeleri’ndeki	nüfusun	yaklaşık	onda	biri,	öldürülmüştü.

Irak’taki	köylü	hareketi	imparatorluğun	diğer	bölgelerine	göre	geç	başlamıştı.
Hareket,	 1913-14	 yılları	 arasında,	 Türk	 otoritelerinin	 devlet	 topraklarını
yabancılara	 satması	 ile	 bağlantılı	 olarak	 ehemmiyetli	 bir	 boyut	 kazanmıştı.
Köylülerin	 vergi	 ödemeyi	 reddetmesi	 hali	 sıklaşmış	 ve	 otoriteler	 taşradaki
karışıklıkları	bastırmak	için	cezalandırıcı	birlikler	göndermek	zorunda	kalmıştı.

Arap	 ülkelerindeki	 demokratik	 hareketlerin	 zayıflığının	 temel	 sebebi	 köylü
isyanlarıyla,	 kent	 nüfusunun	 faaliyetleri	 arasında	 hiçbir	 bağlantının
kurulamamasıydı.	 Köylüler	 genellikle	 feodal	 beylerin	 ya	 da	 kabile	 şeyhlerinin
liderliğinde	 hareket	 ediyordu.	 Öte	 taraftan,	 kentlerde	 (özellikle	 Suriye	 ve
Lübnan’da)	ortaya	çıkan	küçük	demokratik	gruplar	da	hâlâ	köylülerle	ortak	bir
iletişim	 dili	 bulamıyor;	 halk	 kitlelerine	 dayanamıyor	 ve	 ulusal	 burjuvazi	 ve
feodallerin	ulusal	bağımsızlık	hareketindeki	liderliğinden	yararlanamıyordu.

“Arap-Osmanlı	Kardeşliği	Cemiyeti”

Devrimin	 ilk	 günlerinde	 Arap	 ulusal	 burjuvazisinin	 büyük	 kısmı	 radikal
reformların	yapılma	ve	yenilenmiş	bir	Türkiye’nin	sınırları	dâhilinde	Arapların
ulusal	 özgürleşmesi	 ihtimali	 illüzyonuna	 kapılmıştı.	 Arap	 milliyetçileri,	 Jön
Türklerin	 işbirliğine	 bel	 bağlamış	 ve	 Arap	 ülkelerinin	 sorunlarını	 onların
yardımıyla	 çözmeyi	 umut	 etmişti.	 Devrimden	 sonra,	 ulusal	 hareketin	 merkezi
sürgün	 yerlerinden	 Arap	 halkı	 subayları,	 öğrencileri	 ve	 memurlarının	 en	 faal
öğelerinin	 yoğunlaştığı	 İstanbul’a	 kaymıştı.	 İstanbul’da	 2	 Eylül	 1908’de
düzenlenen	 Arap	 halkı	 toplantısında	 İha-El	 Arabi-El-Osmani	 (Osmanlı	 Arap
Kardeşliği	Cemiyeti)	adlı	iyi	kötü	ilk	kitlesel	örgütü	kurmuşlardı.	Cemiyet	kendi
broşürlerini	 basmaya	 ve	 imparatorluğun	 neredeyse	 tüm	 Arap	 bölgelerinde
şubeler	açmaya	başlamıştı.

Arap-Osmanlı	 Kardeşliği	 Cemiyeti,	 Jön	 Türklerin	 tavırlarını	 benimsemişti.
Öyle	 ki	 Cemiyet’in	 Kurucu	 Meclisi’ne,	 İttihat	 Terakki	 Partisi’nin	 üyeleri	 de
katılmıştı.	 Cemiyet	 liderleri	 Pan-Osmanlıcı	 teoriyi	 devam	 ettiriyor	 ve	Osmanlı



ulusunun	 varlığını	 kabul	 ediyorlardı.	 Osmanlı	 ulusunun	 birçok	 millete
bölündüğünü	 ve	 imparatorluk	 halklarının	 en	 önemli	 öğelerinden	 biri	 olan
Arapların	da	bu	milletlerden	biri	olduğunu	ifade	ediyorlardı.	Programlarında	ayrı
bir	 Arap	 ulusuna	 istinaden	 tek	 bir	 kelime	 dahi	 yoktu.	 Sadece	 bağımsızlık
ifadesinden	 değil,	 daha	 da	 ilginci,	 Arapların	 self-determinasyon	 ve	 özerk
kurumlar	 oluşturma	 hakkından	 bile	 dem	 vurulmamıştı.	 Aksine	 Arap-Osmanlı
Kardeşlik	 Cemiyeti	 esas	 görevi	 olarak	 İttihat	 ve	 Terakki	 Partisi’ne	 yardımcı
olmayı	belirlemişti.	Programlarındaki	yegâne	ulusal	vurgu,	ulusal	eşitlik	 talebi,
Arapça	eğitim	dili	ve	Arap	geleneklerinin	icrası	üzerineydi.

Cemiyetin	 liderleri	 aynı	 zamanda	 Jön	 Türklerin	 partisine	 de	 üyeydi.	 Hatta
Cemiyetin	 başkanı	 Sadık	 Paşa	 El-Azm	 İttihat	 ve	 Terakki	 Partisi’nin
örgütleyicilerinden,	 Türk	 Genelkurmayının	 eski	 subaylarından	 ve
diplomatlarından	 biriydi.	 Sürgünde	 yaşadığı	 sırada	 bir	 Jön	 Türk	 gazetesini
Arapça	olarak	yayına	hazırlıyordu.	1908	Devrimi’nden	sonra	İstanbul’a	dönmüş
ve	Jön	Türk	hareketinin	liderlerinden	biri	haline	gelmişti.

Parlamentoya	Arap	Temsilci.	Jön	Türklerin	Uluslar	Politikası

Türk	Meclisi	 için	 seçimler	 ve	 1908	 sonbaharında	 ilan	 edilen	 ve	 daha	 önceki
tüm	programlarından	ve	vaatlerinden	daha	ılımlı	olan	Jön	Türk	programı,	Arap
milliyetçilerinin	düştüğü	Jön	Türk	yanılgısına	ciddi	bir	 rüzgâr	 taşıyacaktı.	“Jön
Türkler	 ılımlılıklarından	 ve	 itidallerinden	 ötürü	 övülüyordu”	 diye	 yazmaktaydı
Lenin	 Ekim	 1908’de	 “yani	 Türk	 devrimi	 övülüyordu,	 çünkü	 kitleleri	 gerçek
bağımsız	 bir	 eylem	 için	 uyandıramamıştı;	 çünkü	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nda
başlayan	proleter	mücadeleye	düşmandı”	(Lenin,	Toplu	Eserler,	Cilt	15	s.	222).
Bu	 “ılımlılığın”	 ve	 “itidalin”	 bir	 örneği	 de	 iki	 aşamada	 gerçekleştirilen
parlamento	 seçimleriydi.	 Gerçek	 halk	 temsilcileri	 sancaklardaki	 seçmen
mitinglerine	 katılmamıştı.	 Bütün	 seçim	 mekanizması	 adayları	 belirleyen	 ve
parlamentoya	 girmelerini	 sağlayan	 İttihat	 ve	 Terakki	 Partisi’nin	 komitelerinin
elindeydi.	 Sonuç,	 Araplar	 için	 tam	 bir	 hayal	 kırıklığıydı.	 Toplam	 245	 vekilin,
150’si	Türk	ve	yalnızca	60’ı	Arap’tı,	oysa	22.000.000	 toplam	nüfuslu	Osmanlı
İmparatorluğu’nda	10.500.000	Arap	ve	7.500.000	Türk	bulunuyordu.

Arap	 heyeti	 Parlamento’da	 herhangi	 bir	 inisiyatif	 sergileyememiş,	 Jön
Türklerin	 yanında	 ve	 destekçisi	 olmuşlardı.	 Fakat	 Arap	 nüfusun	 büyük
çoğunluğu	memnuniyetsizdi.	 1908	 sonu	 itibariyle	 birçok	Arap	 feodali	 ve	 hatta
milliyetçisi,	 Liberal	 Parti’yi	 (Hizbul	 Ahrar)	 kurma	 taraftarıydı.	 Feodal
komprador	çevrelerin	çıkarlarını	vurgulayan	bu	parti,	gerici	bir	duruş	sergilemiş
olsa	 da	 ulusal	 meselelerde	 Prens	 Sabahattin’in	 Teşebbüs-i	 Şahsi	 ve	 Ademi-i



Merkeziyet	 Cemiyeti	 geleneğini	 devralmıştı.	 Bu	 partinin,	 Müslüman	 din
adamlarının,	 medrese	 öğrencilerinin	 ve	 Muhafızlarının	 yardımıyla,	 Sultan	 II.
Abdülhamid	 bir	 darbe	 tasarlamıştı.	 13	 Nisan	 1909’da	 isyancılar	 birçok	 devlet
binasını	ele	geçirmiş	ve	Jön	Türkleri	baskı	altına	almıştı.	Arap	hareketinin	öne
çıkan	 isimlerinden	 biri	 olan	 Muhammed	 Arslan	 da	 çıkan	 olaylarda
öldürülenlerin	arasındaydı.	Jön	Türkler	nihayetinde	çabucak	bir	geri	püskürtme
gerçekleştirebilmişlerdi.	Mahmut	Şevket	Paşa	ve	Mustafa	Kemal	komutasındaki
“Hareket	 Ordusu”	 sokaklarda	 süren	 şiddetli	 çarpışmalardan	 sonra	 isyancıları
bastırmayı	 başarmıştı.	 27	 Nisan	 1909’da	 II.	 Abdülhamid	 tahttan	 indirilecekti.
Jön	Türkler	onun	yerine,	kardeşi	64	yaşındaki	Mehmet	Reşat’ı	tahta	çıkarmıştı.
Ayaklanma	 bastırıldıktan	 sonra	 Jön	 Türkler,	 kendilerini	 devlet	 aygıtını	 kontrol
etmek	ve	bizzat	kendileri	için	bir	hükümet	kurmakla	sınırlamaktan	vazgeçmişti.

İktidarı	ele	geçirmekteki	başarıları	üzerine	Jön	Türkler	tamamen	yozlaşmış	ve
kitlelerden	 kopmuştu.	Türkiye’deki	 şovenist	 çevrelere	 karşı	 uzlaşıcı	 davranmış
ve	 devrimci	 harekete	 karşı	 açıktan	 bir	 mücadele	 başlatmışlardı.	 Yurt	 içinde
feodal	 toprak	 imtiyazını	 muhafaza	 etmiş,	 köylülerin	 lehine	 olan	 vergi
reformundan	 vazgeçmiş	 ve	 başta	 1910	 grev	 yasası	 olmak	 üzere	 işçilere	 karşı
birçok	tedbir	almışlardı.	Uluslararası	sahada	ise	ülkeyi	her	türlü	yabancı	etkiden
kurtarmayı	reddetmiş	ve	Alman	emperyalistler	ile	anlaşmışlardı.	Abdülhamid’in
Alman	 eğilimine	 yönelmiş	 ve	 tüm	 ülkeyi	 Alman	 Kaiser’in	 varsıllığına
dönüştürmüşlerdi.	 Alman	 diplomatlar,	 Britanya,	 Fransa	 ve	 Rusya’ya	 karşı
mücadelelerinde,	 Jön	 Türklerin	 Panislamizm	 ve	 Pantürkizm	 esaslarına
duydukları	 tutkuyu	 ve	 Türkçe	 konuşan	 herkesi	 tek	 bir	 ulus	 olarak	 gören
maceracı	teorilerini	akıllıca	kullanmıştı.

Jön	Türk	ulusal	politikası	esasında	gericiydi.	Öyle	ki,	1907	Paris	Kongresi’nde
ulusal	 azınlıklar	 adına	 verdikleri	 sözlerden	 geri	 dönmüşlerdi.	 Ermeni	 pogromu
II.	Abdülhamid’in	dönemindeki	gibi	devam	etmiş,	Arap,	Arnavut	ve	diğer	gayri-
Türk	dernekler	kapatılmıştı.	1909	Nisanında	Arap-Osmanlı	Kardeşlik	Cemiyeti
de	 bu	 rüzgârdan	 nasibini	 almış	 ve	 yasaklanmıştı.	 Jön	Türkler	 kendilerini	 Pan-
Osmanlıcılığın	doktrininin	Türk	yorumuyla	donatmış	ve	Türk	olmayan	ulusların
zorla	Türkleştirilmesi	politikasını	izlemeye	başlamıştı.	Ulusal	okullar	kapatılmış
ve	Türkçe	imparatorluğun	yegâne	resmî	dili	yapılmıştı.

Edebiyatçılar	Kulübü	ve	Kahtaniye

Jön	 Türk	 hükümet	 politikaları	 ulusal	 azınlıklar	 arasında	 muhalefet	 dalgası
yaratmıştı	 ve	Arap	 ulusunu	 da	 bu	 rejime	 karşı	 durmak	 için	 zorluyordu.	Arap-
Osmanlı	 balayı	 sona	 ermiş	 ve	 hareket	 aşikâr	 bir	 Türk	 karşıtı	 karaktere



bürünmüştü.	 Yasal	 örgütlerin	 yasaklanması	 Arap	 hareketinin	 liderlerini	 taktik
değiştirmek	 zorunda	 bırakmıştı.	 Yasal	 mücadeleyi	 yer	 altı	 çalışmalarıyla
birleştirmeye	ve	yurt	dışında	faaliyetler	 tertiplemeye	başlamışlardı.	1909	senesi
yazında	 yasaklanan	 Arap-Osmanlı	 Kardeşlik	 Cemiyetinin	 yerine	 İstanbul’da,
Edebiyatçılar	Kulübünü	 (El-Muntada	El-Arabi)	kurdular.	Kulübün	 resmiyetteki
amaçları	 alenen	 politik	 değildi	 ve	 bu	 yüzden	 Jön	 Türkler	 buna,	 kültürel	 ve
eğitimsel	 bir	 örgüt	 olarak	 tolerans	 gösterdi.	 Edebiyatçılar	 Kulübü’nün	 sosyal
temeli	 önceki	 cemiyetle	 aynıydı	 fakat	 liderleri	 bütünüyle	 değişmişti.	 Bunlar,
kendilerini	 büsbütün	 Türk	 boyunduruğuna	 karşı	 savaşmaya	 adamış	 kişilerdi.
Kulüp	 Komitesinin	 altı	 üyesi	 I.	 Dünya	 Savaşı	 sırasında	 Türkler	 tarafından
asılacaktı.

Kulübün	birkaç	bin	üyesi	vardı	ve	bunların	büyük	çoğunluğu	öğrenciydi.	Aynı
şekilde	 birçok	 Irak	 ve	 Suriye	 kentinde	 kolları	 vardı.	 Bu	 şubeler	 ilerici	 Arap
entelektüellerinin	 bir	 araya	 geldiği	 bir	 merkeze	 dönüşmüştü.	 İllegal	 yazınlar
Mısır’dan	 ve	 Amerika	 Birleşik	 Devletleri’nden	 kaçak	 olarak	 geliyordu.	 En
önemlisi	 Kulüp,	 Arap	 milliyetçilerinin	 illegal	 örgütlerinin	 üzerini	 örtüyordu.
1909	 sonunda	 Kulüp’ün	 başkanı	 Kerim	 el-Halil	 yasal	 örgütlenmeye	 paralel
olarak	 gizli	 bir	 politik	 dernek	 de	 kurmuştu.	 Bu	 gizli	 derneğin	 adı,	 Arapların
efsanevi	atalarından	biri	olan	Kahtan’dan	sonra,	El-Kahtaniye	olmuştu.	Dernek
temel	olarak	Türk	ordusunda	hizmet	eden	ve	Aziz	Ali	El-Mısri’nin	liderliğindeki
Arap	 subaylardan	 müteşekkildi.	 Mısır	 doğumlu	 olan	 Mısri,	 Türk	 ordusunda
hizmet	 etmiş	 ve	 Jön	 Türk	 Devrimi’nde	 yer	 almıştı.	 1909’da	 bu	 Türk	 karşıtı
derneğe	girmiş	 ve	 tüm	gidişatı	 kontrolü	 altına	 almıştı.	Kahtaniye’nin	 görevleri
oldukça	 müphem	 sözlerle	 ifade	 edilmişti:	 “Hakikatin	 esaslarını,	 gayretlerini
kazanmak	ve	saflarını	birleştirmek	istediğimiz	halkın	evlatları	arasında	yaymak”
gibi	 ifadeler.	 Derneğin	 üyeleri	 Arap	 Osmanlı	 Kardeşlik	 Cemiyetinin	 Pan-
Osmanlıcı	esaslarını	reddediyor	ve	Arapları	ayrı	bir	ulus	olarak	kabul	ediyordu.
Amaçları	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 yeniden	 düzenlemek	 ve	 Avusturya-
Macaristan	 çizgisinde	 bir	 Arap-Türk	 Devleti	 kurmaktı.	 Türk	 Padişahı	 aynı
zamanda	Arapların	da	Kralı	olacaktı.	Arap	bölgeleri	bu	imparatorluk	içinde	ayrı
bir	 krallık	 oluşturacak	 ve	 kendi	 parlamentosu,	 yerel	 hükümeti	 ve	 resmî	 dili
Arapça	olacaktı.

Gizli	derneğin	merkezi	 İstanbul’daydı	ve	diğer	beş	kentte	daha	kolları	vardı.
Bu	 coşkulu	 başlangıca	 rağmen	 hiçbir	 zaman	 etkin	 işlere	 girişememişlerdi.
İçlerinden	 hainler	 çıkmış	 ve	 polis	 müdahalesinden	 evvel	 dağıtılma	 kararı
alınmıştı.

Genç	Araplar	Derneği



Eğitimlerine	 Fransa’da	 devam	 eden	 Edebiyatçılar	 Kulübü	 üyesi	 bir	 grup
öğrenci	 1911’de,	 Paris’te	 Arap	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketinde	 önemli	 bir	 rol
oynayacak	olan	gizli	bir	Genç	Araplar	Derneği	(El	Camiya	El-Arabiya	El-Fatat)
kurdular.	Derneğin	 üyelerinin	 çoğu	 I.	Dünya	 Savaşı	 esnasında	Türk	 cellâtların
ellerinde	mahvolacaktı.	Geriye	kalanlar	Arap	ülkelerinin	önde	gelen	politikacı	ve
devlet	 adamları	 (Cemil	 Mardam,	 Rüstem	 Haydar,	 Avni	 Abdul	 Hadi)	 haline
gelecekti.	 Derneğin	 kurucuları	 kendilerini	 somut	 bir	 amaca	 kilitlemişti.	 Jön
Türkler,	 Türkiye’de	 ne	 ise	 o	 olmak	 istiyorlardı.	 Sonrasında	 yavaş	 yavaş	 Arap
bağımsızlığı	 temelinde	daha	somut	bir	program	ortaya	çıkacaktı.	Genç	Araplar
başlangıçta	Arap	halkalarının	Rönesans’ı	hakkında	genel	ifadelerle	konuşuyor	ve
Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 Ademimerkezileşmesini	 tercih	 ediyorlardı.	 Fakat
sonra	 Arap	 ülkeleri	 için	 bağımsızlık	 talep	 edip,	 Arapların	 bağımsızlığı	 için
Türklerle	ve	diğer	tüm	yabancı	otoritelerle	mücadele	etmeye	başlayacaklardı.

Genç	 Araplar	 Derneği	 tam	 anlamıyla	 komplocuydu.	 Üyeleri	 üç	 guruba
ayrılıyordu:	 1)	 altı	 liderli	 yönetici	 bir	 grup	 2)	 bir	 izleme	 döneminden	 geçen
üyelerden	 oluşturulan	 faal	 bir	 grup;	 3)	 deneme	 ve	 ispat	 evresinde	 olan	 ve
diğerlerinin	kimliğinden	bihaber	adaylar	gurubu.	Genç	Araplar	belgelerinde	her
türlü	 şifrelemeyi	 ve	 sembolü	 kullanıyordu.	 Birbirlerine	 “kardeşim”	 diye	 hitap
ediyor,	gün	batımı	ve	gün	doğumu	hakkında,	aşk	ve	 iman	hakkında	yazıyor	ve
Masonik	 terminolojiyi	 kullanıyorlardı.	 Tüm	 bunlar	 komploculuktan	 ötesi
değildi.	Anavatanlarına	döndüklerinde	gizli	derneğin	üyeleri	politik	mücadelede
aktif	 bir	 rol	 üstlenmişti.	 1913	 yılında	 tüm	 Arap	 partilerini	 ve	 örgütlerini
birleştirme	eylemine	girişmişti.

Fransa’nın	Suriye	ve	Lübnan’daki	Talepleri

Fransa	 ve	 Britanya	 Babıali’nin	 Arap	 bölgelerindeki	 ayrılıkçı	 eğilimleri
destekliyordu.	 Kendi	 ilgili	 nüfuz	 alanlarında	 faaliyet	 göstererek	 Arap
milliyetçileri	 kendi	 taraflarına	 kazanmaya	 gayret	 gösteriyorlar	 ve	 dolayısıyla
kendi	 konumlarını	 imparatorluğun	 bölüştürüleceği	 zaman	 için
güçlendiriyorlardı.	 Şam	 ve	 Beyrut’taki	 Fransız	 konsolosu	 birçok	 Arap
milliyetçisiyle	bağlar	kurmuş	ve	Lübnan’da	çeşitli	gazetelerin	basımını	 finanse
etmişti.	 Fransız	 Hükümeti,	 Suriye	 ve	 Lübnan’da	 25.000	 öğrencisi	 bulunan
Fransız	okullarının	ve	her	türlü	bilimsel,	kültürel,	eğitimsel	ve	hayır	kurumunun
masrafları	için	kayda	değer	tutarlar	ayırmıştı.

1912’de	Türk-İtalyan	savaşı	sırasında	İtalyan	savaş	gemileri	Beyrut	kıyılarında
belirmiş	 ve	 limanda	 demirlemiş	 bulunan	 Türk	 gemilerini	 bombalamıştı.	 Bu
bombalama,	 Suriye	 ve	 Lübnan’da	 oldukça	 büyük	 bir	 heyecan	 yaratmış	 ve



Fransızlara	talepleriyle	birlikte	ortaya	çıkma	bahanesi	sunmuştu.	Aralık	1912’de
Fransa	 Başbakanı	 Raymond	 Poincare,	 Meclis’te	 Fransa’nın,	 Suriye	 ve
Lübnan’da	 özel	 çıkarlarının	 olduğunu	 ve	 bu	 ülkelerdeki	 geleneksel
konumundan,	yerel	halkın	“sevgisinden”	ve	bu	konum	ve	hakları	 savunmaktan
asla	 feragat	 etmeyeceğini	 açıklamıştı.	Eş	zamanlı	olarak	Fransa,	1861	ve	1864
kararnameleriyle	kurulan	önceki	özerkliğin	önemli	bir	ölçüde	genişletildiği	yeni
bir	protokolün	neticelendirilmesini	garantiye	almıştı.

Britanya	 Hükümeti	 adına	 Dışişleri	 Sekreteri	 Grey	 Poincare’in	 açıklamasına
hemen	 arka	 çıkmıştı.	 Fakat	 daha	 sonra	 “açıklığa	 kavuşturulduğunda”	 Grey,
Parlamento’da	 1912’de	 verilen	 teminatın	 yalnızca	 demiryolu	 inşaatında
uygulanacağını	ve	Britanya’nın	Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	bütünlüğünü	 tercih
ettiğini	açıklayacaktı.

Ademimerkeziyetçi	Parti

1912-13	 yılları	 arasında	 uluslararası	 konjonktür	Arap	milliyetçilerinin	 lehine
bir	gelişim	göstermişti.	Yemen	ve	Arnavutluk’taki	isyanlar,	Türklerin	İtalyanlara
karşı	 yenilgisi	 (1911-1912)	 ve	 Balkan	 devletlerinin	 koalisyonu	 (1912-13)
Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 zayıflatmış	 ve	 Balkan	 Yunanlarının	 ve	 Slav
nüfusunun	 Türk	 boyunduruğundan	 kurtulmasının	 yolunu	 açmıştı.	 1912’de
Arnavutluk	 kendi	 bağımsızlığını	 kazanmıştı.	 Bu	 olayların	 her	 birinin	 halkların
özgürlük	 mücadelesinde	 müstesna	 bir	 önemi	 vardı.	 Lenin,	 Balkan	 savaşlarına
“Asya	 ve	 Doğu	 Avrupa’daki	 Orta	 Çağ’a	 ait	 gidişatın	 çöküşünü	 simgeleyen
küresel	olay	zincirinin	bir	halkası”	olarak	bakıyordu”	(Lenin	Toplu	Eserler,	Cilt
19,	s.	39).

Jön	 Türklerin	 yurt	 dışındaki	 yenilgileri,	 ulusal	 meseleler	 üzerine	 gerici
politikaları	 ve	 halkın	 çıkarlarına	 karşı	 duydukları	 katıksız	 umursamazlık
Türkiye’de	 Sağ	 ve	 Sol	 kanat	 arasında	 beliren	 derin	 bir	 hoşnutsuzluğa	 neden
olmuştu.	 Türk	 feodal-komprador	 sınıfın	 çıkarlarını	 savunan	 ve	 Jön	 Türklerin
tersine	 dış	 politikada	 İtilaf	 Devletleri’ne	 göz	 kırpan	 Sağ	 kanat	 muhalefeti
1911’de,	 Hürriyet	 ve	 İtilaf	 Partisi’nde	 birleşmişti.	 Ulusal	 meselelerde	 ise
Sabahattin’in	 geleneğini	 devralıp	 ilerici	 bir	 tutum	 sergiliyorlardı.	 Bunun	 yanı
sıra	Hürriyet	ve	İtilaf	Partisi	 imparatorluğun	Ademimerkezileşmesi	 taraftarıydı.
Hatta	 İtilafçılar	 “Balkan	 ülkeleri	Balkan	 halklarına”,	 “Arap	 ülkeleri	Araplara”,
“Ermenistan	 Ermenilere”	 ve	 “Kürdistan	 Kürtlere”	 sloganlarını	 bile
benimsemişler	ve	Osmanlı	İmparatorluğu	içinde	bu	bölgelere	özerklik	talebinde
bulunmuşlardı.	 Temmuz	 1912’de	 İtilafçılar	 bir	 devlet	 darbesiyle	 iktidara
gelmişlerdi.	Fakat	Türkiye’nin	sıkışmış	iç	ve	dış	problemlerini	çözmekte	yetersiz



kalmış	 ve	 kendileri	 de	 bir	 darbenin	 kurbanı	 olmuşlardı.	 23	 Ocak	 1913’te	 Jön
Türkler	 tekrardan	 iktidarı	 ele	 geçirmişti.	 Devletin	 dizginleri	 aslında,	 ülkeyi
Alman	 emperyalizminin	 verasetine	 dönüştüren	 üçlü	 otorite	 Enver,	 Talat	 ve
Cemal’in	 ellerindeydi.	Almanlar,	Osmanlı	 İmparatorluğu’na	 şaka	 yollu	 “Enver
ülkesi”	ismiyle	hitap	ediyordu.

Türklerin	 askerî	 olarak	 yenilgisi,	 Balkan	 halkalarının	 özgürlüğü,	Hürriyet	 ve
İtilaf	 Partisinin	 iktidara	 çıkışı	 ve	 ayrıca	 Batılı	 güçlerin	 baskıları	 gibi	 olaylar
1912-14	 yılları	 arasında	Arap	 ülkelerinde	 ulusal	 harekette	 bir	 yükselişe	 neden
olmuştu.	 Tüm	 bu	 gelişmeler	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 yıkılmanın	 eşiğinde
olduğunu	 gösteriyordu.	 Bilhassa	 hükümet	 darbeleri	 dizisi	 Türkiye’nin	 içinde
bulunduğu	üst	düzey	krizin	bir	 işretiydi.	Devrimci	ruh,	Arap	bölgeleri	arasında
yayılmaya	 devam	 ediyordu.	 Birbiri	 ardına	 yeni	 politik	 ve	 devrimci	 birlikler
meydana	çıkıyordu.	Ulusal	talepler	halkların	günlük	yaşamının	bir	parçası	haline
geliyordu.

Arap	 milliyetçileri	 1912	 yılında,	 I.	 Balkan	 Savaşı	 esnasında,	 Kahire’de
Osmanlı	 İdari	Ademimerkeziyetçi	Partisini	 (Hizbul	Lamarkaziya	El-İdariya	 el-
Osmanî)	 kurmuşlardı.	 Bu	 parti	 Türk	 partisi	 olan	 Hürriyet	 ve	 İtilaf	 ile	 yakın
ilişkiler	 geliştirmiş	 ve	 ortak	 birçok	 noktaya	 işaret	 etmişti.	 Ademimerkeziyetçi
Parti	tahminen	10.000	civarı	üyeye	sahipti	ve	Suriye	ve	Filistin’in	neredeyse	tüm
kasabalarında	kolları	vardı.	Parti	yirmi	kişilik	bir	merkez	komite	ve	altı	kişilik
bir	 yürütme	 kurulu	 tarafından	 yönetiliyordu.	 Parti’nin	 Başkanı	 ise	 seçkin	 bir
Arap	 gazetecisi,	 sosyolog,	 filozof	 ve	 Kavakebi’nin	 Kahire	 camiasından	 olan
Refik	 el-Azm’dı.	Başkan	Yardımcısı	 olan	 Şeyh	 el-Zehravi	 de	Hama	 şehrinden
meşhur	 bir	 gazeteci	 ve	 Türk	 Parlamentosu	 vekili	 olan	 Kavakebi’nin	 bir	 diğer
öğrencisiydi.

Parti,	imparatorluğun	idari	kadrolarında,	senatoda	ve	parlamentoda	en	yüksek
Arap	 katılımını	 sağlamak	 adına	 baskı	 yapıyordu.	 Arapçanın	 resmî	 dil	 olarak
kabul	 edilmesini	 ve	 okullarda	 zorunlu	 bir	 ders	 olarak	 okutulmasını	 talep
ediyorlardı.	 Aynı	 şekilde	 Ademimerkeziyetçi	 parti,	 Arap	 vilayetlerinin	 yerel
hükümetler	 ve	 il	 meclisleriyle	 özel	 bir	 özerk	 bölge	 olarak	 ayrılması	 lehinde
propaganda	 yapıyordu.	 Özerk	 bölgelerde,	 kendi	 takdir	 yetkilerini	 kullanarak
yabancı	 danışmanlar	 çağırmak,	 dış	 kredi	 anlaşmaları	 yapmak	 ve	 imtiyazlar
vermek	 gibi	 geniş	 hakların	 tanınması	 teminat	 altına	 alınmalıydı.
Ademimerkeziyetçi	 Parti	 bu	 umutlarını	 gerçekleştirmek	 için	 süper	 güçlerin
müdahalesine	 bel	 bağlamıştı.	 Hatta	 bu	 sebeple	 Suriye	 ve	 Lübnan’da	 Fransız
kontrolü,	 Irak	 ve	 Filistin’in	 büyük	 bir	 bölümünde	 de	 Britanya	 kontrolü
kurulması	hususunda	hemfikir	olmuşlar	ve	coşkulu	bir	seferberlik	başlatmışlardı.



Broşürler	 bastırmış,	 mitingler	 ve	 gösteriler	 düzenlemiş,	 şarkı	 ve	 şiirler
yaymışlardı.	 Edebiyatçılar	 Kulübü’yle,	 Suriye	 ve	 Iraklı	 reformcu	 topluluklar
başta	olmak	üzere	diğer	Arap	ulusal	dernekleriyle	yakın	ilişkiler	kurmuşlardı.

Suriye	ve	Iraklı	Reformcu	Dernekler

Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 çatısı	 altında	 yapılacak	 olan	 reformların	 tarafını
tutan	ve	Ademimerkeziyetçi	Parti’nin	öne	sürdüğü	özerklik	esaslarını	temel	alan
yasal	 dernek	 ve	 komitelerin	 sayısı	 Suriye,	 Lübnan	 ve	 Irak’ta	 artış	 göstermişti.
Bunların	 en	 önemlileri	 Beyrut	 Reform	 Komitesi	 (El	 Camiya	 El-İslahiye),
Lübnan	Uyanış	Derneği	(Nagda	el-Lubnaniya),	Bağdat	Ulusal	Bilim	Kulübü	(An
Nadi	 El-Vatani	 El-İlmi),	 Basra	 Reform	 Derneği	 (El-Camiya	 El-İslahiye)	 ve
Beyrut	Reform	Derneği’nin	Basra	şubesiydi.

Suriye	ve	Lübnan	burjuva	komprador	öğelerinin	güçlü	etkisi	kendisini	Suriye
reform	derneklerinde,	özellikle	de	Lübnan	Uyanış	Derneği’nde,	hissettiriyordu.
Beyrut	Reform	Komitesi	ve	Lübnan	Uyanış	Derneği	Mısır,	ABD	ve	Fransa’daki
göçmen	merkezleriyle	daimi	bir	 irtibat	kurmuş	ve	Fransız	konsolosluğuyla	sıkı
bir	 işbirliği	 içine	 girmişlerdi.	Hatta	 1913	yılında	Fransız	Devleti’ne,	 Suriye	 ve
Lübnan’ı	 ele	 geçirmesi	 ve	 bu	 ülkelerde	 hamilik	 kurması	 için	 bir	 mektup
yazmışlardı.	 Suriyelilerin	 aksine	 feodal-komprador	 öğelerden	 daha	 çok
etkilenmiş	 olan	 Iraklı	 reformcular	 başlama	 işaretlerini	Britanya’dan	 almışlardı.
Irak	reformistlerinin	liderlerinden	biri	olan	Seyyid	Talip,	Britanya’nın	reformları
denetlemesinin	ve	hatta	bir	hamilik	kurmasının	savunuculuğunu	yapıyordu.

Bu	 toplulukların	 reform	 programları	 bir	 şekilde	 benzerlik	 ihtiva	 ediyordu.
İçlerinde	 en	 etkin	 program	 olan	 Beyrut	 Reform	 Komitesinin	 programı	 aynı
şekilde	 en	 çok	 önemi	 teşkil	 ediyordu.	 Öyle	 ki,	 bu	 programa	 göre	 yerel
yönetimlerle	 ilgili	 her	 türlü	 meselenin	 Beyrut	 vilayeti	 özerk	 hükümetine
devredilmesi	gerekliliği	vurgulanıyordu.	Merkezi	hükümet	sadece	savunma,	dış
ilişkiler,	emperyal	iletişim	güzergâhları	ve	devlet	maliyesi	gibi	hususları	kontrol
etmeliydi.	 Bir	 vilayetten	 askere	 alınanlar	 başka	 bir	 vilayete	 hizmet	 için
gönderilemezdi.	 Arapça	 resmî	 dil	 olarak	 tanınmalı	 ve	 parlamento	 ve	 resmî
belgelerde	Türkçeyle	eşit	ağırlıkta	kullanılmalıydı.	Komite	reform	planın	Şubat
1913’te	yayınlayacaktı.

Program	Şam,	Halep,	Akka,	Nablus,	Bağdat	 ve	Basra’da	 kitlesel	 gösterilerle
desteklendi.	Fakat	Ocak	1913’te,	İtilafçıların	hakkından	gelen	Jön	Türkler,	Arap
milliyetçilerine	 karşı	 tamamen	 farklı	 bir	 tutum	 sergileyecekti.	 Beyrut
reformcularının	 taleplerini	 kesinlikle	 reddetmiş	 ve	 8	 Nisan	 1913’te	 Reform
Komitesi’ni	 yasaklamış	 ve	 liderlerini	 tutuklamışlardı.	 Bu	 tedbirler	 Beyrut’ta



oldukça	büyük	kargaşalara	sebebiyet	vermişti.	Beyrut	halkı	milliyetçilerin	genel
protesto	 grevine	 cevap	 vererek	 pazarları,	 dükkânları	 ve	 zanaatçı	 tezgâhlarını
kapatmış	ve	Arapça	gazeteler	siyah	çerçevelerle	bastırılmıştı.	Karışıklıklar	kısa
süre	 içinde	 Suriye’nin	 diğer	 kentlerine	 de	 sıçramış	 ve	 dayanışma	 mitingleri
düzenlenmişti.	 Bu	 kızgınlık	 dalgası	 Jön	 Türkleri	 ödün	 vermek	 zorunda
bırakmıştı.	 Tutuklanan	 komite	 liderlerini	 serbest	 bırakmış	 ve	 vilayet
yönetimlerinin	reformlarını	sürdürme	sözü	vermişti.

5	Mayıs	 1913’te	 Jön	 Türk	 hükümeti,	 önceki	 vilayet	 konseylerine	 daha	 fazla
yetkiler	 veren	 fakat	 reformcuların	 ve	 Ademimerkeziyetçi	 Partinin	 taleplerini
karşılamakta	 yetersiz	 kalacak	 olan	 Yeni	 Vilayetler	 Kanunu’nu	 resmî	 olarak
duyurmuştu.	 Ne	 var	 ki	 bu	 kanun	 birçokları	 tarafından	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	merkezileşmesinin	örtük	bir	adımı	olarak	görülmüştü.

Vilayetler	 Kanunu,	 vilayet	 idareleri	 reformu	 için	 geniş	 seferberliklerin	 zaten
başlamış	 olduğu	 birçok	 Suriye	 ve	 Irak	 kentinde	 yeni	 bir	 gösteri	 ve	 protesto
mitingleri	dalgasını	uyandırmıştı.

Birinci	Arap	Kongresi

Bu	olaylar	vuku	bulduğu	esnada,	Paris’te	bulunan	bir	grup	Arap	öğrenci	(Genç
Araplar	Derneğinin	 liderleri	 olarak	 kendilerini	 komplocu	 olarak	 addeden)	 tüm
ulusal	güçlerin,	Türk	Devletine	baskıda	bulunma	maksadıyla	birleştirilmesi	için
bir	 hamlede	 bulunmuştu.	 4	 Nisan	 1913’te	 bu	 grup,	 Paris’te	 Birinci	 Arap
Kongresi’ni	toplamak	için	Ademimerkeziyetçi	Parti’ye	başvuruda	bulunmuştu.

Fransız	Devleti,	kendi	talepleriyle	çakıştığı	ve	Suriye	ve	Lübnan’a	daha	kolay
müdahale	 edebilme	 şansı	 yaratacağı	 için	 bir	 kongre	 toplama	 fikrine	 oldukça
sıcak	 bakmıştı.	 Bu	 yüzden	 Arap	milliyetçilerine	 kongre	 için	 bina	 sağlamış	 ve
belgelerini	basma	fırsatı	tanımıştı.	Hükümetin	yarı-resmî	organı	Temps	gazetesi
kongrenin	detaylarını	vermiş	ve	delegelerin	konuşmalarını	sütunlarına	taşımıştı.
Kongre	sekreteri	olan	Arap	gazeteci	Hayrullah,	Temps	gazetesiyle	doğrudan	bir
temas	kurmuş	ve	bir	katılımcısı	olarak	kongre	belgelerini	yayınlatmıştı.

Kongre	nihayet	1913	Haziranında	gerçekleştirilmiş	ve	resmî	oturumlar	ise	15-
23	 Haziran	 arasında	 yapılmıştı.	 Kongrede	 yirmi	 dört	 delege	 (Lübnan	 ve
Suriye’den	 on	 dokuz,	 Irak’tan	 iki	 ve	 üç	 de	 ABD	 Arap	 topluluklarından)	 ve
200’den	 fazla	konuk	yer	 almıştı.	Çözüm	önerileri,	Ademimerkeziyetçi	Parti	 ve
Beyrut	Reform	Komitesinin	programları	çerçevesinde	sunulmuştu.	Kongre	Arap
ulusal	 haklarının	 tanınması	 çağrısında	 bulunmuş	 ve	 ilkin	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	merkezi	 hükümetinde	 daha	 çok	 yer	 almak	 ikinci	 olarak	 da



Arap	bölgelerine	özerklik	sağlamak	adına	taleplerini	dile	getirmişti.	Nihayetinde
de	 kongrenin	 önerileri	 Fransız	 Dışişleri	 Bakanlığı’na,	 süper	 güçlerin
konsolosluklarına	ve	Türk	Hükümeti’ne	gönderilecekti.

Bu	 sırada	 bir	 kredi	 olasılığı	 üzerine	 Türklerle	 görüşmeler	 yürüten	 Fransa,
Türkiye	üzerinde	çok	güçlü	bir	baskı	oluşturuyor	ve	İttihat	ve	Terakki	Partisinin
Sekreteri	 Mithat	 Bey’i	 Paris’e	 davet	 ediyordu.	 Mithat	 Bey	 Jön	 Türk	 Partisi
adına,	 Birinci	 Arap	 Kongresi	 oturum	 başkanı	 El-Zehravi	 ile	 bir	 anlaşma
neticelendirmişti.	Bu	anlaşma	 ile	 Jön	Türkler	kongrenin	belirlediği	 tüm	çözüm
önerilerini	 uygulama	 taahhüdü	 veriyordu.	 Bu	 arada	 1913	 yazında	 Fransa	 ve
Türkiye	 arasında,	 bir	 dizi	 demiryolu	 ve	 liman	 imtiyazı	 için	 bir	 anlaşma
yapılmıştı.	Fakat	ne	birinci	ne	de	ikinci	anlaşma	uygulanmayacaktı.

Jön	Türkler,	Arap-Türk	anlaşmasını	baltalamak	 için	ellerinden	gelen	her	şeyi
yaptılar.	İki	aylığına	bir	tiyatro	oyunu	tasarladılar.	15	Ağustos	1913’te	İstanbul’a
gelen	 kongre	 delegasyonuna	 bir	 hoş	 geldin	 merasimi	 düzenlemişlerdi.	 “Arap-
Türk	 Yeniden	 yakınlaşmasının”	 işareti	 olarak	 Jön	 Türk	 bakanlarının	 da
katılımıyla	bir	dizi	 toplantı	ayarlanmıştı.	18	Ağustos	1913’te	Jön	Türkler,	Arap
hakları	üzerine,	Arapları	memnun	etmekten	oldukça	uzak	ve	bir	üçkâğıt	olarak
yorumlanan	bir	kararname	yayınladılar.	Kaçınılmaz	sonu	erteleme	çabası	olarak
Türkler	çeşitli	Arap	şahıslarına	rütbe	ve	nişan	dağıtmaya	başladı.	Aynı	şekilde,
El-Zehravi	hariç	tamamı	büyük	feodal	ve	tüccar	olan	ve	ulusal	hareketle	alakası
olmayan	beş	Arap	senatör	atadılar.	Ne	“Arap-Türk	yeniden	yakınlaşması”nın	iki
yüzlü	 görünüşü	 ne	 de	 zaten	 hiç	 uygulanmayacak	 olan	 yetersiz	 reformlar	 elle
tutulur	bir	sonuç	doğurmamış	ve	durum	eskisi	gibi	kalmıştı.

El-Ahd	(Yemin).	Bir	Arap	İsyanı	İçin	Hazırlıklar

1913	yazında	Arap-Türk	temaslarının	başarısızlıkla	sonuçlanmasının	ardından
milliyetçiler,	Jön	Türklerle	bir	anlaşmaya	varabilme	ümitlerini	tümden	yitirdiler.
Bazılarının	 görüşmeleri	 yeniden	 başlatma	 çabalarının	 olduğu	 doğruydu	 fakat
geriye	 kalanların	 büyük	 çoğunluğu	 bu	 guruba	 hain	 gözüyle	 bakıyordu.
Edebiyatçılar	 Kulübü’nün	 genç	 üyeleri	 bile	 Şeyh	 el-Zehravi’nin	 senatörlük
görevine	 kabul	 edilmesini	 protestolarla	 karşılamıştı.	 1913	 yılının	 Ağustos	 ve
Eylül	ayları	geçtikten	sonra	Arap	milliyetçiler	Türklerle	bir	anlaşmaya	varabilme
girişimlerini	 ciddi	 olarak	 sonlandırıp	 silahlı	 bir	 ayaklanma	 hazırlıklarına
başlamışlardı.

28	Ekim	1913’te	Binbaşı	Aziz	el-Mısri	İstanbul’da,	El-Ahd	(Yemin)	adlı	gizli
bir	dernek	kuracaktı.	El-Ahd	bir	diğer	gizli	cemiyet	olan	El-Kahtaniye’yle	aynı
temeller	 üzerine	 kurulmuş,	 yapı	 ve	 amaç	 benzerliği	 sergilemişti.	 Fakat



Kahtaniye’nin	 aksine	 bu,	 başta	 Iraklı	 feodal	 ailelerden	 gelenler	 olmak	 üzere
Türk	ordusundaki	Arap	subayları	kucaklayan	tamamen	askerî	bir	cemiyetti.	Bu
yeni	 derneğin	 yaklaşık	 4.000	 üyesi	 vardı	 ve	 Bağdat,	Musul,	 Şam	 ve	 Halep’te
birçok	şubeleri	açılmıştı.	Nuri	as-Said	ve	Cemil	Madfai	gibi	şahsiyetlerin	de	bu
dernekle	 bağlantıları	 vardı.	 El-Ahd’in,	 Aziz	 Ali	 el-Mısri	 de	 dâhil,	 üyelerinin
Britanya	İstihbaratı	ile	bağlantıları	vardı	ve	işaretleri	oradan	alıyorlardı.

El-Ahd,	 Jön	 Türklerle	 bir	 anlaşma	 ve	 barışçıl	 bir	 oluşum	 umutlarını	 tümden
yitirmişti.	Türk	hâkimiyetini	zorla	defetme	çağrıları	yapıyor	ve	Irak	merkezli	bir
ayaklanmanın	 hazırlıklarını	 sürdürüyordu.	 1914	 başlarında	 Türk	 otoriteleri	 de
askerî	entrika	 rüzgârına	kapılıp	Aziz	Ali	el-Mısri’yi	 tutuklayıp,	vatana	 ihanetle
suçlamıştı.	 Bu	 tutuklama	 1914	 Martında,	 başta	 Mısır	 olmak	 üzere	 tüm	 Arap
ülkelerinde	 bir	 protesto	 dalgasına	 neden	 olmuştu.	Mahkeme	Aziz	 Ali’yi	 ölüm
cezasına	 mahkûm	 etmiş	 ve	 Britanya	 sefaretinin	 müdahalesi	 sayesinde	 infaz
engellenmişti.	 21	 Nisan	 1914’te	 Aziz	 Ali	 serbest	 bırakılmış	 ve	 Mısır’a
gönderilmişti.

Amaçları	 Türklere	 karşı	 silahlı	 bir	 mücadele	 örgütlemek	 olan	 diğer	 bir	 dizi
küçük	 cemiyetin	 etkinliğinde	 de	 El-Ahd’a	 paralel	 bir	 artış	 gözlemlenmişti.
Bayrak	 Cemiyeti	 (Cemiyet	 el-Alam)	 Musul’da	 ve	 Arap	 Devrimi	 Cemiyeti
(Cemiyet	 El-Thwra	 El-Arabiya)	 de	 Kahire’de	 kurulmuştu.	 Arap	 Devrimi
Cemiyeti,	 Arap	 ülkelerinin	 tam	 bağımsızlığının	 ve	 doğrudan	 doğruya	 Türk
karşıtı	silahlı	bir	isyanın	savunuculuğunu	yapıyordu.	1914	itibariyle	politik	Arap
örgütlerinin	 ve	 gizli	 cemiyetlerinin	 büyük	 çoğunluğu	 uzlaştırıcı	 reform
taktiklerinden	 vazgeçmiş	 ve	 silahlı	 bir	 ayaklanma	 hazırlığına	 başlamıştı.	 Jön
Türklerin	 şovenist	 politikaları	 herhangi	 bir	 uzlaşma	 olasılığı	 yanılsamasını	 da
dağıtmıştı.	Araplar	arasındaki	ayrılıkçı	eğilimlerden	dehşete	kapılan	Jön	Türkler
Ocak	 1914’te,	 tüm	 politik	 Arap	 örgütlerini	 kapatma	 ve	 Arap	 subayları	 farklı
garnizon	ve	askerî	birliklere	dağıtma	kararı	vermişti.	Bu	kararın	yegâne	sonucu,
somut	 bir	 eylem	 için	 propaganda	 yapmayı	 yasakladığı	 müddetçe	 devrimci
zihniyetli	insanların	görüşlerini	güçlendirmek	olmuştu.

Arap	milliyetçiler	 isyana	 hazırlanmak	 için	 Batılı	 sefirlerin	 temsilcileriyle	 ve
Britanya,	 Fransa	 istihbaratlarıyla	 irtibatlar	 kurmuştu.	 1914	 başlangıcında
Ademimerkeziyetçi	 parti	 adına	 Şefik	 el-Müeyyed,	 Arap	 isyanında	 finansal	 ve
politik	destek	sağlaması	için	Fransız	sefiri	Bompard	ile	görüşmeler	başlatmıştı.	I.
Dünya	 Savaşı’nın	 patlak	 vermesinden	 kısa	 bir	 süre	 önce,	 Ademimerkeziyetçi
Parti,	Fransa	ile	20.000	tüfek	ve	eğitmenlerin	tedariki	ve	benzeri	şeyler	için	bir
anlaşma	 imzalamıştı.	 Benzeri	 irtibatlar	 Britanya’yla	 da	 sağlanmıştı.	 1914
Nisanında	Abdullah	 el-Haşimi,	Mısır	 Başkonsolosu	Kitchener	 ve	 diğer	 İngiliz



yetkililer	 ile	 görüşmüştü.	 Abdullah,	 İngilizlerden	 makineli	 tüfekler	 ve
Hicaz’daki	 isyan	 sırasında	 destek	 talebinde	 bulunmuştu.	 Böylece	 I.	 Dünya
Savaşı	 eşiğinde	 Arap	 hareketinde	 birbirine	 muhalif	 iki	 temel	 eğilim
gözleniyordu.	 Arap	milliyetçilerinin	 çoğu	 Türk	 karşıtı	 bir	 ayaklanmadan	 yana
tavır	 almış	 ve	 bu,	 onları	 İtilaf	 Devletleri’yle	 birleşmeye	 kadar	 götürmüştü.
Diğerleri	 ise	 hâlâ	 Türklerle	 bir	 uzlaşı	 arayışı	 içindeydiler.	 Başlatılacak	 bir
isyanın,	Arap	ülkelerinin	Britanya	ve	Fransa	tarafından	işgalinin	yolunu	açacağı
için	daha	tehlikeli	olduğunu	düşünüyorlardı.



BÖLÜM	XXVI
1870-1914	Yılları	Arasında	Arabistan

Genel	Bir	Bakış

19.	yüzyıl	sonunda,	Arap	Yarımadası	ülkeleri,	Arap	dünyasının	en	geri	kalmış
bölgelerinden	 bir	 iydi.	 Arabistan	 ülkelerinin	 gelişimi	 oldukça	 yavaş
seyrediyordu.	 Türkiye	 ve	 Britanya’ya	 bağlı	 çok	 sayıda	 küçük	 devletçiğe
bölünmüş	durumdaydılar.

Feodal	 üretim	 tarzı	 tüm	 Arabistan	 boyunca	 hâlâ	 hüküm	 sürüyordu.	 Doğal
ekonomi	iç	bölgelerde	baskın	olan	biçimdi.	Feodal	sosyoekonomik	formasyonun
genel	 çerçevesi	 içinde	 kervan	 ticaretinde	 ve	 para-mal	 ilişkilerinde	 önemli	 bir
gelişme	 baş	 göstermediği	 için	 iç	 pazar	 çok	 yavaş	 şekilleniyordu.	 İç	 Arabistan
kelimenin	tam	anlamıyla	bir	Orta	Çağ	ülkesiydi	ve	dış	etkenler	(Şam,	Bağdat	ve
Aden	ticareti	ve	hac	kervanları)	sosyal	ve	ekonomik	kalkınmayı	değiştirmek	için
hâlâ	oldukça	zayıftı.

Üstelik	 İlkel-Komünal	 ilişkilerin	 ve	 köleci	 toplumun	 direngen	 kalıntıları,
egemen	 feodal	 üretim	 biçimi	 dâhilinde	 var	 olmaya	 hâlâ	 devam	 ediyordu.
Yarımada’nın	kuzey	kesimlerinde,	Necid,	Hicaz	ve	Şammar’da	kölelik	yerel	bir
karakter	taşıyordu.	Köleler,	feodal	efendilerin	hizmetçisi	ya	da	koruması	olarak
kullanılıyordu.	 Güney’de,	 Yemen,	 Umman	 ve	 Bahreyn’de	 ise	 köle	 emeği
tarımda	 ve	 inci-dalgıçlığında	 (sualtı	 işlerinde)	 yaygın	 olarak	 kullanıla
gelmekteydi.

19.	 yüzyılın	 sonlarına	 gelindiğinde	 Arap	 ülkeleri	 bir	 kez	 daha	 uluslararası
politika	 anaforuna	 tutulmuş	 ve	 süper	 güçlerin	 emperyalist	 yayılmacılığının
hedefi	haline	gelmişti.	Britanya,	Arap	Yarımadası	üzerindeki	nüfuzunu	arttırmak
ve	 güçlendirmek	 için	 çaba	 sarf	 ediyor;	 bu	 geniş	 topraklarda	 ve	 Arabistan
kıyılarında	 mutlak	 hâkim	 güç	 olmak	 için	 girişimde	 bulunuyordu.	 Fransa	 ve
Rusya	 gibi	 Almanya	 da,	 Britanya	 yayılmacılığını	 engelleyebilmek	 ve
Arabistan’da	 bir	 tutunma	 noktası	 kazanabilmek	 için	 tüm	 gücüyle	 çabalıyordu.
Aynı	 şekilde	 Türkiye	 de	 Arabistan	 ülkeleri	 üzerindeki	 iktidar	 ve	 prestijini
sağlamlaştırmak	için	hummalı	gayretler	sergiliyordu.

Tersine,	 Arabistan	 içindeki	 güçler	 de	 faaliyetlerini	 Yarımada’yı
merkezileştirmek	üzere	sürdürüyordu.	Bu	amaca	ulaşmak	ve	Arabistan’da	nüfuz
sahibi	 olmak	 için	 süper	 güçler	 arasındaki	 rekabeti	 ve	 mücadeleyi	 etraflıca



kullanıyorlardı.

Aden	ve	Hadramaut

Aden	 sömürgesi,	 Britanya’nın	 Arap	 Yarımadası’ndaki	 kilit	 mevzilerinden
biriydi.	 Süveyş	 Kanalı’nın	 açılışı	 (1869)	 da	 bu	 bölgenin	 stratejik	 ve	 ticari
önemini	güçlendirmişti.	Aden,	Avrupa	ve	Hindistan	deniz	hattında	öne	çıkan	bir
kömür	 ikmali	 istasyonu	 ve	 transit	 ticaret	 merkezi	 haline	 gelmişti.	 Britanya
burayı	 serbest	 bir	 liman	 olarak	 ilan	 etmiş	 ve	 mallarını	 buradan	 Güney
Arabistan’ın	tüm	köşelerine	ve	Afrika’nın	Babül	Mendep	kıyılarına	göndermişti.

Kanalın	 açılışından	 sonra	 Britanya’nın	 Aden	 hinterlandındaki	 yayılmacı
politikası	olgunlaşmıştı.	Yetmişlerde	ve	seksenlerde	Britanya,	Güney	Arabistan
nüfuzunu	 önemli	 ölçüde	 genişletti.	Güney	Arabistan	 kıyılarını	 kana	 bulayarak,
silahsız	 kasabaları	 ve	 köyleri	 bombalayarak	 ve	 yoz	 feodal	 prensleri	 ayartarak
bölgeleri	 birbiri	 ardına	 ele	 geçirmişti.	 1869	 yılında	 Lahey	 Sultanlığı’nı	 zapt
etmiş	 ve	 kısa	 bir	 süre	 sonra	 da	 Aden’e	 komşu	 olan	 dokuz	 Güney	 Arabistan
prensliğini	 topraklarına	 katmıştı.	 Yerel	 mülk	 sahiplerine	 eşitsiz	 anlaşmalar
imzalamak	ve	Britanya	hamiliğini	kabul	etmek	için	baskılar	yapılıyordu.	1873’te
ise	 Babıali’yi	 bu	 fetihleri	 resmî	 olarak	 tanıması	 için	 zorlamış	 ve	 1905’te
Yemen’deki	Türk	nüfuz	bölgesi	 ile	Aden’deki	Britanya	bölgesi	 sınır	hatlarında
özel	bir	 anlaşma	 imzalamıştı.	Fakat	1904-11	 isyanıyla	 iktidarı	devralan	Yemen
Devleti,	 İngiliz-Türk	 sınır	 hattını	 tanımayı	 reddedecekti.	 Britanya	 eş	 zamanlı
olarak	 Hadramut’u	 işgal	 etmeye	 hazırlanıyor	 ve	 Britanya	 gemileri	 Hadramut
sularında	devriye	geziyordu.	Köle	ticaretini	önlemeye	yönelik	insancıl	sloganları
kapsamında	 cezai	 birlikler	 tertipliyor	 ve	 hoşlanmadıkları	 idarecileri	 görevden
alıyorlardı.	Britanya	 toplarının	namlusunun	ucunda	bulunan	Hadramut	 şeyh	ve
sultanları	birbiri	ardına	Britanya	hamiliğini	kabul	ediyordu.	1886	yılında	Sokotra
Adası’nı	 zapt	 etmiş	ve	nüfuz	 sahasına	katmıştı.	 1888’de	Kuveyt	 hanedanından
gelen	ve	Hadramut’taki	 en	büyük	mülkün	 sahibi	 olan	Mukalla	Sultanı	 hamilik
anlaşmasını	 imzalamıştı.	 I.	 Dünya	 Savaşı’nın	 başlamasıyla	 Britanya,	 Güney
Arabistan’daki	 yirmi	 üç	 küçük	 sultanlık	 ve	 şeyhliğe,	 toprakları	 üzerinde	 bir
hamilik	 oluşturarak	 ve	 tamamını	 Aden	 sömürge	 yönetimi	 altında	 birleştirerek
eşitsiz	anlaşmalar	dayatacaktı.

Umman

Britanya,	 1871’e	 gelindiğinde,	Arabistan	Yarımadasındaki	 en	 eski	 sömürgesi
olan	 Umman’da,	 neredeyse	 on	 yıl	 boyunca	 süren	 kitlesel	 halk	 ayaklanmasını
bastırmayı	 başarmıştı.	 İsyancıların	 lideri	 Azzan	 ibn	 Kais	 savaşta	 öldüğünde
Britanya	Maskat’ı	ele	geçirmiş	ve	kendi	kuklası	olan	Sultan	Turki’yi	(1871-88)



tahta	 çıkarmıştı.	Britanya	 donanması	 ve	 sepoy	 süngülerinin	 yardımıyla	 isyancı
kabilelere	 ve	 kendi	 ülkelerinin	 bağımsızlığı	 için	 mücadele	 eden	 unsurlara
karşılık	 verebilmişlerdi.	 Fakat	 1866’da	 yeni	 bir	 isyan	 daha	 patlak	 vermiş	 ve
isyancılar	 Maskat’ı	 kuşatmıştı.	 Turki	 tekrardan	 Britanya’ya	 başvurmuş	 ve
onların	yardımıyla	isyanı	bastırmıştı.

Turki,	 Britanya’nın	 sadık	 bir	 “dostuydu”	 ve	 ona	 birçok	 imtiyaz	 ve	 hak
tanımıştı.	 1862	 İngiliz-Fransız	 deklarasyonuna	 rağmen,	 Britanya	 Umman
üzerinde	hamilik	kurmuştu.	Bu	hamilik	Türki’nin	oğlu	ve	halefi	Sultan	Faysal’ın
(1888-1913)	 hükümdarlığı	 sırasında,	 20	 Mart	 1891’de	 imzalanan	 yeni	 bir
dostluk,	 ticaret	 ve	 denizcilik	 anlaşması	 ile	 daha	 da	 güçlenmişti.	Bu	 anlaşmaya
göre,	 Faysal	 kendisi	 ve	 varisleri	 adına	 topraklarını	 üçüncü	 bir	 güce
devretmeyeceğine	dair	söz	vermişti.	Rusya	tarafından	da	desteklenen	Fransa	bu
hamilik	 anlaşmasına	 karşı	 çıkmıştı.	 Britanya’yı	 Umman’ın	 “bağımsızlığını”
teminat	 altına	 alan	 1862	deklarasyonunu	 ihlal	 etmekle	 ve	Fransa’nın	 haklarına
saygılı	 davranmamakla	 suçluyordu.	 Fransa	 1893’te,	 Sur’da	 bir	 kömür	 ikmal
istasyonu	kurma	girişiminde	bulundu	fakat	Britanya’nın	kararlı	bir	muhalefetiyle
karşılaştı.	 Fransız	 Temsilciler	 Meclisi	 bu	 duruma	 oldukça	 öfkelenmişti.
Kararlılıklarını	 göstermek	 için	 Fransız	 ve	 Rus	 savaş	 gemileri	 sık	 sık	 Osmanlı
sularında	 görünmeye	 başlamıştı.	 1893’te	 Rus	 kruvazörü	 Nizhny	 Novgorod
Umman’a	 vardığında	 Sultan	 tarafından	 hoşlukla	 karşılanmıştı.	 1894’te	 Fransa
Maskat’ta	 bir	 konsolosluk	 kurdu	 ve	 Osmanlılara	 silah	 tedarik	 etmeye	 başladı.
Fransız	konsolosu	bir	“protege”	kaydı	oluşturmuş	ve	Osmanlı	felucca	(Mısır’da
kullanılan	 bir	 tür	 yelkenli	 gemi	 –çev.)	 kaptanlarına	 Fransız	 bayrağı	 dağıtmaya
başlamıştı.

Durum,	ciddi	bir	çatışma	doğurmak	üzereydi	ve	Sultan	Faysal	iki	ateş	arasında
kalmıştı.	1898’de	bir	Fransız	kruvazörünün	silahını	doğrulttuğu	Sultan	onlara	bir
kömür	 ikmal	 istasyonu	 imtiyazı	vermişti.	Britanya	da	hemen	1891	anlaşmasını
ihlal	 ettiği	 için	 Faysal’ı	 suçlamıştı.	 Şubat	 1899’da	 Britanya	 filosu	 Umman
kıyılarında	 belirmiş	 ve	 namlularını	 Maskat	 Sultanı’nın	 sarayına	 doğrultmuştu.
Fikrinden	 ötürü	 korkuya	 kapılan	 sultan	 teslim	 olmak	 için	 telaşa	 kapılmıştı.	 16
Şubat’ta	Fransızlara	sağladığı	imtiyazı	feshetti	ve	İngilizlerin	emrettiği	her	şeyi
yerine	getirdi.	Britanya	ve	Umman	arasında	“samimi	ilişkiler”	geliştirildi.	Fakat
Fransa	 ve	 Rusya’nın	 vazgeçmeye	 hiç	 de	 niyeti	 yoktu.	 1900	 yılında	 Fransız
kruvazörü	 Drome	 ve	 Rus	 topçekeri	 Gilyak	Maskat’a	 varmıştı.	 Onların	 hemen
arkasında	 Rus	 kruvazörleri	 Varyag,	 Askold	 ve	 Boyarin	 bulunmaktaydı.	 Yine
Fransız	 kruvazörü	 Inferne	 ve	 Rus	 kruvazörü	 Boyarin	 Maskat’a	 “Britanya
saldırısı	 tehdidi	 altında	 bulunan	 bir	 halka	 cesaret	 telkin	 etmek”	 için	 ikinci	 kez



uğrayacaktı.

Tüm	 bunlara	 rağmen	 Britanya	 donanması	 Umman’da	 kalmaya	 devam	 etti.
Dahası	 Rus-Fransız	 ortak	 deniz	 gösterisine	 cevaben	 Britanya,	 Fransız	 bayrağı
taşıyan	bir	Osmanlı	 felucca’sına	saldırıp	ele	geçirmişti.	Fashoda’da	olduğu	gibi
ciddi	bir	 silahlı	 çatışma	 tehlikesi	Fransızları	geri	 çekilmeye	zorlamıştı.	 İmtiyaz
üzerine	süren	bu	anlaşmazlık	Uluslararası	Lahey	Mahkemesi’ne	devredilmiş	ve
1904’teki	 İtilaf	 anlaşmasından	 sonra	 önemini	 yitirmiş	 ve	 arka	 planda	 kalmıştı.
Zira	Lahey	Mahkemesi	de	Britanya	 lehine	karar	vermişti.	Fransa	Umman’daki
iddialarından	 vazgeçmiş	 ve	 Maskat’ta	 bir	 kömür	 ikmal	 istasyonu	 yerine
Mukalla’da	hazır	bulunan	birini	kullanma	hakkı	edinmişti.	Ayrıca	1916	yılında
kömür	ikmal	istasyonundaki	hakkından	feragat	etmiş	ve	1920’de	de	Maskat’taki
konsolosluğunu	kapatmıştı.

Maskat	Sultanı’nın	Britanya’ya	olan	itaatkâr	tutumu	bu	bölgede	geniş	çaplı	bir
memnuniyetsizlik	 doğurmuştu.	 1913’te	 Faysal’ın	 ölümünü	 ve	 yerine,	 bir	 diğer
Britanya	 kuklası	 olan	 halefi	 Taymur’un	 geçişini	 fırsat	 bilen	 Osmanlılar	 bir
ayaklanma	başlatacaklardı.	Bu	ayaklanmaya	Müslüman	bir	mezhep	olan	İbadiler
liderlik	yapıyordu.	Selim	ibn	Raşid	el-Harusi’yi	imamları	olarak	seçen	isyancılar
Nezva	 kenti	 başkent	 olmak	 üzere	 bağımsız	 bir	 devlet	 oluşturmuştu.	 İsyancılar
kısa	 bir	 süre	 içinde	 Britanya	 donanması	 tarafından	 savunulan,	 İngilizlere	 ve
Sultana	 karşı	 uzun	 sürecek	 inatçı	 mücadelelerin	 başlayacağı	 Maskat	 ve	 kıyı
bölgeleri	 hariç	 Umman’daki	 her	 yeri	 özgürlüğüne	 kavuşturmuştu.	 1920’de
Maskat	 Sultanı	 bir	 barış	 anlaşması	 imzalamak	 ve	 Umman	 İmamlığı’nın
bağımsızlığını	tanımak	zorunda	bırakılmıştı.

Basra	Körfezi’nde	Britanya	Nüfuzu

19.	yüzyıl	sonunda	Britanya,	Basra	Körfezi’ndeki	konumunu	güçlendirmek	ve
genişletmek	için	elinden	gelen	her	şeyi	yapmıştı.	Donanmasının	da	yardımıyla,
Bahreyn	 ve	 Trucial	 Umman	 Prenslikleri	 (Korsan	 Kıyısı)	 (Birleşik	 Arap
Emirlikleri	 –çev.)	 ile	 “dostane	 ilişkiler”	 geliştirmişti.	 1871’de	 bir	 Britanya
kuklası	 olan	 Bahreyn	 Valisi	 Şeyh	 İsa	 önceki	 anlaşmalarla	 dayatılan	 tüm
yükümlülükleri	 onaylamıştı.	 İngilizler	 ise	 onu	 kendi	 halkına	 ve	 Bahreyn
Adaları’nda	 egemenlik	 iddiası	 olan	 Türk	 ve	 İran	 devletlerine	 karşı
“savunacakları”	sözünü	vermişti.

Britanya	 1880’de,	 “hamilik”	 sözü	 geçmese	 de	 tam	 olarak	 bu	 anlama	 gelen
Birinci	 İmtiyaz	 Anlaşması’nı	 Bahreyn’e	 dayatacaktı.	 Bu	 anlaşmaya	 göre,
Bahreyn	 Şeyhi	 diğer	 Batılı	 güçlere	 herhangi	 bir	 imtiyaz	 tanımayacağı,	 kömür
ikmal	 istasyonu	 kurmalarına	 izin	 vermeyeceği,	 herhangi	 bir	 diplomatik



görüşmelerine	katılmayacağı,	konsolosluk	ilişkileri	geliştirmeyeceği	ve	Britanya
dışında	 herhangi	 bir	 süper	 güçle	 anlaşma	 imzalamayacağı	 sözünü	 vermişti.
Ayrıca	 1882	 yılında	 Britanya	 Katar	 Yarımadası’nı	 ele	 geçirmiş	 ve	 buranın
valisini	 kendileriyle	 “dostane	 ilişkiler”	 kurmak	 için	 zorlamıştı.	 Nihayetinde
Katar	da	Britanya	kontrolüne	geçmiş	ve	resmî	bir	hamilik	haline	gelmişti.

1892’de	ise	Bahreyn	ile	1891	İngiliz-Umman	anlaşmasının	izinde	Son	İmtiyaz
Anlaşması	imzalanmıştı.	Bu	anlaşmaya	göre	de	Bahreyn	Şeyhi	topraklarının	tek
bir	parçasını	bile	başkasına	kiralayamayacağını	kabul	ediyordu.	Aynı	yıl	Trucial
Umman	şeyhi	de	benzeri	bir	anlaşma	imzalayacaktı.

Doksanlı	 yılların	 ortalarında	 Almanya	 ve	 Rusya’nın,	 Basra	 Körfezi’ne	 inme
planlarından	 korkan	Britanya	 dikkatini,	 güneyde	Basra	 ve	 Şattülarap’a	 komşu,
verimsiz	bir	 çöl	 şeridi	olan	Kuveyt	üzerinde	yoğunlaştırmıştı.	Kuveyt,	bölgede
herhangi	 bir	 Türk	 gücü	 bulunmamasına	 rağmen	 Babıali’nin	 egemenliğine
tabiydi.	 Britanya	 1895’te	 Kuveyt	 Şeyhi	 Muhammed	 ibn	 Sabah’a,	 Basra
Körfezi’ndeki	 diğer	 prenslikler	 gibi	 kendisiyle	 “dostane	 ilişkiler”	 geliştirmesi
tavsiyesinde	 bulunmuştu.	 Fakat	 Şeyh	 Muhammed	 Britanya’nın	 bu	 teklifini
reddetmiş	ve	bunun	üzerine	bir	komploya	kurban	gitmişti.	Şeyh	Muhammed	ve
beraberindekiler	 katledilmiş	 ve	 devletin	 yönetimi	 kardeş	 Şeyh	 Mübarek	 ibn
Sabah’a	geçmişti.	Mübarek,	Güney	Irak’ın	güçlü	Muntafık	aşireti	lideri	Saadun
Paşa	ile	sıkı	bağlar	kurmuş	ve	Basra’nın	Türk	valisine	itaat	etmeyi	hemen	hemen
kesmişti.	 23	 Ocak	 1899’da	 da	 Britanya	 ile	 gizli	 bir	 anlaşma	 imzalamıştı.
Anlaşmanın	 gizliliği,	 Mübarek’in	 bir	 mutasarrıf	 olarak	 görüşmelere
katılamayacağından	 ve	 uluslararası	 anlaşmalarda	 söz	 hakkının
bulunmamasındandı.	 Yani	 bu	 durumda	 kendi	 yetkisini	 aşmış	 ve	 bölgesini
Britanya	 dışında	 hiç	 kimseye	 açmamak	 için	 gizli	 bir	 anlaşma	 imzalamıştı.
Kuveyt	 üzerinde	 de	 kontrol	 sağlayan	 Britanya,	 Basra	 Körfezi’ndeki	 nüfuz
sahasının	 etrafını	 kapatmıştı.	 Bu,	 Basra	 Körfezi’ni	 bir	 “Britanya	 Gölüne”
çevirecek	olan	son	halkaydı.

Kuveyt	Anlaşmazlığı

Kuveyt’in	tamamen	Britanya’nın	kontrolü	altına	geçmesi	yeni	bir	uluslararası
anlaşmazlığa	yol	açmıştı.	1899’da	Almanlar,	Bağdat	demiryolu	için	bir	başlangıç
imtiyazı	almış	ve	demiryolunun	rotasını	haritalandırması	için	Irak’a	araştırmacı
bir	 ekip	 göndermişti.	 Kuveyt’in	 son	 durak	 olması	 planlanıyordu	 ve	 1900
başlarında	 Alman	 araştırmacı	 heyet	 olay	 yerine	 varacaktı.	 Britanya,	 Alman
heyetin	 gelişini	 Basra	Körfezi’ndeki	 konumu	 için	 bir	 tehdit	 olarak	 algılamıştı.
İstanbul’daki	Britanya	Sefiri	O’Connor,	Türkiye’yi	demiryolu	hattının	Kuveyt’e



kadar	 ulaşması	 durumunda	 “yerel	 zorluklara”	 neden	 olacağı	 ve	 hatta
“uluslararası	güçlerin	müdahalesine”	yol	açacağı	hususunda	uyarmıştı.	Bu	arada,
Hindistan	 Genel	 Valisi	 Lord	 Curzon	 bütün	 ciddiyetiyle	 İngiliz	 Hindistanı’nın
batı	 sınırının	 Fırat	 Nehri	 olduğu	 açıklamasını	 yapmıştı.	 İngiliz-Hindistan
basınında,	 Curzon’dan	 ilham	 alan	 bir	 ses	 aniden	 Kuveyt	 üzerinde	 Britanya
hamiliği	kurulmasını	talep	etmişti.

Alman	 basını,	 hatta	 sadece	 basın	 değil	 Alman	 diplomatları	 da	 Britanya’nın
Kuveyt’te	 hamilik	 kurma	 planlarını	 protesto	 etmişti.	 Yapılan	 açıklama,
Kuveyt’in	Türk	 toprağı	olduğu	ve	bu	yüzden	padişahın	egemenliğinde	kalması
gerektiği	 yönündeydi.	 1900	 Nisanında	 O’Connor,	 Alman	 Sefiri	 Marschall’a,
Britanya’nın	 Kuveyt	 Şeyhi	 Mübarek	 ile	 üçüncü	 taraflara	 imtiyaz	 vermesini
engelleyen	bir	anlaşma	 imzaladığı	bilgisini	vermişti.	Aynı	yılın	Haziran	ayında
benzeri	 bir	 açıklama	 Berlin’deki	 Britanya	 Sefiri	 Lascelles	 tarafından	 da
yapılacaktı.	 Almanlar	 bunun,	 bir	 çeşit	 Britanya	 imtiyazı,	 “özel	 bir	 yasal
anlaşma”	 meselesi	 olduğunda	 ve	 Deutsche	 Bank’ın	 bu	 imtiyazı	 İngiliz
işadamlarından	 satın	 alma	 fikrinde	 karar	 kılmıştı.	 Fakat	 meselenin	 iç	 yüzünü
öğrendiklerinde	 İstanbul’daki	 sefirlerine	 “Türkiye’nin	 Kuveyt’teki	 haklarını
güçlendirmesi	 için	önlemler	 alınması”	 emrini	verdiler.	 “Kuveyt’te,	Britanya	ya
da	 Rusya	 olsun,	 herhangi	 bir	 Gücün	 varlığı	 bizim	 aleyhimizedir”	 diye
yazmaktaydı	Alman	Dış	 işleri	 Bakanı	Yardımcısı	 Baron	Richthofen.	Diğer	 bir
deyişle	 durum,	 Almanya’nın	 Kuveyt	 ve	 Bahreyn’de	 benzeri	 ayrıcalıklı	 haklar
için	baskı	yapmasından	ibaretti.

Ağustos	 1901’de	Almanya,	Britanya’nın	Kuveyt’teki	 iddialarını	 tanımadığını
açıklamış	 ve	 karşılığında	 da	 Britanya,	 Kuveyt	 meselesini	 Türkiye	 ile	 kendi
arasında	 çözüme	 kavuşturacağını	 ve	 bunun	 Almanya’yı	 ilgilendirmediğini
söyleyecekti.	Britanya,	Almanların	bu	meselede	Sultan’ın	kendisinden	bile	daha
çok	 Türk	 olmasından	 ötürü	 şaşkınlığa	 kapılmıştı.	 Dahası	 Britanya	 Dışişleri
Bakanı,	Almanya	 ile	aralarında	Kuveyt	meselesi	üzerine	karşılıklı	bir	anlayışın
olmadığını	ve	olamayacağını	ifade	etmişti.	Çünkü	diye	eklemekteydi,	iki	devlet
de	birbirine	zıt	bakış	açılarına	sahip.

Görüşmeler	 sürerken	 Kuveyt’in	 kendisinde	 de	 bazı	 olaylar	 vuku	 bulacaktı.
Türkler	 1901	 Ağustosunda,	 Almanya’nın	 isteği	 üzerine,	 Sultan’ın
hükümdarlığını	 beyan	 etmek	 için	 Kuveyt’e	 deniz	 yoluyla	 askerî	 bir	 birlik
göndermişti.	 Birlikleri	 taşıyan	 gemiler	 Kuveyt’e	 vardığında,	 bir	 Britanya
kruvazörünün	 limanda	demirlemiş	olduğunu	 fark	ettiler.	Kruvazörün	komutanı,
tek	bir	Türk	askerinin	dahi	kıyıya	çıkması	durumunda	ateş	açarak	bütün	nakliye
gemilerini	 batıracağı	 konusunda	 Türkleri	 uyaracaktı.	 Bunun	 üzerine	 Türk



gemileri	de	geri	dönecekti.

6	Eylül	1901’de	Britanya	ve	Türkiye,	Kuveyt	üzerine	bir	anlaşmaya	vardılar.
Anlaşma	şartları	şöyleydi:	Britanya,	Türklerin	Kuveyt	üzerindeki	egemenliğini,
yalnızca	askerî	birlikler	göndermediği	durumda	kabul	edecekti.	Karşılığında	da
Türkiye,	 Britanya’nın	 Kuveyt’teki	 özel	 çıkarlarını	 ve	 1899	 İngiliz-Kuveyt
anlaşmasını	tanıyacaktı.	Böylece	Türkiye’nin	gururu,	Kuveyt	resmî	olarak	kendi
egemenliği	 altında	 kaldığı	 için	 kırılmamış	 ve	 Kuveyt’in	 gerçek	 kontrolünü
devralan	Britanya	da	memnun	kalmıştı.	Bu	arada,	Almanya	da	geriyi	çekilmeye
ve	Kuveyt	üzerinde	bir	İngiliz-Rus	ihtilafı	kurmaya	karar	verecekti.

Rusya,	Kuveyt	meselesinde	Britanya	ve	Türkiye	arasında	bir	uzlaşı	için	baskı
yapıyordu.	 Bir	 yandan,	 Almanya’nın	 Basra	 Körfezi’ne	 giriş	 hakkı	 kazanması
tereddüdünü	 paylaşıyor	 fakat	 öte	 yandan	 da	 Britanya’nın	 Kuveyt	 üzerinde
doğrudan	bir	hamilik	oluşturmasını	hoşnutsuzlukla	karşılıyordu.	Aralık	1901’de
İngiliz-Rus	 ihtilafını	 ağırlaştıracak	 bir	 olay	meydana	 gelmişti.	 6	 Eylül	 İngiliz-
Türk	anlaşmasının	üzerinden	yalnızca	üç	ay	geçtikten	sonra	Britanya	statükoyu
(mevcut	 durumu	 –çev.)	 ihlal	 edecekti.	 Kuveyt’e	 düzenli	 olarak	 çağrılan	 bir
Britanya	 savaş	 gemisinin	 komutanı,	 Şeyh	 Mübarek’in	 sarayındaki	 Türk
bayrağının	 indirilmesi	 ve	 yerine	 adı	 henüz	 duyulmamış	 Kuveyt	 bayrağının
çekilmesi	 emrini	 vermişti.	 Eş	 zamanlı	 olarak	 Mübarek’in	 nüfuz	 bölgesinde
Britanya	hamiliği	ilan	edilmişti.

Britanya’nın	bu	hareketi,	Rus	basınında	bir	 protesto	 tufanına	neden	olmuştu.
İstanbul’daki	 Rus	 Sefiri	 I.A.	 Zinovyev,	 Babıali’ye	 Uluslararası	 Lahey
Mahkemesi’ne	 başvurması	 tavsiyesinde	 bulunmuştu.	Bu	 arada	 1902	başlarında
Rusya	 kruvazörü	 Varyag	 ve	 Fransız	 kruvazörü	 Inferne	 Kuveyt’e	 varacaktı.
Bağdat’taki	 Rus	 konsolosu	 Şeyh	Mübarek’i	 ziyaret	 ederek	 Rus	 nişanı	 ve	 bazı
hediyeler	 sunmuştu.	 Rusya’nın	 baskısına	 maruz	 kalan	 Britanya	 kendi	 deniz
subayının	 eylemini	 reddetmiş	 ve	Türkiye	 ile	 aralarında	yapılan	 anlaşmaya	katı
bir	şekilde	uyduğunu	ve	statükoyu	muhafaza	ettiğini	açıklamıştı.

Fakat	Britanya’nın	Kuveyt	planlarından	vazgeçmek	gibi	bir	niyeti	yoktu.	1903
sonlarında	Lord	Curzon,	Basra	Körfezi	ve	Kuveyt’e	gösterişli	bir	 tur	yapmıştı.
Bu	 ziyaretin	 amacı,	 Britanya’nın	 Basra	 Körfezi	 ve	 kıyılarındaki	 konumunu
savunmaktaki	 kararlılığını	 ispatlamaktı.	 1904	 İtilaf	 Antlaşması	 ve	 1907	 Rus
anlaşması,	 uzun	 zamandır	 beklediği	 hareket	 serbestisini	 Britanya’ya
sağlayacaktı.	 Britanya	 1904	 yılında	 Kuveyt’e	 bir	 politika	 temsilci	 atamış	 ve
1907’de	 Mübarek’e,	 Türkiye’yi	 de	 yabancı	 bir	 güç	 olarak	 varsayan	 yeni	 bir
anlaşma	dayatmıştı.



Nihayetinde	 Türkler	 bunu	 bir	 oldu	 bitti	 olarak	 tanımak	 zorunda	 kalmıştı.	 29
Temmuz	1913’te	ise,	Britanya	ile	Basra	Körfezi	üzerine,	Kuveyt’i	kendi	bayrağı
olan	özerk	bir	kaza	olarak	tanıdığı	bir	anlaşma	imzalamıştı.	Türkiye,	Kuveyt’in
içişlerine	 müdahalede	 bulunmama	 ve	 İngiliz-Kuveyt	 anlaşmasını	 tanıma
taahhüdünde	 bulunacaktı.	 Aynı	 zamanda	 Türkiye,	 Katar	 ve	 Bahreyn’deki
haklarından	 da	 feragat	 ediyordu.	 Britanya	 da	 bunun	 karşılığında,	 o	 sıralar
Vahhabilerin	 elinde	 bulunan	 El-Ahsa’da	 Türklerin	 haklarını	 meşru	 kabul
edecekti.

I.	 Dünya	 Savaşı’nın	 patlak	 vermesinden	 kısa	 bir	 süre	 sonra,	Kasım	 1914’te,
Britanya,	 Kuveyt’i	 “kendi	 hamiliğinde	 bulunan	 bağımsız	 bir	 prenslik”	 olarak
ilan	etti.

Suudi	ve	Raşidi’lerin	Mücadelesi	Vahhabi	Devleti’nin	Yeniden	Kurulması

Süper	güçlerin	Kuveyt	mücadelesi,	Vahhabi	hanedanları	Raşidi	ve	Suudilerin
Kuzey	Arabistan’daki	hegemonya	mücadelesiyle	yakından	bağlantılıydı.	Türkler
ve	Almanlar	 Şammar	 yöneticisi	Raşidilerin	 tarafını	 tutuyordu.	Böylece	 onların
da	 yardımıyla,	 Suudileri	 ve	 Britanya	 tarafından	 arka	 çıkılan	 Kuveyt	 Şeyhi
Mübarek’i	 devirebilmeyi	 umut	 ediyorlardı.	 19.	 yüzyıl	 sonundan	 itibaren
Şammar,	 Kuzey	 Arabistan’daki	 en	 güçlü	 devlet	 haline	 gelmişti.	 “Koca”	 diye
anılan	Şammar	Emiri	Muhammed	(1871-97)	bu	yıkıcı	çekişmeye	bir	son	vermiş
ve	Cebel-Şammar	 ve	Kasım’ı	 kendi	 otoritesi	 altında	 birleştirmişti.	 1876’da	 ise
kendisini	 Türklerin	 vassalı	 ilan	 etmiş	 ve	 onların	 da	 yardımıyla	 Suudi	Kraliyet
ailesinin	 Riyad	 Emirlerine	 karşı	 amansız	 bir	 mücadele	 başlatmıştı.	 1884’te
Şammarîler,	Necid	birliklerini	bozguna	uğratmış	ve	Riyad’ı	ele	geçirerek	kendi
vekillerini	 buraya	 yerleştirmişti.	 Suudi	 Emiri	 Abdurrahman	 Faysal’ın	 küçük
oğlu,	 Şammarîlerin	 egemenliğini	 tanımış	 ve	 Arid	 (Necid	 bölgesinin	 merkezi
şehri)	yöneticisi	olarak	Riyad’da	kalmıştı.

1890’da	Necid	ve	Kasım’da	bir	 isyan	patlak	verecekti.	 İsyancılar	Riyad’ı	ele
geçirmiş	ve	Kasım	 feodallerinin	üzerine	doğru	harekete	geçmişti.	Bu	 feodaller
Anayza,	Zamil,	Burayda	ve	Hasan	 emirleriydi.	Ocak	1891’de	Kasım	askerleri,
Mulayda	yakınlarındaki	savaşta	tamamen	yok	edilmiş	ve	onlara	yardıma	yetişen
Emir	 Abdurrahman	 önce	 El-Ahsa’ya	 sonrasında	 da	 Kuveyt’e	 kaçmıştı.	 Suudi
emirliği	 tamamen	 tasfiye	 edilmiş	 (Şammarîler,	 kendisini	 çiçek	 yetiştirmeye
adayan	 Suudi	 Emiri	 Muhammed’i,	 Vahhabi	 Necid’inin	 sembolik	 lideri	 olarak
tutmuştular)	ve	Necid	büyük	Şammar	Devleti’nin	bir	ili	haline	gelmişti.

Kuveyt	 krizi	 doruğa	 çıktığında	 Türkler,	 Kuveyt’i	 ele	 geçirmek	 için
Şammarîleri	 kullanma	 kararı	 vermişti.	 Britanya	 ise	 Kuveyt	 Şeyhi	 Mübarek,



Saadun	 Paşa	 liderliğindeki	 Irak	 müntafık	 kabilesi	 ve	 Suudilere	 sadık	 kalan
mutair	ve	banu-murra	Vahhabi	kabilelerini	kapsayan	Şammar	karşıtı	bir	bedevi
koalisyonu	 oluşturarak	 misilleme	 yapmıştı.	 Vahhabilerin	 başında	 ise	 ailesinin
İbn	 Suud	 ismiyle	 bilinen,	 Emir	Abdurrahman’ın	 oğlu	Abdülaziz	 bulunuyordu.
Fakat	 o	 da	 Şammarîlerin	 Riyad’da	 kendi	 otoritelerini	 kurmasından	 sonra
babasıyla	 birlikte	 ülkeyi	 terk	 edecekti.	 Bu	 esnada	 İbn	 Suud	 henüz	 yedi
yaşındaydı,	 fakat	 1900	 yılına	 gelindiğinde,	 genç	 bir	 delikanlı	 olarak	 babası
tarafından	 mücadelenin	 başına	 geçirilmişti.	 Aynı	 yılın	 sonbaharında	 Şeyh
Mübarek	 tarafından	komuta	 edilen	10.000	kişilik	bir	müttefik	ordusu,	Şammar
Emiri	Abdülaziz’e	(1897-1906)	karşı	bir	seferberlik	başlatmıştı.	Riyad	yönünden
yanıltıcı	 bir	 hareket	 yapma	 görevi	 de	 İbn	 Suud’a	 bırakılmıştı.	 1901	 Şubatında
Şammarîler	müttefikleri	ve	İbn	Suud’u	bozguna	uğratmış	ve	çöldeki	bozgundan
haberleri	olunca	da	Riyad	kuşatmasını	kırıp	Kuveyt’e	dönmüşlerdi.

Şammarîler	1901	yazında,	Britanya	savaş	gemilerinin	korumasındaki	Kuveyt’e
varmış	ve	kendilerine	çevrilmiş	namluları	fark	edince	de	geri	dönmüşlerdi.	Geri
dönüş	 yolunda,	 Britanya	 silah	 ve	 parasıyla	 desteklenen	 Şammarit	 karşıtı
isyanların	 alevlendiği	 Necid	 ve	 Kasım’dan	 geçeceklerdi.	 Aralık	 1901’de	 de
Britanya,	 İbn	 Suud	 komutasında	 küçük	 bir	 silahlı	 birliği	 Riyad’a	 göndermişti.
Raşidi	 feodalleri	 tarafından	 baskıya	 maruz	 tutulan	 Riyad	 halkı,	 kendilerini
Şammarîlerden	 kurtaracak	 herhangi	 bir	 hareketi	 destekleyecek	 ve	 İbn	Suud’un
küçük	birliği	herhangi	bir	zorlukla	karşılaşmadan	şehri	ele	geçirecekti.	(15	Ocak
1902)

Philby,	 Riyad’ın	 ele	 geçirilişini	 betimlerken	 İbn	 Suud	 tarafından	 anlatıldığı
zannedilen	 fantastik	 bir	 hikâyeyle	 bağlantı	 kuruyordu.	 Bu	 anlatı,	 Binbir	 Gece
Masalları’ndaki	 hikâyeler	 tarzında	 Oryantal	 bir	 efsane	 izlenimi	 vermekteydi.
Philby,	İbn	Suud’un	yanına	altmış	gözü	pek	bedevi	aldığını	ve	kendisinden	yirmi
dört	 saat	 içinde	 haber	 alınamadığı	 takdirde	 yardım	 için	 hızlıca	 Kuveyt’e
gidebilecek	 otuz	 atlıyı	 Riyad	 yakınlarındaki	 tepelerde	 bıraktığını	 yazıyordu.
Aynı	 şekilde	 yirmi	 atlıyı	 da	 Riyad	 vahasının	 çevresindeki	 ağaçlık	 alanda
bekletiyordu.	 Geriye	 kalan	 on	 atlı	 ise	 atından	 inerek	 gece	 şehre	 girecekti.
Riyad’ın	 Raşidi	 idarecisi	 Aclan’ın	 kaldığı	 kaleye	 yaklaşmışlardı.	 İbn	 Suud
hemen	kalenin	yanında	bulunan	bir	 evin	kapısını	 çalmış	ve	kapıyı	 açan	kadını
ölüm	tehdidi	ile	susturmuştu.	Ev	sakinlerini	arkadaki	bir	odaya	kapatan	Suud	ve
arkadaşları	 uyanık	 kalabilmek	 için	 kahve	 içerek,	 birbirlerine	 savaş	 hikâyeleri
anlatarak	ve	Kur’an	okuyarak	sabaha	kadar	beklemişti.	Şafak	vaktinde	kalenin
kapılarının	 açıldığını,	 Aclan	 ve	 çevresindekilerin	 camiye	 namaza	 gittiklerini
gören	bedeviler	pencereden	üzerlerine	atılarak	hepsini	katletmişlerdi.	Kapıların



açık	 olmasını	 fırsat	 bilerek	 kaleyi	 ele	 geçirmiş	 ve	 Suudi	 hanedanının	 yeniden
canlandığını	ilan	etmişlerdi.

Riyad’ı	 ele	 geçiren	 İbn	 Suud	 kenti	 güçlendirmeye	 ve	 Şammarîlere	 karşı
savaşmaya	başlamıştı.	1902-03	yılları	arasında	İç	Arabistan’ın	güney	kesiminin
tamamını	 ele	 geçirmiş	 (El-Harc,	 El-Eflac,	 Vadi-Davasir)	 ve	 1904	 yazında	 ise
Vasim,	 Sudair	 ve	Kasım’ı	 zapt	 ederek	Vahhabi	 Suudi	 devletini	 eski	 sınırlarına
kavuşturmuştu.	 İbn	 Suud	 1904	 yılında	 öyle	 bir	 güce	 erişecekti	 ki,	 Raşidiler
yardım	 için	 Türkiye’ye	 yönelecekti.	 Böylece	 aynı	 yılın	 Mayıs	 ayında,	 Ahmet
Faizi	 Paşa	 komutasındaki	 sekiz	 kıta	 Türk	 askeri	Necid’e	 gönderilmiş	 fakat	 bu
askerlerin	 büyük	 çoğunluğu	 çölde	 açlıktan,	 susuzluktan	 ve	 hastalıklardan
ölmüştü.	1904	sonunda	seferi	birliklerin	komutanı	ve	askerlerinin	geri	kalanları
Yemen’e	sevk	edilmişti.	Yeniden	tek	başına	kalan	Şammarîler	bir	müddet	daha
mücadele	 etmiş	 ancak	 1906	Nisanında	 Suudilere	 karşı	 ağır	 bir	 yenilgi	 almıştı.
Raşid	Emiri	Abdülaziz	de	bu	çarpışmalar	 sırasında	öldürülmüştü.	Halefi	Mitab
çatışmaları	barışla	neticelendirmek	için	ivedi	davranmış	ve	Suudilerin	Necid	ve
Kasım’daki	 haklarını	 tanımıştı.	 Türk	 Sultanı	 Abdülhamid	 de	 bu	 anlaşmayı
tanıdığını	açıklamış	ve	Suudi	Vahhabi	devleti	yeniden	kurulmuştu.

İbn	Suud’un	İç	ve	Dış	Politikası

Türkler	 ve	 onların	 Şammarî	 müttefikleri	 İbn	 Suud’un	 baş	 düşmanlarıydı	 ve
onlara	karşı	savaşı	Raşidi	Şammarî	emirliğinin	tamamen	tasfiye	olmasına	kadar
devam	etmişti.	Arkasında	Britanya	desteği	olmasına	rağmen,	Vahhabi	devletinin
bu	 denli	 hızlı	 büyümesi	 ve	 başarısı	 İngilizleri	 de	 kaygılandırmaya	 başlamıştı.
Zira	Britanya	Arabistan	Yarımadası’nın	 birliğinden	 yana	 değildi	 ve	 geleneksel
“böl	 ve	 yönet”	 politikasına	 geri	 dönüş	 yapmıştı.	 Bu	 politika	 gereği	 her	 yerde
küçük	prensleri	destekliyor	ve	feodal	ayrılıkçılığı	provoke	ediyordu.	Yarımadayı
kontrol	 altına	 almak	 için	 zayıf	 prenslikleri	 de	 hesaba	 katmak	 gerekiyordu.	 İbn
Suud	etkili	bir	güç	haline	geliyor	ve	 İç	Arabistan’ın	birleştirilmesi	ve	Şammar
emirliğinin	yok	edilmesi	yönündeki	tutkularını	gizlemiyordu.	İngilizler	yeniden
canlanan	Suudi	devleti	 içindeki	her	 türlü	 feodal	 isyanlara	 arka	 çıkarken	ortaya
garip	bir	durum	çıkmıştı.

Suudi	 devletini	 kurmak	 için	 mücadeleye	 başladığında	 İbn	 Suud	 ile	 birlikte
yürüyen	 feodal	 şeyh	 ve	 emirler	 artık	 ona	 karşı	 dönmüş	 ve	 isyan	 koalisyonları
oluşturmaya	başlamıştı.	Tabi	iki	tarafta	da	Britanya	ajanlarının	olduğu	bilinen	bir
gerçekti.	 İngiliz	 bir	 istihbarat	 yetkilisi	 olan	 Captain	 Lichman,	 İbn	 Suud’la
birlikte	 hareket	 etmiş	 ve	 onu	 desteklemişti.	 Daha	 sonra	 Mezopotamya’da	 da
önemli	 bir	 rol	 icra	 edip	 1920	 yılında	 Albay	 rütbesine	 yükseltilen	 başka	 bir



istihbarat	 yetkilisi	 olan	 Gertrude	 Bell	 ise	 Şammar	 Emiri	 ile	 bağlantılıydı	 ve
açıkça	onu	destekliyordu.

Britanya’nın	entrikaları,	Vahhabi	karşıtı	koalisyon	ve	isyanlar	Suudi	devletini
yıkamamış	fakat	sürekli	savaşlar	ve	 isyanlar	ülkenin	kalkınmasını	engellemişti.
Üstelik	 İbn	 Suud	 I.	 Dünya	 Savaşı’nın	 sonrasına	 kadar	 da	 Şammar	 emirleriyle
tam	 olarak	 başa	 çıkamamıştı.	 Cebel-Şammar	 ancak	 1921	 yılında
fethedilebilecekti.	 Öte	 yandan	 İbn	 Suud,	 Britanya’nın	 da	 onayını	 alarak,
sınırlarını	 doğuda	 Basra	 Körfezi	 kıyılarına	 kadar	 genişletmişti.	 1871	 yılından
beridir	Türklerin	kontrolünde	olan	El-Ahsa,	1913	yılında	Vahhabiler	 tarafından
fethedilmiş	ve	Suudi	devletine	dâhil	edilmişti.

Britanya’nın,	 Türklere	 karşı	 Vahhabileri	 desteklemesinin	 iki	 nedeni	 vardı.
Birincisi,	 bir	 dünya	 savaşının	 kapıda	 olmasıydı.	 Çünkü	 Jön	 Türklerin
yönetimindeki	 Türkiye,	 savaşa	 Almanların	 tarafında	 katılıyordu.	 Ayrıca	 El-
Ahsa’da	Türk	birliklerinin	görünmesi	 aynı	 zamanda	Almanların	 da	görüneceği
anlamına	geliyordu.	Basra	Körfezi’ndeki	bu	Alman-Türk	nüfuzu	yok	edilmeliydi
ve	İbn	Suud	da	bu	iş	için	biçilmiş	kaftandı.	İkinci	olarak	İbn	Suud,	El-Ahsa’nın
fethi	için	Britanya’ya	muazzam	bir	karşılık	teklif	etmişti.	Bir	Britanya	hamiliği
için	karar	kılmış	ve	 savaşta	Britanya’yı	destekleyeceği	 sözünü	vermişti.	Aralık
1915’te,	 İbn	 Suud’un	 Britanya	 karşıtı	 tüm	 eylemlerden	 kaçınacağına,	 dış
politikasını	 onunla	 birlikte	 hazırlayacağına,	 topraklarını	 diğer	 Batılı	 güçlere
açmayacağına	ve	Britanya’nın	Arap	Yarımadası’ndaki	konumunun	bütünlüğüne
saygı	 duyacağına	 dair	 bir	 anlaşma	 imzalanmıştı.	Vahhabilerin	Necid’i	 anlaşma
süresinin	sona	erdiği	1924	yılına	kadar	Britanya’nın	koruması	altında	kalacaktı.

Britanya	hamiliği,	İç	Arabistan’da	birleşik	ve	merkezi	bir	feodal	devlet	kurma
amacında	olan	İbn	Suud’u	özellikle	rahatsız	etmiyordu.	Zira	İngilizler	de	Suudi
emirinin	 iç	 işlerine	müdahalede	bulunmuyordu.	Kayıp	zamanlarını	 telafi	etmek
isteyen	 ve	 yenilenen	 enerjileriyle,	 dogmaları	 olan	 Ian	 hidi	 (birlik)	 yaymaya
girişen	Vahhabiler,	 feodal	 ayrılıkçılıkla	 başa	 çıkan	 ve	 feodal-göçebe	 karakterli
geleneksel	Arabistan	toplumunun	radikal	bir	yeniden	düzenlemesini	üstlenen	ve
kendilerine	 itaatkâr	 bir	 kul	 olan	 İbn	 Suud’un	 şahsında	 hazır	 bir	 destek
bulmuşlardı.

İbn	 Suud	 yurt	 içindeki	 politikalarında	 ilkel-komünal	 kalıntılara	 kasten	 karşı
çıkmıştı.	 Göçebe	 kabilelerin	 birleşik	 bir	 Arabistan’ın	 önündeki	 en	 yıkıcı	 öğe
olduğu	kanısını	taşıyordu.	1911’de,	Vahhabi	mürşitlerinin	de	öğütleriyle,	göçebe
kabilelere	 karşı	 ihvan	 (kardeşler)	 hareketini	 başlattı.	 Katı	 bir	 disipline	 tabi
olmaları	 için	 onlara	 baskı	 yaptı,	 aynı	 şekilde	 onları	 yağmacı	 eylemlerde



bulunmaktan	ve	bağımsız	kabilelerden	haraç	almaktan	men	etti.	Özgür	ve	madun
kabilelerin	 arasındaki	 engelleri	 kaldırdı	 ve	 hepsine	 eşit,	 ihvanlar	 olarak,
davrandı.	 Aynı	 zamanda	 İbn	 Suud	 yerleşik	 olmaları	 için	 baskıda	 bulunduğu
göçebeler	 için	 cemiyetler	 oluşturmaya	 başladı.	 Bu	 politikalar	 I.	 Dünya	 Savaşı
sonrasında	da	geniş	ölçekli	olarak	devam	ettirildi.	Hatta	ilk	birkaç	cemiyet	1918
öncesinde	kurulmuştu.	Göçebe	ihvanlar	önceki	yaşam	tarzlarını	terk	ettiklerinde
kabileleriyle	 olan	 bağları	 da	 koparıyorlardı.	 Kan	 bağı	 yerine,	 ihvan	 komünleri
içinde	karşılıklı	ekonomik	çıkara	dayalı	yeni	ilişkiler	geliştiriyorlardı.

Ihvan	 komünleri	 arasında	 ve	 sonrasında	 da	 Vahhabi	 devletinde	 bir	 dinsel
hoşgörüsüzlük	 ruhu	 hüküm	 dürüyordu.	 Öyle	 ki,	 akraba	 dahi	 olsa	 Vahhabi
olmayanlarla	yakın	ilişki	kurulmasına	izin	verilmiyordu.	Vahhabiler	yabancılarla
tanışamıyor	ve	Vahhabilik’in	ahlak	ve	manevi	kurallarına	katı	bir	şekilde	uymak
zorunda	 kalıyordu.	 Böylece	 Vahhabi	 toplumu	 yavaş	 yavaş	 kendisini	 dışarıya
kapatmış	ve	bir	çeşit	yalnızlığa	doğru	savrulmuştu.

İhvanlar,	 mürşitlerle	 birlikte	 İbn	 Suud’un	 iç	 ve	 dış	 politikasının	 temel
enstrümanı	 haline	 gelmişti.	 İhvan	 yerleşimleri	 İbn	 Suud’un	 yeni	 ordusunu
üzerine	 kurduğu	 temelleri	 oluşturmuştu.	 Onların	 da	 yardımıyla	 isyanları
bastırmış,	 komploları	 açığa	 çıkarmış,	 isyancı	 kabileleri	 silahsızlandırmış	 ve
ayrıca	 tek	 bir	 Vahhabi	 devletinin	 yanı	 sıra	 birleşik	 Arabistan’ın	 mücadelesini
yürütmüştü.

Yemen	ve	Asir’de	İsyanlar

Süveyş	Kanalının	açılmasından	sonra	Türkler,	Yemen	ve	Asir’deki	otoritelerini
yeniden	 sağlamıştı.	Bunun	 öncesinde,	Arap	 stepleri	 ve	 çölleri	 boyunca	 uzanan
kapsamlı	 iletişim	 ağları	 Türkiye’nin,	 Güney	 Arabistan’daki	 birliklerini
desteklemesini	 ve	 ikmal	 etmesini	 neredeyse	 imkânsızlaştırıyordu.	Üstelik	Türk
garnizonları	yalnızca	Tihama’daki	birkaç	kıyı	bölgesinde	konuşlanmıştı.	Yemen
ve	Asir	aslında	bağımsız	gibiydiler.	Süveyş	Kanalının	açılışı	Türklere	de	deniz
iletişimi	kurma	fırsatı	vermişti.	Öyle	ki	1869’da	bölgeye	gönderdikleri	seferi	bir
birlikle	 Yemen	 ve	 Asir	 Tihaması’nı	 zapt	 etmişlerdi.	 Asi	 kabilelerle	 başa
çıkmakta	 sorun	 yaşayan	 San’a	 İmamı	 Ali	 ibn	 Mehdi	 (Zeydilerin	 ruhani	 ve
dünyevi	 lideri)	 bu	 durumdan	 faydalanarak	 yardım	 için	 Türk	 birliklerine
başvurdu.	 Türk	 birlikleri	 1872	 yılında	Yemen	 bölgesindeki	 dağlık	 alana	 nüfuz
etmeye	 başladı	 ve	 başkent	 San’a’yı	 ele	 geçirerek	 her	 tarafa	 garnizon	 kurdu.
Yemen	bir	Türk	vilayeti	 olarak	 ilan	edildi	ve	San’aya	Türk	paşalar	gönderildi.
Türklerin	çıkarılmasından	230	yıl	sonra	Yemen	tekrardan	bağımsızlığını	yitirmiş
ve	bir	Türk	 ili	haline	gelmişti.	Ayrıca	bundan	çok	kısa	bir	süre	sonra,	 idarecisi



teslim	olup	idam	edilen	Asir	de	Türklerin	eline	geçecekti.

1891’de,	 Yemen’de	 Türk	 egemenliğine	 karşı	 oldukça	 büyük	 bir	 ulusal
ayaklanma	baş	gösterdi.	Ayaklanmaya	Raşidilerin	Zeydi	hanedanının	 temsilcisi
olan	İmam	Muhammed	liderlik	ediyordu.	İsyancılar	San’ayı	kuşatmış	ve	birçok
şehirdeki	 Türk	 birliklerinin	 etrafını	 çevirmişti.	 İsyancıları	 demoralize	 etmeyi
uman	Faizi	Paşa	kabile	şeyhlerine	rüşvet	vermiş	ve	ayrıca	uymayı	reddedenlerin
acımasızca	 katledileceği	 genel	 bir	 af	 sözü	 vermişti.	 İsyanın	 bastırılması
esnasında	Türkler	300	yerleşim	yerini	sakinleriyle	beraber	yok	etmişti.	1891	ve
1897	 yılları	 arasında,	 Ahmet	 Faizi	 ülkeyi	 katışıksız	 bir	 terörizm	 yardımıyla
sakinleştirmişti.

1904	Mayısında,	Muhammed’in	 ölümünden	 sonra,	 oğlu	Yahya	 Zeydi	 imamı
olmuştu.	Yahya	 başa	 geçer	 geçmez	 etrafındaki	 insanları	 yeni	 bir	 isyan	 için	 bir
araya	 toplayacaktı.	 Kuraklık,	 açlık	 ve	 Türk	 subaylarının	 baskılarından	 zarar
görmekte	 olan	 Zeydi	 kabileleri	 bu	 çağrıya	 coşkuyla	 karşılık	 vermiş	 ve	 Türk
garnizonlarının	 bulunduğu	 köy	 ve	 kasabaları	 kuşatıp	 ele	 geçirerek	 hep	 birlikte
bir	 isyan	 dalgası	 oluşturmuştu.	 Başkent	 San’a	 da	 İmam	 Yahya	 tarafından
kuşatılmış	 fakat	 buradaki	Türk	garnizonunu	 serbest	 bırakarak	ölümcül	bir	 hata
yapmıştı.	Çünkü	Yahya	kabilesel	çekişmeleri	çözmeye	çalışırken	Türk	Hükümeti
Yemen’e	Faizi	Paşa	komutasında	takviye	birlikler	göndermişti.	Faizi,	Manaka’ya
kadar	herhangi	bir	sorunla	karşılaşmadan	ilerlemiş,	San’a	da	bırakılan	birliklere
katılmış	ve	 tek	bir	 el	 ateş	dahi	etmeden	başkenti	geri	 almıştı.	Bununla	beraber
Türk	 Paşası	 beklenmeyen	 yeni	 bir	 olayla	 karşı	 karşıya	 kalmıştı.	 Türk
ordusundaki	 Arap	 askerler	 Yemenli	 kardeşlerine	 karşı	 savaşmayı	 reddetmişti.
Aksine	 isyancılarla	 dostça	 ilişkiler	 kurup,	 onların	 tarafına	 geçmeye
başlamışlardı.	Böylece,	Yemen’de	savaşmaya	gönderilen	Arap	birlikler	arasında
isyanlar	 çıkmaya	 başlamıştı.	 Yemen’de	 savaşın	 tahripkâr	 etkilerine	 ek	 olarak,
kuraklık,	 çekirge	 sürüleri	 ve	 kentli	 nüfusun	 neredeyse	 yarısının	 ölümüyle
sonuçlanan	korkunç	bir	açlık	hüküm	sürüyordu.	Bu	yıkıcı	etkiler	aynı	zamanda
Türk	ordusunu	da	vurmuştu,	nitekim	Türklerin	 İmam’a	barış	 için	neden	 ricada
bulunduklarının	cevabı	da	burada	saklıydı.

Barış	 anlaşması	 1908	 yılında	 imzalanacaktı.	Babıali,	 İmam	Yahya	 tarafından
dayatılan	temel	şartları	kabul	etmiş	ve	esas	itibariyle	Yemen’in	içsel	özerkliğine
razı	 olmuştu.	 Fakat	 iki	 yıl	 sonra	 askerî	 operasyonlar	 kaldığı	 yerden	 devam
etmişti.	 1911’de	Yahya,	San’ayı	 yeniden	 ele	geçirmiş	ve	Türkleri	 bir	 kez	daha
barış	 için	 zorlamıştı.	 Ancak	 İtalyan-Türk	 savaşının	 patlak	 vermesiyle,	 Türkler
Yemen’e	 fazla	 önem	 gösterememiş	 ve	 tüm	 mücadeleler	 nafile	 kalmıştı.
Yemen’in	tam	özerkliğini	tanımış	ve	içişlerine	karışmama	sözü	vermişti.	Yahya



da	Sultan’ın	hükümdarlığını	onaylamış	ve	Yemen’de	Türk	Paşası	ve	küçük	bir
askerî	 birliğin	 varlığına	 razı	 olmuştu.	 Uzlaşma	 iki	 tarafın	 da	 işine	 gelmişti.
Türklerin	de	desteğine	itimat	eden	Yahya,	Yemen’in	güney	sınırlarında	Britanya
entrikalarıyla	mücadeleye	girişmişti.	Anlaşmanın	Türk	tarafına	da	bazı	faydaları
olmuştu.	Zira	Yemen	 I.	Dünya	Savaşı’nda	Türkiye’yi	 destekleyen	 birkaç	Arap
bölgesinden	biri	olacaktı.

Asir’de	 olayların	 farklı	 bir	 seyri	 vardı.	 Asir,	 1872	 Türk	 işgalinin	 ardından,
Yemen	 vilayetinin	 bir	 kısmını	 teşkil	 eden	 bir	 sancağa	 (mutasarrıflık)
dönüştürülmüştü.	 1909’da	 İmam	 Yahya’nın	 da	 arka	 çıkmasıyla,	 hareketin
başında	Asir’i	18	yüzyıl	sonuna	kadar	yönetmiş	olan	Fas	hanedanının	bir	üyesi
olarak	 dünyaya	 gelen	 Emir	 Muhammed	 el-İdrisi’nin	 bulunduğu	 bir	 isyan
başlatılmıştı.	 İsyancılar	 1910’da	 Tihama’dan	 Türkleri	 tamamen	 çıkarmayı
başarıp,	 birkaç	 aylık	 kuşatmadan	 sonra	 düşecek	 olan	 dağlık	 Asir’in	 başkenti
Ahba’ya	 yönelmişlerdi.	 Fakat	 Türkler	 1911	 yazında,	 II.	 Hüseyin’in	 (Mekke
Şerifi)	yardımını	arkalayarak	Asir’deki	isyanı	bastırmıştı.	Gelgelelim	aynı	yılın
sonbaharında,	 İtalyanların	da	desteğiyle,	 İdrisi	bir	kez	daha	 isyan	denemesinde
bulunacaktı.	 İdrisi’nin	 Askerleri	 I.	 Dünya	 Savaşı	 patlak	 verene	 kadar
mücadeleye	 devam	 edecek	 ve	 faal	 olarak	 1915’te	 “dostluk	 anlaşması”
imzalayacağı	Britanya’nın	yanında	yer	alacaktı.

Hicaz

Mısırlıların	 kovulmasından	 sonra	Hicaz	 bir	Türk	 ili	 haline	 gelmişti.	Osmanlı
İmparatorluğu’nu	 uzak	 bir	 köşesi	 olmasına	 rağmen	 Türkler,	 kendilerini	 Arap
Yarımadası’nın	 hiçbir	 yerinde	 hissetmedikleri	 kadar	 güvende	 hissediyorlardı.
Büyük	 Şerif’in	 yönetimi	 altındaki	 feodal	 idarecilerin,	 İslam’ın	 bu	 “kutsal
kentlerinin”	 teokratik	 liderlerinin,	 Türk	 yöneticilerle	 işbirliği	 içerisinde	 olduğu
bu	 şehirde	 de	 Türk	memurları	 ve	 garnizonları	 bulunmaktaydı.	 Türkler	Mekke
şerifliğini	 muhafaza	 etmiş	 fakat	 düşük	 bir	 mevkide	 tutmuşlardı.	 Hatta	 uygun
görüldüğü	anda	valiler	atanıp,	şerifler	azledilmişti.

İtaatkâr	 görünmeye	 çalışan	 şerifler	 Hicaz’da	 kendi	 durumlarını	 güçlendirme
gayretindeydiler.	 Bu	 amaçla	 gizliden	 gizliye	 Türklere	 muhalefet	 yapıyor	 ve
yöneticilere	 karşı	 kabile	 isyanlarını	 destekliyorlardı.	 Hicaz’ın	 birçok	 bölgesi
aslında,	 Türklerin	 bölgedeki	 varlığı	 için	 tehlike	 arz	 eden	 bedevilerin
kontrolündeydi.

1900	 yılında	Osmanlı	 İmparatorluğu	Hicaz’daki	 iktidarını	 güçlendirmek	 için
demiryolları	 inşasına	başlayacaktı.	Hat	Şam’dan	başlayıp,	Eski	Ürdün	boyunca
Mekke	ve	Medine’ye	varıyordu.	Hatta	bu	hattın	daha	da	güneyde	San’aya	kadar



uzatılması	 planlanıyordu.	 Hicaz	 demiryolları	 resmiyette	 hacıların	 rahatı	 için
düşünülerek	 kutsal	 bir	 eylem	 olarak	 sunulmuş	 ve	 bu	 sebeple	 tüm	 Müslüman
ülkelerden	 yapımı	 için	 bağışlar	 toplanmıştı.	 Demiryolunun	 kendisine	 ise	 bir
vakıf	 malı	 gözüyle	 bakılıyordu,	 oysa	 Alman	 mühendisler	 tarafından	 inşa
ediliyorlardı.	Baş	 inşaatçı	 ise	Hicaz’da	Meissner	Paşa	olarak	bilinen	mühendis
Meissner’di.	 Hicaz	 demiryolları	 kesin	 stratejik	 amaçlar	 peşindeydi	 ve	 Hicaz,
Yemen	ve	Kızıl	Deniz’de	Alman	nüfuzunun	güçlenmesiyle	sonuçlanmıştı.

Britanya,	 Hicaz	 demiryollarının	 arz	 ettiği	 önemin	 farkındaydı	 ve	 bu	 inşaatı
engellemek	için	elinden	gelen	her	şeyi	yapmıştı.	Bedeviler	ve	Mekke	Şerifi	Aun
ar-Refik	 (1882-1905)	 1904	 yılında	 başlayan	 inşa	 çalışmalarına	 şiddetle	 karşı
çıkmıştı.	 Britanya	 da	 fırsattan	 istifade	 gizlice	 Aun’un	 entrikalarını	 ve	 bedevi
isyanlarını	destekliyordu.	İsyancıların	başlıca	talebi	bu	inşaatın	sona	ermesiydi.
1905	yılında	Şerif	Aun	ar-Refik	ölmüş,	büyük	ihtimalle	maksatlı	olarak	ortadan
kaldırılmıştı.	 Halefi	 Şerif	 Ali	 (1905-1907)	 kendisinden	 önceki	 engelleyici
politikaları	 devam	 ettirmiş	 ve	 bu	 yüzden	 Türkler	 tarafından	 görevi	 elinden
alınarak	Kahire’ye	sürülmüştü.

1908	 yılında	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 demiryollarını	 Hicaz’dan	 Medine’ye
kadar	uzatmış	fakat	hiçbir	zaman	Mekke’ye	kadar	götürememiş	ve	San’a	da	bir
hayal	 olarak	 kalmıştı.	 Yeni	 Mekke	 Şerifi	 II.	 Hüseyin	 inşa	 faaliyetlerini
durdurmak	 için	 elinden	 gelen	 her	 şeyi	 yapmıştı.	 II.	 Hüseyin	 el-Haşimi	 1908
yılında	 altmış	 yaşındayken	 Şerif	 olmuştu.	 Ömrünün	 önceki	 yıllarını	 Hicaz
bedevileri	 arasında	 fakat	 daha	 da	 çok	 Sultan’ın	 esiri	 olarak	 İstanbul’da
geçirmişti.	 Hüseyin,	 Hicaz’ın	 bağımsız	 idarecisi	 olma	 ve	 otoritesini	 Arap
Yarımadası’nın	diğer	bölgelerine	de	yayma	düşleri	kuruyordu.	Kontrol	edilemez
bağımsızlık	 arzusu	 Türkleri	 kızdırıyor	 ve	 zaman	 geçtikçe	 şiddeti	 artan
anlaşmazlıkların	temel	kaynağı	haline	geliyordu.

Türklere	 karşı	 mücadelesinde	 II.	 Hüseyin,	 Arap	 milliyetçilerinin	 ve
Britanya’nın	 desteğine	 güveniyordu.	 1914’te	Hüseyin’in	 oğullarından	 biri	 olan
Faysal,	Genç	Araplarla	 ve	Şamlı	 reformistlerle	 bağlantı	 kurmuştu.	Öte	 yandan
Ademimerkeziyetçi	Parti’nin	temsilcileri	II.	Hüseyin’e	ve	diğer	Arap	idarecilere
bir	ziyarette	bulunacaktı.	Aynı	yılın	baharında,	Türk	karşıtı	bir	isyan	hazırlamak
üzere	 birleşik	Arap	 cephesi	 oluşturma	girişimlerinin	 yapıldığı	 esnada,	 Şammar
emirliğinin	 başkenti	 Hail’de	 Arap	 milliyetçilerinin	 temsilcileri	 ve	 Arap
yöneticilerden	müteşekkil	bir	toplantı	düzenlenmişti

1914	 Şubat’ı	 ve	 Nisan’ı	 arasında,	 Hüseyin’in	 diğer	 oğlu	 olan	 Abdullah,
Mısır’daki	Britanya	Başkonsolosu	Kitchener	ve	Britanya	diplomatik	ajanı	Storrs



ile	 görüşmelere	 başlamıştı.	 Britanya	 herhangi	 somut	 bir	 sözden	 kaçınsa	 da	 bu
gibi	 irtibatların	I.	Dünya	Savaşı’nda	ve	büyük	Arap	isyanı	esnasında	hayati	bir
rol	oynayacak	olan	İngiliz-Haşimi	yakınlaşmasının	temellerini	attığı	görülecekti.



BÖLÜM	XXVII
I.	Dünya	Savaşı’nda	(1914-18)	Arap	Ülkeleri

Emperyalist	Savaşta	Arap	Ülkelerinin	Duruşu

1914	 yılında	 tüm	 Arap	 ülkeleri,	 dünyanın	 ve	 etki	 alanlarının	 yeniden
bölüşülmesi	amacıyla	yapılan	emperyalist	savaşa	çekilmişti.	I.	Dünya	Savaşı’nın
nedenlerinden	 biri	 de	 Arap	 ülkelerindeki	 egemenlik	 mücadelesiydi.	 Almanya,
Türk	 Sultanı’nın	 topraklarında	 bir	 tutunma	 noktası	 kazanmak	 istiyor	 ve	 bu
sebeple	 Britanya’nın	 Orta	 Doğu’daki	 konumunu	 tehdit	 ediyordu.	 Fransa	 ise
Türkiye’den	 Suriye	 ve	Kilikya	 topraklarını	 gasp	 etme	 niyetini	 taşıyordu.	Aynı
şekilde	Britanya	da	Irak	ve	Filistin’i	zapt	etmek	ve	Mısır’da	sağlam	bir	basamak
kazanmak	istiyordu.

Lenin	 1917’de	 “Savaş,	 dünyanın	 yeniden	 bölüştürülmesi	 için	 en	 güçlü	 iki
multimilyoner	 grup	 –Almanlar	 ve	 İngiliz-Fransızlar–	 arasındaki	 çatışmadan
çıkmıştı.	 İngiliz-Fransız	 kapitalist	 grup	 ilkin	 Almanya’yı	 soymaya,	 (neredeyse
tamamı	ele	geçirilmiş)	sömürgelerinden	mahrum	bırakmaya	ve	sonra	Türkiye’yi
yağmalamaya	 niyetlenmişti.	 Alman	 grup	 ise	 Türkiye’yi	 kendisi	 için	 almak	 ve
yitirdiği	 sömürgelerini	 telafi	 etmek	adına	etrafındaki	küçük	devletleri	 (Belçika,
Sırbistan	 ve	 Romanya)	 zapt	 etmek	 istiyordu.”	 (Lenin	 Toplu	 Eserler,	 Cilt	 23,
s.335).

İki	 taraf	 da	 kendilerine	 bağlı	 olan	 Arap	 ülkelerinin	 topraklarını,	 üslerini,
iletişimlerini,	 doğal	 kaynaklarını	 ve	 insan	gücünü	kullanıyordu.	 İngiliz-Fransız
blok	 Mısır,	 Sudan,	 Cezayir,	 Tunus,	 Fas	 ve	 Arabistan’daki	 Britanya	 nüfuz
sahasını	 kullanırken,	 Alman-Türk	 bloku	 ise	 Filistin,	 Suriye,	 Lübnan,	 Irak	 ve
Arabistan’ın	 bir	 kısmının	 doğal	 kaynaklarını	 ve	 insan	 gücünü	 kendi	 hesabına
göre	 kullanıyordu.	 Fakat	 ne	 var	 ki,	 Arap	 ülkelerinin	 resmî	 olarak	 iki	 taraftan
savaşa	katılmaları	halkların	asıl	tutumunu	belirlemiyordu.	Esasında	iki	muharip
güce	de	düşmandılar	ve	iki	bloğun	da	desteği	istikrarsızdı.	Arap	halkları	ecnebi
baskıcılarından	 nefret	 ediyorlardı	 ve	 emperyalist	 gruplar	 bu	 nefreti	 birbirlerine
karşı	oldukça	maharetle	kullanıyorlardı.

Her	 muharip	 güç	 düşmanının	 arkasından	 ulusal	 bağımsızlık	 hareketlerini	 ve
isyanlarını	 destekliyor	 ve	 bunları	 kendi	 ihtiyaçları	 doğrultusunda
yönlendiriyordu.	Britanya,	Fransa	ve	 İtalya	 emperyalizmine	karşı	Mısır,	Sudan
ve	Kuzey	Afrika	ülkelerinde	mücadeleler	baş	göstermişti.	Hatta	bu	mücadeleler



Libya	 ve	 Fas’ta	 oldukça	 şiddetliydi.	 Fransızlar	 Arap	 ve	 Berberi	 kabilelerin
kendilerini	 dağlık	 bölgeden	 kovmaya	 çalıştığı	 Fas’a	 “ikinci	 cephe”	 olarak
bakıyorlardı	 (birinci	 cepheleri	 Batı	 cephesiydi).	 İtalya	 ise	 1915	 itibariyle,
yalnızca	Libya	kıyılarındaki	 izole	noktaları	 elinde	 tutuyordu.	Dahası,	Almanya
ve	 Türkiye,	 Libya	 Araplarını	 Britanya’ya	 karşı	 mücadelede	 kullanıyor	 ve
Libya’dan	Mısır’a	bir	dizi	bedevi	saldırısı	örgütlüyordu.

Britanya	ve	Fransa	ise	karşı	blokla	mücadelesinde,	Türkiye’ye	tabi	olan	Arap
ülkelerindeki	ulusal	hareketleri	kullanıyordu.	Arap	milliyetçileri	keşif	faaliyetleri
yürütüyor,	Türkiye’ye	sabotaj	düzenliyor	ve	Tük	karşıtı	isyanları	kışkırtıyordu.

Türkiye’nin	Arap	Vilayetlerindeki	Politik	ve	Ekonomik	Durum

29	Ekim	1914’te	Türkiye,	imparatorluk	üzerinde	ölümcül	sonuçları	olan	dünya
savaşına	 müdahil	 olmuştu.	 Türkiye’nin,	 Alman	 kumandanlar	 tarafından	 da
onaylanan	 askerî	 planı	 Kafkasya	 ve	 Süveyş	 Kanalı	 bölgesinde	 saldırgan
manevraları	öngörüyordu.	Türklerin	gözü	kara	planı	esasında	Mısır’ı	ele	geçirip
askerî	 operasyonları	 Kuzey	 ve	 Orta	 Afrika’ya	 kaydırmak	 yönündeydi.	 Kanal
Bölgesine	düzenlenecek	olan	 saldırılarda	yer	 almak	 için	 toplanan	birlikler,	 Jön
Türklerin	 üçlü	 yöneticilerinden	 (triumvir	 –çev.)	 Ahmed	 Cemal	 Paşa
komutasındaki	 4.	Ordu’yu	oluşturuyordu.	Esasında	 askerî	 operasyonlar,	Liman
von	 Sanders’in	 askerî	 heyetine	 dâhil	 olan	 bir	 yığın	 Alman	 subay	 tarafından
denetleniyordu.	4.	Ordu	Karargâhının	amiri	Şam	askerî	ateşesi	Albay	Kress	von
Kressenstein	 idi.	Uygulamada	 ise	 ordunun	 komutanıydı.	Ahmed	Cemal	 esasen
“arkanın	korunması”	ile	meşguldü.	Uzun	bir	savaş	için	hazırlıksız	olan	4.	Ordu
Suriye	ve	Filistin’de	konuşlanmıştı.	İyi	yolların	eksikliğinden	ötürü	çokça	zarar
görmüşlerdi.	 Arkadaşlarına	 İskenderiye	 üzerinden	 İstanbul’a	 deniz	 yoluyla
geleceğinin	 sözünü	 veren	 Cemal	 Paşa	 yolculuğuna	 bir	 bataklık	 denizinden
başlamıştı.	 Halep’teki	 demiryolu	 istasyonunda	 trenden	 askerlerin	 sırtında
taşınarak	çıkmak	zorunda	kalmıştı.	Durum	her	yerde	ümit	kırıcıydı.

Suriye	 ve	Filistin	 ekonomisi	 savaş	 tecrübesini	 taşıyacak	 kadar	 güçlü	 değildi.
Askerî	 gereklilik	 bahanesiyle	 Türk	 otoriteleri,	 sivil	 nüfusu	 soyup	 soğana
çevirmeye	 başlamıştı.	 Köylülerin	 sığır	 ve	 yiyeceklerine	 büyük	 ölçeklerde	 el
koyuluyordu.	 1915’te	 Suriye	 ve	 Lübnan’daki	 hasadın	 onda	 dokuzuna	 el
koyulmuştu.	Meyve	ağaçları	da	dâhil	her	yerdeki	ağaçlar	yakıt	 için	kesilmiş	ve
sulama	 sistemi	 tamamen	 ihmal	 edilmişti.	 Binlerce	 köylünün	 topraklarından
alınarak	 her	 türlü	 askerî	 projelerde	 çalıştırılması	 yanı	 sıra	 angarya	 oldukça
yaygın	olarak	kullanılmıştı.

Tarımsal	 ve	 endüstriyel	 üretim	 keskin	 bir	 düşüş	 göstermişti.	 Hatta	 savaştan



önce	 bile	 Suriye’de	 yerli	 üretim	 buğday	 açığı	 görülmüş	 ve	 savaş	 esnasında
buğday	 ithalatı	 tamamen	 askıya	 alınmıştı.	 Türk	 otoriteleri	 yaklaşmakta	 olan
açlığı	 engellemek	 için	 hiçbir	 tedbir	 almamış	 ve	 hatta	 Almanya’ya	 gıda	 ihracı
gerçekleştirmişti.	Temel	malların	 fiyatları	 fahiş	miktarlara	 yükselmiş	 ve	birçok
malın	 satışından	 vazgeçilmişti.	 “Karaborsanın”	 gelişen	 kralları	 muazzam
servetler	elde	etmişti.

1915-16	arasında,	Lübnan,	Suriye,	Filistin	ve	Irak’ta,	özellikle	büyük	kentlerin
yerleşiği	olan,	yüz	binlerce	insan	açlığın	eşiğine	gelmişti.	Tifüs	ve	diğer	hastalık
salgınları	 her	 yerde	 baş	 göstermişti.	 1915	 ve	 1916	 baharında	 Lübnan	 ve
Suriye’de	 on	 binlerce	 insan	 hayatını	 kaybetti.	 Hatta	 1917	 itibariyle	 Suriye’de
nüfusun	 neredeyse	 onda	 biri	 hastalıktan	 ve	 açlıktan	 kırılmıştı.	 Yalnızca
Lübnan’da	ölen	insanların	sayısı	100.000’in	üstündeydi.	Aynı	şekilde	Bağdat	ve
Muslim	vilayetlerinde	on	binlerce	kişi	ölmüştü.

Savaş,	ekonomik	zorluklar	ve	iktisadi	bozukluk	ülke	çapında	kendiliğinden	bir
hoşnutsuzluk	 dalgası	 yaratmıştı.	 Türk	 Hükümeti,	 imparatorluk	 bünyesindeki
Arap	nüfusa	güvenmiyor	ve	ondan	korkuyordu.	Kasım	1914’te	hükümet	Cemal
Paşa’yı	 özel	 bir	 yetkiyle	 donatmıştı.	 4.	 Ordu	 komutanlığından	 ayrı	 olarak
Olağanüstü	 Komiser	 hakları	 edinmiş	 ve	 mutlak	 askerî	 ve	 sivil	 iktidarı	 eline
almıştı.	 Bunun	 hemen	 ardından	 Arap	 illerinde	 sıkıyönetim	 ilanını	 duyurmuş,
vilayet	 konseylerini	 ve	 sivil	 mahkemeleri	 kaldırmış,	 Dağlık	 Bölge	 özerkliğini
ilan	 etmiş	 ve	 uluslararası	 anlaşmalar	 temelinde	 çeşitli	 dinsel	 gruplara	 taahhüt
edilen	her	türlü	hak	ve	ayrıcalığı	tasfiye	etmişti.	Ayrıca	Cemal	Paşa,	Arap	ulusal
bağımsızlık	 hareketine	 rahat	 vermemiş	 ve	 çirkince	 Türkleştirme	 politikası
uygulayarak,	Arap	kültürünü	insafsızca	baskı	altına	almıştı.

Arap	 halklarının	 büyük	 çoğunluğu	 savaşa	 karşı	 düşmanca	 bir	 tavır
benimsemişti.	Türklerden	nefret	eder	bir	duruma	gelmiş	ve	bu	yüzden	Sultan’ın
cihat	 ilan	 eden	 bildirilerine	 karşı	 kayıtsız	 kalmışlardı.	 Araplar,	 Alman-Türk
ordularının	 yenilmesinden	 oldukça	 memnun	 olmuş	 ve	 mülteci	 merkezlerinden
Türklerin	 askerî	 çabalarını	 sabote	 etmeye	 yönelik	 çağrılara	 hemen	 cevap
vermişlerdi.	 Cemal	 Paşa	 ordusunun	 yarıya	 yakınını	 bir	 isyan	 durumunda
kullanmak	üzere	geride	tutuyordu.	Fakat	bu	birliklerin	kendileri	de	çok	güvenilir
değildi.	Üç	tümen	askerin	ikisi	Musul	Kürtlerinden	ve	Araplarından	oluşuyordu.
Cemal	 Paşa	 Türk	 askerî	 birimlerinin	 dağıtılmasını	 talep	 etmişti.	 Türk	 ordusu
içindeki	 Arap	 askerler	 arasında	 savaş	 karşıtı	 düşünceler	 hızlıca	 yayılıyordu.
Kitlesel	 firar,	 gönüllü	 teslim	 olma	 ve	 çarpışmalarda	 yer	 almayı	 reddetme
vakaları	 da	 oldukça	 yaygındı.	 Ayaklanmalar	 birçok	 kasabayı	 yakıp	 yıkıyordu.
1916	 Nisanında	 Musul’daki	 bir	 garnizon	 ve	 birçok	 Arap	 garnizonu	 kazan



kaldırmıştı.

1915’te	insanların	ekmek	ve	barış	için	gösteriler	düzenlediği	Suriye	ve	Filistin
kentlerinde	 karışıklıklar	 yaşanıyordu.	 Kendiliğinden	 patlak	 veren	 isyanlar	 her
yanı	 kaplıyordu.	 Nihayet	 1916	 yılında	 Cebel-Dürzi’de,	 Kuzey	 Lübnan	 ve
Şam’da,	 Türklere	 karşı	 silahlı	 gerilla	 mücadelesi	 başlatılmıştı.	 Şiilerin	 kutsal
şehirleri	 olan	 Necef	 ve	 Kerbela’da	 patlak	 veren	 isyanlara	 1916	 baharında
yenileri	ekleniyordu.

Arap	Milliyetçilerinin	Savaşa	Karşı	Tutumu

Arap	milliyetçileri	savaş	patlak	verdiğinde,	muhariplere	karşı	tutumlarında	iki
kampa	 ayrılmıştı.	 İki	 alternatife	 sahiptiler:	Ya	 İtilaf	Devletleri’nin	 desteğini	 ve
İngiliz-Fransız	 işgali	 ihtimalini	 kabul	 edecek	 ya	 da	 savaşa	 Türkiye	 tarafında
girip,	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 çerçevesinde	 ulusal	 talepleri	 tatmin	 edeceklerdi.
Milliyetçilerin	 büyük	 çoğunluğu	 Britanya	 ve	 Fransa’nın	 yanında	 yer	 alırken,
görece	küçük	ama	etkili	bir	grup	da	(Abdurrahman	Şahbandar,	Muhammed	Kürd
Ali	ve	diğerleri)	İngiliz-Fransız	işgalinin	potansiyel	 tehlikesini	açıkça	kavramış
ve	 Panislâmcı	 “kutsal	 savaş”	 sloganıyla	 Türkiye’nin	 yanında	 savaşmayı
seçmişti.	Cemal	Paşa	bu	grupla	irtibata	geçmiş	ve	onlara	hemen	savaş	sonrasında
özerk	sözü	vermişti.	Britanya	ve	Fransa	karşıtlığı	temelinde	Arap-Türk	bloğu	bir
tür	 oluşturulmuştu.	 Arap	 basını	 cihat	 (kutsal	 savaş)	 sloganını	 benimsemiş	 ve
Türklerin	lehine	propaganda	yapmıştı.	Fakat	yine	de	1915	ilkbaharı	itibariyle	bu
blokta	 çatlaklar	 belirmeye	 başlamıştı.	 Cephedeki	 yenilgiler,	 Türklerin	 şovenist
politikaları,	açlık	ve	savaş	karşıtı	hislerin	kitleler	arasında	yayılması	Şahbandar
ve	 arkadaşlarının	 yanılsamasını	 dağıtmıştı.	 Üstelik	 Cemal	 Paşa	 ve	 Türk
Hükümeti’nin	 samimiyetini	 de	 çoktandır	 sorgulamaya	 başlamışlardı.	 Ayrıca
Türkiye’nin	 çaresizliğinden	 ve	 hızlıca	 bir	 Alman	 sömürgesine	 dönüşmesinden
hayal	kırıklığı	yaşıyorlardı.

Bu	 gurubun	 içine	 girdiği	 tereddüt	 ve	 milliyetçilerin	 çoğunluğu	 tarafından
beslenen	Türk	karşıtı	duygular	Ademimerkeziyetçi	Parti’nin	yerel	şubelerine	ve
Türk	 karşıtı	 derneklere	 dayanan	 Britanya	 istihbaratı	 tarafından	 sonuna	 kadar
kullanılacaktı.	 Ademimerkeziyetçi	 Parti’nin	 Kahire’deki	 liderleri	 Türkiye’den
tamamıyla	 ayrılma	ve	 isyan	hazırlıklarına	başlama	çağrısı	 yapmıştı.	Vekillerini
ve	 propaganda	malzemelerini	 Suriye	 ve	 Filistin’e	 de	 göndermişlerdi.	 Britanya
uçaklarından	 atılan	 bildiriler	 vergi	 ve	 benzeri	 ödemeler	 yapmamaları	 için
Arapları	çöle	çağırıyordu.

Türk	 karşıtı	 propaganda,	 gelişmeleri	Kahire’den	 takip	 etmeye	 başlayan	Arap
nüfusu	arasında	artan	bir	 ilgiye	mazhar	olmuştu.	Osmanlı	 illüzyonuna	 indirilen



son	 darbe	 1915	 baharında	Arap	milliyetçilerine	 karşı	 toptan	 bir	 baskı	 başlatan
Cemal	 Paşa’nın	 bizzat	 kendisi	 tarafından	 gerçekleştirilecekti.	 Savaş
başlangıcında	 Araplar	 yanlış	 tarafta	 yer	 almaktan	 korku	 duyuyorlardı.	 Fakat
nihayetinde	yapılan	seçim	Türkiye’nin	lehine	olmamıştı.

Hatta	savaşın	ilk	aylarında	bile,	Arap	entelektüelleri	ve	subayları	Cemal	Paşa
tarafından	 rahatsız	 edilmeye	 başlamıştı.	 Fransız	 konsolosluğunda	 arama
yaptırmış	 ve	 Arap	 ulusal	 hareketinin	 birçok	 seçkin	 üyesini	 suçlayacağı
materyaller	bulmuştu.	1915	Haziranında,	cihat	sloganının	tamamen	başarısızlığa
uğradığı	anlaşıldığında,	Araplar	Türk	karşıtı	bir	 isyanı	desteklemeye	hazırdılar.
Bunun	 karşılığında	 Cemal	 Paşa	 da	 bir	 dizi	 gazeteyi	 kapatarak	 ve	 Arap	 ulusal
derneklerinin	 üyelerini	 kitlesel	 olarak	 tutuklatarak	 Arap	 milliyetçilerine	 karşı
kanlı	 bir	 mücadeleye	 başlamıştı.	 1916’da	 bu	 mücadele	 insafsızca	 devam
ediyordu.	 Yine	 1915-16	 arasında	 birçok	 Arap	 ulusal	 askerî	 mahkemeye
çıkartılıyordu.	Âdemimerkeziyetçi	partinin	liderleri,	Genç	Arap	Derneği,	Lübnan
Uyanış	Derneği	ve	Arap	hareketinin	diğer	seçkin	üyeleri,	Britanya	ve	Fransa	ile
olan	 bağları	 ve	 insanları	 isyana	 teşvik	 etmeleri	 hasebiyle	 vatana	 ihanet	 ile
suçlanmıştı.	Soruşturmalar	esnasında	sanıklar	işkenceye	maruz	kalmış	ve	tehdit
edilmişlerdi.	 Yargıçlar	 yasal	 mevzuatları	 bir	 kenara	 bırakarak	 Cemal	 Paşa’nın
talimatlarına	 kenetlenmişlerdi.	 Mahkeme	 yüzlerce	 milliyetçiyi	 ölüm	 cezasına
diğer	birçoğunu	da	çeşitli	cezalara	mahkûm	etmişti.	Abdülkerim	Halil,	Ridah	es-
Sulh,	Muhammed	Mihmisani,	Şeyh	el-Zahrawi,	Şefik	el-Mu’aid,	el-Ureisi,	selim
el-Cezairi	 ve	 diğer	 birçoğu	 Beyrut	 ve	 Şam	 meydanlarında	 asılmıştı.	 1916
ortalarında	 savaş	mahkemesi	 toplam	olarak	 800	Arap	 ulusal	 bağımsız	 hareketi
eylemcisini	ölüm	cezasına	çarptırmıştı.

Yasal	 cezalandırmaların	 haricinde	 Türk	 otoriteleri,	 kendilerine	 sadakatinden
şüphelendikleri	Arapları	kitleler	halinde	 tehcire	 tabi	 tuttular.	On	binlerce	 insan,
özellikle	 de	 Arap	 entelijansiyası,	 Hıristiyan	 ve	 Şii	 dinî	 önderler	 ve	 seçkin
milliyetçilerin	 aileleri	 çöllerdeki	 toplama	 kamplarına	 gönderilmişti.	 Bu
sürgünlere	bir	de	soygunlar,	katliamlar	ve	diğer	şiddet	eylemleri	bulaşmıştı.	Bu
kamplara	sürgün	edilen	insanlar	açlıktan	ve	hastalıktan	telef	olmuştu.

Böylece	 Cemal	 Paşa	 Arap	 ulusal	 cemiyetlerini	 ezmeyi,	 liderlerini	 ortadan
kaldırmayı	 ve	 Lübnan,	 Suriye,	 Filistin	 ve	 Irak	 nüfusunu	 terörize	 etmeyi
başarmıştı.	Türklerin,	Arap	ulusal	bağımsızlık	hareketine	1916	yılında	indirdiği
darbe	en	şiddetli	ve	güçlü	olanıydı.	Dolayısıyla	önder	kadroları	ve	örgütleri	yok
ederek,	 imparatorluğun	 Arap	 vilayetlerindeki	 Türk	 karşıtı	 isyanları	 ertelemiş
oluyorlardı.



Mısır	Üzerinde	Britanya	Hamiliği

Britanya’nın	 Orta	 Doğu’daki	 temel	 üssü	 olan	 Mısır’daki	 konumu	 Filistin,
Suriye	 ve	 Irak’taki	 Alman-Türk	 konumu	 kadar	 istikrarsızdı.	 Zira	 Mısır,	 hâlâ
Osmanlı	İmparatorluğu’nun	bir	parçası	olarak	görülüyor	ve	Britanya	tarafından
geçici	 olarak	 işgal	 edildiği	 varsayılıyordu.	 Bununla	 beraber	 Britanya,	 Mısır’ı
diğer	 sömürgeleri	 gibi	 savaşa	 sokmuştu.	 5	 Ağustos	 1914’te	 Britanya,	 Mısır
Başbakanı	 Hüseyin	 Rüştü	 Paşa’ya	 kendilerine	 düşman	 olan	 tüm	 güçlerle
ilişkilerin	 tamamen	 koparıldığını	 ilan	 etmesi	 için	 baskıda	 bulunuyordu.	 Bu
açıklama,	 Mısır	 halkının	 Britanya’nın	 karşısında	 savaşa	 giren	 hiçbir	 ülke
vatandaşı	 ile	 ticari	 ya	 da	 diğer	 herhangi	 bir	 ilişki	 geliştiremeyeceği	 anlamına
geliyordu.	 Ayrıca	 Mısır	 gemilerinin	 düşman	 limanlarına	 uğraması	 da
yasaklanmıştı.	Bununla	beraber	Mısır	halkına,	Britanya’ya	tüm	olası	yardımları
yapmak	 üzere	 çağrıda	 bulunulmuş	 ve	 Britanya	 ordu	 ve	 donanmasının	 Mısır
topraklarını	 ve	 limanlarını	 kullanmasına	 razı	 olunmuştu.	 Savaş	 esnasında	 işgal
birliklerinde	 hizmet	 eden	 İngiliz	 yazar	 Yarbay	 Elgood’a	 göre	 bu	 bildirinin
sonucu	işgal	güçlerine	karşı	duyulan	derin	bir	güvensizlik	ve	Mısır	halkının	tüm
sınıfları	 arasında	 büyüyen	 fakat	 şimdiye	 dek	 gizlenmiş	 olan	 büyük	 bir	 nefret
hissi	 olmuştu.	 Sonuçta,	 Britanya	 ile	 olan	 bağları	 Mısır’ı,	 hakkında	 hiçbir	 şey
bilmediği	bir	savaşa	çekmişti.	Savaşa	girer	girmez	Britanya	1888	Anlaşması’nı
ihlal	ederek	Süveyş	Kanalı	Bölgesi’ni	işgal	etmiş	ve	bir	dizi	acil	politik	önlemler
tahsis	etmişti.	Aynı	şekilde	18	Ekim	1914	Kararnamesi’yle,	savaş	süresince	halk
hoşnutsuzluğunu	bastırabilme	anlamına	gelen	parlamento	anlaşması	iki	aylığına
askıya	 alınacaktı.	 Benzeri	 ertelemeler	 diğer	 birçok	 özel	 durumda	 da
gerçekleştirilmiş	ve	parlamento	savaş	süresince	bir	kez	dahi	toplanamamıştı.

20	 Ekim	 1914’te	 hükümet	 “illegal	 toplantı”	 üzerine	 bir	 kararname	 de
yayınlamıştı.	Yetkililerin	izni	olmadan	dörtten	fazla	Mısırlı	bir	araya	gelirse	suç
işlemiş	kabul	 edilirdi.	2	Ekim	1914’te	de	 sıkıyönetim	 ilan	edilecekti.	Ülkedeki
en	 üst	 otorite	 Britanya	 kuvvetlerinin	 başkumandanı	 olan	 General	 Maxwell’in
eline	geçmişti.	Askerî	diktatörlük	rejimi	artan	bir	terörizmle	yerleşiyordu.	Ulusal
harekete	katılan	binlerce	burjuva	entelektüel,	doktor,	avukat,	öğretmen,	subay	ve
öğrenci	 hapse	 ya	 da	 toplama	 kamplarına	 atılmış,	 uzak	 vahalara	 ve	 Malta’ya
sürgüne	gönderilmişti.	Hizbul	Vatan	Partisi’nin	lideri	Ali	Kamil	 tutuklanmış	ve
milliyetçilerin	 gazeteleri	 kapatılarak	 diğer	 tüm	 gazeteler	 de	 sıkı	 bir	 sansüre
uğramıştı.

Britanya	savaştan	faydalanarak,	Mısır’ın	zaptını	meşru	kılmaya	karar	vermişti.
18	Aralık	1914’te	Britanya	Dışişleri	Sekreteri,	Mısır’ın	Türkiye’den	ayrıldığını
ve	 Britanya	 hamiliğinin	 sağlamlaştırıldığını	 ilan	 etmişti.	 Kolonyal	 yönetimin



başına	“diplomatik”	temsilci	olarak	atandığı	halde	ülkeyi	bir	sömürge	valisi	gibi
yöneten	Genel	Konsolosun	 yerine	Yüksek	Komiserlik	makamı	 getirilmişti.	Bu
yetki	 1914	 yılında	 McMahon’a	 verilmiş	 ve	 Kasım	 1916’da	 da	 Wingate’e
devredilmişti.	 Sıkıyönetim	 yürürlükte	 olduğu	 esnada	 bu	 komiserler
başkomutanın	 astı	 olarak	 kalmış	 ve	 adeta	 askerî	 yönetimin	 elindeki	 bir	 araç
olmuştu.	 19	 Aralık	 1914’te	 İstanbul’da	 bulunan	 ve	 kolonyal	 otoritenin
çıkarlarıyla	 ters	 düşen	 Hidiv	 II.	 Abbas	 görevden	 alınmıştı.	 Yerine	 de	 yamağı
olan	Hüseyin	Kamil	Paşa	getirilerek	sultan	unvanı	ile	ödüllendirilmişti.	Hüseyin
Kamil	 1917’de	 öldüğünde	 oğlu	 Kemaleddin	 bir	 Britanya	 kuklası	 olmayı
reddedeceğinden	tahta	çıkmayı	da	kabul	etmeyecekti.	Böylece	Britanya	taht	için,
İtalya’da	yetişmiş	ve	İtalyan	ordusunda	hizmet	etmiş	olan	İsmail’in	küçük	oğlu
Prens	Ahmet	 Fuat’ı	 bulmuştu.	Üstelik	 hemen	 savaşın	 arifesinde	 İtalya,	Ahmet
Fuat’ı	 Arnavutluk	 kralı	 olarak	 ilan	 etmişti.	 9	 Ekim	 1917’de	 de	 Britanya
tarafından	Mısır	 tahtına	 getirilmişti.	 Valentine	 Chirol,	 Ahmet	 Fuat’ın	 Britanya
tarafından	 seçilmesinin	 nedeni	 onun	 olağanüstü	 yetenekler	 sergilemesi	 değil
aksine	 Mısır’da	 çok	 az	 çevresinin	 olması	 ve	 Britanya	 desteğine	 güvenmek
zorunda	bırakılmasıydı	diye	yazmaktaydı.

Savaş	ve	Mısır	Ekonomisi

Britanya,	 Türkiye’ye	 karşı	 savaşa	 girdiğinde,	 resmî	 olarak	 “mevcut	 savaşın
yükümlülüğünü	 kendisinin”	 üstleneceğini	 ve	 Mısır’ın	 yardımına
başvurmayacağını	açıklamıştı.	Fakat	gerçek	oldukça	farklıydı,	Britanya	Mısır’ın
doğal	 kaynaklarını	 ve	 insan	 gücünü	 hoyratça	 kullanmıştı.	 Henüz	 savaşın	 ilk
günlerinde	 Mısır	 topçu	 birliği	 Süveyş	 Kanalı’nı	 korumak	 üzere
görevlendirilmişti.	 Mısırlılar	 savaş	 sırasında	 da,	 yardımcı	 kuvvetlerde	 ve	 işçi
kamplarında	da	kullanılmıştı.

Mısırlılara	 bu	 işçi	 kamplarında	yılda	 iki	 ya	 da	 üç	 kez	görev	veriliyor	 ve	 her
seferinde	 135.000	 kişiye	 kadar	 toplanıyordu.	 Resmî	 olarak	 bu	 toplama	 bir
gönüllü	 katılım	 görünümündeydi	 fakat	 aslında	 önemli	 bir	 idari	 baskı	 ve
yozlaşma	 söz	konusuydu.	Omdis	 (köyün	yaşlıları)	 rüşvet	karşılığında	köylüleri
alıkonulmaktan	 muaf	 tutuyor	 ve	 kendileriyle	 bağlantısı	 olmayanları	 da	 ücra
köşelere	gönderiyordu.	1917’de	gönüllülük	sistemi	kaldırılmış	ve	Britanya	asker
toplama	yetkilileri	alenen	çalışmaya	başlamıştı.

Peki,	 bu	 işçi	 kampları	 tam	 olarak	 neye	 benziyordu?	 Neden	 köylerin	 bütün
erişkin	erkek	nüfusu,	bu	kamplar	yüzünden,	çöllere	kaçıyordu?	Açlıktan	ölen	bu
insanlar	“gönüllü”	olmanın	müphem	şerefinden	neden	uzak	duruyordu?	Polis	ve
asker	neden	kaçak	“gönüllülerin”	topraklarını	arayıp	tarıyor	ve	onları	muhafızlar



eşliğinde	 kışlalara	 getiriyordu?	 Çünkü	 işçi	 kamplarında	 hizmet	 etmek	 en	 ağır
ceza	 türüydü	 ve	 savaşın	 tüm	 pis	 işleri	 bu	 kamplarda	 yaptırılıyordu.	 Hendek
kazıyor,	 tahkimatlar	 kuruyor,	 çöl	 boyunca	 su	 şebekeleri	 ve	 demiryolları	 inşa
ediyor	 ve	 sırtlarında	 inanılmaz	 ağır	 yükler	 taşıyorlardı.	 Genellikle	 düşman
saldırısıyla	ilk	karşılaşan	da	bu	birliklerdi.	Britanya,	Sina	Çölünü	aşıp	Filistin’e
yöneldiğinde	 Mısırlılar	 önde	 giderek	 bedenleriyle	 ve	 emekleriyle	 yol	 açmıştı.
“Bedensel	 güvenlik	 açısından	bakıldığında,	Filistin	 seferinde	ön	 cephelerde	bu
birliklerle	 İngilizler	 arasında	 çok	 da	 fark	 olmadığı	 görülecekti”	 diye
yazmaktaydı	 Yarbay	 Elgood.	 İkisi	 de	 düşmanın	 bombaları	 ve	 ateşiyle	 yüz
yüzeydi	(P.	G.	Elgood,	Mısır	ve	Ordu,	Oxford	Üniversitesi	Yayınları,	1924	s.	86-
87).	Öyle	ki	bu	 işçi	kamplardaki	kayıplar	30.000’i	geçiyordu.	Dahası,	yaklaşık
olarak	 bir	 milyon	 Mısır	 fellahı	 bu	 cehennemden	 geçecekti.	 Işçi	 kamplardaki
hizmet	süresi	6	aydı.	Bu	süre	sonunda	birliklerdeki	insanlar	yaralandıkları	veya
bitkin	 düştükleri	 için	 Britanya	 bunları	 taze	 insan	 gücüyle	 değiştirmeyi	 tercih
ediyordu.

Britanya	işçi	kamplarını	yalnızca	Süveyş	hattı	boyunca	kullanmadı.	Ellerindeki
kürekleriyle	 Mısır	 fellahlarına	 Gelibolu’da,	 Mezopotamya’da	 veya	 Lorrain’de
rastlanabilirdi.	 Resmî	 verilere	 göre	 sadece	 1916’da	 10.000	 fellah	 Fransa’ya,
8.000’i	de	Mezopotamya’ya	gönderilmişti.

Mısır	 limanları,	 ulaşım,	 endüstri	 ve	 tarım	 araçları,	 Britanya	 ordusunun	 emri
altına	 geçmişti.	 Mısır	 ekonomisi	 tamamen	 yeni	 bir	 doğrultu	 üzerinden
düzenlenmişti.	Halkı	ve	Mısır’da	konuşlanmış	275.000	kişilik	Britanya	ordusunu
beslemek	 için	bir	dizi	acil	önlem	alınmıştı.	 İngiliz	yetkililer	2	Ağustos	1914’te
temel	 malların	 ihracını	 yasaklamış	 ve	 fiyatlar	 üzerinde	 kontrol	 mekanizmaları
kurmuştu.	Savaş,	buğday	ithalatını	zorlaştırmış	ve	bir	yiyecek	kıtlığıyla	yüzleşen
İngiliz	 yetkilileri	 tahıl	 üretimini	 hızlandırmıştı.	 1915’te	 pamuk	 için	 ayrılmış
alanları	 zorla	 sınırlayıp	 buğday	 ve	 pirinç	 için	 geniş	 alanlar	 açmışlardı.	 Zira
pamuk	 plantasyonlarının	 kapladığı	 alan	 1914’te	 1.775.000	 feddandan	 1915’te
1.186.000	feddana	düşmüştü.

Fakat	 çok	 geçmeden,	 Britanya	 savaş	 endüstrisi	 için	 pamuk	 kıtlığı	 yaşamaya
başlamış	ve	tüm	kısıtlayıcı	tedbirleri	feshetmek	zorunda	kalmıştı.	Pamuk	üretimi
yeniden	eski	seviyelere	ulaşmış	ve	fiyatlar	da	yaklaşık	üç	katına	çıkmıştı;	1913
yılında	 kantarı	 14	 liradan	 1917’de	 38	 liraya.	 Pamuk	 yetiştiricileri,	 tüccarları,
dolandırıcıları	ve	her	türlü	aracıları	bu	patlamadan	zenginleşmişti.

Savaş	ve	kopan	uluslararası	ticaret	bağları	yerel	Mısır	endüstrisinin	gelişimini
teşvik	etmişti.	Savaş,	yerli	sermayenin	ihtiyaç	duyduğu	korunma	için	başarılı	bir



ikame	 sağlıyordu.	 Endüstriyel	 ürünler	 artık	 yurt	 dışından	 ithal	 edilmiyor	 ve
ortaya	 çıkan	 boşluğu	 doldurmak	 için	 de	 ulusal	 sermaye	 harekete	 geçiyordu.
Böylece	 tekstil,	 dikim,	 deri,	 ayakkabı,	 şeker,	 ispirto,	 mobilya	 ve	 diğer
endüstrilere	 ait	yüzlerce	küçük	yerli	veya	yarı-yerli	 zanaat	 işletmesi	 açılacaktı.
Sanayide	 istihdam	 edilen	 insan	 sayısı	 1907’de	 367.000’ken	 bu	 rakam	1917’de
231.000’i	ücretli	işçi	olmak	üzere	489.000’e	çıkacaktı.

Mısırlı	toprak	sahipleri,	tüccarlar	ve	işadamları	savaş	sayesinde	daha	önce	hiç
olmadığı	 kadar	 zenginleşmiş	 ve	 Mısır	 ulusal	 sermayesinin	 konumunu	 önemli
ölçüde	 güçlendirmişti.	 Fakat	 Mısır	 burjuvazisinin	 zenginleşmesi	 yine	 de	 onu
Britanya	 finans	 kapitalinin	 ve	 sömürge	 yönetiminin	 vesayetinden
kurtaramamıştı.	 Aksine	 savaş	 sırasında	 Mısır’ın	 finansal	 ve	 ekonomik
bağımlılığı	artmıştı.	2	Ağustos	1914’te	Britanya	otoriteleri	Mısır	Ulusal	Bankası
tarafından	çıkarılan	 tahvillerinin	 takasını	durdurdu	ve	piyasaya	zorla	kâğıt	para
sürdü.	 Ulusal	 Banka’nın	 altın	 rezervleri	 Britanya	 Hazinesi’ne	 devredilmişti.
Yetkililer	 tüm	 altın	 ve	 gümüş	 paraları	 dolaşımdan	 çekmiş	 ve	 bunları	 kâğıt
parayla	 değiştirmişti.	 1916	 Ekiminde	 altın	 karşılıklı	 Mısır	 banknotları	 geri
çekilmiş	 ve	 yerine	 Britanya	 Hazine	 tahvilleri	 ve	 sterlin	 karşılığı	 getirilmişti.
Mısır	 poundu,	 Britanya	 pounduna	 bağımlı	 hale	 gelmiş	 ve	 böylece	 Mısır	 da
sterlin	 bölgesine	 dâhil	 olmuştu.	 Bu	 sayede	 Britanya,	 Mısır’daki	 savaş
harcamalarını	bir	gram	altın	kullanmadan	ödeyebilecekti.

Savaş	sırasında	dolaşımda	olan	para	miktarı	keskin	bir	artış	sergilemişti.	1914
sonunda	 dolaşımda	 yalnızca	 8.250.000	 £	 kâğıt	 para	 vardı.	 1919	 sonuna
gelindiğinde	 ise	 bu	 rakam	 yaklaşık	 olarak	 sekiz	 katına	 çıkmıştı.	 Enflasyon
sayesinde	 ürünlerin	 ama	 özellikle	 de	 temel	 malların	 fiyatları	 artmıştı.	 Toptan
eşya	 fiyatları	 endeksi	 1913’te	 100’den,	 1918’de	 211’e	 çıkmıştı.	 Bu	 fiyat
artışlarından	en	çok	zarar	görenler	elbette	Mısırlı	çalışanlar	olmuştu.	Resmî	bir
Britanya	 raporu	 fiyatlardaki,	 özellikle	 de	 ekmek,	 giysi	 ve	 yakıt	 gibi	 temel
malların	 fiyatlarındaki	 daha	 önce	 görülmemiş	 sürekli	 artışın,	 gelirleri,	 artan
yaşam	maliyetlerini	karşılamayan	alt	sınıfların	sırtına	çok	ağır	yükler	yüklediğini
yazıyordu.	 Asgari	 geçim	 maliyetleri	 ortalama	 ücret	 seviyesinin	 oldukça
üstündeydi.

Köylüler	de	oldukça	yoksullaşmıştı.	Savaşın	ilk	aylarında	Britanya,	köylülerin
tahıl	ve	samanına	el	koymaya	başlamıştı.	El	konulan	mallara	piyasa	fiyatlarının
altında	 ve	 oldukça	 geç	 ödemeler	 yapılıyordu.	 Tabi	 bu	 oyunda	 yozlaşma	 da
hemen	 yerini	 alacaktı.	 Resmî	 toplayıcılar	 köylülerden	 vergiyle	 sabitlenmiş
miktarların	 üstünde	 buğday	 alıp,	 piyasada	 spekülatif	 fiyatlardan	 satıyordu.
Koşum	 hayvanlarının,	 eşeklerin	 ve	 develerin	 de	 toplanması,	 durumu	 köylüler



için	bir	 felakete	dönüştürmüştü.	Bunun	 için	bir	karşılık	 temin	etmek	neredeyse
imkânsızdı.	 Üstelik	 uzun	 çilelerden	 sonra	 alınacak	 olan	 karşılıklar	 yeni
hayvanlar	almak	için	yeterli	olmayacaktı.

Kızılhaç	 ve	 Kızılay	 için	 yapılan	 zorunlu	 toplamalar	 fellahların	 nefretle
dolmasına	neden	oluyordu.	Tüm	Britanya	yetkilileri	 şantaj	 rekoru	kırıyordu	ve
toplanan	meblağlar	Kızılhaç’a	ulaşmadan	şantajcıların	ceplerine	gidiyordu.

Savaş	Esnasında	Mısır	Ulusal	Bağımsızlık	Hareketi

Buğdaya	 ve	 hayvanlara	 el	 koyulması,	 gasplar,	 seferberlik,	 Mısır	 taşrasının
talan	edilmesi,	terörist	rejim	ve	askerî	diktatörlük	ülkenin	dört	bir	yanında	derin
bir	hoşnutsuzluğa	neden	olmuştu.	Fakat	bu	öfke,	örgütlü	bir	politik	mücadelede
kendisine	çıkış	noktaları	bulamıyordu.	Mısır	ulusal	bağımsızlık	hareketi	ciddi	bir
krizin	eşiğindeydi.	Çünkü	Mısır	büyük	burjuvazisi	ve	feodalleri	savaş	sebebiyle
gittikçe	 zenginleşiyor	 ve	 bu	 yüzden	 Britanya’nın	 yanında	 yer	 almaya	 devam
ediyordu.	Gazeteler	ve	siyasi	partiler	geçici	olarak	da	olsa	Britanya	hâkimiyetine
eklemlenmiş	 ve	 işgal	 güçleriyle	 herhangi	 bir	 uzlaşmazlığa	 girmekten	 özellikle
kaçınmıştı.	 Ne	 hükümet,	 ne	 de	 Parlamento	 ülkeleri	 üzerindeki	 Britanya
hamiliğini	protesto	etme	girişiminde	bulunuyordu.	Anti-emperyalist	mücadeleyi
sürdüren	ve	Ulusal	Parti’nin	etrafında	toplananlar	yalnızca	küçük	burjuvalar	ve
milliyetçi	görüşlülerdi.	Askerî	terör	rejimi,	tutuklamalar,	sürgünler	ve	milliyetçi
gazetelerin	 kapatılması	 wataneunların	 eylemlerini	 önemli	 ölçüde	 engelliyordu.
Aslında	 bu	 unsurlar	 da	 kendilerini	 yurt	 dışındaki	 (Cenova	 ve	 Berlin)
protestolarla	 ve	 tertipledikleri	 terörist	 eylemlerle	 sınırlıyordu.	 8	 Nisan	 ve	 9
Temmuz	1915’te	Britanya	kuklası	olan	Sultan	Hüseyin	Kamil’e,	10	Ağustos’ta
Başbakan	 Hüseyin	 Rüştü	 Paşa’ya	 ve	 4	 Eylül’de	 de	 vakıflar	 bakanına	 suikast
girişiminde	bulunmuşlardı.	Bu	başarısız	terörist	saldırı	dizisi	Mısır’da	hiçbir	şeyi
değiştirmeyecekti.	 Aksine	 milliyetçiler	 kendilerini	 halktan	 ve	 gündelik
ihtiyaçlarından	 soyutlayarak	 kabuklarına	 çekilecekti.	 Hoşnutsuzluğun
kendiliğinden	ortaya	çıkan	belirtileri	bir	yol	göstericiden	yoksundu	ve	bu	sebeple
anti-emperyalist	 mücadeleye	 aktarılamıyordu.	 İngiliz	 tarihçi	 Young’a	 göre	 her
eğitim	kurumu	ve	üniversite	katı	bir	Britanya	karşıtı	propagandaya	ev	sahipliği
yapıyordu.	Mısırlılar,	 diye	 yazıyordu	Young,	 küçük	milletlerin	 (minor	 nations)
bağımsızlığı	için	ilan	edilen	savaşın,	aslında	bu	milletlerin	Batılı	güçler	arasında
paylaştırılması	 olduğunun	 bilincine	 varmıştı.	 Mısır	 sadakatinden	 ötürü
bağımsızlık	 sözüyle	 ödüllendirilmemiş	 hatta	 aksine,	 hamilikle	 bağımlılığın	 altı
çizilmişti.

Britanya	 istihbarat	 servisi	Kahire’deki	 ulusal	 hareketle	mücadele	 edebileceği



bir	 Arap	 Bürosu	 kurmuştu.	 Arap	 Bürosu,	 Albay	 Lawrence	 (o	 zamanlar
üsteğmen),	 Britanya	 İstihbaratına	 Türk	 ordusu	 hakkında	 detaylı	 bilgiler
sağlamak	 için	 savaş	 arifesinde	 Jön	Türklerin	 yönetici	 çevresiyle	 yakın	 ilişkiler
geliştirmiş	 olan	 İstanbul’daki	 eski	 Times	 muhabiri	 Philip	 Graves,	 Winston
Churchill’in	 yakın	 dostu	 ve	 sonrasında	 da	 Mısır	 Yüksek	 Komiseri	 olan	 Lord
Lloyd,	 Arap	 uzmanı	 Hogarth	 ve	 savaş	 öncesinde,	 askerî	 operasyonların	 bir
tiyatrosuna	 dönüşecek	 olan	 Güney	 Filistin’in	 topografik	 araştırmalarını	 yapan
Binbaşı	Newcombe	gibi	ünlü	Britanya	 istihbarat	 subaylarından	oluşuyordu.	Bu
casus	yuvasının	başında	ise	Albay	Clayton	bulunmaktaydı.	Arap	Bürosu	Mısırlı
milliyetçilere	 eziyet	 çektirirken	 aslında	 aynı	 zamanda	 Suriye	 ve	 Filistin
milliyetçileri	 ile	 olan	 bağları	 vasıtasıyla	 Türklerin	 arkasından	 yıkıcı	 eylemler
düzenliyordu.	 Hatta	 Mekke	 Şerifi	 Hüseyin	 el-Haşimi	 ile	 görüşmeler	 başlatıp
1916	yılında	Hicaz	Arapları	arasında	Türk	karşıtı	bir	isyan	tertiplemişlerdi.

Askerî	Operasyonlar	(1914-16)

Orta	 Doğu’daki	 askerî	 faaliyetler	 Kasım	 1914’te	 başlamıştı.	 Britanya	 ve
Türkiye	 arasında	 savaş	 ilan	 edilmesinden	 iki	 gün	 sonra,	 7	 Kasım	 1914’te
Britanya	 ve	 Hindistan	 birlikleri	 Şattülarap	 ağzında	 kıyıya	 inip	 kuzeye	 doğru
saldırıya	 geçmişti.	 21	 Kasım’da	 Basra’yı	 ve	 9	 Aralık’ta	 da	 El-Kurna’yı	 ele
geçirerek	 güney	 Irak’ın	 işgalini	 tamamlamışlardı.	 Fakat	 bu,	 aynı	 zamanda
İngilizlerin	 bu	 bölgedeki	 başarısının	 da	 sonuydu.	 1915’te	 Bağdat’a	 doğru
ilerlemek	 için	 yaptıkları	 girişim	 tamamen	hezimetle	 sonuçlanacaktı.	Aynı	 yılın
Kasım	 ayında	 Ctesiphon’da	 yenilgiye	 uğramış	 ve	 Aralık’ında	 da	 Kut	 el-
Ammara’da	 bulunan	 Generel	 Townshend’in	 10.000	 kişilik	 birliklerinin	 etrafı
kuşatılmıştı.

Fakat	 İngilizler	 bu	 yenilgiden	 kurtulup,	 kolayca	 toparlanarak	 1916	 yılının
ikinci	 yarısında	 tekrardan	 saldırı	 pozisyonuna	 geçmişti.	 Sina	Yarımadası’ndaki
hareket	 sahasında	 kontrol	Türk-Alman	 kumandasındaydı.	Ayrıca	Türkler,	 uzun
bir	 hazırlık	 döneminden	 sonra,	 Süveyş	 Kanalı	 bölgesine	 geniş	 kapsamlı	 bir
saldırı	 başlatmıştı.	 10	 Ocak	 1915’te	 sekiz	 Türk	 bölüğü	 Sina	 Yarımadası’nda
Gazze-Kantara	ve	Ma’an-Süveyş	yönlerine	doğru	iki	kola	ayrıldı.	On	altı	günde
yürüyerek	 400	 km	 yol	 katettikten	 sonra	 kanalın	 doğu	 kıyısında	 pozisyon
almışlardı.	 İngilizler	 onları,	 Fransa	 ve	 Britanya	 savaş	 gemileri	 ve	 deniz
uçaklarıyla	 desteklenen,	 Yeni	 Zelandalı,	 Avustralyalı	 ve	 İngiliz-Hindistan
birliklerinden	 oluşan	 50.000	 kişilik	 bir	 güçle	 karşılamıştı.	 İngilizler
Yarımada’nın	 tamamını	 savunma	 girişiminden	 ziyade,	 Süveyş	 Kanalı’nın	 acil
savunusu	 planını	 benimsemişlerdi.	 2	 Şubat	 1915	 gecesi	 Türkler,	 sonunda
tamamen	 yenilgiye	 uğrayacakları	 bir	 saldırı	 başlatacaktı.	 Kanalın	 batı	 kıyısına



geçen	öncü	birlikler	bozguna	uğratıldı.	İki	hafta	sonunda	mühimmat	ve	yiyecek
kıtlığından	ötürü	Gazze	ve	Ma’an’daki	başlangıç	üslerine	geri	çekildiler.

Kanala	 düzenlenen	 ilk	 saldırının	 başarısızlığa	 uğramasının	 ardından	 Alman-
Türk	 komutasındaki	 düzenli	 bedeviler,	 doğudan	 ve	 batıdan	Mısır’a	 saldırdılar
fakat	 bu	 saldırılar	 da	 bir	 etki	 yaratamadı.	Üstelik	 politik	 arenada	 da	 bir	 sonuç
alınamamıştı.	 Cemal	 Paşa’nın	 4.	 Ordusu’nda	 son	 derece	 isteksiz	 savaşan
bedeviler,	 Mısır’da	 hiçbir	 destek	 bulamamıştı.	 Türklerin	 Arap	 desteği	 kozu
tutmamıştı.	İngilizler,	Süveyş	Kanalı	bölgesinde	tahmikatlar	oluşturmuş	ve	1916
yılı	itibariyle	bu	bölgede	275.000	kişilik	bir	ordu	toplamıştı.	1916	yılının	Nisan
ve	 Ağustos	 ayları	 arasında	 Türk	 güçleri	 Süveyş	 Kanalı’na	 saldırmak	 için	 iki
girişimde	 daha	 bulunacaktı.	 Kress	 von	 Kressenstein	 komutasındaki	 Alman
subaylar	 operasyonları	 denetliyor	 ve	Alman-Avusturya	 birlikleri	 de	 bu	 seferde
doğrudan	 bir	 rol	 oynuyordu.	 Fakat	 bu	 saldırılar	 İngilizler	 tarafından	 geri
püskürtülmüştü.	Türkiye	denizde	de	benzeri	bir	başarısızlık	sergiliyordu.	İngiliz-
Fransız	 donanması	 Suriye	 kıyılarına	 demirlemiş	 ve	 küçük	 birlikler	 ve	 kıtalar
halinde	 kıyıya	 inmişti	 ve	 Britanya	 gemileri	 Arabistan’ın	 Kızıldeniz	 kıyılarını
geçişe	kapatmıştı.	Britanya	1915	yılında,	Arap	Yarımadası’nda	donanmalarının
da	 desteğiyle,	 Türk-Yemen	 birliklerinin	 Aden’i	 ele	 geçirmek	 için	 yaptığı	 tüm
saldırıları	 başarıyla	 geri	 püskürtmüştü.	 Muhammed	 el-İdrisi’nin	 Asir’de
eylemlerde	bulunan	 isyancı	 birlikleri,	 iki	 ya	 da	 üç	Türk	kıtasını	 durdurarak	ve
Yemen’i	 kuzeyden	 taciz	 ederek	 İngilizlere	 kayda	 değer	 bir	 yardımda
bulunmuştu.	Britanyalıların	Kuzey	Arabistan’daki	faaliyetleri	de	etkili	oluyordu.
Yıkıcı	 çatışmaları	 kışkırtarak	 Şammar	Raşidilerini	 etkisiz	 kılmış	 ve	 bu	 sayede
Irak’ta	bulunan	işgalci	Britanya	birliklerinin	sol	kanadını	güvenceye	almışlardı.
Sina	 cephesi	 Britanyalılar	 için	 hayati	 bir	 öneme	 haizdi.	 Aslında	 Süveyş
Kanalı’ndaki	çatışmaların	sonucunu,	 İskenderiye’ye	askerî	birliklerini	 indirerek
ve	 Suriye’de	 bir	 isyan	 kışkırtarak	 etkileme	 niyetindeydiler.	 Fakat	 Cemal	 Paşa
milliyetçi	liderleri	acımasızca	cezalandırmış	ve	Fransa,	Britanya’nın	kendi	nüfuz
alanını	 tek	 taraflı	 işgal	 etmesine	 itiraz	 etmişti.	Bunun	 üzerine	Britanya	 güçleri
Sina	 Yarımadası’na	 saldıracakları	 başka	 bir	 alternatife	 yönelmişlerdi.	 Bu	 yeni
plan	 gereği	 Haşimilerin,	 Hicaz’da	 kışkırtılacak	 bir	 isyanda	 sergileyeceği	 tavır
özel	bir	öneme	kavuşmuştu.	Türk	güçlerinin	yönünü	saptırmanın	yanı	sıra	olası
bir	 isyan,	 Britanya	 ordusunun	 sağ	 kanadını	 koruyacak	 ve	 Filistin’e	 karşı
düzenlenecek	bir	seferi	oldukça	kolaylaştıracaktı.

Hicaz’da	Arap	İsyanı	İçin	Hazırlıklar

1915	 ile	 1916	 yılları	 arasında,	 İngiliz	 diplomatları	 ve	 istihbarat	 ajanları,
Hicaz’da	 bir	 isyan	 için	 hazırlıklarını	 hızlandırdılar.	 İngilizlerle	 Abdullah	 el-



Haşimi	 arasında	 irtibat,	 savaşın	 patlak	 vermesinden	 önce	 kurulmuş,	 kısa	 süre
sonra	tekrarlanmıştı.

İngilizler,	 Haşimileri	 teşvik	 edip	 bir	 isyan	 çıkarmak	 suretiyle	 durumdan
istifade	etmeyi	amaçladılar.	Hicaz’da	şartlar	İngiltere’nin	lehineydi.	Hicaz	valisi
Şerif	 Hüseyin	 el-Haşimi	 ile	 Türk	 Hükümeti	 arasındaki	 gerilim	 hızla
tırmanıyordu.	 Hüseyin,	 savaşı	 ihtiraslı	 planlarını	 gerçekleştirmek	 için
kullanmaya	 hevesliydi.	 Cihat	 ilan	 etmeyi	 reddetti	 ve	 savunma	 tedbirlerinin
uygulanmasına	yönelik	tüm	girişimleri	baltaladı.	Üstelik	1915’te	Türklere	karşı
bir	gerilla	savaşı	başlatmış	olan	Hicaz	aşiretlerini	de	arkasına	almıştı.

Hüseyin	 yine	 de	 kararsız	 kalmış	 ve	 bencil	 planlarının	 iç	 yüzünü	 gördüğü
İngilizlere	 güvenmemişti.	 Örs	 ile	 çekicin	 arasında	 kaldığının	 farkındaydı.
Nispeten	 geniş	 Türk	 birlikleri	 Hicaz’da	 konuşlanmıştı,	 öte	 yandan	 Kızıl
Deniz’de	 ise	 Hicaz’daki	 limanları	 ablukaya	 alıp,	 gıda	 teminini	 durdurması	 an
meselesi	olan	İngiliz	savaş	gemileri	bulunmaktaydı.	Bu	yüzden	Hüseyin,	kendisi
açısından	 doğru	 olan	 zamanı	 bekledi.	 18	 ay	 boyunca	 kaçamak,	 zikzaklı	 bir
politika	izleyerek,	bir	yandan	İngilizlerle	pazarlığı	sürdürürken,	diğer	taraftan	da
özel	temsilcilerini	aşiret	liderlerine	ve	Suriyeli	milliyetçilere	gönderiyordu.

1915’in	 ilkbaharında,	 Hüseyin’in	 oğullarından	 Emir	 Faysal	 Şam’a	 gitmiş	 ve
orada	 Cemal	 Paşa	 tarafından	 karşılanmıştı.	 Faysal	 bu	 sırada	 Suriyeli
milliyetçilerle	de	irtibat	kuracaktı.	Özel	olarak	da,	Genç	Arapların	temsilcileri	ve
subayların	gizli	 teşkilatı	olan	ve	daha	sonra	kendisinin	de	katılacağı	El-Ahd	ile
görüşmeler	 yaptı.	 Kaderin	 bir	 cilvesi	 sonucu,	 bu	 mümtaz	 milliyetçi,	 bir	 grup
Suriyeli	milliyetçi	liderin	infazına	onur	konuğu	olarak	davet	edildi.

Suriyeli	 milliyetçiler	 Faysal’a	 Türklere	 karşı	 İngilizlerin	 safına	 geçmesi	 için
baskı	yapıyordu.	Nihayetinde	İngiliz-Arap	işbirliğinin	şartlarını	ortaya	koyan	bir
protokol	hazırlanmıştı.	Şam	Protokolü	olarak	bilinen	bu	belge	1915	Mayısında
yazıya	 döküldü.	 Şam	 Protokolü’ne	 göre,	 İngiltere	 Arap	 devletini	 “doğal
sınırları”	 içinde	 tanıyacak	 ve	 onun	 bağımsızlığını	 garanti	 edecekti.	 Burada
“doğal	 sınırlar”	 ile	 kastedilen	 bölge,	 kuzeyde	 37.	 paralele	 dek	 uzanıyor	 ve
Suriye,	Filistin,	Irak	ile	Aden	haricindeki	bütün	Arap	Yarımadası’nı	kapsıyordu.
İngiltere	 aynı	 zamanda	 kapitülasyonların	 kaldırılmasını	 da	 garanti	 edecekti.
Bunun	 karşılığında,	 milliyetçiler,	 İngilizlerle	 müstakbel	 bağımsız	 Arap	 devleti
arasında	bir	savunma	ittifakı	imzalamayı	ve	İngiltere’ye	15	yıl	süreli	ekonomik
ayrıcalıklar	 tanımayı	 kabul	 edeceklerdi.	 Şam	 Protokolü,	 Arap	 ulusal	 özgürlük
hareketinin	 tarihinde	 önemli	 bir	 dönüm	 noktasıydı.	 Aynı	 zamanda	 Arap
feodalleri	 ile	 Suriye,	 Irak	 ve	 Filistin	 burjuvazisi	 arasında	 bir	 ittifakı	 da



simgeliyordu.	 İttifak,	 Haşimiler’in	 Arap	 dünyasındaki	 konumunu	 daha	 da
sağlamlaştırarak,	 onlara	 aynı	 zamanda	 İngiltere	 ile	 diplomatik	 oyunda
kullanılacak	 yeni	 kozlar	 sağladı.	 Faysal’ın	 Hicaz’a	 dönüp	 Şam	 ziyaretinde
yaşananları	 nakletmesiyle	 birlikte,	 Hüseyin	 İngilizlerle	 –artık	 kendisiyle
Mısır’daki	İngiliz	yüksek	komiseri	McMahon	arasında	bir	mektup	değiş	tokuşu
şeklini	 alan–	 pazarlıklara	 kaldığı	 yerden	 devam	 edecekti.	 14	 Temmuz	 1915
tarihli	 mektubunda,	 Hüseyin,	 Şam	 Protokolü’nde	 belirlenen	 maddelere	 bağlı
kalınması	 şartıyla,	 işbirliği	 önermişti.	 O	 sırada	 müttefikleri	 ile	 Türkiye’nin
savaşın	 ardından	 paylaşılmasına	 ilişkin	 görüşmeler	 yürütmekte	 olan	 İngilizler,
Hüseyin’in	 istekleri,	 özellikle	 de	 toprak	 talepleri	 karşısında	 afalladılar	 ve	 tüm
bunlara	yanıtları	diplomatik	bir	red	oldu.

Hüseyin	 ise	 bir	 İngiliz-Arap	 mutabakatında	 ısrar	 ederek,	 müstakbel	 Arap
devletinin	 sınırlarının	 tanınmasını	 da	 bu	 mutabakatın	 vazgeçilmez	 bir	 şartı
olarak	 öne	 sürmüştü.	 1915	 yılının	 sonunda,	 Aden’deki	 kuşatmanın	 seyri	 ve
Mezopotamya’da	 ve	 Çanakkale’deki	 yenilgilerin	 sonucunda	 İngiltere’nin
aleyhinde	bir	manzara	ortaya	çıkıyordu.	Bu	 ise	Araplardan	gelecek	 işbirliği	ve
yardımı	 son	 derece	 değerli	 hale	 getirdi.	Bunun	 üzerine	 İngilizler,	Haşimiler’in
muhtelif	talepleri	karşısında	bir	takım	ödünler	vermeye	karar	verdiler.	Londra’da
yürütülen	 müzakerelerin	 ardından,	 24	 Ekim	 1915	 tarihinde	 McMahon,
Hüseyin’e,	sonradan	McMahon-Hüseyin	Antlaşması	olarak	bilinecek	bir	mektup
göndermişti.	Bu	mektupta	McMahon,	Hüseyin’e	onun	Şam	Protokolü’ne	uygun
olarak	teklif	ettiği	sınırlar	içerisinde	bir	Haşimi	Arap	devletinin	bağımsızlığının
tanınacağına	 dair	 söz	 veriyordu.	 Ancak	 aşağıdaki	 bölgelerin	 hariç	 tutulmasını
şartıyla:	 (a)	 Arap	 Yarımadası’ndaki	 İngiliz	 bağlı	 devletleri,	 (b)	 Halep-Hama-
Humus-Şam	hattının	batısındaki	bölge;	diğer	bir	deyişle	Fransa’nın	üzerinde	hak
iddia	ettiği	Batı	Suriye,	Lübnan	ve	Kilikya.

Basra	ve	Bağdat	vilayetleri	sınırlarındaki	bölgeler	Arap	devletinin	egemenliği
altında	 kalacaktı,	 ancak	 İngiliz	 denetimine	 girdiler.	 Son	 olarak,	 İngiltere,	Arap
devletine	 danışmanlar	 gönderme	 imtiyazı	 elde	 etme	 ve	 onu	 dış	 saldırılardan
“koruma”	hususlarında	ısrarcı	olmuştu.

McMahon’un	24	Ekim	1915	tarihli	mektubu	Hüseyin’i	memnun	etmeyecekti.
Hüseyin,	 Arap	 devletinin	 sınırları	 ve	 İngiltere	 ile	 gelecekteki	 ilişkileri	 gibi
ihtilaflı	 hususların	 çözümünde	 diretse	 de	 sonunda	 pes	 ederek	 tartışmayı	 savaş
sonrasına	 ertelemek	 zorunda	 kaldı.	 İngilizler,	 Hüseyin’e	 silah	 ve	 ekipman
desteğinin	 yanı	 sıra	 ona	 ve	 oğullarına	 aylık	 60.000	 sterlinlik	 ödenek
taahhüdünde	bulunmuştu



Türklerin	 tutumu,	 Haşimiler’in	 bocalamalarına	 son	 verdi.	 Babıali,	 Hüseyin’i
Hicaz’ın	 bağımsız	 ve	 verasete	 dayalı	 hâkimi	 olarak	 tanımayı	 reddetti,	 Arap
milliyetçilerinin	 affedilmesi	 için	 yaptığı	 ricayı	 da	 geri	 çevirdi.	 Nisan	 1916’da,
Türk	askerî	mahkemesi,	bir	dizi	ölüm	cezasını	daha	onaylayacak	ve	çok	yakında
sıra	Hüseyin’e	de	gelecekti.	Türkler	ayrıca	Hicaz’a	geniş	takviye	birlikleri	sevk
etmeye	hazırlanıyorlar	ve	bunların	eşliğinde	yeni	bir	Mekke	emiri	yolluyorlardı.

1916	Hicaz	İsyanı

Tüm	 bu	 şartların	 da	 zorlamasıyla	 son	 tereddütlerinin	 de	 üstesinden	 gelen
Hüseyin’in	çağrısıyla	harekete	geçen	Araplar	5	Temmuz	1916’da	Türklere	karşı
bir	 isyan	 başlattılar.	 Hüseyin’in	 oğulları	 Abdullah,	 Faysal	 ve	 Zahit’in
komutasındaki	 aşiret	 birlikleri	 hızla	 Cidde	 şehri	 ile	 Yenbo	 ve	 Umm	 Leji
limanlarını	ele	geçirerek,	Mekke’de	Türkleri	3	ay	sonra	teslim	olacakları	kaleye
sıkıştırdı.	 Taif’teki	 Türk	 garnizonu	 Eylül	 1916’da	 düştü.	 Bu	 zamana	 kadar
Medine’deki	Türk	güçlerinin	bir	kısmı	ablukaya	alınmış,	geri	kalanlarsa	Hicaz
demiryolunun	güvenliğiyle	uğraşmak	zorunda	bırakılmıştı.	Asir	ve	Yemen’deki
Türk	birlikleriyse	bütünüyle	bağlantısız	hale	getirilmişti.

Hüseyin’in	bu	ilk	başarısının	sırrı	baskın	faktöründe	yatıyordu.	10.000’den	az
adamla	 Hicaz’da	 50.000	 asi	 bedeviyle	 boy	 ölçüşen	 Türkler	 gafil	 avlanmıştı.
Bununla	 birlikte	 asilerin	 eğitimi	 ve	 örgütlülüğü	 yetersizdi.	 Ancak	 at	 sırtında
savaşabiliyor,	 süngü	 savaşı	 hakkında	 hiçbir	 şey	 bilmiyor,	 toplar	 ve	 makineli
tüfekler	 karşısında	 çaresiz	 kalıyorlardı.	 Ayrıca	 disiplinden	 de	 yoksunlardı.
Piyade	ya	da	topçu	sınıfına	sahip	değillerdi	ve	sahip	oldukları	tüm	silah	10.000
eski	 model	 tüfekten	 ibaretti.	 Pek	 çoğu	 yalnızca	 kendi	 bölgelerinde	 savaşacak,
aşiretlerin	bir	bölümü	ise	isyanda	yer	almayı	reddedecekti.

Tüm	 bunların	 sonucunda,	 ilk	 galibiyetleri	 yenişememeler	 takip	 etti.	 Türkler
asileri	 Medine’den	 uzaklaştırdılar	 ve	 bu	 kent	 savaş	 boyunca	 teslim	 olmadı.
Suriye’den	 Hicaz	 demiryoluna	 takviye	 güçler	 sevk	 edildi	 ve	 Türkler	 bunlar
içerisinden,	 uzun	 siper	 savaşlarına	 yönelik	 özel	 Hicaz	 kıtaları	 oluşturmaya
başladı.	Bu	gelişmelerin	etkisiyle	Hüseyin	İngilizlerden	yardım	isteyecekti.	Buna
karşılık	İngilizler,	onun	yardımına	gitmek	için	acele	etmediler,	zira	onlara	göre
isyanın	 amacı	 İngiliz	 birliklerini	 değil,	 Türk	 birliklerini	 Hicaz’a	 yöneltmekti.
Üstelik	İngiltere	 isyancıların	esas	gücü	elde	etmesine	karşıydı,	zira	bu	güç	onu
daha	sonra	Arapların	ulusal	taleplerini	kabul	etmeye	zorlayabilirdi.

Hüseyin’in	uçak,	 top	ve	piyade	 tugayı	gibi	 istekleri	 geri	 çevrildi.	 İngilizlerin
Hicaz’a	 silah	 namına	 tüm	 gönderdikleri,	 ufak	 çapta	 sevkiyatlarla	 ve	 ciddi
gecikmelerle	 gelen	 hafif	 ve	 eski	 silahlardı.	 1916	 yılının	 sonunda	 Faysal	 ve



Zahit’e	bağlı	güçler	içinde	beş	adama	yalnızca	bir	tüfek	düşüyordu.	Silah	yerine
İngiliz	ve	Fransız	askerî	eğitmen	ve	danışmanlar	yollanıyordu.	Bunlar	Arapların
gerilla	 savaşından	 başka	 bir	 tarza	 uygun	 olmadıkları	 sonucuna	 ulaştılar.	 Bu
danışmanlar,	 Hicaz	 demiryoluna	 sabotaj	 amaçlı	 gerçekleştirilecek	 gerilla
baskınları	 için	 bir	 plan	 hazırlamış	 ve	Medine’yi	 ele	 geçirmek	 için	 hazırlanmış
olan	esas	plandan	da	vazgeçmişlerdi.	Türk	kurmayı	bu	manevranın	amacını	fark
ederek	birliklerine	Hicaz’dan	Filistin’e	 çekilme	 talimatı	 verecekti.	Buna	karşın
Medine’deki	Türk	garnizonunun	komutanı	Fahri	Paşa	bu	emre	uymayınca,	her
şey	olduğu	gibi	kalmaya	devam	etti.

Hicaz	 isyanı	 Britanya	 ve	 Hüseyin	 arasındaki	 politik	 sürtüşmeyi	 dindirmeye
yetmedi.	İsyanın	patlak	vermesinden	yalnızca	birkaç	gün	sonra,	bu	ikili	arasında
keskin	 farklılıklar	 belirdi.	 27	 Haziran	 1916	 tarihinde	 Hüseyin,	 tüm	 dünya
Müslümanlarına	hitaben	Arapların	bağımsızlığını	ilan	eden	ve	kendi	programını
duyuran	bir	bildiri	yayınlayacaktı.	İngiltere,	bildirinin,	başta	kendi	nüfuz	alanları
olmak	 üzere	 Arap	 topraklarında	 özgürlükçü	 isteklerin	 kabarmasına	 yol
açmasından	 çekindi	 ve	 dolaşımını	 yasakladı.	 Ancak	 Britanya	 korkularında
haksızdı.	Hüseyin’in	bildirisi	özü	itibariyle	son	derece	gericiydi	ve	Arap	ulusal
özgürlük	 hareketine	 yabancıydı.	 Emir,	 Türkleri,	 sözüm	 ona	 İslam	 düşmanı
“reformları”	 yaymakla	 suçluyor	 ve	 şeriata	 dayalı	 geleneksel	 Müslüman
kurumlarını	geri	getirme	sözü	veriyordu.

Bu	olayın	ardından,	Hüseyin	bir	Arap	devleti	kurma	fikrini	hayata	geçirmeyi
denedi.	Savaşın	bitimini	beklemeden,	2	Kasım	1916’da,	Mekke’de	Arap	feodal
liderlerinin	 bir	 araya	 geldiği	 ve	 kendisini	 Arap	 ulusunun	 kralı	 ilan	 eden	 bir
toplantı	düzenledi.	Mekke	merkezli	bir	Arap	hükümeti	kuruldu.	Geleneğe	uygun
biçimde,	 yüksek	 makamlar	 emirin	 oğulları	 tarafından	 dolduruldu.	 Abdullah
Dışişleri	ve	Faysal	ise	İçişleri	bakanı	oldu.

Bağımsız	bir	Arap	krallığının	ilan	edilerek	bir	Arap	hükümetinin	oluşturulması
İngilizleri	 zor	 bir	 duruma	 sokmuştu.	 Hüseyin’e	 kızgınlık	 dolu	 bir	 mesaj
gönderen	 McMahon,	 basının	 Arap	 hükümeti	 hakkında	 ya	 da	 onunla	 ilişkili
haberler	yayınlamasını	yasakladı.	İngiliz	ve	Fransız	hükümetleri	Hüseyin’in	yeni
unvanını	 tanımadıklarını	 ilan	 ettiler	 ve	 böylelikle	 ona,	 Haşimi	 Hükümeti’ni
Osmanlı	 İmparatorluğu’ndaki	 bütün	 Arapların	 temsilcisi	 olarak	 kabul	 etme
niyetinde	olmadıklarını	gösterdiler.

Sonunda	 çatışma	 karşılıklı	 ödünlerle	 çözüldü.	 İngiltere	 ve	 Fransa	 Hüseyin’i
Hicaz	 kralı	 olarak	 tanıdılar.	Bu,	 600.000	 nüfuslu,	 geri	 kalmış	Hicaz	 onlar	 için
tehdit	 niteliğinde	 olmadığından	 önemsiz	 bir	 tavizdi.	 Babıali’ye	 bağlı	 Arap



tebaasının	 yüzde	 95’ini	 kapsamayan	 bu	 yeni	 krallık,	 diğer	 Arap	 bölgeleriyle
yakın	bağlara	sahip	olmadan	ayakta	kalamazdı.	Öte	yandan,	İngiltere	ve	Fransa
hükümetleri,	 Hüseyin’i	 kral	 ve	 müttefik	 olarak	 tanımakla,	 onun	 savaşa	 İtilaf
Devletleri’nin	tarafında	katılımını	garanti	altına	almış	oluyorlardı.

Tüm	bunlar	olurken	cephelerde	 ibre	Britanya’dan	yana	dönüyordu.	Türklerin
başlıca	 kuvvetleri	Kafkaslar	 ve	Balkanlar’a	 yönelmişti.	 İngiliz	 ordusu	 tedricen
ilerleyerek	Sina	Yarımadası’nın	neredeyse	 tamamını	 işgal	altına	aldı.	Mısır	 işçi
kıtaları	 bünyesindeki	 askerler	 tarafından	 çöl	 boyunca	 birer	 demiryolu	 ve	 su
şebekesi	hattı	kuruldu.	21	Aralık	1916’da,	İngilizler	El-Ariş’e	girerek,	geniş	bir
Filistin	savunma	cephesi	oluşturma	hazırlıklarını	başlattılar.

Türkler,	 Gazze	 ile	 Berşeba	 arasında	 güçlü	 bir	 savunma	 hattı	 kurmuşlardı.
İngilizler	 bu	 hattı,	 ilki	 Mart,	 ikincisi	 ise	 Nisan	 1917’de	 olmak	 üzere	 iki	 kez
yarmaya	 çalışsalar	 da	 sonuç	 alamadılar.	 Cephedeki	 birliklerin	 işini
kolaylaştırmak	 için,	 İngiliz	kurmayı	Arap	gerilla	 savaşını	Hicaz’dan	kuzeydeki
Filistin	 ve	 Ürdün’e	 kaydırma	 kararı	 alacaktı.	 Bu	 amaca	 ulaşmak	 için,	 İngiliz
gizli	servis	elemanı	teğmen	T.	F.	Lawrence	Emir	Faysal’a	bir	ziyarette	bulundu.
Faysal’ın	 güvenini	 kazanan	 Lawrence,	 onun	 askerî	 şefi	 ve	 siyasi	 danışmanı
konumuna	 geldi.	 Aslında	 Lawrence,	 Hicaz	 birliklerinin	 kuzey	 bölümünün
tamamına	kumanda	etmişti.	Mayıs	ve	Haziran	1917	arasında	çöl	boyunca	derin
bir	 baskın	 tertipleyerek	 arka	 tarafına	 geçtiği	 Akabe’yi	 5	 Temmuz	 1917’de	 ele
geçirmeyi	 başardı.	 Akabe	 hem	 elverişli	 bir	 liman	 hem	 de	 Filistin’e	 yönelik
İngiliz	taarruzunun	sağ	kanadını	koruyacak	stratejik	bir	noktaydı.	Akabe’nin	ele
geçirilmesiyle,	 Araplar	 Türkleri	 Kızıldeniz	 sahilinden	 bütünüyle	 uzaklaştırmış
ve	İngiliz	ordusunun	yanında	cepheye	katılmış	oldular.

Arapların,	Türk	boyunduruğundan	kurtulmalarını	sağlayacak	bir	isyanın	önünü
açacağı	 düşüncesiyle,	 Lawrence’tan	 derhal	 Şam’a	 ilerlemesini	 istemeleri	 son
derece	 önemli	 bir	 gelişmeydi.	 Araplar	 böylelikle	 kendilerini	 kendi	 çabalarıyla
özgürleştirecek,	ülkenin	yabancı	birliklerle	işgaline	mahal	vermemiş	olacaklardı.
Ama	 İngiliz	 politikacılarının	 ya	 da	 askerî	 yetkililerinin	 istediği	 bu	 değildi	 ve
Lawrence	 da	 itirazlarını	 dile	 getirmişti.	 Zira	 İngiliz	 gizli	 servisi	 adına	 hareket
ederek,	 Arap	 isyancı	 ordusunu	 İngiliz	 ordusu	 cenahında	 saf	 tutacak	 destek
birlikleri	haline	getirecekti.

Arap	Ülkelerinin	Paylaşımı	Üzerine	Gizli	Görüşmeler

Arap	 isyancılar	bağımsız	bir	Arap	devleti	kurma	haklarının	 tanınması	uğruna
mücadele	ederlerken,	İtilaf	Devletleri’nin	serin	ve	konforlu	bakanlık	ofislerinde
ülkelerinin	 paylaşılmasına	 dair	 gizli	 görüşmeler	 tüm	 hızıyla	 devam	 ediyordu.



Büyük	güçlerin	 taleplerinde	pek	bir	 değişiklik	yoktu;	yeni	olan,	 savaşın	patlak
vermesiyle	 birlikte	 bu	 talepler	 ve	 aralarındaki	 somut	 anlaşmalar	 üzerinde
mutabakata	varmaya	ihtiyaç	duymalarıydı.

Savaşın	 en	 başından	 beri,	 İngiliz	 hükümeti,	 Ruslara	 Boğazlar	 sorununun
Rusya’nın	 lehine	 çözülmesine	hazır	 olduğunu	bildirmeyi	 gerekli	 görmüştü.	Bu
konuda	 4	 Mart	 1915	 tarihinde	 bir	 taahhüt	 alan	 Çar’ın	 Dışişleri	 Bakanı	 S.	 D.
Sazonov,	 St.	 Petersburg’daki	 İngiliz	 ve	 Fransız	 büyükelçilerine	 bir	 mektup
yazarak	 Boğazların	 Rusya’ya	 bırakılacağına	 dair	 yazılı	 bir	 onay	 vermelerini
teklif	 etti.	 Bu	 teklif,	 müttefiklerce,	 özellikle	 de	 Fransızlar	 tarafından
memnuniyetle	 kabul	 edildi.	 8	Mart’ta	 Fransız	 Büyükelçisi	 Paleologue,	 Fransız
hükümetinin	 Rusya’nın	 talebini	 –Rusya’nın	 da	 Fransa’nın	 Suriye,	 Lübnan	 ve
Kilikya	üzerindeki	haklarını	tanıması	şartıyla–	onayladığını	duyurmuştu.	Rusya
uzlaşmaya	hazırdı.	Bununla	birlikte	Ermenilerin	Kilikya	üzerindeki	taleplerinden
kaynaklı	bir	şerh	koyacak	ve	buna	ilaveten	Filistin’deki	“kutsal	yerlerin	geleceği
sorununu”	gündeme	getirecekti.	Daha	 tedbirli	davranan	 İngiltere,	 sınırları	daha
sonra	 netleşmek	 üzere,	 bir	 Arap	 devletinin	 kurulmasının	 hükme	 bağlanmasını
talep	etmişti.

10	Nisan	1915’te,	İngiltere,	Fransa	ve	Rusya	arasında	imzalanan	antlaşmayla,
Boğazların	Rusya’ya	verilmesi	ve	Arabistan’da	bağımsız	bir	Müslüman	devletin
kurulması	 karara	 bağlandı.	 Buna	 karşın,	 Suriye	 ve	 Filistin’in	 kaderi	 çözüme
kavuşmadı.	 Bu	 konuda	 İngiltere	 ve	 Fransa	 arasında	 1915	 sonunda	 ve	 1916
başında	 ek	 görüşmeler	 yapıldı.	 1916	 başlarında,	 görüşmelere,	 Rusya’nın
Kafkaslardaki	taarruzu	göz	önünde	bulundurularak	hız	verildi.	İngiltere,	Halep-
Hama-Humus-Şam	 hattının	 batısındaki	 bölgeyi	 Fransa’ya	 bırakmaya	 razı
olmuştu.	Fransa	bu	bölgenin	bir	Fransız	sömürgesi,	Doğu	Suriye’nin	ise	Fransız
nüfuz	alanı	olarak	kabul	edilmesinde	diretecekti.

Bu	 sırada,	 Cemal	 Paşa	 ile	 İstanbul’daki	 merkezi	 hükümet	 arasındaki
sürtüşmelerden	haberdar	olan	Rusya,	Arap	sorununun	çözümü	için	yeni	bir	plan
sundu.	Planda	özetle,	Cemal	Paşa’nın	Babıali’yle	köprüleri	atarak	cepheyi	İtilaf
Devletleri’ne	 açmasının	 sağlanması	 öngörülüyordu.	Bunun	karşılığında,	Cemal
Paşa’nın	dördü	Arap	vilayeti	olmak	üzere	altı	özerk	vilayetten	oluşacak	bağımsız
bir	sultanlığın	başına	getirilmesi	öneriliyordu.	S.	D.	Sazonov’un	Cemal	Paşa’yla
gizli	 görüşmeler	 yürütmeyi	 önerdiği	 esas	 buydu,	 ama	 batılı	 güçler	 Arap
ülkelerini	 Cemal	 Paşa’ya	 devretmek	 gibi	 bir	 niyetten	 kesinlikle	 uzaktı.	 Bu
yüzden,	 Fransa,	 planın	 ancak	 Fransa’nın	 hak	 iddia	 ettiği	 bölgelerin	 Cemal
Paşa’ya	 verilmemesi	 şartıyla	 uygulanabileceğini	 açıklayacaktı.	 İngiltere
Mezopotamya	ve	Arabistan	için	benzer	bir	şerh	koydu.	Batılı	güçlerin	itirazları



sonucunda	plan	uygulanamaz	hale	gelmişti.

Mart	 1916’da	 İngiltere	 ve	 Fransa’nın	 özel	 temsilcileri	 Sykes	 ve	 Picot,	 ünlü
Sykes-Picot	 Antlaşması’nın	 imzalanmasıyla	 sonuçlanacak	 görüşmeler	 için
Petersburg’u	 ziyaret	 ettiler.	 Fransa	 ile	 Rusya	 (9	 Mayıs	 1916)	 ve	 İngiltere	 ile
Fransa	 arasında	 (15	 Mayıs	 1916)	 antlaşmalar	 imzalanmıştı.	 Antlaşmayla,
Fransa’nın	Batı	Suriye,	Lübnan	ve	Kilikya	 ile	birlikte	güneydoğu	Anadolu’nun
mavi	bölge	diye	tabir	edilen	bir	bölümünü;	İngiltere’nin	ise	orta	ve	güney	Irak’a
ek	 olarak	 Kızıl	 Bölge	 olarak	 adlandırılan	 Filistin	 limanları	 Hayfa	 ve	 Akka’yı
ilhakı	 öngörülüyordu.	 Geri	 kalan	 bölgenin,	 yani	 Filistin’in	 Kahverengi	 Bölge
olarak	tabir	edilen	kalan	kısmının,	Rusya	ve	diğer	ülkelerle	de	anlaşılarak,	özel
bir	 uluslararası	 yönetimin	 kontrolüne	 bırakılmasına	 karar	 verildi.	 Doğu	 Suriye
ile	 Musul	 vilayetinin	 (A	 Mıntıkası)	 Fransız	 nüfuz	 alanı;	 Ürdün	 ile	 Bağdat
vilayetinin	 kuzey	 kısmınınsa	 (B	 Mıntıkası)	 İngiliz	 nüfuz	 alanı	 olması
kararlaştırıldı.

Antlaşmayla,	 Fransa	 ve	 İngiltere’ye,	 bu	 bölgelerde	 ticaret,	 demiryolu	 yapımı
ve	 silah	 ihracatı	 hususlarında	 tanınan	 öncelik	 hakkına	 ek	 olarak;	 gelecekteki
Arap	 yönetiminin	 yabancı	 subay,	 danışman	 ve	 benzeri	 ihtiyaçlarının	 da	 bu
devletlerce	karşılanmasına	dair	imtiyaz	sağlandı.

Britanya	 ile	 1916	 sonbaharında	 anlaşmaya	 varan	 Rusya’ya,	 Arap	 ülkeleri
üzerinde	 hak	 iddia	 etmemesine	 rağmen,	 antlaşmaya	 bağlılığı	 karşılığında,
Türkiye’nin	Ermeni	vilayetleri	ve	kuzey	Kürdistan	taahhüt	edilmişti.	Bunlara	ek
olarak,	 İstanbul	 üzerindeki	 hakları	 ve	 Filistin’deki	 Ortodoksların	 çıkarlarını
koruma	hakkı	teyit	edildi.	Dolayısıyla,	haritada	sarı	renkli	bir	mıntıka,	Van	Gölü,
belirdi.

Bir	 süre	 sonra	 İtalya	 antlaşmadan	 haberdar	 olmuş	 ve	 böylece	 Yeşil	 Bölge
(güneybatı	Anadolu)	ve	C	Bölgesi	(Batı	ve	Orta	Anadolu’nun	bir	kısmı)	ortaya
çıkmıştı.	 20	 Nisan	 1917’de,	 Fransa	 ve	 İtalya	 mutabakata	 vardı.	 İngiltere	 ise
İtalya’nın	antlaşmaya	bağlılığının	öncelikle	Rusya	tarafından	onaylanmasını	şart
koşuyordu.

İngiliz	diplomasine	ait	deyimlerden	biri	“istediğini	 taahhüt	edebilirsin,	çünkü
durum	 değişmeye	 mecburdur”	 şeklindedir.	 İngiltere’nin	 Babıali’ye	 ait	 Arap
bölgelerinin	paylaşımında	cömertçe	verdiği	tavizler,	bu	söze	bağlılığın	bir	örneği
olarak	alınabilir.

Irak’ın	İşgali.	Ortadoğu’da	İngiliz-Fransız	Anlaşmazlığı



İngilizlerin,	 müttefiklerle	 yapılan	 gizli	 antlaşmalardan	 caymanın	 mümkün
olabileceğine	 dair	 hesaplarının	 temelinde,	 İngiliz	 ordusunun	 yavaş	 ama	 emin
adımlarla	Arap	bölgelerini	birer	birer	ele	geçirmekte	olduğu	gerçeği	yatıyordu.
İngilizler,	Aralık	1916’da,	Mezopotamya’da	taarruza	geçtiler.	Türklerin	güçlüce
desteklenmiş	 mevzilerini	 Kut-ül	 Amara’da	 yardılar	 ve	 Türk	 nehir	 filosunu
yıkıma	 uğrattılar.	 Türk	 birliklerini	 Dicle	 nehrine	 yönelterek,	 hızlıca	 kuzeye
doğru	 ilerlemeye	 başladılar.	 25	 Şubat	 1917’de	 Kut-ül	 Amara’yı	 ele	 geçiren
İngiliz	kuvvetleri;	11	Mart’ta	Bağdat’a	girdi.	Eylül’de	taarruza	yeniden	başlayan
İngilizler,	28	Eylül	1917’de	Fırat	kenarındaki	Ramadi’yi,	6	Kasım’da	 ise	Dicle
kıyısında	yer	alan	Tikrit’i	ele	geçireceklerdi.

Taarruz,	Mezopotamya’nın	neredeyse	tümünü	İngiliz	denetimine	sokmuştu.	Bu
işgal	 hareketi,	 İngiliz	 emperyalistlerinin	 Arapları	 Türk	 boyunduruğundan
kurtarma	isteklerinden	göstermelik	biçimde	bahsettiklerini	ispatlamıştı.	Aslında,
sömürgeci	 bir	 ilhak	 politikası	 gütmekteydiler.	 Irak’ı	 işgal	 eden	 İngilizler,	 yeni
bölgeleri	 zor	yoluyla	 zapt	 etmek	 için	yola	koyuldular.	 İngiliz-Hint	 hükümetine
bağlı	 İngiliz	 askerî	 kurmayına	 ve	 sivil	 idareye	 sınırsız	 güç	 bahşedilmişti.
Yönetimin	 başında	 bulunan	 Percy	 Cox,	 Hindistan’daki	 İngiliz	 sömürge
servisinde	 ve	 Basra	 Körfezi’ndeki	 İngiliz	 yerleşiminde	 görev	 yapmış	 eski	 bir
subaydı.	 1917’de	 yerini,	 İngiliz-Hint	 ordusunun	 bir	 subayı	 ve	 aynı	 zamanda
İngiliz	 istihbarat	 ajanı	 olan	 Arnold	 Wilson’a	 bırakmıştı.	 Bu	 sivil	 yetkililer,
bölgelerde	yetki	sahibi	olan	İngiliz	siyasi	komiserlerden	de	sorumluydular.

Eski	Türk	memurlarının	yerini,	 İngiliz-Hint	kamu	görevlileri	aldı.	Türk	 lirası
tedavülden	kaldırılarak,	İngiliz-Hint	para	birimiyle	değiştirildi.	Yönetim	sistemi
ve	 gemi	 yapım	 sanayii	 de	Hint	 usullerine	 göre	 düzenlendi.	Diğer	 bir	 ifadeyle,
Irak	adeta	İngiliz	Hindistanı’nın	bir	eyaletine	dönüştürülmüştü.

Iraklı	 feodaller	 ve	 komprador	 burjuvazi,	 derhal	 İngilizlerin	 safına	 geçerek
onlarla	işbirliğine	girişti	ve	tüm	politikalarını	aktif	olarak	destekledi.

Politik	 konumlarını	 güçlendirmek	 isteyen	 İngilizler,	 feodaller	 ve	 aşiretler
bünyesindeki	 soylu	 sınıfına	 ek	 olarak,	 Müslüman	 dinî	 önderleri	 (özellikle	 de
Şiileri)	ödenek,	hediye	ve	arpalıklarla	ayartarak	yönetime	katmıştı.	Yalnızca	bir
avuç	 üst	 düzey	 Sünni	 din	 adamı	 ile	 birkaç	 feodal	 lider	 muhalefette	 kalacaktı.
İngilizler,	 aşiret	 politikasına	 özel	 bir	 ihtimam	 gösteriyordu.	 bedeviler	 ise
birlikten	 yoksundu.	 Bazıları	 İngiliz,	 bazıları	 ise	 Türk	 yanlısıydı.	 Şeyhler	 de
politikalarını	 sıklıkla	 değiştiriyorlardı.	 İngilizler,	 asi	 aşiretlere	 karşı	 caydırıcı
harekâtlar	 düzenleyecek	 ve	 bu	 harekâtlar	 sık	 sık	 İngiliz	 güçleri	 ile	 bedeviler
arasında	ciddi	çatışmalara	dönüşecekti.



Fakat	 genel	 olarak	 bakıldığında,	 İngiliz	 gizli	 servisi	 savaş	 boyunca	 Iraklı
aşiretlerin	sadakatini	sağlamayı	başarmıştı.

İşgal	altındaki	Arap	bölgelerinin	İngiliz	denetimine	girmesi	Fransa’nın	hâkim
sınıflarında	 ciddi	 bir	 alarma	 yol	 açmıştı.	 Bu,	 aynı	 zamanda	 İngilizlerin
müttefiklerine	 olan	 taahhütlerini	 hiçe	 sayacağına,	 Suriye’yi	 işgal	 edeceğine
yönelik	 endişeleri	 su	 yüzüne	 çıkarmıştı.	 Bu	 nedenle	Doğu	Akdeniz’de	 gelişen
hadiselere	kayıtsız	kalmayacağını	göstermek	isteyen	Fransızlar,	ivedilikle,	hatta
İngiliz-Arap	 birlikleri	 Suriye	 ve	 Filistin’e	 henüz	 girmemişken,	 adımlar	 atmaya
başladı.	 Doğudaki	 Fransız	 temsilcileri,	 –Kahire’ye	 “Fransız	 Cumhuriyeti’nin
Doğu’daki	 Yüksek	 Komiseri”	 sıfatıyla	 gelen	 Picot	 ve	 Hicaz’daki	 Fransız
misyonunun	 başı	 Bremond–	 Fransız	 birliklerinin	 Filistin’e	 sevk	 edilmesinde
ısrar	 etti.	 Picot,	 en	 az	 10.000	 kişilik	 harekât	 birliklerinin	 doğuya	 yollanmasını
talep	edecekti	ve	“aksi	halde	bize	hiçbir	 şey	bırakmayacaklar”	diye	de	uyarıda
bulunacaktı.

Bunun	 haricinde,	 Fransızlar	 Suriyeli	 ve	 Lübnanlı	 göçmenler	 arasında	 yoğun
bir	siyasi	kampanya	başlattı.	Paris’te,	Lübnanlı	göçmen	Dr.	Michelle	Samner’in
liderliğinde	 kurulan	Merkezi	 Suriye	 Komitesi,	 Fransız-Suriyeli	 yakınlaşmasını
sağlamak	 için	 çalışmalara	 başladı.	 Nisan	 1917’de,	 Picot	 Kahire’de	 Lübnanlı
göçmenleri	toplantıya	çağırmış	ve	onlara	Fransa’nın	Lübnan’da	kurma	niyetinde
olduğu	manda	idaresi	hakkında	bilgi	vermişti.

Bu	önlemler	ve	Fransız	birliklerinin	Lübnan’a	harekât	ve	çıkarma	yapacağına
dair	 söylentiler,	 Arap	 milliyetçilerini	 ciddi	 şekilde	 alarma	 geçirdi.	 Fransız
planlarını	 öğrenen	 Emir	 Faysal,	 üzüntülü	 biçimde,	 Arapların	 Türklerle	 savaşı
bitirdikten	 sonra	 Fransızlarla	 savaşmak	 zorunda	 kalacağını	 açıklamıştı.	 Arap
isyanının	liderleri	izahat	talep	etmeye	başladılar.

Hâlihazırda	 Filistin’e	 nihai	 bir	 taarruz	 için	 hazırlıklara	 başlamış	 olan
müttefikler,	 Arapların	 güvenini	 tazeleyebilmek	 için	 ellerinden	 geleni
yapacaklardı.	 Mayıs	 1917’de	 Sykes	 ve	 Picot,	 Hüseyin	 ve	 Faysal’la	 görüşmek
üzere	 Hicaz’ı	 ziyaret	 etti.	 Sıkı	 bir	 gizlilik	 içinde,	 Filistin,	 Suriye	 ve	 Irak’ın
kaderini	 tartıştılar.	 Bremond’un	 kitabında,	 İngiltere,	 Fransa	 ve	 Hicaz	 arasında
gerçekleşen	 görüşmelere	 ışık	 tutan	 pek	 çok	 ilgi	 çekici	 detay	 bulunmakta,
Hüseyin	 ve	 Faysal’ın,	 Arap	 sorununa	 ilişkin	 İngiliz-Fransız	 antlaşmaları
hakkında	yanlış	bilgilendirildiği	görülmektedir.	Hüseyin	sahte	vaatlerin	etkisiyle,
itilaf	kuvvetlerinin	safında	savaşmaya	devam	etme	kararı	almıştı.

1917	Filistin	Taarruzu.	Balfour	Deklarasyonu



Temmuz	 1917’de,	 Allenby,	 Filistin’deki	 İngiliz	 birliklerinin	 kumandasını
teslim	 aldı	 ve	 aynı	 zamanda	Arap	 ordusunun	Faysal-Lawrence	 birimlerinin	 de
başına	 getirildi.	 Allenby’ın	 operasyon	 planında,	 geniş	 bir	 cephede	 birleşik	 bir
İngiliz-Arap	taarruzu	öngörülüyordu.	İngiliz	ve	Fransız	donanmasına	ait	gemi	ve
uçakların	desteğiyle,	 İngilizler	Ürdün	nehrinin	batısına	operasyon	düzenlerken,
Araplar	 da	 doğuya	 müdahale	 edeceklerdi.	 İngiliz	 ordusunun	 sağ	 cenahını
koruyan	 Arap	 ordusu,	 Ürdün’ü	 yerel	 gerilla	 birlikleriyle	 birlikte	 temizlemek,
Amman’ı	işgal	etmek	ve	Şam’a	giden	yolu	açmakla	görevlendirilmişti.

İngilizler	 nicelik	 bakımından	 üstün	 durumdaydı.	 Gazze-Berşeba	 cephesinde,
95.000	süngü,	20.000	kılıç	ve	500	silaha	sahiplerdi.	Türklerde	ise	50.000	süngü,
1.500	 kılıç	 ve	 300	 silah	 mevcuttu.	 Türk	 ordusu	 aç	 ve	 neredeyse	 bütünüyle
moralsiz	haldeydi.	Yıldırım	Ordularından	ve	Alman	Asya	kolordusundan	Filistin
cephesine	 takviyeler	 gönderilmesi	 için	 adımlar	 atılmıştı.	Fakat	 yol	 eksikliği	 ve
arka	plandaki	kafa	karışıklığı	bu	birimlerin	sevkini	bir	hayli	geciktirmişti.

Allenby	 yeni	 Türk	 birlikleri	 ulaşmadan,	 taarruzla	 ilerlemeye	 karar	 verdi.	 31
Ekim	 1917’de	 cepheyi	 Berşeba	 bölgesinde	 yaran	 İngilizler,	 Gazze-Berşeba
hattındaki	 Türk	 savunmasını	 kısa	 sürede	 yerle	 bir	 ettiler.	 Sayıca	 üstünlükleri,
daha	 iyi	 durumdaki	 silahları,	 çok	 daha	 iyi	 ikmal	 organizasyonları	 ve	 güvenilir
iletişim	 sistemleri	 sayesinde,	 İngilizler	 Türkleri	 tamamen	 bozguna	 uğratarak
savaşın	 gidişatını	 Filistin	 cephesinde	 değiştirecek	 ve	 kuzeye	 doğru	 hücuma
kalkacaklardı.	 16	 Kasım’da	 Yafa’yı	 işgal	 etmiş,	 9	 Aralık’ta	 ise	 Kudüs’e
girmişlerdi

İngiliz	 işgalinin	 ardından	 Filistin’in	 geleceği	 sorunu	 ivedilik	 gerektiren	 bir
meseleye	 dönüştü.	 İngilizler	 iki	 farklı	 antlaşma	 nedeniyle	 müttefiklerine	 bağlı
kalmak	durumundaydı.	1915	tarihli	McMahon-Hüseyin	Antlaşması	ile	İngilizler
Filistin’i	 Arap	 devletine	 dâhil	 etme	 sözü	 vermişlerdi.	 Rusya	 ile	 1916’da
imzaladıkları	antlaşmada	ise,	Filistin’de	uluslararası	kontrol	kurulmasını	taahhüt
etmişlerdi.	 Ama	 şimdi,	 Filistin’i	 işgal	 etmişken,	 vaatlerini	 yerine	 getirmeye
niyetli	 değillerdi	 ve	 ülkenin	 kendi	 kontrollerinde	 kalması	 için	 tüm	 güçlerini
kullanacaklardı.

İngiltere,	taahhütlerinden	kaçmak	için,	19.	yüzyılın	sonunda	yaygınlık	kazanan
Siyonist	 hareketten	 istifade	 etmeye	karar	 verdi.	 1882’de	Yafa	 yakınlarında,	 bir
grup	 Rusya	 doğumlu	Yahudi	 tarafından	 ilk	Yahudi	 tarım	 kolonisi	 kurulmuştu.
1908	 yılında	 ise	 gene	 Yafa’da	 çeşitli	 Siyonist	 topluluk	 ve	 örgütler	 tarafından
gönderilen	 göçmenlerin	 ihtiyaçlarının	 karşılanması	 amacıyla	 Siyonist	 bir	 büro
kurulmuştu.	Rotschild’den	ve	birçok	Siyonist	 fondan	gelen	cömert	ödeneklere,



Yahudi	kolonizasyonunu	engellemek	için	hiçbir	şey	yapmayan	Türk	yetkililerin
lehte	 tarafsızlığına	 rağmen,	 Siyonistler	 savaştan	 önceki	 otuz	 yılda	 ciddi	 bir
başarı	 elde	 edememişlerdi.	 Filistin’de,	 savaşın	 hemen	 öncesinde,	 yalnızca	 44
Yahudi	yerleşimi	mevcuttu	ve	bunların	toplam	nüfusu	13.000	civarındaydı.	1882
ile	 1914	 yılları	 arasında	 45.000	 göçmen	 ülkeye	 giriş	 yapmış	 ve	 1914’te
Filistin’deki	toplam	Yahudi	nüfusu	90.000’i	bulmuştu.

1897’de	Dünya	Siyonist	Örgütü,	hareketin	örgütsel	ve	siyasal	merkezi	haline
gelecekti.	Bir	 hami	 arayışına	 giren	 örgüt,	 büyük	 güçlerin	 hükümetleriyle	 ilişki
kurmaya	 çalıştı.	 I.	 Dünya	 Savaşı	 öncesinde,	 Siyonist	 hareket	 Kayzer
Almanyası’na	 sıcak	 bakıyor,	 bu	 ülkenin	 yardımıyla	 Filistin’i	 sömürgeleştirme
planlarını	 hayata	 geçirebilmeyi	 umut	 ediyordu.	 Dr.	 Weizmann	 öncülüğündeki
küçük	bir	grup	ise	İngiltere’ye	yakın	duruyor,	İngiliz	emperyalizmiyle	işbirliğine
bel	bağlıyordu.

1917	 başlarında	 Filistin’i	 ele	 geçirmeye	 hazırlanan	 İngiliz	 Hükümeti,
Siyonistlerin	 taleplerini	 hatırlamış	 ve	 Filistin’in	 Arap	 devletinden	 ayrılmasını
haklı	 çıkarmak	 için	 onların	 hizmetinden	 yararlanmaya	 karar	 vermişti.	 İngiliz
Hükümeti’nin	talimatıyla	Sykes,	Şubat	1917’de	Siyonist	liderlerle	irtibata	geçti.
Aynı	yılın	yazında,	yeniden	pazarlığa	oturuldu	ve	görüşmeler	neticesinde,	her	iki
tarafın	 da	 aynı	 görüşlere	 sahip	 olduğu	 ortaya	 çıktı.	 2	 Kasım	 1917’de,	 İngiliz
Hükümeti	 Filistin	 politikasına	 ilişkin	 bir	 deklarasyon	 yayınlayacaktı.
Deklarasyon	esasen,	 İngiliz	Dış	 İlişkiler	Sekreteri	Balfour’dan	 İngiliz	Yahudisi
banker	 Rotschild’e	 yollanan	 bir	 mektuptu.	 Deklarasyonda,	 “Majestelerinin
hükümeti,	 Filistin’de	 Yahudi	 halkı	 için	 ulusal	 bir	 yurt	 kurulmasını	 uygun
bulmaktadır	ve	bu	hedefe	ulaşılmasını	mümkün	kılmak	 için	 elinden	gelen	 tüm
çabayı	sarf	edecektir”	denilmekteydi.

Balfour	 Deklarasyonu,	 İngiliz-Siyonist	 pazarlıklarının	 başarılı	 olmasında
birçok	bakımdan	katkısı	olan	Amerika	Birleşik	Devletleri	hükümetinden	derhal
destek	 görmüştü.	 Fransız	 ve	 İtalyan	 hükümetleri	 de	 1918’de	 Balfour
Deklarasyonu’na	bağlılıklarını	ilan	edeceklerdi.

Gizli	Pazarlıkların	Açığa	Çıkması

Balfour	 Deklarasyonu,	 İngilizlerin	 ihanetiyle	 neye	 uğradığını	 şaşıran
Araplarda	muazzam	bir	öfke	uyandırmıştı.	Arap	ülkelerinin	paylaşımına	 ilişkin
tüm	 gerçekleri	 öğrenmeleri	 ise,	 bu	 öfkeyi	 çok	 daha	 ileri	 boyutlara	 taşıyacaktı.
Kasım	 1917’de,	 Sovyet	 Rusya	 hükümeti,	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun
paylaşımına	 ilişkin	 gizli	 antlaşmaları	 yayınladı.	 Bunların	 arasında	 Sykes-Picot
da	 vardı.	 Doğal	 olarak	 Araplar,	 topraklarını	 Türk	 vilayetlerinden	 Avrupalı



emperyalist	güçlerin	sömürgelerine	dönüştürecek	bu	planları	hoş	karşılamadılar.
3	 Aralık	 1917’de,	 Sovyet	 Rusya	 hükümeti,	 “Rusya’nın	 ve	 doğunun	 tüm
Müslüman	emekçilerine”	hitaben	bir	çağrı	yayınladı.	Doğunun	Müslümanlarını
kendi	 kaderlerini	 kendi	 ellerine	 almaya	 çağıran	 bu	 çağrı	 da	 Araplar	 üzerinde
muazzam	bir	etki	bırakacaktı.

Balfour	Deklarasyonu	 ve	 Sykes-Picot	Antlaşması’na	 ilişkin	 haberler,	 isyancı
ordusunda	 İngiliz	 karşıtı	 duyguları	 ateşledi.	 Böylece	 Faysal’a	 bağlı	 gerilla	 ve
askerler,	savaşta	İtilaf	güçleri	safında	yer	almayı	reddetmeye	başladılar.

Subaylar	 İngiltere’nin	 ikiyüzlülüğüne	 karşı	 öfkelerini	 açıkça	 dile	 getirdiler.
Arap	isyanının	önderleri	Türkiye	ile	müzakerelere	girişerek,	bu	ülkeyle	bağımsız
bir	barış	antlaşması	yapma	tehdidinde	bulundular.

Türklerle	 Araplar	 arasında	 ilk	 temas	 Kasım	 1917’de	 kuruldu.	 Babıali’yi
temsilen	Cemal	Paşa,	Akabe’ye	gönderdiği	özel	 temsilcisi	 aracılığıyla	Faysal’ı
barış	 görüşmeleri	 için	 Şam’a	 davet	 etti.	 1918	 yazında,	 görüşmelere	 yeniden
başlandıysa	 da,	 Arapların	 ulusal	 taleplerini	 tanımayı	 redde	 varan	 Türk
saygısızlığından	 dolayı	 bir	 sonuç	 elde	 edilemedi.	 Türk	 hükümeti,	 ancak	 Eylül
1918’de	Arapların	barış	için	koştuğu	şartları	kabule	yanaştı,	ama	artık	çok	geçti.
Türk	 güçleri	 bozguna	 uğruyor	 ve	 İtilaf	 kuvvetlerinin	 zaferi	 yadsınamaz	 bir
gerçeğe	dönüşüyordu.

Emperyalist	 güçler	 gerçeğin	 sesini	 bastırmak	 için	 bir	 kez	 daha	 diplomasi
düzenbazlığına	 başvurarak	 deklarasyonları	 hasıraltı	 ettiler.	 Sovyet	 hükümetinin
Sykes-Picot	Antlaşması’nı	yayınlamasının	hemen	ardından,	Balfour,	antlaşmayı
“Bolşevik	hayal	gücünün	kötücül	bir	ürünü”	olarak	nitelendirdi.	Kısa	süre	sonra,
4	 Aralık	 1917’de,	 Başkan	 Wilson	 kongrede	 Osmanlı	 İmparatorluğu
bünyesindeki	 halkların	 kendi	 kaderlerini	 tayin	 hakkına	 sahip	 olduğunu	 ilan
edecekti.	27	Aralık	1917’de	 ise,	Fransız	Dışişleri	bakanı	Pichot	kendi	kaderini
tayinden	 ve	 baskı	 altındaki	 Türkiye	 Ermenileri,	 Araplar	 ve	 benzer	 durumdaki
halklara	 yönelik	 duygudaşlıktan	 söz	 etmişti.	 5	 Ocak	 1918’de,	 İngiltere
Başbakanı	 Lloyd	 George	 savaşın	 amaçlarını	 konu	 edindiği	 konuşmasında
Araplar	ve	Ermeniler	için	özel	ulusal	şartlardan	uzun	uzadıya	bahsetti.	Woodrow
Wilson,	8	Ocak	1918’de	kongreye	gönderdiği	bir	mesajında	ünlü	“14	madde”sini
formüle	 edecekti.	 Wilson’ın	 barış	 şartlarının	 12.	 maddesi,	 Türk	 egemenliğini
yalnızca	Türklerin	yerleşik	olduğu	bölgelerle	sınırlıyordu.	Başkan	Wilson	ayrıca
daha	 küçük	 ulusların	 haklarını	 koruyacak	 bir	 Milletler	 Cemiyeti’nin
oluşturulmasından	söz	ediyordu.	1918’de,	Oxford	Üniversitesi’nde	Arap	dünyası
uzmanı	 olan	 Profesör	 Hogarth,	 Hüseyin’in	 endişelerini	 yatıştırmak	 ve



İngiltere’nin	Orta	Doğu	politikasını	Arap	 liderlere	“açıklamak”	üzere	Cidde’ye
gitmişti.	 Hogarth,	 4	 Ocak	 1918	 tarihinde	 Hüseyin’e,	 İtilaf	 Devletlerinin
Arapların	dünyada	değerli	bir	yere	yerleşerek	kendi	devletlerini	kurmalarına	rıza
gösterme	 niyetinde	 olduklarına	 dair	 bir	 bildiri	 sunmuştu.	 İngiltere	 ayrıca,
Filistin’de,	 hiçbir	 ulusun	 bir	 diğerinin	 altında	 olmayacağı	 özel	 bir	 denetim
rejiminin	 kurulacağını	 açıklamıştı.	 Bununla	 birlikte,	 Hüseyin’e	 Siyonistlerle
işbirliği	 yapması	 yönünde	 baskıda	 bulunan	 Hogarth,	 İngiliz	 yetkililerin	 de
mevcut	 nüfusun	 ekonomik	 ve	 politik	 özgürlüğünü	 tehdit	 edecek	 bir	 seviyeye
yükselmediği	 sürece	 Yahudi	 göçüne	 göz	 yumacağını	 belirtiyordu.	 Aslında,
Hogarth’ın	 bildirisindeki	 etkileyici	 bir	 dille	 kaleme	 alınmış	 laf	 kalabalığı,
Filistin’in	Arap	devletinden	ayrılmasının	üzerini	örtmeye	yönelik	bir	 tutam	bal
anlamına	geliyordu.

Hogarth’ın	 bildirisi	 ve	 İtilaf	 Devletleri’nce	 hazırlanan	 diğer	 deklarasyonlar
başarılı	 oldu.	Araplar	 savaş	alanını	 terk	etmemiş,	bununla	birlikte	 İngiltere’nin
politikasından	 dolayı	 derin	 bir	 memnuniyetsizlik	 ve	 güvensizlikle	 baş	 başa
kalmışlardı.	 Haziran	 1918’de	 Refik	 el-Azm	 ve	 Abdurrahman	 Şahbandar
liderliğindeki	bir	grup	Suriyeli	milliyetçi	Kahire’de	İngiltere’nin	Arap	ülkelerine
yönelik	 politikasına	 açıklık	 getirmesini	 talep	 ettiler.	 Bir	 yanıt	 vermek	 zorunda
kalan	 İngiliz	 hükümeti,	 16	 Haziran	 1918’de,	 Arap	 politikasıyla	 ilgili	 olarak
yayınladığı	deklarasyonda	Arap	ülkelerini	3	kategoriye	ayırıyordu:	(1)	Arapların
kendilerinin	 kurtardığı	 bölgeler	 (Hicaz),	 (2)	 İngiliz	 birliklerinin	 kurtardığı
bölgeler	 (güney	 Filistin	 ve	 Irak)	 ve	 (3)	 Halen	 Türk	 hâkimiyetinde	 bulunan
bölgeler	 (Suriye,	 Lübnan	 ve	Kuzey	 Irak).	 İngiltere,	 birinci	 kategoride	 bulunan
bölgelerin	 bağımsızlığına	 saygı	 göstereceğini,	 ikinci	 kategorideki	 bölgelerin
geleceğine	 yerel	 halkın	 isteklerine	 uygun	 olarak	 karar	 verileceğini	 ve	 üçüncü
kategoride	 yer	 alan	 bölgelerin	 özgürlüğü	 için	 mücadele	 edeceğini	 taahhüt
ediyordu.	Aslında	bu,	İngiltere’nin,	işgali	altındaki	Arap	topraklarının	birliği	ve
bağımsızlığını	garanti	etmeye	yanaşmadığı	anlamına	geliyordu.

İngiltere’nin	 deklarasyonu,	 Hüseyin’in	 Süveyş	 Kanalı’nın	 doğusundaki	 tüm
Arap	 topraklarını	kapsayacak	bağımsız	bir	Arap	devletini	 ilan	etmesini	 isteyen
Arap	milliyetçilerini	memnun	etmekten	çok	uzaktı.

Hüseyin,	30	Ağustos	1918’de,	İngilizlerin	Mısır	yüksek	komiseri	Wingate’ten,
savaştan	 sonra	 bir	Arap	 devleti	 kurulmasını	 öngören	 ve	 bu	 devletin	 sınırlarını
garanti	 eden	 McMahon	 antlaşmasının	 teyit	 edilmesini	 istedi.	 Bunun	 yanında,
İngiltere	 ile	 danışıklı	 dövüş	 halinde	 hareket	 ettiğini	 ima	 eden	 “iftira”
niteliğindeki	 söylentilerin	 de	 yalanlanmasını	 istedi.	 Hem	 şikâyet	 ve	 hem	 de
tehditte	 bulunarak,	 McMahon’la	 yaptığı	 antlaşmanın	 teyit	 edilmemesi



durumunda	İngiliz	karşıtı	bir	isyanın	söz	konusu	olabileceğini	ima	etti.

Buna	karşın,	Hüseyin’in	şikâyetlerinin	etkisi	çok	az	oldu.	Bunun	sorumluluğu,
büyük	 ölçüde,	 İngilizlere	 güvenmemelerine	 rağmen	 diğer	 Arapları	 İngilizlerin
kendilerine	karşı	dostça	yaklaştığına	inanmaya	teşvik	eden	Hüseyin	ve	Faysal’a
aitti.

Türkiye’nin	Askerî	Çöküşü	ve	Arap	Ülkelerinde	İngiliz-Fransız	İşgali

İngiliz	diplomasisinin	ayak	oyunları	sayesinde	Araplar	savaş	bitene	dek	İtilaf
Devletleri’nin	 tarafında	 kaldılar	 ve	 savaşın	 son	 aşamasında	 önemli	 bir	 rol
oynadılar.	1918’e	gelindiğinde	Türkler	yıkılmak	üzereydiler.	Ne	Cemal	Paşa’nın
Aralık	1917’de	görevden	alınması,	ne	de	 tüm	askerî	ve	 siyasi	gücün	doğrudan
Alman	 kontrolüne	 geçmesi	 hiçbir	 şeyi	 değiştirmeye	 yetmedi.	 Türklerin	 cephe
gerisi	 paramparça	 olmuştu.	 Arap	 gerilla	 birlikleri	 her	 yerde	 etkiliydi.	 Türk
birliklerini	 Havran,	 Huta	 ve	 Baalbek	 bölgesinde	 pusuya	 düşürmüşlerdi.	 1917
yazında	 Suriye’nin	 ve	 Ürdün’ün	 neredeyse	 bütün	 aşiretleri	 Türklere	 karşı
ayaklanmıştı.	 Arap	 askerleri	 Türk	 ordusundan	 firar	 edip	 topluluklar	 halinde
gerillalara	 katılıyorlardı.	 Irak’ta	 Arap	 ve	 Kürt	 düzensiz	 birlikleri	 cepheyi	 terk
edip	 silahlarını	 Türklere	 doğrultuyorlardı.	 Orta	 ve	 Yukarı	 Fırat	 civarındaki
aşiretler	 Türklerin	 iletişim	 araçlarına	 kesintisiz	 saldırılarda	 bulunuyorlardı.
Ülkede	açlık	ve	yıkım	kol	geziyordu.	Hâlâ	cepheyi	tutmaya	çalışan	Türk	ordusu
kelimenin	tam	anlamıyla	çıplak	ve	yalınayak	durumdaydı.	İkmal	organizasyonu
işe	yaramaz	haldeydi.	İngiliz	tarihçi	Liddell	Hart,	Allenby’ın	elini	kaldırmasının
bile	 Türk	 ordusunun	 olgun	 bir	 meyve	 gibi	 ayaklarının	 önüne	 düşmesine
yeteceğini	yazıyordu.

1918	 ortalarında,	 Lawrence	 ve	 Faysal’ın	 ordusu	Ma’an’ı	 ele	 geçirdi.	 Faysal
harekâtları	Suriye’ye	çekerek	orada	genel	bir	isyanı	teşvik	etmek	üzereydi.	Ama
Arapların	 kendi	 ülkelerini	 kendi	 elleriyle	 özgürleştirmelerinden	 ölesiye	 korkan
İngilizler	 tereddütsüz	 biçimde	 karşısına	 dikildi.	 Sonuç	 olarak	 isyanın	 Dürzi
Dağı’nda,	 İngiliz	birliklerinin	Suriye’ye	girişiyle	birleştirilmesine	karar	verildi.
Faysal’ın	 temsilcisi	 Bahri	 ve	 önde	 gelen	 Dürzi	 şeyhlerinden	 Sultan	 el-Atraş
aylardır	 isyan	 için	hazırlık	yapıyorlardı.	Eylül	1918’de	başlayan	 isyan,	Selanik
ve	 Filistin	 cephelerinde	 başlatılan	 ve	 tüm	 İtilaf	 güçlerinin	 katıldığı	 genel
taarruzla	aynı	zamana	denk	geldi.

Filistin’de	 Türkler	 üç	 orduya	 ve	 Alman	 Asya	 kolordusuna	 bağlı	 birimlere
sahipti.	 8.	 Ordu	 cephenin	 batı	 bölümünü	 tutarken,	 Mustafa	 Kemal’in
kumandasındaki	 7.	 Ordu	 merkezde,	 4.	 Ordu	 ise	 Ürdün’de	 konuşlanmış
durumdaydı.	 Alman	 General	 Liman	 von	 Sanders,	 tüm	 faaliyetlerin	 başı



durumdaydı.	 Alman-Türk	 kuvvetlerine,	 süvari	 ve	 hava	 destekli	 iki	 İngiliz
kolordusu	 ve	 Faysal’ın	 başında	 bulunduğu	Ürdün’deki	Arap	 ordusu	 tarafından
karşı	koyuldu.	Güç	dengelerinde,	İtilaf	kuvvetlerinin	bire	üç	oranında	üstünlüğü
söz	 konusuydu.	 Bununla	 yetinmeyen	 Allenby,	 cephenin	 belirleyici	 nitelikteki
batı	 kanadına	 azami	 gücü	 yığdı	 ve	 Türk	 güçlerinin	 bir	 kısmının	 Ürdün’e
yönelmesini	 sağlayarak,	 belirleyici	 bölümde	 5’e	 1’lik	 bir	 avantaj	 sağlamayı
başardı.	 19	 Eylül	 1918’de	 saldırıya	 geçen	 İngilizler	 cepheyi	 Nablus’un
güneyinde	 yardı.	 24	 saat	 sonra	 Alman-Türk	 kurmayının	 karargâhı	 Nasıra’ya
giren	 İngiliz	öncü	birlikleri	neredeyse	Liman	von	Sanders’i	esir	alıyordu.	Türk
birimleri	kuzeye	doğru	düzensiz	bir	biçimde	geri	çekilmeye	başladılar.	Amman
ve	Şam	arasında	yer	alan	Dera	bölgesinde	ortaya	çıkan	Faysal’a	bağlı	birlikler,
Türklerin	4.	Ordusunun	geri	çekilişini	baltaladılar.	Yerleşim	düzeni	darmadağın
olan	Türk	birimlerinin	 etrafı	 çevrildi.	 İngilizler	 72.000	Türk	ve	yaklaşık	4.000
Alman’ı	 esir	 aldı.	 Küçük	 birlikler	 ve	 münferit	 Türk	 grupları,	 kuzeye	 doğru
kaçmaya	çalıştıkları	sırada	İngiliz	hava	kuvvetleri	ve	Arap	gerillalar	 tarafından
imha	edildiler.

İngiliz	ve	Arap	birlikleri,	bozguna	uğrayan	Türklerin	peşinden	süratle	kuzeye
doğru	 ilerledi.	 Faysal’a	 bağlı	 birlikler,	 İngilizlerden	 bir	 gün	 önce,	 30	 Eylül
1918’de	Şam’a	girmişti.	8	Ekim’de	Beyrut’u,	18	Ekim’de	Tripoli’yi	işgal	altına
alan	 İngiliz	 güçleri,	 26	 Ekim	 1918’de	 Kuzey	 Suriye’nin	 en	 büyük	 şehri	 olan
Halep’e	girdi.

30	 Ekim	 1918’de	 Ege’deki	 Limni	 Adası	 kıyısındaki	 Mondros	 Limanı’nda
demirlemiş	 bulunan	 İngiliz	 savaş	 gemisi	 Agememnon’a	 giden	 Babıali
temsilcileri,	bir	İngiliz	amirali	tarafından	dikte	edilen	mütarekeyi	imzalamışlardı.
Mondros	Mütarekesi’nin	16.	maddesinde,	tüm	Türk	güçlerinin	İtilaf	kuvvetlerine
teslim	olması	ve	Lübnan,	Suriye,	Filistin,	 Irak,	Hicaz,	Asir	ve	Yemen’de	Türk
egemenliğinin	 ortadan	 kaldırılması	 karara	 bağlanıyordu.	 Arap	 ülkelerinde	 400
yıldır	süren	Türk	hegemonyası	son	buluyordu.

Ancak,	 Arapların	 gücü	 zaferin	 meyvelerini	 toplamaya	 yetmiyordu.	 Arap
birliklerinin	 Şam’a	 girdiği	 30	 Eylül	 1918	 tarihinde,	 Londra’da,	 İngilizlerle
Fransızlar	 arasında	Arap	 topraklarında	bir	 işgal	 rejimi	kurulmasını	öngören	bir
antlaşma	 imzalanacaktı.	 Mareşal	 Allenby,	 İngiliz	 sıkıyönetim	 hukukunun	 bir
barış	 antlaşması	 yapılana	 kadar	 yürürlükte	 kalacağı	 işgal	 altındaki	 Arap
toprakları	üzerindeki	en	yüksek	yetkili	konumuna	getirilmiş	ve	işgal	bölgelerinin
mülki	 idaresi	 İtilaf	 kuvvetleri	 arasında	 bölüşülmüştü.	 Sykes-Picot
Antlaşması’nda	Mavi	Bölge	olarak	geçen	Lübnan	ve	Batı	Suriye’de	ise	Fransız
yüksek	 komiseri	 Picot	 başa	 geçmişti.	 Aynı	 antlaşmadaki	 A	 ve	 B	 bölgelerini



oluşturan	Doğu	Suriye	ve	Ürdün,	Kral	Hüseyin’in	temsilcisi	olarak	hareket	eden
Emir	 Faysal’ın	 denetimine	 geçecekti.	 Kahverengi	 Bölge	 olarak	 nitelenen
Filistin’in	de	dâhil	olduğu	geriye	kalan	 topraklar	 İngilizlere	bırakılmıştı.	Hicaz
ise	Hüseyin’in	kontrolünde	kaldı.

Araplar	hoşnutsuzdu.	Özellikle	de	kendi	denetimlerine	geçen	bölgelerde	bütün
Arap	 bayraklarını	 indiren,	 Beyrut’taki	Arap	 valiyi	 kovan	 ve	Arap	 birliklerinin
ele	geçirdiği	Lazkiye	ve	Suriye’nin	kuzeybatı	bölgelerinde	Arapları	buraları	terk
etmeye	zorlayan	Fransızlara	karşı	öfke	duyuyorlardı.	Araplar,	henüz	zaferin	 ilk
anlarında,	 İtilaf	 devletlerinin	 McMahon-Hüseyin	 Antlaşması’ndaki
yükümlülüklerin	yerine	getirilmesine	ya	da	birleşik	bir	Arap	devleti	kurulmasına
dair	 bir	 niyet	 taşımadıklarını	 anladılar.	 Sonunda	 Türk	 boyunduruğundan
kurtulmuş	 olmalarına	 rağmen,	 uzun	 süre	 bekledikleri	 bağımsızlıktan	 hileler
sonucunda	 mahrum	 kalarak	 İngiliz	 ve	 Fransız	 sömürgecilerinin	 etkisi	 altına
girdiler.

I.	 Dünya	 Savaşı’nın	 son	 bulmasıyla	 Arap	 halkının	 tarihinde	 yeni	 bir	 dönem
başladı:	 Arap	 ülkelerinin	 mutlak	 ulusal	 özgürlüğü	 için	 İngiliz	 ve	 Fransız
emperyalizmine	karşı	mücadele	dönemi.



[1]	Usia:	Toplumun	ihtiyaçlarını	karşılamak	için	tahsis	edildiği	halde	sonradan
toprak	beyinin	mülkü	olan	topraklar.	–çev.



[2]	 jacquerie:	 Fransa’da	 soyluların	 köylüleri	 aşağılamak	 için	 kullandığı	 bir
sözcük.	–çev.



[3]	 sepoy:	 Hindistan’da,	 İngilizler	 ve	 Fransızlar	 tarafından	 XVII.	 yüzyıl
başından	 itibaren	Avrupa	 usulüne	 göre	 yetiştirilmiş	 ve	 giydirilmiş	 yerli	 piyade
askerlerine	verilen	ad.	–çev.



[4]	Direktuvar:	 Fransız	 İhtilalinde	 Cumhuriyet	 Hükümetini	 idare	 eden	 beşler
heyeti.	–çev.



[5]	 Kondominyum:	 Uluslararası	 hukuka	 göre	 iki	 ülkenin	 eşit	 haklara	 sahip
olduğu	bir	bölge.	–çev.


	Sunuş
	BÖLÜM I
	BÖLÜM II
	BÖLÜM III
	BÖLÜM IV
	BÖLÜM V
	BÖLÜM VI
	BÖLÜM VII
	BÖLÜM VIII
	BÖLÜM IX
	BÖLÜM X
	BÖLÜM XI
	BÖLÜM XII
	BÖLÜM XIII
	BÖLÜM XIV
	BÖLÜM XV
	BÖLÜM XVI
	BÖLÜM XVII
	BÖLÜM XVIII
	BÖLÜM XIX
	BÖLÜM XX
	BÖLÜM XXI
	BÖLÜM XXII
	BÖLÜM XXIII
	BÖLÜM XXIV
	BÖLÜM XXV
	BÖLÜM XXVI
	BÖLÜM XXVII

