




AVRUPA	VE	BİZ

İLBER	ORTAYLI



Giriş

Batı	Kültürü	ve	Türkiye

Genel	Görüş

Bugün,	Türkiye’de	Avrupa	Birliği	denen	 iktisadî	ve	 siyasî	oluşumun	kültürel
boyutu	 çok	 az	 tartışılmaktadır.	 Kültür	 bir	 hayat	 tarzını	 ve	 geçmiş	 kuşakların
mirasını	ifade	ettiğine	göre,	Avrupa	ve	Türkiye	bir	uyum	içinde	midir?	Tarihsel
geçmiş,	hal	ve	gelecek	açısından	bu	uyum	sorununun	tartışılması	icab	eder.	Oysa
toplumumuzda	 hem	 idare	 edenler,	 hem	 de	 idare	 edilenler,	 Avrupa	 Birliği’ni
sadece	 iktisadî	 refah,	 serbest	 işgücü	 dolaşımı	 konuları	 etrafında	 ve	 bir	 kısım
çevreler	de	insan	hakları	gibi	kurumlar	açısından	düşünmekte	olup;	asıl	önemli
sorunun	tartışılmasından	herkes	kaçınmakta,	belki	de	hoşlanmamaktadır.	Avrupa
Birliği’nin	Hıristiyan	birliği	olduğu	keyfiyeti,	bir	dinî	inanç	veya	içimizdeki	dinî
azınlıkla	uyum	sorunu	olarak	ele	alınıyor.	“Bunu	bazı	reform	kanunları	çıkararak
çözümleriz”	 deniyor.	 Oysa	 laik	 Türkiye’nin	 dinî	 ideolojiden	 çok,	 dinlerin
getirdiği	kültürel	miras	ve	kültürel	 tortu	 ile	sorunu	vardır.	Dinî	miras	bir	hayat
biçiminin	 kültürel	 sonucudur.	 Avrupalılar	 tarafından	 bazen	 belli	 belirsiz	 ihsas
ettirildiği,	 bu	 dünyada	 “bizimkinden”	 başka	 ethik	 değerlerin	 var	 olduğu	 yine
aynı	 çevreler	 tarafından	 sık	 sık	 tekrarlandığı	 halde;	 bizim	düşünce	dünyamızın
bu	söylemin	üzerine	eğilmemesi,	bu	konuyu	tabu	haline	getirmesi	bir	deve	kuşu
tutumudur.	 Kuşkusuz	 böyle	 bir	 tartışmaya	 girildiği	 takdirde,	 Avrupalıların



kendileri	için	koydukları	ve	var	olduğunu	ileri	sürdükleri	ayırımcı	kıstasların	da
eleştiriye	 tâbi	 tutulacağı	 ve	 muhtemelen	 gerçekliğini	 yitireceğini	 söylemek
mümkündür.
Avrupa	Birliği’ne	pragmatik	bir	yaklaşımımız	var:
Türkiye	 muhtaç	 olduğu	 iktisadî	 hamleyi	 gerçekleştirmek	 için	 birtakım

engellerin	 kalkmasını	 istiyor.	 Bu	 nedenle	 de	 Avrupa	 Birliği	 ile	 iktisadî
bütünlüğünün	 sağlanması,	 bu	 safhada	 Türk	 idarî	 makamları	 kadar	 akademik
dünyayı	da	çok	meşgul	etmektedir.	Meseleye	bu	açıdan	bakıldığında	Türkiye’nin
Avrupa	Birliği	ile	sorunları	bir	ölçüde	çözümlenmiştir	denebilir.	Meselâ	hukukî
mevzuatın,	 kanunlarımızın	 bu	 dünyaya	 uyumu	 açısından	 bu	 iddia	 ileri
sürülebilir.	 Şurası	 bir	 gerçektir	 ki	 Türk	 hukuk	 mevzuatı	 Avrupa	 Birliği	 ile,
sadece	 Birliğin	 yeni	 adayları	 olan	 eski	 sosyalist	 Doğu	 Avrupa	 halk
cumhuriyetlerinin	 durumu	 açısından	 değil,	 hatta	 bir	 ölçüde	 kıdemli	 üye
Yunanistan’dan	 daha	 fazla	 uyum	 içindedir.	 Türkiye	 İmparatorluğu	 aslında	 19.
asırdan	 beri	 hukuk	 sistemini	 Romanize	 ederek	 Batı	 Avrupa	 ile	 hukukî
bütünleşmeye	 gitmiş	 ve	 1926’da	 Medenî	 Kanun’un	 kabulü	 ile	 bu	 süreç
tamamlanmıştır.	Daha	Tanzimat’la,	Ticaret	Kanunu	(1850	yılı	Fransız	kaynaklı)
Ticaret-i	Bahriye	Kanunu	 (1863	yılı);	Ceza	Kanunu	 (Mayıs	1840	 tarihli	kanun
1858’de	Fransızların	1810	tarihli	metnine	göre	yeniden	düzenlendi);	ceza	usulü
ve	 idarî	 sahada	 Avrupa	 benzeri	 kararname	 ve	 nizamnamelerle	 bir	 hayli	 yol
alınmıştır	ve	hatta	1293	tarihli	Kanun-ı	Esasî	de	(1876)	bu	sürecin	bir	sonucudur.
Türkiye	tarihinde	sanayi	medeniyetinin	temelleri	eskiye	uzanır,	çarpık	ve	yavaş

gelişen	 bir	 sınaî	 yapı,	 her	 şeye	 rağmen	 teknolojik	 bilgi	 birikimi	 ve	 usta	 bir
mühendislik	 temelleri	 üzerinde	 gelişmiştir.	 Dolayısıyla	 Türkiye	 ile	 Avrupa
bütünleşmesinde	 temel	 sorun	 sınaî	 ve	 teknolojik	 bilgi	 ve	 uyum	 yeteneği	 de
değildir.	Türkiye’nin	Avrupa	ile	bütünleşmesi,	bütünüyle	kültürel	yapı,	kültürel
tercihler	 gibi	 sorunlar	 etrafında	 biçimlenmektedir.	 Kültürel	 yapı	 ve	 kültürel
biçimlenme	 birçok	 yerde	 teknolojiden	 ve	 sanayi	 medeniyetinin	 icabı	 olan	 alt
yapısal	unsurlardan	ayrılamaz.	Yani	Ziya	Gökalp’in	kendi	zamanında	dahi	tenkit
edilen	 hars	 ve	 medeniyet	 ayırımı	 sun’îdir	 ve	 kolaylıkla	 uygulanabilecek	 bir
ayırım	değildir.	Bununla	birlikte	sanayi	medeniyetinin	kendisi	de	sanıldığı	kadar
üniversal	 ana	 hatlara	 sahip	 değildir.	 Sanayinin	 renkleri,	 yapısı,	 kuruluşu,	 işçi-
işveren	ilişkileri,	işçi	sınıfının	bilinci	de	her	ülkenin	tarihî	mirası,	coğrafyası	ve
tarihî	kültürel	yapılanmasından	bağımsız	değildir.	Kaldı	ki	 sanayinin	karakteri,
bünyesinde	büyük	ölçüde	üniversal	hatları	barındırsa	da	kültürel	yapı	toplumun
bilincinin	eseridir.
Kültürel	yapının	objektif	(en	soi)	varlığını	coğrafî	ve	 tarihî	oluşum	tayin	etse



de,	onun	algılanması	ve	 toplumun	bilincinin	yerleşmesi	 ile	kültürel	yapı	somut
anlamıyla	 var	 olur.	 Kültürel	 çevre	 ve	 yapıyı	 algılayamayan	 bir	 toplumun
yaratacağı	 kültür	 (pour	 soi)	 yoktur;	 çünkü	 onun	 tarifini	 yapıp,	 görünümünü
saptayamayan	bir	toplum	kültürel	bilince	de	ulaşamamıştır	ve	dolayısıyla	ortada
o	topluma	has	bir	kültür	yoktur.	Tabii	böyle	bir	ideal	durum	mutlak	anlamda	var
olamaz.	Ancak	 bir	 ölçüde	 gerçekleşir.	 Dolayısıyla	 bu	 kültürel	 bilinç	 o	 kültürü
saptamak,	 öğrenmek	 ve	 öğretmekle	 mümkün	 olur.	 Bu	 unsurları	 öğrenip
benimseyemeyen	 bir	 toplumun,	 maalesef	 kimliği	 de	 aslında	 her	 toplumda
bulunan	 lisan	 ve	 din	 gibi	 iki	 temel	 ayırıcı	 unsurun	 varlığına	 rağmen	 yeterince
sağlam	 temellere	 oturamaz.	 Zira	 lisan	 ve	 din	 bir	 toplumu	 diğer	 toplumlardan
ayıran	iki	önemli	kimlik	tayin	edici	unsur	olsa	da,	asıl	o	lisan	ve	dinin,	toplumun
tarihî	 oluşumundaki	 rolü,	 bunların	 etrafında	 gelişen	 toplumsal	 kurumlar	 ve
renkler	 toplum	 üyeleri	 tarafından	 algılanmadıkça,	 toplum	 dış	 dünyaya	 karşı
yeterli	 direnç	 kazanamaz.	 Her	 zaman	 her	 toplumun	 yabancı	 kültürlerle
karşılaşması	kaçınılmazdır;	ama	belirttiğimiz	durumda	bu	halin	olumlu	alışveriş
ve	 sentezlerle	 sonuçlanması	yerine,	yerli	 kurumların	 zedelenmesi,	 yıkılması	ve
yenisi	 ile	 ikame	 edilememesi	 gibi	 sarsıntılar	 olur.	 Toplumlar	 dinamizmlerini
yitirebilir	ve	kendilerini	yeniden	üretecek	doğru	ve	isabetli	kültürel	değişimlere
ulaşamayabilirler.
Tarih	bilgisi	ve	bilinci	olmadan	bir	toplumun	kültürel	kimliğini	saptaması	son

derecede	 zordur.	 Dolayısıyla	 ön	 planda	 bugünkü	 Türk	 toplumunun	 mensup
olduğu	Akdeniz-Ortadoğu	bölgesinde	İslâm	medeniyetinin	ne	olduğunu	bilmek
gerekir.	 Hemen	 belirtelim	 ki	 tarihin	 gelişimine	 vakıf	 olduğumuz	 zaman,
Akdeniz’in	doğusu	ve	batısı	arasındaki	fark,	temel	bir	medeniyet	farkı	değildir.
Batı’nın	 rasyonel,	 Doğu’nun	 irrasyonel	 olması	 gibi	 temel	 ayırımlara
dayandırılan	farklılaşmalar	ve	kutuplaşmalar	sun’îdir.	Bundan	başka,	Doğu-Batı
farkı	veya	Batı	dışı	coğrafya	parçasının	geri	kalmış,	gelişmeye	yeteneksiz	olması
gibi	 tasnifler	 de	 çok	 ilginçtir.	 Zira	 bu	 gibi	 tasnifler,	 bugünkü	Batı	Avrupa’dan
önce,	Doğu	Akdeniz’in	 İslâm	dünyasının	 eseridir.	Bir	 örnek	 verelim:	M.S.	 11.
asırda	(1055-1056	yıllarında)	demek	ki	Haçlı	Seferleri’nden	aşağı	yukarı	40	sene
evvel,	önemli	gördüğümüz	(ama	türünün	tek	örneği	olmayan)	bir	kitap,	Kitâbü’t-
Tabakat	 ve’l	 Umem	 Endülüslü	 Kadı	 Said	 bin	 Ahmed	 el-Andulusî	 tarafından
kaleme	alınmış	ve	1930’larda	ünlü	Fransız	oryantalist	Régis	Blachère	tarafından
Livre	 des	 Catégories	 des	 Nations	 başlığıyla	 Fransızcaya	 çevrilmiştir.1	Burada
Kadı	 el-Andulusî	 diyor	 ki;	 “Medeniyete	 hizmet	 eden	 kavimler	 Ebraniyyun
(İbraniler),	 İraniyyun	 (İranlılar),	 Hintliler,	 Romalılar	 ve	 tabii	 Araplardır.”
Yunanlılar	 ve	 Arapları	 temel	 olarak	 ayrımlaması	 ilginç,	 iki	 kesim	 arasındaki



tercüme	ve	kültürel	kosmos	veya	akkültürasyonun	bilincinde.	Bunların	dışında
es-Siniyyun	 ve	 el-Etrak	 var;	 çünkü	 Çinliler	 ve	 Türkler	 aslında	 pratik	 zekâlı,
yaratıcı	milletlerdir.	Ticaret	de	yaparlar-yapıyorlar;	 çünkü	Çin’den	bir	 sürü	 şey
geliyor.	 Türkler	 de	 at	 getiriyor,	 bir	 sürü	 silâh	 satıyorlar;	 fakat	 bunların
medeniyete	 katkıları	 yoktur,	 “zeki	 iki	 millet”	 diyor.	 Bunun	 dışında,	 şimal
halkları	 ve	 cenuptaki	 zenciler	 ele	 alınmış,	 daha	 doğrusu	 alınmıyor.	 Şimaldeki
bugünkü	 Avrupalıların	 ecdadı	 için	 “medenî	 değildir,	 coğrafyaları	 nedeniyle
manevî	nokta	ve	zekâları	gelişmemiştir,	esprileri	yoktur,	faydasız	topluluklardır”
diyor.	 Bu	 tabii	 basit	 bir	 önyargı	 değil,	 pekâlâ	 coğrafî	 determinist	 bilimsel	 bir
tasniftir;	vakıalara	dikkat	edilmektedir.	Montesquieu	ve	Vico	7-8	asır	sonra	daha
iyisini	söylemiyorlar.
Bu	 tasnif	 ve	 tasvirde	 dikkatimizi	 çeken	 ilk	 husus,	 ne	Müslüman	 ne	 de	Arap

şovenizminin	 olmasıdır;	 çünkü	 medeniyeti	 kuran	 kavimler	 diye	 saydığının
yarısından	çoğu,	Mecusî,	putperest,	Hıristiyan,	Yahudi	vs.	dir.	Demek	ki	burada
bir	 adam	 bir	 medeniyet	 kıstası	 kullanmıştır.	 O	 “Medine”nin,	 şehrin,	 şehir
medeniyetinin	etrafında	kurulan	örgüyü,	tarihî	olarak	tespit	etmiştir,	İbni	Haldun
(1332-1406)	 bir	 müddet	 sonra	 muhteşem	 bir	 tarih	 yazmıştır.2	 Ondan	 önce
Reşidüddin,	Câmiü’t-Tevârih3	 adlı	 bir	 dünya	 tarihi	 yazmıştır.	 (Etrafında	 tarih
yazan	bir	kadro,	içlerinde	Çinli	ve	Avrupalı	yardımcıları	bile	vardı.)	İbni	Haldun
ve	 Reşidüddin’in	 bahisleri	 arasında,	 Yahudi	 hahamların	 bilmediği	 Yahudi
tarihine	ait	olaylar	dahi	vardır.	Zira	haham	geleneği,	Flavius	Josephus	gibi	 laik
Yahudi	 tarihçilerin	değindiği	birçok	vakıaya	değinmez.	Sonra	Müslüman	yazar
Şehrestanî	gibi	bir	dâhinin	Kitâbü’l-milel	ve’n	nahal	adlı	dinleri	gayet	objektif
ve	 şaşılacak	 zenginlikte	 anlatan	 bir	 eseri	 vardır.	 Demek	 ki	 Said	 el-Andulusî
gibileri	için,	bu	gibi	eserlerden	elde	edilecek	bilgi	de	vardır.	Burada	bilimsel	bir
kategorizasyon	vardır	ve	hükümler	de	buna	göredir.
Akdeniz	 bölgesinde	 bugün	 bizim	 şikâyet	 ettiğimiz	 Eurocentrisme	 benzeri

görüşler,	Doğu	dünyasında	da	vardır.	Birtakım	uygarlıklar,	kendi	kıstasları,	kendi
referans	 noktalarıyla	 insanı,	 medeniyetleri	 tasnif	 etme	 eğilimindedirler.	 Bunu
Avrupa	 da	 yapmıştır;	 ama	 başka	 türlü	 yapmıştır.	 Nasıl	 yapmıştır?	 Würzburg
Sarayı’nın	 tavanında	 ünlü	 İtalyan	 ressam	Tiepolo’nun	 alegorik	 bir	 tavan	 resmi
var.	17.	asra	ait	bu	resimde	dört	kıtayı	resmetmiştir.	Avrupa	bütün	şaşaası,	bütün
renkliliği,	 bütün	 üstünlüğüyle	 kubbenin	 tam	 ortasında	 yer	 alıyor;	 yani,	 dünya
Avrupa	merkezlidir	 ve	 ışık	Avrupa’dan	yayılır.	Yine	18.	yüzyılın	ünlü	 filozofu
Voltaire,	 tarihi	 dört	 safhaya	 ayırmaktadır	 ve	 dört	 safhanın	 birincisi	 Yunan;
ikincisi	 Roma	 –bunlar	 yüksek	 safhalardır–	 üçüncüsü	 Rönesans’tır.	 Rönesans
doğrudan	doğruya	İstanbul’un	fethi	ile	meydana	çıkıyor	ve	gayet	gülünç	bir	izah



var	ki,	bu	tip	filozofların	her	zaman	açık	kalan	noktalarına	bir	örnektir.	Dâhilerin
bazen	okuyucuyu	hayrete	 düşüren	 saflıkları	 da	 oluyor.	 Sanki	Fatih’in	 askerleri
bir	 kapıdan	 giriyor,	 öbür	 kapıdan	 âlimler	 kitaplarla	 İtalya’ya	 gidiyorlar	 ve
Rönesans	böyle	başlıyor.	Bu	garip	tasvir	Voltaire’indir;	fakat	daha	garibi,	bizim
okul	kitapları	da	bunu	almışlardır.	Hatırlarsanız,	“İstanbul’un	fethiyle	Rönesans
başlar”	diye	uzun	zaman	okutulmuştur.
Rönesans	 daha	 henüz	 sınırları	 ve	 mahiyeti	 tartışılan	 bir	 husustur	 ve

tartışılagelecektir	(fakat	18.	yüzyılda	tarih	felsefesi	budur).	Dördüncü	safha	ise,
Rönesans’tan	 sonra	 gelir	 ve	 Voltaire,	XIV.	 Louis	 Asrı’nda	 [Le	 Siècle	 de	 Louis
XIV]	 ele	 alıp	 açıklıyor:	 “Ülkede	 artık	 ilimler,	 sanatlar,	 hukuk	 o	 dereceye
ulaşmıştır	ki	beşeriyet	bundan	sonra	Fransa’dan	kâm	alacaktır,	onun	ışıklarından
esinlenecektir”	der.	Tarih	felsefesi	deyimini	kullandığı	bu	eserde	teleolojik	(gaî)
yorumla,	 tarih	 çizgisi	 yani	 beşeriyetin	 tarihî	 macerası	 âdeta	 XIV.	 Louis
Fransası’nda	kilitleniyor.	Bu	ethnocentrisme	(milliyet	merkezli	bakış)	aslında	bir
Eurocentrisme’in	 (Avrupa	 merkezli	 bakışın)	 ve	 dünya	 görüşünün	 eseridir.
Voltaire	tipi	“tarih	felsefesi”	Avrupacı	ve	ulusalcı	bencilik,	19.	yüzyılda	Hegelci
tarih	felsefesi	ile	doruğa	ulaşır.	Hegel’in	tarihî	kademelendirmesinin	son	safhası
Prusya	devletidir.	Bundan	sonra	Prusya’dan	daha	üstün	bir	kuruluş	olmayacaktır.
Beşeriyet	 tarihinin	 doruk	 noktası	 odur,	 insanlar	 âdeta	 onun	 için	 yaşamıştır.
Demek	ki	bir	zamanlar,	çok	masum,	çok	tarafsız	 tarih	ve	toplum	gözlemleriyle
Doğu	dünyasında,	yani	bizim	mensup	olduğumuz	medeniyette	başlayan	bölgeci
tutum,	 zamanla	 Avrupa’ya	 da,	 ama	 bir	 siyasî	 ve	 medeniyetçi	 misyonla	 (!)
beraber	 kaymıştır	 ve	 Avrupa’da	 bu	 görüş	 her	 zaman	 vardır.	 18.	 yüzyıl
Avrupası’nın	bu	görüşü,	çocukluğumuzdan	beri	bize	de	telkin	edilen,	“Âlem	aya
gidiyor,	biz	yerimizde	 sayıyoruz”	 sloganıyla	da	etkisini	gösterir.	 1972’de	Paris
İlimler	Akademisi	adına	Mousnier	 şöyle	bir	beyanname	ortaya	koyar:	 “Avrupa
kıtası	 her	 zaman	 değişmiş	 ve	 her	 an	 değişmektedir.	 Bu	 değişimi	 ise,	 bizim
ilerleyen	 ve	 gelişen	 bilincimiz	 sağlıyor.”	 Şöyle	 devam	 eder:	 “Akademiye	 göre
dünyanın	 bütün	 diğer	 bölümleri	 bir	 atalet,	 hareketsizlik	 içindedir.”	 Yani
Avrupalı,	“Biz	çalışırız,	gelişiriz,	bizim	kafamız	çalışır,	o	kafa	yaratır,	geliştirir;
bütün	 diğer	 dünyalılar	 gaflet	 içindedir,	 uyku	 içindedir,	 yatarlar”	 diyor.	 Barbar
lâfını	 çok	 kullanmıyorlar,	 buna	 dikkatinizi	 çekerim;	 çünkü	 Avrupalının
gidebildiği	 eski	 Mısır’a,	 İran’a;	 ara	 sıra	 tanıdığı	 Çin’e	 bakıp	 da	 bu	 eski
uygarlıklara	 “barbar”	 diyecek	 hali	 olamaz,	 o	 mümkün	 değil;	 fakat	 şöyle	 bir
düşünce	gelişiyor:	 uyuyan,	 ilerlemeyen	 âtıl	 eski	Asya	medeniyetlerinin	durgun
insanları	ve	toplumlar...	Seyyah	Chardin:	“Avrupa	hareketlilik,	Asya	ise	atalettir”
diyordu.4	Evvelâ	bir	progress	(ilerleme)	fikri	ortaya	atıldı,	yanlış	değil,	ancak	bu



ilerleme	bölümü	tarihte	sadece	Batı	Avrupa’ya	mal	edildi.

Tiepolo,	Apollo	ve	kıtalar,	1752/53,	Würzburg	Dukalık	Sarayı’ndan	tavan	freski,	19	x	30,5	m.

Nitekim,	1842’de	Tennyson	adlı	bir	İngiliz	şairi	“Locksley	Hall”	adlı	şiirinde
Asya	tarihinin	ve	Asyalılığın	durgunluğunu	şöyle	ifade	eder:	“Better	 fifty	years
of	Europe,	than	a	cycle	of	Cathay.”	[Avrupa’nın	elli	senesi,	bir	Hıtay	çevrimine,
yani	 Çin’in	 bütün	 uzun	 tarihine	 bedeldir.]	 Ona	 göre	 muasır	 medeniyetin
oluşumuna	 Hıtay,	 yani	 Çin’in	 katkısı	 yoktur.	 Beşeriyet	 Avrupa’da	 hareket	 ve
ilerleme	 halindedir,	 diyor.5	 Oldukça	 küstahça	 görünen,	 fakat	 kıtanın	 dışında
zaman	zaman	Asyalı	halkların	bazı	batıcı	seçkin	çevrelerinde	bile	taraftar	bulan
bir	 yorumdur	 bu.	 Mamafih	 dünyanın	 bazı	 merkezleri	 artık	 Avrupa’nın	 önüne
geçen	dinamik	bölgeler	olduğu	 için,	bu	zihniyet	de	 sorgulanmaya	başlanmıştır.
Tennyson	kendini	tekrarlayan	monoton	Çin	tarihi	ile	devamlı	değişme,	ilerleme
gösteren	 renkli	 Avrupa’yı	 mukayese	 ediyor	 ve	 tabii	 ikinciyi	 tercih	 ediyordu.
Tennyson’u	 bilmeyen	 bazı	 progressist,	 yani	 ilerlemeci	 üçüncü	 dünya
aydınlarının	aynı	fikri	tekrarlaması	bir	tesadüf	değildir;	bu	fikir	ön	planda	belirli
bir	 eğitimin	 ama	 sadece	 okul	 eğitiminin	 değil;	 modern	 kahvehane,	 kulüp	 ve



edebî	mahfil	kültürünün	etkisi	ile	oluşmuştur.
Avrupa’nın	 Rönesans’tan	 beri	 hem	 vazgeçemediği,	 hem	 dışladığı	 iki	 ülke

Rusya	ve	Türkiye’dir.	Batılılaşma	ve	modernleşme	olgusu	ile	sancılı	biçimde	ilk
defa	yüz	yüze	gelen	iki	ülkeden	biri	Türkiye	ve	onun	yanında	dikkat	ederseniz
“Rusya”	diyorum.	Avrupa’yı	sadece	bir	Hıristiyan	kulübü	olarak	görme	sloganı
bir	 noktayı	 kaçırıyor:	 Rusya	 Hıristiyandır;	 fakat,	 her	 şeye	 rağmen
dışlanmaktadır.	Haydi,	18.	yüzyılda	Rusya’nın	dışlanması	anlaşılabilir;	ama	19.
ve	20.	yüzyılda	insan	“Niye?”	diye	soruyor;	çünkü	siz	Mendeleyev’siz	bir	kimya
düşünebilir	 misiniz?	 Loboçevski	 olmadan	 bir	 matematik,	 acaba	 Tolstoy,
Dostoyevski	 olmadan	 bir	 edebiyat	 düşünebilir	 misiniz?	 Rus	 romanı	 Fransız
edebiyatını	geçen	bir	romandır.	Pek	öbürleri	düzeylerinde	olmasa	da	Çaykovski,
hatta	 “Güçlü	 Beşler”	 denen	 Rimsky-Korsakov,	 Borodin,	 Glinka,	 Mussorgsky,
Glozunov	vs	olmadan	bir	musiki	düşünebilir	misiniz?	19.	yüzyıl	boyunca	belki
Rus	 resmi	 olmadan	 resim	 düşünebilirsiniz;	 ama,	 işte	 20.	 yüzyılın	 başında
Chagall	ve	diğer	Rus	avangardları	olmadan	dünya	resmini	düşünebilir	misiniz?
Oysa	 Avrupa	 medeniyetinin,	 kültürünün	 sütunlarından	 biri	 olan	 bir	 kültür	 ve
halk	dahi,	pekâlâ	Avrupa’nın	dışında	düşünülmektedir.
18.	yüzyılda	ulaşılan	bu	üstünlük	duygusu	Avrupa’ya	gerek	iktisadî;	fakat	–ön

planda–	sulh	ve	savunma	bakımından,	bir	şekilde	birleşme	fikrini	de	getirmiştir.
Söze,	“Savunmamızı	nasıl	sağlarız?”,	“Nasıl	birleşiriz?”	diye	başlıyorlar.
Meselâ	daha	1683’te	William	Penn,	“Avrupa’nın	Şimdiki	ve	Gelecekteki	Barışı

Üzerine	 Bir	 Deneme”de	 bunu	 açıkça	 söylüyor:	 “Bir	 Avrupa	 Parlamentosu
kuracağız	 ve	Osmanlı	 İmparatorluğu	 ve	Rusya	 da	 bunun	 içinde	 olacak”	 diyor.
Yani	 İngiliz	 daha	 realist	 ve	 Protestan	mantıkla	 baktığı	 zaman	 bunu	 bu	 şekilde
düşünüyor;	 fakat	 aynı	 yıllarda	 Fransa’da	 Abbé	 de	 Saint-Pierre’in,	 yani	 bir
rahibin	 yazdığı	 bir	 başka	 deneme	 var,	 1713	 tarihli,	 “Avrupa’da	 Kalıcı	 Sulhun
Sağlanması	 İçin	 Bir	 Proje”	 başlıklı.	 Bu	 projeye	 göre	 bir	 senato	 kurulacak	 ve
bunun	 emrinde	 bir	 ordu	 olacak,	 tıpkı	NATO	gibi	 bir	 şey	 düşünülüyor.	 24	 adet
Hıristiyan	devlet	üyedir,	Türkiye’nin	alınması	söz	konusu	bile	değil.
Yine	1735’te,	İtalyan	asıllı	fakat	sonra	Bourbonlar	devrinde	İspanya	Başbakanı

olan	Kardinal	Alberoni	siyasî	vasiyetini	Türklerin	tamamen	Avrupa’dan	atılması
üzerine	 kuruyor;	 fakat	 ondan	 çok	 daha	 evvel	 Emeric	 Cruce	 adlı	 Hollandalı,
1623’te	 yayımladığı	 le	 Nouveau	Cynée	 adlı	 projesinde,	Venedik’te	 bir	Avrupa
meclisi	 toplanması,	 Türklerin	 de	 buraya	 katılmakla	 kalmayıp,	 aynı	 zamanda
Papa’dan	 sonra	 ikinci	 yere	 sahip	 olması	 gerektiğini	 ileri	 sürer.	 Yani	 Türkleri
araya,	 hatta	 başköşeye	 alacak	 bu	 tip	 bir	 düşünce	 Avrupa’da	 var.	 Tabiatıyla
Hıristiyanları	temsilen	Papa’nın	birinciliği	söz	konusudur;	fakat	öbürü	de	ne	de



olsa	 büyük	 bir	 kuvvettir.	 Böylece	 Müslümanlar	 ve	 kuvvetler	 arasında	 bir
uzlaşma	 kurulması	 teklif	 ediliyor,	 bunun	 için	 onlara,	 Fransa	 Kralı’ndan	 ve
Alman	 İmparatoru’ndan	 önce	 yer	 veriliyor.	 Bu	 bir	 uzlaşmadır.	 Demek	 ki
Avrupa’da	daimî	 şekilde	 iki	görüş	vardır;	 ama	yine	aynı	yıllarda	 IV.	Henri’nin
Başbakanı	 Duc	 de	 Sully	 de	 on	 beş	 devletten	 müteşekkil	 bir	 Avrupa	 devleti
projesini	ileri	sürüyor	ve	Rusya	ile	Türkler	yok	içinde.6

18.	yüzyıl	başlarına	ait	bir	Avusturya	halk	resmi:	“Avrupa’da	Bulunan	Milletlerin	ve	Özelliklerinin	Kısa
Tasviri”





Görüldüğü	gibi,	bu	tip	Avrupa	Birliği	projeleri	pek	eskidir	ve	bunların	hemen
hepsi	Osmanlı	 İmparatorluğu	 ile	 birlikte	Rusya’yı	 da	dışlar.	Bazıları	 da	 aksine
Türkiye’yi	 içine	 alır.	 Avrupalı	 için,	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 hakkındaki
düşünceler,	 şüphesiz	 ki	 17.	 asır	 ve	 18.	 asır	 boyunca	 çok	 ilginç	 gelişmeler
gösterir.	Meselâ	 bir	 örneği	 ele	 alalım:	 Bu	 örnek	 bir	 halk	 resmidir.	 Avusturya,
Viyana	 Etnografya	 Müzesi’nde	 milliyetleri	 gösteren	 18.	 yüzyıl	 başına	 ait	 bir
tablodan	 söz	 edeceğiz.	 Bir	 köylü	 resmi,	 gördüğünüz	 gibi.	 Tabloda	 milliyetler
resmedilmiş:	 İspanyol	 var,	 Fransız	 var,	 Galli	 var,	 Alman,	 İngiliz,	 İsveçli,
Polonyalı,	Macar,	Rus	(Moskoviç)	var.7	Yanında	ilginç	sarıklı	ve	cübbeli	bir	tip
duruyor;	 “Türk	 yahut	 Yunanlı”	 denmiş,	 fark	 yok,	 bu	 bilgisizlik	 o	 çağda	 hatta
yakın	 zamanlara	 kadar	 çok	 yaygındı.	 Bugün	 bile	 bir	 Türke	 Avrupa	 köylüleri
veya	halk	tabakası,	hatta	yarı	cahil,	bizim	diyarı	tanımayan	insanların	arasında:
“Sizin	de	Noel’iniz	Ocak	ayındaymış”	diye	sorulabilir.
Avusturya	İslâmiyetle	Ortodoksluğu	birbirine	karıştırıyor;	çünkü	Ortodoksluğu

kendinden	 saymıyordu.	 Meselâ	 bu	 tabloda	 resmedilen	 karakterleri	 ele	 alalım:
İspanyolu	çok	beğeniyorlar,	akıllı,	vs.	deniyor.	Fransız	hafif	meşrep,	geveze,	kısa
görüşlü;	 İngiliz,	Alman,	meselâ:	 çok	 açık	 yürekli,	 akıllı,	 şakacı,	 ahmak	 yerine
göre;	 İngiliz	 için	 “iyi	 giyinir,	 iyi	 arkadaştır;	 ama	 biraz	 karakteri	 kadınsıdır,
güvenilmez”	deniyor.	İsveçliye	gelince,	“kuvvetli,	iri	yarı;	fakat	gaddar,	ahmak,
kaba”	 diye	 gidiyor;	 İsveçli	 hoş	 görülen	 bir	 tip	 değil;	 Polonyalı	 için	 daha	 hoş
şeyler	 söylenmiyor,	 “vahşidir,	köylüdür”	gibi;	Macar	 için	de	benzer	 şeyler	var.
Macar	için	daha	az	akıllıdır	diyor,	Rus	için	hiç	akıl	yok	diyor.	Meselâ	burada	bir
basamaklanma	 vardır.	 Akıl	 dediği	 zaman;	 Türk	 ya	 da	 Yunanlı	 çok	 akıllıdır,
memleketi	 çok	 güzeldir,	 şefkatli	 görünür,	 tam	 bir	 şeytandır.	Moskof’un	 aksine
aptal	 falan	değil,	ölümü	dahi	dolandırıcılıkla	olacaktır	deniyor.	Moskof	ahmak,
Türk	şeytanî	zekâlı	diye	gösteriliyor.
Bu	 ulusal	 tiplerin,	 kıyafetlerine	 gelince;	 meselâ,	 İspanyol	 vakur,	 rabıtalı	 bir

kıyafet.	 Fransızınki	 biraz	 hafif	 tertip.	 İngiliz,	 Fransız	 gibi	 giyinir	 –ki	 doğru
şeyler	de	var–	İsveçli	deriden	giyinirmiş,	Moskof	tamamen	kürkler	 içindeymiş,
Türk	 yahut	 Yunanlı	 karı	 (!)	 gibiymiş.	 Demek	 ki	 Türkler	 Batılıların	 kıyafetini,
onlar	bizimkini,	garip	biçimde	nitelendiriyoruz.
Bu	tiplerin	dinine	baktığınız	zaman;	çok	ilginçtir	ki	Türk’ün	dini	çok	kötü	bir

inanıştır,	şeytanî	bir	dindir!	Rus’unki	de	ona	yakın	bir	şeydir!	Ortodoksların	Batı
kilisesi	 tarafından	 tarifi	 için	 bu	 tipik	 bir	 kalıptır.	 Şu	 halk	 resminde	 bile,
görüyorsunuz	 ki;	 bilhassa	 Doğu	 Avrupalılar,	 Ruslar,	 Türkler,	 Yunanlılar,
Ortodoks	 ve	 İslâm	 âlemi;	 Batı	 Avrupa’nın	 dışında	 bırakılan,	 hoşlanılmayan,
beğenilmeyen	 halklardır	 ve	 ne	 garip,	 aydınlanmanın	 Philhellenisme	 (Yunan



severlik)	 çağında	 dahi	 Avrupa’da,	 eğitimli	 aydınların	 dışında	 bütün	 halk
Yunanlıyı	tanımaz	ve	kendinden	saymaz.
Yunanlı	yerine	göre	Rus,	hatta	Türk’ten	de	çok	daha	hakir	görülen	bir	tiptir.	18.

yüzyılda	ve	bu	 tablonun	yapıldığı	 sıralarda,	artık	Rusya	hepimizin	malûmudur.
Büyük	Petro	asrıdır,	batılılaşma	dönemi	başlamıştır,	bu	tabii	hiçbir	zaman	kolay
olmamıştır.	 Rusya’yı	 Batı	 hâlâ	 tanımıyordu,	 hiç	 tanımadı;	 demek	 ki	 yanlış
tanınan	(!)	sadece	biz	Türkler	değiliz.	Mamafih	19.	yüzyıl	Rus	kültürü	Batı’daki
bu	tabloyu	bir	ölçüde	değiştirmiştir.
Batılılaşma	 her	 şeyden	 önce	 şiddetli	 olan	 bir	 eylemdir.	 Hiçbir	 toplum,

yaşayışının,	 kültürel	 kalıplarının,	 sınıf	 ilişkilerinin,	 otorite	 ilişkilerinin	 bu	 gibi
devrimlerle	değiştirilmesini	kolay	kolay	kabul	edemez,	itiraf	etmek	gerekir	ki	bu
işin	en	kansız	ve	kolay	olduğu	ülkelerden	biri	–batılılaşmayı	uzun	bir	zamanda
gerçekleştiriyor	 olsa	 da–	Türk	 toplumu	olmuştur.	Ünlü	19.	 yüzyıl	Rus	 ressamı
Surikov’un	 “Strelitzlerin	 İdamı	 Sabahı”	 adlı	 tablosu	 dahi	 göstermektedir
vaziyeti;	bir	sabah	“Strelitziy”	dediğimiz	“Tüfekçiler”,	Rus	kapıkulu	sınıfı,	tıpkı
bizim	Yeniçeriler	gibi,	Büyük	Petro’ya	(Büyük	Petro	Avrupa’dayken,	gemicilik
vs.	 öğrenirken)	 isyan	 ederler.	 Çar	 döner	 dönmez,	 derhal	 müthiş	 bir	 idamla,
Kremlin	Meydanı’nda	hepsini	asar.	Modern	kıyafeti	 içinde	kendisi	ve	maiyyeti
orada,	Strelitzler	ve	aileleri	öbür	 tarafta	görülüyor;	Çar,	veliahdı	Aleksey’i	bile
reformları	için	idam	ettirmek	zorunda	kalmıştır.
Millî	 dâhimiz	 Ahmed	 Cevdet	 Paşa,	 Tarih’inde	 Strelitzlerin	 yok	 edilmesini

1826	 ile	 karşılaştırıyor:	 “Strelitzler	 Rusya’nın	 sırtında	 ur	 idiler,	 kesildiler
alındılar,	 Rusya	 rahatladı”	 diyor.	Kremlin	Meydanı’ndaki	 sabahla	 bu	 iş	 bitmiş
gerçekten.	Paşa	devamla;	“Oysa	yeniçerilik	devlet-i	aliyye’nin	kalbinde	seretan
[kanser]	idi.	Kaldırılmaları	ile	bütün	idare	sarsıldı	ve	art	arda	düzenlemeler	icab
etti”	diyor.8	Doğrudur.	Askerî	 ıslahat	 idare,	maliye,	 eğitim,	 hukuk	 alanında	 art
arda	 yenilikleri	 zorladı.	 Osmanlı	 tarihi,	 seçimi	 olmayan	 uygulama	 ve
gelişmelerin	tarihidir.
18.	yüzyılın	başında	eski	Rusya	ile	yeni	Rusya	ne	kadar	gaddar	bir	çatışmanın

ve	 çarpışmanın	 içindedir.	 Şimdi,	 burada	 şüphesiz	 ki	 bu	 kanlı	 değişimi	 yaratan
neden	 söz	 konusudur.	 Avrupa,	 18.	 yüzyılda	 üstünlüğünü	 hissettirmektedir.
Aslında	 daha	 önceden	 de	 hissettiriyor.	 Nereden	 hissettiriyor?	 Muhtelif
vasıtalarla.	 Meselâ	 Bernard	 Lewis’in	 tasviridir:	 III.	 Murad’a,	 I.	 Elizabeth’in
yolladığı	 ilk	 İngiliz	 Elçisi	 E.	 Barton’ın	 elçilik	 tahsisatı	 tamamıyla	 Levant
Company	 tarafından	 karşılandı.	 Onun	 şahsının	 İstanbul’a	 gelişi	 kimseyi	 fazla
ilgilendirmiyor.	Onu	getiren	ve	limanda	demirli	duran	gemi	ise,	İstanbul’u	altüst
ediyor.	 Gemi	 üzerine	 tasvirler	 var.	 16.	 yüzyılın	 sonunda,	 Osmanlı	 Devleti’nin



insanları	görüyor	ki	birileri	bir	yerden	geliyor	ve	gemileri	değişik.	16.	yüzyılda
okyanus	 aşırı	 iş	 gören	 gemiler	 arasında	 bir	 İngiliz	 kalyonları	 vardır,	 bir	 de
Hollanda’nın	 koca	 karınlı	 kalyonları.	 Onun	 için	 Venedik	 kalyonuna,	 Osmanlı
kadırgasına,	 kalyonuna	 benzemez	 bu	 gemiler	 ve	 Osmanlı	 yazarlarının	 çok
ilgisini	 çekmişlerdir.	 Elçi	 E.	 Barton’ı	 İstanbul’a	 getiren	 gemi,	 tarihçi	Mustafa
Selanikî	Efendi’nin	dikkatini	 çekmiş.	Gemi,	 sefirden	de,	Levant	Company’den
de	daha	çok	ilgi	çekiyor.9	Bernard	Lewis’in	bu	görüşü	doğrudur.	Osmanlı,	askerî
teknoloji	 ile	 başından	 beri	 ilgilenir	 aslında.	 Osmanlı	 batılılaşmasının	 tarihini
tespit	 bunun	 için	 zordur.	 Askerî	 ihtiyaçlar	 Batı	 ile	 teması	 her	 zaman	 diri
tutmuştur.	 Selanikî	 Efendi	 geminin	 güvertesi	 ve	 top	 sayısından	 dehşetle	 söz
ediyor	(83	adet	küçük	top).10
Top	ve	 tüfekleri	 önceden	 görüp	 öğrenmeyen	 adamlar,	muharebe	meydanında

görürler,	 yenilirler.	Onun	 için	 fen	 ve	 sanatları	 öğrenmek	 gerekir.	Osmanlı,	 17.
yüzyılda	 Batı’nın	 teknik	 üstünlüğünü	 göremedi.	 17.	 yüzyılda	 gelişen	 Avrupa
teknolojisi	 silâha	 yansısa	 bile,	 henüz	 Avrupa	 askerî	 nizamına	 yansımamıştır;
çünkü	17.	yüzyılda	bilhassa	Orta	Avrupa’da	(Rusya	henüz	hiç	söz	konusu	değil)
orduların	 nizamı,	 harp	 düzeni,	 asker	 toplanması,	 bizimki	 ile	 mukayese	 edilir
durumda	değildi.	Yani	Osmanlı	ordusu	her	an	düzenliydi,	savaş	gücü	yüksekti;
ama	 İkinci	 Viyana	 Kuşatması’ndan	 sonra	 ve	 bilhassa	 18.	 yüzyıl	 Barok
Avrupası’nın	 savaş	 düzeni	 içinde	 görüldü	 ki,	 Osmanlı	 askerî	 düzeninin
değişmesi	gereklidir.	Rusya	bu	değişimi	 idamla,	 cezalandırmayla,	bütün	devlet
teşkilâtını	değiştirerek,	pek	işe	yaramasa	da	donanma	kurarak,	büyük	gürültüyle
yaptı.	Gerçekten	de	Rus	donanması	hiçbir	zaman	fazla	işe	yaramadı.
18.	 yüzyılda	 Osmanlı’da	 reform	 Rusya’nın	 aksine	 gürültüsüzce	 başladı,

gürültülü	reform	19.	yüzyıla	tehir	edildi.	Bir	kere	asker	yetiştirmek	için,	iyi	zabit
yetiştirmek	 için	okul	kuruldu.	Orada	matematik,	 trigonometri,	modern	bilimler
öğretilmeye	 başlandı.	 Sonra	 bakıyorsunuz,	 bu	 daimî	 orduyu	 beslemek	 için
maliyeyi	düzenlemek	zorunluydu.	Bütün	bu	değişmeler	kademe	kademe	oluyor
ve	ilerledikçe,	Batı	dünyası	ile	daha	çok	temasa	geçiliyor	ve	görüyorlar	ki	orada
başka	 bir	 üstünlük	 var,	 bu	 üstünlüğe	 karşı	 durmak	 zorundasınız.	 Nasıl
duracaksınız?	 Reddederek	 mümkün	 değil,	 o	 halde	 kabul	 ederek	 karşı
duracaksınız;	 çünkü	 bu	 iş	 sonunda	 19.	 yüzyılda	 hukukî	 ve	 idarî	 yapıyı
değiştirmeye	kadar	gidiyor.
Son	üç	asırda	batılılaşma	Türklere	has	bir	olay	değil;	üniversal	bir	olay	ve	bu

yüzden	mukayeseli	bir	 tarih	yapmak	zorundayız.	Büyük	Petro’nun	Rusya’sında
görülen	batılılaşma,	Türkiye’de	ve	İran’da	bazen	kendine	özgü	benzer	olaylarla
gelişiyor.	 Japonya	ve	Çin’de	batılılaşma	 sürüyor.	Çin,	 çok	vaktinde	ve	başarılı



bir	 modernleşme	 geçiremiyor.	 20.	 yüzyıla	 kalıyor.	 Japonya	 beceriyor.	 Çünkü
temelleri	 daha	 eski.	 Batı’nın	 tahakkümüne	 bazı	 reformlar	 yapılabildiği	 ölçüde
direniliyor.	Batı’nın	tekniği	alınmakla	kalmıyor;	“tarz-ı	hayat”ı	da	giriyor;	çünkü
hayatın	 akışına	 gümrük	 konamaz,	 ayrım	 yapılamaz.	 Rusya	 değişiyor	 ve	 bizim
19.	yüzyılımızı	bir	bakıma	18.	yüzyılda	yaşıyor;	aynen	bizdeki	batıcı	veya	karşı-
batıcı	 arazların	 hepsi	 var.	 Birisi	 Fransız	 şiirinin	 veznini	 reddediyor,	 “Rusça
değildir”	diye.	Öbürü	oturuyor,	Rusça	yanında	Fransızca	çok	fakirdir	diyor.	Bu
çok	budalaca	görünüyor;	çünkü	o	devirde	Fransızca	klasik	devrini	 tamamlamış
bildiğiniz	 gibi.	 17.	 yüzyılda	Fransız	Akademisi	 kurulmuş,	 daha	Rusya’da	 öyle
bir	şey	yok.	18.	yüzyılda	kurulan	Rus	Akademisi	henüz	aynı	etkinlikte	değil.	Bir
garbzede	 gülünç	 bir	 tip;	 meselâ	 yüksek	 sosyetenin	 koketlerinden	 “Prenses
Kurakin”	 diye	 bir	 kadın,	 doğru	 dürüst	 Avrupa	 dili	 bilmediği	 halde,	 İtalyanca,
Fransızca	 sözcükleri	mebzulen	Rusçaya	 karıştırarak	 konuşuyor.	Kimse	 pek	 bir
şey	 anlamıyor.11Bizde	 şimdi	 yaşanan	 süreç...	 Aslında	 bu	 bir	 düzen	 değil,
beşeriyetin	 içinde	 heyecanla	 devam	 ediyor.	 “Çok	 eğlenceli”	 demez	 de,	 “Çok
amusant”	veya	“çok	heyecanlıyım”	demez	de,	“çok	anxiété’m	yüksek”	der	veya
İngilizce	karışımlı	cümleler	kurulur.	Lüks	terzide	Fransızca,	bankacılar	arasında
İngilizceli	bir	dil	yaşar	ve	gülünç	örneklerle	halkın	her	kesimi	bu	dili	taklit	eder;
ama	kepaze	bir	taklitçilik	yanında,	bir	direnç	de	söz	konusudur.
18.	 yüzyıl	 Rusya’sında	 meselâ,	 Prens	 Çerkaskiy	 gelen	 ecnebilerle	 Rusçadan

başka	 dil	 konuşmuyormuş.	 “Çünkü	 Batı	 Avrupa’da	 kendi	 dillerinde
konuşuyorlar.	Biz	de	burada	böyle	yaparız”	diyor.	Benzer	 tepkileri	Osmanlı’da
da	 görmek	 mümkündür.	 Milliyetçiliğin	 geniş	 ölçüde	 tarih	 ve	 dile	 yüklenme
sürecine,	 meselâ	 bizim	 cemiyetimizde	 100	 sene	 evvel	 Ahmed	 Vefik	 Paşa	 ve
Şemseddin	 Sami’de	 rastlarız.	 İkisi	 de	 Yunanca,	 Batı	 dilleri	 ve	 Farsça	 bilirler.
Demek	 ki	 bir	 direniş	 söz	 konusudur	 ve	 büyük	 karışıklıklar	 söz	 konusudur.	 O
kadar	 söz	 konusudur	 ki	 şimdi	 verdiğim	 trajik	 misal	 bunu	 ifade	 eder	 sanırım.
Büyük	Petro,	sadece	Tüfekçileri	(Strelitziy)	idam	etmekle	kalmadı	biliyorsunuz,
kendi	veliahdını	da	idam	etmek	zorunda	kaldı.	Aleksey	Petroviç	kendisine	karşı
çıktığı	 için,	eski	Rusya	taraftarlarıyla	bir	olduğu	için,	babası	 tarafından	ortadan
kaldırıldı.
Rusya’da	bu	değişim	olurken,	Osmanlı	nasıl	bakıyor	Rusya’ya?	Rusya’yı	nasıl

değerlendiriyor?	 Vakanüvis	 Raşid,	 devletimizin	 resmî	 tarihçisi,	 Büyük	 Petro
1724’te	 öldüğü	 zaman;	 “Moskofların	 Çarı	 öldü.”	 diyor.	 “Naaşını	 bir	 yere
gömdüler,	 tebaasına	 ve	 devlete	 birtakım	 saçmalıkları	 ve	 çılgınlıkları	 getirdi”
diyor	Tarih-i	Naima.	Bir	kere	herkesin	“Büyük	Petro”	dediği	adamın	adı	bizim
memlekette	 “Deli	 Petro”dur.	 Hükümdara	 aklı	 başında	 hareket	 etmeyen	 bir	 çar



gibi	 bakılıyor.	 Çok	 ilginç	 ki	 bu	 tabiri	 bugün	 birtakım	 Rusya	 tarihçileri	 ve
Alexandre	 Benningsen	 gibi	 Ruslar	 dahi	 çok	 doğru	 buluyorlar.	 Profesör
Benningsen	 bir	 Rus	 asilzadesidir,	 Türk-Rus	 tarihçisidir.	 Ünlü	 bir	 uzmandır.	 O
açıkça	 yazmıştır	makalelerinde:	 “Petro’nun	 yaptıklarını	 en	 iyi	 değerlendirenler
Türklerdir,	ona	deli	derlerdi”	diyor.	Tarihçi	Raşid	dışında	meselâ,	Mehmed	Ağa,
bizim	Büyük	Petro	devrinde	yolladığımız	büyükelçi,	Büyük	Petro’nun	yaptığı	o
büyük	 törenler,	 askerî	 geçitler,	 balolar,	 falan	 hepsini	 tek	 cümleyle	 tarif	 ediyor:
“Çarın	 maskaralıkları...”	 1757	 yılında	 kızı	 Çariçe	 Yelizaveta	 zamanında
Rusya’ya	giden	Elçi	Şehdi	Efendi	 ise,	başka	bir	bakış	sahibi;	aynı	Yirmi	Sekiz
Çelebi	 Mehmed	 Efendi	 gibi	 opera	 olayını	 şöyle	 tarif	 ediyor:	 “Hanende	 ve
sazendeler	 usul-i	 garibe	 ile	 lisanlarınca	 velvele	 perdaz”	 olduklarını	 anlatıyor;
fakat	bir	otuz	sene	sonra	Mustafa	Rasih	Paşa,	ki	büyük	Katerina’ya	elçi	olarak
gitmiştir;	 Rusya’nın	 müesseselerini	 bayağı	 ciddi	 bir	 şekilde	 tarif
ediyor.12Rusya’nın	 tarihinin	 o	 dönemiyle	 uğraşanlar,	 onu	 çok	 enteresan	 bir
kaynak	olarak	değerlendiriyorlar:	“İmparatorluk	ayrı	bir	boyuttan	gözlenip	tarif
ediliyor”	diyorlar.
Aynı	 dönemde	Viyana’ya	 giden	 sefirimiz	 ve	Berlin’e	 giden	 sefirimiz	Ahmed

Resmi	 Efendi,	 o	 ülkeleri	 artık	 çok	 farklı	 şekilde	 tarif	 ediyorlar.	 Batı
medeniyetinin	 üstünlüğü	 bu	 sefaretnamelerde	 ortaya	 konuyor.	 Demek	 ki
toplumların	 değişmeleri	 sırasında;	 direniş,	 tasvip,	 çeşitli	 fikirler,	 çatışmalar
süregitmektedir.

1	Said	bin	Ahmed	el-Andulusî,	Kitâbü’t-Tabakat	ve’l	Umem,	Kahire	 (tarihsiz);	R.	Blachère,	Livre	 des
catégories	des	nations,	Paris,	1935;	B.	Lewis,	The	Muslim	discovery	of	Europe,	New	York,	1982,	s.	68.

2	 İbni	Haldun,	Mukaddime,	 Türkçe	 trc.	 Şeyhülislâm	 Pîrîzâde	 Mehmed	 Sahib	 Efendi,	 İstanbul,	 1275
(1859),	c.	l-2.

3	Reşidüddin,	Câmiü’t-Tevârih,	Histoire	Générale	du	Monde,	c.	I,	ed.	Quatremère,	Paris,	1836;	c.	II,	ed.
Blochet,	Paris,	1911.

4	Michel	Devèze,	l’Europe	et	le	monde	à	la	fin	du	XVIIIème	siècle,	Paris,	1970,	s.	3.

5	B.	Lewis,	“Other	People’s	History”,	American	Scholar,	c.	59/3,	1990,	s.	397	vd.

6	Seha	Meray,	Devletler	Hukukuna	Giriş,	c.	I,	A.Ü.	SBF	Yay.,	Ankara,	1968,	s.	25-30.

7	Zamanımız	tarihçilerinden	Omelijan	Pritsak	“Rus”	deyiminin	Avrupa	ve	Türkler	arasında	Ukraynalıyı,
“Moskoviç”in	de	bugünkü	Büyük	Rusu	karşıladığını	söyler,	ki	bu	halk	resminde	de	aynı	tabir	geçer.

8	A.	Cevdet	Paşa,	Tezâkir,	(yay.	C.	Baysun)	T.T.K.,	Ankara,	1967.	s.	217-219,	A.	Cevdet,	Tarih-i	Cevdet,
c.	l,	İstanbul,	1309,	s.	291.

9	B.	Lewis,	“The	West	and	the	Middle	East”,	Foreign	Affairs,	76/I,	Ocak-Şubat,	s.	114-116.

10	Mustafa	Selanikî,	Tarih-i	Selanikî,	İstanbul,	1281/1864.

11	Hans	Rogger,	National	Consciousness	 in	Eighteenth	Century	Russia,	Harvard	Univ.	Press,	1960,	s.



50-51.

12	İ.	Ortaylı.	“Reforms	of	Petrine	Russia	and	the	Ottoman	Mind”,	Journal	of	Turkish	Studies,	Harvard
University,	1987,	s.	45	vd.



I

Batılılaşma	Süreci	ve	Tepki

Değişme	 fikri,	 tavrı	 ve	 girişimi;	 tepkiyi	 ve	 tartışmayı	 da	 birlikte	 getirir.	 Bu
üniversal	bir	olaydır.	Her	toplumda	bu	kaos	kendine	göre	yaşanır,	ama	inanılmaz
benzerlikler	de	vardır.	Dolayısıyla	Avrupalılık	ve	Avrupalılaşma	18.	ve	bilhassa
19.	yüzyılda	bu	toplumların	ortak	problemi	haline	gelmektedir.	Şüphesiz	ki	tarz-ı
hayatımızın	değişmesi,	bilhassa	yönetici	 sınıfların,	yani	 toplumun	seçkinlerinin
uygarlık	anlayışının,	tavırlarının	değişmesi,	insanları	rahatsız	etmektedir.	Burada
çok	 ilginç	 direnişler	 vardır	 ve	 bu	 direniş	 biçimlerinin	 ne	 Müslümanlıkla	 ne
Ortodoks	 Hıristiyanlıkla	 alâkası	 bulunur,	 onlar	 herkes	 için	 geçerlidir.	 Meselâ,
Rusya’da	 Slavyanofillerden,	 yani	 Slav	 birliğini	 ve	 Rusya’nın	 kendi	 dini	 ve
ananeleriyle	 bu	 birliğin	 başında	 olmasını	 savunan	 Panslavistlerden	 Konstantin
Aksakov’un	“Dönelim,	Dönelim	Şanlı	Mazimize”	diye	bir	şiiri	vardır.	Aksakov,
Rusları	 Büyük	 Petro	 reformları	 öncesi	 Rusya’ya	 döndürmeyi	 amaçlamaktadır.
Nedeni	 de	 Büyük	 Petro’dan	 sonra	 Rusya’nın	 kişiliğini,	 ahlâkını	 kaybettiği,
ruhunu	kaybettiği	düşüncesidir.
Tabii	 batılılaşma	 başlayınca	 hemen	 her	 şey	 çok	 düzgün,	 güllük	 gülistanlık

olmuyor.	Toplumsal	müesseseler	yıkıldığı	gibi,	yerine	getirilenler	de	hiç	iç	açıcı
olmuyor.	Toplum	mühendisliği,	inşaat	mühendisliğine	benzemez;	istediğinizden
çok,	 öngörmediğiniz	 sonuçlarla	 karşılaşırsınız.	Herkes	 bilir	 ki	 18.-19.	 yüzyılın
Rusya’sı	 bir	 yandan	 Batı	 tipi	 ilmin,	 sanatların	 geliştiği,	 orduda	 birtakım



reformların	yapıldığı,	öte	taraftan	çok	fakir	şehirlerin,	son	derece	kötü	bir	ulaşım
sisteminin	ve	her	şeyden	evvel	de	adaletsiz	bir	ziraî	nizamın	yaşadığı	geniş	bir
ülkedir.	 Rusya’da	 köylülüğün	 yanında	 serflik,	 serfliğin	 yanında	 hiçbir	 iş
yapmadan,	 bazen	Knez	Vorontzov’un	 olduğu	 gibi,	 sayıları	 80.000’i,	 100.000’i
bulan	 toprak	 kölelerini	 tasarruf	 eden	 zadegânın	 bulunduğu,	 son	 derece	 geri
bazen	 ortaçağı	 aratacak	 bir	 toplum	 vardır.	 Böyle	 bir	 toplumda	 o	 zamanki
duruma,	 sorunlara	 deva	 arayan	 insanlar	 iki	 kategori	 oluşturmaktadırlar.	Birinci
zümre:	 “Az	 batılılaştık,	 Avrupa’yı	 taklit	 edemedik,	 oranın	 hukuk	 nizamını,
adalet	nizamını,	anlayışını,	malî	anlayışını,	iktisadî	nizamını	taklit	edemiyoruz”
derken;	 diğerleri	 de,	 “Efendim,	 böyle	 rezaletlere	 girdik,	 olacağı	 budur”
demektedir.	Bunların	arasında	Mihaylovski	ve	Aksakov	gibi	ciddi	bilgili	adamlar
da	göze	çarpıyor.	Tıpkı	19.	yüzyılın	Türkiye’si,	hatta	bugünün	Türkiye’si	gibi...
Unutmayın	 ki	 bu	 kavgalar,	 bizden	 100	 sene	 evvel	 yola	 çıkmalarına	 rağmen
Rusya’da	 da	 sürüyor.	 Aslında	 biz	 de	 değiştik;	 yani	 bugünün	 Türkiye’sini,	 19.
yüzyılın	 bir	 Türkü	 veya	 herhangi	 bir	 Doğulusu,	 mezarından	 kalkıp	 görse,
şaşıracağına,	 kendisini	 kaybedeceğine,	 “Hayret,	 bizim	 Şark	 milletlerinden
birinin	dilini	konuşuyorlar;	ama	kim	bunlar?”	diyeceğine	hiç	şüphe	yok.

Sultan	Abdülhamid’in	Grandük	Nikola’nın	ziyaretini	iade	etmek	üzere	Beylerbeyi	Sarayı’na	gelişi,
Kaynak:	The	Illustrated	London	News,	13	Nisan	1878.	(Ayşe	Yetişkin	Kubilay	arşivi).

Türkiye	çok	değişti;	ama	buna	rağmen	hâlâ	burada	bile	bu	tartışma	çıkıyor	ve
Rusya’da	bile	bugün	belirli	akımlar,	Rusya’nın	“batılılaşma”	denen	olaylarla	bu
girdaba	düştüğüne,	komünizm	denen	canavarın	da	bunun	bir	sonucu	olduğuna	ve



memleketin	 bu	 hale	 geldiğine	 işaret	 ediyorlar;	 çünkü	 hepiniz	 biliyorsunuz,
duyuyorsunuz,	şu	anda	Ruslar	hiç	iç	açıcı	bir	cemiyet	değil!	Birtakım	insanların
aç	 kaldığı,	 birtakım	 ihtiyarların	 evinden	 atılıp	 öldürüldüğü,	 öbür	 taraftan
birtakım	ahlâksızların	nasıl	para	harcayacağını	şaşırdıkları,	adaletsiz	yapısı	olan
bir	 toplum	 var	 Rusya’da.	 “Bu	 adaletsizliğin	 nedeni	 nedir?”	 dediğin	 zaman
birtakım	zümreler	rahatlıkla;	“Slav	ruhunu,	Hıristiyanlığın	ruhunu,	itidalini	yani
ılımlılığını	 kaybetmiş	 ahlâksız	 bir	 toplum”	 diyor.	 Onun	 için	 bu	 kavga	 hiçbir
zaman	bitecek	gibi	değildir.
Çok	ilginç	bir	şekilde	bütün	Doğu	Avrupa	ve	Ortadoğu’da	Batılılara	ortak	bir

isim	takılır,	“Frenk”	yahut	“Frank”.	Hiçbir	şey	değişmez.	Eski	Rusya	metinlerine
bakın,	 Franklardan,	 yani	Batılılardan	 söz	 eder.	 Bunların	 adı	Rusçada	 “Alman”
karşılığı	 “Nemze”dir.	 Toplumda	 batıcılar	 vardır,	 Batı	 karşıtları	 vardır.	 İran’a
bakın,	 bu	 yeni	 batıcı	 gruba	 “felâketzede”	 der	 gibi,	 “garpzedegi”	 derler.
“Garpzedegi”,	 yani	 garblılaşmanın	 felâketine	 uğramış	 şaşkınlar	 kalabalığının
hali	 ve	 düşünmesi...	 Bu	 terim	 literatürde,	 sözde	 ve	 siyasette	 çok	 yaşayan	 bir
kelimedir	ve	her	zaman	için	de	batılılaşma	bizdeki	bazı	ezbercilerin	tekrarladığı
gibi:	 “Efendim	 Japonlara	 bakın,	 kimonosunu	 çıkarmıyor,	 kendi	 âdetleriyle
yaşıyor;	ama	lokomotifi	alıyor”	üslubuyla	yürümüyor.	Hiç	öyle	değil.	Hiç	kimse
lokomotifi	 yalnız	 başına	 almamıştır.	 Lokomotifi	 alıp	 da	 kimonosunu	 üzerinde
tutmamıştır.	O	bir	efsanedir.
19.	 ve	 20.	 yüzyıllarda	 Japon	 dediğiniz,	 önce	 gözünü	 ameliyat	 ettirerek	 işe

başlamıştır.	 Avrupalıya	 benzemek	 için	 kısık	 gözünü	 ameliyat	 ettirmek	 bugün
kolay	olabilir;	ama	50-60	yıl	evvel	bunun	tam	bir	çılgınlık	olduğunu	söylemeye
lüzum	 yoktur.	 Bu	 ameliyatlar	 halen	 devam	 ediyor.	 İranlı	 hanımlar	 arasında	 da
burun	ameliyatı	yaygın,	bizde	de	sarışınlık...	Sevseler	de,	sevmeseler	de	Japonlar
Garb	müziğini	dinlemeye	başlamışlardır.	Japonlar	halen	operayı	 iyi	yapamıyor;
fakat	 öbürünü	 taklit	 etmeye	 çalışıyor,	 âdetlerini	 değiştirmeye	 uğraşıyorlar,
kısmen	 etki-tepki	 dönemleri	 vardır.	 Meselâ,	 İkinci	 Harbi	 yürütenlere	 “faşist”
diyorlar,	 böyledir	 ama,	 gelenekçi	 samuray	 zümresidir	 bunlar.	 İkinci	 Harbi
yürüten	Başbakan	Hideki	Tojo	ve	takımını	kastediyoruz.
Garblılaşmayı	benimseyen	gruplar	ve	kişiler	kadar	benimsemeyenler	ve	karşı

çıkanlarda	 da	 aynı	 hastalık	 arazları	 görülüyor.	 Tezatlar	 bizim	 tarihimizde	 de
çarpıcı	biçimde	görülür.	Bizim	tarihimizin	ilk	mûkim	elçilerinden	Mustafa	Sami
Efendi	vardır.	Bunun	kaleme	aldığı	bir	de	Avrupa	Risalesi	var.	Efendi,	Paris’te
başkâtiplik,	Viyana’da	müsteşarlık	ve	 en	 son	Tahran’da	 sefirlik	yapmıştır.	Hep
görevlerinden	 azledilip	 geri	 gelirdi.	 Devrin	 vakanüvisi	 Ahmed	 Lütfi	 Efendi,
onun	 azlini	 kendi	 örf	 ve	 âdetlerimizi	 önüne	 gelene	 kötüleyip,	 Avrupa’yı	 cânı



gönülden	övmesine,	bu	mealdeki	ölçüsüz	sözlerine	bağlar.13İşin	garibi,	bu	ateşli
Garb	 taraftarının	 elçiliklerdeki	 ikameti	 de	 dahil,	 ne	 burada	 ne	 de	 Avrupa’da
hiçbir	 Garb	 dilini	 öğrenemeyişidir.	 Bu	 farazi	 Garb	 taraftarları	 ve	 farazi	 Garb
düşmanları	 yanında,	 bulundukları	 Garb	 ülkelerini	 ateşli	 biçimde	 benimseyen
veya	dışlayanlar	da	vardır.	Aynı	 şekilde	Mustafa	Fazıl	Paşa’nın	yanında	harice
kaçarak	Yeni	Osmanlılar	dediğimiz	muhalif	siyasî	grubu	oluşturanlar	ve	sarıklı
ihtilâlci	 Ali	 Suavi	 ise,	 medrese	 eğitimli	 olmasına	 rağmen	Garb	 hukuku,	 Latin
alfabesi,	 Avrupa	 tarz-ı	 hayatı	 ve	 kadın	 eşitliği	 konularında	 radikal	 garbcı
görüşlere	sahiptir.	Hangisinin	Batı	dillerini	daha	iyi	bildiğini	bilmiyoruz.	Batı	ve
Doğu	dillerinin	dördünü,	beşini	iyi	ve	pekiyi	derecelerde	bilen	Şemseddin	Sami,
Ahmed	Vefik	Paşa,	Maarif	Nazırı	Münif	Paşa	gibi	zevat	ise,	ne	Garb	ne	de	Şark
propagandasına	 girmeden	 çeviri	 yapmak	 ve	 ansiklopedi	 ve	 lûgat	 hazırlamakla
ömürlerini	geçirmişlerdir	ve	saltanata	sadık	kalmışlardır.
Garb	dillerini	ve	dünyasını	tanımadan	radikal	batıcılık	yapan	Doğulu	okumuş

tipini	 en	 acımasızca	 hicvedenlerden	 biri,	 ilerde	 imparatorluğumuzun	 Arap
eyaletlerini	 parçalayan	 antlaşmaya	 adını	 verecek	 Mark	 Sykes’dır.	 Sykes,
muhtemelen	 İttihatçılara	 mensup	 pozitivist	 ve	 ateşli	 batıcı	 bir	 kaymakamla
konuştuktan	 sonra,	 “Yarım	yamalak	Fransız	 eğitiminin	yıkıcı	 etkilerinden”	 söz
ediyor.	Sir	Mark	Sykes	“hür	basın,	özgürlük”	gibi	kavramları	bilmeden	kullanan
bu	 radikal	 memur	 için	 böyle	 diyor.	 Öbür	 taraftan	 aynı	 bölgede	 (Palu)	 zavallı
Ermenileri	 ifsad	 eden,	 dış	 dünya	 hakkında	 yanlış	 bilgiler	 verip	 kışkırtan
yabancılardan	 (misyonerlerden)	 şikâyet	 ediyor.	 Müteakib	 olaylar,	 bu	 olayları
yaratanlar,	 katılanlar	 ve	 cereyan	 tarzına	 baktığımızda	 Sykes	 pek	 haksız	 da
sayılmaz.	 Batı	 kültürü	 ve	 dünyası	 Doğu’da	 dar	 bir	 çevrenin	 dışında	 farklı	 bir
görünümle	 illüzyon	 halinde	 yayılıyordu.14Batılılar,	 bazı	 Batı	 kurumlarını
Doğulular	 için	 lüks	olarak	görüyordu.	Nitekim	Mark	Sykes’a	benzer	bir	 tutum
içinde	 olan	 ünlü	 hukukçu	 A.	 Batbie,	 Napolyon	 döneminin	 sansür	 mevzuatını
(yayın	 öncesi	 sansür)	 Fransa	 için	 olumsuz;	 fakat	 bunu	 iktibas	 eden	 Rusya	 ve
Osmanlı	İmparatorluğu	için	uygun	bulur.15
Öte	 yandan	 Batı	 tarzı	 hayatı	 refahla,	 Doğulu	 kültür	 ve	 günlük	 hayatı	 ise

sefaletle	 aynîleştirip	 mukayese	 etmek	 moda	 olmuştu.	 Genelde	 iki	 cemiyetin
hayatını	ve	kültürünü	yakından	tanımayan	Osmanlılar,	sefaletten	nefret	ettikleri
ölçüde	 batıcı	 olmuşlardır.	 Zamanında	 çokça	 okunan	 bir	 risale	 Tüccarzade
İbrahim	Hilmi’nin	Avrupalılaşmak	başlıklı	 eseriydi.	Yayın	hayatımızın	bu	ünlü
kişisi	 kendini	 yetiştiren	 bir	 aydındır.	 Avrupa’da	 bulunmamıştır,	 daha	 doğrusu
ömrünün	 belirli	 bir	 safhasından	 sonra	 bazı	 yerlere	 geziler	 yapmıştır	 ve
müşahedelerine	göre,	Garb-Şark	ayrımı	ve	garblılaşma	modelleri	önermektedir.



Dikkati	çeken	husus,	gözlemlerinin	yaygın,	kabul	gören	veya	bolca	tekrarlanan
gözlem	 ve	 öneriler	 olmasıdır.	 Bu	 gibi	 gözlem	 ve	 fikirleri	 başkaları	 da	 öne
sürmüştür.	 İbrahim	 Hilmi’nin	 “Avrupalılaşmış	 aile”	 dediği,	 her	 şeyden	 önce
İstanbul’un	 belirli	 semtlerinde	 ortaya	 çıkan	 zengin	 bürokrat	 veya	 tababet	 ve
tüccarlık	gibi	serbest	meslekle	geçinen	aile	tipidir.	Eski	tip	aile	ise,	şehrin	büyük
kesiminde	 yaşayan	 fakir	 İstanbul	 ailesidir.	 Fakir	 olduğu	 için	 imkânları	 kısıtlı,
eğitimi	kıt	 aile	 fertlerinden	oluşmaktadır.	Batılılaşan,	 zenginleşen	ailenin,	nasıl
bir	 kültürel	 seyir	 izlediği	 zamanımız	 sosyolojisinin	 mevzuudur;	 ama	 herhalde
İbrahim	 Hilmi’nin	 çizdiği	 portre	 ve	 kompozisyon	 ile	 bu	 gibi	 ailelerin	 büyük
ölçüde	bir	alâkası	yoktur.16
Garbı	bilmeden	sevenler	olduğu	gibi,	hiç	görmeden	ve	bilmeden	nefret	eden;

Garblı	 birey	 ve	 aile	 için	 tasvirlerde	 bulunanlar	 da	 vardır.	 Her	 iki	 grubun
ihsaslarında	 doğruluk	 payı	 olabilir;	 ama	 Doğulular,	 Batı	 hakkında	 kaleme
aldıkları	 bazı	 seyahatnamelerden	 de	 anlaşıldığı	 üzere,	 bu	 dünyayı	 yüzeyden
tanımışlardır.
Batılılaşma	 uzun	 karmaşık	 bir	 süreç.	 Temelleri	 uzun	 zamanda	 atılıyor.

Batılılaşma	kısa	zamanda	olup	bitmiyor.	Japonya	için	tekrarlanan	şudur:	1854’te
Commodore	Perry	gelmiş;	gemiler	topları	limana	tehditkâr	biçimde	çevirmişler,
Japonlar	da	korkmuş,	“Haydi	batılılaşalım”	deyip	işe	başlamışlar.	Bu	bir	efsane.
Japonya,	 16.	 yüzyılda	 Batılıları	 sokmadı	 limanlarından	 içeri;	 çünkü	 ticarî
kapasitesi,	dengesi	müsait	değildi	buna,	ama	ithal	edilen	fakir	hamulenin	içinde
her	 zaman	 kitap	 vardı.	 Bu	 konuya	 ehliyetle	 değinen	 meslektaşımız	 Selçuk
Esenbel’in	çalışmalarına	bakalım:	Japonya’da	16.	asırdan	beri	babadan	oğula	ırsî
olarak	 geçen	 bir	 mütercimlik	 var,	 böyle	 bir	 dal,	 meslek	 var.17Bunlar	 kitap
çeviriyor.	 Her	 kitabı	 çeviriyor.	 Botanik,	 kimya,	 tıp	 bilhassa.	 O	 tıp	 kitapları
çevriliyor,	ona	göre	kadavra	da	kesiliyor	ve	anatomi	yapılıyor.	Meselâ	Rusya’da
o	sırada	kadavra	teşrihi	yapılmıyor,	Türkiye’de	ise	hiç	yapılmıyor.
Çok	 meşhur	 olaydır	 bilirsiniz;	 Büyük	 Petro	 17.	 asrın	 sonunda	 Hollanda’ya

gittiğinde	 (bu,	 bir	 çarın,	 bir	 devlet	 reisinin	 normal	 gezisi	 değil,	 çok	 uzun	 bir
ikametti)	 orada	 birtakım	 müesseseleri	 tetkik	 etti.	 Hatta	 Büyük	 Petro,	 kendisi
gemi	 yapım	 çıraklığı	 öğrenmiş,	 çırak	 ve	 kalfa	 olmuş,	 berat	 almıştır.	 O	 sırada
kadavra	 bugünkü	 gibi	 kesilmezdi;	 yani	 mikrop	mefhumu	 henüz	 bugünkü	 gibi
bilinmiyordu.	 Fenol	 kullanılmıyor	 ve	 cesedi	 açıkta	 teşrih	 ediyordu	 cerrahlar.
Bilhassa	 Hollanda,	 tıp	 tarihinde	 Bologna’dan	 sonra	 anatominin	 en	 geliştiği
bölgelerden	biriydi.	Ameliyatların	da	en	fennîsini	yaparlardı	 (o	çağ	 için	bu	fen
dediğin,	afyonla	veya	fakirleri	ucuz	olsun	diye	düpedüz	şarap	içirip	uyuşturarak
ameliyat	yapmaktı).	Çar	ve	maiyyeti	açıkta	çalışan	cerrahın	yanından	geçerken



ceset	 kokuyor;	 çarın	 maiyyetindeki	 Rus	 soyluları,	 boyarlar,	 burunlarını
tutuyorlar.	 Petro	 onlara	 bağırıyor;	 “O	 âlim	 ceset	 üzerinde	 çalışıyor,	 siz
burnunuzu	 tutuyorsunuz,	 yaklaşıp	 öğrenmezseniz,	 cesedi	 dişlerinizle
parçalattırırım	size.”	Meselâ,	18.	yüzyılda	Rusya’da	başlayan	kadavra	üzerindeki
anatomi	 çalışması	 Türkiye’ye	 19.	 yüzyılda,	Mekteb-i	 Tıbbiye	 sayesinde	 geldi.
Japonya	ise,	bunu	16.	asırdan	beri	yapıyor,	 tıpkı	Hollandalılar	gibi.	Tıp	ilminin
adı	 Japonya’da	 “Hollanda	 bilimi”ydi.	Onlar	Kant’ı	 tanıyorlardı.	 Biz	Kant’ı	 ne
zaman	 tanıdık?	 19.	 yüzyılda	 ve	 yanlış	 olarak	 tanıdık.	 Bütün	 kavramları	 yanlış
çevirmişiz.	Japon,	Kant’ı	ve	diğerlerini	zamanında	tanıyor.
Demek	bu	 batılılaşma	 akşamdan	 sabaha	 olacak	 bir	 şey	 değil;	 çünkü	 bir	 kere

insanların	 tarz-ı	 hayatının,	 dünya	 görüşünün	 zedelenmesi	 söz	 konusu,	 direnme
söz	konusu	ve	o	direnç	dolayısıyla	da	değişmenin	yavaş	yavaş	saparak	oluşması
söz	konusu.	Meselâ	hukuk	reformuna	çok	önceden	19.	asırda	başlamışız.	Buna
karşılık,	Romanizasyon	 sürecini	 ancak	1926’da	 tamamlayabilmişiz.	Türkiye’de
hukukun	Romanizasyonu	tamam	bir	asırlık	süreç.	Bir	toplum,	ticaret	hukukunu,
iç	 ticaretini,	 denizcilik	 hukukunu,	 deniz	 ticaret	 hukukunu	 alabilir,	 hatta	 ceza
hukukunu	 alabilir.	 Osmanlı	 Devleti	 Fransız	 ceza	 kanunlarını	 aldı;	 ama	 İslâm
ceza	hukuku	olan	“ukubat”	ile	Avrupa	ceza	prensipleri,	ikisi	bir	arada	yürüdü;	bu
bir	 düalizmdi.	 Cevdet	 Paşa,	 Avrupa	 (Fransız)	 Medenî	 Kanunu’nun	 kabulü
gündeme	 gelince,	 bunu	 önlemek	 için	 İslâm	 hukukunun	 paralel	 mevzuatını
Mecelle	başlığıyla	 kodifiye	 etti,	 ama	 aile	 hukukuna	 hiç	 elini	 süremedi;	 çünkü
hassas	 konudur.	 Japonya	 ise,	 Osmanlı’ya	 ve	 Rusya’ya	 göre	 bu	 konuda	 daha
çabuk	 davrandı.	 1894’te,	 hem	 de	 bizim	 gibi	 İsviçre	Medenî	Kanunu’nu	 değil;
çok	daha	soyut,	karmaşık,	daha	doğrusu	iyi	hukuk	bilmeyi	gerektiren	bir	ifadeye
sahip	 olan	 Alman	 Medenî	 Kanunu’nu	 iktibas	 etmiştir.	 Biz	 1926’da	 Alman
Medenî	Kanunu’nu	 tercüme	ve	adapte	etseydik	epey	güçlük	çekerdik.	Bizim	o
zamanki	camianın	hukuk	bilgileri	buna	müsait	değildi.
1926’da	 bize	 Prof.	 Hirsch	 veya	 Prof.	 Schwarz	 gibilerinin	 gelmesi	 de	 söz

konusu	değildi.	Henüz	Almanya’daki	Hitler	felâketi	ufukta	görünmediği	için	biz
o	 profesörlerin	 oradan	kaçıp	 gelip	 bize	 hukuk	öğreteceğini	 bilemezdik.	Hukuk
eğitimi	denen	dal	bayağı	zordur.	Oysa	Japonya	bu	eğitimi	daha	evvel	becermiş,
19.yüzyılın	 sonunda	 bu	 Romanizasyon	 sürecini	 tamamlamıştır.	 Demek	 ki
batılılaşma	 konusunda,	 “Biz	 ananemizi	 koruruz,	 ananemizi	 koruyarak	 tekniği
alırız”	 gibi	 yorum	 ve	 projeler	 maalesef	 yürümüyor.	 Batılılaşmanın	 reçetesi	 o
kadar	 basit	 değil;	 hayatın	 bütün	 kompartımanlarındaki	 değişmeyi	 birlikte
yapmanız	 gerekiyor.	 Bunun	 için	 topluma	 nasıl	 bir	 yönlendirme	 ve	 hareket
vereceksiniz,	eğitimi	nasıl	ayarlayacaksınız,	bütün	bunlar	sancılı	sorunlardır.	Bu



sorunlar	yumağı	Türkiye’nin	gündeminde,	o	günden	bugüne	hep	var	olduğu	gibi,
bundan	sonra	da	var	olacaktır.
Aslında	 bizim	 için	 var	 olan	 mesele	 Avrupa	 için	 yok	 mudur?	 Vardır.	 Yani

İskandinavlarla	 Almanlar,	 onlarla	 birlikte	 Britanyalılar,	 derken	 İtalyanlar,
İspanyollar	bir	araya	gelecekler,	bir	tarz-ı	hayatı	yaşayacaklar.	Bu	nasıl	mümkün
olacak?	 Görünüşte	 bütün	 Avrupa	 laikleşmiş,	 kilise	 ile	 devleti	 ayırmış;	 ama
“kilise	 ile	 devleti	 ayırdınız”	 diye	 Katoliklik,	 İspanya’nın	 ve	 İrlanda’nın	 hele
Polonya’nın	hatta	İtalya’nın	hayatından	çıkmış	mı	tamamen?	Bunlar	nasıl	olacak
da	Protestan	tarzın	ve	kültürün	içine	girmiş	İskandinavla,	Almanla	yaşayacaklar
veya	Macaristan	 için	 Katoliklik	 nedir?	 Fransa	 için	 nedir?	 Fransa	 için	 mevcut
olan	Katoliklik,	Macarlar	ve	Polonyalılar	için	aynı	şey	değildir;	çünkü	Polonya
ve	Macaristan	Katolisizmsiz	düşünülemez.	Demek	ki	benzer	problemler	dünün
Avrupa’sında	 olduğu	 gibi,	 bizim	 zamanımızda	 da	 mevcuttur.	 Kuşkusuz
Hıristiyan	mezheblerin	 birbirine	 karşı	 konumu	 ile	 İslâm	 aynı	 şey	 değildir.	 Bu
farklılıklar	bir	arada	gerçekten	güzellik	mi,	yoksa	tatsızlık	mı	yaratacak?
“Batı	Türkiye’yi	dışlamıştır”	sloganı	çok	telaffuz	edilir.	Batı	Türkiye’yi	kendi

içinde	 görmüyor;	 biz	 de	 Avrupa’yı	 kendimizle	 birlikte	 görmüyoruz.	 Geçmiş
asırlarda	bunu	çok	açık	bir	şekilde	söyleyip	ifade	ediyorduk;	bugün	daha	kapalı
bir	 şekilde	 ifade	 ediyoruz.	Bugün	 bizim	 için	 hâlâ	Batı	Batı’dır,	 gerçi	 birtakım
kurumları	 benimsemişiz;	 ama	birtakım	konuları	 ve	 zıtlıkları	 tartışmayı	 da	 tabu
addediyoruz.	 Kısacası,	 bunlar	 artık	 tartışılmaz,	 bu	 yola	 girdik,	 “Avrupa	 ile
birleşeceğiz”	 diyoruz.	 Bu,	 garip	 inatçı	 bir	 tutumdur.	 Türkiye	 şu	 sıralar	 bu
konudaki	ayrılıkları	tartışmayı,	abartmayı,	vurgulamayı	–Türkçe	tabiriyle	yarayı
sancımayı–	hoş	görmemektedir.	Yani	 itici	bir	 tutum	içindedir,	bu	bir	deve	kuşu
politikası	ve	ilginç	bir	yaklaşımdır.	Türkiye’nin	batılılaşma	tarihinde	resmen	70
yıllık	 bir	 hazırlık	 devresi	 söz	 konusudur;	 fakat	 batılılaşma	 sorunu,	 batılılaşma
olayı,	 hiç	 şüphe	 yok	 ki	 çok	 daha	 eskidir.	 Bu	 eski	 meselenin	 ortaya	 çıkışı
önemlidir.
“Frenk”	dediğimiz	dünya,	 bizimle	birlikte	Doğulu	Hıristiyanların	 da	 “Frank”

dediği	 dünya,	 nasıl	 giriyor	 bizim	 içimize	 bunun	 üzerinde	 durmamız
gerekmektedir.	Evvelâ	ordularıyla	gelmek	istedi,	yani	direnemediğiniz	takdirde,
ordularıyla	ülkeyi	istilâ	edecekti.	O	takdirde,	askerliğin	ıslahı	son	derece	önemli
bir	meseledir.	Meselâ	III.	Ahmed	devrinde	yaşanan	bir	olay	var:	Barutu	patlatıp
gülleyi	attıktan	sonra	top	birdenbire	çok	kirleniyor.	Barut	artığı	dolduruyor	içini
ve	 böyle	 birkaç	 atıştan	 sonra	 âdeta	 tıkanıyor	 namlu,	 onu	 temizlemeniz	 lâzım
yoksa	 ters	 patlama	 olabilir.	 Bunu	 fırçalarla	 temizleyeceksiniz!	 Nasıl
temizleyeceksiniz	 o	 tunç	 dökmenin	 üzerindeki	 barut	 artığını?	 Öyle	 her	 fırça



temizleyemiyor;	bir	 tek	fırça	var	dayanabilen,	domuz	kılından	fırça.	Bu,	büyük
bir	 mesele	 oluyor.	 “İslâm	Ordusu’nun	 toplarını	 domuz	 kılıyla	 mı	 temizleriz?”
diye	 mesele	 çıkartıyor	 birtakım	 gruplar.	 Bu,	 yecuzu,	 layecuzu	 –caizdir,	 caiz
değildir–	münakaşasını	kesmek	için	o	sırada	caizdir	diye	fetva	çıkarmak	isteyen
adam:	“Camilerin	hangi	fırçayla	badanasını	yapıyorsunuz?”	diye	soruyor.	Onlar
da	domuz	kılıymış.	Burada	mesele	sadece	domuz	kılı	değil,	bir	 rahatsızlık	var.
Yani	 15.	 yüzyılda	 zamanın	 büyük	 tophanelerinden	 birini	 meydana	 getiren,
zamanın	 tersanelerinden	 birini	 kuran	 devletin,	 artık	 nizamını	 değiştirmesi	 söz
konusu.	Rahatsızlık	yaratan	domuz	kılından	çok,	bu	nizam	değişikliği.
Cerrah	yetiştireceksiniz,	asker	telef	olmasın	diye.	Eskiden	cerrah	yok	muydu,

vardı;	 ama,	 o	 cerrah	 artık	 işe	 yaramıyor.	 Ordu	 için	 yeni	 tip	 cerrah
yetiştireceksiniz;	 onu	 imtihan	 edeceksiniz,	 ona	 göre	 diploma	 vereceksiniz,	 bu
işlem	 birtakım	 insanları	 gayrimemnun	 hale	 getiriyor.	 Yobazlar	 matbaaya
karşıymış.	 Peki	 ama,	 yeterince	 okuyan	 olsa,	 kitaplar	 Venedik’te	 basılır	 gelir
(Viyana	 ve	 Venedik’te	 o	 zaman	 Arap	 harfli	 matbaalar	 var	 ve	 Türkçe	 kitap
basılıyor).	Nitekim	Ermeni	Mehitaristleri	Arapça	 İncil	 basıyorlar,	 Türkçe	 İncil
basıyorlar	 eski	 harflerle,	 getirilip	 buraya	 dağıtılıyor.	 O	 gelir	 de	 başka	 kitap
gelmez	mi?	Mesele	o	değil.	Mesele,	kitap	okunmuyor	zaten;	el	yazması	yetiyor,
bir	 eserden	50	kopya	olsa	–en	yüksek	 talep	de	odur–	oradan	oraya	dolaşıp	bir
kişi	 okuyup,	 50	 kişi	 dinliyor	 ve	 maksat	 hasıl	 oluyor.	 O	 toplumda	 her	 eve
kütüphane	kurup,	kitap	doldurmak	diye	bir	hastalık	yok	bugünkü	gibi.	Yahudiler,
Ermeniler	matbaa	kurmuş	da	bir	şey	mi	olmuş;	parlak	bir	netice	mi	hasıl	olmuş?
200-300	senede	birkaç	dua	kitabı	ve	edebî	kitapla	yetinmişler.	Bastıkları	kitabın
kaç	kalem	ve	kaç	adet	olduğuna	bakmalı...	Nitekim	Rusya’ya	matbaa	16.	asırda
girdi;	 ama	 ne	 basıldı?	 Asıl	 kitap	 basıp	 okuma	 18.	 yüzyılın	 işidir.	 Demek	 ki
kitaba	karşı	talep	yoktu.	Bu	gerçekçi	bir	batılılaşma	kıstası	değildir.
Batı’nın	 hayatına	 girerken,	 insanların	 psikolojik	 direniş	 noktaları	 vardı.	 Bazı

diyaloglar	vardır	ki	kitaplara	kadar	geçmiştir.	Hatta	çok	ilginç	diyaloglar	ecnebî
dil	 kitaplarına	 kadar	 geçmiştir.	Meselâ,	 17.	 asırda	 Jacob	Nagy	Harsabany	 diye
bir	Macar	geliyor	ve	Türkçe	Öğretim	El	Kitabı	 yazıyor;	Türkçe	öğretmek	 için
kaleme	 alınmış	 –Latince/Türkçe–	 ve	 Türkçenin	 Latin	 harfleriyle	 yazıldığı	 ilk
kitaplardan	 biri	 bu...	 Meselâ	 şöyle	 başlıyor:	 Yanındaki,	 “Ört	 başınu,	 ayuptur”
diyor.18	Burada	 kullanılan	 diyalogun	Türkçesinin	 pek	 hoş	 ve	 bugünküne	 yakın
olduğunu	 görüyoruz.	 Demek	 ki	 şapka	 çıkarıp-şapka	 giymekten	 başlayan	 bir
kültür	çatışması	herkesin	dikkatini	çekmiş.
Buradaki	 terslikten	 başlayarak,	 veya	 “Siz	 böyle	 temizlenirsiniz,	 biz	 böyle

abdest	 alırız”;	 “Sen	 bunu	 yersin,	 ben	 bunu	 yerim”den	 başlayarak	 Batı	 ile	 bir



kültür	çekişmesi	var	ve	bu	soğukluk,	çok	üniversal	bir	şeydir.	Batı	insanına	bakış
tarzı,	Alman’a	bakış	tarzı,	Rus	edebiyatında	nasılsa	bizde	de	öyledir.	Çok	ilginç
bir	 şeydir,	 20.	 yüzyılın	 başına	 gelmiş	 olan	 Rusya,	 artık	 zannedersiniz	 ki
batılılaşmıştır.	Hayır!	Hâlâ	Batılılara	karşı	nefret	duyuyorlar,	şüphe	duyuyorlar,
uzaklık	duyuyorlar.	Meselâ,	20.	yüzyıl	başının	ünlü	Rus	yazarı	Kuprin’in	Yama
adlı	 tiyatro	 eseri	 bir	 genelevde	 geçer.	 Genelevin	 patronu	 bir	 Alman	 kadındır.
Rusya’ya	 gelmiş	 yerleşmişlerden	 biridir.	 O	 kötü	 Alman	 aksanı	 ve	 bozuk
Rusçasıyla	 genelev	 sakinlerine	 günlük	 direktifi	 verir:	 “Ben	 size	 disiplini
öğretirim,	 Ruslar	 aptal	 ve	 tembel	 bir	 millettir,	 disiplin	 yoktur,	 size	 disiplini
öğretmek	 lâzım,	 böyle	 çok	 iş	 çıkar.”	 der.	 Kuprin	 onun	 aksanıyla	 ilginç	 bir
biçimde;	 Batılının	 Rusya’yı	 hâlâ	 Şarklı	 olarak	 gördüğünü	 belirtir;	 ama	 bir
yandan	 da	Batı’ya	 kinini	 kusar.	Rusya	 hâlâ	 kendini	 Şarklı	 olarak	 görmektedir.
Öyledir.	 Hâlâ	 iki	 dünya	 birbirine	 zıttır	 ve	 bu	 zıtlıklar	 bazen	 komediye,	 hicve
varacak	şekilde	ifade	edilmektedir.
Onun	 için	 Tanzimat	 edebiyatına	 baktığınız	 zaman,	 bilhassa	 Ahmed	 Midhat

Efendi’de	 “Batılı	 böyledir,	 Şarklı	 böyledir,	 Beyoğlu	 böyledir,	 İstanbul	 tarafı
böyledir”	edebiyatını	bütünüyle	görürsünüz	ve	Felâtun	Bey’le	Rakım	Efendi’nin
kişiliğinde	bu	iki	zıt	tip	çizilir.	Birisi	işini	yapan,	terbiyeli	bir	Osmanlı,	dinine	ve
ananesine	 bağlı;	 öbürü	 zıpır,	 batılılaşma	 meraklısı,	 alay	 konusudur.	 Meselâ,
Tanzimat	devrinin	meşhur	bürokratlarından	biri,	“Mahşer	Midillisi”	denen	Kâmil
Bey,	 Fuad	 Paşa’nın	 kayınbiraderidir,	 “Altıncı	 Daire	 Belediye	 Reisi”	 olmuştur
(Beyoğlu	Belediye	Başkanı).	Onun	Fransızcası	 ile	çok	alay	edilir.	“Les	affaires
sont	devenues	fourchette:	İşler	çatallaştı”,	veya	“Ol	bâbda	irade	efendimindir;	à
cette	porte	irade	à	mon	seigneur”	gibi	çevirileri	alay	konusudur.	Bu	Kâmil	Bey,
sahte,	 kötü	 batılılaşma	 örneği	 olarak	 gösterilen	 tiplerdendir.	 Demek	 ki	 18.
yüzyıldan	19.	yüzyıla	geçişte	bile	Batı	karşısında	bu	 tür	 ikirciklenmeler;	bu	 tip
dökülmeler	vardır.

Türk’ün	Gözünde	Avrupalı

Bazı	 vesikalar	 üzerinde	 duralım:	 Kırım	 Savaşı,	 biliyorsunuz	 Osmanlı
Devleti’nin	 Rusya	 karşısındaki	 ölüm	 kalım	 savaşlarından	 birisidir.	 Bu,	 Türk
cemiyetinde	 Batı’ya	 karşı	 ister	 istemez	 bir	 yumuşama	 meydana	 getirmiştir.
Birtakım	 tarih	 literatürümüzde	 umumî	 nokta	 şudur:	 Mustafa	 Reşid	 Paşa
batıcıydı;	 fakat	 ondan	 daha	 beteri	 Fuad	 Paşa’ydı.	 Bunlar	 sefaret	 ajanıydı,
Batılılara	her	şeyi	verdiler.	Tabii	ki	bunlar	mesnetsiz	değerlendirmeler.	1853’te
savaşa	 giriyorsunuz	 Rusya	 ile	 ve	 o	 savaşta	 Batılılar	 sizi	 destekliyorlar.	 Gerçi



çıkar	 için	desteklediler;	 fakat	 şunu	görüyor	 İstanbul	ahalisi:	Gencecik	çocuklar
gemilere	 biniyor,	 oraya	 sevk	 ediliyor,	 gelmiyor	 ya	 da	 sakat	 geliyor.	 Yani	 “o
gâvur”,	 ilk	defa	bizim	 için	ölen,	bizim	çocuklarımızla	birlikte	çarpışan,	onlarla
birlikte	 ölen,	 onlarla	 birlikte	 sakat	 kalıp	 dönen	 adam.	 Dolayısıyla	 Türk
kamuoyunda	 “gâvur”	 diye	 bakılan	 ve	 “Frenk”	 denen	 bu	 insana	 karşı	 bir
yumuşama	 meydana	 geldiği	 açıktır.	 Bu	 çok	 ilginç	 bir	 gelişme;	 çünkü	 ondan
sonra	 yan	yana	yaşarken	bazı	 tavizlerin	 verilmesi	 söz	 konusu	oluyor.	Bu	 taviz
sadece	devlet	düzeyinde	değil,	âdeta	kapalı	bir	kontrat	sistemiyle,	sosyolojik	bir
kontrat	sistemiyle	bütün	kavim,	bütün	bir	millet	tarafından	veriliyor.
Batılı	bizi	çok	önceden	beri	incelemeye	başlamış.	Biz	ise	Batı’yı	tanımıyoruz.

Nadir	 istisna	 Evliya	 Çelebi’dir.	 Bu	 çok	 gerçektir,	 yani	 Evliya	 Çelebi’yi
okuduğunuz	 zaman	muhteşem	 sayfalar	 görürsünüz.19Bir	 kere	 her	 birinin	 lisanı
konusunda	 örnekler	 veriyor.	 Örneklerle	 Bavyera	 lehçesini	 kaydediyor.	 Evliya
Çelebi’nin	 kulağı	 o	 kadar	 iyi	 ki,	 bize	 bir	 sürü	 Kafkas	 dillerini,	 lehçelerini
kaydetmiştir.	Bugün	bazı	Kafkas	lehçeleri	kaybolmuş	neredeyse.	Filologlar	dört
elle	 sarılıyor	 yazdıklarına.	 Keşke	 Arap	 harfleriyle	 yazmasa;	 çünkü	 sesliler
olmadığı	 için	 her	 zaman	 veremiyor	 fonetik	 karşılığını	 kaydettiği	 kelimelerin...
Bavyera	 lehçesiyle	 cümleler	 yazmış.	Evliya’da	Batılıyı	 tanıma	var.	Batı	 devlet
sisteminin	 tarifi	 var.	Meselâ,	 çok	 ilginç	 bir	 şey,	 birlikte	 Viyana’ya	 gittiği	 Elçi
Karamanlı	 Mehmed	 Paşa	 (Beylerbeyidir)	 şehre	 atla	 mı	 girilecek,	 arabayla	 mı
girilecek	 tartışması	 yapıyor.	 Kayzer’in	 adamları,	 “Araba	 yollayacağız,	 ona
bineceksiniz”	 diyorlar.	Beylerbeyi	 diyor	 ki:	 “Bizde	 arabaya	 kadınlar	 biner,	 biz
atla	 gelelim”;	 öbürleri,	 “atla	 sırf	 Kayzer	 geçer	 şehirlerden”	 diyorlar.	 Cevap:
“Bizi	 alâkadar	 etmez”.	 Sonra	 sefaret	 heyetleri	 doyuruluyordu,	 biliyorsunuz.
Bilhassa	 bizde	 İran	 ve	 Avusturya’dan	 gelen	 kalabalık	 elçilikleri	 beslemek,
geçtikleri	 şehirler	 için	 bir	 yüktü.	 Tabii	 karşılığı	 da	 veriliyordu.	 Avusturyalı
yetkililer:	 “İşte	 bu	 kadar	 yemek	 gelecek”	 deyince,	 “Yok	 bu	 yetmez”	 deniyor.
Avusturyalılar,	 “O	 zaman	 bu	 miktarı	 vermek	 için	 merkezden	 izin	 alacağız”
diyorlar.	 Paşa:	 “İki	 kap	 yemek	 için	 İmparatora	mı	 soruyorsunuz?	Ne	 nâkis	 bir
şey,	biz	önce	kaleyi	fetheder,	sonra	padişahımıza	haber	veririz”	diyor.	Bu	ilginç
bir	karşılaştırma.
Osmanlı	 belirli	 çağlarda	 Batı’yı	 merak	 ötesinde	 ciddiyetle	 incelemedi.

Müslüman	 için	Müslüman	dünyasının	dışındaki	bölge	dârü’l-harb’dir	ve	orada
yaşayanlar	harbîdir.	Onlar	içeride	yaşayan	gayrimüslimden	de	farklıdır,	içerideki
gayrimüslim	 zımmîdir.	 Belirli	 vergilerle,	 mükellefiyetleri	 karşılığında	 himaye
edilir.	Halbuki	 teorik	olarak	bir	harbî	öldürülmelidir,	malı	da	yağmalanmalıdır.
Bunun	 istisnası	 ancak	 “aman”	 (garanti	 izin)	 alarak	 gelen	 harbî	 için	 söz



konusudur.	Dikkat	edin	gelen	 ister	 sefir,	 ister	hacı,	 ister	 tüccar	olsun	statü	 fark
etmez.
Bu	kuralın	nasıl	 yumuşatılacağı	 söz	konusudur;	 arada	bir	 ahitname	olacaktır,

aman	verilecektir	dedik.	Bu	şartlar	tahtında	harbî	bir	memlekette	bir	Müslüman
tüccarın	 bulunması	 veya	 elçinin	 bulunması	 da	 mümkündür;	 fakat	 yerleşip
yaşaması	 söz	 konusu	 değildir.	 İslâmiyet	 bunun	 hukukî	 vechesini
düzenlememiştir.	Tam	aksine	Endülüslü	hukukçulardan	Vanşarisî’ye	bakarsanız,
“En	iyi	ve	adil	idare	edilen	bir	harbî	ülkede	(kefere	ülkesi;	diyar-ı	küfr	de	denir)
yaşamaktansa,	en	zalim	ve	kötü	idare	edilen	İslâm	ülkesinde	yaşamak	evlâdır.”20
İlginç	bir	kural	ve	ictihad	bu;	çünkü	iyi	muamele	gördüğü	yerde	azınlıklar	erirler
(asimile	edilirler).	İslâm	Hukuku’nun,	Endülüs’ün	düşmesinden	sonra	va’zettiği
kural,	 Müslümanın	 harbî	 ülkede	 yaşamamasıdır.	 “Göç	 edin”	 diyor	 ve
Müslümanlar	elden	çıkan	ülkeden	daima	göç	eder.	Ne	zaman	bu	ülkelerde	kalıp,
yaşamaya	başlamışlar?	Çünkü	Osmanlı	devrinde	artık	kolonilerdeki	Müslüman
sayısı	bağımsız	hükümran	İslâm	ülkelerindekini	neredeyse	kat	be	kat	geçmiş,	19.
asırda	 dünyada	 300	 milyon	 Müslüman	 yaşıyorsa,	 İran	 ve	 Osmanlı
İmparatorluğu’nda	oturanlar	bunun	dörtte	biri	bile	değil...	Dolayısıyla	200	küsur
milyon	 insan,	Hindistan,	Endonezya,	Doğu	Afrika,	Rusya	gibi	harbî	ülkelerde,
kolonilerde	 yaşıyor.	 Ancak	 bu	 zamanda	 biz	 Batı’yı	 tanımaya,	 Batı	 üzerinde
düşünmeye	başlamışız	ve	bu	tabii	soğukkanlı	bir	düşünme	olmamış.	Son	derece
fevrî,	hamasî	dediğimiz	bir	siyasî	söylemle	ortaya	çıkmış	bir	Batı	dünyası	tasviri
söz	 konusu.	 Ama	 Türkiye,	 yani	 19.	 yüzyılda	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 –sadece
Batı’yı	değil–	İran’ı	da	tanımamaktadır.
Batılılaşmada	ikinci	kategori	ülkelerden	Japonya	ve	Rusya’dan	farkımız	budur;

çünkü	 onlar	 yaşadıkları	 veya	 karşı	 karşıya	 kaldıkları	 dünyayı	 bizden	 daha	 iyi
inceleyip	öğrenmek	durumundaydılar	 ve	bütün	dünyayı	 çok	 iyi	 öğreniyorlardı.
Bizde	 ise,	 bu	 hastalığın,	 bu	 ihmalin,	 bu	 nakîsenin,	 bugün	 de	 devam	 ettiğini
söylemek	mümkündür.

Batılılaşma	Olayının	Nedeni	ve	Nasıl	Karşılandığı

Türk	batılılaşması	adı	konmadan	ve	üzerinde	tartışılmadan	zarurî	sebeplerden
ötürü	başlamıştır.	Bu	süreçle	karşılaşınca	ve	içine	girilince	Batı	(yani	Avrupa’nın
batısı)	 tartışılmaya	 başlamıştır.	 Bu	 olayın	 etrafında	 da	 ideolojik	 tutum	 alan
gruplaşmalar	 ortaya	 çıkmıştır.	 Dolayısıyla	 Türkiye’de	 sağ	 ve	 sol,	 sermayenin,
işgücünün	ve	bölüşüm	kavgasının	etrafında	oluşmaktan	çok	bir	kültürel	seçimin,
bir	tarz-ı	hayat	seçiminin	ve	bunların	mümâsili	olan	farklı	dünya	görüşlerinin	adı



olmuştur.	Batılılaşma	ise	askerî	bir	imparatorlukta,	askerî	nedenlerle	başlayan	bir
değişimdir	ve	karşı	değişim	hareketi	de	buna	göre	değerlendirilmelidir.
Hiç	şüphe	yok	ki	–okul	kitaplarından	da	hatırlıyoruz–	İkinci	Viyana	Kuşatması

dediğimiz	 olay,	 bizim	 tarihimizde	 çok	 önemli	 görülmüştür,	 bu	 doğrudur.
Birincisi,	 ilk	 defa	 toprak	 kaybıyla	 neticelenen	 en	 uzun	 harpti.	 Sonra,	 üzerinde
durulmayan	 diğer	 bir	 husus,	 bizim	 ordularımız	 ricat	 etmeyi	 pek	 bilmezlerdi.
Ricat,	Machia-velli’de	de	vardır.	Eski	Roma	ordusundan	farkımız	budur.	Mac-
hiavelli,	 disiplinli	 ordu	 mefhumu	 üzerinde	 dururken,	 Roma	 ordularına	 işaret
eder,	 ki	 doğrudur;	 çünkü	 Romalılar	 ricat	 etmeyi	 bilirlerdi.	 Burada	 parantez
açarak	konuşayım.	Romalılar	bir	yerde	 savaşa	gittiği	 zaman,	meselâ,	Barbarlar
dedikleri	o	zamanki	Germanya’daki,	Galya’daki	topluluklarla	savaşa	gidiyorlar;
durum,	 konum	 ne	 kadar	 müsait	 olursa	 olsun,	 düşman	 güçlerine	 aniden
saldırmazlar.	 Saldırmadan	 evvel,	 “castra”	 dedikleri	 ordugâhı	 kurarlar,	 etrafına
hendekler	 kazarlar,	 ordugâhı	 tahta	 perde	 ile	 hemen	 çevirirler,	 etrafına	 kazılan
hendekler	 ricat	 anında	 sığınmak	 içindir.	 Sırtını	 sağlam	 yere	 vermek	 içindir.
Bunun	 çok	 örnekleri	 vardır.	 Meselâ,	 Galya’da	 Julius	 Caesar’a	 müşavirleri:
“Saldırınız”	 dediler,	 “Hayır!	 Önce	 castra	 kurulsun”	 dedi;	 “Öncelikle	 ordugâhı
inşa	 edeceksiniz.”	 Hakikaten	 görüldü	 ki	 Galyalıların	 saldırıda	 gizlenen	 art
kuvvetleri	 varmış.	 Onlar	 Roma	 lejyonlarını	 imha	 edebilirlermiş.	 Bu	 tedbiri
göstermeyen	 bir	 komutan,	 meselâ	 Quintius	 Varus,	 Kuzey	 Almanya’da
Heruskler’in	 başbuğu	 Hermann’ın	 [Arminius]	 hücumuyla	 feci	 bir	 yenilgiye
uğradı.
Bizim	 ordularımızın	 ise	 savaş	 gücü	 yüksekti,	 çarpışmayı	 bilirdi,	 bunları

Machiavelli	de	belirliyor;	ama	ricat	bilmezlerdi.	Hakikaten	hatırlayacaksınız,	15.
yüzyılda	 Balkan	 geçitlerinde	 bizim	 Sırpsındığı	 Savaşı	 dediğimiz	 bir	 ricatımız
vardır,	 ricat	 değil,	 bozgundur	 o.	 Ta	 ki	 II.	Varna	 Savaşı’nda,	 II.	Murad	 orduyu
toparlayıp	Hunyadi	Yanoş	 komutasındaki	Haçlıları	 yenene	 kadar	 etkileri	 süren
bir	 bozgundur.	 İkincisi	 de,	Viyana	Muhasarası’dır.	Bozgun	oluyor;	 çünkü	 ricat
etmeyi	 bilmiyor	 ordu.	 Bu	 eksiklik	 Balkan	 Savaşı’na	 kadar	 sürer.	 Ordu	 ricat
etmeyi	 bilmez.	 İlk	 defa	 ricat	 etmeyi	 İstiklâl	 Savaşı’nda	 öğrenmiştir.	 Gazi
Mustafa	 Kemal	 Paşa’nın	 harp	 tarihimizdeki	 büyük	 katkısı	 düzenli	 çekilmeyi
öğretmesidir.
Ricat	 etmeyi	 bilmeyen	 ordu,	 İkinci	 Viyana	Muhasarası	 sırasında	 Avusturya-

Alman	orduları	karşısında	üstün	bir	durumdayken	çok	büyük	bir	bozguna	uğradı;
elimizden	koca	koca	eyaletler	çıktı.	Bunların	bir	kısmını	sonradan	alabildik;	ama
biliyorsunuz,	Mukaddes	Liga’nın	karşısında	yenildik	ve	Türk	İmparatorluğu’nun
eski	 imajı	 bitti	 ondan	 sonra.	 Bunun	 ardından	 bizim	 imzaladığımız	 antlaşmalar



var:	1699	Karlovitz-Karlofça,	1718	Pasarovitz-Pasarofça	gibi	barışlar...	Bunlar,
Avusturya	 ve	 Rusya	 karşısındaki	 ricatın,	 1699’da	 genellikle	 Avrupa	 Ligası
karşısındaki	ricatın	sonuçlarıdır.
Şimdi	bu	 iki	antlaşmanın	sonuçları	üzerinde	durmamız	gerekir.	O	güne	kadar

yaptığımız	 antlaşmalar,	 milletler	 arası	 muahedeler,	 aslında	 muahede	 değil,
ahitnamedir;	yani	tek	taraflıdır,	muahedede	ise	karşılıklı	sözleşme,	ahitleşme	söz
konusudur.	Bu,	İslâm’da	görülmez,	yani	böyle	bir	mefhum	söz	konusu	değildir
bizim	açımızdan,	devletler	hukuku	açısından.	Biz	ahitnameler	veririz,	yani	birisi
ile	 anlaşsak	bile	 âdeta	 tek	 taraflı	 bir	 atiyede	bulunuruz	veya	 tek	 taraflı	 bir	 söz
veririz.	Karşılıklı	bir	 anlaşma,	muahede	müessesesi	 işte	bu	antlaşma	 ile	başlar.
Bu	1699’un	ruhu	için	de	söz	konusudur.	Bu	antlaşma	ile	Osmanlı	İmparatorluğu
Hıristiyan	 devletlerle,	 gayrimüslim	 devletlerle	 beynelmilel	 hukuk	 normları
içinde	antlaşma	yapıyor	ve	yeni	bir	dünyaya	adım	atıyor.	Bu,	bizim	için	olduğu
gibi,	 onlar	 için	 de	 böyledir.	 Artık	 burada	 tarafların	 haklarını	 bilirken,
müeyyideleri,	 yaptırımları	 tarif	 eden,	 ona	uyumu	 tarif	 eden,	 doğrudan	doğruya
ne	Hıristiyan’ın,	ne	Müslüman’ın	hukuku;	fakat	Hugo	Grotius’un	başını	çektiği
milletlerarası	yeni	laik	hukuk,	Romanist	hukuk	söz	konusudur:	de	 iure	Belli	ac
Pacis’in	yazarı	Hugo	Grotius’un	ve	bütün	o	dönemin	yetiştirdiği	laik	zihniyetli
Roma	 hukukçularının	 geliştirdiği	 hukuk	 anlayışı	 içinde	 ortaya	 çıkan	 devletler
hukukunun	 prensipleri	 söz	 konusudur.	 Bu	 neye	 istinat	 ediyor?	 Bu	 hepinizin
bildiği	gibi,	1648	Westphalia	Barışı’na	dayanmaktadır.	Hepinizin	malûmudur	ki
Westphalia	Barışı	uzun	süren	Otuz	Yıl	Savaşları	sonunda	imzalanmıştır.
Almanya,	 Avusturya	 ve	 Bohemya’da	 o	 zaman	 Protestanlar	 ve	 Katolikler

arasında	müthiş	bir	savaş	yaşanmıştır.	Bu	korkunç	savaşta,	ordulara	sivil	halktan
taraftar	 yoktur.	 Şehirlere	 hangi	 taraf	 gelse	milletin	 ödü	 kopar.	 Yani	 Katolikler
dahi	Katolik	ordulardan	çekinir;	çünkü	gelirler,	şehri	yağmalarlar,	ne	mal	kalır,
ne	 ırz	kalır,	ne	can	kalır	ortada.	Protestanlar	da	herkesin	çekindiği	ordular.	Bir
tek,	 harbin	 ikinci	 ve	 son	 safhasında	 İsveç	 orduları	 kendi	 düzeniyle	 hepsinin
üstünde	bir	yer	edinmiştir.
Harpte	 bütün	 Avrupa	 karışmıştır;	 safhaları	 çok	 karışık	 bir	 harptir.	 Otuz	 Yıl

Savaşları’nın	her	safhasını	ezbere	bilen	tarihçi	var	mı,	sanmıyorum.	Kim	nerede,
ne	 için	savaşmış,	belli	değildir.	Düşünün	ki	Fransa	ve	İsveç	bile	karışmıştır	bu
savaşlara	ve	bunun	sonucunda	1648’de	beynelmilel	bir	barış,	Westphalia	Barışı
imzalanmıştır.	Buna	göre	bazı	prensipler	ortaya	konmuştur;	bu	sadece	iki	tarafın
barışı	değildir,	aynı	zamanda	diplomatik	kuralların	tespitidir.	Yani	bir	memleket
nasıl	 diplomat	 yollayacak,	 nasıl	 diplomat	 kabul	 edecek,	 elçilerin	muafiyeti	 ne
olacak,	 bu	konular	 dahi	 ilk	 defa	 burada	 açıklığa	kavuşturulup	 tespit	 edilmiştir.



Bundan	 sonraki	 safha	 1815	 Viyana	 Kongresi’dir.	 Orada	 da	 yine	 diplomatik
temsilin,	 diplomatik	 muafiyetlerin	 ana	 hatları	 ve	 teferruatı	 tespit	 edilmiştir.
Bugün	 diplomatik	 sistem	 ona	 istinaden	 yaşıyor	 ve	 birbirimizi	 temsil	 ediyoruz.
Sonraki	bazı	gelişmeler	de	vardır;	ama	temel	iki	tespit	bunlardır.
İlk	 defadır	 ki	 1699	 Karlofça	 Muahedesi’nde	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 bir

antlaşmanın,	 Westphalia’nın	 getirdiği	 beynelmilel	 diplomasi	 ve	 temsilin
esaslarını	 kabul	 etmiş	 oldu.	 Bu	 çok	 önemli.	 Biz	 bu	 arada	 dışarı	 devamlı
büyükelçi	 yolladık	mı?	Hayır,	 bunun	 için	 bir	 asır	 daha	 bekleyeceğiz.	 Bizim	 o
devirlerde	ikamet	elçisi	yolladığımız	vâki	değil.
Ama	 ikamet	 elçisi	 göndermesek	 de,	 artık	 gelen	 elçilere	 ona	 göre	 muamele

ediyorduk.	 Bundan	 böyle	 klasik	 Osmanlı	 devrindeki	 elçi	 kabulü	 ve	 protokolü
sona	 eriyor,	 hemen	 sona	 ermiyor	 tabii;	 ama	 süreç	 başlamış.	 Elçiye	 bir	 ölçüde
diplomatik	 muafiyet	 tanıyorsun,	 birtakım	 vergilerden	 muaf	 tutuyorsun.
Yedikule’ye	elçi	kapatmak	daha	bir	süre	devam	etti.	Bunu	biz	yapardık,	bizden
evvel	 Bizans	 İmparatorluğu	 yapardı.	 Bu	 iki	 imparatorluğun	 elçiye	 ve	 gelene
eşitlik	 esası	 üzerinde	 saygı	 duyma	 yükümlülüğü	 hiçbir	 şekilde	 yoktu.	 Şimdi	 o
yükümlülük	 başlıyor.	Bu	 çok	 önemli	 bir	 şey.	Gerçi	 bundan	 sonra	 da	 böyle	 bir
vak’a	olmuştur.	1711	Prut	Savaşı	 sırasında	Rusya’nın	bizdeki	 ilk	mukîm	elçisi
Pyotr	Tolstoy’u,	 yani	 büyük	yazar	Tolstoy’un	dedesini	 hapsettik;	 ama	değişme
ve	zorunlu	bir	uyum	başlamıştı.	Bilhassa	Pasarofça	Antlaşması	ile	(1718)	büyük
ölçüde	Westphalia	diplomatik	ilişkiler	sistemi	içine	girdik.
Burada	dikkatinizi	çekecek	bir	olay	var.	Osmanlı	İmparatorluğu	bundan	böyle

belirgin	 ölçüde	 hem	 tüccarların,	 hem	 misyonerlerin,	 hem	 diplomatların
yerleşmesine	 ve	 yaşamasına	 açılmaktadır.	 Bu	 bizim	 tarihimizdeki	 en	 ilginç
olaylardan	 birisidir.	 Diplomatlar	 geliyorlar,	 sadece	 başkentte	 değil,
konsolosluklar	 vasıtasıyla	 her	 yerde	 faaliyet	 gösteriyorlar.	 Bunların	 en	mühim
özelliği,	 geniş	 bir	 tercüman	 kadrosu	 bulundurmalarıdır;	 bu	 tercümanlar
genellikle	 yerli	 Rumlardan,	 Ermenilerden	 ve	 Yahudilerden	 himaye	 edilen	 bir
sınıf	oluyor.	Yoksa	herkesin	tercümanlık	yaptığı	yok.	Nihayet	bir	konsolos	yılda
kaç	 tane	 evrak	 çevirtecek?	Bir	 kişi	 yapar	 onu;	 ama	 bakıyorsun	 konsolosun	 19
kişilik	tercüman	kadrosu	var.	Demek	ki	konsolos	yerlilerden	10	imtiyazlı	adam
yaratmış.	Bazı	tür	vergiden	muaf	tutulan,	her	yere	girip	çıkan	bir	grup.	Bunların
içinden	 yükselenler	 var,	 gerçek	 dragoman	 olan	meselâ,	 bir	Ermeni	Mouradgea
D’Ohhson	 var,	 (Murat	 Tosunyan)	 sonradan	 D’Ohhson	 ismini	 alarak	 İsveç’in
Türkiye’deki	elçisi	bile	oldu	ve	ünlü	bir	Osmanlı	tarihi	yazdı.21	Çok	önemli	bir
tarihtir	 bu.	 Bunun	 içindeki	 doğrular	 bugüne	 kadar	 kaldığı	 gibi,	 yanlışlar	 da
kalmıştır.	Meselâ,	o	kitapta	 ileri	 sürülen	yanlışlardan	biri,	Osmanlıların	hilâfeti



Mısır’ın	fethinden	sonra,	“Emanet-i	Mukaddese	ile	birlikte	aldıkları”	efsanesidir.
Bu	uydurulmuştur.	D’Ohhson’un	kendi	uydurması	değildir;	beynelmilel	durum
icabı	 bu	 miti	 uydurup	 onun	 kafasına	 sokanlar,	 bizim	 Osmanlı	 bürokrasisidir;
çünkü	öyle	icab	ediyordu.	Biliyorsunuz,	Kaynarca	Antlaşması	sıralarıydı.	Bütün
dünyada	 papalığın	muadili	 bir	 halife	 yaratmak,	 bizim	 devletin	 işine	 geliyordu.
Böyle	 bir	 Avrupalı	 inancı	 vardı,	 onu	 beslemek	 yolunu	 seçtiler;	 çünkü
Kafkasya’nın	 belirli	 kısımlarını,	 Kırım	 Hanlığı’nın	 belirli	 kısımlarını
kaybetmiştik;	buralar	Rusya’nın	eline	geçmişti.	Oradaki	Müslümanlar	üzerinde
ruhânî	 otorite	 ile	 bir	 nevi	 protektorayı	 devam	 ettirebilmek	 için	 bu	 çareyi
bulmuşlardı.	Bu	parantezi	açarak	şunu	söylemek	istiyoruz:	İster	istemez	yeni	bir
dünyada,	yeni	bir	sistemin	parçası	olarak	yaşamak	durumundasınız.	Eskisi	gibi
“Göğün	İmparatorluğu”	değilsiniz.
18.	 yüzyıl	 Avrupa	 tarihinde	 sıçrama	 asrıdır.	 Modern	 ve	 merkezî	 ordular

kurulmuş,	 bunların	 karşısında	 devamlı	 yenilenmek	 zorundayız.	 Avusturya’da
Prens	Eugen’in	(Von	Savoyen)	yönettiği	ordular;	Rusya’nın	bu	zamanda	en	 iyi
generalleri	 var.	 Bunlardan	 biri	 Suvorov;	 Tuna	 mansabında	 Ruslarla	 muharebe
ettiğimiz	 yerlerde	 İsmail	 Kalesi’ni	 kaybettik.	 Kafkasya’da	 gerilemeler	 var.
Oralardaki	hâmi,	protektor	olduğumuz	kabileleri,	halkları	koruyamıyoruz;	bölge
yavaş	yavaş	elden	çıkmaya	başlıyor.	Avusturya	karşısında	yenilgilerimiz	oluyor.
Osmanlı	 orduları	 büyük	 bir	 şecaatle	 savaşa	 devam	 ediyor,	 zaman	 zaman	Şehit
Ali	Paşa	gibi	hakikaten	büyük	komutanlar	ortaya	çıkıyor;	fakat	ordunun	komuta
heyetinin	 teknik	 bakımdan,	 donanım	 bakımından,	 talim	 bakımından	 ve	 asıl
önemlisi	 talim,	 teknik	 bilgileri	 bakımından	 asrın	 gerisinde	 kaldığı	 artık	 ayan
beyan	görülüyor.
Asker	 bir	 toplum	 olduğumuz	 ve	 tarihteki	 rolümüzün	 askerlikteki	 başarılarda

yattığı	 bir	 gerçektir	 ve	 tarihî	 toplumsal	 bir	 özelliktir.	 Bazı	 insanların	 karakter
özelliği	gibi,	toplumların	da	kendilerine	göre	hassaları	vardır.	Bu	toplumun	tarihî
oluşumu	ve	toplumsal	özelliklerinden	biri	de	budur.	Onu	kabul	ederseniz,	toplum
bilimci	 olarak	 da	 idareci	 olarak	 da	 daha	 rahat	 edersiniz.	Demilitarizasyon	 gibi
eğilimler	 içtimaî	 gelişimin	 kaçınılmaz	 nirengi	 noktaları	 değildir.	 Türk	 halkının
ve	 Türk	 aydınının	 kafasına,	 maalesef	 eğitimimizin	 sakatlığından	 dolayı
dikotomiler	 sokulmuştur	 (dikotominin	 tercümesi,	 kutuplaşma,	 bir	 uçtan	 diğer
uca	 gelişmelerdir).	 Bazı	 değişmeler	 kaçınılmaz	 gelişme	 gibi	 algılanıyor	 ki
yanlış!	Her	 şeyde	ve	her	yerde	değişme	belirli	model	ve	çizgi	üzerinde	olmaz.
Gerekli	de	değildir.	Mühim	olan	özgün	gelişmelerimizi	kavrayıp	kabullenip	ona
göre	yaşam	çizgimizi	tespit	etmektir.
Mühendislik	kafası	ile	toplum	mühendisliği	yapamazsınız,	son	derece	tehlikeli



bir	 eğilimdir.	 Maalesef	 bizim	 gibi,	 okuma	 yazmanın	 kıt	 olduğu	 ve	 gelişme
sancısı	çeken	ülkelerde,	 insanların	kafasına	böyle	 toplum	mühendisliği	 fikirleri
sokulur	 ve	 gelişme	 modelleri;	 yani	 aydınlanmadan	 kaynaklanan	 gelişme
modelleri	 çizilir.	 Şu	 safha	 ve	 kipte	 şu	 biçim	 bir	 toplum	 olarak	 buna	 doğru
gelişiyorsunuz.	Üç	kuşak	aileden	çekirdek	aileye	gelişiyorsunuz	meselâ	(kısmen
doğru,	 kısmen	 boş	 bir	 gözlem).	 Bundan	 başka	 meselâ,	 ilkokullarda	 bize;
Yunan’ın,	orta	zaman	İslâm	dünyasının	yahut	Rönesans’ın	adamı	bizden	eksik,
geri,	 bilgisiz	 diye	öğretilir.	Boş	bir	 lâf.	Evet,	 belki	 eski	Yunan	 filozofu	 çağdaş
dünyanın	 lise	 talebeleri	 gibi	 cebir	 bilmiyordu	 (cebir	 daha	 kullanılmıyordu,
biliyorsunuz	 Müslüman	 Arapların	 devrinde	 ortaya	 çıkmıştır);	 ama	 bu
EskiYunan’ın,	 orta	 zaman	 İslâm	 dünyasının	 yahut	 Rönesans’ın	 adamı	 bizden
bilgisiz	 demek	değildir.	Bilgilerini	 üniteye	 ve	 tartıya	 vursan,	 ortaçağda	Farabî,
sonra	Leonardo	da	Vinci	geniş	bilgisiyle	Rönesans	adamı	sayılıyor,	hem	ressam,
hem	 mimar,	 hem	 heykeltıraş,	 hem	 müzisyen,	 bunların	 hiçbiri	 olmasa	 müzik
eserleri	 çalınır,	 bundan	 başka	 mühendistir.	 Uçaklardan,	 helikopterlerden
bahsetmiş,	müthiş	askerî	köprüler,	kanallar,	gemi	modelleri	önermiş	ve	yapmış,
hatta	 bize	 de	 davet	 edilmesi	 söz	 konusu	 olmuştur.	 İşte	 böyle	manasız	 gelişme
modellerine	 kapılan	 Türk	 münevveri,	 zannediyor	 ki	 bu	 noktadan	 şu	 noktaya
gelişme	kaçınılmaz	ve	gerekli	bir	 şey;	buradan	buraya	gitmeniz	kaçınılmaz	bir
şey.	 İnsanlık	 değişiyor,	 değişme	 kaçınılmaz	 da	 olabilir;	 ama	 her	 değişme
ilerleme	değildir.
Toplumların	 muhakkak	 özellik	 değiştiren	 ilerlemeleri	 ve	 bu	 özellikleri	 de

belirgin	 doğrultularda	 değiştiren	 karakteri	 yoktur.	 Bir	 toplumun	 tarihi	 içindeki
macerası,	 yani	 İngilizlerin	 venture	 dedikleri,	 serencamı	 (güzel	 bir	 Osmanlıca
kelimedir	bu)	böyle	bir	kimyevî	reaksiyona,	meselâ,	sodyumla	klorun	reaksiyona
girip	 tuz	yapmasına,	onun	gibi	 bir	 gelişmeye	veya	demiri	 açıkta	bıraktığınızda
okside	olup	paslanması	gibi	olaylara	benzetilemez.	Onun	için	kafamızdan	bu	tip
sakat,	pozitivist	gelişme	modellerini	çıkarmamız	lâzımdır.
Şimdi,	bu	toplum	demek	ki	temelde	askerî	bir	toplum.	Tarihî	yönden	de	askerî

bir	örgütlenmesi	var.	Dağdaki	göçebesinde	bu	özellik	var.	Şunu	da	ilave	edelim.
Göçebeler	 de	 birbirine	 benzemez	 zaten.	 Bizde	 bir	 umumî	 teşhis	 deyimi,	 daha
doğrusu	bir	slogan	vardır;	“Göçebeyiz”	denir.	Sular	niye	akmıyor,	borular	niye
patladı?	Efendim	“Göçebeyiz”	deniyor.	1000	senedir	şehirde-köyde	oturuyoruz;
göçebe	mi	kaldı?	Sonra	göçebelikle	her	şeyi	izah	edemezsin;	çünkü	göçebelikten
göçebeliğe	 fark	 vardır.	Deve	güden	göçebeler	 vardır,	Arab-(urban),	 son	derece
de	 dinamiktir,	 bildiğiniz	 kent	 Arabına	 benzemez.	 Meselâ,	 Trablusgarb’da
gördüğünüz	Araptan	 sonra	 biraz	 uzakta	 Gadames	 vahasına	 gidin	 (vaha	 şehri),



nerede	 bu	 Arapla	 öbür	 Arapların	 benzerliği	 dersiniz.	 İkinci	 grup	 son	 derece
ölçülü,	vakur,	kompleksi	yok.	Özgün,	kültürel	ürünleri	var.	Geleneksel	tiyatroları
var.	Pandomimler	yapıyorlar	o	çöl	Arapları;	çünkü	çölde	yaşıyor,	onun	getirdiği
bir	 dinamizm,	 onun	 getirdiği	 bir	 ölçü	 var,	 o	 tavırlarına	 kadar	 siniyor.	 Çölde
yaşamak,	denizde	yaşamak	gibi	bir	şey,	yani	denizcinin	zihniyet	ve	tutumu	gibi	o
dahi	 ölçülü,	 cesur,	 yaşayışını	 ve	 tavırlarını	 ayarlamasını	 bilir	 ve	 çölden	 de
ayrılamaz	insanlar;	mutlaka	oraya	dönmek	isterlermiş.	Türk	de	meselâ	atçıdır.	At
göçebesi	 başka	 türlü	 bir	 yaratıktır.	 Göçebe	 vardır,	 keçi	 ve	 koyunla	 geçinir,	 o
başka	 bir	 türlü	 göçebedir.	 Zavallı,	 fakir	 ve	 sınırlı	 iktidar	 sahibidir.	 Bir	 de	 bir
göçebe	vardır,	işte	bildiğimiz	Çingeneler.	Tarih	boyunca	tamamen	izole	yaşarlar,
hiçbir	 şekilde	 yerleşmezler	 –bazı	 göçebeler	 zaten	 yerleşmek	 istemezler–
yerleştikleri	 an	 perişan	 olur	 giderler.	 Bugün	 yerleşecekleri	 yer	 zaten	 şehirlerin
malûm,	döküntü	mıntıkalarıdır	ve	sefil	hayat	yaşamak	zorunda	kalırlar.
Bir	 toplumun	 mazisinde	 nasıl	 bir	 göçebelik	 örgütlenmesine	 sahip	 olduğu

keyfiyeti	kendi	halini	anlamak	bakımından	da	mühimdir.	Maalesef	Türk	toplumu
göçebelik	 mazisini,	 askerî	 örgütlenmesini,	 dinî	 itikat	 ve	 âdetlerini,	 aile,	 boy,
akrabalık	ilişkilerini	bilmiyor.	Atçı	göçebeler	askerî	örgütlenmelerinin	karmaşık
ve	 dinamik	 yapısı	 itibariyle	 yeni	 coğrafyaya	 intibak	 edebiliyor	 ve	 örgütsel
biçimlenmeleri	 sayesinde	 fazla	 yıkıma	 maruz	 kalmadan	 dış	 etkenlerle
bağdaşabiliyorlar.	 Nitekim	 Türk	 toplumunun;	 fakat	 hassaten	 devlet	 örgütünün
Anadolu	ve	Balkan	coğrafyasına	 intibakı,	Avrupa’nın	 savaş	 tekniklerini	 aniden
alıp	uygulaması	ve	hatta	bizzat	son	altı	asırlık	tarihimizin	bir	değişme,	ıslahat	ve
giderek	 inkılâp	 tarihine	 dönüşmesinde	 bu	 özellik	 aranmalıdır.	 Türkler	 Orta
Avrupa	ve	Balkanlar’da,	Macaristan	Krallığı’nın	silâhlarıyla	ve	savaş	düzeniyle
karşılaşmış	 (küçük	 toplara	 dayanan	 tabur	 nizamı),	 15.	 asırda	 bunu
uyarlamışlardır.	 Büyük	 toplar	 için	 askerî	mühendislik	 ve	 tophane	 gerekiyordu,
kurulmuştur.	 18.	 yüzyılda	 iş	 değişiyor.	 Yeni	 toplar	 için	 istihkâmlar	 yapılacak,
buna	göre	yollar	olacak.
Bu	orduda	yaralanan	asker	 telef	 edilemez,	yaralanma	vak’aları	ölümden	çok.

Askeri	tekrardan	muharebeye	kazanmak	için	askerî	cerrahlık	gelişti.	At	var,	atlar
için	 baytarlık	 gelişecek,	 bunlar	 şart	 olan	 meslekler.	 Nitekim,	 dikkat	 ederseniz
daha	 18.	 yüzyılda	 kurmaya	 başladığımız	 ilk	 iki	 okul,	 Kara	 ve	 Deniz
Mühendishaneleridir;	 çünkü	 Tophane	 ve	 Tersane	 zaten	 Osmanlı
İmparatorluğu’nda	 vardı.	 Burada	 bir	 zihniyet	 değişikliğinden	 de	 söz	 etmek
gerekir.	 Daha	 doğrusu	 zihniyet	 değişikliğinden	 değil,	 zihniyet	 ve	 davranışta
birlikte	bir	değişim	var;	bu,	Türklere	özgü	bir	zihniyet	ve	davranış.	Her	toplum
için	 böyle	 bir	 fark	 söz	 konusudur.	Mekteplerde,	 “Bu	 Türk	milletinin	 üçte	 biri



şair,	 üçte	 biri	 memur,	 üçte	 biri	 asker	 bir	 millettir”	 diye	 öğretilirdi.	 Ecdadımız
ticaretten,	 sanayiden	 anlamaz,	 bunları	 hep	 gayrimüslimlere	 bırakmışlar,	 yan
gelip	 yatmışlar,	 diye	 söylenir,	 böyle	 öğretilirdi.	 Yanlıştır!	 Şunun	 için	 yanlıştır;
çünkü	Türk	insanının	ticaret	ve	sanayiden	anlamadığı	çok	yanlıştır.	Tam	aksine
müthiş	 sanayi	 tutkunu	 bir	 millettir,	 başka	 tabir	 bulamadım	 buna,
industriamani’si	 olan	 bir	 millettir	 Türkler;	 yani	 hastalık	 derecesinde	 endüstri
düşkünüdürler.	Bu	hassaları	itibariyle	tarihte	çok	özgün	ilginç	bir	yerleri	vardır.
15.	asırda	%95’i	köylüler	ve	göçebelerden	oluşan	bir	memlekette	Tophane’yi

kuruyorlar.	 İstanbul’da	 Tophane’yi	 hiç	 değilse	 geçerken	 görmüşsünüzdür.
Muazzam	 bir	 tesistir.	 En	 son	 ilave	 18.	 asırdadır;	 ama	 esasen	 16.	 asırda	 da	 bu
halindeydi.	 Sonra	 İtalyanları	 takliden	 Tersane’yi	 kuruyor	 ve	 gittikçe
büyütüyorlar.	Bu	büyütme	 tutkusu	o	dereceye	varmıştır	 ki	meselâ,	Tersane’nin
yanında	bizim	gayet	güzel	kasırlarımız	vardı.	Biri	Aynalıkavak	Kasrı’dır,	onun
daha	ötesinde	yıkılmış	olan	Sâdâbâd	vardır.	Tersane	genişleyecek;	lengerhanesi,
demirdöküm	 merkezleri,	 baruthaneleri	 falan	 yapılacak	 diye,	 Padişah	 kendi
sarayını	heba	ediyor.	Sanayi	uğruna	çevre	düşmanlığı	yapabilen	bir	milletiz	ve
bu	hal	 bugün	de	devam	eden	bir	 özelliğimizdir.	Kâğıthane	kurulacak	diye,	 adı
üzerinde	 o	Sâdâbâd	 kasırları	 falan	 heba	 edildi.	Aslında	Patrona	Halil	 yıkmıştı,
ondan	sonra	bir	daha	yapılmamış	denirse	de	bu	doğru	değil;	gerçi	yakıldı	yıkıldı
bir	şeyler;	ama	ondan	sonra	oralar	yine	ihya	edildi.	Bugünkü	harabelerin	nedeni
Patrona	 isyanı	 değil.	Oralar	 doğrudan	 doğruya,	Osmanlı	 sanayiinin	 kurbanıdır.
Yani	orduya	fes	lâzım,	Feshane...	Bu	tarafta	orduya	ve	bürokrasiye	kâğıt	lâzım,
Kâğıthane...	Yok	lengerhane	genişleyecek,	bunun	için	hanedan	kendi	saraylarını
yıkıyor.	 III.	 Selim’in	 kuzeni	 II.	 Mahmud’un	 kızkardeşleri	 Esma	 Sultan’ın
sarayları	gidiyor.	Tamamıyla	böyle	bir	tutum	içinde	bir	memleket	bu.	Şüphesiz,
askerî	 açıdan	 batılılaşmanın	 getirdiği	 endüstri,	 onun	 yanında	 mühendishane
dediğimiz	 teknik	okullarla	eğitimin	mahiyeti	değişiyor.	Eğitim	nasıl	değişiyor?
Talebenin	 yeni	 gelen	 hendese	 mühendislik	 kitaplarını	 okumak	 için,	 cerrahlığı
öğrenmeye	başladığı	zaman	tıp	kitaplarını	okumak	için	Fransızca	bilmesi	lâzım
ve	 öğretilen	 Fransızca	 ile	 sadece	 tıp	 kitabı,	 sırf	 matematik	 kitabı	 okunmuyor;
başka	 şeyler	 de	 okunmaya	 başlanıyor.	 İlginç	 olan,	 “Batı	 Avrupa	 ordularında
asker	ve	sivil	memur	dediğin	adam	muhafazakârdır”;	ama	Rusya’da	ve	Osmanlı
İmparatorluğu’nda	 bunların	 hepsi	 “devrimci,	 düzen	 karşıtı	 adamlardır”;	 çünkü
bunlar	 ilk	defa	bir	 şeyi	okuyor,	öğreniyorlar.	Batı	 ile	 temasa	geliyorlar.	Bunlar
ilk	 önce	 bulundukları	 sistemin	 analizini	 yapıyorlar	 ve	 Batı’daki	 memur	 ve
zabitin	 aksine,	 “devlete	 ve	 hükümdara	 olan	 yeminlerini”	 değişik	 yoruma	 tabi
tutuyorlar.	Hükümdar	 için	 değil,	 mensubu	 oldukları	halk	 için	 canlarını	 verme



şiarını	 benimsiyorlar;	 çünkü	 değiştirmek	 istiyorlar	 o	 cemiyeti.	 İki	 devlette	 de
dikkat	ediniz,	en	uyanık	insan	malzemesi	bunlar.	Aralık	1825’te	bu	iki	devletten
Rusya’da,	 “Dekabrist”	 adı	 verilen	Aralık	 ayaklanması	 vardır.	 Bu,	 Çar’ın	 tahta
geçmesi	sırasında	olmuştur.	I.	Aleksandr	öldükten	sonra,	kardeşi	Konstantin	Çar
oluyor,	 cülus	 töreni	 sırasında	 askerler	 meydanda,	 “Yaşasın	 Anayasa!”	 diye
bağırıyorlar	 (“Slava	 Konstitutiya”).	 Etraftaki	 seyirci,	 cahil	 halk	 da	 ne	 bilsin?
Çar’ın	adı	Konstantin	ya,	“Konstitutiya”	sözü	Konstantin’e	benziyor	diye	(onun
dişi	 formu	 gibi)	 bu	 gulguleyi	 herhalde	 Çariçe’ye	 selâm	 sanıp,	 onlar	 da
katılıyorlar.	Tabii	müthiş	bir	panik,	müthiş	bir	katliam	oldu.	Zaten	Konstantin	bu
olaya	 çok	 üzülüp,	 Polonya’ya	 çekildi,	 Polonya	 Kralı	 olarak	 orada	 yaşadı
(Polonya	 o	 zaman	 Rusya’ya	 bağlıydı).	 Kırım	 Savaşı’ndan	 önce	 Osmanlı
İmparatorluğu’na	“hasta	adam”	diyen	Çar	I.	Nikolay	tahta	geçti.
Bizde	 ise	 Sultan	 Abdülmecid	 devrinde	 faillerinden	 hiç	 birine	 idam	 cezası

verilmeyen	 bir	 Kuleli	 Vakası	 vardır.	 Ardından,	 Sultan	 Abdülaziz’in	 hall’i
meselesi	 vardır.	 I.	 Meşrutiyet’in	 sonunda	 II.	 Meşrutiyet	 dediğimiz	 1908
ayaklanmaları	 vardır.	 Babıâli	 baskını	 vardır.	 Bu	 ayaklanmaları	 devamlı	 surette
sivil	ve	asker	bürokratlar	yapar;	çünkü	bu,	devlet	ve	 toplumun	yapısından	 ileri
gelmektedir.	Devlet	üst	 ilişkilerini	müstakil	kontratlarla	 (akit)	kuran	aristokrasi
üyelerinden	oluşan	bir	yönetici	sınıftan	 ibaret	değildir.	Halk	 için	devlet,	senyör
değil,	 mistik	 yüce	 bir	 kuvvettir.	 Bürokrat	 için	 de	 bu	 farklı	 değildir.	 Bizde	 ilk
önemli	 siyasî	 parti	 dahi	 devletle	 özdeşleşmiştir:	 İttihat	 ve	 Terakki	 bizim
tarihimizin	gerçekten	devrimci	bir	cemiyeti	ve	ilk	siyasî	partisidir.	(Vakıa	benim
tarihçi	olarak	çok	meşgul	olduğum	bir	parti	değildir,	çok	sempatik	bulduğum	bir
dönem	 de	 değildir;	 fakat	 itiraf	 etmemiz	 gerekir	 ki	 çok	 özgün	 bir	 partidir	 bu.)
Sadece	Türkiye	 tarihinde	değil,	bütün	Osmanlı	 İmparatorluğu,	bütün	Balkanlar
ve	 Ortadoğu’da	 İttihat	 ve	 Terakki	 gibi	 bir	 parti	 bulunmaz.	 Teşkilâtlanmasına
baktığınız	 zaman,	 son	 derece	 ilginç	 bir	 siyasî	 kuruluştur.	 Bu	 topluma
teşkilâtçılığı	 öğreten	 ve	 daha	 ilginci	 bu	 memlekette	 siyasî	 polisi	 kuran	 bir
partidir.	Yani	ondan	evvel	böyle	siyasî	parti,	siyasî	polis,	millî	emniyet	falan	gibi
bir	teşkilât	yoktu	imparatorlukta.	Bunu,	İttihat	ve	Terakki	kendi	safları	arasında
kurdu.	 Neydi	 o?	 Teşkilât-ı	 Mahsusa.	 O	 Teşkilât-ı	 Mahsusa,	 Birinci	 Cihan
Harbi’ni	 götürdü,	 eğri	 doğru	 politikaların,	 “Çin’i	 fethedeceğiz;	 Şark
imparatorluğu	kuracağız”	sloganlarının	ardından	bu	adamlar	oralara	gittiler.	Her
yere	 girdiler	 ve	 etrafı	 da	 korkuttular.	 Son	 zamanlarda	Rusya	 arşivlerini	 görme
imkânımız	oldu.	İstanbul’daki	sefirin	(Zinovev)	başlıca	korkusu,	Panislâmizm	ve
ondan	 sonra	 Jön	 Türk	 İttihatçı	 hareketleri...	 Rusya’da	 devamlı	 birileri
yakalanıyor,	bir	şeyler	duyuluyor;	hiçbir	şey	yapmasalar	bile,	yapıyormuş	imajı



veriyorlar.	 Bu	 ilginç	 bir	 yapı	 ve	 taktik.	 Yani	 açıkça	 bir	 benzetmeyle;	 evi
soymasalar	 bile,	 evi	 soymuş	 gibi,	 iki	 mahalleyi	 soymuş	 gibi	 bir	 intiba
yaratıyorlar.	 Adı	 geçen	 teşkilât,	 bu	 partinin	 teşkilâtıdır.	 Bu	 adamlar	 ölürler,
birbirlerini	 bırakmazlar,	 böyle	 bir	 şey	 düşünebiliyor	 musunuz?	 Meselâ,	 Celal
Bayar,	 Türkiye	 Cumhurreisi	 olmuş,	 Demokrat	 Parti’yi	 kurmuş,	 genel	 başkanı
olmuş.	Bir	meslektaşımızla	(Mete	Tunçay)	yaptığı	mülâkatta,	konuşmanın	içinde
bir	 yerde	 “benim	 partim”	 demiş.	 Mete	 Tunçay,	 “İnsicamı	 kaçırdım”	 dedi.
“Benim	partim	deyince,	Demokrat	Parti’yi	mi	kastediyorsunuz?”	diye	sormuş.	O
ise:	“Ne	münasebet,	ben	İttihatçıyım”	demiş.	Doğrudur.

Tophane	meydanı,	19.	yüzyıl	(Ayşe	Yetişkin	Kubilay	arşivi).

Antoine-Ignace	Melling,	Kasımpaşa	Tersanesi	(Ayşe	Yetişkin	Kubilay	arşivi).

Celal	 Bayar	 İttihatçıdır.	 Demokrat	 Parti,	 onun	 kurduğu	 partidir.	 Genel
başkanıdır;	 ama	 o	 İttihatçıdır.	 Bu	 partinin	 yarattığı	 örgütlenme	 biçimi	modern
Türkiye	 tarihinin	 itici	 güçlerinden	 biridir.	 Birtakım	 olumsuz	 hareketleri,
davranışları,	 politikaları	 olmuştur;	 ama	 şunu	 da	 itiraf	 etmek	 gerekir	 ki	 Türk
cemiyetini	 harekete	 geçirmekte,	 örgütlemekte	 büyük	 payı	 olmuştur.	 Daha	 da
ilginci	bu	adamların	hiçbirisi	doğru	dürüst	partici	de	değildir,	Batılı	da	değildir,
Batı’yı	da	görmemişlerdir.	Jön	Türklerin	Avrupa’ya	kaçtığını,	Paris’te	yaşadığını
söylemeyin.	Bu	işlere	ilk	başladıklarında,	yani	Tıbbiye	Mektebi’nin	bahçesinde



bu	cemiyeti	kurdukları	zaman,	daha	hiçbirisi	Batı’yı	bilmiyordu	ve	hiçbirisinin
oraya	 gitmişliği	 de	 yoktu.	 İşin	 asıl	 başını	 çeken	 insanların	 da	 hiçbirisi	 Batı’yı
doğru	dürüst	görmüş,	yaşamış	değillerdir.	Gerçi	Mustafa	Kemal	Paşa	(Atatürk)
İttihatçıların	başında	değildi	ve	onlardan	ayrılmıştı	ama,	biliyorsunuz	en	büyük
özelliği,	Batı	cemiyetini,	Batı	 tipi	 reformları,	Batı	 tipi	yaşayışı	aslında	bir	Şark
ülkesinde	görmek	ve	yaşamaktı.	Neresidir	orası?	Selanik	demeyin	(Selanik	daha
Şark	 kalır);	 Bulgaristan’dır.	 Selanik’te	 ara	 sıra	 olan	 opera,	 Bulgaristan’da
devamlı	 vardır,	 orada	 tanımıştır.	 Kendisi	 tamamen	 alaturkayı	 sever,	 alaturkayı
bilen,	 o	 konuda	 çok	 ince	 zevkleri	 olan	 biridir.	 Bugün	 artık,	 ince	 bir	 alaturka
müzik	 kültürü	 olan	 çok	 azaldı.	 Sofya’da	 ilk	 bulunduğu	 zamanlarda	 Türk
milletvekillerinden	Şakir	Zümre	ile	Sofya	Operası’nda	izlediği	bir	icradan	sonra
diyor	 ki:	 “Şakir,	 adamların	 bizi	 Balkan	 Savaşları’nda	 niye	 yendiklerini
anladım.”22Bu	 çok	 ilginç	 bir	 söz;	 çünkü	 o	 medeniyetin,	 Batı	 dediğimiz
medeniyetin	 anlaşılması	 sokaktaki	 binalara	 bakarak	 olmaz;	 barlar,
kafeşantanlarla	bu	ölçü	kavranmaz.	Batılı	çalışması	için	ölçü;	“Taktik	ve	sürekli
temrindir,	alıştırmadır”.	Bu	süreci	her	an	her	insan	yaşar.	O	operayı	sahneleyen,
icra	eden,	 librettosunu	çeviren	herkes	bunu	yaşar;	orkestrayı	yöneten	şef	yaşar;
sahneye	 çıkıp	 teganni	 eden	 insanlar	 yaşar	 bunu,	 korosuyla	 solosuyla.	 O
cemiyette	 bir	 ölçü,	 denge	 ve	 hassasiyet	 vardır.	 Sofya’daki	 askerî	 ataşenin,
geleceğin	 liderinin	 ifade	 ettiği	 keyfiyet	 budur.	 Bir	 opera	 eserini	 icra	 eden
cemiyet,	birçok	işi	topluca	yapabilme	ve	örgütlenme	kabiliyetine	sahip	demektir.

13	Mustafa	Sami	Efendi,	Avrupa	Risalesi,	İstanbul	1256/1840.

14	Sir	Mark	Sykes,	The	Caliphs’	Last	Heritage,	Londra,	1915,	s.	365-366.

15	A.	Batbie,	Traité	de	Droit	public	et	administratif,	Paris,	1885,	s.	187.

16	 Tüccarzade	 İbrahim	 Hilmi	 (Çığıraçan),	 Avrupalılaşmak.	 Felâketlerimizin	 Esbabı,	 İstanbul,
1332/1916.

17	Selçuk	Esenbel,	“Japon	Eğitim	Modeli	ve	Doğu	Batı	Sorunsalı”,	Toplum	ve	Bilim,	25/26,	s.	25	vd.

18	György	Hazai,	J.	Nagy-Harsabany,	Das	Osmanisch	Turkische	im	XVII	Jahrhundert,	Budapeşte,	1973.

19	Evliya	Çelebi,	Seyâhatnâme,	I-X,	İstanbul,	1896-1938.

20	B.	Lewis,	The	Muslim	Discovery	of	Europe,	New	York,	1982,	s.	67.

21	İgnatius	Mouradgea	D’Ohhson,	Tableau	général	de	L’Empire	Othoman,	2	cilt,	Paris,	1787.

22	İ.	Ortaylı,	“Mustafa	Kemal	Atatürk’ün	Bulgaristan’daki	Yılları”,	IX.	 Türk	Tarih	Kongresi,	Ankara,
1989,	s.	2041	vd.



II

Batılılaşma	Dönemi	Kadroları

Batılılaşmanın	 kadroları	 ithal	 edilebilirdi	 veya	 kendi	 bünyemiz	 içinde	 de
yetiştirilebilirdi.	 Osmanlı	 modernleşmesi	 kadro	 yetiştirmeyi	 ve	 bunun	 için
okullaşmayı	 belirli	 ölçüde	 başarmıştır	 ve	 Cumhuriyet	 Türkiyesi,	 bu	 alanda
başarıyla	 örülen	 bir	 miras	 devralmıştır.	 Bu	 özellik	 sadece	 Mekteb-i	 Mülkiye,
Mekteb-i	 Sultanî	 (Galatasaray)	 gibi	 okullarda	 değil;	 fen	 ve	 tabiî	 bilim	 öğreten
Baytar	Mektebi,	Ormancılık	Mektebi,	Mühendislik	ve	Tıbbiye	gibi	okullarda	da
görülür.	 Baytar	 Mektebi’nden	 iyi	 baytarlar,	 hatta	 beynelmilel	 literatür	 ve
tatbikata	 katkıda	 bulunanlar	 yetiştiğini	 pek	 kimse	 bilmez;	 fakat	 buradan	 Ziya
Gökalp	ve	Mehmet	Akif	gibi	biri	sosyolog,	öbürü	millî	şair	iki	Türk	büyüğünün
yetiştiği	 bilinir.	Mehmet	Akif	 bir	 şair,	 ama	 bir	 edebiyat	 dehasıdır.	Bazı	 şiirleri
tartışmalı	olabilir;	ama	Fars	şiirini	bütün	incelikleri	 ile	bilen,	 tanıyan	ve	zevkle
öğreten	 biriydi.	 Ankara’da	 mebusluğu	 sırasında,	 Sadî	 ve	 Hafız	 derslerini
dinlemek	için	akşamları	Tacettin	Dergâhı’ndaki	odasına	mebuslar	ve	diğer	zevat
gidiyor	ve	Sadî	ve	Hafız	şerhleri	dinliyorlar.23
Osmanlı	 memur	 ve	 zabiti,	 mektep	 yanında	 geniş	 bir	 coğrafyada	 yetişir.

İmparatorluğu	iyi	bilen	bu	sınıf,	kendisini	hükümdarın	değil,	devlet	ve	milletin
zabiti	 olarak	 görmektedir.	 Darbelerin	 kaynağını	 izah	 eden	 psikolojik	 unsur
budur.	 Bu	 örgütlü	 ve	 hareketli	 sınıf	 gerçekten	 de	 imparatorluğu	 en	 iyi	 bilen
kesimdir.	 Bir	 zabit	 bir	 sene	 Yemen’de,	 iki	 sene	 Şam’da	 kalır.	 Oradan	 kalkar,



Makedonya’nın	 dağlarında	 çeteci	 kovalar,	 Selanik’te	 yaşar,	 İzmir’i	 görür,
Bulgaristan	sınırına	gider	veya	Adriyatik	kıyısında	Draç’ta	veya	Preveze’dedir.
Orada	İtalyanı	görür,	Arnavutu	ve	Yunanlıyı	görür	ve	gencecik	yaşında	bir	olgun
adam	olur.	Yani	daha	30’larını	süren	bir	İsmet	Paşa’nın	–ki	herhalde	Türkiye’nin
en	büyük	mareşali	değildir;	dünyanın	en	büyük	diplomatı	değildir;	Türk	tarihinin
herhalde	en	büyük	devlet	adamı	da	o	değildir–	fakat	İsmet	Paşa’nın	olgun	devlet
adamlığını	ve	nadir	rastlanan	portrelerden	birisi	olmasını,	ancak	böyle	bir	yoğun
hayat	 yaşamasıyla	 açıklayabilirsiniz.	 Böyle	 seçkin	 kurmayları	 ve	 devlet
adamlarını	ancak	bu	imparatorluk	yetiştirir;	çünkü	çok	genç	yaşında	olgunlaşan
kuşaktandır.	Bir	sene	Yemen’de,	iki	sene	Şam’da,	Makedonya’da	kalarak	lisanlar
öğreniyor;	kavimleri	tanıyor,	âdetlerini	tanıyor	(istese	de	istemese	de)	yazışmayı
öğreniyor,	Babıâli’deki	bazı	memur	ne	kadar	kapalı	kalırsa,	bunlar	da	tersine	o
kadar	renklidir.
Devamlı	 ateş	 üstündedirler.	 Dolayısıyla	 ciddiyeti	 öğreniyorlar.	 Ciddiyeti

öğrendikleri	 zaman,	 ister	 Meşrutiyet’te	 olsun	 ister	 Cumhuriyet’te,	 işleri
serinkanlılıkla,	sadakatle,	kanun	fikriyle	yürütmeyi	öğreniyorlar.	O	yüzdendir	ki
belirgin	 temsilcileri	 Asım	 Gündüz,	 İsmet	 İnönü	 veya	 Cevat	 Paşa	 ve	 Mareşal
Fevzi	 Çakmak	 olan	 bu	 bir	 kuşak	 insan,	 mutlakıyet	 rejimi	 içinde	 doğmuşlar,
meşrutiyetin	bocalamaları	içinde	yürümüşler	ve	cumhuriyetçi	tek	partiyi	en	sert
bir	şekilde	yönetmişler,	bütün	bunlardan	sonra	demokrasiye	de	geçebilmişlerdir.
Bu	 çok	 önemli	 bir	 özelliktir.	 Böyle	 bir	 kuşak,	 ancak	 Türkiye’de	 ve	 Türkiye
batılılaşması	içinde	yetişebilir,	bunun	üzerinde	durmak	gerekir.	Esasen	Tanzimat
reformları	 bürokrasinin	 eylemidir.	 Bu	 kâtip	 sınıfı,	 bu	 bürokratlar,	 bu	 askerler,
yani	 devletin	 memurları,	 Fransızcayı	 memuriyetleri	 icabı	 kalemde
öğrenmişlerdir.	O	kadar	ki	Sadrazam	Mehmed	Emin	Âli	Paşa	bizim	tarihimizin
en	 büyük	 simalarından	 biridir.	 Kendisi,	 Mısır	 Çarşısı’nın	 en	 fakir	 esnafından
birinin	 oğludur.	 Babası	 dükkân	 kirasına	 karşılık	 çarşı	 kapılarını	 kapamak
zorunda	 olduğundan,	 düşmanları	 Paşa’ya	Bevvabzade,	Kapıcızade	 demişlerdir.
Mehmed	 Emin	 Âli	 Paşa	 Fransızcayı	 kalemde	 öğrenmiştir.	 Yani	 14	 yaşında
girdiği	 Babıâli’de,	 o	 kadar	 iyi	 Fransızca	 öğrenmiştir	 ki,	 meşhur	 Fransız	 edibi
Lamartine’in	 hatıratında	 şu	 ibare	 vardır:	 “Mehmed	 Emin	 Âli	 Paşa	 son	 derece
vakur	 çehreli,	 fakat	 kısa	 boylu	 bir	 adam;	 tabii	 Fransa’da	 okuduğu	 için
Fransızcası	 benimki	 kadar	 düzgün.”24	 (Hayatında	 hiç	 Fransa’ya	 gitmeden,
Fransızcasını	 tamamıyla	 Babıâli’de	 öğrenmiştir).	Meselâ,	 Fuad	 Paşa	 Fransızca
espriler	yapardı,	anekdotları	Paris	ziyaretinde	dillerde	dolaşmıştır.
Tanzimatçıların	 içinde	 Ahmed	 Vefik	 Paşa	 gibi	 bir	 adam	 da	 var.	 O,	 zaten

mütercim	 bir	 ailede	 doğmuş	 (dedesi	 Bulgarzade	 Yahya	 ve	 babası	 Ruhiddin



Efendi).	 Yunancası	 fevkalâde	 iyi.	 Fransa’da	 okuduğu	 için	 –Saint-Louis
Lisesi’nde–	 Fransızcası	 iyi;	 ama	 aynı	 zamanda	 Arapça	 ve	 Farsçası	 da	 iyi.
Şemseddin	Sami	var.	Hem	Arnavutların,	hem	Türklerin	milliyetçisi,	iki	tarafa	da
temel	eserler	hazırlamış,	Arnavutçası	çok	iyi,	Türkçesi	çok	iyi.	Yunan	lisesinde
okuduğundan	 Rumca	 biliyordu.	 Fransızcayı	 ve	 İtalyancayı	 çok	 iyi	 biliyordu.
Arapça	ve	Farsça	da	öğrenmişti.	Demek	ki	böyle	cehd	 içinde	 (İngilizce	 tabirle
challenge	 içinde)	 ve	 batılılaşma	 dediğimiz	 olayın	 içinde	 sürüklenen;	 ama
sorumluluklarını	 yerine	 getirmiş	 bir	 kuşaktır	 bu.	 Osmanlı	 memuru	 çok	 lisan
bilirdi;	 ama	 bunu	 eğitimli	 biçimde	 bilen	 azdı.	 Şemseddin	 Sami	 iki	 halkın
(Arnavut-Türk)	 grameri,	 alfabesi,	 romanı,	 tiyatrosu,	 lûgat	 ve	 ansiklopedisini
kaleme	 alan,	 bu	 alandaki	 boşluğu	 doldurmaya	 didinen	 adamlardan	 biriydi.
Osmanlılık	 nedir?	 Şemseddin	 Sami’dir.	 Bugün	 Arnavutlar	 da	 Türkler	 de	 bu
adamı	hayırla	anıyor,	millî	kültürlerinin	temel	taşlarından	biri	olarak	ona	ulusal
anılarında	yer	veriyorlar.

Batılılaşma	ve	Siyasal	Muhalefet

Bürokrasinin	 bazı	 öğelerinin	 muhalefet	 yapması,	 siyasî	 muhalefetin	 ve
örgütlenmenin	 iktidar	 içinde	 doğmasını	 kaçınılmaz	 kılan	 bir	 gelişmedir.	 Bazı
yorumcularımız,	 bu	 siyasî	 gelişmeyi	 memurların,	 aralarındaki	 münaferet	 ve
yöneticilerin	 birbirleriyle	 rekabeti	 diye	 yorumlarlar.	 Görünüşte	 böyle	 bir	 şey
vardır.	 Meselâ,	 Ziya	 Paşa’nın	 Sadrazam	 Mehmed	 Emin	 Âli	 Paşa’ya	 olan
düşmanlığı	veya	Ahmed	Cevdet	Paşa	ve	Fuad	Paşa	çekişmesi	buna	örnektir;	ama
bu	izah	tarzının	noksanlığı	da	şudur:	Batı	cemiyetinde	muhalefet	sınıfsal	olarak
ortaya	 çıkmıştır.	Yani	memleketi	 feodaller,	 aristokratlar	 idare	 ederken,	 değişen
iktisadî	düzenle	yükselen	burjuvazi	muhalefeti	yürütüyor,	onlara	karşı	muhalefet
de	sanayileşme	sonucu	 işçilerden	çıkıyor	gibi	kategorizasyonlarla	bu	gelişmeyi
tasvir	ederler.	Şüphesiz	ki	bu	tip	farklılaşma	ve	tezatları	ortaya	koymakta	fayda
vardır.	Bu,	tarihi	safhalara	ayırarak	teleolojik	(gaî)	bir	yorum	yapmak	gibidir.	Bu
gibi	 kavramlarla	 tarihe	 bakmanın	 ilk	 anda	 faydası	 vardır;	 yani	 Voltaire	 gibi,
sonrakiler	 gibi	 düşünürseniz	 dikotomilerle	 (kutuplaşma)	 cemiyetleri	 ve	 etrafı
algılama	kolaylaşır;	 ama	yorumlama	 sorunları	 da	başlar.	Bu	yorumda,	 bilhassa
yetişen	 gençliğin	 zekâsını	 geliştirme	 ve	metodik	 düşündürme	 gibi	 bir	meziyet
vardır;	ama	bu	yönteme	saplanıp	kaldığınız	 takdirde	de	değişmeyen	hakikatleri
veya	 aksine	 farklı	 değişmeleri	 göremezsiniz	 ve	 ortalığı,	 yönlendirilmiş
tarihyazıcılığının	yarattığı	politik	düşünceler	sarar.
Şimdi	herkesin	malûmudur	ki	Fransız	İhtilâli	sırasında	bir	burjuvazi	gelişiyor,



bir	 ticaret	 gelişiyor,	 bir	 sanayi	 gelişiyor.	 Eski	 toprak	 lordlarının	 dışında,	 yeni
sınıflar	 çıkıyor;	 ama	 dikkat	 ederseniz	 siyasî	 muhalefeti,	 felsefî	 muhalefeti
yapanlar	 mutlaka	 bu	 sınıflardan	 değil.	 Büyük	 ölçüde	 yine	 eski	 aristokrasinin
mensupları	bu	yeni	düşünceleri	taşıyor,	o	kitapları	yazıp,	okuyorlar.	Montesquieu
bir	burjuva	değil,	Montesquieu	eski	aristokrasinin	mensubu.
Rousseau’ya	 belki	 burjuva	 diyebiliriz,	Cenevre	Cumhuriyeti’nin	 ideolojisinden
gelmiştir;	 ama	 birtakım	 adamlar	 Condorcet’den	 tutunuz,	 d’Alambert’e	 kadar,
Diderot’ya	kadar	eski	sınıfların	insanları...	Talleyrand,	ki	kendisi	bir	piskopostur,
asildir,	 eski	 rejimin	 adamıydı.	 Nihayet	 ihtilâle	 katıldı	 ve	 sonra	 biliyorsunuz
dışişleri	 bakanlığına	 kadar	 geldi.	 Fransız	 İhtilâli	 öncesi	 okunan	 kitapları	 tetkik
etmişler;	 Fransa’da	 o	 dönemde	 burjuvazinin	 okuduğu	 kitaplar,	 Diderot’un
ansiklopedisi	 değil,	 Montesquieu	 okumuyorlar,	 onlar	 ne	 okuyorlar	 biliyor
musunuz?	 Therese	 Philosophe	 gibisinden,	 gayet	 açık	 saçık,	 pornografik
romanlar	 ve	 kitaplar	 okuyorlar.	Yani	 yükselen	 burjuvazi	 ile	 birlikte	 Fransa’da,
meselâ	 artan	 sayıda	 pornografik	 bir	 neşriyat	 var;	 bu	 tespit	 edilmiş.	 Burjuvalar
haklıdır.	 Para	 kazanmak	 kolay	 değil,	 hayat	 yorucu,	 ciddi	 kitap	 okuyacak	 hali
yok.	İhtilâlciler	arasında	da	aylak	sınıf	üyeleri	mümtaz	yerlerini	almıştır.	Bunun
gibi	bu	teorilerin	de	her	zaman	yüzde	yüz	her	şeyi	kapsayıcı,	geçerli	açıklamalar
olmadıkları	 gerçektir.	 Biz	 mekteplerde	 öyle	 şeyler	 öğreniriz	 ki	 konuya	 biraz
eğilince	pek	geçerli	olmadığı	görülür.
Yakın	 çağımızda	 ileri-geri	 kavgasından	 söz	 ediyoruz.	 Bazıları	 bunu	 sosyo-

ekonomik	 zümrelere	 oturtma	 gayretindeler.	 Aslında	 yakınçağ	 Türk	 tarihine
baktığınız	zaman	kimin	muhafazakâr,	kimin	devrimci	olduğunu	tespit	etmek	de
güçtür.	Meselâ,	“Ahmed	Cevdet	Paşa	muhafazakâr	kesimin	temsilcisidir”	derler.
Evet	ve	hayır...	Türk	dilindeki	sadeleşmenin	başını	çekenlerdendir,	sonra	 ilginç
bir	şekilde	kadın	eşitliğini	savunur.	Ailesine	yazdığı	mektuplara	bakarsanız25	aile
hayatında	muhafazakârlıkla	hiç	alâkası	yoktur	ve	de	unutmayın	ki	Türk	tarihinde
bildiğimiz	kadarıyla	15.	asırdan	beri	feminist	kadınlar,	başta	şaire	Mihrî	Hanım
olmak	 üzere,	 hep	 medrese	 ulemasının	 kızlarıdır.	 İşte	 Ahmed	 Cevdet	 Paşa’nın
kızları	 da	 öyledir.	 Fatma	Aliye	Hanım,	 bizdeki	 feministlerin	 başıdır,	 öbür	 kızı
Emine	Semiyye	Hanım	da	 sosyalist	 parti	 kurmuştur.	Türk	hayatını,	 batılılaşma
kalıplarını	 çok	 keskin	 uçlara	 götürerek	 mütalaa	 etmek	 her	 zaman	 aydınlatıcı
olmamaktadır;	ama	şurası	da	bir	gerçektir	ki	muvafakat	kadar	muhalefet	de	aynı
sınıfın	 içinden	 doğmuştur.	 Bunlar	 gazete	 çıkarmışlardır,	 bunlar	 siyasî	 cemiyet
kurmuşlardır,	 bunlar	 Paris’e	 kaçmışlardır,	 bunlar	 Paris’ten	 affedilerek	 geri
dönmüşlerdir.	 Hepsi	 aynı	 sınıfa	 mensuptur,	 daha	 doğrusu	 bürokrat	 zümredir.
Bürokrasiye	de	her	sosyal	kökenden	adam	girmiştir.



Mehmed	Emin	Âli	Paşa.

Batılılaşmış	bürokrasi	başarılı	bir	eğitimden	geçer,	“Batı	tarzı	hayat”	dediğimiz
zaman,	 kaçınılmaz	 olarak	 batılılaşmış	 eğitim	 üzerinde	 durmamız	 gerekiyor.
Eğitimin	modernleşmesi	sadece	Türkiye	tarihinde	değil,	Şark’ın	tarihinde	de	en
ilginç	olaylardan,	gelişmelerden	bir	tanesidir;	çünkü	şunu	açık	söyleyelim,	klasik
devir	“İslâm	devri”	dediğimiz	–Abbasiye	devri–	ve	Orta	Asya’da	Timurlenk	ve
onun	 oğulları	 Uluğ	 Bey	 zamanında	 süren	 klasik	 parlak	 ilmî	 gelenek	 Osmanlı
cemiyetinde	 bitmiştir.	 Osmanlı	 dönemi	 bu	 klasik	 ilmî	 geleneğin	 parlak	 olarak
devam	ettiği,	hatta	sadece	devam	edebildiği	bir	devir	değildir.	Bununla	beraber
Osmanlı’da	medrese	 eğitimi	 çok	 teşkilâtlı	 olarak	 devam	 eder.	 Bunun	 üzerinde
durmak	 lâzım.	 Evet,	 artık	 bu	 medreselerden	 Muhammed	 el-Harezmi	 (9.	 asır)
çıkmıyor,	 İbni	 Sina	 çıkmıyor,	 Razî	 çıkmıyor,	 İbnürrüşd	 çıkmıyor,	 Uluğ	 Bey
çıkmıyor	(Ali	Kuşçu	oradan	geldi	zaten),	Mesudî	yok,	el-İdrisî	yok,	İbni	Haldun
yok;	ama	ne	var?	Gayet	 iyi	 teşkilâtlanmış	bir	medrese	var.	Bunu	unutmayalım;
bu,	bize	bir	gelenek	devredecek.	Hangi	geleneği	devredecek?



Konya’dan	Antalya’ya	gitmek	istediğiniz	zaman	Akseki’den	geçersiniz.	Sonra
Toroslar’ın	sırtında	kervan	geçmez,	kuş	uçmaz	bir	şirin	beldecik	vardır,	İbradı...
Akseki	ve	İbradı,	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	beş	asır	boyunca	kadı	üretmiş	iki
beldesi,	 âdeta	 kadı	 fabrikasıdır.	 Yani	 gençler	 o	 ücra	 yerlerden	 medreselere
gidebilmektedir,	o	fakir	dağ	kasabalarından	mevleviyyet	pâyeli	kadılar,	medrese
hocaları	 çıkabilmektedir.	 İşte	 burada	 ilmin,	 pek	 çok	 parlak	 olmasa	 da	 eğitimin
teşkilâtlanmasının	 başarılı	 olduğu	 bir	 toplumla	 karşı	 karşıyasınız.	 Yani	 dağın
başındaki	 zeki	 çocukları	 bürokratik	 sistemin	 içine	 çekebilen	 gelenek,	 yeni
Türkiye’de	 de	 kesintisiz	 olarak	 devam	 etmiştir.	 Uzak	 ücra	 kasabalardan,
köylerden	birtakım	insanlar,	geçmişte	erkekler,	şimdi	artık	kız	çocukları	da	dahil,
okuyorlar,	 yükseliyorlar,	 bir	 yerlere	 geliyorlar	 ve	 doğrudan	 doğruya	 Osmanlı
batılılaşması	 gibi	 Türk	 batılılaşması	 da	 bu	 özelliği	 devam	 ettiriyor.	 Bu	 çok
önemlidir.	Askerî	okula	en	ücra	köşedeki	insan	girebilmiştir.	Medreseye	eskiden
herkes	gelebilirdi,	derecelerine	göre	dört	tarafta	bir	eğitim	ağı	vardı.	Bir	genç	en
yakın	 kasabadan	 başlayıp	 yükselebilir,	medreseyi	 bitirebilirdi	 ve	 aynı	 şey	 sivil
okullarda	 da	 devam	 etmiştir.	 Yani	 sivil	 okula,	 Tıbbiye’ye,	Mülkiye’ye,	 Baytar
Mektebi’ne,	Orman	Mektebi’ne	ve	muadili	mekteplere	adımını	atarsın,	beş	kuruş
harc	 verilmesi	 icab	 etmez,	 tam	 tersine	 talebenin	 cebine	 beş	 kuruş	 harçlık
koyarlar,	giydirirler,	kuşatırlar,	yedirirler,	okuturlar,	yetiştirirler.	O	kadar	ki	yırtık
çarıkla	dağdan	inen	çocuk,	önce	böyle	bir	okula	gelir	temizlenir,	giydirilir,	sonra
okula	kaydedilir.	Dedeniz	yaşındaki	eski	 zabitlere,	memurlara	biraz	 sorarsanız,
derler	 ki:	 “Geldim	 Trabzon’un	 bir	 köyünden,	 çorabım	 bile	 yoktu,	 Öğretmen
Okulu’na	veya	Kuleli’ye	böyle	girdim.”	Bu	sistem	çok	ilginçtir.	Batı’da	olmayan
bir	 şeydir	 ve	 bununla	 yine	 achieve-ment	 society	 dediğimiz,	 liyakata	 dayanan
terfi	sistemi,	 tıpkı	eski	cemiyetteki	gibi	devam	etmektedir	ve	dolayısıyla	da	bu
toplumda	 tıpkı	 eski	 Osmanlı	 sistemi	 gibi	 sınıflaşma	 meydana	 gelmemektedir.
Yani,	sadece	belirli	sınıfların	hâkim	olduğu	ordular;	belirli	zümreden	insanların
hâkim	 olduğu	 bürokrasiler	 ortaya	 çıkmamaktadır.	 Bu,	Osmanlı	 ve	Cumhuriyet
Türkiyesi	için	ortak	ve	mümtaz	bir	özelliktir.
Tanzimat’ta	her	müessese	değişmekte;	medrese	ise	gerilemektedir,	bütçesi	ile,

muhtevası	ile,	mensupları	itibariyle	gerilemektedir	(Tek	istisna	olan	Medresetü’l-
Kuzât,	 o	 devire	 uyum	 sağlayabilmiştir).	 Artık	 insanlar	 yeni	 açılan	 okullara,
sultanîlere	 gidiyor,	 oralardan	 mezun	 oluyorlar.	 Baytar	Mektebi’ne,	 Tıbbiye’ye
geliyorlar	ve	buralara	sırf	Müslümanlar	değil,	gayrimüslimler	de	geliyor.	Hatta
gayrimüslimlerle	 devlet	 arasında	 ilginç	 kavgalar	 vardır.26	 Cemaatler,	 Tıbbiye
talebesi	 olarak	 Rum	 cemaatinden	 şu	 kadar	 alınmaktadır,	 Ermenilere	 de	 pay
ayrılması	veya	kontenjanın	artırılması	diye	isyan	ediyorlar;	çünkü	imparatorluk



tebaasının	üçte	biri	Hıristiyandır,	deniyor;	bu	nedenle	tahminen	Tıbbiye’de	üçte
bir	 talebe	 gayrimüslimlerden	 olacak.	 Onları	 da	 kategorilere	 ayırdık,	 şu	 kadar
Rum,	 şu	 kadar	 Ermeni,	 şu	 kadar	 Yahudi,	 Süryani	 vs.;	 aralarında	 çekişiyorlar,
bizim	kontenjan	az	tutulmuş	diye.	Bu	okullardan	çıkan	insanlar	Osmanlı	oluyor,
aynı	eğitimle	çıkıyor,	aynı	dille	çıkıyor,	aynı	ruhla	çıkıyor.	Bunlar	laik	bir	eğitim
görüyor.	Vakıa	orada	Kur’an	da	okutuluyor,	din	dersi	de	var;	ama	çok	kuvvetli
olmuyor,	o	konu	ihmal	ediliyor.	Siz	akşamdan	sabaha	trigonometri	çözeceksiniz,
kimya	 yapacaksınız,	 laboratuvara	 gideceksiniz,	 Tıbbiye’deyseniz	 teşrihhaneye
gideceksiniz;	o	arada	da	ulema	efendilerden	biri	gelecek,	size	akaîd-i	diniyye	ve
tefsir-i	Kur’an	okutacak.	Bu	iş	pek	yürümüyor.	Gelen	efendinin	de	bütün	sınıfı
“Bu	 işi	 beceremediniz”	 diye	 bırakacak	 hali	 yok.	Onun	 için	 bunlar	 laik	 okullar
oluyor	ve	din	bilgisi	az	bilinen,	az	öğrenilen	bir	dal	haline	geliyor.	Onun	yanında
öbür	 gayrimüslim	 öğrencilere	 de	 güya	 kendi	 dinleri	 öğretilecek;	 ama	 aynı
şekilde,	 o	 da	 öğretilemiyor	 tabii.	 Öğretilemeyince	 bu	 mekteplere,	 Müslüman
ulema	sınıfı	gibi,	kilise	mensupları,	hahamlar	falan	da	karşı	çıktılar;	fakat	göze
batan	 husus,	 mektepliye	 karşı	 medreselinin	muhalefeti	 hayatımıza	 girdi	 ve	 bu
gerilim	bugüne	kadar	gevşemedi.
Galatasaray’ın	kuruluş	tarihi	1868’dir.27Tanzimat	ricali	Mekteb-i	Sultanî	denen

bu	 okulu	 niye	 kurdu?	Belli	 ki	 yabancı	 dil	 eğitimi	 görmek	 lâzım.	Bu	 yapılıyor
İstanbul’da.	 Cizvitler,	 Lazaristler	 yani	 Saint	 George	 rahipleri,	 Benediktenler,
gelmiş	 bir	 sürü	 okul	 açmışlar,	millet	 çocuklarını	 bunlara	 yolluyor.	Tanzimat’ın
büyükleri	 düşünüyor:	 “Batılılık	 lâzımsa,	 onu	 da	 biz	 yapmalıyız.”	 O	 zaman
Galatasaray	 kuruluyor.	 Güzel	 Türkçe	 öğreten,	 Türkiye	 tarihi	 öğreten,	 Türk
edebiyatı	öğreten	ve	aynı	zamanda	da	Batı	dilini	en	iyi	öğreten	yeni	bir	okul	bu.
Bunu	 Tanzimat’ın	 büyükleri	 yapmışlar.	 İtiraf	 etmek	 gerekir	 ki	 şimdiki	Maarif
böyle	bir	panzehir	kurum	yaratamadı.	Biz	bu	tarz	bir	okulu,	ihtiyaç	haline	gelen
İngilizce	 eğitim	 için	 yapamadık.	 Kurduğumuz	 İngilizce	 eğitim	 veren
üniversitelerin	hepsi	skandaldır.	Ne	İngilizceyi	o	kadar	iyi	öğreniyor	insanlar,	ne
Türkçeyi	 iyi	 öğreniyorlar;	 bilinen	 “Türkçe”yi	 de	 unutuyorlar.	 Osmanlı
batılılaşması	Galatasaray’ı	yarattı,	biz	maalesef	 İngilizce	üzerinden	giden	Türk
batılılaşmasına	 bir	 ilaç,	 panzehir	 olan	 mektebi	 kuramadık.	 O	 bakımdan
Galatasaray	 önemli	müessesedir	 ve	 bu	 okul	 kurulduğu	 zaman,	 Ermeni	 patriki,
“Gideni	 aforoz	 ederim”	 diyor;	 Rum	 patriki	 aynı	 tepkiyi	 gösteriyor;	 hahamlar
benzer	davranışta...	Onu	bırakın,	Papa’nın	İstanbul’daki	temsilcisi	bile	aynı	şeyi
söylüyor.	Yani	 “Latin	 cemaati	 çocuk	yollamasın”	diyor;	 ama	bir	müddet	 sonra
bakıyorlar	 ki	 bu	 okul	 çok	 kuvvetli,	 herkes	 oraya	 gidiyor	 ve	Galatasaray	 bütün
Osmanlı	 insanlarının,	 “Türkü	kadar	Ermenisi,	Rumu,	Bulgarı,	Eflaklısı	 (Ulah),



Romeni,	 Hıristiyanı,	 Arabı,	 Yahudisi	 ile,	 Osmanlı	 Devleti’nin,	 Osmanlı
tebaasının	milliyetçiliğini,	Osmanlıcılığını	 taşıyan	 insanların”	 yetiştiği	 bir	 okul
oldu.	Bu	çok	önemli	bir	 şey	ve	o	kadar	ki	patrikin	aforoz	etmekle	 tehdit	ettiği
okuldan,	 sonunda	 bir	 Ermeni	 patriki	 bile	 çıktı.	 Ohannes	 Arşaruni	 Efendi
Galatasaray	 talebelerindendir.	 20.	 yüzyılın	 başında	 Ermeni	 cemaatinin	 başına
geçmiş,28	Osmanlı	 Ermenilerinin	 patriki	 olmuştur.	 Demek	 ki,	 asrın	 icabı	 olan
laik	eğitim	her	dalda,	hukuk	ve	mülkiye	dalında	gelişmekte,	teşkilâtlanmakta	ve
medreseler	gerilemeye	başlamaktadır.	Niye	bu	laik	okullar	gelişiyor;	sırf	teknik
yenilenme	 ihtiyacı	 nedeniyle	 mi?	 Hayır,	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 idarî	 yönden
merkezîleşmek	ve	modernleşmek	zorundadır.	Yani	matematik	öğrendiğiniz	gibi;
cebir,	fizik,	kimya,	tıp	öğrendiğiniz	gibi,	artık	modern	hukuku,	modern	iktisadı,
modern	 malî	 teknikleri	 öğrenmek	 zorundasınız.	 Onun	 için	 hukuk	 ve	 mülkiye
mektepleri	 açılıyor	 ve	 orada	 çok	 ilginç	 bir	 olay	 gelişiyor.	 Hukuk	 Mektebi
maalesef	yatılı	olarak	düzenlenmediği,	iyi	örgütlenmediği	ve	de	Osmanlı	hukuk
sistemi	asrın	 icabına	göre	 tamamen	Romanize	olamadığı	 için,	eski	 ile	yeni	yan
yana	 yürümek	 zorundaydı.	 Bu	 yüzden	 ne	 oluyor,	 Medresetü’l-Kuzât,	 (Kadı
Medresesi)	 Hukuk	Mektebi’nden	 daha	 iyi	 teşkilâtlanıyor,	 yatılı	 burslu	 oluyor.
Ders	 programı	 eklektik	 biçimde	 düzenleniyor	 ve	 öbürünü	 geçiyor;	 çünkü	 hem
İslâm	 fıkhını,	 hem	 Batı	 hukukunu	 öğretiyor	 ve	 talebeleri	 yatılı	 ve	 burslu
olduğundan	 daha	 yetenekli	 ve	 çalışkan	 oluyor.	 Onun	 için	 eskilerden
sorabilseydiniz:	“Medresetü’l-	Kuzât	Hukuk	Mektebi’ne	nazaran	iyidir”	denirdi.
Fuat	 Köprülü	 girdikten	 hemen	 sonra	 terk	 etti	 Hukuk	 Mektebi’ni:	 “Beş	 para
etmez”	 dedi.	 Tembelliğinden	 değil,	 ders	 disiplini	 ve	 müfredatını
beğenmediğinden.	Mülkiye	o	zaman	Hukuk’tan	daha	 iyi	okuldu,	niçin?	Çünkü
maliye	 öğretiyor,	 iktisat	 öğretiyor,	 hukuku	 gerekli	 ölçüde	 öğretiyor.	 Yine	 aynı
şekilde,	 yatılı,	 burslu	 beğenilen	 bir	 okuldu	 ve	 devam	 etti.	 Bu	 çok	 önemli	 bir
husustur.
Öte	yandan	Osmanlı	medreseleri	de	tamamen	çürümüş	değildi.	Onun	üzerinde

duralım.	 Medreseler	 bakıyorlar	 ki	 asra	 uymak	 lâzım;	 bir	 kısmı	 bunların
kozmografya,	matematik,	Fransızca	bile	öğretmeye	başladılar,	ders	programına
koydular.	Dolayısıyla	 İstanbul’da	bir	çeşitlilik	oldu	–biz	 tarihçiler,	bunun	 tarihî
portresini	 henüz	 tespit	 edemedik.	 Medrese	 var;	 hakikaten	 talebesi	 ekmeğe
muhtaç.	 Talebeler	 emsile	 ve	 binayı	 okuyup	 tamamlayamıyor,	 hiçbir	 işe
yaramıyor,	 son	derece	de	 sefil.	 (O	dönemlerle	 ilgili	meşhur	 fıkradır:	Verdikleri
çorbalar	artık	o	kadar	yağsız	ve	etsiz,	su	gibi	bir	şeymiş	ki,	“Efendim,	demişler,
bu	 çorbayla	 abdest	 bile	 alınır,	 caizdir.”	Bunun	 üzerine	 bir	 nümayiş	 yapıyorlar.
Padişah	Cuma	 selâmlığından	 çıkıyor.	Alayın	 iki	 tarafına	 dizilmiş	medreseliler,



bir	taraf	“yecuzu”	diye	bağırıyor,	öbür	taraf	“layecuzu”	diye	bağırıyor.	“Yecuzu-
caizdir;	 layecuzu-caiz	 değildir.”	 Padişah	 bu,	 “yecuzu,	 layecuzu”	 sadalarının
sebebini	soruyor.	Diyorlar	ki:	“Hünkârım,	verdikleri	çorba	o	kadar	bulaşık	suyu
gibiymiş	ki	yağsız,	şehriyesiz,	etsiz...	Bu	çorba	ile	su	gibi	abdest	almak	caizdir,
yok	caiz	değildir;	ne	de	olsa	adı	çorbadır”	diyorlar).
19.	 yüzyılda	 malî	 ve	 ilmî	 bakımdan	 kötü	 olan	 medreseler	 de	 var,	 fakat	 bir

şeyler	öğretmeye	çalışanlar	da	var.	Farsça	öğretmeye	başlayan	da	var.	Bu	asırda
İstanbul,	Farsça	eğitimi,	edebiyat	tetkikleri	bakımından	o	derece	ileri	gitmiştir	ki
eskiden	beri	Şirazlı	Hafız	ve	Şirazlı	Sâdî	şerhleri	çıkmaktayız.	İran’da	Hafız	ve
Sâdî	 gibi	 büyük	 şairlerin	 şerhleri	 bu	 kadar	 çok	 sayıda	 değildir;	 fakat	 lûgat	 ve
gramer	kitapları	bol	miktarda	çıkmaya	başlar.	Belirttiğimiz	gibi	Hukuk	Mektebi
kurulduğuna	 göre,	 medreseli	 yargı	 görevini	 kaybetmesin	 diye	 “asra	 biz	 de
uyalım”	 denmiş	 ve	 Medresetü’l-Kuzât	 kurulmuştu	 ve	 bununla	 Osmanlı
medreseleri	 farklı	 bir	 yapıya	 gidiyordu;	 çünkü	 eskiden	 medresede	 belirli
müfredat	var;	ama	ders	programı	yoktu.	Filân	hoca	var,	ondan	ders	alınır,	ondan
icazet	 alınır,	 terfi	 edilirdi;	 şimdi	 ders	 programı	 koyuyorlar,	 bizim	 bugün
yaptığımız,	 sabah	9-12,	 şu	 şu	derslere	girilecek,	 şu	 şu	hoca	gelecek,	 programa
bakarsanız,	 dersleri	 görürsünüz.29İslâm	 fıkhı	 olduğu	 gibi,	 Avrupa	 hukuku	 da
burada	 öğretilmektedir.	 Demek	 ki	 19.	 asır	 dünyasının	 ve	 imparatorluğun	 bu
döneminin	 hukukî	 yapısına,	 ihtiyaçlarına	 ilişkin	 bir	 hukuk	 öğretimine,	 ders
öğretimine	–sırf	dinî	İslâmî	bilimlerin	yanında–	medreseler	de	ayak	uydurmaya
başlamaktadır.	 Dolayısıyla	 batılılaşmanın	 ihtiyaçları	 laik	 eğitim	 kurumlarını
ortaya	 çıkardığı	 gibi,	 medreseleri	 de	 sarıyor	 ve	 bunun	 sonucunda	 eklektik	 ve
düalist	 kurum	 tipleri	 ortaya	 çıkıyor.	 Yani	 bizim	 anladığımız	 Efruz	 Bey	 tipi,
batılılaşmış	tip	yanında,	bir	de	o	eski	ulemanın	içinde	de	Batı’ya	göre	düşünen,
ona	 göre	 yorum	 yapan,	 ona	 göre	 kafasını	 sistematize	 eden	 insanlar	 ortaya
çıkmaya	başlıyor.	Bireylerin	ikirciklenmesi	kurumlar	için	de	söz	konusudur.	Bu,
Türkiye	 batılılaşmasının	 çok	 ilginç	 yönlerinden	 biridir.	 Zannediyorum	 bundan
sonra	batılılaşma	ve	Batı	dediğimiz	olayın	ikinci	bir	veçhesini,	siyasî	veçhesini;
yani	milliyetçilik	akımlarını	ele	almak	durumundayız.

23	Mahir	İz,	Yılların	İzi,	Kitabevi	Yay.,	İstanbul,	1990,	s.	125.

24	A.	Lamartine,	Le	Nouveau	Voyage	en	Orient,	Paris,	1854,	s.	49.

25	 Mübahat	 Kütükoğlu,	 “Cevdet	 Paşa	 ve	 Aile	 içi	 Münasebetleri”,	 Ahmet	 Cevdet	 Paşa	 Semineri,
İ.Ü.E.F.,	İstanbul,	1986.

26	Başbakanlık	Osmanlı	Arşivi	(BOA),	I-MV,	Nr:	16519,	Meclis-i	Valâ	Mazbatası	(12	Ramazan	1273/	6
Mayıs	1857).

27	 Galatasaraylılar	 pek	 seviyor	 tarihlerini	 uzatmayı	 –önce	 1500’lü	 yıllara	 uzattılar,	 Mülkiyeliler	 de



yapar	 bunu;	 biz	 Enderun’un	 devamıyız	 falan	 derler,	 bizimkiler	 de	 kuruluş	 yıldönümünü	 600’e	 çıkarırsa
şaşırmayın.	Siz,	Galatasaray’ın	eski	kütüphanesine,	eski	eğitimine	sahip	çıkın,	en	büyük	başarı	odur.	Yani,	o
zamanki	gibi	güzel	Türkçe	öğretin,	güzel	Fransızca	öğretin.	Biz,	eski	Mülkiye’yi	devam	ettirelim	ne	mutlu.

28	Kevork	Pamukcuyan,	“Ohannes	Arşaruni”,	İstanbul	Ansiklopedisi,	c.	2,	s.	1063.

29	 İlmiyye	 Salnâmesi,	 birinci	 defa,	 Darü’l-hilâfetü’l-Aliyye,	 1334,	 s.	 687	 vd.,	 ders	 programı:
(Medresetü’l-Kuzât).



III

Batılılaşma,	Ulusalcılık	ve	Parçalanan	İmparatorluk

Batılılaşma	 dönemimiz	 ulusalcılık	 olayıyla	 birlikte	 yürümektedir.	 Son	 Roma
İmparatorluğu	 olan	 Osmanlı	 camiası	 (Pax	 Ottomana)	 ulusalcı	 hareketlerle
aşınmaktaydı.	Ulusalcılık	ve	ulusçu	duygular	hiç	şüphe	yok,	evvel	emirde	kimlik
sorunuyla,	 yani	 kişinin	 toplumdaki	 yeri	 ve	 adıyla	 ilgilidir.	 Kimlik,	 bu	 önemli
olgunun	 etrafında	 oluşan	 bir	 dokudur	 ve	 Avrupa’ya	 girecek	 Türkiye	 için
önemlidir;	 ama	 insan	 toplumunda	 kimlik	 temel	 bir	 sorundur	 ve	 kimliğin	 iyi
saptanması	toplumda	birçok	sorunları	ve	tıkanıklıkları	halleder.
İnsan	dünyada	her	şeyini	tayin	edebilir;	işini,	mesleğini,	davranışlarını	dahi	bir

ölçüde	tayin	edebilir.	Yaşayacağımız	ülke	de	seçilebilir;	 fakat	elde	olmayan	bir
şey,	 hangi	 kimlikle	 dünyaya	gelineceğidir.	Meselâ,	Rus	 anne	ve	Arap	babadan
evlilik	 dışı	 olan	 bir	 bebek	 İsviçre’de	 bir	 kilisenin	 kapısına	 bırakıldığı	 için	 –ki
öyle	 vakalar	 oluyor–	 sonunda	 mahallî	 makamlar	 tarafından	 bir	 yetimhaneye
kaldırılır	ve	İsviçreli	bir	çocuk	olarak	büyür.	Belli	ülkede	doğulur,	yaşanan	ülke
değiştirilebilir,	 ama	 böyle	 istisnalar	 dışında	 ebeveynin	 kimliği	 bireyinki	 olur.
Dolayısıyla,	 hangi	 ülkede,	 hangi	 aile	 ile,	 hangi	 dille	 doğacağı	 ve	 nasıl
büyüyeceği	bir	bebeğin	elinde	değildir.	Kimlik	ülkedir,	her	anlamda	sınıfımızdır.
Kimlik	 hayatımızı	 tespit	 eder,	 bazı	 insanlar	 bir	 araya	 gelmiş,	 yolunu	 tam	 da
çizemedikleri	bir	tarih	ve	coğrafyada,	bir	ülke	meydana	getirmişler.	Bu	durumda,
kuşkusuz	 devlete	 has	 birtakım	 organlar	 ortaya	 çıkar:	 Polis,	 ordu	 vs;	 bunlarsız



yaşayamıyoruz,	mümkün	değil.	Birey	olarak	da	kendimizi	bu	organların	sahası
dışına	çıkaramıyoruz.	Burada	Türkler	var,	Türkiye	var;	ama,	ben	beynelmilel	bir
adamım	diye	infirad	yoluna	gidemiyorsunuz.	Zira	muhataplar	beynelmilel	değil
ve	 sizi	 Türklük	 kompartımanı	 içinde	 ele	 alırlar.	 Hiçbir	 şekilde	 kimlik	 sahibi
olmadan	 hayata	 devam	 edemezsiniz,	 mümkün	 değildir	 ve	 bütün	 organlarla
birlikte	de	bu	kimliğin	siyasî	teşekkülüne	bağlısınızdır.	Bu	olmadığı	takdirde,	20.
yüzyılın	 son	 çeyreğinde	 hatta	 son	 10	 yılında,	 iki	 korkunç	 dünya	 savaşından,
katliamlardan	 sonra	 gördük	 ki,	 devletsiz	 toplumların	 insanları	 bu	 yokluğun
bedelini	 her	 zaman	 çok	 ağır	 bir	 şekilde	 ödemek	 zorunda	 kalıyor.	 Bunu
Kafkasya’da,	Bosna’da	gördük.	Hiç	arzu	etmiyoruz;	ama	öyle	anlaşılıyor	ki	bu
facialar	 daha	 da	 görülecek.	Batılılaşma	 sorunu	 ile	 karşı	 karşıya	 gelen	Osmanlı
İmparatorluğu	dediğimiz	zaman	bu	batılılaşmanın	yarattığı	en	büyük	tepki	veya
yansıma	hiç	şüphesiz	ki	milliyetler	sahasında,	ethnicité	anlamında	görülmüştür.
Yoksa,	 Osmanlı	 toplumunda	 “millet”	 demek,	 bugünkü	 “nation”	 anlamında	 bir
kelime	değildir,	 bunu	biliyoruz.	Milleti	bugün	doğru	kullananlar,	 “millî	 görüş”
ve	 “millî	 gazete”	 diyenlerdir.	 Millet	 kavramı	 bir	 cemaate,	 bir	 inanç	 grubuna
hitap	eden	bir	sözdür.	Onun	için	“nation”	ve	“national”	karşılığı	olarak	mutlaka
ulus,	ulusal,	ulusalcı	deyimlerini	kullanmamız	lâzım.
“Millet”	aslen	Arapça	bir	kelime	ve	“söz”	demek.	Bu	söz	anlamındaki	millet,

bir	 anlamda	 “Tanrı’nın	 sözü”	 ve	 “Tanrı’nın	 sözü	 etrafında	 toplanan	 grup”
anlamına	 geliyor.	 Dolayısıyla	 milel,	 ümme	 gibi	 kelimeler	 dinî	 grupları	 ifade
ediyor	ve	 tarihin	 son	Roma	 İmparatorluğu	olan	Osmanlı	 toplumunda	böyle	bir
teşkilâtlanma	 bulunuyor.	 Üç	 Roma	 İmparatorluğu	 vardır.	 Birincisi:	 Klasik
Roma’dır,	 pagandır,	 muhteşem	 bir	 imparatorluktur.	 Yani	 bu	 üçünün	 içinde	 en
muhteşemidir,	 çağlar	 içinde	 en	 kalıcı	 olanıdır.	 İkincisi:	 Bizans	 dediğimiz
Hıristiyan	 Roma’dır.	 En	 azından	 Doğu	 Avrupa	 ve	 Balkanlar	 bu	 devletin	 ve
uygarlığın	izlerini	taşır.	Üçüncüsü	ise:	Hâlâ	ortadan	kalkmamış	olan,	bir	anlamda
hâlâ	 kurumları	 ve	 problemleri	 yaşanan	 Osmanlı	 İmparatorluğu’dur.	 Tarihte
dördüncüsü	yoktur,	olmayacaktır;	çünkü	bunların	doğduğu	şartlar	ve	yaşadıkları
dünya	 başkadır.	 Buralarda	 etnik	 anlamda	 bir	 grup	 hâkimiyeti	 yoktur,	 dil
hâkimiyeti	 vardır.	 Yani	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 temel	 kurucu	 unsuru,
ordusu,	ordunun	dili,	bürokrasinin	dili	Türkçe	olduğu	halde,	burada	mühim	olan
ideoloji	Türklük	değil,	 İslâmlıktır.	 İslâm	ümmetinden,	 İslâm	milletinden	olmak
şarttır.	 O	 kadar	 ki	 zaman	 zaman	 bu	 Türklük	 küçümsenmiştir.	 Üstelik	 bu
küçümseme,	bize	mekteplerde	öğretildiği	gibi,	sırf	Saray	çevrelerinde	değil,	halk
arasında	da	mevcuttur.30
Vekayinamelere	bakarsanız,	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	Türkmen	geleneği	ile



kurulduğu	 da	 anlatılır.	 Konuştuğumuz	 Türkçe,	 yazdığımız	 dil	 Türkçedir;	 hiç
tartışmasız	 ordunun	 komuta	 dili	 Türkçeydi.	 Bu	 bütün	 tarih	 boyunca	 böyle
olmuştur.	 Selçuklu	 devrinde	 kâtip	 sınıfı	 Türk	 olmadığı	 ve	 Türkçe	 yazmadığı
halde,	 ulema	 sınıfı	 Arapça	 kullandığı	 halde,	 orduda	 her	 zaman	 Türkçe
kullanılmıştır.	 Bu	 unsurların	 Türk	 olmasından,	 komutan	 ve	 askerlerin	 büyük
ölçüde	Türk	olmasından	 ileri	 geliyor.	Meselâ,	 son	devir	Osmanlı	 vesikalarında
bile	 “Arabistan	 ordusunda	 hemcinslik	 çoğaldığından”	 deniyor.	 Bu	 hemcinslik,
coethnicité	 demektir.	 Demek	 ki	 Arabistan	 ordusunda,	 Arap	 uşağı	 artmaya
başlamış,	 “Anadolu’dan	 Türk	 asker	 getirilmesi	 emrediliyor.”31Yani	 orduların
içinde	Türk	etnik	unsurunun	ağırlık	kazanmasına	her	zaman	dikkat	edilmiştir.
Zaten	bu	milliyetçilik	konusunda	bize	mekteplerde	öğretilen	hazır	teorileri	de

unutmak	 gerekiyor	 büyük	 ölçüde;	 çünkü	 şu	 abes	 ifadelere	 bakınız:	 “Fransız
İhtilâli	çıktı,	Balkanlar’a	milliyetçilik	yayıldı.”	Ondan	evvel	sanki	yoktu!
Eric	 Hobsbawm,	 bu	 kıymetli	 Marksist	 sosyolog	 ve	 İngiltere’nin	 ünlü

tarihçisinin	 milliyet	 konusunda	 malûmatı	 çok	 yönlü	 ve	 derin	 değil...	 Halbuki
meselâ	Ernst	Gellner’i	okuduğunuz	zaman,	başka	türlü	zengin	ve	tutarlı	görüşler,
hiç	 değilse	 gözlemler	 var;	 çünkü	 kendisi	 Çekoslovakya	 Yahudisi	 idi.	 Tabii
milliyetler	probleminin	ortasında	büyümüştü	ve	 İngiltere’de	bu	konuları	 işledi.
İslâm	 ülkelerini	 tanıyordu	 ve	 Çekoslovakya’da	 da	 son	 olarak	 Avrupa
Üniversitesi’nde	 çalışırken	 öldü.	O,	 bu	 konuları	 daha	 iyi	 ele	 alıyor.	 Söylemek
istediğim:	 Milliyet	 konusunu	 Batı	 literatürü	 de	 her	 zaman	 çok	 iyi	 tanımıyor!
Niye	tanımıyor?	Batı	çok	ilginç	bir	şekilde,	bizim	bildiğimiz	milliyetçiliğin	neşet
ettiği	ve	milletin	başına	dert	olduğu	bir	yerdir;	ama	Batı,	milliyetçilik	meselesini
bilmez.	Bu	çok	garip	bir	çelişkidir;	çünkü	Batı	Avrupa	devletleri	Almanya	veya
İngiltere	 veya	 Fransa	 birtakım	 tarihî	 etnik	 unsurlardan	 oluşmuştur;	 ama
Almanya,	 Fransa,	 İngiltere	 dediğiniz	 zaman	 İngilizce	 ve	 Almanca	 konuşan,
Fransızca	 konuşan,	 Hıristiyan	 olan	 insanların	 topluluğu	 söz	 konusudur	 ve	 en
aşağı	 bin	 seneden	 beri	 bu	 toplumlardaki	 tek	 farklı	 unsur,	 o	 da	 farklı	 lisan
konuşmadığı	 halde	Yahudilerdir	 –Doğu	Avrupa	Yahudilerinin	Yidiş	 konuşması
dışında.	Avrupa	Yahudilerinin	bulundukları	ülkeden	başka	bir	dil	konuştukları	da
yok	 aslında,	 dinleri	 farklı	 hepsi	 bu.	 Avrupa	 toplumları	 bunu	 dahi
hazmedememiştir.	Konuştuğumuz	ve	bildiğimiz	üzere	antisemitizm;	yani	Yahudi
düşmanlığı	 büyük	 bir	 problem	 olmuş.	 Batı,	 uzun	 zaman	 bir	 avuç	 Yahudiyi
hazmedememiştir.	 Hâlâ	 da	 ettiğini	 söyleyemem.	 Şimdilik	 İngilizce	 tabiri	 ile
prejudices,	 önyargılar	 kapatıldı,	 örtüldü.	 Daha	 evvel	 taşıyordu	 herkesin
ağzından,	 şimdilik	 üstü	 kapatıldı.	 Ama	 Batı,	 milliyet	 sorununu	 hâlâ	 teşhis	 ve
tedavi	edebilmiş	değildir.	Şark’taki	gibi	her	sokağın	ötesinde	bir	başka	cemaat,



her	kapının	arkasında	başka	dil,	her	semtte	ayrı	bir	din	gibi	şeyler	görülmez	Batı
Avrupa’da...	Azınlıklarla	yaşama	meselesi	–yahut	azınlık	demeyin	de,	muhtelif
kavimlerin	 birlikte	 yaşama	 meselesi–	 Akdeniz	 Ortadoğu	 toplumlarına	 hastır.
Hindistan	alt	kıtasına	hastır.	Yani	bunlar	yazıya	ilk	geçen	toplumlar	olduğu	için,
din	ve	dilleri	yazıya	döküldüğü	için	bu	meseleyi	yedi	bin	sene	boyunca	daha	çok
yaşatma	şansı	bulmuşlardır.
Bugünkü	Mısır’a	baktığınız	zaman,	Firavun	devrinden	kalmış	Kobtlar	(Kıptî),

arada	Hıristiyanlık	 gelmesine,	 yazıları	 değişmesine	 rağmen,	 dinî	 edebiyatta	 ve
devamlı	 yazılmış	 olmasından	 dolayı	 dillerine	 kısmen	 de	 olsa	 sahipler.	 Kobt
yahut	Kıptî,	 hiyerogliften	 sonra	 “dimetiki”	denen	Yunancadan	bozma	bir	Kobt
alfabesi	almışlar,	önce	çok	Yunanca	kelime	alınmasına,	hatta	zamanla	artık	lisanı
unutup	Arapçaya	geçmelerine	rağmen,	bugün	Mısır’ın	yüzde	onunu	teşkil	eden
bu	 “Kobt-Kıptî”	 dediğimiz	 Hıristiyanlar,	 o	 dili	 günlük	 hayatta	 artık
kullanmıyorlar.	Arapça	konuşuyorlar	ama,	kilisede	hâlâ	Kobtça	ibadet	ediyorlar
(gerçi	 o	 dili	 doğru	 dürüst	 okudukları	 şüphelidir;	 âdeta	 bir	 Türkçe	 metni	 bir
Alman	veyahut	bir	Amerikalı	oryantalistin,	Türkoloğun	eline	versen	nasıl	okursa
belki	 ondan	 daha	 uzak	 bir	 şiveyle	 okuyorlar)	 ve	 bu	 sayede	 de	 “Kobt-Kıptî”
dediğiniz	bir	 cemaat	var.	Gördüğünüz	gibi,	Mısır	Dışişleri	Bakanı	 sonraki	BM
Genel	 Sekreteri	 Butrus	 Gali	 de:	 “Ben	 Mısırlı	 Kobt’um”	 diyor;	 “Ben
Firavunlardan	 geliyorum”	 diyor.	 Meselâ	 Suriye’ye	 gidiyorsunuz,	 adam	 şakır
şakır	 Arapça	 konuşuyor	 ama,	 Ortodoks	 veya	 Katolik	 olsun,	 “Biz	 eski
Asurîlerden	 geliriz”	 diyor.	 Bizim	 güneydeki	 Süryanilerin	 bile	 bir	 büyük	 kolu
biliyorsunuz	 Suriye’dedir,	 patrik	 de	 oradadır.	 Onlar	 da	 öyle:	 “Biz	 Asurîlerden
geliyoruz”	 diyorlar.	Bunlar	 aslında	Aramîdir	 ama,	 neredeyse	 ölmek	üzere	 olan
bir	dille	kimliklerini	koruyorlar.
Balkanlar’a	 baktığımız	 zaman,	 her	 köşe	 başında	 ayrı	 bir	 milliyet	 vardı	 ve

maalesef	son	zamana	kadar	Balkan	tarihi	bu	her	köşe	başındaki	etnik	unsurların
birbirlerini	 katletmeleri	 ile	 cereyan	 etmektedir.	 Osmanlı	 hâkimiyetinin	 bittiği
gün,	 bittiği	 bölgede,	 kitlelerin	birbirlerini	 katletme	olayları	 da	başlar.	 1912’nin
kış	 aylarında	 dahi	 ordumuz,	 henüz	 Yanya’yı	 savunuyordu;	 yani	 güneydeki
Yanya	 henüz	 elden	 çıkmamıştı,	 kuşatma	 ve	 savunma	 altındaydı.	 Selanik’e	 ise
Yunan	 orduları	 girdiler	 (eğer	Bulgarlar	 bir	 taktik	 hatası	 yapmasaydı,	 Selanik’e
kendileri	 girecekti)	 ve	 Yunan	 ordusunun	 Selanik’e	 girer	 girmez	 ilk	 yaptığı	 iş,
Yahudi	 mahallelerine	 saldırıp,	 Yahudi	 katline	 başlamak	 oldu.	 Çünkü	 Selanik,
bütün	Osmanlı	 tarihi	 boyunca	 en	 büyük	Yahudi	 şehri	 idi.	Orada,	 ne	Bulgarlar
yani	Slav	unsur,	ne	de	Arnavut	ve	Türkten	oluşan	Müslüman	unsur	çoğunluktu.
Hele	Hellen	unsur	en	az	olan	gruptu.	Selanik’in	en	kalabalık	unsuru	Yahudilerdi.



Bunlar,	 1492’de	 İspanya’dan	 ve	 İtalya’dan	 göç	 ederek	 Osmanlı	 topraklarına
giren,	 büyük	ölçüde	Selanik’e	 yerleştirilen,	 bildiğimiz	Sefarad	denen	 İspanyalı
Museviler.	 Bundan	 maada,	 1661’de	 Sabetay	 Zvi	 olayı	 üzerine	 burada	 yoğun
yerleşen	Sabetaycılar	 var.	Malûm,	Sabetay	Zvi	 beklenen	Yahudi	mesihi	 olarak
ortaya	 çıktı;	 fakat	 büyük	 kavgalara	 sebebiyet	 verdi.	 Yahudi	 şeriatına	 göre,
“zındık”	olduğu	ilân	edildi.	Zındık	ilân	edildiği	için	idam	edilmesi,	bunu	da	tabii
Osmanlı’nın	yapması	gerekiyordu.	Bunu	yapmamak	için	bir	başka	yol	buldular.
Güya	Sabetay	Zvi	Müslüman	oldu	ve	cemaati	de	Müslüman	oldu.	Yanlış	olarak
“dönmeler”	 dediğimiz	 aslında	 “Sabetaycı”	 dememiz	 gereken	 bu	 cemaat	 de
Selanik	şehrinde	kalabalıktı.	Sabetaycılara	sırf	Yahudiler	değil,	17.	asırda	Mesih
bekleyen,	kıyamet	bekleyen,	Müslüman	unsur	ve	Hıristiyanlardan	da	katılanlar
olmuş.	 Dolayısıyla	 bu	 karma	 Osmanlı	 topluluğunu,	 bugün	 artık	 Türkleşen	 bu
Sabetaycı	grubu	da	hesaba	alınca,	Selanik	Judaizm	kültürünün	hâkim	olduğu	bir
şehirdi	 ve	 işgalci	Yunanlılar,	 Yahudileri	 katletmekle	 etnik	 temizliğe	 başladılar.
Onun	 için	mecburen	 onlar	 da	 Türk,	 Arnavut	Müslümanlarla	 birlikte	 bu	 tarafa
göçmek	 zorunda	 kaldılar.	 Demek	 ki	 Osmanlı	 hâkimiyetinin	 ortadan	 kalktığı
bölgelerde	–bilhassa	Balkanlar’da;	Ortadoğu	bölgesi	bu	kadar	vahşi	olmamıştır–
milletler,	etnik	gruplar	birbirlerini	kesmeye	başlamışlardır.	Bu	nedir?	Burada	bir
tarihî	olayı	ele	alalım.
İstanbul’da	bugün	Zeyrek’te	bulunan	Pantokrator	Kilisesi	–yani	“Takdis	Eden

İsa	Kilisesi”	ki	büyük	bir	bina	olup	çok	harap	vaziyettedir–	fetihten	sonra	Türk
devrinde	Molla	Zeyrek	Camii	olarak	isim	yaptı.	Vakıflar	bu	binanın	nasıl	restore
edileceğine	karar	veremedi.	Cami	olarak	mı	kalsın?	Müze	mi	olsun?	Belli	değil!
Bu	 arada	 şunu	 belirtelim,	 birtakım	 eski	 Bizans	 yapılarının	 cami	 olarak
kullanılması,	 bunların	 bazı	 mimarî	 dekoratif	 kısımlarının	 açığa	 çıkarılmasına
engel	 değildir.	 Meselâ,	 İstanbul	 Vefa’daki	 “Kilise	 Camii”	 dediğimiz	 yapı	 da
çevredeki	 nüfus	 yıkımı	 ve	 erimesinden	 dolayı	 bugün	 kullanılmayan	 (çünkü
Doğulu	 bekâr	 işçilerin	 semti	 ve	 camiye	 gidilmiyor),	 ama	 dökülen	 mozaikleri
bugün	 de	 görülen,	 bir	 son	 devir	 Bizans	 eseridir.	 Zeyrek’teki	 Pantokrator	 gibi
binalarda	eski	kalıntıları	 teşhir	 etmek	yerinde	olur.	Bu,	Türk	 imparatorluğunun
ve	hâkimiyetinin	âlicenap	karakterine	uygundur.	Mümkün	mertebe	bunları	cami
olarak	muhafaza	etsek	de	kısmen	müze	ve	eski	eser	olarak,	veya	buna	mümasil
yapılar	olarak	tutmanın	büyük	faydası	vardır.	Zaten	Osmanlı	İmparatorluğu	gibi
üniversal	Roma	İmparatorluğu’nun	mirasçısı	olan	bir	memlekete	yakışan	tutum
da	 budur.	 İşte	 1453’ün	 Noel’inde	 (eski	 takvimle	 1454	 başı);	 bu	 binada	 yani
Pantokrator	 Kilisesi’nde	 inzivada	 bulunan	 din	 adamı,	 son	 devirde	 Bizans’ın
Doğu	 ve	 Batı	 kiliselerini	 birleştirmeye	 kalkan	 devlet	 siyasetine	 (Floransa	 ve



Ferrara	 konsillerinde	 böyle	 bir	 birleşme	 kararı	 alınmıştır)	 karşı	 memleketin
içinde	Batılılardan	 çok	 nefret	 eden	 ve	 1204’teki	Haçlı	 Seferi’nde	 İstanbul	 çok
yakılıp	 yıkıldığı	 için,	 Batılılara	 kin	 tutan	 kitlelerin	 doğal	 lideri	 olmuştur.
“Türklerin	 kılıcı	 Frenk’in	 ekmeğinden	 yeğdir”	 diyen	 bir	 grup	 ve	 bunların
başındaki	Ghennadios	 (Skholarios)	 denen	bu	 zatı,	Fatih	Sultan	Mehmed	patrik
tayin	 ediyor.	 Bu	 Ghennadios’un	 patrik	 tayin	 edilme	 töreni	 muhteşemmiş,
kendisine	 gösterilen	 muhteşem	 itibar,	 Bizans	 devrinde	 bile	 patriklere
gösterilmemiştir.32Böylelikle	 bütün	 imparatorluğun	 Ortodoksları,	 sadece
Hellence	konuşan.	Yunanca	konuşan	unsurlar	 değil;	 fakat	Bulgarlar	 ve	Sırplar,
bazı	Arnavutlar,	Makedonlar	ve	Eflak-Boğdan	ahalisi	de	bu	kiliseye	bağlanıyor.
Dolayısıyla	 bağımsız	 ulusal	 kiliseler	 ortadan	 kalkıyor,	 hepsi	 Fener’in	 ruhânî,
idarî,	 adlî,	 malî	 otoritesine	 tâbi	 oluyor.	 Bu	 çok	 önemlidir.	 Patrikhane	 16.
yüzyılda	 Fener’e	 taşınıyor.	 Bahsettiğim	 Zeyrek,	 biliyorsunuz,	 Bozdoğan
Kemeri’nin	 hemen	 yanındaki	 semttir.	 Şehrin	 ortasında,	 Haliç’e	 tepeden	 bakan
bir	 yer.	 Bu	 patrikhaneyi	 buradaki	 kiliseden,	 ta	 kıyıda	 Fener’e	 ittirenler,	 16.
yüzyıl	 sonundaki	 yönetimdir.	 Entrikayı	 yürüten	 başlıca	 kişinin	 Valide	 Safiye
Sultan	 olduğu	 söylenir.	 Kimdir	 bu	 Safiye	 Sultan?	 Çok	 asil	 Venedikli	 aileden
gelen,	 Bafo	 ailesinden	 gelen	 bir	 kadındır.	 Yani	 Venedik	 aristokratıdır	 kendisi.
Roma	Katolikliği	 gibi,	 üniversallik	 iddiasında	 bir	 kilise	 karşısındayız	 ve	 kilise
bugün	 de	 kendisine	 “Ökumenik”	 diyor.	 Bu	 terim	 “evrensel	 kilise”	 demektir.
Patriki	 tayin	eden	onurlu	Padişah	da	onun	tâbi	olduğu	hükümdardır.	Kimdir	o?
Roma	 imparatorudur.	Kayzer-i	Rum,	 bunun	 adı,	Rumca	da	 “Vasileos”tur.	Yani
“Şark	 İmparatoru”	 demek.	 Bu	Vasileos,	Hıristiyan	 olabilir,	Müslüman	 olabilir,
çok	şey	fark	etmez.	O,	Vasileos’tur.	İyi	veya	kötü	olması	fark	etmez	ve	bu	kilise
bu	yüzden	üniversalisttir,	ökumeniktir,	bunu	bilmek	lâzım.
Yunan	 ayaklanması	 çıktığı	 zaman,	 1821-29	 arasında,	 kilisenin	 Yunanlı

ayaklanmacılara	müzahareti	 son	 derecede	 sınırlıdır.	 Birtakım	 papazlar	 kitleleri
ayaklandırmıştır,	 doğrudur;	 ama	 yerel	 papaz	 bunu	 merkezdeki	 patrikhaneye
“Bizim	 köylüleri	 ayaklandırsak	 ne	 dersiniz?”	 diye	 sormuyor.	 Ayaklanmanın
başında	Metropolit	 Germanos	 gibi	 yerel	metropolitler,	 piskoposlar	 var.	 Bunlar
ayaklanıyorlar,	 ayaklanmaya	 son	 anda	 Hydra	 adasının	 zengin	 armatörlerini
çekiyorlar;	 fakat	Fener’i	hiçbir	 zaman	ayaklanmanın	 içine	çekemiyorlar.	Patrik
V.	 Grigorios’u	 biliyorsunuz.	 Fener’in	 kapısında	 asılması,	 adamın	 ihanetinin
tespitinden	çok,	II.	Mahmud	tarafından	bütün	o	camiaya	ve	o	camiayı	kışkırtmak
isteyen	Batı’ya	bir	gözdağıdır.	Bazı	ahvalde	politika,	hikmet-i	hükümet	bu	gibi
tedbirleri	 gerektirir;	 ama	 bu,	 patrikhanenin	 Yunan	 ayaklanmasını	 desteklediği
anlamında	 değildir;	 çünkü	 Fener	 Patrikhanesi	 biliyor	 ki,	 Bizans’ta	 bile	 hâkim



olamadığı	 geniş	 bir	 sahaya	Osmanlı	 İmparatorluğu	 zamanında	 sahip	 olmuştur;
gerçek	 “Ökumenik”	 bir	 kilise	 olmuştur.	 Oysa	 1829’dan	 sonra,	 Yunanistan
1831’de	Atina’da	otosefal	bir	patrikhane	kurarak	bu	ökumenliğe	darbe	vurmuş
ve	 nitekim	 de	 sonuçta	 başkaları	 da	 onları	 izlemiştir.	 Yunan	 kilisesi,	 Yunan
Krallığı’nın	 kurulmasından	 hemen	 sonra	 kendisini	 bağımsız	 olarak,	 ayrı	 bir
patrikhane	olarak	ayırmıştır	(1831).
Fener’i	tanıyan	diğer	Ortodoks	patriklerin	arasında	bir	derece	var.	Fener	patriki

eşitler	 arasında	 birincidir.	 Her	 yerde	 Moskova,	 Sofya,	 Atina,	 Bükreş	 ve
tevabiinde	onun	adına	dua	ediliyor;	ama	kilise	malı	ve	mülkü	ayrıdır.	Yunanistan
kilisesi	 ne	 yapmıştır?	 İdarî	 karar	 alma	 yetkisi,	 malı	 ve	 mülkü	 ile	 Fener’den
ayrılmıştır	 (otosefal	 statü).	 Bir	 gövdenin	 gerçek	 anlamda	 hükmî	 şahsiyet
kazanması	için	malî	tasarrufa	sahip	olması	gerekir.	Bugün,	Yunan	kilisesi	kendi
arazisine	 kendi	 sahip.	Bu	kilise	 İstanbul’dan	 ayrıldığı	 an	 patrikhanenin	 nüfuzu
kırılmış	 oluyor.	 Bütün	 o	 bölgedeki	 metropolitlerin,	 papazların	 tayinini	 millî
kilise	 yapıyor.	 Bütün	 adlî,	 hukukî	 işlere	 bakıyor.	Millî	 kiliselerin	 ayrılmasıyla
Balkan	 ülkeleri	 imparatorluktan;	 ama	 asıl	 önemlisi	 Fener	 Patrikhanesi’nden
kopacaklardır,	 ökumenik	 kilise	 küçülecektir.	 Fener	 Patrikhanesi	 bugün	 sadece
İstanbul	 ve	 çevresinde	 Türkiye’de	 kalmış	 nüfusla	 sınırlı	 bir	 patrikhanedir	 ve
dışarıda	 Ege	 adaları,	 Batı	 Trakya	 ve	 Girit	 buraya	 bağlıdır.	 Aynaroz,	 ABD	 ve
Avustralya	 da	 Fener’e	 bağlıdır,	 ama	 bu	 bağların	 mahiyeti	 tartışılır.	 Daha	 da
beteri,	 Fener	 Patrikhanesi’nin	 malı	 mülkü	 yoktur.	 Her	 kilise,	 malını	 mülkünü
kendi	yönettiği	için,	patrikhane	de	sadece	kendi	kilisesinin	(Aya	Yorgi)	evkafını
yönetir	ve	öbürlerine	söz	geçiremez	(hakikaten	geçiremiyor).	Yani	patrikhanede
müthiş	bir	çekişme	vardır.	Metropolitler	birbirleri	aleyhinedir.	Dolayısıyla	orada
kilisenin	çıkarları	ve	dünya	hâkimiyeti	anlayışıyla,	laik	Yunanlınınki	birbirinden
çok	 farklıdır	 ve	 dolayısıyla	 her	 Yunan	 milliyetçi	 hareketinin	 içine	 kiliseyi
katarak	 tahlil	 yapmanın	 da	manası	 yoktur.	Maalesef,	memleketimizde	 insanlar
bunu	anlamadıkları	için,	devletin	iki	ayrı	bakanlığındaki	insanların	bile	bilgi	ve
yorumu	birbirini	tutmamaktadır.	Bir	takımı	dinlerseniz:	Fener’deki	patrikhaneyi
Roma	 Papalığı	 zannediyorlar.	 Hiç	 ilgisi	 yok.	 Patrikin	 adı	 belki	Moskova’daki
dualarda,	Sofya’daki	duada,	Finlandiya	Ortodoks	Kilisesi’nde	zikrediliyor;	ama
Fener’deki	patrik,	bir	kere	Roma’daki	papa	gibi	ulûhiyyeti	olan	bir	ruhânî	değil.
Yani	 Allah’ın	 ve	 İsa’nın	 vekili	 olarak	 yaşamıyor	 dünyada,	 ulûhiyyeti	 yok;
ikincisi,	Roma	Kilisesi	 gibi,	 ta	Acapulco’dan,	 Şili’den,	Afrika’ya,	Çin’e	 kadar
her	 piskopos	 ve	 her	 köy	 papazının	 üzerinde	 hukukî	 ruhânî	 üstünlüğü	 yok.
Ortodoks	 dünya,	 parçalanmış	 kiliselerden	 oluşur.	 Moskova-Rusya	 ayrı	 bir
patriklik,	 Ukrayna	 bunlardan	 kopmaya	 kalkıyor,	 Finlandiya	 Fener’e	 bağlı,



Estonya	 şimdi	 Fener’e	 bağlandı	 ve	 Rusya	 ile	 Fener	 arasında	 hadise	 çıktı.
Gürcistan	 Fener’e	 bağlanmaya	 çalışıyor,	 zira	 onun	 kavgası	 öbür	 tarafta.
Bulgaristan	kopmuş,	Romanya	kopmuş,	Sırbistan	kopmuş.	Bizzat	Yunanistan	da
Fener’den	 kopmuştur.	 Kıbrıs	 Adası	 ta	 başından	 beri	 ayrı	 bir	 arhepiskoposluk
olup,	 ayrı	bir	 ruhânî	 cumhuriyettir.	Başındaki	 arhepiskopos	devlet	 reisi	gibidir.
Bizans	imparatorları	gibi	ismi	kırmızı	mürekkeple	yazılırdı.
Batı	Avrupa	ile	münakaşa	konumuz	olan	patrikhanenin	durumuna	bu	vesile	ile

değinelim.	 Birtakım	 zevat,	 Fener	 Patrikhanesi’ni	 fazla	 iktidarı	 olmadığı	 halde
Roma’daki	 papa	 ile	 mukayese	 edip,	 efendim	 diyorlar:	 “Yapalım	 orayı	 bir
otonom	bölge	Vatikan	gibi,	turist	gelir.”	Bizim	bürokrasimizin	ve	bazı	çevrelerin
tarih,	kültür	ve	din	konularına	sadece	turizm	açısından	baktığı	biliniyor.	Bunun
karşısındaki	 bir	 görüş,	 hiç	 söylemekte	 mahzur	 görmüyorum,	 İçişleri
Bakanlığı’na	 aittir.	 Bu	 görüş	 ise:	 “Efendim	 bunlar,	 Fatih	 Kaymakamlığı’na
bağlıdır”	diyor.	O	kadar	kolay	değil	bu	iş;	koca	patrik	Fatih	Kaymakamı’na	bağlı
olsa	 ne	 olur,	 olmasa	 ne	 olur?	 Aydınlarımızın	 biraz	 hizaya	 gelmesi	 lâzım.	 Bu
önemli	bir	kurumdur.	Fakat,	cihanşümul	bir	kurum	değildir.	Avrupa	ile	bugünkü
tartışmalarımızın	en	mühimlerinden	biri	de	budur.	Bunun	ne	olduğunu	bilmekte
fayda	 vardır.	 Kimileri	 gitsin	 diyor.	 Patrikhane	 İsviçre’ye	 gitse	 ne	 olur?	 Yani
Rusya	kilisesi	kopmuş,	kuvvetleniyor,	onlar	er	veya	geç	bir	şey	iddia	edecekler.
Rusya’dan	 kopmak	 isteyen	 Ukrayna,	 “Fener’e	 bağlanayım”	 diyor.	 Gürcistan,
“Fener’e	 bağlanayım”	 diyor.	 Estonya	 ile	 Finlandiya’nın	 yaptığını	 yapıyorlar,
ama	 bunların	 cemaatleri	 küçük.	 Ukrayna’nın	 üyesi	 ise	 50	 milyon.	 Şimdi
Ukrayna’nın	 Fener’e	 bağlanmasını	 teşvik	 etsek,	 bağlanınca	 orayı	 kontrol	 mü
edeceğiz?	 Yoksa,	 Fener’i	 İsviçre’ye	 sürüp	 tamamen	 kontrol	 alanı	 dışına	 mı
kaydıracağız?	 Bu	 kararı	 verdiğin	 zaman	 politikanı	 nasıl	 yürütebilirsin?	 Gene
Kıbrıs	Kilisesi	de	kadimden	bir	devlet	 riyasetidir.	Bunu	bilmek	lâzım,	papazlar
politikaya	 yenilerde	 karışmıyor	 Kıbrıs’ta.	 Bunu	 önleyemeyiz	 ve	 bu	 konuda
yapılan	 propaganda	 ile	 de	 taraftar	 kazanamayız.	 Kilise	 ile	 olan	 ilişkilerinize
Avrupa’yı	 karıştırmak	 ve	 meydanı	 AB’nin	 koruyuculuğuna	 terk	 etmek	 son
derece	mahzurludur.
Şimdi	 demek	 ki	 ortada	 bir	 Hellenizm	 var.	 Biz	 “Rum	 Ortodoks”	 diyoruz,

Avrupalılar	 “Grek	 Ortodoks”	 diyorlar.	 Rum	 ile	 Grek	 farklı	 şeyler.	 Rum	 ne
demek?	Roma.	Bu	 ismi	 kullanmanız	 lâzım.	Maalesef	 devlet	 organlarımız	 dahi
Grek	Ortodoks	Kilisesi	yazıyorlar.	Çok	yanlış,	“Roman-Orthodox	Church”	diye
çevirip	 Roma	 Ortodoks	 Kilisesi	 diye	 yazmamız	 lâzım.	 Bu	 kilise	 Roma
mirasından	 kalan	 bir	 kurum	 ve	 cemaattir.	 Biz	 öyle	 demişiz	Osmanlı	 devrinde.
Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 uygulamasını	 takip	 ederseniz,	 doğrusunu



bulursunuz;	 çünkü	 onun	 gerisinde	 bin	 senelik	 bir	 tecrübe	 yatıyor	 ve
imparatorluğun	kendisi	altı	asır	yaşadı.	Bu	altı	asrın	–biliyorsunuz	daha	ilk	yüz
elli	 yılında–	 bir	 Balkan	 imparatorluğu	 olarak	 çıkmıştır	 Osmanlılar;	 yani
hâkimiyet	 sahamız	 henüz	 Orta	 Anadolu’yu	 bile	 kapsamazken,	 Balkanlar’da
bütün	Makedonya,	 Doğu	 Sırbistan,	 külliyen	 Bulgaristan	 ve	 Kuzey	Yunanistan
Osmanlı	 idi.	Yani	biz	bir	Balkan	imparatorluğu	idik.	Maşrık	Arap	ülkelerini	ve
Mısır’ı	fethimiz	1517-1518’di.	1918’e	kadar	oralarda	dört	asır	kalmışız...	Buna
göre	 Osmanlı’nın	 Bulgaristan’daki,	 Makedonya’daki	 hâkimiyeti	 çok	 daha
uzundur.	Hatta	 hesabını	 yaparsak	Erzurum’daki	Osmanlı	 egemenliğinden	 daha
uzundur;	 çünkü	 biliyorsunuz	 orayı	 da	 Çaldıran	 Savaşı’ndan	 itibaren	 tam
anlamıyla	ilhak	ettik.
Bir	de	ayrıca	müesseselerin	hususiyetine	bakmak	 lâzım.	Suriye	ve	bir	ölçüde

Filistin’in	 dışında	 birtakım	 Arap	 ülkesinde	 biz	 meselâ	 tımar	 rejimini,	 tipik
Osmanlı	arazi	rejimlerini	çok	sıkı	uygulamamışız,	gevşek	davranmışız.	Halbuki
Bulgaristan’da	devletin	memuru	her	an	Bulgar	reayanın	başındaydı.	Yani	orada
tımar	 rejimi	 de,	 arazi	 rejimi	 de,	 vilayet	 idaresi	 de;	 bütün	 tipik	 Osmanlı
müesseseleri	çok	 iyi	uygulandı.	Biz	Osmanlı	 idaresinin	 tipik	kesitini	öğrenmek
istediğimiz	 zaman;	 Suriye,	 Bağdat	 ve	 hatta,	 ocaklık	 ve	 yurtluk	 sistemini	 takip
ettiğimiz	 birtakım	 doğu	 vilayetlerinin	 defterlerini	 tetkikten	 çok,	 Anadolu	 ve
hassaten	 Bulgaristan,	 Trakya,	 Makedonya’nınkini	 tetkik	 etmeyi	 tercih	 ederiz;
çünkü	orada	daha	iyi	görürsünüz	imparatorluk	bürokrasisinin	işleyişini.	Bu	çok
önemli	bir	şeydir.	Bunu	şunun	için	söylüyorum:	Türkiye’de	bankacılık	sistemini
öğrenmek	 istediğiniz	 zaman,	 İstanbul’daki	 genel	merkezlerin	 kayıtlarını	 tercih
edersiniz,	 oradan	 daha	 iyi	 takip	 edersiniz.	 Şubelerde	 iş	 nasıl	 işliyor	 dediğiniz
zaman,	herhalde	Şavşat’taki	banka	şubesine	bakmazsınız.	İzmir	gibi,	Adana	gibi
ticaretin,	 ihracatın,	 kredi,	 konşimento	 muamelâtının	 yoğun	 olduğu	 yerlere
bakılır.	Dolayısıyla	Balkanlar’ın	tetkiki	imparatorluğu	anlamak	için	şarttır.
Bu	parantezin	dışında,	zaten	tekrarlamak	ve	bilmek	gerekir	ki	Osmanlı	sistemi

içerisinde	daha	başlangıçtan	gayrimüslim	ve	gayritürk	unsurlar	kalabalıktır.	Bu,
imparatorluğun	 tarihî	 özelliğidir.	 İslâm	 devletlerinde	 muhtelif	 dinî	 gruplar	 ve
kavimler	 hep	 vardı;	 fakat	 tarihte	 hiçbir	 İslâm	 imparatorluğunda	 dahi
görülmeyecek	 şekilde,	 renkli	 unsurları	 bir	 arada	 tutup	 yürütmeyi	 bilen	 devlet,
Osmanlı’dır.	 Bütün	 adaletsizlik	 gürültülerine,	 köylüler	 eziliyormuş	 gibi
değerlendirmelere	 rağmen	 bu	 böyledir.	 Geleneksel	 ekonomilerde	 köylü	 ezilir.
Köylünün	 fonksiyonu	 ezilmek	 olmuştur.	 Köylülere	 adalet	 getirmek	 gibi
söylemler,	 İncil	 sayfalarına	 aittir.	 Tabii	 bütün	 Şark	 nasihatnameleri	 böyle
söylemlerle	doludur.	Devlet-köylü	ilişkisinde	ilginç	bir	denge	de	vardır.	Kaldı	ki



bu	 imparatorlukta	 muhtelif	 unsurların	 köylüleri	 ezilmişse	 eşit	 olarak	 ezilmiş;
Rum	 ve	 Bulgar	 köylü	 gibi,	 Türk	 köylü	 de	 ezilmiştir.	 Müslüman	 köylünün
durumunda	ne	 fark	var?	 “Reaya	 silâh	 taşıyamazmış”	deniyor.	Türk	 reaya	 silâh
taşıyor	 mu?	 Hayır.	 Köylü	 kısmına	 silâh	 taşıtılmazdı.	 Bu	 bir	 usuldür,	 çok
önemlidir.
Buna	karşılık	askerî	sınıf	(yönetici	zümre	ki	hepsinin	asker	olması	gerekmez;

çünkü	ulema	da,	gayrimüslim	ruhban	da	o	sınıfa	dahildir;	vergi	vermeyen	zümre
demektir)	 geniş	 ölçüde	 hemen	 her	 unsurdan	 oluşmaktadır.	 Kimdir	 bu	 yönetici
zümre?	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	askerî	zümresi:	Türk	paşası,	Türk	subaşısı,
Türk	Müslüman	 vakıf	mütevellisi,	Arnavut	 asıllı	 paşa,	Arap	 vakıf	mütevellisi,
Rum	 patriki,	 Yahudi	 hahambaşısı,	 patrikhanenin	 Logothet’i,	 Yahudi
hahambaşısının	başkâtibi,	vilayetlerdeki	voynuklar	ve	çorbacılar...	19.	yüzyılda
Diyarbakır	Meclisi	yani	Vilayet	Meclis-i	 İdaresi’nin	azasına	baktığımız	zaman;
Hanefi	müftüsü,	Şafiî	müftüsü,	Ermeni	metropoliti,	Ermeni-Katolik	metropoliti,
Ermeni-Protestan	 murahhası,	 Rum	 metropoliti,	 Süryani	 metropoliti,	 vilayetin
Yahudi	 hahambaşısı	 gibi	 bir	 listeyle	 karşılaşırsınız.	 Tarihte	 görülmemiş	 bir
ruhban	 şurası	 bu...	Aralarında	da	memurlar	 ve	vali	 olan	 zat	 ki	 bu	kadar	 renkli
unsur	 arasında	 “Arbiter	 mundi	 Ottomanorum-Osmanlılar	 dünyasının	 hakemi”
olarak	 iş	 görüyor.	 Aralarındaki	 rekabetten	 yararlanır,	 Müslümanın	 işini
yaptırmak	 istemese,	 reddeder,	 öbürlerinin	 işini	 yapmak	 istemese,	 karşıt
Hıristiyan	 grupları	 ele	 alır.	 Klasik	 dönemde	 Rum	 patrikinin	 önceliği	 vardı
idarede.	Daima	protokolde	önde	gelirdi	en	seçkin	cemaatin	başı	olarak;	fakat	bu
durum	 19.	 yüzyılda	 öbür	 cemaatler	 lehine	 değişti	 ve	 Rum	 Ortodoks	 liderler
protokolde	üstünlüklerini	kaybettiler.33
19.	 yüzyılda	 bu	 üstünlüğün	 değişmesi	 icab	 ediyordu	 ve	 meselâ	 valiler	 bazı

yerlerde	 eşitliği	 sağlamak	 için	 Ermenileri	 öne	 çıkartırlardı;	 icab-ı	 maslahat
öyleydi.	 İzmir’de	 her	 Fısıh	 (Pesah)	 bayramında,	 Yahudilerin	 çocuk	 öldürüp
kanını	 hamursuz	 denen	 ekmeğe	 doğradıkları	 şayiasıyla	 Rumlar	 ayaklanırlar,
“Yahudiler	 bizim	 çocuklarımızı	 çaldı,	 iğneli	 fıçıya	 atacaklar,	 ekmeklerine,
hamursuza	 katacaklar”	 diye	 Yahudi	 mahallelerine	 saldırırlar,	 Yahudi	 döverler,
öldürürlerdi.	 Bu	 nedenle,	 devlet	 kadılara,	 “Abes	 dava	 dinlemeyin.”	 diye
fermanlar	göndermiş,	idare,	olay	çıkmaması	için	güvenlik	tedbirleri	almıştır.	Bu
kadar	 milletin	 bir	 arada	 yönetilmesi	 son	 derecede	 güçtür.	 Uzaktan	 Amerikan
Protestan	misyonerleri	 gelirler;	 gerçekten	milleti	 Protestan	 yapmaya	 azmetmiş
safdil	 ve	 inatçı	 adamlar	 olup,	 Ermenilerin	 arasında	 propaganda	 yapmaya	 ve
Protestanlığa	döndürmeye	başlıyorlar.	Türkler,	Rumlar	ve	Yahudiler	bu	mezhebe
itibar	 etmiyor;	 ama	 Süryaniler	 ve	 Ermeniler	 ediyor.	 Protestanlığa	 geçişler



arttıkça,	 Gregoryen	 Ermeniler	 bu	 sefer,	 “Cemaat	 elden	 gidiyor”	 diye
ayaklanıyorlar.	 Amerikalıları	 kovmaya	 veya	 faaliyetlerini	 önlemeye	 kalksanız,
İngiliz	 konsolosu	 ve	 büyükelçilik	 onları	 himaye	 eder.	 19.	 yüzyılın	 şartları	 ve
ölçüleri	 içinde	 bu	 imparatorluğun	 halklarını	 yönetmek,	 çok	 açık	 görülüyor	 ki
bugünkü	Balkanlar’ın	ve	Ortadoğu’nun,	hele	bugünkü	İsrail’in	haline	baktıkça,
Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 yeniden	 değerlendirmeyi	 gerektiriyor.	 400	 sene
hadisesiz	yönetilen	Osmanlı	Filistin’in	de	 İngiliz	manda	 idaresi	30	 sene	 içinde
bir	cehennem	yarattı	ve	Siyonistler	askerleşip	savaştılar.	Her	iki	taraf	da	İngiliz
idaresinde	 beklenmeyecek	 bir	 özellik	 kazandılar;	 savaşçı	 oldular.	 İngiltere
adaleti	 eşit	 dağıtamadı	 ve	 hazin	 olaylara	 neden	 oldu.	 Yahudi	 yerleşimi	 arttı.
Araplar	 buna	 isyan	 edince,	 bu	 sefer	 İngilizlerin	 Filistin	 limanlarına	 ilk
sokmadıkları	 gemi,	 1947	yılında	Nazi	 toplama	kamplarından	kurtarılmış	 aç	 ve
hasta	 15	 yaşın	 altındaki	 çocuklarla	 dolu	 bir	 gemiydi.	 İngilizlerin	 Filistin’e
sokmadığı	bu	geminin	içindekiler	büyük	çapta	telef	oldu.	Bu	30	yıl	içinde,	yani
Osmanlı	 yönetiminin	 tasfiyesinden	 sonra,	 yerli	 halk	 vergi	meselesinden	 dolayı
isyan	 etti.	 İngilizler	 vergi	 toplamayı	 bilmiyorlardı,	 daha	 doğrusu	 onların
yöntemleri,	geleneksel	vergi	toplama	yöntemleriyle	bağdaşmıyordu.	Mültezimin
veya	 tahsildarın	 zaman	 ve	 zemine	 uygun	 tehir	 ve	 mutedil	 sistemlerini
bilmiyorlardı.	 Şimdi	 bakıyoruz	 On	 İki	 Ada’nın	 idaresine.	 İtalyanlar
öbürkülerden	 çok	 daha	 yumuşak	 oldukları	 halde	 idareyi	 beceremiyorlar.	 İki
cemaat	onlara	karşı	adeta	kenetleniyor	ve	On	İki	Ada	Rumları	İtalyanlara	karşı,
Türkiye	 Cumhuriyeti’ne	 istihbarat	 hizmetinde	 bulunuyorlar.	 Osmanlı
vilayetlerini	 işgal	 eden	 Batılı	 koloni	 devletlerin	 ilk	 icraatı,	 üretimi	 düşük
bölgelerde	kimsenin	haline	bakmaksızın	anormal	vergiler	tatbik	etmek	olmuştur.
Türklerden	 sonra	 gelenler,	 etnik	 gruplar	 arasındaki	 dengeye	 de	 dikkat
edememişlerdir.	 O	 zaman	 Osmanlı	 sisteminin	 üzerinde	 biraz	 daha	 yoğun	 ve
dikkatli	durmak	gerekiyor	zannediyorum.

30	Meselâ	hatırlıyorum,	benim	çocukluğumda	Çorum,	şimdiki	gibi	sınaî	patlama	yapıp	zenginleşen	yer
değildi;	fakir	bir	Anadolu	kasabasıydı.	Çorumlu	ameleler	yazın	hasat	zamanına	kadar	Ankara	inşaatlarında
çalışmaya	 gelirlerdi.	 Çorumlu	 amelelerden	 biri	 Etlik	 bağlarında	 ağaca	 çıkmış	 meyve	 yiyor,	 ihtiyar	 bir
İstanbullu	hanım	da	“Aaa,	Türkler	ağaca	çıkmış!”	dedi.	Yani	Türk	demek,	köylü,	Anadolulu	falan	demek...
Karagöz’de	en	ahmak,	en	lâf	anlamaz	tiplerden	biri	Baba	Himmet’dir.	“Türk”	denir	ona.

31	Başbakanlık	Osmanlı	Arşivi	(BOA),	İrade-i	Dahiliye,	No:	14404,	21	Şevval	1267	(19	Ağustos	1851).

32	F.	Babinger,	Mehmed	der	Eroberer	und	seine	Zeit,	Münih,	1964.

33	Başbakanlık	Osmanlı	Arşivi	(BOA),	İrade,	Meclis-i	Vâlâ,	no-	83,	25	Safer	1273.



IV

Osmanlı	Millet	Sistemi	ve	Batı

Millet	sistemi	belirttiğimiz	gibi	dile	değil,	dine	dayanır.	Dolayısıyla	Ermeniler
üç	 millettir;	 ama	 hepsi	 Ermenice	 konuşurlar.	 Ermeni	 “Gregoryen”	 veya
“Monofizit	 veya	 anti	 Kalkedon”	 dediğimiz	 kilise,	 451	 yılında	 Kadıköy’deki
konsilde,	 Doğu	 Roma	 kilisesinden	 ayrılan	 Ulusal	 Ermeni	 kilisesine	 bağlı
gruptur.	Ermeni	 halkının	%70’i	 bu	 kiliseye	 bağlıdır.	Katolik	Ermeniler	 de	 ayrı
bir	 millettir	 (Katolik	milleti).	 Oysa	 onlar	 da	 Ermenice	 konuşurdu.	 12.	 asırdan
beri	Batı	kilisesinin	etkisiyle	Katolisizmi	seçen	Ermeniler,	Çukurova	ve	Ankara
Ermenileridir.	 Doğu’da	 da	 bazı	 yerlerin	 ahalisi	 Katoliktir.	 Bunlara	 “Katolik
milleti”	 denir.	 Bir	 de,	 19.	 yüzyılda	 Amerikan	 misyonerlerinin	 etkisiyle
Protestanlığı	seçen	küçük,	fakat	 iktisaden	kuvvetli	bir	üçüncü	grup	var.	Ermeni
oldukları	halde	bunların	üçü	ayrı	millettir.	Şunu	belirtelim:	Bu	sun’î	bir	ayrım	da
değildir,	 gerçeğe	 oturur;	 çünkü	 tanıyanlar	 bilirler	 Ermeni	Katolikleri,	 “Ermeni
misiniz?”	 diye	 sorulduğunda	 hiç	 oralı	 olmazlardı:	 “Biz	 Ermeni	 değiliz,
Katolikiz”	derlerdi;	iki	toplum	arasında	dünya	görüşü	ve	tarz-ı	hayat	itibariyle	de
fark	vardı.	Buna	karşılık	Rum	milleti,	yani	Rum	Ortodoks	dediğin	zaman;	bunun
içine	 Yunanca	 konuşan	 girer,	 o	 inançtaki	 Arap	 girer,	 Bulgar	 girer,	 Sırp	 girer,
Makedon	girer	ve	Hıristiyan	Ortodoks	Arnavut	da	girer.	Bu,	sonra	çok	büyük	bir
şizma’ya	 (ayrılığa)	 sebebiyet	 olmuştur,	 ona	 değineceğiz.	 Fakat	 bu	 da	 sun’î	 bir
birlik	 değildi,	 realiteye	 bu	 da	 uyuyordu;	 çünkü	 çok	 uzun	 asırlar,	 dışardan



bakanın,	 Bulgar	 ile	 Hellen	 unsuru	 birbirine	 karıştırışı	 gibi	 (çünkü	 hepsi
hakikaten	 benzer	 kılık	 giyiyor,	 hepsi	 aynı	 müziği	 dinliyor	 ve	 icra	 ediyor),
Balkanlar’da	da	birbirine	çok	benzeyen	kavimler	vardır.	Aralarındaki	 farklılığa
rağmen,	birbirlerine	çok	benzerler.	Ünlü	Yunan	ayaklanması	bile	Arnavutluk’tan
çıkar.	 Bundan	 başka	 Ortodoks	 Rum	mezhebe	 salik	 olan	 (bağlı	 olan)	 insanları
ayırmak	 son	 derece	 güçtür;	 yani	 bir	 Bulgar,	 Yunan	 mektebine	 gelir,	 Yunanca
öğrenir	ve	kendini	Hellen	zanneder.	Bu,	okumuşlar	arasında	çok	ilginç	ve	hazin
bir	 durumdur.	 Ancak	 18.-19.	 asırların	 ulusçuluğu,	 Bulgar	 kimlik	 bilincini
uyandırdı.	 Arnavut’un	 Ortodoks	 olanı	 kendini	 Rum	 zannederdi.	 Meselâ
Arnavut’un	Müslüman	olanı	Türk’e	çok	bağlardı	kendini.	Bugün	hâlâ	birtakım
ihtiyarlar,	 orada	 karşılaştığınızda	 “Ben	 Türküm”	 derler.	 Kim	 asıl	 Arnavutluk
bilincini	 inatla	 taşır?	 İşkodra’nın	 Katolik	 Arnavutları.	 Tarih	 boyunca	 modern
Arnavutluk	 davasını	 güdenler	 hep	 onlar	 olmuştur.	 Katolik	 Arnavutlar	 fırsat
bulunca	 İtalya’ya	 göçerlerdi;	 ama	 orada	 da	Arnavutluk’un	 etnik	 olarak	 farkını
adamakıllı	 kavrar	 ve	 ulusal	 davasını	 güderlerdi.	 Buna	 karşılık	 19.	 yüzyıldaki
modern	 Arnavut	 ulusçuluğu	 ve	 aydınlanması	 hiç	 şüphesiz,	 en	 kalabalık	 unsur
olan	 Müslüman	 Arnavutlar	 arasında	 inkişaf	 etmiştir.	 Meselâ,	 Müslüman
Bulgar’a	“Pomak”	diyorsunuz.	Müslüman	Bulgar,	hiçbir	zaman	“Bulgar”	demez
kendine.	“Türk”	der	ve	bu	kimliği	hakkıyla	edinmiş	bir	unsurdur.	Yunanlı	Pomak
vardır,	yani	Yunanlı	Müslüman;	Arap	harfleriyle	Rumca	yazarlar	mevlitlerini	ve
bazı	dualarını;	bunlar	da	“Türk”	der	kendine.	Dolayısıyla,	din	bir	dönem,	kimliği
tayin	edici	olmuş;	dile	dayalı	kimlik	arka	plana	itilmiştir.	O	kadar	ki	Bulgarların
millî	 mekteplerini	 açan,	 Bulgar	 maarifini	 geliştiren	 Aprilof,	 kendini	 Yunanlı
zannederdi.	 Neyse	 ki	 genç	 yaşta	 Odessa’da	 yaşayıp	 orada	 ticaret	 yaparken,
Venelin	 adlı	 meşhur	 Ukrayna	 tarihçisi	 ile	 ahbap	 oluyor,	 Venelin	 diyor	 ki:
“Ukraynalılar	 Rus	 değildir.	 Sizin	 de	 Hellenlikle	 ne	 alâkanız	 var?	 Siz
Bulgarsınız.”	Kendi	aslına	sahip	ol,	 telkinini	yapıyor	ve	Aprilof	orada	tetkikata
başlıyor	 tarihini.	 Dönüşünde	 müthiş	 bir	 Bulgar	 milliyetçisi	 olarak	 mektepler
açmaya	 başladı.	 Hakikaten	 Bulgar	 maarif	 hareketi	 çok	 saygı	 duyulacak
derecede,	 o	 milletin	 tarihinde	 büyük	 bir	 haslettir;	 yani	 modern	 Bulgaristan’ı
öğretmenler	 kurmuştur	 diyebiliriz.	 Bu	 çok	 önemli	 bir	 husus.	 Bizde	 de
İttihatçıların	 ve	 bu	meyanda	Atatürk’ün	 takdirini	 kazanan	 bir	 sistemdir	Bulgar
maarifi.	 Balkan	 ulusçuluğu	 aynı	 zamanda	 her	 halkın	 millî	 eğitiminin	 bir
ürünüdür	ve	bu	yüzden	de	büyük	Ortodoks	Kilisesi	parçalanmaya	başlamıştır.
19.	 asır	 Osmanlı	 tarihi	 bir	 yönüyle	 de	 ökumenik	 kilise	 dediğimiz	 Rum

Ortodoks	 kilisesinin	 parçalanmasının	 tarihidir.	 Bu	 parçalanmanın	 sonucunda
modern	 milliyetler	 ve	 bugünkü	 modern	 Balkanlar	 ortaya	 çıkmıştır.	 Bugünün



modern	 Balkanları	 Avrupa	 Birliği’nin	 yeni	 problemli	 sahalarından	 biri	 olarak
belirmektedir.	Avrupa	bundan	kaçamayacaktır.	Avrupa	Birliği	hiç	bulaşmasın	o
sahalara	 diyebilirsiniz;	 ama	 nasıl	 bulaşmayacak	 ki,	 mümkün	 değil.	 Bir	 kere
Almanya,	 İngiltere	 ile	 Fransa	 ve	 İtalya	 ile,	 İberik	 yarımadası	 ile	 bir	 yere
gitmeyeceğini	görüyor	bu	birliğin.	Alman	kamuoyu	da	Akdenizlileri	 istemiyor;
Almanya’nın	 bu	 ülkelerle	 ne	 işbirliği	 olabilir,	 diye	 soruyor.	 Peki	 kimlerle	 iş
birliği	 yapabilir	 Almanya?	 Çekya	 ile;	 çünkü	 örgütlü,	 üretken,	 her	 şeye	 uyum
sağlayabiliyorlar.	Macaristan	da	var,	Almanların	tarih	boyu	müttefiki	olan,	aynı
vasıflara	 sahip...	 Nihayet	 Almanya’nın	 Polonya	 topraklarıyla	 tabii	 bağı	 var,
işgale	 lüzum	 yok,	 Almanya	 nüfusunun	 fazlası	 Avrupa	 Birliği’ne	 giren
Polonya’ya	rahatça	yerleşir.
Tabii	Almanya,	ekonomik	pazar	ve	kültürel	hayat	sahası	olarak	Romanya’ya,

Balkanlar’a	 doğru	 sarkacak.	 Hırvatistan,	 Slovenya	 zaten	 eldedir.	 Bunlarsız
Almanya	düşünülmez.	İşte	buraya	doğru	sarktıkça	Avrupa	Birliği,	 ister	 istemez
Balkan	problemine	bulaşacak	ve	Balkan	problemine	bulaştıkça	da	Osmanlı’nın
kalıntısı	onları	çok	rahatsız	edecek,	bunu	bilmek	lâzım,	biz	o	bakımdan	konunun
üzerinde	duruyoruz.
Bugünün	 ökumenlik	 unvanı	 tartışılan	 Fener	 Rum	 Kilisesi’nin,	 ökumenik

olmayan	 tarafı	 var.	 Roma	 Kilisesi	 gibi	 değildir.	 Roma	 Kilisesi’nde,	 papanın
İtalyanlık	 iddiası	 yoktur.	 Şimdiki	 papanın	 Alman	 olduğuna	 dikkat	 edilmeli.
Zaten	önceki	de	Polonyalı	idi.	Hiçbir	zaman	Katolik	kilisesinde	İtalyanlık	iddiası
yoktur.	 İtalyanca	 konuşulur;	 ama	 “İtalyanca	 konuşacağız”	 diye	 adı	 konmaz.
Papaz	 olan	 insan,	milliyet	meselesini	 unutur,	 asgariye	 indirir.	 (Polonyalılar	 ve
Macarlar	 hariç,	 onlar	 milliyet	 konusunda	 pek	 taviz	 vermezler.)	 Bunu	 Rum-
Ökumenik	 Kilisesi	 yapamadı,	 hep	 Yunanca	 kullandı.	 Yunanca	 kullanmakla
kalmadı,	Yunanlıları	metropolit	 tayin	 ediyor.	Hellenizmden	 taviz	 vermiyor.	Bu
yüzden	 Filistin	 Arapları,	 Arnavutlar	 gibi	 bazı	 unsurlar	 da	 ondan	 uzaklaşıyor.
Doğu	kilisesinin	kültürel	yapısı	da	onun	üniversal	bir	kurum	olmasına	engeldir.
Hellen	 asıllı	 ruhban,	 Bulgar	 ulusçuluğuna	 karşı	 çıkarak,	 Balkan	 Slavları

arasında	 ulusalcılığın	 gelişmesine	 olumsuz	 yönden	 katkıda	 bulundu.	 Evvelce
bütün	 metropolitler	 Hellen	 asıllıydı	 ve	 dil	 Yunancaydı.	 Sadece	 köy	 papazları
Bulgar	 olup,	 bunlar	 birkaç	 Bulgarca	 duayı	 ve	 ilahiyi	 çocuklara	 öğretiyordu.
Şehirlerdeki	metropolit	mutlaka	Hellen	asıllıydı.	Bu	durum,	Bulgar	âyanını	çok
sinirlendiriyordu	ve	Aprilof’un	mektepleri	açılmaya	başlandığı	zaman	da	Hellen
asıllı	 ruhban	 bu	 hareketi	 sabote	 ediyor,	 açılan	 Bulgar	 mekteplerinin
çalışmalarını,	 öğretmenleri	 “Rus	 casusu”	 diye	 Osmanlı	 makamlarına	 ihbar
ediyorlardı.	Osmanlı	idaresi	orada	çok	akıllı,	tahkikatçı,	soğukkanlı	davranmasa



–ki	 bizim	 idarenin	 bir	 özelliğidir	 o–	 çok	 büyük	 facialar	 yaşanabilirdi	 ve	 bu
yüzden	kavgalar	başladı.	Bir	pazar	günü	Bulgarlar,	Filibe	metropolitini	kilisenin
kapısında	 öldürdüler	 ve	 iki	 cemaat	 arasında	 müthiş	 bir	 çatışma	 başladı.
Bulgarlar,	 Fener	 Ortodoks	 Patrikhanesi’nden	 ayrılmak,	 ayrı	 Bulgar	 patrikliği
kurmak	 istediler;	 ama	kuramadılar.	Rusya	 bu	 safhada	Fener’in	 parçalanmasına
müsaade	etmedi.	O	zaman	bazı	Bulgarlar,	“Biz	Katolik	oluyoruz”	dediler	ve	bir
Bulgar	Katolik	Kilisesi	doğdu	ve	üstelik	cemaati	de	artmaya	başladı.	Rusya	baktı
ki	 Katolisizm	 sayesinde	 birtakım	 Bulgarlar	 Batı’nın	 tesirine	 girecek,	 Bulgar
Kilisesi’nin	 Fener’den	 ayrılmasını	 destekledi.	 Babıâli’ye	 tesir	 etti	 ve	 1870’te
müstakil	 bir	 eksarhlık	 kuruldu.	 Sırbistan,	 otosefal,	 özerk	 kilisesini	 kurmuştu.
Makedonya	 bir	 müddet	 sonra	 ayrıldı.	 Romenler	 otosefal	 kiliseyi	 kurmuştu.
Dolayısıyla	 Rum	 Ortodoks	 patrikhanesi	 zayıfladıkça,	 modern	 milliyetçilik	 bu
imparatorlukta	 inkişaf	 etmeye	 başladı.	 Öte	 yandan	 tezatlı	 bir	 biçimde	 bu
milliyetçi	 hareketleri	 de	 ön	 planda	 kilise	 teşvik	 etmiştir.	 Kilisenin	 küçük
papazları	 daima	 halkla	 yüz	 yüzedirler.	 Bunlar	 yarı	 cahil	 papazlardır.	 Ortodoks
kilisesinin	bir	özelliğidir,	papazlar	fazla	bilgili	değildir;	yani	onda	dokuzu	değil,
binde	 dokuz	 yüz	 doksan	 dokuzu	 sıradan	 bilgilerdir	 ve	 bunlar	 cemaate	 boyuna
menkıbe	 anlatırlar.	 Bu	 sayede	 imanı	 berkitme	 yoluna	 giderler.	 Ciddi	 teolojik
meseleler	zuhur	ettiği	zaman,	halk	üzerindeki	nüfuzlarını	kaybederler;	ama	basit
köy	papazı	millî	dilde	ibadetle,	militan	vaazlarla	halk	tabakasına	ulusçuluğu	ve
ulusal	 kültürünü	 aşılayabilir.	 Kilise	 hiyerarşisinin	 alt	 basamakları,	 Katolik
kilisesinden	farklı	olarak	başına	buyruk	ve	yerel	politika	ve	iklime	tâbidir.
Batıl	 itikatlara,	 birtakım	menkıbelere	 dayanan	 bu	 din	 anlayışı,	 geniş	 kitleleri

peşinden	sürüklemiştir.	Sürüklediği	ölçüde	de	Balkanlar’da	milliyetçilik	hareketi
kuvvetlenmiştir.	 Yoksa	 bazı	 tarihçilerin,	 bilhassa	 da	 Bulgar	 tarihçilerin	 iddia
ettiği	 gibi,	 19.	 yüzyılda	 Balkanlar’da	 büyük	 bir	 burjuvazi	 ve	 o	 burjuvazinin
getirdiği	milliyetçi	ayaklanmalar	söz	konusu	değildir.
Milliyetçilik,	 Fransız	 İhtilâli’nin	 de	 tesirinde	 değildir;	 çünkü	 biz	 biliyoruz	 ki

Osmanlı	 İmparatorluğu	 var	 oldukça,	 onun	 içindeki	 asıl	 ikinci	 unsur,	 Roma
(Rum)	 kilisesiydi;	 onun	 içindeki	 Hellen	 unsurdu.	 Zengin	 Hellenler,	 Fenerli
Beyler	 ve	 Hydra	 adasının,	 İon	 adalarının	 armatörleri	 çocuklarını	 İtalya’ya
okumaya	gönderirler.	Venedik’te,	Viyana’da,	Amsterdam’da,	Londra’da	Hellen
kolonileri	vardır,	Paris’te	vardır,	her	yerde	kiliseleri	kurulmuştur.	Batı	âlemi	ile
temastadırlar.	Batı	dillerini	öğrenirler.	Batı’daki	akımları	takip	ederler.	Hırvatlar
için	 de	 aynı	 şey	 söz	 konusudur.	 Sırplar	 için	 başlangıçta	 aynı	 şey	 söz	 konusu
değildir,	 sonradan	 Avusturya’ya	 açılırlar.	 Hırvatlar	 ise	 16.	 asırdan	 beri	 Slav
irredantizmi	için	uğraşmaktadırlar;	meselâ	Machiavelli’yi	bilmektedirler.	Çünkü



İtalya’yı	 tanımaktadırlar.	Demek	ki	Fransız	İhtilâli	gelene	kadar	çoktan	bu	gibi
fikirler,	 hafif	 tertip	 yeşermekteydi.	 Bundan	 maada	 Osmanlıların	 yönettiği	 bu
kavimlerin	bazılarının	 tarihte	büyük	imparatorlukları	vardır.	Bulgarların	Çarlığı
vardır.	 Sırpların	 Stefan	 Duşan	 döneminde	 Çarlığı	 vardır.	 Romenlerin	 Eflak-
Boğdan’da,	 Stefan	 zamanındaki	 Grandükalıkları	 vardır.	 Yunanlılar	 malûmdur;
Bizans’ın	vârisi	olma	durumundadırlar.	Arnavutların	büyük	bir	devleti	yok	ise	de
bir	 devletleri	 vardı;	 ayrıca	 Arnavutlar,	 imparatorlukları	 idare	 eden	 zümreler
çıkarırdı.	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 baş	 vezirleri	 içinde	 bilinen	 27’si	 özbeöz
Arnavut	 asıllıdır,	 öbürküleri	 saymaya	 lüzum	 yoktur.	 Dolayısıyla	 bunlar	 tarihte
kiliseleri,	 devlet	 hayatları,	 yazıları,	 edebiyatları	 olan	 kavimlerdir.	Herhangi	 bir
üçüncü	dünyalı,	Asya	ve	Afrika’nın	Fransız,	İngiliz	kolonilerindeki	insanlar	gibi
kolektif	 bilinçleri	 geriye	 gitmeyen,	 yazılı	 tarihleri	 olmayan,	 yazısız	 tarihleri
menkıbe	ile	karışık	olup,	etnik	kimlikleri	tam	oluşamamış	topluluklar	değillerdir.
Bu	 gelişmiş	 kimlik	 yüzündendir	 ki	 kavimlerin	 idaresi	 hem	 zor	 hem	 kolay
olmuştur;	fakat,	imparatorluğun	parçalanmasından	sonra	problemlerin	ardı	arkası
gelmemektedir.	 Nitekim,	 Bosna-Hersek	 olayları	 bunu	 göstermektedir.	 1875’te
cereyan	eden	olaylar,	Avrupa’nın	kışkırttığı	Hıristiyan	ayaklanması,	bugün	çok
daha	feci	bir	etnik	çatışma	halinde	ortaya	çıkmıştır.	Bu	tip	çatışmaların	bittiğine
dair	de	kimse	senet	veremez.
Bulgaristan,	 azınlığından	 çekinmektedir.	 Bu	 anlaşılan	 bir	 tutumdur;	 çünkü	 –

objektif	 olmak	 zorundayız–	 Bulgaristan	 Türkleri,	 hani	 halk	 arasında	 bir	 tabire
göre,	“Burnu	yere	düşmüş	de	almamış”	denen	gururlu	azınlıklardandır.	Böyle	bir
azınlığı	 idare	 etmek	 çok	 zordur;	 hele	 küçük	 bir	 devlet	 için	 son	 derecede
ürkütücüdür.	 Böyle	 bir	 azınlığın	 birlikte	 yaşamaya,	 birlikte	 var	 olmaya,	 öbür
unsura	saygı	duyup	bütünleşmeye	de	niyeti	yoktur.	Bulgarlar,	Türklere	süfli	işler
verseler	 de,	 onlar	 hâlâ	 “Sütçü	 Bulgar”	 demeye	 devam	 ediyorlar.	 Meselâ,
Libya’daki	Türk	işçi	Araplara	saygı	duymuyor	ve	çocukları	Arapça	öğrenmiyor.
Aynı	 şekilde	 Batı	 Trakyalı	 Yunanlıya	 saygı	 duymaz	 ve	 onunla	 bütünleşmez.
Meselâ,	İstanbul	Rumlarında	da	böyle	Bizantin	bir	hava	vardı.	Bulgaristan’daki
Türk	de	böyledir.	Onun	için	burada	büyük	problemler	vardır.	Belirttiğimiz	gibi,
aynı	sorun	aslında	çok	daha	çözümsüz	bir	biçimde	Batı	Trakya’da	vardır.	Yunan
idaresi	 ve	 kamuoyu	 bu	 konuda	 Bulgarlardan	 çok	 daha	 uzlaşmaz	 bir	 tavır
içindedir.
Osmanlı	 Ermenileri	 geniş	 alanda	 yaşayan	 bir	 cemaatti.	 Tarihte	 üç

katogikosluğun	 ruhânî	 idaresinde	 oldukları	 malûmdur.	 Bunların	 biri
Eçmiyazin’dir	 (Erivan’ın	 yanında).	 Erivan	 bölgesi	 IV.	 Murad	 Han	 devrinde
fethedildi,	bir	asırdan	fazla	Türk	hâkimiyetinde	kaldı.	İkincisi,	Vaspuragan	yahut



Ahdamar	dediğimiz	Van’dadır.	Ahdamar	katogikosluğundan	sonra	üçüncüsü,	Sis
dediğimiz,	 bugün	Kozan	 olan	 yerdir	 (daha	 doğrusu	Kozan’la	Sis	 yan	 yanaydı;
Ermeniler	“Sis”,	Türkler	ise	şehirlerine	“Kozan”	der).	Bugün	bu	son	ikisi,	yani
Ahdamar	ve	Sis	katogikosları	yoktur.
Fatih,	 üç	 katogikosun	 üzerinde	 bir	 de	 İstanbul’a	 Bursa’dan	 Metropolit

Hovakim’i	getirip,	1461’de,	“Ermenilerin	başına	 sen	patriksin”	diyor,	 “iyi	 ama
bizim	en	büyük	 ruhânî	 liderimiz	Eçmiyazin’deki	katogikostur”	dendiğinde:	 “O
ruhânî	 hiyerarşi	 bizi	 ilgilendirmez,	 biz	 seni	 milletbaşı	 biliriz.”	 deniyor.
Milletbaşı,	 etnarh’dır,	 yani	 her	 milletin	 başı	 var.	 “Bu	milletin	 başı	 olarak	 sen
vergileri	 toplarsın,	 cezaları	 verirsin,	 idare	 senden	 sorulur.	 Eçmiyazin’deki
katogikos	 da	 sana	 tâbidir,	 sana	 vergi	 verir.”	 Bu	 diyalog	 farazidir;	 Ermeni
patrikinin	tayinini	izah	için	düzenlenmiştir.	Gerçekte,	Eçmiyazin’deki	katogikos
ruhânî	 liderdi;	 ama	 vergisini	 İstanbul’daki	 patrike	 verirdi;	 çünkü	 milletbaşı
İstanbul’da	oturandı.
Demek	ki	millet	öyle	bir	teşkilâttır	ki,	bu	teşkilâtın	üyeleri	olan	insanlar,	içine

doğar.	Bu	duruma	laiklik	diyorlar,	hiç	alâkası	yok.	Herkes	doğduğu	dine	ve	yere
aittir.	Ermeni,	Rum,	Yahudi,	Süryani	milletinin	 içine	doğarsın	ve	onun	 için	de:
“Ben	Ermeni	doğdum;	ama	ben	çok	laikim,	Allah	benim	içimdedir,	öyle	papaz
falan	da	tanımam,	ben	o	kiliseye	de	vergi	vermem”	diyemezsin.	Rumlar	arasında
da	 derece	 derece,	 her	 cemaat	 içinde	 de	 aynı	 durum	 ve	 yükümlülük	 geçerlidir.
Cemaatin	 içinde:	 “Bu	 papazlara	 inanmayın,	 yok	 verginizi	 vermeyin”	 diye
konuşan,	 fitneci	 ve	 nizam	 düşmanı	 ilân	 edilir.	 Patrik	 hazretleri,	 yahut	 onun
vekilleri,	 böylelerini	 dövdürüp,	 içeri	 attırırlar.	 Daha	 ciddi	 durumda,	 Yeniçeri
kollukçularını	 çağırırlar	 ve	 Osmanlı’nın	 da	 görevi,	 kolluk	 görevi	 yapmaktır
millet	 nizamına.	 Kolluk	 kuvvetleri,	 milleti	 yöneten	 ruhânî	 otoritenin	 kararını
uygular.	 Sabetay	 Zvi	 diye	 biri	 çıkıyor	 İzmir	 ve	 havalisinde,	 her	 yerde,	 hatta
Doğu	 Avrupa’da	 dahi	 beklenen	 Musevi	 mesihi	 olduğu,	 halkı	 selâmete
götüreceği,	 mukaddes	 devleti	 kurduracağı	 iddiasını	 yayıyor.	 Hahamlar	 şikâyet
ediyorlar:	“Zındığın	biri	çıktı,	milleti	 ifsad	ediyor”	diyorlar.	Madem	onlar	öyle
diyor,	o	 zaman	o	adam	yakalanır,	 cezası	da	verilir.	Ahaliyi	 ifsad	edenin	cezası
idamdır.	 Âdeta	 Kudüs’teki	 Roma	 konsülü	 Pontus	 Pilatus	 ve	 Senhedrin	 ve
hahamların	 arasındaki	 olay	 tekrarlanıyor.	Demek	 ki	millet	 teşkilâtı	 budur.	 Sen
onun	 içinde	 tebaa	 olmanın	 gereklerini	 yerine	 getirirsin,	 vergilerini	 verirsin	 ve
devlete	o	yolla	bağlısındır,	onun	içinde	doğup	yaşarsın,	dinden	dine	geçilmez	–
İslâmiyet	 hariç.	 Yahudinin	 Hıristiyanlığa,	 Hıristiyanın	 Yahudiliğe	 geçişine
müsaade	 edilmez.	 Efendim,	 istisnası	 olmuş	mudur?	Muhtemelen	 olmuştur.	 En
büyük	 istisna,	 mezheblerin	 arasındaki	 geçiştir.	 Katolik,	 Gregoryen	 oluyor.



Gregoryen	ise	Katolik	oluyor.	19.	yüzyılda	birçok	yerde	Ermeniler	Protestanlığa
geçiyor;	ama	genelde,	dinden	dine	geçilmez.	İslâm	devleti	bunu	hoş	karşılamaz.
Bu,	ne	bildiğimiz	anladığımız	anlamda	bir	toleranstır,	ne	de	anladığımız	anlamda
laikliktir.	 Bu,	 doğrudan	 doğruya	 bir	 “Consensus	 populi”dir	 ve	 bunu	 sağlayan
Pax	Ottomana’dır.	Osmanlı	 barışıdır,	 bir	 nizamdır	 bu...	Bu	yıkıldığı	 an,	 bunun
yerine	 maalesef	 yenisi	 gelememiştir.	 Batı	 Avrupa’daki	 referanslarla	 modern
millet	 teşkilâtı	kurulamamıştır	ve	onun	 için	Balkanlar’da	ve	Kafkaslar’da	daha
çok	 kavgalar	 olacak,	 o	 kavgaların	 içine	 de	 Türkler	 daha	 çok	 karışacaktır;
karışmamak	 mümkün	 değildir	 ve	 bu	 safhadan	 geçilecektir.	 Dolayısıyla,	 Batı
Avrupa’nın	 bu	 yöndeki	 direktifleri	 ne	 doğrudur,	 ne	 de	 hakikati	 bilen
direktiflerdir,	realiteden	uzaktır.	Politika	icabıdır.	Demek	ki	devlet	siyasetinde	ve
hayatımızda	 da	 bütün	 bu	 zıt	 akımları	 ve	 bileşimleri	 birbirine	 kaynaştırarak
konuşmak,	klasik	millet	 teşkilâtını	ve	klasik	dönemdeki	Osmanlı	yapılanmasını
öğrenmek	zorundayız.
Osmanlı	 toplumunda	 devlet	 ve	 birey	 nedir?	 Bireyin,	 devlet	 ve	 cemaat

karşısında	 konumu	nedir?	 19.	 yüzyılda	 klasik	 yapı	 değişmeye	 başlar.	Birtakım
zümreler,	 meselâ	 Fenerli	 Rumlar,	 Fransa’da,	 İtalya’da	 okur	 ve	 mükemmel	 de
Osmanlıca	bilir.	İtalyanca,	Fransızca,	Osmanlıca	konuşur.	Hariciye	tercümanlığı
demek	 olan	 divan	 tercümanlığı	 yapar.	 Bu	 görevin	 talipleri	 artmaya	 başlar.
Ermeniler	 de	 girer.	 Meselâ	 19.	 yüzyılın	 en	 büyük	 iki	 divan	 tercümanını
sorarsanız,	birisi	Sahhak	Ebro’dur,	Ermenidir;	öbürü	Aristarhi	Bey’dir,	Rum’dur.
Halbuki,	 bir	 asır	 evvel,	 Mavrokordato’ların,	 Aristarhi’lerin,	 Argiropulo’ların
elinde	 olan,	 İpsilanti’lerin	 elinde	 olan	 bir	 meslekti	 divan-ı	 hümayun
tercümanlığı.	 Derken,	 mesleğe	 önce	 ihtida	 etmiş	 insanlar	 girdi.	 Meselâ,
Bulgarzade	 Yahya	 Efendi	 ve	 oğlu	 Ruhiddin.	 Bunlar	 Bulgar	 muhtemelen.
Yunancayı	 eski	 ve	 yenisi	 ile	 iyi	 biliyorlar,	 Müslüman	 olmuşlar.	 Mora
Ayaklanması’ndan	 sonra	 divan	 tercümanı	 oldular.	 Kimdi	 bunların	 çocuğu?
Ahmed	Vefik	Paşa.	Mükemmel	Yunanca	bilir,	eskisi	ve	yenisiyle.	Fransızca	da
bilir	 ve	 bütün	 bürokraside,	 onun	 kadar	 Hellen	 düşmanı,	 Yunanistan	 düşmanı
adama	 az	 rastlanırdı.	Kendisi	 çokdilli	 biridir.	Böyle	 biri	 daha	 kimdir?	Arnavut
Şemseddin	 Sami	 (Fraşeri).	 Batı	 dillerini,	 eski	 ve	 yeni	 Yunancayı	 mükemmel
bilir.	 Gerçi	 Sicill-i	 Ahval’deki	 kayıtlarda	 da	 görüldüğü	 üzere,	 Osmanlı
memurları	 arasında	 iki	 üç	 dil	 bilen	 çoktur;	 ama	 bunları	 sadece	 konuşur	 veya
anlarlardı.	Okumalı	yazmalı	olarak	Balkan	dilleri	vs.	bilen	pek	azdı.	Şemseddin
Sami	Bey	müthiş	Arnavut	milliyetçisi	ve	müthiş	bir	Türk	milliyetçisidir,	ikisine
birden	hizmet	ediyor.	Bize	ilk	romanı	yazdı.	Onlara	ilk	dramı;	bize	ilk	grameri,
onlara	 ilk	 grameri	 ve	 ilk	 alfabeyi	 düzenledi.	 Bize	 ilk	 kamus,	 sözlük	 ve



ansiklopediyi	 hediye	 etti.	 Daha	 önce	 belirttiğimiz	 gibi	 bir	 yandan	 da	muhtelif
unsurların	gençleri	ve	Müslüman	Türklerin	birlikte	okuduğu	laik	okullardan	bir
Osmanlı	kimlikli	zümre	çıktı	ve	kilise	artık	millet	kompartımanındaki	rolünü,	bu
laik	 Osmanlılar	 sayesinde	 kaybetmeye	 başladı.	 Tanzimat’ın	 getirdiği	 yenilik
budur.	 Ortaya	 çıkan	 bürokrasi,	 merkezde	 olsun	 vilayetlerde	 olsun,	 bir	 tür	 laik
Osmanlı	adamının	hayata	girmesini	sağladı.
Diğer	 yandan	 merkezde	 ve	 taşralarda	 sistemin	 alt	 parçaları,	 kilisenin	 alt

grupları,	 toprak	 sahipliği,	 zanaatkârlık,	 tüccarlık	 vs	 ile	 gelişen	 bir	milliyetçilik
akımı	var	ki,	Osmanlı	İmparatorluğu’nu	asıl	parçalayan	milli	hareket	bu	olmuş,
imparatorluk	parçalanırken.	Türkler	Rumeli’den	yavaş	yavaş	çekilmiştir.	En	son
1912	Balkan	bozgunu,	açıkça	belirtelim,	artık	bir	 imparatorluğun	parçalanması
değildir;	 gerçi	 imparatorluklar	 parçalanır,	 kaçınılmazdır	 bu;	 ancak,	 1912-13’te
anavatanın	 Rumeli’deki	 kısmı	 kaybedilmiştir	 ki,	 bugünkü	 Türkiye	 halkının
önemli	bir	kısmı	da	bu	göçmenlerden	gelir.	 İmparatorluğumuz	için	hüzünlü	bir
perde	 kapanışı	 olan	 bu	 olay,	 yaşayan	 Balkan	 devletleri	 için	 bir	 sorun	 halinde
devam	etmektedir	ve	Avrupa	Birliği’ni	de	gelecekte	meşgul	edecek	sorunlardan
biri	budur.



V

Garbcılar,	İslâmcılar	ve	Hukuk	Reformları

Batılılaşmanın	 getirdiği	 progress,	 yani	 ilerleme	 kavramı	 ve	 ideali	 ve	 onun
etrafında	 meydana	 gelen	 ideolojik	 kutuplaşma	 son	 yüz	 elli	 senenin	 temel
olayıdır.	Her	şeyden	evvel	de	Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	Batı	Avrupa	 ile	olan
temasları	çok	önemli	bir	yapısal	değişiklik	geçirmektedir.	Bir	İslâm	devleti,	bir
İslâm	toplumu	ilk	defa	olarak	Batı	hukuk	normları	ile	iç	içe	geçmektedir.	Bunun
üzerinde	 çok	 durulması	 lâzımdır.	 Türk	 inkılâbı	 teknik	 eğitime	 daha	 eskiden
başladığı	için	olsa	gerek,	mühendislik	konusunda	nihaî	başarıya	ulaşmıştır.	Türk
inkılâbı	 tababet	 konusunda	 da	 nihaî	 başarıya	 ulaşmıştır.	 Bugün	 Türkiye
mühendislik	 ülkelerinden	 birisidir,	 çok	 yakında	 da	 tababet,	 hekimlik
ülkelerinden	 birisi	 haline	 gelecektir.	 Fakat	 Türk	 inkılâbı;	 hukukçuluk,
hukukşinaslık	 dalında	 yeterince	 parlak,	 başarılı	 bir	 icraat	 gösterememiştir	 ve
bugüne	 kadar	 hukuk	 inkılâbımız	 tamamlanmamıştır.	 Gerçi	 bunu	 hukukçulara
söylediğiniz	 zaman	 reddederler;	 ama	 benzer	 dallarda	 da	 böyle	 bir	 eksiklik	 söz
konusudur,	 bunlardan	 biri	 de	 Türk	 inkılâbının,	 Türk	 toplumunun	 değişmesinin
edebiyat	 sahasında	 kendini	 ifade	 edememesidir.	 Dahası	 Türk	 inkılâbı	 içtimaî
ilimler	 ve	 tarih	 sahasında	 kendisini	 tamamlayamamıştır.	 Türkiye,	 finans
sahasında	 birtakım	 bürokratlar,	 birtakım	 uzmanlar	 yetiştirmiş	 olabilir	 ama,	 bu
demek	değildir	ki,	Türk	inkılâbı	iktisat	ilmi	sahasında	kendini	tamamlamıştır!	O
sahada	da	tamamlamamıştır.



Bunların	hepsinin	nedeni	vardır.	Yukarıda	da	arz	ettiğimiz	gibi,	1699	Karlofça,
1718	Pasarofça	ve	müteakib	antlaşmalar	yanında,	bilhassa	devlet	başkanını;	yani
Osmanlı	hükümdarını	hilâfet	makamı	ile,	âdeta	ruhânî	bir	makamla	tavsif	eden
1774	 Küçük	 Kaynarca	 Antlaşması’yla	 birlikte,	 Osmanlı	 İmparatorluğu
devletlerarası	hukuk	ilişkilerine	girmektedir	ve	bu	hukuk	ilişkileri	çok	kimsenin
bizde	takdim	ettiği	gibi,	Hıristiyan	hukuku	değildir;	çünkü	Türkiye’de	böyle	bir
yanlış	yorumlama	vardır.	Bu	yanlışı	sağ	denen,	İslâmcı	denen	birtakım	çevreler
gibi	 kendisini	 çok	 Atatürkçü,	 solcu,	 ilerici	 zanneden	 zümreler	 de
tekrarlamaktadırlar;	 çünkü	 Türkiye’de	 tefekkür	 erbabı,	 tarihçiler	 ve	 toplum
bilimciler	hukuk,	bilhassa	Roma	hukuku	bilmezler.	Roma	hukuku	dediğimiz	dal,
bugün	bizim	hukuk	fakültelerimizde	kerhen	okutulmaktadır.	Ellerine	fırsat	geçse
kaldırırlar	ve	bazı	hukuk	hocaları	da	Roma	hukukunun	eski	bir	hukuk	olduğunu,
hukukun	değişiklikler	geçirdiğini	 ileri	 sürmektedirler.	Bu	da	safdil	bir	 ifadedir;
hukuk	düşüncesini,	hukuk	ilmini;	fizik,	mühendislik	gibi,	belki	bir	yerde	müzik
gibi,	böyle	çok	değişen	ve	ilerleyen	tekniklere	dayanan	bir	şey	zannediyorlar	ki
çok	yanılıyorlar.
Hukuk,	 belirli,	 ebedî	 normlara	 dayanan	 bir	 bilimdir.	 Durgunluğu	 içinde

zenginliği	 vardır.	 Kanunları	 değiştirebilirsiniz;	 fakat	 esasında	 bütün	 ilkeler
(principia),	 kurumlar	 (institutiones)	 aynı	 kalmaktadır.	 Dolayısıyla,	 üçüncü
asırdaki	Romalı	hukukçu	Ulpianus’u	veya	haleflerinden	Tribonianus’u	getirseniz
ve	 Viyana’nın	 ünlü	 hukukçusu,	 bu	 asrın	 ünlü	 hukukçusu	 Kelsen’le	 birlikte
kendisine	 bir	 anonim	 şirket	 problemi	 tevdi	 etsenizve	 şayet	 Ulpianus	 ve
Tribonianus	üstadlar,	bunu	daha	iyi	çözerlerse,	şaşmayın.	Dolayısıyla,	hukukta	o
anlamda	 bir	 ilerleme	 yoktur.	 Hukuk,	kendi	 durağanlığı	 içinde	 zenginliği	 olan,
prensiplerinin	ve	kurumlarının	yeni	yorumuyla	ve	ictihadlarla	gelişen	bir	ilimdir.
Elbette	 ki	 hayata	 uyma	 olayı	 vardır;	 fakat	 hukukçuluk	 kendi	 mantığını	 önde
tutan	bir	disiplindir.
Tarihyazımında	 da	 benzer	 bir	 karakter	 vardır;	 yani	 hiçbir	 zaman	 bazılarının

zannettiği	 gibi,	 20.	 yüzyılın	 tarihçileri	 Yunanlı	 tarihçilerden	 veya	Arap	 tarihçi
İbni	Haldun’dan	veya	İdrisî’den,	yöntem	olarak	da,	üslûp	olarak	da,	bilgi	olarak
da	 daha	 büyük	 adamlar	 değillerdir.	 Bunun	 üzerinde	 durmanız	 gerekir;	 bu	 çok
önemli	bir	noktadır.	Dolayısıyla	bizde	 insanlar,	maalesef	hukukun	ne	olduğunu
anlamadıkları	 için	 –bazı	 hocalarımız	 bile	 Roma	 hukuku	 için	 böyle	 bir	 yorum
yaptığına	 göre–	 hukuk	 inkılâbının	 ne	 olduğu	 da	 bizde	 tam	 anlaşılmamıştır.
Hukukçuluk	itibariyle	Romanist	hukuk	sistemi	ne	Hıristiyandır	ne	Müslümandır.
Elbette	 ki	 Hıristiyanları	 ve	 Müslümanları	 etkilemiştir.	 Bizim	 Müslüman
fakîhleri,	 Roma	 hukukunun	 kıyas	 teknikleriyle	 iş	 görürler.	 Onlar	 da	 Roma



hukukçusudur.	Hıristiyanlar	da	Roma	hukukçusudur.	Âdeta	zamanımızın	Roma
hukukçusu	 A.	 Ruiz’in	 deyişiyle:	 “Volendo	 e	 non	 volendo,	 sapendo	 e	 non
sapendo;	 siamo	 tutti	 Romanisti...”	 Yani	 istesek	 de	 istemesek	 de,	 bilsek	 de
bilmesek	 de	 hepimiz	 Roma	 hukukçusuyuz...	 Dolayısıyla	 Hıristiyan	 cemaat
mensubu	ve	Hıristiyan	olan	 insanlar,	Roma	hukukçusu	olmuşlardır;	ama	Roma
hukukunun	 Hıristiyanlaşmak	 gibi	 bir	 vasfı	 yoktur;	 bu	 mümkün	 değildir.	 Aksi
ifade	“Zeytinyağının	içine	su	katınca,	su	zeytinyağı	olur”	lâfı	kadar	abestir.
Hakikaten,	büyük	hukuk	devrimi	Batı’da,	bilhassa	geç	ortaçağ	ve	Rönesans’ta

Roma	 hukuk	 kurumlarının	 ve	 prensiplerinin	 hayata	 tatbikiyle	 gelişmiştir.	 Bu
gelişme	 dolayısıyla	 ilk	 önce	 devletlerarası	 hukukta	 yeni	 kurumların,	 yeni
teamüllerin	ortaya	çıktığını	görürüz	ve	bu	giderek	kısa	bir	zamanda	Avrupa’nın
ortasında	 bulunan	 bir	 başka	 kuvvetle	 –bu	 kuvvet	 Müslüman	 da	 olsa	 hiç	 fark
etmez–	 iç	 içe	 geçmiştir;	 fringe	 dediğimiz	 tabiri	 çevirip	 kullanalım,	 âdeta
aralarında	 bir	 saçaklanma	meydana	 gelmiştir;	 yani	 devletler	 hukuku	 ve	 ticaret
bakımından,	birtakım	ilişkiler	bakımından,	antlaşmalardaki	müeyyideler	ve	yeni
getirdiğimiz	 müesseseler	 bakımından,	 Avrupa	 hayatıyla	 hukukî	 alanda	 iç	 içe
geçmeye	 başlamışız	 ve	 bu,	 sanıldığı	 kadar	 da	 büyük	 problemler
yaratmamaktadır.	 Bizde	 gene	 çok	 kesin	 bir	 şekilde;	 fakat	 doğru	 olmayarak
ortaya	 konan	 bir	 kanaati,	 bu	 nedenle	 ihtiyatla	 karşılayalım:	 “Efendim	 İslâm
hukukçusu	 bunu	 anlamaz,	 bilmez!”	 Hiç	 de	 öyle	 değildir;	 medresenin	 hukuk
öğretimi,	 fıkıh	 öğretimi,	 kıyas	 teknikleri,	 yorum	 teknikleri	 bir	 Romalı
hukukçununkinden	farklı	değildir;	çünkü	zaten	MS	7.	asırdaki,	MS	8.	asırdaki,
MS	9.-10.	asırlardaki	büyük	İslâm	hukukçuları	da	bir	tür	Roma	hukukçularıdır.
Kullandıkları	 teknik	 ve	 muhakeme	 esası	 itibariyle	 aynıdır.	 Bizde,	 Batı
hukukunun	 kabulünde	 doğan	 güçlükler;	 hukukçularımızın	 İslâm	 hukukçusu
olmasından	 değil,	 lâyıkıyla	 hukukçu	 olmamasından,	 yani	 doğrudan	 doğruya
hukuk	eğitiminin	çok	kötü	ve	düşük	düzeyinden	ileri	gelmektedir.	 İşte	bu	açığı
kapatamadığımız;	yani	eğitimi	düzeltmediğimiz	sürece	problemler	büyüyecektir.
Ama	 başarılı	 örnekler	 ve	 şahıslar	 var	 ve	 bu	 nedenle,	 kapatacağımızı	 ümit
ediyoruz.	 Dolayısıyla,	 19.	 yüzyılda	 aile	 hukukunun	 dışında	 hemen	 hemen
hukukun	her	alanında	Batı	 ile	bir	içleşme	meydana	gelmektedir.	Sadece	ukubat
dediğimiz	ceza	hukuku	sahasında	Fransız	Ceza	Kanunnamesi’ni	kabul	ettiğimiz
halde,	İslâm	mevzuatı	ve	prensipleri	de	yürürlükte	kalmaktadır;	yani,	köylünün
biri	 diğerini	 öldürüyor;	 maktulün	 mirasçısı	 isterse	 İslâm	 hukukuna	 göre	 diyet
ödenir;	 veya	 ceza	 kanunnamesine	 göre	 kaatil	 hapse	 atılır	 ve	 kanun	 ne
emrediyorsa	bu	cezaya	hükmedilmesi	gerekir.	Fakat,	ceza	kanunnamesinin	kamu
görevlilerinin	 suçlarına	 ilişkin	 hükümleri,	 devlet	 memurları	 ve	 kamu	 hizmeti



görenler	için	âmir	hükümlerdir,	mutlaka	tatbik	edilmiştir.	O	demektir	ki	burada
artık	 ukubat	 sistemi	 uygulanmıyor,	 büyük	 ölçüde	 tard,	 hapis	 gibi	 cezalar	 göze
çarpıyor	ve	dolayısıyla,	19.	yüzyılda	da	siyaseten	katl	dediğimiz	memurun	idamı
geniş	 ölçüde	 –geniş	 ölçüde	 değil	 hemen	 hemen	 tamamen–	 ortadan	 kalkmıştır.
Bildiğiniz	gibi	 icraatından	dolayı	 siyaseten	katl	 cezasına	uğrayan	adam	yoktur.
Gerçi	Midhat	 Paşa	 idama	mahkûm	 edilmiş;	 fakat	 bu	 hüküm	 sürgüne	 ve	 hapse
tebdil	 edilmiştir.	 Kendisi,	 dedikodulara	 göre	 (bunlar	 doğru	 da	 olabilir)	 Taif’te
katledilmiştir;	 ama	 takdir	 edersiniz	 ki,	 bu	 gizli	 suikast,	 bu	 gizli	 katl,	 hiçbir
şekilde	bir	yargı	hükmü	olarak,	bir	mahkeme	kararı	olarak	infaz	edilmiş	değildir.
O	 takdirde	 rahatça,	 imparatorluğun	 son	 asrında	 siyaseten	 katl	 cezası	 ortadan
kaldırılmıştır	 diyebiliriz.	 İşte	 bu	 açıdan	 baktığımız	 zaman,	 Osmanlı
İmparatorluğu,	 idam	 cezasının	 geniş	 ölçüde	 tatbikten	 kalktığı,	 münhasıran	 adî
suçlara	 hasredildiği,	 kanun	 üstünlüğü	 olan	 bir	 kanun	 devletidir.	 Almancada
kanun	devleti	ters	bir	kelimedir	(Polizeistaat–polis	devleti	denir)	ama	bu	tabirle
falaka	 devleti	 değil	 kanunun	 hükmettiği,	 güvenin	 bulunduğu	 bir	 memleket
kastedilir.	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 bir	 kanun	 devleti,	 bir	 hukuk	 devleti	 olarak
ömrünü	 tamamlıyor.	 Şimdi	 bana:	 “Sosyalist	 parti	 kurulmuyormuş	 (aslında
kuruldu);	 laiklikten	 bahsetmek	 yasakmış	 (bahsedildi	 de);	 toplantı,	 gösteri,
yürüyüş	 kanunu	 yokmuş”	 demeyin.	 Modern	 zamanların	 katılma	 hakları
dediğimiz	bu	mevzuatı,	ayrı	bir	fasıldır.
Modernleşen	 devlette	 vatandaştan,	 kanunsuz,	 miktarı	 belirsiz	 vergi	 alınmaz,

işkence	olmaz,	devlet	hukuk	dışına	çıkarak	adam	öldürmez	vs...	Bunların	temin
edildiği	devlet,	kanun	devletidir.	İşte,	son	asır	Osmanlı	Devleti	bu	alanda	büyük
adımlar	 atmıştır	 ve	 aile	 hukuku	 hariç,	 hukukun	 Romanizasyonu	 süreci	 de
ilerlemiş;	yani	ceza,	ticaret,	idare	hukuku	alanlarında	tamamıyla	Avrupa	sistemi
bu	memleketin	içine	girmiştir	ve	arz	ettiğim	gibi,	bizatihi	medrese	takımı;	yani
ulema	 takımı,	yeni	kurdukları	hukuk	medresesiyle	 (Medresetü’l-Kuzât)	Avrupa
hukukunu	 tanımaya	başlamıştır.	Programa	baktığınız	zaman	da	Avrupa	hukuku
müfredatın	 yarısı	 ve	 hatta	 yarıdan	 fazlasıdır;	 çünkü	 ulema,	 artık	 böyle	 bir
imparatorlukta	 “naibü’ş-şer’i”	 dediğimiz	 memuriyete	 intisap	 edecek	 veya
nizamiye	 mahkemelerine	 gireceklerdir.	 Hukukta	 bir	 ikilem	 başlamıştır;	 bütün
dinî	cemaatler	için	bu	böyledir.	Gidiyorsunuz	papazın	veyahut	hahamın	yanında,
kendi	 hukukunuza	 göre	 evleniyorsunuz,	 boşanıyorsunuz,	 birtakım	 cezalar
veriyorsunuz.	 Ondan	 sonra	 gelip	 Nizamiye	 Mahkemesi’nde	 ticarî	 davalarınızı
hallediyorsunuz.	Bu	bütün	 cemaatler	 için	böyle.	Yani,	Osmanlı	 tebaası	 hayatın
çok	 önemli	 bölümünde	 eskinin	 aksine	 aynı	 mahkemeyi	 kullanıyor.	 Evlenip
boşanmaya	kalktı	mı,	herkes	kendi	hücresine	gidiyor.	Böylece,	düalist	yapılı	bir



hukuk	 sistemi,	 böylesine	 ikili	 yaşam	 süren	 bir	 cemiyet	 ortaya	 çıkarmıştır	 ve
bunun	 çözümü,	 hepinizin	 bildiği	 gibi	 1926’da	 Kanun-ı	 Medenî’nin	 kabulüyle
mümkün	olmuştur.	1926	devrimiyle,	şahsın	hukuku	da	İsviçre	mevzuatına	göre
düzenlenerek	Türkiye	devleti	hukuku	tam	anlamıyla	Romanize	etmiştir;	ama	bu
demek	değil	ki	bazılarının	 söylediği	gibi,	 ruhumuza	ve	cemiyetimize	 tamamen
aykırı	 bir	 sisteme	 girmişizdir.	 Hayır,	 birtakım	 çatışma	 noktaları	 bulunmasına
rağmen,	Medenî	Kanun’umuzda	da	eski	hukukumuzun	birtakım	müesseselerinin
devam	 ettiği	 bir	 gerçektir.	 Nitekim	 Pakistanlı	 din	 bilgini	 ve	 asrın
müctehidlerinden	Fazlurrahman:	“Medenî	Kanun	çok	radikal	bir	ictihaddır,	ama
o	 da	 ictihaddır”	 diye	 uzlaştırıcı	 bir	 yorum	 ve	 değerlendirme	 yapmıştı.	Medenî
Kanun’da	eski	gelenek	ve	eski	hukuktan	esintilerde	Cevdet	Paşa	gibi	mütebahhir
hukukçuların	geçen	asırdaki	faaliyeti	ve	bıraktıkları	mirasın	da	payı	vardır.,

Namık	Kemal	(1840-1888).	Fotoğrafın	arkasında	Namık	Kemal’in	el	yazısıyla:
“Hüsnü	Beyefendiye	muhabbeti	mahsusamla	yadigârımdır.
28	teşrinisani	300	(11	Aralık	1884)	Kemal	Rodosdan”.

(Haluk	Oral	arşivi).



Parlamenter	bir	sistemden	söz	ettiğimizde	ortaya	Anayasa	kurumu	çıkmaktadır.
Anayasa,	 İslâm	 devletinde	 görülecek	 bir	 tatbikat	 değildir.	 Roma	 devletinde	 de
İslâm	 devletinde	 de	 Anayasa	 olmaz.	 Anayasa	 hepinizin	 bildiği	 gibi,	 Fransız
İhtilâli’nin	getirdiği	bir	yazılı	belgedir,	lâkin	müessesenin	kendisi	Fransız	İhtilâli
ile	 ilgili	 değildir;	 çünkü	 anayasal	 sistemden	 bahsettiğiniz	 zaman,	 İngiliz
hukukunun	gelişmesini	göz	önüne	almanız	gerekir.	 İngiliz	Parlamento	binasına
ve	Paris’te	Mebuslar	Meclisi’ne	veya	Lüksemburg	Parkı	 kıyısındaki	Senato’ya
baktığınız	 zaman,	 iki	 camianın	 binaları	 arasında	 önemli	 fark	 görülür.	 İngiliz,
ortaçağdan	 kalma	 bir	 kilisenin	 içine	 girmiştir.	 Kilisenin	 iç	 dekorasyonu	 bile,
asırdan	asra	ancak	fark	eden	son	derece	muhafazakâr	bir	yapıdadır	ve	başkanın
arkasında	 bir	 Athena	 Pallas	 heykeli	 veya	 terazili	 bir	 adalet	 tanrıçası,	 Nemesis
heykeli	 yoktur.	 Ne	 de	 duvarlarda	 “égalité,	 fraternité”	 gibi	 sloganlar	 yer	 alır.
Britanya	 Meclisi,	 bir	 köy	 kurulu	 odası	 gibi	 asırların	 içinde	 az	 değişen	 ama
önemli	şeylerin	konuşulduğu,	tartışıldığı,	en	zengin	tarihli	meclistir.	Tartışma	ve
oturum	 usulleri	 çokluk	 yazısızdır,	 âdet	 mesabesindedir.	 Bernard	 Lewis	 ve
Ercüment	 Kuran’dan	 iki	 alıntının	 mukayesesini	 yapalım;	 bir	 Hint	 Müslümanı
olan	 Mirza	 Abu	 Talib	 Han	 (Özbek	 asıllı)	 19.	 asrın	 başında	 parlamentoyu
gezdiğinde	şu	ifadeyi	kullanıyor:	“Bunlar”	diyor,	“Kanunlarını	burada	yaparlar”;
kanun	 yapılan	 yer	 onu	 pek	 etkilememiş.	 “Fakat”	 diyor,	 “bu	 nedenle,	 Allah’ın
kanunları	yerine	kendileri	kanun	yapmak	gibi	acınacak	bir	 iş	yapıyorlar.”	Aynı
asrın	ortasında	Osmanlı	sefiri	Sadık	Rıfat	Paşa	ise:	“Hükümdarın	şeriat-ı	ğarraya
değil,	 hukuk-ı	 millete	 tâbi	 olması	 gerektiğinden”	 söz	 ediyor.	 Bu	 ilginç	 bir
evrimdir.34Öte	yandan	Ahmed	Cevdet	Paşa	şeriatın	gereğini	bir	Batılı	üslûbuyla
savunur.	Cevdet	Paşa’ya	göre:	“İslâm	devletinin	anayasası	fıkıhtır”,	ama	fıkıh	bir
metin	 değildir,	 kodifikasyon	 yoktur	 (derlenmemiş)	 ve	 söz	 konusu	 da	 değildir.
Vahiyin	 derece	 derece	 yorumlanması	 ve	 bir	 ictihada	 gidiş	 söz	 konusudur.	 19.
yüzyıl	bunu	yapıyor.	Fıkıh	dediği,	görüşler	ve	 ictihadlar	bütünüdür	ve	devamlı
ictihad	 mümkündür.	 Cevdet	 Paşa’nın	 anayasa	 görüşü,	 yazılı	 anayasayı	 seven
Fransız	sistemine	ters;	ama	Anglosaksonlara	yakındır;	çünkü	Britanya	anayasası
yoktur.	 Britanya	 anayasal	 sistemi	 ise	 birtakım	 teamüllerle,	 kurallarla	 (hatta
yazısız	 kanunlar	 da	 yazılılar	 kadar	 makbul	 olduğu	 için,	 bunları	 yazmadan)
oluşmuştur.	 Bunlar	 anayasal	müesseseler	 olup	 yazısı	 ve	 çizisi	 bile	 söz	 konusu
değildir.	 Yani,	 Avam	 Kamarası’nın	 mensupları	 17.	 asırda	 İngiltere	 kralını
parlamentoda	 istememek	 saygısızlığını	 (!)	 gösterdikleri	 için	 sadece	 bir	 söz	 var
ortada,	 o	 andan	 itibaren	 İngiliz	 kralları	 Avam	 Kamarası’ndan	 içeri	 adım
atmazlar.	Parlamentoya	geldikleri	zaman,	Lordlar	Kamarası’na	giderler	ve	usul
icabı,	avam	takımı;	yani	mebuslar,	halk	mebusları	“hoşgeldiniz”	demeye	oraya



giderler.	 Bu	 keyfiyet	 kuşkusuz,	 bu	 kadar	 basit	 bir	 protokolden	 ibaret	 değildir.
Cümlenin	 malûmu	 olduğu	 gibi	 avam	 takımının	 tartışmalarına	 ve	 kararlarına,
İngiliz	 hükümdarlarının	müdahaleden	 uzak	 kalması	 demektir.	 Bu	 kadar	 büyük
bir	idarî	prensip	ve	kurum,	böyle	küçük	bir	hareketle,	tavırla	ifade	edilmekte	ve
sadece	 âdetten	 ibaret	 gibi	 görünmektedir;	 yani	 benim	 büyüğümü	 gördüğüm
zaman	 şapkamı	 çıkarmam,	 yaşlı	 bir	 büyüğün	 önünde	 eğilmem	 gibi	 bir	 âdetle
ifade	 edilmektedir.	 Ardında	 yatan	 ise,	 zorla	 elde	 edilen	 bir	 usul,	 bir	 anayasal
müessesedir.	Yazılı	bin	tane	anayasadan	daha	sağlamdır.
Dikkat	 ederseniz,	Fransız	demokrasisinin	 şıklığı	ve	 sloganları	 bütün	milletler

için	 çekicidir;	 ama	 sakin	 Anglosakson	 demokrasisi	 kadar	 sağlam	 ve	 kalıcı
ürünleri	olmamıştır.	Fransa’nın	kendisi	 tarihte	beş	kere	anayasasını	 tadil	etmek
zorunda	kalan	bir	memlekettir.	Üstelik	bu	tadilâtı	da	Amerikalılar	gibi	sessizce
yapıp	 maddeler	 halinde	 mevcut	 anayasanın	 arkasına	 eklemekten	 çok	 hepsini
değiştirip,	bir	de	gürültüyle	cumhuriyetleri	numaralıyorlar:	“Birinci	Cumhuriyet,
İkinci	 Cumhuriyet,	 Beşinci	 Cumhuriyet”	 diye.	 Bizim	 meraklılar	 da:	 “Biz	 de
numaralarız”	 diyorlar.	 Oysa	 hukukî	 nizam	 ve	 refaha,	 cumhuriyetleri
numaralamakla	değil,	İngilizlerin	tarihte	yaptığı	gibi	sessizce	(bazen	gürültüyle),
ama	 değişiklikleri,	 yapıyı	 temelinden	 değiştirerek	 ulaşılır.	 Rus	 Çarı	 kabineye
başkanlık	 ederdi.	 İngiltere	 kralları	 niye	 etmiyor?	 Aslında	 ediyorlardı.	 Gayet
güzel	bir	seçimle	Hannover	hanedanından	iki	kral	getirmişler.	Hannover	dukaları
olan	 baba-oğul,	 iki	 adet	 George	 İngilizce	 bilmiyor.	 Belki	 de	 bilmedikleri	 için
getirildiler.	 Öğrenmediler	 de...	 Öğrenmedikleri	 gibi	 kabine	 toplantılarına	 da
girmediler.	 İngilizcenin,	 bilmeyen	 bir	 insan	 için	 dinlemesi	 ne	 kadar	 sıkıcı	 bir
lisan	 olduğu	 malûm	 hatta,	 tahammül	 edilecek	 iş	 değildir.	 Bu	 nedenle	 her	 iki
George	 da	 kabine	 toplantılarına	 girmemişler,	 girmeyince	 de	 kabine	müessesesi
bağımsızlaşmış.	Hukuk	düşüncesi	ve	yorumu	bir	örgüdür.
Osmanlı	 hilâfeti	 de	 uygulama	 ve	 âdetlerle	 gelişen	 bir	 kurumdur.	 Halifenin,

bütün	 Müslümanların	 ruhânî	 (!)	 lideri	 olduğu	 mitosu	 âdeta,	 “Nasılsa	 ecnebî
devletler	böyle	bir	şeye	inanıyor”	diye	desteklenmiş,	beslenmiştir.	Padişah-halife
bizim	tebaamız	olmayan	Müslümanın	da	ruhânî	lideridir.	Rusya’daki,	Cava’daki,
Hindistan’daki	her	 işe	karışır	düsturu	benimsenmiş;	o	kadar	ki	Cava’dan	gelen
çocukları	 okutup	 bir	 de	 onlara	 Osmanlı	 vatandaşlığı	 veriliyor;	 yani	 bugünkü
Endonezya’da	Osmanlı	pasaportlu	bir	koloni	oluşuyor.35Sonra	genç	adam	oraya
döndüğü	 zaman,	 Osmanlı	 uyruklu	 olarak	 (bugünkü	 Avrupa	 Birliği	 vatandaşı
gibi;	 çünkü	 biz	 1856	 Paris	 Barışı’ndan	 beri	 Avrupa	 üyesiyiz)	 ayrıcalıklı	 bir
statüyle	 dokunulmazlık	 kazanıyor.	 Meselâ,	 Hollanda	 idaresi	 dokunamıyor
adama.	 Biraz	 siyasî	 faaliyet	 gösterse,	 pek	 mâni	 olamıyor.	 Hemen



konsoloslarımız	çıkıyor,	adamı	himaye	ediyor;	kapitülasyon	hakları	herkes	 için
geçerli,	 kullanabilirsen.	 Batılılaşma,	 Batı’nın	 müesseselerinin	 alınması	 İslâmî
ictihadla	 ve	 kurumlarla	 izah	 edilmeye	 çalışılmış.	 Namık	 Kemal,	 Cemaleddin
Afgani,	Raşid	Rida	bunu	yapıyor.
Birtakım	 insanlar	 demişlerdir	 ki:	 “İslâmda	 meşveret	 kaidesi	 vardır,	 bu

parlamentonun	 ta	 kendisidir.”	 Lâkin,	 sorsan	 desen	 ki,	 “Tamam,	 meşveret	 var,
danışacaksın	da	ama	imam	senin	kararına	uymak	zorunda	değil;	çünkü	imamın
bir	 de	 müstebit	 diktatör	 tarafı	 var.”	 Diktatör,	 müstebit	 olmak	 ayıp	 değil
biliyorsunuz;	 yani	 Romalılar	 diktatörü	 pejoratif,	 tahkir	 edici	 bir	 kelime	 olarak
kullanmaz.	 Tam	 aksine,	 kuvvetli	 bir	 konsül,	 olağanüstü	 durumlarda	 diktatör
tayin	 edilir	 senato	 tarafından	 (Senatus	 Antonium	 dictatorem	 dixit).	 Bunun	 gibi
müstebit	 de	 İslâm’da	 aşağılayıcı	 bir	 kelime	değildir,	 tek	başına	 idare	 edebilme
müsbet	 bir	 vasıftır.	 Bu	 kelimeyi	 tahkirane	 biçimde	 kullananlar	 Jön	 Türklerdir.
Nitekim,	 ha’l	 fetvasında	 Şeyhülislâm	 Mehmed	 Ziyaüddin	 Efendi,	 II.
Abdülhamid	 için	 “müstebit”	 sözünü	 kullanmamıştır;	 çünkü	 İslâm	 hukuku
açısından	bu	söz	geçersizdir.	Bunlara	 şunun	 için	değiniyoruz:	Yukarıda	 sözünü
ettiğimiz	gibi,	yeni	bir	yorumlama	yöntemi	başlamıştır	ve	parlamento	dahi	böyle
kurulmuştur;	 ama	 İslâm’ın	 meşveret	 kurumunda	 gayrimüslimler	 ne	 arıyor?
Osmanlı	 parlamentosunun	 üçte	 biri	 gayrimüslim.	 Gayritürklük	 daha	 yüksek
oranda	 da,	 üçte	 biri	 gerçekten	 gayrimüslim.	 Bu	 çok	 ilginç	 bir	 yapı.	 1905’te
Çarlık	Rusyası	parlamentoyu	açtı;	Duma	mebusları	içinde	sadece	iki	Müslüman
mebus	 vardı,	 biri	 Kırım’dan	 gelme	 Müftüzadelerden,	 öbürü	 Sadri	 Maksudi
(Arsal)	 –o	 zaman	 çok	 genç	 bir	 adamdı;	 Kazan	 milletvekili	 olarak	 Rusya
Duması’na	girmişti.	Yahudiler	Rusya’da	çok	kalabalık	bir	kitle	oldukları	halde,
Yahudi	 yoktu.	 Avusturya	 parlamentosunda	 ise,	 Müslüman	 yok;	 ama	 asıl
önemlisi,	Yahudi	mebusu	da	yok.	Oysa	onlar	da	kalabalık	bir	kitleydi.	Demek	ki
Osmanlı	 İmparatorluğu	 etnik	 dinî	 kompozisyon	 olarak	 çağdaş	 birtakım
devletlerden	 daha	 renkli	 bir	 parlamentoya	 sahip	 olmuştur.	 Burada	 da	 demek
“meşveret”	 kurul	 ve	 kurumu	 yeni	 bir	 yoruma	 tâbi	 tutulmuş,	 gayrimüslimler
meşveret	faaliyetine	dahil	ediliyor.	Mecliste	gayrimüslim	ve	Arap	mebuslar	bazı
taleplerde	de	bulunmuştur.	“Biz	mebus	seçilmek	için	Türkçe	öğrenmek	zorunda
mıyız?”	 diyorlar.	 “Niye	 şart	 olsun?”	 diyorlar.	 Ahmed	 Vefik	 Paşa’nın	 Suriye
mebuslarına	ilginç	ve	despot	bir	cevabı	var:	“Türkçe	bilmiyorsanız,	aklınız	varsa
gelecek	 dört	 yıla	 kadar	 öğrenirsiniz”	 diyor.	 Ama	 dikkat	 ederseniz,	 renklilik
hâkimdir	ve	bu	 renkliliğin	üstünde	bir	özellik	dikkatimizi	çekmektedir.	Burada
Batı’daki	gibi	sınıfsal	çatışmalar	yoktur.	Demek	ki	Türk	inkılâbının	bir	özelliği
150	yıl	boyunca,	hiçbir	şekilde	inkılâp	kavgaları	ile	sınıfsal	kavga	paralel	olarak



gitmemiştir;	yani	işçi	sınıfıyla	işveren	sınıfı,	toprak	sahibiyle	topraksız	köylüler
sınıfının	 çatışması	 gibi	 bir	 muhtevaya	 rastlanmıyor.	 Bu	 çok	 ilginç	 bir
yapılaşmadır	ve	bazı	Balkan	eyaletleri	hariç	hemen	bütün	Osmanlı’da	yaygındır.
Aşağı	yukarı	Bulgaristan	hariç	Yunanistan’da	bile,	sınıfsal	bir	politika	izlemek,
bağımsızlıktan	 sonra	 ortaya	 çıkan	 bir	 olaydır	 ve	 çok	 geç	 devirlerde	 dahi
Osmanlı’dan	ayrılan	ülkelerde,	partiler	mutlaka	sınıf	esası	üzerinde	kurulmuş	ve
kavgalarını	 öyle	 yürütmüş	değillerdir.	Bu	 açık	bir	 özelliktir.	Bunu	 ilk	Osmanlı
parlamentosunda	 da	 (1877),	 İkinci	 Meşrutiyet’te	 de	 görüyorsunuz.	 Demek	 ki
burada	gene	bütün	etnik	dinî	ayrımlara	 rağmen,	bir	Osmanlılık	 ruhu	vardır.	Bu
imparatorluğun	 getirdiği,	 bürokrat	 takımına	 verdiği	 bir	 Osmanlı	 ruhudur,
Osmanlı	seçkinlerinden	söz	etmek	kavram	olarak	yanlış	değildir.
Konuyu	 toparlayacak	 olursak:	 1875	 yılının	 bir	 kış	 günü,	 Namık	 Kemal’in

Vatan	yahut	Silistre	başlıklı	piyesi	oynuyor	millet	sokaklara	dökülüyor:	“Vatan,
millet,	 hürriyet”	 diye	 bağırıyor.	 Zaptiye	 üstlerine	 yürüyüp,	 ne	 istiyorsunuz
deyince,	 “Allah	Murad’ımızı	 versin”	 diyorlar.	 Sultan	Abdülaziz’e	 karşı	 veliaht
şehzade	Murad	 Efendi’nin	 saltanatının	 yaklaşmakta	 olduğunu	 haber	 veren	 bir
olay.	 Şimdi	 bu	 piyesin	 başlığından	 başlayarak,	 bütün	 kullanılan	 replik	 ve
diyaloglardaki	 kavramlara	 baktığınız	 zaman,	 bir	 şeylerin	 değişmekte	 olduğunu
görüyorsunuz.	 Şark’ta	 birtakım	 kelimeler	 vardır:	 Cumhuriyet.	 Hani	 Azerîler,
“biz	Respublika,	siz	de	cumhuriyet	dersiniz”	diyorlar,	sanki	“cumhuriyet	Türkçe
mi?”	diyorlar.	Evet,	cumhuriyet	Türkçedir,	niye	Türkçedir?	Çünkü	cumhuriyetin
kökü	 “cumhur”,	 cemaat	 anlamında,	 “people”	 anlamında,	 “congregation”
anlamında	 bir	Arapça	 kelimedir;	 ama	 o	 kelimeden	 cumhuriyeti	 ve	 cumhuriyet
rejimini	 türeten	 Türklerdir.	 Binaenaleyh	 mefhumun	 içeriği	 tamamıyla	 Türkler
tarafından	doldurulduğu	için	bu	çok	Türkçe	bir	kelimedir,	öbür	Şark	halklarına
da	 buradan	 geçmiştir.	Nitekim	bunun	 tam	karşılığı	respublika’dır.	 Bu	 anlamda
kullanırlar,	 Türkler	 bu	 kelimeyi	 19.	 yüzyılda	 çağdaş	 cumhuriyeti	 ifade	 için
bulmuşlardır.
Sonra,	 “Vatan	 yahut	 Silistre”	 diyor.	 Oradaki	 vatan	 Arapça	 bir	 kelimedir

görünüşte.	Eski	Araba,	“Bu	nedir?”	diye	sorduğun	zaman,	“Vatan”	der,	“evimdir,
yerimdir,	gençliğimdir.”	Şiir	yazar	ortaçağ	Arabı.	Ah	vatanım,	ey	vatanım,	yani
ey	 gençliğim	 diye.	 Buradaki	 vatanın	 hiçbir	 şekilde	 İtalyanların	 patria,
Fransızların	patrie	dedikleri	 anlamdaki	 bizim	 bugün	 kullandığımız	 vatanla	 eş
olmadığı	 açıktır.	 Bunu	 böyle	 “vatan”	 yapanlar,	 Türklerdir.	 Namık	 Kemal’in
kendisi	Osmanlı	vatanı,	hatta	 İslâm	vatanı	diye	büyük	bir	vatandan	söz	ediyor.
Bu	 Türkçe	 bir	 kelimedir.	 Bunu	 göreceksiniz,	 tarihte	 de	 görülmüştür,	 halen	 de
görülür.	 Araplar	 buradan	 almışlardır,	 bugün	 vatan	 sözünü.	 Meselâ	 “Vatanü’l-



Arab”ı	Arap	dünyası	anlamında	kullanırlar.	Demek	ki	bu	Türkten	geçme	bir	şey.
Sonra	bütçe	denklenmiyor,	 kriz	var	ortada:	Crise	 financière	Fransızca	 tabirdir,
bunu	 “buhran-ı	 malî”	 diye,	 tamamen	 Arapça	 kökten,	 ama	 Arabın	 haberi	 bile
yokken	türeten	Cevdet	Paşa’dır,	onun	buluşudur	bu.	Sonra	hürriyet,	sonra	tefrik-
i	 kuvva	 (kuvvetler	 ayrımı)	 Araplar	 için	 bir	 şey	 ifade	 etmez,	 bunlar	 hep
Türklerden	 çıkan	 anayasal	 terimlerdir:	 mevzuat,	 meclis-i	 idare	 vs.	 saymakla
bitmez;	 yani	 yüzlerce	 kavram	 böyledir.	 Bir	 doktora	 bile	 yaptıramadık	 bu
terminoloji	 üzerinde;	 utanılacak	 bir	 durum.36Dolayısıyla	 bizim	 bugün	 Arapça,
Farsça,	Osmanlıca	diye	attığımız	birtakım	kelimeler,	bilhassa	bu	tip	terminoloji,
bütün	bankacılık	terimleri,	birtakım	hukuk	terimleri,	hemen	bütün	ceza	hukuku
terimleri	 böyle	 Türk	 icadıdır.	 Kelime	 Arapçadır;	 fakat	 tamamıyla	 batılılaşma
dediğimiz	 süreç	 içinde	 Batı	 hukuk	 müesseselerinin	 incelenmesi	 ve
tercümesinden	dolayı	bütün	Şark’a	hediye	ettiğimiz	kelimelerdir	ve	Osmanlı’nın
buluşudur.	Batılılaşmada	Türkiye,	Şark’a	filolojik	hizmetlerde	bulunmuştur.37
Kanun-ı	 Esasî	 böyledir.	 Ondan	 sonra	 birtakım	 iktisat	 tabirleri;	 yani	 iktisat

sözcüğünün	 kendisi	 böyledir.	 Çünkü	 ortaçağda	 iktisat	 “okonomikos”tan;	 yani
Yunancadan	çevrilme	güzel	bir	Arapça	tabirdir;	“ilm-i	menzil”	denirdi.	“Menzil”
ev	demektir,	ev	ilmi;	yani	evi	işletmeyi	bilirsen,	toplumu	da	idare	etmeyi	bilirsin.
İktisat	o	demekti.	Fakat	bunu	doğrudan	doğruya	bugünkü	iktisat,	iktisadî	sistem,
tüketim	(istihlak),	istihsal,	(şibh-i	rant;	quasi-rente)	gibi	tabirlerle	zenginleştiren
Türklerdir.	 Bütün	 bunlar,	 Arapça	 olmasına	 rağmen,	 Türkçenin	 getirdiği
batılılaşma	 sayesinde	 ve	 ondan	 sonra	 da	 otomatikman	 bütün	 Şark’a,	 İran’a,
Araplara	hatta	Hint’e	kadar	yayılan	kelimelerdir.
Şimdi	 bu	 toplum,	 çok	 acayip	 şekilde	 edebiyatta	 bir	 devrim	 yapıyor.	 İtiraf

etmeli	ki	iyi	ve	tamamlanmış	bir	devrim	değildir;	ama	roman	yazılıyor.	Tabii	bu,
mukayeseye	 dayanacak	 durumda	 değil;	 yani	 Fransa’da	 Flaubert	 Salambo’yu
yazmış;	 Madame	 Bovarie’yi	 yazmış,	 Balzac	 var.	 Rusya’da	 Tolstoy	 çıkmış.
Bizim	 çocuklara	 bu	 eserleri	 hâlâ	 iyi	 çeviriyle	 okutamıyoruz.	 Tolstoy’un	 Anna
Karenina’yı	yazdığı	yıllarda,	düşünün	bizim	Şemseddin	Sami:	“Türk	milletinin
romanı	yok”	diyor	ve	Taaşşuk-ı	Talat	 ve	Fitnat	diye	 iptidaî	bir	 roman	yazıyor.
Karşı	 taraf,	 artık	 bütün	 klasik	 devri,	 modern	 romantik	 devri,	 vs	 bitirmiş,
natüralist	tiyatro	devri	başlamış,	Çehov’lar,	Ibsen’ler	ortalığı	tutmuş.	Şemseddin
Sami:	“Bu	Arnavut	milletinin	hiç	tiyatrosu	yok”	diyor,	Besa’yı	yazıyor.	Besa’yı
Arnavutça	 yazıyor,	 oynayacak	 adam	 yok.	 Arnavutlar	 icra	 etmeden	 önce
Türkçeye	 çevriliyor	 ve	 tabii	 bir	 Ermeni	 oynuyor:	 Tiyatro-yı	 Osmanî’de	 Güllü
Agop...	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 bu	 Arnavutun	 piyesini	 ilk	 defa	 Türkçe
oynarsın	ve	de	Ermeni	oynar.	Türk	şiiri	çevrilmeye,	Avrupa	ölçülerine	uymaya



başlıyor.	Çok	etkili	biçimde	Avrupa’yı	izleyen	şiir,	itiraf	etmek	gerekir	ki	edebî
geleneği	kuvvetli	bir	dal	olarak;	roman,	 tiyatro,	deneme	gibi	dallarımızı	geçen,
hem	 de	 hızla	 geçen,	 aslında	 iyi	 çevrilse,	 beynelmilel	 dalda	 pekâlâ	 bize	 yüz
ağartıcı	 neticeler	 sağlayacak	 bir	 edebî	 türdür.	 Türk	 şiiri,	 çevrilmediği	 için
anlaşılmıyor.	Burada	tabii	tercümenin	önemi	ortaya	çıkıyor.
Meselâ,	 Rusya’da	 Puşkin	 şiir	 yazdığı	 zaman	 (Gerçi	 Puşkin’in	 Fransızcası

neredeyse	 Rusçası	 gibi	 ve	 ondan	 daha	 önce	 öğrenmiş)	 veyahut	 Tolstoy,
Dostoyevski	yazdığında	Rusça	Batı’da	bilinen	bir	dildi	ve	güçlü	adamlar	bu	dili
biliyordu.	Meselâ,	Prosper	Mérimée	gibi	Fransızların	edebî	dehası	olan,	birçok
dil	bilen	bir	adam38	çevirince	Puşkin’i,	tabii	anlaşılıyor	veya	Edgar	Allan	Poe’yu
ünlü
Baudelaire	 çeviriyor,	 tabii	 Allan	 Poe	 da	 hakkıyla	 tanınıyor.	 Bizim	 Türk
edebiyatının	 ürünleri	 için	 böyle	 bir	 şans	 söz	 konusu	 değildir.	 Daha	 evvel
değindiğim	 gibi,	 büyük	 Alman	 çevirmen	 Friedrich	 Rückert,	 hiçbir	 zaman
Türklerin	bir	eserine,	yani	divan	edebiyatına	el	atmamıştır.	O	demektir	ki,	Fuzulî
ve	Şeyh	Galip	ve	Bakî	gibi	bir	ikisi	hariç,	divan	edebiyatımız	beynelmilel	ilgiyi
çekmemiştir;	bazen,	“divan	edebiyatı	 taklittir”	diyenlere	çok	kızıyoruz;	hoş,	bu
sözü	 diyenler	 de	 her	 zaman	 bilerek	 söylemiyorlar;	 ama	 divan	 edebiyatımız;
hakikaten	Fuzulî,	Şeyh	Galip	gibi	bir	iki	büyük	sima	hariç,	İran	edebiyatıyla	boy
ölçüşemiyor.	 Nitekim,	 Şark	 edebiyatında	 herkes	 Hafız,	 Sadî,	 Firdevsî,
Bahaüddin-i	 Amilî’yi	 çevirip	 okuduğu	 halde,	 bizim	 edebiyat	 ilgi	 çekmemiş.
Meselâ,	Rückert’in	el	atmaması	bir	talihsizliktir.	Sonra	J.	Hammer,39bizim	şiirle
çok	az	ilgilenmiştir	(yaptığı	çeviriler	doğru,	ama	güzel	değil).	Daha	çok	İran	ve
Arap	 edebiyatıyla	 ilgilenmiştir.	 Türklerin	 şiiriyle	 ilk	 defa	 İngiliz	 Gibb40
ilgilenmiştir.	 Fakat	 o	 da	 Rückert	 ayarında	 kuvvetli	 bir	 şair	 değildir.	 Çağdaş
şiirimiz	 20.	 yüzyılda	 daha	 kuvvetlidir;	 fakat	 halen	 iyi	mütercimler	 bulamıyor;
çünkü	 20.	 yüzyılda	 Türkoloji	 dünyası,	 hele	 Batı’daki	 Türkoloji	 dünyası,	 artık
eskisi	gibi	kuvvetli	adamlardan	oluşmamaktadır.
Türk	 batılılaşması,	 bazılarının	 kısaca	 ifade	 ettiği	 gibi,	 19.	 yüzyılda	 askerî

alanda,	 idarî	 alanda	 yapılan	 bazı	 reformlardan	 ibaret	 değildir.	 Türkler,
müziklerinde	 bile	 bir	 reforma	 gitme	 ihtiyacına	 girmişlerdir.	 Yani	 aslında	 Türk
batılılaşması,	bizim	Arapça	“cehd”,	İngilizce	“challenge”	dediğimiz,	başlı	başına
bir	 hesaplaşma,	 itişme,	 didişme	 meselesidir.	 Nitekim	 19.	 yüzyılda	 Donizetti
Paşa,	 saray	 orkestrasını	 yönetmeye	 çağrılmıştır.	 Ondan	 sonra	 bir	 alay	 Türk
bestecinin	ilginç	ve	dikkate	değer	marşlar	bestelediğini	biliriz.	Bunların	çoğu	da
kaybolup	gidiyor,	kimse	bilmiyor.	Bunların	biraz	 icra	edilmesi	 lâzım.	Gene	bu
asırda	Türk	musiki	eserleri	notaya	dökülüp	derlenmektedir;	yani	elimizdeki	Türk



musikisi	albümlerinin	derlenmesi,	saklanması	da	bu	asra	has	bir	olaydır.
Gene	 bu	 asırda	 edebiyat	 tarihleri	 ele	 alınmış	 ve	 Osmanlı	 vekayinameleri

incelenip	 kütüklenmeye	 başlanmıştır.	 Ondan	 evvel,	 “Sizin	 hangi	 tarih
kitaplarınız	 var?”	 dendiği	 zaman,	 “Âşıkpaşazade’miz41	 var,	 Neşrî’miz42	 var,
Hoca	Saadeddin’imiz43	var;	ama	bunları	anlatan	bir	rehber	yok	efendim”	denirdi.
Bunun	bile	muhasebesi	19.	yüzyılda	başlamıştır.	Batı’nın	tesirleri	bunlar.	Âyine-i
Zürefâ44	 eksik	 bir	 tarihyazıcılık	 rehberidir.	 Ama	 ilklerdendi.	 Sonra	 Bursalı
Mehmed	 Tahir	 Bey45	 ilk	 önemli	 derlemeyi	 yapar.	 Ondan	 sonra	 tabii	 Franz
Babinger,	 Osmanlı	 tarihyazıcılığının	 rehberini	 derledi	 ve	 maalesef	 iş	 orada
takılıp	 kaldı.	 (Nihayet	 övünülecek	 bir	 eser,	 bütün	 klasik	 Arap	 edebiyatının
Geschichte	der	Arabischen	Schrifttums	(GAS)	diye	bilinen	rehberini	yapmak	bir
Türke	 mahsustur.	 Fuad	 Sezgin	 Almanya’da	 yaşayan	 ve	 adı	 bu	 büyük	 eserle
aynîleşen	vatandaşımızdır;	ama	aynı	şeyi	Türk	tarihçiliği	ve	edebiyatı	için	yapan
yok).
Dolayısıyla	 batılılaşan	 Türkiye,	 Batı	 cemiyetinin	 birtakım	 müesseselerini,

hukukta,	 idarî	 alanda	 aldığı	 gibi	 yaşayışa	 kadar	 geçiriyor,	 Osmanlı	 sarayı
batılılaşıyor.	 Çok	 kişi	 bilir	 ki	 19.	 yüzyılın	 büyük	 devleti,	 Osmanlı	 Topkapı
Sarayı’nda	 devlet	 protokolünü	 yönetemez.	 İşi	 götüremez.	 Onun	 için	 daha	 II.
Mahmud’dan	 itibaren	 padişahlar	 sarayın	 dışına	 kaçmaya	 başlamıştır.	 Nitekim
Dolmabahçe	 ile	 Beylerbeyi	 de	 hep	 öyle	 tekrarlandığı	 gibi	 büyük	 bir	 israf
değildir,	mecburen	inşa	edilmiştir.	Nihayet	Osmanlı	İmparatorluğu	19.	yüzyılda
büyük	devletlerden	biridir.	Büyük	devletlerden	biri	büyükelçi	teati	edilmesinden
bellidir;	o	 zaman	her	yere	büyükelçi	gitmez,	 sadece	büyük	devletler	 aralarında
büyükelçi	 teati	 ederlerdi.	 Böyle	 bir	 ülkede	 resmî	 yaşayışın	 ve	 protokolün	 dış
dünyaya	uyması	kaçınılmazdı.
Türkiye’de	 batılılaşma	 zorunluydu.	 Bunun	 derecesini	 ananenin	 kuvveti	 ve

aydın	 bürokratların	 Batı’yı	 tanıma	 ve	 bilme	 seviyesi	 tayin	 etti.	 Batı’ya	 karşı
batılılaşma	ile,	batılılaşmanın	cemiyetteki	tahribatına	ise	Batı’yı	tanımakla	karşı
konabileceği	açıktı.	Eğitim	bunu	gerçekleştirebildiği	ölçüde,	başarılı	kadrolar	ve
deneyler	 yaşanmıştır.	 Binaenaleyh,	 bugünün	 Türkiyesi’nde	 eğitim	 en	 önemli
sorun	olarak	ortadadır.
Batı	 eğitimini	 bizdeki	 gibi	 tek	 yolda;	 yani	 geçen	 asırda	Fransa,	 bu	 asırda	 da

Anglosakson	 peronunda	 gerçekleştirirsek	 istenmeyen	 sonuçlar	 elde	 ederiz.
Türkçesi	 bozuk,	 yöneldiği	 kültürü	 de	 faydacı	 amaçlarla	 yarım	yamalak	 edinen
bir	 seçkinler	 grubu	 ortaya	 çıkar.	 Nitekim	 öyle	 olmuştur.	 Batı	 dilleri	 bunların
kökü	olan	Latince	ve	Yunancasız	 öğrenilmiştir.	Bu	 faydacılık	 kendi	 dilimiz	ve
uygarlığımız	 için	 de	 geçerlidir.	 Arapça	 ve	 Farsça	 tetkikleri	 ölmekte,	 eski



Semitistik	 dediğimiz	 klasik	Şark	 dillerinin	 tetkikatına	 gidilmemektedir.	Arapça
yanında	 İbranca	 ve	 Aramca	 gibi	 dilleri	 bilmeyen	 din	 bilginleri	 olabilir	 mi?
Latince,	 Yunanca	 bilmeden	 Batı	 dilleri	 nasıl	 çalışılabilir?	 batıcıyız,	 peki	 Batı
tarihi,	 hukuku	 ve	 sosyal	 bünyesi	 üzerinde	 ciddi	 tetkikler	 yapılıyor	mu?	Ruslar
geçen	 asırda	 Fransızca,	 Almanca,	 İngilizce,	 İtalyanca,	 Latince	 öğrenerek
batılılaşırdı;	 kayda	değer	Avrupa	 tarihleri	 ve	 edebiyat	 tetkikleri	 kaleme	 aldılar.
Paul	 Vinogradov	 gibi	 İngiltere	 tarihi	 tetkikleriyle	 o	 ülkeden	 ödül	 alan	 Ruslar
vardı.	 Aynı	 hassasiyeti	 Japonlar	 gösteriyorlar.	 Türk	 batılılaşması	 ise	 ne	 kadar
yüzeyseldir.	Bu	nedenle	orta	eğitim	kurumlarımızı	bu	 ihtiyaca	yönelik	biçimde
yeniden	planlamalıyız.	Batılılaşma,	Batı’yı	iyi	öğrenerek	yapılır.	Bunun	getirdiği
zenginlikle	 bu	 toplumun	 kendi	 kaynak	 ve	 ananesini	 de	 daha	 iyi	 muhafaza
edeceğine	 şüphe	 yoktur.	 Sathî	 eğitim	 hattındayız	 ve	 maalesef	 sathî	 Türk
aydınları,	sathî	olarak	hayata	devam	ediyoruz.

34	B.	Lewis,	Islam	and	 the	West,	Oxford,	 1993,	 s.	 43;	Ercüment	Kuran,	 “Osmanlı	 İmparatorluğu’nda
İnsan	Hakları	ve	Sadık	Rıfat	Paşa”,	VIII.	Türk	Tarih	Kongresi,	c.	2,	Ankara,	1983,	s.	1452	vd.

35	Azmi	Özcan,	Pan	 İslamizm,	 Osmanlı	 Devleti,	 Hindistan	Müslümanları,	 İstanbul,	 1992,	 s.	 135;	 İ.
Ortaylı,	“Le	Panislamisme	Ottoman	et	le	Califat”,	L’Autre	Islam,	No:	2,	INALCO,	Paris,	1994,	s.	74.

36	B.	Lewis,	The	Political	Language	of	Islam,	Chicago-Londra,	1988.

37	Ami	Ayalon,	Language	and	Change	in	the	Arab	Middle	East,	Oxford	University	Press,	1987.

38	Prosper	Mérimée	 alacaklılarından	 kaçmak	 için,	 ben	 İrlanda’ya	 edebî	 tetkikata	 gittim,	 diyor.	Oysa,
gittiği	falan	yok.	Kapıyı	kilitlemiş,	içeride	oturuyor;	ama	o	arada	da	hakikaten	İrlanda	sagaları	üzerine	bir
kitap	hazırlamış.

39	 J.	 Hammer	 von	 Purgstall,	 Geschichte	 der	 Osmanischen	 Dichtkunst,	 4	 c.,	 Peşte,	 1826.	 Ünlü
Avusturyalı	şarkiyatçı,	Osmanlı	tarihinin	abidevî	sentezini	yaptı;	edebî	çeviriler	ve	Fars	şiirinden	çevirilerle
ebedîleşti.

40	E.	J.	Wilkinson	Gibb,	A	History	of	Ottoman	Poetry,	c.	 I-VI,	Londra,	1900-1909.	Türk	divan	şiirini
ciddi	olarak	ele	alan	ve	çeviren	20.	yüzyıl	İngiliz	şairidir.

41	Âşıkpaşazâde	Derviş	Ahmed	Âşıkî,	Âşık	Paşazâde	Tarihi,	Âli	Bey	neşri,	İstanbul	1332/1916.

42	Mehmed	Neşrî,	Kitâb-ı	Cihân-nümâ,	Neşrî	Tarihi,	I-II,	yay.	Faik	Reşit	Unat-Mehmed	Altay	Köymen,
Ankara,	1949-57.

43	Hoca	Saadeddin,	Tacü’t-Tevârih,	İstanbul,	1279/1862-1280/1863.

44	Karslızâde	Cemaleddin	Mehmed,	Âyine-i	Zürefâ,	İstanbul,	1314	(1898-99).

45	Bursalı	Mehmed	Tahir,	Osmanlı	Müellifleri,	3	c.,	İstanbul,	1339-1340	(1923-24).



VI

Avrupa	ile	Geçmişte	ve	Gelecekte	Siyasî	Bütünleşme

1963	 yılında	 Ankara	 Antlaşması	 ratifiye	 edildiğinde	 ve	 Büyük	 Millet
Meclisi’nin	tasdikine	sunulduğunda	Başbakan	İsmet	İnönü,	kırk	yıl	evvel	Lozan
Antlaşması’nı	ve	müzakerelerini	yürüten	ve	 imzalayan	devlet	adamı	olarak,	bu
oluşumun	büyük	bir	ilerleme	olduğunu,	beşeriyet	tarihi	için	çok	büyük	bir	anlam
ifade	ettiğini,	Avrupa’nın	artık	insanlığın	bin	yıllık	değerlerini	özümsediğini	ve
bizim	de	buna	katılacağımızı	çok	edebî	bir	dille	ifade	etmişti.	Muhtemelen	üslûp
kendisinin	 değildi;	 Dışişleri’nin	 çok	 heveskâr	 bürokratları,	 ki	 bazıları	 artık
rahmete	 kavuşmuştur,	 bunu	 en	 edebî	 biçimde	 kaleme	 almışlardı.	 Ama	 takdir
edersiniz	ki	İsmet	Paşa	önüne	konan	evrakı	kurmaylığından	kalma	alışkanlığıyla
suhen	 be	 suhen	 (kelimesi	 kelimesine)	 tetkik	 etmeden,	 tartmadan	 konuşacak,
demeç	verecek	bir	devlet	adamı	değildi.	Ardından	büyük	bir	kıyamet	kopmuştu;
bu	 kıyamet,	 “Onlar	 ortak,	 biz	 pazar,	 Türkiye	 kapitalist	 cephenin	 pazarı	 ve
hammaddecisi	 durumuna	 geliyor,	 halkımız	 esir	 oluyor!”	 diye	 atılan,	milliyetçi
görünümlü	 sol	 sloganlardı.	 Buna	 karşılık,	 Dışişleri	 çevreleri	 ve	 Planlama’daki
bazı	memurlar	 bunun	kaçınılmaz	olduğunu,	 gelişme	 için	 çok	gerekli	 olduğunu
ileri	 sürüyorlardı	 ve	 ülkede	 âdeta	 böyle	 bir	 birliğin	 içine	 Türkiye	 giriyormuş,
girecekmiş	de	biz	sanki	bu	işe	karar	veremezmişiz	gibi	bir	kavga	başlamıştı.



Güllü	Agop.

“Besa	yahut	Ahde	Vefa”	el	ilanı.



“Besa”da	rol	alan	Osmanlı	Tiyatrosu	sanatçıları.	Kaynak:	Metin	And,	Osmanlı	Tiyatrosu,	Ankara,
1999.

Müteakib	 yıllarda	 heyetler	 geliyordu.	 Bu	 heyetler	 gezilere	 alınıyordu	 ve
1960’ların	Türkiyesi’nde	ne	kadar	 büyük	 farklar	 olduğu	 (gelişmekte	olmamıza
rağmen)	 çok	 açık	 ortaya	 çıkıyordu.	 Her	 şey	 tenkit	 konusuydu;	 nezaket
dolayısıyla	 dinî	 meseleleri	 kimse	 açığa	 vurmuyordu;	 ama	 ben	 çok	 iyi
hatırlıyorum,	çünkü	o	zaman	bu	sayısız	heyetlere	Dışişleri’nin	ve	Basın-Yayın’ın
mihmandarları	 yetişemediği	 için,	 Turizm	 Bakanlığı	 ve	 Dışişleri,	 Mülkiyeli	 ve
ODTÜ’lü	lisan	bilen	gençleri	yardıma	çağırıyordu.
En	büyük	mesele	“İslâm”	ve	“çok	karılılık”	gibi	sorunlardı.	Türklerin	dini	olan

İslâmiyet	ile	Avrupa’nın	nasıl	bağdaşacağı	gibi	konuları	o	zamanki	Ortak	Pazar
Komisyonu’nun	 üyeleri,	 uzmanları,	 ilk	 Altılar’ın	 parlamenterleri	 ciddi	 ciddi
soruyorlardı.	Bunlar	resmen	konuşulmuyordu.	Zaten	cevap	“laiklik”	ti.	Şurası	bir
gerçek;	muhataplar	ülkeyi	 tanımıyorlardı,	 tanımaya	niyetleri	yoktu.	Türkiye	bir
kültürel	 entegrasyondan	 geçmek	 zorundaydı.	 Tarihî	 bir	 konumdaydı,	 bu
kimsenin	ilgisini	çekmiyordu.	Daha	doğrusu	bunu	tartışan	yoktu	ve	Türkiye’nin
aydınları	 bu	 işi	 sadece	 dar	 bir	 gruba	 bırakmışlardı.	 Bu	 tartışmayı,	 o	 devirdeki
zayıf	 tirajlı	 ve	 zayıf	 bünyeli	 birkaç	 İslâmcı	 gazete	 ve	 mecmua	 gündeme
getiriyordu.	 Sol	 kesim	 ekonomik	 entegrasyon	 meselesini	 gayet	 üstü	 kapalı,
gerekli	verilerden	uzak	bir	şekilde	toptancı	bir	görüşle	tartışıyordu:	“Onlar	ortak,
biz	 pazar.”	 Meseleyi	 götürenlerin	 ve	 tartışması	 gereken	 insanların	 bu	 konuda
hiçbir	 endişesi	 yoktu	 ve	 çok	 yanlış	 bir	 dünya	 imajıyla	 bu	 işi	 yürütmeye
çalışıyorlardı.	 Beynelmilel	 ilişkilerin	 değişmez	motifleri	 vardır:	 Bunlardan	 biri
de	 iktidara	 tapmadır.	 İnsan	 ilişkilerinde	de	aslında	bu	böyledir.	1999	Türkiyesi
terörü	 halletmiştir.	 Bu	 küçümsenecek	 bir	 olay	 değildir;	 çünkü	 dünyada	 gerilla
savaşı	dediğimiz	düzensiz	harple	baş	edebilecek	büyük	kuvvet	çok	azdır.46
Türkiye’deki	toplum	militarist	yapılı	olduğu	gibi,	devleti	de	tabu	olarak	görür.

Ulusun	 çoğunluğu	 devlet	 denen	 ilâhî	 menşeden	 gelme	 bir	 kuvvete	 inandığı



içindir	 ki,	 hem	 maddeten	 hem	 manen	 pahalı	 savaşları	 gözünü	 kırpmadan
desteklemektedir.	İkincisi,	şiddet	olarak	1929’u	andırmasa	da,	“kapitalist	içtimaî
nizam”ın	 yeni	 multinasyonal	 şirketlerinin	 dünya	 ekonomisinde	 yarattığı
1995’lerin	 krizini	 Türkiye	 âdeta	 şarkı	 söyleyerek	 geçmiştir.	 Her	 şeye	 rağmen
Türkiye’de	 bürokrasinin	 ve	 toplumsal	 yapının	 bu	 gibi	 krizler	 karşısında	 fazla
tınmaması	 dış	 dünyayı	 etkilemektedir.	 O	 zaman	 1999’un	Avrupası	 Türkiye’ye
başka	türlü	bakmak	ihtiyacını	hissetmiştir.	Bu	nedenle	sınırsız	pazar	kapasitesine
sahip,	sağlam	yapılı	ülke	gözden	uzak	tutulmamaktadır.
İspanya’da,	 Sant	 Andard’da,	 1991’de	 yapılan	 bir	 UNESCO	 toplantısında

(toplantının	 başlığı:	 “Promotion	 of	 Social	 Science	 in	 Europe”;	 “Avrupa’da
Sosyal	 Bilimlerin	 Gelişmesi”)	 içimizde	 Balkanlar,	 Rusya,	 Ukrayna	 gibi
ülkelerden	 gelen	 delegeler,	 bir	 de	 alışılmış	 Avrupalılar	 artı	 İsrail	 ve	 Türkiye
vardı.	 Bu	 toplantıda	 dikkatimi	 iki	 olumsuz	 nokta	 çekmişti.	 Madde	 bir:
“Promotion	 of	 Social	 Science”	 başlığına	 rağmen	 tebliğleri	 dinlediğinizde
Avrupa’da	 gerçek	 anlamda	 bir	 promotion	 olmadığını	 ve	 alışılmış	 anlamdaki
ortalama	Avrupa	entelektüelinin	gerileme	kaydettiğini	görüyordunuz.	Önemli	bir
nokta;	bir	Amerikalı	lise	öğretmeni	ile	bir	Avrupalı	lise	öğretmeninin,	bir	Alman,
Fransız	veya	İtalyan	hatta	İspanyolun	aynı	düzeyde	olmadığını,	normal	Avrupalı
bir	 vatandaşla	 –sokaktaki	 ortalama	 küçük	 burjuvayla–	 bir	 Amerikan	 küçük
burjuvasının	aynı	olmadığını,	Avrupalıların	çok	daha	fazla	gezen,	dünyaya	açık,
duyargaları	 açık	 bir	 toplum	 olduğunu	 hepiniz	 teslim	 edersiniz;	 fakat	 böyle	 bir
toplantıda	artık	eski	Avrupa’nın	öldüğünü	çok	 sarih,	 renkli	bir	 resim	olarak	da
görmüştük.
İkincisi:	 Salonun	 beşte	 biri,	 eski	 Sovyet	 blokundan	 gelen,	 İngilizce	 ve

Fransızca	 bilmeyen	 delegelerle	 doluydu	 ve	 Birleşmiş	 Milletler’in	 çalışma
dillerinden	biri	Rusça	olduğu	halde,	Rusça	 simültane	 tercüme	yoktu.	Beşte	bir
delegeyi	 orada	 âdeta	 söz	 haklarını	 kısıtlayarak,	 UNESCO	 çalışma	 tüzüğüne
aykırı	biçimde	“Amasya	bardağı”	gibi	dizmişlerdi.	Büyük	Avrupa’dan	bahseden
insanlar,	 o	 gelecekteki	 Avrupa’nın	 bilmem	 kaçta	 kaç	 nüfusuna	 şimdiden	 daha
saygısız	 ve	 dışlayıcı	 (belki	 de	 gerçekçi)	 bir	 tavır	 içindeydiler	 ve	 nihayet	 son
nokta,	 son	 gün	 patladı.	 Deus	 ex	 machina,	 sanki	 gökten	 indirilmiş	 gibi,
Britanya’nın	 eski	 Dışişleri	 Bakanı	 Lord	 Owen	 getirildi.	 “El	 Senyor	 Owen”
salonu	 tanımıyordu.	 Bir	 konuşma	 yaptı.	 Herhalde	 adam	 böyle	 koşuşturulup
geldiği	 için	 acele	 konuştu.	 Son	 oturuma	 İspanya’nın	 prensesi	 başkanlık
ediyordu.	Geleceğin	Avrupa	Birliği’ni	 çizdi;	 “Bizim,	bazı	 ülkelere	karşı	 ahlâkî
borçlarımız	var”	dedi.	Kime	karşı?	Çeklere	karşı.	Polonya’ya	karşı,	zamanında
komünizme	 karşı	 korumamışlar,	 Macarlar	 böyle...	 Bunun	 dışında,	 bu	 birliğin



bundan	 sonraki	 üyeleri:	 Bela-Rusya,	 Ukrayna,	 Romanya,	 Bulgaristan;	 hepsini
saydı.47	Rusya’dan	 hiç	 bahsetmedi.	 Suret-i	 katiyyede	 bahsetmedi.	 Türkiye’den
bahsetti:	“Size	açıkça	söyleyebilirim	ki	Türkiye	Avrupa’ya	giremez”	dedi.	Orada
söyledi	 ve	 ondan	 sonra	 indi	 kürsüden	 gitti;	 orada	 bulunan	 Bozkurt	 Güvenç’le
önüne	 çıktık:	 “Böyle	 açık	 söylediğiniz	 için	 çok	 teşekkür	 ederiz,	 çünkü
meslektaşınız	diplomatlar	hep	oyalıyor	bizimkileri”	dedik.	 “Ha	öyle	mi,	 siz	de
İsrail’le	işbirliği	yapın”	dedi.	“Onu	zaten	yapıyoruz,	size	soracak	değiliz”	dedik.
Açıkçası,	bu	dünyanın	problemi	her	daim	kültürel	de	değil	tabii.	Kültürel	olsa,

Avrupa	kültürünün	çok	önemli	kompartımanlarını	inşa	eden	Rusya’yı	bu	şekilde
dışlamazlar,	devamlı	dışlıyorlar.	Ama	sorun	bir	yerde	kültürel,	çünkü	iktisadî	ve
hukukî	bakımdan	bazı	birlik	üyelerinden,	meselâ	Yunanistan’dan	bile	çok	daha
uyumlu	 olan	 bir	 Türkiye’nin	 kültürel,	 tarihî	 bağlar	 dolayısıyla	 dışlanması	 söz
konusu	 olamazdı.	 Bu	 birlik	 bir	 muammadır!	 Büyük	 bir	 gürültü	 ve	 törenle
gidiyor,	 törenler	 realitenin	 önünde	 yürüyor.	 Bunların	 hepsini	 hesaba	 katmamız
gerekiyor.	 Bu	 birliğin	 başında	 Almanya	 yer	 alıyor,	 birleşmeden	 sonra	 80
milyonu	 bulan	 nüfusu	 ve	 diğer	 Avrupa	 ve	 Rusya’daki	 2,5	 milyonu	 bulan
azınlıkları,	 artı	 7,5	milyonluk	Avusturya’sı	 ile;	 çünkü	Avusturya,	Almanya’nın
iktisadî	bakımdan	ayrılmaz	bir	parçasıdır.	Bunu	şunun	için	belirtiyorum:	Hitler,
“Mesut	 bir	 tesadüf,	 annem	 beni	 Almanya	 sınırında	 dünyaya	 getirdi,	 Alman
Avusturya	 büyük	 Alman	 vatanına	 mutlaka	 katılmalıdır,	 iktisadî	 şartlar	 buna
müsaade	etmese	bile”	demiştir;	çünkü	o	zamanki	Avusturya’nın	iktisadî	şartları
Almanya	 ile	 birleşmesi	 için	pek	gerekli	 değildi.	Bugün	 ise,	 siyasî	 ilhaka	 zaten
ihtiyaç	yoktur.	Bunlar	iktisadî	entegrasyon	dolayısıyla	iki	bayrak	altında	yaşayan
bir	 vatan	 haline	 gelmişlerdir.	Ama	 genellikle	Avrupa	Birliği’nin	 içinde	müthiş
iktisadî	 ve	 kültürel	 farklılıklar	 vardır.	 En	 basiti,	 alt	 yapısını,	 komünikasyon	 ve
transportu	sağlayamayan	bir	Yunanistan’la,	bunu	çoktan	temin	eden	İskandinav
ülkeleri,	Norveç	hariç,	Danimarka,	İsveç	ve	Finlandiya	bu	birliğin	içindedir.	Çek
Cumhuriyeti,	 Polonya	 ve	Macaristan	AB’ye	 girdi.	 Polonya’nın	 işsizler	 ordusu
umulan	 sayının	 çok	 üstünde	 İngiltere,	Almanya	 ve	 Fransa’yı	 doldurdu.	 Çekya
Euromoney	 uygulamasını	 geciktiriyor,	 Macaristan’ın	 ise	 uygulamaya	 alınması
geciktiriliyor.	 Romanya	 ve	 Bulgaristan	 yeni	 alındı;	 serbest	 dolaşım	 ve	 diğer
uygulamalar	ince	hesap	konusu	yapılmış	değil	ama,	Almanya’nın	siyasî,	kültürel
nüfuz	alanı	olmaları	gerçeği,	hepsinin	önüne	geçiyor.
Bu	 birliğin	 içinde,	 daha	 tehlikelisi,	 etnik,	 ırkî	 hiçbir	 çatışması,	 problemi

olmayan	ülkelerle,	bunu	derece	derece	yaşayanlar	bir	aradadır.	Belçika	gibi	 iki
temel	unsurun	kansız	çatışmasını,	hem	de	ciddi	ve	onulmaz	biçimde	yaşayan	bir
ülkeyle,	İspanya	gibi	bu	terörist	krizi	nasıl	götüreceği,	çözeceği	belli	olmayanlar



da	bir	yerdedir.	Çok	uzun	bir	zaman	insanlar,	Bask	modelinden	bahsettiler.	Bask
modelini	Türkiye’de	öneren	birkaç	kişiyi	tanıyorum.	Bu	zevatın	ne	İspanya’yı	ne
de	Baskları	tanıdıkları	kanaatinde	değilim;	çünkü	Bask	dediğiniz	adamın	bizdeki
etnik	 çatışma	 ve	 gerilim	modeline	 önerilmesi	 için	 gözden	 geçirilmesi	 gerekir.
Basklar,	 nüfusu	 artmayan,	 eğitimi	 son	derece	yüksek	ve	1920’li,	 hatta	 1910’lu
yıllardan	 itibaren	 İspanya’nın	 sanayi	 bölgesini	 teşkil	 eden	 bir	 gruptur.	 Bugün
dahi	İspanya’da	Bask	demek;	televizyonda,	yayıncılıkta,	show	business’ta,	yeni
gelişen	 sibernetik	 toplum	şartlarında	öncülüğü	olan	 insanlar	demektir.	Kaldı	ki
modelin	her	zaman	çok	iyi	yürümediği	son	olaylardan	da	gene	anlaşılmıştır.
Bütün	 bunlara	 rağmen	 Türkiye’de	 bazı	 grupların	 Avrupa	 meselesini	 ele

aldıklarında	 ne	Avrupa’yı,	 ne	 de	 Türkiye’nin	 iktisadî,	 içtimaî,	 tarihî	 bünyesini
yeterince	 ele	 almadıklarını	 söyleyebiliriz.	Burada	 bütün	mesele	Avrupa’nın	 iyi
incelenmemesine	 dayanmaktadır,	 Avrupa	 iyi	 incelenmelidir.	 Oysa,
üniversitelerinde	 Avrupa	 kültürü	 ve	 toplumları	 hakkındaki	 eğitimi	 sadece
aktarma	 edebiyatçılık	 ve	 gramer	 öğretimine	 dayanan	 bir	 memlekette	 bunun
yapılmadığı	 çok	 açıktır;	 bu	 ülkelerin	 tarihi	 incelenmez,	 bunların	 tarihleri
hakkında	doğru	dürüst	tercüme	bile	yapılmaz,	bu	ülkelerin	hukukî-iktisadî	yapısı
incelenmez.	Bu	iktisadî	yapıların	bizimkiyle	olan	sorunları	da	ele	alınmalıdır.	Bu
ülkelerin	 hukukî	 yapılarını	 hemen	 hemen	 hiç	 bilmeyiz.	 Üniversitelerimizde
Almanca,	 Fransızca,	 İtalyanca	 bilenler	 olduğu	 halde	 bu	 dalları	 inceleyen
uzmanlar	ve	 enstitüler	kurulmamıştır.	Nihayet,	 bu	ülkelerdeki	değişimler	 farklı
kompartımanlarda	 ele	 alınmamaktadır	 ve	meselâ	 Türkiye,	 Protestanlık	 üzerine
en	 gülünç	 bilgilere	 rastlanan	 bir	 yerdir.	 Okul	 kitaplarını	 açıp	 bakınız.	 İncil’i
Luther’in	 çevirdiği	 söyleniyor!	 Luther’e	 gelinceye	 kadar	 İncil	 kaç	 kere
çevrilmiş,	 bundan	 kimsenin	 haberi	 yok	 ve	 asıl	 mesele	 İncil’in	 ilk	 defa	 geç
antikitede	 (yani	 4.-5.	 asırlar)	 yapılan	 tercümelerindeki	 yanlışlıklardır.	 Onları
düzelten	 asıl	 tercümeden,	 Rotterdamlı	 Erasmus’tan	 kimse	 söz	 etmez.	 Nihayet,
Protestanlık	 bu	 memlekette	 ileri,	 açık	 fikirli,	 reforme	 edilmiş	 bir	 din	 olarak
tanıtılır.	Katolikleri	bırakın,	aklı	başında	protestanlar	bile	bu	lâfa	gülerler.	Dinde
reform	 Batı	 dünyasında	 protestanlığın	 tekelinde	 değildir,	 Katolik	 dünyada	 da
reform	daha	eskiden	başlamıştır.	Dolayısıyla	biz	bu	dünyanın	en	önemli	yönleri
üzerinde	de	tam	bir	fikir	sahibi	değiliz.
Birleşmenin	 bazı	 sorunları	 da	 vardır.	 Türkiye	 dinamik	 yapılı	 bir	 toplumdur.

Komşu	olduğumuz	Avrupa	Birliği	toplumlarında	nüfus	artışı	azalıyor:	Bizde	de,
Batı	 Anadolu	 bölgesinde	 o	 derecede	 olmamasına	 rağmen	 nüfus	 artık	 eksi
artıştadır.	Bazı	 bölgelerde	 dengede	 duruyor,	Doğu	Anadolu’da	 da	 çok	 yakında
azalacak;	yani	demografların	ölçüm	ve	öngörüleri	bu	merkezdedir,	ama	şimdilik



sosyologları	 şaşırtan	 bir	 artış	 gözleniyor.	 Her	 şeye	 rağmen	 Doğu	 Avrupa
bölgesinde	 en	 dinamik	 nüfusa	 sahibiz.	 2030’lu	 yıllarda	 Türkiye,	 doğum	 oranı
düşmüş;	fakat	dinamik	bir	genç	nüfusa	sahip	bir	ülke	olacaktır.	Bunun	eğitilmesi
ve	 üretimde	 kullanılması	 başlı	 başına	 bir	 sorundur,	 ama	 bu	 ülkeye	 en	 büyük
üstünlüğü	 sağlayan	 bu	 zenginliktir.	 Altını	 çizelim:	 En	 büyük	 üstünlüğü,
potansiyeli	sağlayan	bu	zenginliktir.	Komşularda	bu	yoktur.	Hiç	kimse	şimdiden
nüfusunun	 üçte	 ikisi	 elli	 yaşın	 üstüne	 çıkmış	 Avusturya	 ile,	 bunun	 benzeri
Macaristan’la	 nasıl	 bir	 birleşmeye	 gidebileceğimizi,	 bu	 birleşmede	 ne	 gibi
fedakârlıklara	 katlanmamız	 gerektiğini	 hesaplamamaktadır.	 Dahası,	 eğer
tasavvurlar	gerçekleşecek	olursa	–ki	Almanya	“Büyük	Reich”	politikasıyla	ister
istemez	 buna	 gitmektedir–	 Romanya	 gibi,	 Ukrayna	 gibi	 AB	 ile	 müzakereleri
devam	 eden	 ülkeler	 birliğe	 alındığına	 göre;	 bizim	 bunlarla	 da	 nasıl	 bir	 arada
yaşayacağımızı	 kimse	 düşünmemektedir.	 İnsanlar	 bazı	 şeyleri	 ezbere
konuşmaktadır;	Doğu	Avrupa	 gibi	 nüfusu	 artmayan,	 yaşlı	 ve	 üretim	 kapasitesi
düşük	 ülkelerle	 bir	 birlik	 içinde	 yaşamayı	 tasavvur	 edemeyiz.	 Türkiye	 bunu
kaldıramaz.	Bu	ne	kültürel	ne	iktisadî	ve	ne	de	üretim	bakımından	mümkündür.
Bu,	Almanya’nın	Orta	ve	Doğu	Avrupa’daki	büyük	etkisi	 ile	 izah	edilecek	ters
bir	gelişmedir.
En	 önemli	 unsur,	 Avrupa	 eğitiminin	 mazideki	 birikimle	 geçinmesidir.

Reprodüksiyon,	 yeniden	 üretim	 denen	 olayın	 burada	 gerilemesidir.	 Genellikle
Avrupa	üniversiteleri,	Birleşik	Amerika	üniversiteleriyle,	bir	kısım	Anglosakson,
Britanya	üniversiteleriyle,	hele	hele	İsrail	ve	Japon	üniversiteleriyle	kıyas	kabul
etmez	 derecede	malî	 sıkıntılar	 içindedir,	 fizikî	 çözüntü	 içindedir;	 problemlerle
karşı	 karşıyadır.	 Genel	 nüfus	 azalmasına	 rağmen,	 üniversitelere	 yeni	 gelen
gençlerin	 sayısı	 artıyor,	 talebeler	 son	 derece	 kalabalıktır.	Öğretim	kadrolarında
da	 sık	 sık	 tensikata	 gidilmekte	 ve	 yerine	 yenileri	 ihdas	 edilmemektedir.	 Şunu
dehşetle	 fark	 edersiniz:	 Avrupa	 bir	 kütüphaneler	 ülkesi	 değildir;	 yani	 Birleşik
Devletler’deki,	 Japonya’daki	 ve	 İsrail’deki	 kütüphane	 hizmetleri,	 kütüphane
kullanımı	 –ki	 enformasyon	 toplumu	 diye	 sık	 sık	 konuşuyoruz–	 buralarda
mümkün	değildir.	Avrupa’nın	büyük	kütüphaneleri	 kitap	müzeleridir.	Tıpkı	 bir
arşiv	 gibidir,	 kitap	 müzelerinde	 insanların	 ve	 hele	 yetişen	 gençliğin	 gerçek
anlamda	 verimli	 araştırma	 alışkanlığı	 elde	 etmesi	mümkün	 değildir.	 Tabiatıyla
arkada	 derin	 kültürel	miras	 vardır,	 anane	 vardır.	Meselâ,	 sekiz	 bin	 talebeli	bir
Germanistik	vardır	Berlin’de,	siz	Türkoloji’de	sekiz	bin	talebe	kayıtlı	olduğunu
düşünebiliyor	 musunuz?	 Korkunç	 bir	 görünümdür!	 Ama	 öte	 yandan,	 Alman
üniversitelerinde	 Germanistik	 bölümünden	 iki	 kişi	 çıksa	 idare	 eder.	 Meselâ,
Germanistik	 okuyan	 bir	 öğrencinin	 veya	 öğrenciler	 kitlesinin	 çok	 fazla	 şey



yapması	gerekli	değildir,	çünkü	bu	bilimin	temel	unsurları	çoktan	atılmıştır;	yani
artık	 ne	Alman	 etimoloji	 lûgatına,	 ne	 diyalektolojiye,	 ne	 edebiyat	 tarihine	 çok
büyük	ölçüde	lüzum	yoktur.	Lûgatlar	ortadadır,	gramerler	tamamlanmıştır,	lehçe
tetkikleri	 yapılmıştır.	Bizim	gibi	 henüz	 dil	 ve	 edebiyat	 tarihini	 inşa	 safhasında
değildirler;	onun	için	durumu	idare	etmektedirler.

İsmet	Paşa	Lozan	Barış	Antlaşması’nı	imzalarken,	24	Temmuz	1923.

Birtakım	 dallarda	 ise	 eğitimdeki	 kalitesizlik	 su	 yüzüne	 çıkmaktadır	 ve	 bunu
maalesef	 çok	 zengin	 yapılı	 İskandinav	 ve	 Alman	 üniversitelerinde	 de	 görmek
mümkündür.	 Lise	 eğitimi	 gittikçe	 kalitesini	 kaybetmektedir	 ve	 bu	 yapıdaki
ülkelerle	bizim	eğitimde	bir	birliğe	doğru	gitmemiz,	bizim	gelişme	planlarımız
ve	 imkânlarımız	 açısından	 mümkün	 görülmemektedir.	 Buna	 karşılık,
Türkiye’nin	 Avrupa	 ile	 entegrasyonunda	 avantajlar	 da	 vardır.	 Bunlardan	 biri
Asya’ya	açılan,	bir	sanayi	patlamasına	giden	Türkiye’nin	hem	Ortadoğu’da,	hem
de	Avrupa’da	çok	kolay	bir	pazar	yaratabileceği,	yarattığı	bu	pazarın	yanında	da
birtakım	 hammadde	 ve	 emek	 unsurlarını,	 kalifiye	 unsurları	 birleştirebileceği
gerçeğidir.	 Yalnız	 bu	 keyfiyetin	 hiç	 şüphe	 yok	 ki	 sanayiciler	 ve	 işadamları
tarafından	çok	ince	bir	şekilde	hesaplanması	lâzımdır.	Oysa	Türk	sanayii	bu	gibi
konularda	 araştırma	yapmaz,	 plan-program	bilmez	ve	vizyonu	yoktur;	 yani	 bir
memlekette,	bir	zümrenin	şu	saçmalığa	hakkı	yoktur:	Bir	politikacının	arkasına
takılırlar	evvelâ,	“Biz	girelim	Gümrük	Birliği’ne”	diye	gürültü	yaparlar.	Avrupa
ile	pazarlık	gücünü	kaybedersin,	girdikten	sonra	da,	“Biz	neleri	kaybettik!”	diye
sızlanmaya	başlarsın.	Bunu	meselâ	oyuncakçılar	yaptılar,	tekstil	sanayiinde	aynı
şikâyetleri	duyuyorsunuz.	Peki	ama,	kendi	zamansız	ve	belirsiz	taleplerinizle	ve
gürültünüzle	pazarlık	gücünü	kaybederek	bir	ülkeyi	bir	yere	götürüyorsunuz	ve
ondan	 sonra	 sızlanmaya	 başlıyorsunuz.	 Bu	 ciddi	 bir	 tutum	 değildir.	 Böyle	 bir
dönemecin	 içinde	 Türkiye	 sanayiinin	 her	 şeyden	 evvel	 hesap-kitap	 yapması,



vizyon	geliştirmesi,	araştırma	yapması	gerekir	ki	bu	bizde	noksandır.
Bundan	başka,	siyasî	ve	kültürel	literatürümüzde	bir	unsur	daha	vardır:	Avrupa

ile	tarihte	görmediğimiz	bir	yere	adım	atacağımız	üzerinde	konuşulmaktadır.	Bu
çok	yanlıştır.	İşte	bunun	üzerinde	durmak	istiyoruz.	Türkiye	Avrupa’ya	ilk	defa
yanaşmıyor.	 Türkiye	 Avrupa	 ile	 ilk	 defa	 bir	 macera	 yaşamıyor.	 Türkiye’nin
dokuz	yüz	yıllık	tarihi	Avrupa	ile	beraberdir;	bunu	kimse	unutmasın.	Ülkemizin
adını	da	“Turchia	veya	Turcmenia”	diye	Avrupalı	İtalyanlar	koymuştur.	İlk	ticarî
organizasyonlarımız	 Avrupa	 ile	 olan	 yakınlaşma	 sayesindedir.	 Devlet
teşkilâtımızda	ve	askerî	yapımızda	ister	istemez	Avrupa’ya	reaksiyon,	etki-tepki
şeklinde	 biçimlenmeler	 meydana	 gelmiştir	 ve	 Türkiye	 demek	 zaten	 “Avrupa
dünyasının	 ortasındaki	 İslâm”	 demektir;	 yani	 Türkiye’nin	 dokuz	 yüz	 senelik
tarihî	yolculuğu	budur.	Kendini	ona	göre	yenilemiştir,	ona	göre	şekillenmiştir	ve
bunun	son	yüz	elli	senesinde	de	Türkiye,	Avrupa’nın	üyesidir.	Herkesin	bildiği
gibi	Kırım	Savaşı’na	Avrupalılar	gelmişlerdir,	imparatorluğu	kuzeydeki	düşmana
karşı	 savunmak	 için	 bizimle	 birlikte	 savaşmış,	 ölmüşlerdir.	 Bu	 tabii,	 bir	 ruhî
yakınlık	da	meydana	getirmiştir.	Kırım	Savaşı’ndan	söz	ediyorum.	Bir	sürü	genç
İtalyan	 -	 Piemonte’li,	 Fransız,	 İngiliz	 geliyor	 gemilerle,	 gidiyor	 Kırım’a	 ve
dönmüyor	 bir	 daha,	 veyahut	 sakat	 olarak	 dönüyor.	 Bu	 da	 tabii	 insanların
gönlünde	“gâvur”a	karşı	bir	yumuşama	meydana	getirmiştir	ve	onun	arkasından
o	 dünya	 ile	 hukukî-kültürel	 bir	 bütünlüğe	 gitmişizdir.	Daha	 da	 önemlisi,	 1856
Paris	Antlaşması’nda	oluşan	Avrupa	Konserti’nden	beri	biz	o	dünyanın	hukuken
bir	üyesiyiz.	Önemli	bir	şeydir	ve	1699	Karlofça	Antlaşması’ndan	beri	de	biz	o
dünyanın	 diplomatik	 normlarına,	 devletlerarası	 ilişkilerine,	 sırf	 diplomatik
düzeyde	 değil,	 ticaret	 ve	 seyrüsefer	 konusundaki	 normlarına	 da	 kendimizi
uyumlamışız	 ki	 bu	 çok	 uzun	 ve	 önemli	 bir	 gelişmedir.	 Ama	 bu	 keyfiyet
imparatorluğun	parçalanmasını	ve	Balkanlaştırma	olayını	önlememiştir.
Çünkü	hepinizin	bildiği	gibi	1699	Karlofça	Antlaşması	 temelde	Hıristiyan	ve

Müslüman	 devletler	 arasında	 değil,	 Hugo	 Grotius’un	 Westphalia
Antlaşması’ndaki	Romanist	 hukuk	 prensiplerini	 kabul	 eden	 bir	 camia	 arasında
varılmış	bir	antlaşmadır;	yani	orada	Grotius’un	normları	Hıristiyan	veya	İslâmî
değil,	 doğrudan	 doğruya	 Roma	 hukukunun	 laik	 prensipleridir	 ve	 bunların
etrafındaki	 üniversal	 prensipler,	 müesseseler,	 uzlaşmalar	 sistemi	 yürürlüğe
girmiştir	 ve	 o	 andan	 itibaren	 de	 Türklerin	 imparatorluğu	 Avrupalılarla	 bir
karşılıklı	 müesseseleşme	 içindedir	 ki,	 bu	 çok	 önemlidir;	 ilişki	 değil,
müesseseleşme	söz	konusudur.	İlk	defadır	ki	tek	taraflı	verilen	ahitnameler	artık
bir	muahede	halini	almakta,	bir	akit	fikriyle	kaleme	alınmaktadır.	İlk	defadır	ki
bu	 memlekete	 gelen	 diplomat	 ve	 tüccarlar	 tek	 taraflı	 inayetle	 değil;	 karşılıklı



akde	 dayanan	 bir	 eylemle	 burada	 bulunmaktadırlar.	 Tüccarın	 malı	 ve	 ticarî
güvenliği	bir	anlaşma,	bir	kontrat	altındadır.	Diplomatın	nasıl	yaşayacağı,	nerede
oturacağı,	 ne	 yiyeceği	 ve	 ne	 gibi	 muafiyetleri	 olacağı	 bir	 ticarî	 akit	 konusu
haline	 gelmektedir.	 Bu	 önemli	 açılımdır	 ve	 18.	 asırdan	 itibaren	 bu	 memleket
hukuken	 bu	 birliğin	 içindedir	 ve	 Türkiye’nin	 Avrupa	 ile	 bir	 birlik	 içinde
bulunması	fikri	de	yeni	bir	olay	değildir,	ta	Rönesans’tan	beri	tartışılmaktadır.
Rönesans’tan	 beri	 Avrupa	 düşüncesi,	 “Türkleri	 bu	 birliğin	 içine	 alalım	 mı,

almayalım	 mı,	 alırsak	 nereye	 koyalım?”	 motifi	 etrafında	 dönmektedir.	 Öyle
projeler	 vardır	 ki	 Papalıkla	 Türk	 sultanını	 bu	 birliğin	 birlikte	 başkanı	 olarak
tayin	etmektedir,	bu	çok	önemli	bir	keyfiyet.	Sulhun	temini	için	bunu	16.	asrın
düşüncesinde	 dahi	 görmek	 mümkündür.	 Gelişmelere	 bir	 başka	 yönden	 de
bakmak	durumundayız.	Türkiye	19.	yüzyılda	yaptığı	hukuk	 reformlarıyla;	yani
önce	ticaret	sahasında,	bilahare	idare	hukuku	dediğimiz	külliyat	içerisinde	ve	dış
ilişkilerde	 de	 devletler	 hukuku	 alanında	 yaptığı	 reformlarla	 Avrupa’ya
yanaşmıştır,	 aslında	 Romanist	 sistemin	 içine	 girmiştir	 ve	 1926’da	 Medenî
Kanun’un	 kabulüyle	 Türk	 hukuk	 sisteminin	 Romanizasyon	 süreci
tamamlanmıştır.	 1970’lere	 kadar	 Türkiye,	 meselâ	 Yunanistan’dan	 daha	 çok
Romanize	 olmuştu	 ve	 Avrupa	 hukukunun	 içindeydi,	 eğer	 Papandreu’nun	 çok
gürültü	 koparan	 reformları	 olmasa	 idi	 (o	 dönemde	 mecburen	 Avrupa’ya	 da
girmişlerdi)	bu	fark	el’an	devam	edecekti.	Bununla	birlikte	Türkiye’nin	toplum
hayatında	daha	 açık	ve	Batı’ya	yönelik	bir	 ideolojiyi	 benimsemesi,	 dolayısıyla
da	bir	yakınlaşma	söz	konusudur;	ama	şunu	da	unutmamak	gerekir	ki	İskandinav
ve	Germen	ülkeleriyle	bizim	istenen	ölçüde	bir	uyuma	girmemiz	asla	mümkün
değildir,	bunun	üzerinde	insanların	düşünmesi	lâzım;	çünkü	bugün	İskandinavlar
etnik	 sorunları	 olmayan	 bir	 ülkeler	 bütünü	 durumundadır;	 yani	 bunlar	 eski
bildiğimiz	Vikinglerdir.	Eski	krallık	parçalandıktan	sonra	Macaristan	için	böyle
bir	şey	söz	konusu	değildir,	Çekler	için	değildir,	Polonyalılar	için	değildir;	fakat
özellikle	İskandinav	ülkeleri	ve	Macaristan	beynelmilel	platformda	azınlıklar	ve
etnik	 problemler	 sorununu	 en	 çok	 öne	 çıkaran	 devletlerdir;	 çünkü	 kendilerinin
böyle	 bir	 problemi	 yoktur.	 Rahatça	 bunun	 şampiyonluğunu	 yapıyorlar	 ve
hassaten	İskandinav	ülkeleri	bu	konuda	çok	aşırı	bir	yorumla	öncülük	elde	etmek
istiyorlar.	 Oysa	 kendileri	 de	 bu	 alanda	 bazı	 sorunlarını	 çözemediler.
Danimarkalılara	 “Doğu	Frizyalılarla	 sorununuz	nedir?”	diye	 sorarsanız,	 soruyu
hasıraltı	ediyor	ve	ondan	sonra	Güney	Amerika’dan,	Güneydoğu	Asya’ya	kadar
her	yerdeki	etnik	problemleri	en	çok	gündeme	getiren	ülke	rolüne	devam	ediyor.
Bunların	 yanı	 başında,	 bu	 ülkelerdeki	 hukukî	 yapıya,	 Aile	 Hukuku’ndaki

değişmelere	ne	Batı	Avrupa,	ne	Güney	Avrupa	ülkelerinin	ne	de	Türkiye’nin	ilk



anda	uyum	sağlaması	mümkündür.	Öte	taraftan	şurası	çok	açıktır	ki	karşımızdaki
Avrupa	 dünyası	 henüz	 bir	 dünya	 değildir.	 Binaenaleyh	 bir	 birliğe	 girerken
bunları	da	hesaba	katmak	durumundayız.	Bu	dünyanın	içinde	henüz	malî	birlik
sağlanamamıştır.	 Maastricht’in	 öngördüğü	 müstakil	 müşterek	 bir	 Merkez
Bankası,	 Maastricht’in	 öngördüğü	 bölgeler	 arasında	 himayenin	 tamamen
kalkması	 ve	 sektörlerin	 tamamen	 serbest	 ticaret	 kurallarına	 açık	 bir	 şekilde
yaşaması	sorunu	çözülebilecek	gibi	değildir.
Bugünkü	 İspanya’nın,	bugünkü	Fransa’nın,	bugünkü	 İtalya’nın	ziraî	 alandaki

sorunlarıyla,	talepleriyle	Maastricht	bünyesinin	bağdaşması	mümkün	değildir	ve
inşallah	da	olmaz!	Yani	siz	bütün	bir	zeytin	üretiminin	ve	buna	bağlı	sanayinin
çöktüğü	bir	İspanya	ve	İtalya	düşünün,	bunu	onlar	değil	ben	bile	tasavvur	etmek
istemiyorum;	yani	bu	dünyanın	bir	rengi,	bir	lezzeti	kaybolur.	Meselâ,	gene	aynı
şekilde	Yunanistan	gibi	henüz	ekonomisini	denkleştirememiş,	kamu	masraflarını
ayarlayamamış,	 enflasyonist	 politikaların	 baskılarını	 ortadan	 kaldıramamış	 bir
ülkenin	 Portekiz’le	 birlikte	 Maastricht	 bünyesinde	 velev	 bulunsalar	 dahi
yaşamaları	mümkün	değildir.	Nitekim	aynı	 şey	 İngiltere	 için	de	geçerli	olduğu
için	 “Bu	 yürümeyecek”	 dendi	 ve	 girilmedi.	 O	 zaman	 ortada	 şöyle	 bir	 sorun
vardır:	Aslında	tarihî	bakımdan	geç	antikiteden	beri	oluşan	bir	Avrupa	vardır	ve
bu	 Avrupa’nın	 oluşmasında	 iki	 önemli	 heyet,	 iki	 unsur	 söz	 konusudur:	 Birisi
doğrudan	 doğruya	 Papalıktır;	 çünkü	 o	 zaman	 tamamen	 Katolik	 bir	 Avrupa
dünyası	söz	konusuydu;	ikincisi,	İspanya’nın	kuzeyinden	başlayan	Charlemagne
imparatorluğuydu.	 Çünkü	 Avrupa’nın	 güneyi	 Endülüslü	 Arapların	 elindeydi.
İmparatorluk	İtalya’nın,	Fransa’nın,	bugünkü	Almanya’nın,	Macaristan’a	kadar,
bütün	 Polonya’ya	 kadar,	 bütün	 Bohemya	 arazisinin	 kontrolünü	 elinde	 tutuyor,
belirli	bir	hiyerarşiyle	idareyi	kuruyordu	ve	bu	dünyadaki	anlaşma	dili	Roma’nın
mirası	olan	Latince	 idi.	Zira	Roma	İmparatorluğu’nun	Asya	kesiminde	Latince
yaşamamıştır;	 Yunanca	 yaşar.	 Hellenizm	 ortak	 anlaşma	 görevini	 yüklenmiştir;
ama	tabii	Hellenizmin	yanında	öbür	eski	kültürler	çok	kuvvetli	olduğu	için	Sami
diller,	 Sami	 kültürler	 ve	 Ermenice	 gibi	 Aryen	 diller,	 Aryen	 kültürler	 de
yaşıyordu.	 Hellenizm	 ortak	 anlaşma	 dili	 olmanın	 ötesinde	 yoğunluk	 olarak	 o
derecede	 hâkim	 bir	 unsur	 değildi.	 Halbuki	 Avrupa’nın	 bu	 kesiminde	 kabile
yaşamında	 barbarlığın	 üstünde	 Latinler	 büyük	 bir	 kültürel	 birleştiricilik	 rolü
oynamıştır;	 yani	 daha	 doğrusu	 bu	 kavimler	 Roma’nın	 fetihleri	 sayesinde	 tarih
sahnesine	 çıkmıştır;	 ondan	 evvelki	 tarihleri	 kayıtlı	 değildir.	 Açık	 bir	 şeydir	 ki
hukukî	 yapıları	 bununla	 oluşmuştur	 ve	 dinlerini	 tabii	 bu	 medeniyete
borçludurlar.	Bu	birlik	dolayısıyla	bir	Avrupa’dan	zaten	söz	etmek	mümkündür
ve	bu	Avrupa	değişik	zamanlarda	ortaya	çıkmıştır.	İlk	defa	1956	ve	1960’la;	yani



Ade-
nauer	ve	Charles	de	Gaulle’ün	bir	araya	gelmesiyle	değil,	değişik	zamanlarda	bu
birlikten	 söz	 etmek	 mümkündür;	 bunun	 ideolojisi	 de	 mühim	 değildir.	 Fransız
İhtilâli’nden	 sonra	 Napolyon	 Avrupa’yı	 birleştirmek	 istemiş,	 kısmen	 de
birleştirmiştir;	 yani	 bir	 Avrupa	 medeniyeti	 safhası	 kurmuştur.	 Ondan	 evvelki
Avrupa	 neydi?	 Ondan	 evvelki	 Avrupa,	 Fransa’nın	 Avrupası	 idi.	 Voltaire	 XIV.
Louis	Asrı	adlı	eserinde	çok	açık	şekilde	söylüyor:	“Bundan	sonra	bütün	Avrupa
Fransız	medeniyetini	takip	edecek.”48
Öyle	oldu;	çünkü	okumuş	insanlar	Fransızcayı	kendi	dillerinden	iyi	biliyorlar.

Prusya	 Kralı	 Friedrich’in	 Almancası	 son	 derece	 berbattır.	 Almanların	 kralı
olduğu	 halde,	meselâ	 askerlerin	 karşısına	 çıkıp	 sert	 direktifler	 vermek	 dışında
bütün	 yazdıkları	 Fransızcadır.	Meselâ	Alman	 İmparatoru	Şarlken	 (V.	Karl)	 hiç
Almanca	bilmiyor;	Saksonya	elektörü	Friedrich,	onun	uzaktan	dayısıdır,	amca-
dayı	 arasında	 hiç	Almanca	 yok.	 İspanyolcası	 çok	 iyi,	 Fransızcası	 çok	 iyi	 ve	 o
zamanki	 Avrupa’nın	 dilleri	 bunlar,	 zaten	 o	 dönemin	 İspanyası	 bir	 kültürel
birleştirme	rolü	oynuyor,	ondan	sonra	Fransa	bunu	ele	alıyor.
Napolyon’un	 getirdiği	 bir	 Avrupa	 fikri	 var	 ve	 bir	 Avrupa	 oluşumu	 var;

Napolyon	öldü,	o	kuvvet	dağıldı;	ama	bu	fikir	ölmedi,	kıyafetine	modasına	kadar
devam	 etti	 ve	 Avrupa	 Birliği’nden	 söz	 eden	 ve	 bunu	 kısmen	 gerçekleştiren
ilginçtir,	Nazilerdir.	Fransa	ile	Almanya’nın	ilk	birliği	de	Gaulle	ile	Adenauer’ın
değildir,	 Hitler’le	 Mareşal	 Pétain’indir.	 Yani	 çok	 açık	 bir	 şekilde	 Fransa	 ve
Almanya’nın	 bir	 Avrupa’nın,	 Charlemagne’ın	 çocukları	 oldukları,	 onlara
yabancı	bünyenin,	Anglosakson	maymunlar	olduğu	(“ada	maymunları”	derlerdi
onlara),	 bu	 birliğin	 içinde	 Latinlerin	 de	 İtalyanlar	 dolayısıyla	 yerini	 aldığı,
Slavların	 tıpkı	 bugün	 itiraf	 etmeden	 söylendiği	 gibi	 geri	 ve	 aşağılık	 ırklar
olduğu,	 madenlerde	 çalışmaları	 gerektiği	 de	 o	 zaman	 ifade	 ediliyordu	 ve	 bu
tarafı	 bizde	 hiç	 öğretilmez;	 hiçbir	 zaman	 ele	 alınmaz.	 Hitler	 Devrindeki
Avrupa’nın;	yani	Fransa	ve	Almanya	ile	bu	Benelüks	dediğimiz	bölgenin	Avrupa
düşüncesinde	 bugünkü	 Avrupa	 Birliği’nin	 beceremediği	 kadar	 önemli	 işleri
vardır.	 Bunlardan	 biri,	 muhasebe	 sistemlerinin	 aynîleştirilmesidir;	 yani	 Alman
işgali	Fransa’ya	mütekâmil	ve	standardize	edilmiş	bir	muhasebe	ve	bütçe	sistemi
bırakarak	 gitmiştir,	 bunu	 bugün	 daha	 yapmaya	 çalışıyorlar	 ama,	 şimdi	 asrın
icabından	 olarak	 Amerikan	 işletme	 yöntemleri	 hâkim.	 Bu	 yöntemleri	 de	 çok
ustalıkla	getirebildikleri	şüphelidir.
Birtakım	teknik	konularda	işbirliği	ve	ideoloji	süratle	geliştirilmiştir;	Avrupa’yı

Bolşevizm’den	korumak	başta	gelir.	Çünkü	Bolşevizm	iptidaî	Slavlıkla	(!)	aynı
gösterilmiştir,	 dolayısıyla	 onun	 karşısındaki	 ideolojiye	 dayanan,	 ortak	 üretime



dayanan,	 ortak	 işletme	 metotlarıyla	 tekâmül	 ettirilen	 ortak	 tarih	 ve	 ideolojiye
dayanan	bir	Avrupalılık	o	zaman	da	söz	konusudur.	Faşistler	de	bunu	yapıyor	ve
nihayet	1950’lerden	sonra	bunu	o	zamanki	bildiğimiz	soğuk	savaş	şartları	içinde
kendisine	 hür	 Avrupa	 diyen	 grup	 yapıyor,	 bunun	 öncüleri	 de	 sosyal	 demokrat
partilerden	 önce	 muhafazakâr	 partilerdir;	 yani	 Adenauer,	 de	 Gaulle	 ve
İtalya’daki	 Hıristiyan	 Demokratlardır,	 işin	 öncülüğünü	 onlar	 yapmışlar,	 onlar
götürmüşlerdir	 ve	 çok	 önemli	 birtakım	 hususlar	 o	 zaman	 halledilmiştir.	 Ama
bunun	dışında	getirilen	teklifler,	bazen	havanda	su	dövmek	kabilindendir.
Meselâ	 bir	 örnek	 verelim:	 Avrupa’nın	 bir	 kültürel	 ilmî	 birlik	 olduğu,

çocukların	 aynı	 dünyada	 eğitileceği	 gibi	 bir	 zehaba	 kapıldılar	 ve	 biliyorsunuz
“Erasmus	Programı”nı	 geliştirdiler.	 Son	derece	büyük	bir	 hayal	 bu;	meselâ	 bir
Alman	genci	önce	Nürnberg’de,	Köln’de	vs	eğitime	başlayacak,	oradan	ortaçağ
talebeleri	 gibi	 (hani	 “her	 şeyimi	 yanımda	 taşıyorum”,	 “Omnea	 mea	 mecum
porta”	 deyip,	 her	 an,	 bir	 kat	 çamaşır,	 cübbe	 ve	 lûgatiyle	 gezen	 talebeler	 gibi)
Viyana’ya	gidecek,	Viyana’dan	Roma’ya	sarkacak,	ondan	sonra	dönecek	Paris’te
okuyacak;	nihayet	Rotterdam’dan	mezun	olacak.	Tabii	Avrupalı	olarak...	Bütün
Avrupa	onun	vatanı,	bütün	dilleri	biliyor.	Bu,	hayalî	bir	öğrenci	olarak	kalır.	Bu
program	 hiç	 yürümüyor;	 öyle	 istemekle	 olmuyor,	 bunun	 için	 çok	 ciddi
programlar	 lâzım,	 rafine	 bir	 üniversite	 sistemi	 lâzım,	 rafine	 bir	 kütüphanecilik
lâzım,	rafine	bir	altyapı	kurmak	lâzım	ve	eski	Avrupa	liseleri	lâzım...
Şurası	 bir	 gerçek:	 1899’un	 Fransası	 dünyaya	 hükmediyordu.	 O	 zamanki

Fransa’nın	 düşünürleri,	 matematikçileri	 her	 yerde	 takip	 ediliyordu.	 Bugünkü
Fransa,	 aynı	 rol	 ve	 yoğunluğa	 sahip	 değil.	 Bugünkü	 Almanya	 düzgün	 bir
endüstri	 yürütebiliyor;	 ama	 artık	 o	 bir	 asır	 evvelinin	 mühendisler,	 mucidler,
yaratıcılar	sanayii	değil.	Bu	sadece	iyi,	belirli	standardı	tutturan	bir	sanayi	ve	yüz
sene	 sonra	 ne	 olacağını	 bilmiyorsunuz.	 Devrimiz	 madem	 enformatik
toplumuymuş,	madem	bilgisayar	çağıymış	kim	üretiyor	bu	kadar	şeyi?	Herhalde
Fransızlar,	 Almanlar	 ve	 İtalyanlar	 değil,	 çok	 açık	 bir	 şey.	 Artık	 teknolojik
bakımdan	öncü	değil,	izleyici	toplumlarla	karşı	karşıyayız.	Bu	izleyici	toplumla
iktisadî	 alışverişimiz	 ön	 plandadır;	 yani	 en	 büyük	 partnerimiz	 Almanya’dır.
Ardından	 Amerika,	 İtalya	 geliyor.	 Şüphesiz	 ki	 Türkiye’nin	 hiçbir	 şekilde	 bu
birliğin	 dışında	 kalması,	 bilhassa	 iktisadî	 bakımdan	 düşünülemez.	 İktisadî
bakımdan	 iç	 içe	 olduğumuz	 bir	 bünye	 ile	 hukukî	 bakımdan	 da	 kendimizi
devamlı	 uyum	 içinde	 tutmak	 zorundayız.	Bu,	Türkiye’nin	bugün	 için	 zayıf	 bir
tarafı;	yani	Avrupa	hukukunu	bilmiyoruz;	ama	öğreneceğiz.	Öte	yandan	kültürel
açıdan	bazı	şeylere	dikkat	etmemiz	gerekir.	Bünyesine	girmek	istediğimiz	dünya
eğitimde	gerilemektedir,	hatta	artık	geridir.	Tabii	bir	üçüncü	dünya	ülkesi,	yani



UNESCO’nun	 yardım	 programlarına	 ihtiyacı	 olan	 bir	 ülke	 ve	 dünya	 bölümü
değildir;	 ama	 bu	 toplum	 kendisini	 üretememektedir.	 Yani	 bunların	 hem
Amerika’da	ve	İsrail’de	olduğu	gibi	genç	nüfusu	yoktur,	hem	de	genç	nüfusunu
en	iyi	şekilde	eğitememektedir.	Bu	bakımdan,	hassaten	bu	noktada,	Türkiye’nin
kendisini	bu	dünyadan	uzak	tutması,	başka	yönlere	bakması,	başka	programları
takip	etmesi	gerekir.
Maalesef	kendini	üretemeyen	bu	dünya,	gençliğine	de	 sahip	çıkamamaktadır,

bizim	için	en	önemli	hususlardan	birisi	zannediyorum	budur.	Bunun	dışında	bazı
noktalarda	 Türkiye	 bu	 ülkelerin	 teknolojik	 olarak	 gerisinde	 olduğu	 gibi
bazılarının	 da	 önündedir	 ve	 önüne	 geçeceği	 de	 tartışılmaz.	 Şunu	 herkes	 çok
açıkça	 söyler	 ve	 bilir:	 Bugün	 bu	 memleketteki	 mühendislik	 birçok	 Avrupa
ülkesinin	 önündedir,	 buradaki	 mühendisin	 yaratıcı	 kapasitesi,	 örgütlenmesi	 ve
icraatı	 birçok	 Avrupa	 ülkesinin	 önündedir,	 bunun	 örnekleri	 bilinmektedir.	 Bu
meselâ	 tıp	 için	 de	 böyledir;	 “Hastaneye	 gittim	 de	 ameliyat	 olurken	 mikrop
kaptım,	az	kalsın	ölüyordum”	gibi	şikâyetlerde	bulunmayalım,	bu	memleketteki
belirgin	 araştırmalar	 ve	 uzman	 yetiştirme	 kapasitesi,	 öğrenimi	 ve	 akademik
kadrolar	 yönünden	 öndedir.	 Bu	 ülkede	 birtakım	 dallarda,	 ziraî	 teknolojide
atılımlar	yapılmaktadır,	bu	çok	önemli	bir	yapısal	zenginliktir	Türkiye	için.	Ama
hiç	 şüphesiz	 çok	 geri	 olduğumuz	 dallar	 da	 vardır.	 Bunların	 en	 başında	 –bir
Avrupa	 bünyesine	 intibak	 etmek	 istiyorsak	 bizim	 bu	 dallardan	 söz	 etmemiz
gerekiyor–	hukuk,	filoloji	ve	tarih	gelir.	Maalesef	zamanımızın	Türk	toplumu	ve
Türk	 entelijensiyası,	 bu	 dallarda	 Avrupa’ya	 entegre	 olup	 da	 onlarla	 yarışacak
kapasitede	 değildir.	 Açığı	 süratle	 kapatmamız	 gerekiyor	 ve	 bu	 kapanabilir.
Bunlar	 nasıl	 gerçekleşebilecektir,	 bunların	 üzerinde	 durulması	 herhalde	 en
önemli	unsuru	meydana	getirmektedir.
Bütün	bunların	dışında	bir	konunun	önemine	işaret	etmek	istiyorum.	Çok	uzun

bir	 zamandır,	 “Türklerin	 Müslüman	 olduğu,	 Avrupa’nın	 o	 yüzden	 Türkleri
dışladığı”	 gibi	 sloganlar	 tekrarlanagelir.	 Bu	 sloganlar	 özellikle	 Avrupa’yı
tanımayan	muhafazakâr	çevrelerde	tekrarlanageldiği	için	bıktırmaya	başlamıştır.
Bilir	bilmez	her	şeyde	Türk	düşmanlığı	aranması	sağlıklı	düşünmeyi	de	önlüyor.
Şimdi	 gerçek	 ne	 budur,	 ne	 de	 öbürüdür.	 Gerçek	 ikisinin	 ortasındadır.	 Tarihi
itibariyle	 Avrupa	 dünyasının	 tanıdığı	 Müslüman	 kuvvet	 ve	 Müslüman	 dünya
Türklerdir;	çünkü	İspanya’daki	Endülüs	hâkimiyeti	uzak	mazide	kaldı;	toplumun
millî	devlet	şuuruna	ulaştığı	safhada	İspanya	çoktan	Araplardan	ve	Yahudilerden
arındırılmıştı;	 ama	 tam	o	çağda	Avrupa’nın	ortalarına	kadar	giden,	devamlı	bir
tehdit	oluşturan	ve	o	dünyada	oturakalan	Osmanlılardır,	Türklerdir.	Dolayısıyla
Türk	İslâmlığı	dediğimiz	zaman	Avrupa’nın	gözünde	militan,	fetihçi,	kavgacı	bir



İslâm	 canlanmaktadır;	 yani	 İranlı	 dediğiniz	 zaman	 görüntü,	 nefis	 İran	 şiiri
çevirileridir,	Hayyam’dır.	Araplar	dediğiniz	zaman	da	geometridir,	matematiktir
vs…	Ortaçağın	Binbir	Gece	Masalları	ve	Kur’an	bilinmektedir.	Arapça	hoş	bir
dildir.	 Avrupa	 oryantalizmi	 bir	 nebze	 olsun	 bu	 insanları	 tanıtmıştır,	 olumsuz
yönleri	de	çok	fazla	kimseyi	rahatsız	etmez.	Deve,	harem	gibi	imajlar	basit	halk
için	 hoştur;	 fakat	 Türk	 demek	 başka	 bir	 şeydir	 ve	 bu	 militan	 davranışlı,	 bu
fetihçi,	 bu	 yıkıcı	 (!)	 ama	 aynı	 zamanda	 bu	 idareci,	 kalıcı	 zümre	 Avrupa’nın
imajından	kolay	kolay	silinmez,	bu	konuların	ele	alınması	hiçbir	şekilde	basit	bir
milliyetçilik	 ve	 xénophobie	 (yabancı	 düşmanlığı)	 değildir,	 bu	 açık	 bir
problemdir,	bunun	üzerinde	durmak	lâzım.	Bu	dönemin	bıraktığı	bir	miras	var	ki
bu	Avrupa’yı	meşgul	 etmektedir,	 yani	 Tuna	 ve	 bir	 Bosna	 vardır,	 Balkanlar’da
Arnavutluk	 vardır,	 Bulgaristan’da	 önemli	 bir	 Türk	 ve	Müslüman	 nüfus	 vardır.
Her	zaman	için	kendimizi	başkasının	yerine	koyarak	düşünmeliyiz;	yani	Bulgar
devlet	 adamı	 olsak,	 Bulgar	 profesör	 olsak	 bu	 sorunlara	 nasıl	 bakarız?	 Bu	 çok
önemli;	 bir	 milyon	 Türk	 var	 Bulgaristan’da	 ve	 bu	 Türklerin	 öyle	 sizinle
bütünleşmeye,	 karışmaya	 falan	 da	 pek	 niyetleri	 yok.	 Hâlâ	 evlenirken,	 kız	 alıp
verirken	 düşünüyorlar,	 çok	 az	 karma	 evlilik	 var.	 Meselâ:	 Aynı	 İstanbul’daki
Rumlarda	olduğu	gibi	eski	imparatorlukta	yaşıyorlar,	kendilerine	göre	sloganları
var.	Bosna	aynı.	Meselâ,	çok	önemli	bir	keyfiyet:	Laiklik	gelmiş,	Bosnalılıktan
vazgeçmemiş.	 Aynı	 dili	 konuşuyorlar	 Sırpla,	 ama	 ruh	 ve	 yapıları	 tamamıyla
farklı.	Bir	yerde	bütün	bunlar	çok	düşündürücü	unsurlar	ve	nihayet	unutmayalım
ki	Almanya’da	entegre	olamamış	kalabalık	bir	proletarya	var.	Entegre	olmaya	da
niyeti	yok.	Bu	çok	önemli,	korkutucu	bir	unsurdur.	Kendinizi	o	Almanın	yerine
koyun;	 karşısında	 entegre	 olmamış,	 olmaya	 da	 niyeti	 olmayan	 kalabalık	 bir
proletarya	 bulunuyor.	 Tabii	 Almanın	 da	 bütünleşmeye	 niyeti	 yok.	 Problemler
problemleri	 kovalayarak	 gelişiyor	 ve	 bunların	 hepsini	 birlikte	 dikkate	 almak
zorundayız.	 İyi	 niyetle	 ve	 belirli	 bir	 söylemle	 bunu	 çözmemiz	mümkün	 değil.
“Avrupalı	olacağız,	hepsi	de	halledilecek”	saçmalığı	var.	Niye	halledilsin?	Onun
için	bunların	üzerinde	durmamız	gerekiyor.



Yukarıda-	Yaklaşmakta	olan	Kırım	Savaşı	öncesinde	Büyükdere	koyuna	demirlemiş	durumdaki	Osmanlı
donanması.

Aşağıda-	Çanakkale	Boğazı’nın	girişine	yakın	bir	yerde,	Beşik	Koyu’ndaki	İngiliz-Fransız	müttefik
donanması.

Kaynak:	The	Illustrated	London	News,	9	Temmuz	1853	(Ayşe	Yetişkin	Kubilay	arşivi).

Şimdi	 burada	 bir	 doküman	 vererek	 meseleyi	 kapatmak	 istiyorum.	 Bir	 okul
ansiklopedisinde	 (Musisches	 Lexicon)	 Firdevsî	 “İranlı	 şair”	 maddesine
bakıyorsunuz.	Okul	ansiklopedisi	 şöyle	bir	hata	 ile	 işe	giriyor:	654’te	“Türkler
İran’ı	fethedip	İslâmlaştırdıktan	sonra,	Farsça	tamamıyla	unutuluyordu.	Firdevsî
bu	 dili	 diriltti.”	 Firdevsî	 gerçekten	 o	 dili	 diriltti;	 ama	 654’te	 orayı	 fetheden
Türkler	değil	ve	oraya	İslâmizasyonu	getiren	de	Türkler	değil,	o	tarihte	haberleri
bile	yok	İslâmlıktan.	Bu	vahim	hatayı	okul	ansiklopedisi	nasıl	yapıyor?	Çok	açık
bir	şey;	çünkü	bir	yeri	fethedip	İslâmize	etmek	Türkler	gibi	belâlı	(!)	adamların
işidir!	Almanya’da	ve	Orta	Avrupa’da	imaj	budur,	bunun	kolay	kolay	değişmesi
mümkün	 değildir.	 Maalesef	 memlekette	 seçkin	 tabakanın	 insanları	 kendilerini
orta,	 alt	orta	 sınıfların	ve	ayak	 takımının	yerine	koyarak	düşünme	alışkanlığını



elde	 edememişler;	 yani	 diplomatımız	 diplomatça	 konuşuyor;	 çünkü	 tanıdığı
Avrupalı	 diplomat	 arkadaşlarıyla	 konuşuyor:	 “Efendim”	 diyor,	 “Almanya’da
ırkçılık	bitmiş.”	Nereden	bitmiş,	kaç	 işçi	 tanıyorsun,	kaç	öğretmen	 tanıyorsun?
Belki	 tanıdığın	profesörler	var;	 ama	ortaokul	öğretmeniyle	 tanışıklığın	var	mı?
Bu	 boş	 bir	 sözdür;	 yani	 buna	 inanmak	 için	 safdil	 olmak	 lâzım.	 İşadamıyla
konuşuyorsunuz,	 size	 başka	 bir	 Avrupa	 çiziyor.	 Kendi	 işadamı	 arkadaşları	 ve
onlarla	 gittiği	 lokantalara	 ve	 mehafile	 göre...	 Doğrudan	 doğruya	 bütün	 bir
toplumu	 inceleyen	 ve	 kendisini	 onların	 yerine	 koyarak	 düşünmeyi	 iş	 edinen
uzmanlar	 sınıfımız	 yok.	Maalesef	 kamuoyumuzu	 bunlar	 etkileyemiyor	 ve	 bazı
dallarda	itiraf	etmek	gerekir	ki,	bu	görevleri	yerine	getirmesi	gereken	gazetecilik
Türkiye’de	gerekli	görevi	her	zaman	yapmıyor,	yapamıyor;	çünkü	zannediyorum
onlar	 da	 bu	 dünyaya	 yeterince	 açık	 ve	 girgin	 değiller.	 Bundan	 dolayı	 ben	 en
büyük	sorun	olarak,	Avrupa	dünyasının	 incelenmesi	meselelerinin	o	açıdan	ele
alınması	üzerinde	durdum.
Zaten	 Avrupa	 meselesini	 Avrupalılar	 tartışıyorlar,	 onun	 üzerinde	 durmadım;

malî	 bakımdan,	 iktisadî	 bakımından,	 para	 birliği	 bakımından	 birçok	 sorunu
halledememişler.	 Lâfını	 ediyorlar,	 el	 süremiyorlar;	 fakat	 Avrupa	 bilinci
bakımından	 bu	 kıtanın	 büyük	 bir	 aşama	 kat	 ettiği	 çok	 açık.	 Yani,	 birtakım
insanlar	 ve	 birtakım	 sınıflar	 meselâ	 şöyle	 bir	 söylem	 geliştirmişler:	 “Ben
Almanım,	 Fransızım”	 demiyor,	 “Ben	 Avrupalıyım”	 diyor.	 Hatta	 şunu
söyleyeyim:	 İş	olsun	diye	yapılan	karışık	evlilikler	var;	yani	evliliği	de	artık	o
kadar	gözünüzde	büyütmeyin,	insan	kendini	zorlayınca	şartlanır.	Yani	“Ben	illa
Fransız	kızla	evleneceğim,	Alman	koca	bulacağım	veya	Fransız	kadın	daha	 iyi
oluyor”	 diyen	 Alman	 var,	 Fransız	 var.	 Böyle	 karışık	 evlilikler	 artıyor,	 bunları
istatistikler	gösteriyor;	yani	Avrupalılar	her	zaman	karışık	evlilik	yapmışlar;	ama
bu	 başlangıçta	 aristokratların	 işiydi	 biliyorsunuz,	 sonra	 entelektüellere	 doğru
taştı,	bugün	ise	“işçi	takımı”	diyeceğimiz	insanlar	bile	bu	işi	yapıyorlar.	Artık	bu
ilginç	 bir	 avunum,	 insanlar	 bir	 şekilde	 ne	 yapıp	 edip	 komşu	dilleri	 öğrenmeye
kalkıyorlar,	bu	çok	önemli.
Bunlar	 hepsi	 belirgin	 görünümler	 ve	 bu	 ilerleme,	 bu	 tip	 bir	 bütünleşme

Avrupa’da	 tartışılıyor.	 Başkent,	 Bonn’dan	 Berlin’e	 taşınacağı	 zaman
Almanya’da	kıyamet	koptu,	literatür	bunu	ele	aldı:	“Bonn’dan	Berlin’e	gidersek
ne	olur?	Almanya	daha	Doğulu	bir	toplum	olur,	gitmeyelim”	dediler.	“Avrupalı
olarak	kalmamız	için	Ren	bölgesinde,	Ren	kıyısında	kalmalıyız”	dediler.	Böyle
tezler	 var;	 sosyolojide	 bütün	 bunlar	 var;	 fakat	 maalesef	 bu	 dünya	 bunu
Balkanlar’la,	Balkanlar’ın	ötesindeki	Türkiye	ile	yapmaya	hazırlıklı	değil.	Yani
bu	 yabancılığı	 biz	 tartışmıyoruz;	 ama	 onlar	 hiç	 tartışmıyor,	 bu	 çok	 hazin	 bir



şeydir.	 Jacques	 Delors’un	 lâfını	 hatırlıyorsunuz.	 Birkaç	 sene	 evvel:	 “Biz	 bu
Müslümanlarla	 ne	 yapacağız?”	 dedi.	O	mühim	değil,	 bence	 çok	büyük	bir	 gaf
daha	 yaptı,	 çok	 kaygılandım	 o	 zaman;	 meslektaşlarına	 ve	 gazetecilere:	 “Biz
bunlar	hakkında	bir	şey	bilmiyoruz”	diyor.	Yani	düşünebiliyor	musunuz?	Bunu
diyen	 bakan,	 Avrupa	 Birliği	 Genel	 Sekreteri...	 Şarkiyat	 etütlerinin	 ülkesinde
yaşıyor;	yani	bunlar	hepimizin	bildiği	gibi	Şark	dünyasını,	İslâmlığı	en	modern
metotlarla	 incelemiş,	 Hafız’ın	 güzelim	 şiirlerini	 Voltaire’in	 diline	 aktarmış
insanlar	ve	onların	politikacısı	böyle	diyor.
Alman	ülkesinden	Kohl	diye	bir	başbakan,	“Biz	bunları	ne	biliriz?”	diyor.	18.

yüzyılın	sonunda,	bunu	hiç	çekinmeden	söylerim,	birçok	Müslüman	ulusal	dile
göre	edebî	bakımdan	daha	kaliteli	bir	Kur’an	çevirisi	yapılmış	bir	ülkede	bunu
söylüyor	adam!	Haberi	yok	o	mirastan,	o	büyük	oryantalist	mirasından;	yani	biz
de	tanımıyoruz,	onlar	da	tanımıyorlar,	tanımamakta	ısrar	ediyorlar.	O	vakit	tabii,
Avrupa	ile	bütünleşme	meselesini	sadece	iki	zümre	taşıyor:	Birincisi	diplomatlar
ve	ikincisi	de	işadamları,	bu	en	kesin	şeydir.
Bir	 nakille	 konuya	 girmeliyiz.4916.	 asrın	 sonunda	 1587’de,	 Fransa’nın

İstanbul’daki	sefiri	Jacques	Savari	–unvanı	Senyör	De	Lancosme–	ile	Avusturya
sefiri	 Bartholomeus	 Pessen	 arasında	 Galata’nın	 en	 büyük	 kilisesi	 olan	 San
Francesco’da	 Pazar	 ayininde	 şeref	 locasında	 kim	 oturacak	 diye	 kavga	 çıkıyor.
Burada	bir	parantez	açalım:	Avusturya	sefiri	yanlış	bir	tabir;	çünkü	bunun	adı	o
zaman	Alman	 İmparatorluğu’dur,	Mukaddes	Roma-Germen	 İmparatorluğu’dur.
Gerçi	 ne	 imparatorluktur	 ne	 mukaddestir;	 sadece	 Almandır.	 Birtakım
devletçiklerin,	 dükalıkların,	 şehirlerin	 birleşmesinden	 oluşan,	 üstelik	 sayıları
yüzleri	 bulan,	 büyük	 bir	 konglomeradır.	 Bunun	 başında	 Avusturya	 büyük
dükaları	 bulunduğu	 için	 bizim	 kitaplarımızda	 Avusturya	 diye	 yazıyor.	 Niye
bilmiyorum,	 ama	 hep	 öyle	 yazıyor.	 Bu	 bir	 realiteyi	 ifade	 ediyor;	 doğrudur.
Avusturya’dır;	 fakat	 hukuken	doğru	değildir:	Almanya’dır.	O	yüzden	de	bizim
“tarihî	 Alman	 dostluğu”	 biraz	 boş	 bir	 lâftır;	 çünkü	 biz	 bu	 imparatorlukla
savaşmayı	1791	Ziştovi	Antlaşması	ile	bıraktık.	Biliyorsunuz	Belgrad’a	girmişti
Avusturyalılar	 ve	 18.	 asır	 boyunca	 Avusturya	 ile	 Rusya	 hep	 müttefik	 olarak
bizim	karşımızdadır.	 18.	 asır	 boyunca	 biz	Rusya	 ve	Avusturya	 ile	 teke	 tek	 hiç
güreşmedik.	Hep	ikisi	karşıdadır,	bu	tarafta	da	Osmanlı	vardır.
Şunu	 da	 belirtmeliyim:	Avusturya	 ve	Rusya’nın	 en	 parlak	 askerî	 dönemi	 18.

asırdır,	 yani	 o	 dönemdeki	 askerleri,	 subayları,	 generalleri	 tarihte	 bir	 daha
gelmemiştir.	Osmanlı	Prens	Eugen	gibi	büyük	komutanlarla	baş	etmiştir.	Zaman
zaman	yenilmiştir,	zaman	zaman	muharebelerde	püskürtmüştür.	Belgrad	iki	kere
elimizden	 çıkmış,	 sonunda	 iki	 kere	 alınmıştır.	 Muahedede	 tabii.	 Bir	 yerin



alınmasının	nedeni	var,	düşmanın	eline	geçmişken	öbürünün	de	takati	kesilmiş,
onu	gösterir.	Dolayısıyla	okulda	öğretilenler	yanlıştır.	18.	asırda	imparatorluğun
çöktüğü	 okullarda	 öğretiliyor.	 Tabii,	 devlet	 toprak	 kaybediyor;	 ama	 cemiyet
kendisini	 yeniliyor	 ve	 imparatorluk	 18.	 yüzyıl	 boyunca	 ordularını	 ve	 bazı
müesseselerini	 yenilediğini,	 gelişme	 kabiliyetine	 sahip	 olduğunu	 göstermiştir.
Avusturya’nın	 1791’de,	 Fransız	 İhtilâli	 patladığı	 için	 artık	 Türk	 ordularıyla
savaşacak	 kabiliyeti	 yoktu;	 koalisyon	 savaşları	 başlamıştı.	 Bunu	 da	 böyle
yazmıyorlar	 meselâ;	 çünkü	 Türkiye’de	 tarih	 düşüncesi	 senkronik	 olarak
beslenemiyor.	 1791’deki	 Ziştovi	 Antlaşması’ndan	 önce,	 Aralık	 1790’da
Avusturya	 ile	 mütareke	 imzalanmış,	 Ocak	 1791’de,	 bir	 ay	 sonra	 Yaş
Antlaşması’yla	Rusya	ile	sulh	yapılmıştır	ve	bu,	Avusturya	ile	son	savaşımızdır.
Ondan	sonra	tabii	Birinci	Cihan	Harbi	dediğimiz	meşhur	savaşta,	gene	Almanya
ve	 Avusturya	 ile	 ittifak	 söz	 konusudur	 ama,	 bizim	 tarihî	 Alman	 dostluğumuz
falan	yoktur.	Onu	size	söylemek	istiyorum.
“Tarihî	Fransız	dostluğumuz”	olabilir;	çünkü	Fransa	ile	ciddi	savaşmamışızdır.

Kırım	 Savaşı’nda	 müttefikimizdir	 Fransa.	 1914	 Büyük	 Harbi’nde	 ise
Çanakkale’ye	 zırhlılarla	 girmeyi	 denediler,	 ama	 olmadı.	 İki	 zırhlısı	 battı	 ve
ondan	 sonra	 Balkanlar’da	 son	 zaman	 hariç	 hiçbir	 cephede	 Fransa	 ile	 karşı
karşıya	 gelmedik;	 yani	 Birinci	 Cihan	 Harbi’nde	 Fransa	 ile	 ciddi	 olarak	 karşı
karşıya	 geldiğimiz	 cephe	 Gelibolu;	 yeniliyor	 çekiliyor	 ve	 son	 safhada
Balkanlar’da	 var;	 ama	 orada	 da	 daha	 ziyade	 Sırpların	 ve	 Yunanlıların	 safında
Bulgarlarla	savaşmak	zorunda	kalmışlardır.	Romanya	müttefiklerin	tarafındaydı,
Almanlar	 ve	 Türkler	 tarafından	 işgal	 edilmişti,	 Romanya’yı	 kurtarmak	 için
Fransızlar	 Balkanlar’a	 girmişlerdir;	 fakat	 buralarda	 Türk	 ordusunun
savunmadaki	 rolü	o	kadar	ağır	değildir.	Zaten	bizim	 topraklarımız	değildi.	Biz
Birinci	Cihan	Savaşı’nda	İngiltere	 ile	çarpıştık.	Mezopotamya,	Filistin,	Sina	ve
Gelibolu	cephelerinde	İngiltere	ile,	Galiçya	ve	Sarıkamış’ta	Rusya	ile	çarpıştık;
fakat	Birinci	Cihan	Savaşı	ağırlıklı	olarak	İngiltere	savaşıyla	geçti.	Son	derecede
güç	bir	olaydır;	çünkü	İngiliz	İmparatorluğu	19.	yüzyılın	en	büyük	devletidir,	en
büyük	 donanma	 onlardadır,	 ordularının	 teknik	 donanımı	 fevkalâdedir	 ve
İngilizler,	 göstermeseler	 de	 iyi	 askerdirler.	 Yani	 daha	 çok	 Almanların
gürültüsünü	 bilirsiniz,	 halbuki	 İngilizler	 iyi	 askerdirler;	 iyi	 çarpışırlar.
Kendilerine	 göre	 centilmen	 kuralları	 vardır.	 Demokratik	 yapılı	 bir	 ordudur
olabildiği	 kadar.	 Büyük	 Atatürk’ün,	 hayran	 olduğu	 demeyelim,	 tasvip	 ettiği,
model	 aldığı	 ordular	 Fransa	 ve	 İngiltere’dir.	 Bunu	 da,	 hiçbiri	 yazılmasa	 bile,
muhtelif	sohbetlerinde	ifade	etmiştir.
Bu	 savaştaki	konumu	yüzünden	Türkiye’de	bir	 İngiliz	 aleyhtarlığı	vardır.	Bu



tamamen	 Birinci	 Cihan	 Harbi’nde	 ortaya	 çıkmış	 bir	 vakadır.	 Birinci	 Cihan
Harbi’nin	 de	 tarihi	 yanlış	 yazılmaktadır.	 Biz	 bu	 savaşa	 gereksiz	 olarak
girmişizdir.	 Tarz-ı	 izahı	 da,	 efendim,	 “bizi	 paylaşıyorlarmış”.	 Öyle,	 kimse	 bir
yerleri	paylaşamaz,	boş	lâftır.	O	akıl	ve	iman	bir	arada	olması	lâzım;	yani	kimse
bizi	 gelip	 paylaşamaz.	 O	 noktada,	 “Harbe	 girmeyiz.	 Saldırırlarsa	 savunuruz,
bunu	 yaparız”	 diyeceksiniz.	 Bunu	 diyememiştir	 İttihat	 ve	 Terakki;	 çünkü
maluldürler.	Bizim	devlet	 idaremizdeki,	daima	bir	büyük	kuvvetin	yanında	yer
alma	 görüşü	 sakattı.	 Gerçi	 büyük	 kuvvetin	 yanında	 yer	 almak	 çok	 ustaca	 bir
politikadır,	 ama	nereye	ne	kadar	gideceğinizi	 bilmek	 lâzımdır	ve	meselâ	yakın
tarihte	 aklıma	 bunu	 becerebilen	 iki	 adam	 geliyor.	 Çok	 da	 sevimli	 tipler
olmayabilir.	Biri	General	Franco’dur.	Malûmunuz	içeride	İtalya	ve	Almanya’nın
desteği	 ile	kazanmıştır;	 fakat	 savaşta	Hitler,	“Gel	bakalım	bizimle	müttefik	ol”
dediği	 zaman	 yan	 çizmiştir.	 Serserilerden,	 hapishane	 artıklarından	 ve
maceraperestlerden	 oluşan	 bir	 “Mavi	 Tümen”,	 gönüllü	 bir	 tümen	 teşekkül
ettirmiş,	 onu	 yollamıştır	 Rusya’ya.	 Devleti	 bağlamayan	 gönüllü	 bir	 tümendir,
başka	 hiçbir	 şey	 yapmamıştır.	 İspanya,	 Yahudilerin	 sığındığı	 bir	 memleketti;
yani	 İspanya	 ve	 Portekiz’i	 iki	 diktatör	 idare	 ediyor;	 ama	 ikisi	 de	 savaşta
Yahudilerin	 sığındığı	 ülkeydi	 ve	harbin	 içinde	Mihver	 devletlerine	katılmamış,
yani	Mussolini’nin	hatasını	tekrarlamamışlardır.
Yabancı	ittifakla	böyle	dans	etmeyi	bilenlerden	biri	de	Sultan	Abdülhamid’dir;

yani	 dışarıya	 karşı	Almanya	 bizim	müttefikimiz,	 işler	 çok	 iyi	 gidiyor;	 halbuki
dönemi	 incelediğiniz	 zaman	 görüyorsunuz	 ki	 Almanları	 konuşturuyor;	 fakat
işlerin	 içine	 karıştırmıyor.	 Meselâ,	 Gazi	 Osman	 Paşa	 engellerden	 birisi.
Sokmuyor	 Almanları	 ordunun	 iç	 çemberine.	 Halbuki	 İttihatçılar	 bunu
yapamadılar.	Ordunun	içine	Alman	soktular,	bu	çok	tehlikeli	bir	yaklaşımdır	ve
nitekim	 zorlamayla	 değil,	 biraz	 gönüllü	 olarak	 harbe	 girmişizdir.	 Yoksa,	 Türk
ordusu	 bir	 ıslahat	 geçirmiştir,	 kimse	 gelip	 de	 bu	 memleketi	 paylaşamazdı.
Osmanlı	 Devleti’nde	 buna	 direnecek	 bir	 ordu	 vardı.	 Zaten,	 Birinci	 Cihan
Harbi’nin	 sonunda	 da	 hepsinin	 takati	 tükenmişti,	 kimsenin	 bir	 yeri	 paylaşacak
hali	 de	 yoktu;	 çünkü	Birinci	Cihan	Harbi’ne	 giren	 devletler	 bir	 şeyin	 farkında
değillerdi:	Bu	savaş	onların	 tahmininden	daha	uzun	sürecekti.	1914	dünyasının
önünde	 hangi	 topyekûn	 savaş	 örneği	 vardı	 ki?	 Böyle	 bir	 model,	 Amerikan	 İç
Savaşı	olabilirdi.	Ama	kurmaylar	onu	öğrenip	değerlendirmediler.
Balkanlar	için	kısmen	söylenebilir;	ama	orada	çok	büyük	yanılgıları	olmuştur.

Balkanlar’da	 II.	 Abdülhamid’in	 politikası	 milleti	 millete	 kırdırmaktı;	 yani
Bulgarlara	 Rum	 kilisesi	 yaktırır,	 Rumlara	 Bulgar	 mektebi	 bastırır;	 bu	 arada
öğretmenler	 öldürülürdü	 ve	 onlar	 birbirini	 yedikçe,	 güvenliği	 ve	 bütünlüğü



sağlayan	bir	politikayla	idare	ediyordu.	İttihatçılar	böyle	bir	şey	yapmadılar.	Bir
vatan	 birliği	 sağlamak	 için	 kavga	 sebeplerini	 kaldırdılar.	 “Kiliseler	 kanunu”
çıktı,	kiliselerin	kavga	ettikleri	mal	varlıkları	 tespit	edildi.	Ardından	da	Balkan
devletleri	tarihte	ilk	ve	son	defa	birleştiler.	Bu	olacak	iş	değildi.	Bulgar,	Yunan,
Sırp,	 hatta	 Karadağlılar,	 tarihte	 ilk	 ve	 son	 defa	 Balkan	 devletleri	 olarak
birleşiyorlar,	 görülmeyecek	 bir	 şey!	Ordumuz	 son	 derece	 hazırlıksızdı.	 Bunlar
açık	şeylerdir.	Türkiye’de	birtakım	amatör	yazarlar	iddia	ediyor	diye,	ciddi	değil
deniyor.	Halbuki	ciddi	bir	iştir	bu.	Askerler	arasında	siyasi	ihtilâf	vardı.	İttihatçı
takımın	derdi,	Balkan	 ittifakından	çok;	Kâmil	Paşa	kabinesinin	zafer	kazanmış
görünmesini	 önlemekti.	 Garip	 gelse	 de	 böyle	 politika	 yapılıyor;	 çünkü	 serde
İttihatçılık	var,	Jön	Türklük	var;	politika	daha	önemli	bir	şey.	Birtakım	yerlerde
politika	 yüzünden	 subayların	 ve	 komutanların	 birbirlerine	 kin	 tutup	 emir
dinlememeleri	 söz	 konusu;	 yani	 baştaki	 subaylar	 paşaya,	 miralaylara	 önem
vermiyor.	 Orduya	 tamamen	 politika	 girmiş.	 O	 yüzdendir	 ki	 Mustafa	 Kemal
Atatürk	 ve	 bazı	 zabitan,	 ordunun	 politikadan	 çekilmesinin	 üzerinde	 ısrarla
duruyorlardı	 ve	 Türkiye	 Cumhuriyeti’nde	 çok	 uzun	 zaman	 subaylar	 seçim
sandığı	 çevresine	 subay	 olarak	 yaklaşamazlardı.	 Sivil	 kıyafetle	 gidip	 rey
verirlerdi	 ve	 politika	 konuşmak	 yasaktı,	 bugün	 de	 yarı	 yasaktır.	 Politika,
hiyerarşi	çerçevesinde	yapılır.	Daha	çok	nihaî	ultimatom	verilir.
Bugün	de	konuşulan	politika,	particilik	çerçevesinde	olmaz	askerî	mehafilde.

Konuşulan	şeyler,	politika	olarak	yapılan	şeyler;	yani,	Atatürkçülük,	laiklik	gibi
söylemler	 bu	 anlamda	 politika	 sayılmıyor.	 Orduyu	 politika	 dışında	 tutma
Cumuhuriyet’i	 kuranların	 son	 derece	 dikkat	 ettiği	 ilkelerden	 birisidir,	 oradan
kalmadır.	 Balkan	 Savaşı	 bir	 anlamda	 topyekûn	 savaştır,	 cephe	 bozulmuştur;
fakat	Avrupa	bunun	farkında	değildir.	Olayı	incelememiştir	ve	zannetmişlerdir	ki
Türk	ordusu	da	çağdışı.	Onda	da	çok	yanıldılar;	çünkü	Balkanlar’dan	sonra	iki
sene	içinde	toparladı	ordu	kendini	ve	ordu	olduğunu	gösterdi	yeniden.	Bunu	da
İngilizler	anladılar.	Anladıkları	için	de	İstiklâl	Savaşı	boyunca	İngiltere’de	sivil
politika	 ile	 askerî	 mehafil	 birbirinin	 karşısındaydı;	 çünkü	 İngiliz	 askerleri
Türklere	 saygı	 duyarlar,	 bu	 çok	 açık	 bir	 durumdur;	 vesikalardan	 da	 tahlil
ettiğiniz	zaman,	işgal	kuvvetleri	komutanı	başta	olmak	üzere	ciddi	İngiliz	askerî
çevrelerin	 Türklere	 saygı	 duyduğunu;	 centilmen	 rakipler,	 iyi	 savaşçılar	 olarak
kabul	 ettiklerini	 görürsünüz.	 Sivil	 mehafilin	 ise,	 çeşitli	 politik	 eğilimleri	 ve
yaklaşımları	 vardır.	 1919-1922	 savaşı	 boyunca	 İngiltere’de,	 matbuatta	 da
cemiyet	hayatında	da	devlet	hayatında	da	bunu	görmeniz	mümkündür;	yani	bir
diplomat	 devlet	 adamlarına	 saygısızlık	 ederken	 İngiliz	 askeri	 daha	 başka	 türlü
yaklaşır.



Bizim	 Avrupa’da	 ne	 yerimiz	 var?	 Çünkü	 müşterek	 bir	 tarih	 yaşanmıştır;	 bu
aşağı	 yukarı	 dokuz	 asrı	 kapsar.	 Avrupa’nın	 en	 eski	 düzenli	 arşivi	 Vatikan
arşivleridir.	1135	yılından	itibaren	bütün	raporlar,	kayıtlar,	yazışmalar	sistematik
olarak	 sıralanmıştır.	 Ondan	 evvelki	 kayıtlar	 da	 vardır;	 ama	 parça	 parçadır	 ve
orada	her	safhada,	her	sayfada	Türk	dünyasından	haber	almak	mümkündür.	Biz
henüz	 tetkik	 etmediğimiz	 için	 tarihi	 de	 yazamıyoruz;	 ama	 Türkler	 Avrupa’nın
içindedir.	Kilise	sizin	düşmanınızdır;	ama	ordu	düşmanınız	değildir.	Çünkü	asker
olarak	bakar	size,	ciddi	olarak.	Sivil	sektörle	aranız	bambaşkadır,	iş	çevreleriyle
bambaşkadır,	 bugünkü	 raporları	 da	 okuduğunuz	 zaman	 bunu	 göreceksiniz.
Sosyalist	 Parti’nin	 ve	 insan	 hakları	 derneklerinin	 birtakım	 raporlarıyla,	 iş
çevrelerinin	birtakım	raporları	birbirini	tutmayacak	ve	bu	arada	çok	daha	ilginç
bir	şey	vardır:	Türkiye’yi	Batı	mehafilinde	tutan	çevreler	genellikle	Yahudiler	ve
ateist	sağ	çevrelerdir;	bu	çok	gariptir.
Şimdi	 küçük	 olayımıza,	 Galata’da,	 San	 Francesco	 kilisesindeki	 Pazar	 ayini

kavgasına	 dönelim:	 Kilisenin	 mihrabına	 yakın	 bir	 yerde	 seçkin	 bir	 loca	 var,
“Senyör	 konumundaki	 zat	 burada	 oturur”	 deniyor.	 Sefir	 Bartholomeus	 Pessen,
“Almanya	 sefiri	 olarak	 ben	 burada	 otururum;	 çünkü	 ben	 Mukaddes	 Roma-
Germen	 İmparatoru’nun	 sefiriyim,	 buradaki	 şeref	 locasında	 oturmak	 benim
hakkım”	 diyor.	 Öbürü	 de	 Hıristiyan	 kralın,	 Fransa	 Kralı’nın	 sefiri	 Jacques
Savari:	“Orada	biz	otururuz”	diyor	ve	Pazar	günü	öbürü	daha	kiliseye	gelmeden
evvel	 maiyyetiyle	 gidip	 oturuyor	 oraya,	 öbür	 sefir	 geliyor:	 “Bu	 deliyle	 baş
edilmez”	 deyip	 terk	 ediyor	 kiliseyi	 ve	 Pazarı	 kendi	 sefaretinin	 şapelinde
geçiriyor.	 Ertesi	 hafta	 gene	 o	 locaya	 yerleşmek	 istiyor,	 bu	 sefer	 Savari
adamlarıyla	 geldiğinde	Avusturya	 sefiri	 içeride;	Galata’nın	 ahalisi	 ise,	 yerliler,
Hıristiyanı,	Musevisi,	Türkü	 toplanmış	 seyrediyor	 bunları;	 yani	 “elin	 kâfirleri”
kilisede	yer	için	kavga	ediyorlar.	Bu	Müslümanlar	için	de	yerli	Hıristiyanlar	için
de	çok	eğlenceli	bir	olay,	çünkü	kimsenin	onlarla	ne	organik	ne	de	ruhî	bağı	var;
çünkü	bu	memleketin	Hıristiyanı	için	Batılı	zaten	zındıktır,	rezildir;	gelip	burayı
yakıp	yıkmıştır,	kan	içicidir,	vs.	Meşhur	lâftır:	“Frenk’in	ekmeğindense	Türk’ün
kılıcı”	diyorlarmış	bir	zamanlar.	Bu,	1204	Haçlı	Seferi’nden	sonra	söylenen	bir
söz.
Vakaya	dönelim:	Daha	sonraki	hafta	kapattırıyor	kiliseyi	Sadrazam	Paşa;	“Bu

delilerle	mi	uğraşacağız!”	diye;	fakat	bunu	bilmeyen	Fransız	sefiri	Savari	gelip,
“Kapıları	 açın”	 diye	 güm	güm	yumrukluyor,	 tam	bir	 eğlence.	 Şimdi	 bu	 küçük
olayı	 size	 niye	 anlattım?	 Mekteplerimizde	 bizim	 diplomatik	 ilişkiler
kurmadığımız,	kendimizi	büyüttüğümüz,	başkalarını	küçümsediğimiz	ve	modern
diplomasiye	geç	girdiğimiz	gibi	şeyler	öğretiliyor.	Şu	küçük	episod	bile	bunların



ezbere	 lâflar	olduğunu	gösteriyor;	modern	diplomasi	ağı	dediğimiz	 şey	aslında
bir	yerde	1648	Westphalia	Antlaşması	ile	kurulmuştur;	çünkü	Almanya’da	çıkan
din	savaşı	derhal	beynelmilel	bir	 savaş	halini	almıştır.	Çok	uzun	safhası	vardır
Otuz	Yıl	 Savaşları’nın,	 onları	 okumak	 biraz	 pösteki	 saymak	 gibidir:	Bohemya
Savaşları,	Saksonya	Savaşları,	İsveç	Savaşları	diye	üç	safhada	incelenir.	1648’de
diplomatik	 kurallar	 tespit	 edildi	 ve	 bu	 tespit	 edilen	 kuralları	 Osmanlı	 Devleti
1699’dan	 itibaren	 kabul	 edip	 uyuyor,	 uymak	 zorunda;	 çünkü	 Karlofça
Antlaşması’nı	 yaptığımız	 zaman,	 artık	 eski	 Osmanlı	 gibi	 tek	 taraflı	 ahitname
veren,	 antlaşmaları	 ona	 göre	 hazırlayan	 bir	 devlet	 değildik,	 olmaktan	 çıktık.
Westphalia	 prensipleri	 içinde	 devletlerarası	 bir	 muahedeyi	 imzaladık	 ve
yürüttük.	Bunu	yürüten	Reisülküttab	Rami	Mehmed	Paşa	o	kadar	ehil	bir	adamdı
ki,	 bundan	 sonra	 Osmanlı	 Devleti’nin	 diplomatik	 sistemini	 yürütecek	 adam
olduğu	 için,	 bir	 ara	 sadrazam	 da	 olmuştu.	 Devletin	 içinde	 birdenbire
Reisülküttab	 denen	 memurların	 önemi	 artmıştır,	 onun	 için	 dışişleri	 bakanı
deniyor	 Reis	 efendiye,	 yoksa	 unvan	 olarak	 dışişleri	 bakanı	 değil.	 Bunların
bazıları	baş	vezirliğe	kadar,	sadrazamlığa	kadar	da	çıkmışlardır.
Asıl	çağdaş	diplomasiyi	temsil	ve	tespit	eden	1815	Viyana	Kongresi’dir,	1856

Paris	Barışı’dır.	Bunlardan	Viyana’ya	katılmadık;	ama	sistemi	kabul	ettik.	Paris
Barışı’nda	 zaten	 taraflardan	 biriydik;	 onun	 için	 Türkiye’nin	 diplomasi
dünyasına,	 Batı	 dünyasına	 geç	 kaldığı	 gibi	 okul	 efsanelerinin	 hiçbir	 gereği
yoktur.	 İkinci	 mesele,	 geç	 Avrupa	 düşüncesini,	 medeniyetini	 Türkiye’de	 iyi
tanımamaktan	dolayı	gözde	büyütmektir.	Daha	önce	söz	ettik;	ilk	sefirlerimizden
Mustafa	 Sami	Efendi’nin	 –Tahran	 sefiriydi,	 diğer	mukim	 elçiliklerde	müsteşar
olarak	 bulunmuştu–	 kaleme	 aldığı	 Avrupa	 Risalesi	 yayımlandı,	 buna	 bir	 göz
atın:	 Avrupa’yı	 göklere	 çıkarıyor,	 hatta	 olmayan	 bir	 Avrupa	 yazıyor;	 fakat	 bu
zat-ı	muhteremin	en	büyük	talihsizliği	hiçbir	Avrupa	dili	bilmemesi;50yani	dilini
bilmediği	 bir	 medeniyetin	 neredeyse	 hayranı	 olmak	 gibi	 bir	 özelliği	 var.	 Bu,
Türklere	 çok	 yakışan	 bir	 tutumdur!	 Aynı	 şeyi	 meselâ,	 Birinci	 Harp’ten	 sonra
paylaşma	 antlaşmalarında	 ismi	 geçen	 (1879-1919)	Mark	Sykes’ın	 kitaplarında,
Türklerle	ilgili	tasvirlerde	bulursunuz.	Hatırlayacağınız	üzere,	küçümseyerek	bir
kaymakam	tipi	tarif	eder.	O	kaymakam	da	pek	batıcı,	devrimcidir	ama,	Batı	dili
falan	 bilmez.51Şimdi	 bu	 bir	 çıkmazdır.	 Buna	 karşılık,	 Batı	 dillerini	 bildiği,
Batı’yı	 bildiği	 halde	 çok	 infiratçı	 bir	 politika	 izleyen	 insanlar	 vardır	 Türk
toplumunda	ve	Batı	merkezlerini	görmeden,	yaşamadan	Batı	hayatını	getirmek
isteyenler	 vardır.	 Bunlar,	 bu	 memleketin	 iki	 asırlık	 normal	 çalkalanmasıdır,
Türklere	özgü	değildir;	Rusya’da	da	aynı	şey	vardır,	İran’da	da	aynı	şey	vardır.
Avrupa	ile	bütünleşme	safhamız	hukuk	alanında	1699’da	başlar.	İster	 istemez



diplomatik	ilişkilerinizi	kurmuşsunuz,	karşılıklı	muafiyeti	tanırsınız,	beynelmilel
hukuk	dediğimiz	devletler	hukukunun	ilkelerine	iki	taraf	da	uymaya	başlamıştır,
bunu	çok	açık	bir	şekilde	görürsünüz.	Yerli	bürokrasi	bu	kuralları	zaman	zaman
ihlâl	 etse,	 tanımak	 istemese	 de	 uymak	 zorunda	 kalır.	 Meselâ,	 Galata’daki
voyvoda,	 sefaretin	 açtığı	 fırını	 kapatmak	 istiyor,	 derhal	 arkadan	 “Yapamazsın”
diye	 bir	 irade	 çıkıyor;	 veya	 Fransız	 sefirinin	 Tekirdağ’dan	 topladığı	 şaraptan
bölgenin	 subaşısı	 “hamır	 resmi”	 almak	 istiyor,	 çünkü	 hamır	 resmi	 beş	 kuruş
vergidir	 ve	 ona	 verilmiş;	 ama	 “Alamazsın,	 o	 sefirdir”	 deniyor.	 Milletlerarası
hukukla	 tıpkı	 bugün	 olduğu	 gibi	 bir	 bütünleşme	 süreci	 Karlofça’dan	 sonra
başlamıştır.	1856’dan	beri	Avrupalıyız,	örneklerini	söylemiştim;	Avrupa	devleti
olduğumuz	 için	 bunun	 verdiği	 imtiyazlar	 da	 kullanılmıştır.	 Bir	 nokta	 üzerinde
kesinlikle	 durmak	 gerekir;	 kapitülasyonlar	 tek	 taraflı	 bir	 yükümlülük	 değildir,
onu	çok	yanlış	 tekrarlıyoruz.	Kapitülasyonlar	karşılıklı	bir	 imtiyazdır,	 siz	bunu
kullanamadığınız	takdirde	öbürü	kullanıyor.	Doğru,	biz	kullanamıyoruz;	yani	ne
oraya	 satacak	 malımız	 var	 ne	 de	 bugünün	 aksine	 orada	 yerleşip	 iş	 görecek
tüccarımız,	 müteahhidimiz	 var;	 onlar	 için	 Avrupa’da	 nasıl	 mahkeme	 kuralım?
Tabii	 böyle	 bir	 durum	 söz	 konusu	 değil.	 Manzaranın	 bu	 tarafını
tamamlayamadığınız	zaman,	sadece	öbür	tarafı	ortada	kalıyor	ve	kapitülasyonlar
bizim	başımıza	belâ	oluyor.	Bu	doğru;	ama	bunun	tek	taraflı	olmadığını	bilmek
lâzım.



Belgrad	kuşatması	(Süleymanname).

Nitekim	II.	Abdülhamid	devrinde	Panislâmist	bir	organizasyon	ve	propaganda
güdüldüğü	 için	 buna	 başvurulurdu.	 Hint’te,	 meselâ	 Cava’da	 bir	 sürü	 çocuğa,
gence	Osmanlı	pasaportu	veriliyor,	bizim	tebaadan	oluyorlar,	o	zaman	Avrupalı
oluyorlar.52Tıpkı	 bizdeki	 kapitülasyon	 haklarından	 yararlanma	 gibi,	 onlara	 da
Hollanda	 idaresi	müdahale	edemiyor.	Böylece	bu	gençler	Cava’da	milliyetçilik
yapıyor,	 elini	 süremiyor	 Hollandalılar;	 çünkü	 Avrupa	 devletlerinden	 birinin
vatandaşları	 var	 karşısında.	 Avrupa	 ile	 Türkiye’nin	 birlikteliği	 de	 hep
tartışılmıştır,	 bunun	 üzerinde	 durmuştuk.	 1735’te	 İtalyan	 asıllı	 bir	 rahip	 olan
Kardinal	Alberoni	–ki	İspanya	başbakanıydı,	Olivarez’den	sonra	en	etkili	tipidir
İspanya	 tarihinin	 ve	 son	 derecede	 müraî	 bir	 din	 adamıdır.	 Ama	 son	 derecede
yetenekli	 biridir	 ve	 birisi	 Habsburglar	 İspanyası’nın,	 öbürü	 Bourbonlar
İspanyası’nın	 tarihî	 devi	 sayılır–bir	 Avrupa	 Birliği’nden	 söz	 etmiştir.	 Burada
Türkiye’nin	 yeri	 yoktur	 tabii.	 Daha	 1623’te	 Rusya	 ve	 Osmanlı’nın	 dışında
tutulacağı	 bir	 Avrupa	 Birliği’nden	 söz	 edilmiştir.	 Rusya	 ve	 Osmanlı’nın



dışlanması,	siyasî	bir	yaklaşımdır,	fakat	elit	siyasî	yaklaşım	değildir;	çünkü	halk
bunu	böyle	istemektedir.	Viyana	Etnografya	Müzesi’nde,	sayın	Mete	Tunçay’ın
çıkardığı	Tarih	ve	Toplum	dergisinde	 ilk	defa	yayımladığım,	bu	kitap	 içinde	de
önceki	bölümlerde	yer	verdiğim,	milletleri	tarif	eden	bir	halk	resmi	var	(bkz.	s.
12-13).	 Türkler	 ve	 Ruslar,	 bilhassa	 da	 Ruslar	 Avrupa’nın	 en	 sevilmeyen
tipleridir;	bu	Hıristiyanlık	meselesi	değildir;	 sadece	bir	kültür	kalıbıdır	ve	halk
da	 sevmez.	 Onun	 için	 Rus’un	 Avrupa’da	 yeri	 yoktur;	 ama	 Emeric	 Cruce	 gibi
bazı	aklı	başında	tipler	1623’te	yeni	Avrupa	düzeninde,	Avrupa	milletlerinin	bir
çatı	 altında	 toplanmasını,	 Papalık	 ve	 Türklere	 iki	 müstesna	 veto	 hakkı
verilmesini	 öngörüyor;	 çünkü	 bunlar	 iki	 ayrı	 kuvvettir	 ve	 Avrupa’da	 artık
Müslümanların	 yeri	 vardır;	 çünkü	 bunu	 kabul	 eden	 son	 derece	 laik,	 Romanist
hukukçu	düşünceli	bir	yaklaşımdır.
Dolayısıyla,	 Avrupa’da	 Türkiye’nin	 yeri,	 ikisinin	 iç	 içeliği	 hem	 hukukta,

teoride	 hem	 de	 tatbikatta	 çok	 eski	 bir	 vakadır.	 1856’dan	 beri	 de	 biliyorsunuz
Osmanlı	İmparatorluğu	Avrupa	Konserti’nin	bir	üyesidir	ve	büyük	devletlerden
birisidir.	Mekteplerde	 düvel-i	muazzamadan	 bir	 yanda,	 Türkiye’den	 öte	 yanda
söz	 ediliyor,	 bu	 da	 hukuken	 yanlıştır;	 çünkü	 düvel-i	 muazzamanın	 biri	 de
Osmanlı	 İmparatorluğu’dur.	 Tabii	 onların	 içinde	 sıralama	 vardır;	 yani	 bunların
içinde	 İngiltere	 İmparatorluğu	 en	 kudretlisidir;	 en	 yaygınıdır.	 19.	 asırda
İngiltere’nin	 her	 istediği	 olur	 diye	 bir	 şey	 yok,	 buna	 rağmen,	 İngiltere	 bir	 şey
istemez	 ise	o	olmaz.	Örnekleri	vardır	bunun;	herkesin	bildiği	gibi	 İngiltere’nin
istediklerinden	biri	çok	açık	bir	 şekilde	Amerika	kıtasının	konumuyla	 ilgiliydi;
bu	 olamadı.	 İngiltere	 de	 her	 istediğini	 yapamamaktadır.	 Ondan	 sonra	 İrlanda
meselesi	 var.	 İkinci	Cihan	Harbi’nden	 evvel	 İrlanda	 kopardı	 kendini	 ve	 hiçbir
zaman	Commonwealth	üyesi	de	olmamıştır.	Sonradan	da	ilk	defa	Avrupa	Birliği
olarak	bir	araya	geliyorlar.	İngiltere’nin	her	istediği	meselâ	Balkan	meselesinde
de	 olmamıştır;	 ama	 istemediği	 şey	 olmazdı.	 Düvel-i	 muazzama	 içinde
İngiltere’nin	ardından	Fransa	gelir,	ama	onun	her	istemediğini	yaptırmama	gücü
de	 yoktu.	 Ardından	 Avusturya-Macaristan	 ve	 Rusya	 gelir.	 Osmanlı
İmparatorluğu’nun	 ise	her	 işe	karışabilir	 büyük	devlet	 olarak	 söz	hakkı	vardır;
ama	karışmamayı	 yeğlemiştir,	 19.	 yüzyılın	 politikasını	 ve	 dengeleri	 kollayarak
yürümeyi	 tercih	 etmiştir.	 Bu	 devletler	 birbirlerine	 büyükelçi	 yollarlardı.
Büyükelçi	 teatisinde	 bazı	 görüşmeler	 büyükelçiler	 düzeyinde	 yapılırdı.	 Bu
tartışmalara	 öbür	 devletler	 katılamazdı,	 ortaelçili	 ülkeler	 katılamazdı;	 onlara
haklarındaki	kararlar	ve	izlenecek	politikalar	tebliğ	edilirdi.
Çok	garip	bir	şey,	bunlardan	bazıları	büyük	devletti	ama,	her	yerle	büyükelçi

teati	etmezlerdi.	Amerika	Birleşik	Devletleri’ne	âdeta	yalvarılmıştır	bir	dönem,



“Bize	 büyükelçi	 yollayın”	 diye.	 İspanya’nın	 bir	 sürü	 yerde	 büyükelçisi	 vardı,
bizde	 yoktu,	 böyle	 bir	 ilişki	 kurmamışız	 onlarla.	 Nihayet	 Japonya’yı
imparatorluk	 döneminde	 cumhuriyete	 kadar	 ısrarla	 tanımamışızdır,	 böyle	 bir
kudret	gelip	içimize	yerleşmesin,	o	sistemin	içine	girmesin	diye.	Dolayısıyla	19.
yüzyıl	 dünyasında	 da	 bu	 gibi	 ittifaklar,	 yaklaşmalar,	 karşılıklı	 yükümlülükler
vardır;	fakat	bunların	bir	kısmından	kaçınmak	mümkündür.
Önce	 şu	 konu	 üzerinde	 durmalıyız:	 Evvelâ	 Avrupa	 ile	 birleşmemizdeki

sorunlardan	biri	etnisitedir.	Bunun	üzerinde	ciddi	olarak	düşünmek	zorundayız.
Manasız,	boş	sloganlarla	hiçbir	şeyi	halledemezsiniz.	Bu	sloganlardan	biri,	bizim
memleketimizde	 sosyalist	 liberal	 çevrelerin	 lâfıdır;	 şöyle	 başlar:	 “Efendim,
adamlara	 Türkçe	 bile	 öğretememişiz.”	 Adamın	 Türkçeyi	 öğrenmeye	 ne	 kadar
niyeti	 vardır	 onu	 düşünürsün,	 Türkçe	 öğreniyor	 mu	 onu	 düşünürsün,	 niçin
öğreniyor	 onu	 düşünürsün.	 Bugün	 için	 Türkçeyi	 öğretememişsiniz	 gibi	 bir
problem	 artık	 söz	 konusu	 değildir;	 bölge	 memleketin	 iktisadî	 hayatı	 ile
bütünleştiği	için	insanlar	sen	istesen	de	istemesen	de	Türkçeyi	öğreniyorlar.	Kim
öğrenmiyor?	Okuması,	yazması	olmayan	kadınlar.	Çok	tipik	bir	olaydır;	çünkü	iş
hayatına	 atılmakta	 erkek	 unsur	 önde	 geldiği	 için	 o	 safhada	 onların	 eğitimine
öncelik	verilir,	öbürü	de	arkadan	gelecektir.
İkincisi,	 bölgeyi	 çok	 ihmal	 etmişiz	 kalkındıralım,	 gibisinden	 boş	 lâflar...	 Ne

gibi	 yatırım	 yapılacağı	 tamamen	 hesap,	 kitap	 işidir;	 olmayacak	 yerlere
olmayacak	 iş	 yapılmaz.	 Daha	 dün,	 gene	 matbuatta,	 yazarlarımızdan,
“muharrirelerimiz”den	 biri	 bilir	 bilmez	 tekrarlamış:	 “Siirt’e	 hiç	 yardım
yapılmıyormuş.”	 Yapılsa	 ne	 olacak?	 Ucuz	 faizle	 kredi	 veriyorsun,	 anında
İstanbul’a	aktarılıyor;	yani	bu	yapıları	bilmek	gerekiyor.	Bazı	şeylerin	üzerinde
dururken	 yazarken	 boş	 lâf	 edilmemeli.	 Üçüncüsü,	 beş	 lisandan	 oluşan	 Kürtçe
meselesi.	 Şurası	 çok	 açık	 bir	 şey:	Bugün	Kürtçülük	 yapan,	Kürt	 eğitimini	 öne
süren,	 Kürt	 dilinin	 okutulmadığını,	 öğretilmediğini	 öne	 süren	 zümrelerin
hiçbirisi	 Kürtçe	 bilmiyor,	 bunun	 farkında	 değil	 insanlar.	 Yani	 19.	 yüzyıldaki
Avrupa	milliyetçiliğinin	 tersine,	 bu	milliyetçiliği	 yürüten	 zümrelerin	 hiçbiri	 bu
memlekette	o	dili	bilmiyor.	 İsveçliler	de	Fince	öğretmediler	Finlilere.	Macarlar
Hırvat	 okulu,	 Slovak	 okulu	 açmadılar,	 daha	 evvelde	 Avusturyalıların	 Macar
okulu	 açmaması	 gibi...	 Fakat	 bu	memleketlerin	münevver	 ve	 elit	 takımları	 bu
dili,	bu	tarihi	öğrendi,	tetkik	etti	ve	öğretti.
Biz,	 Bulgar	 okulu	 açtık	 mı	 hiç?	 Ahalisi	 Rum-Ortodoks	 dediğimiz	 Fener

Patrikhanesi’ne	 bağlı	 idi,	 yani	 Patrik	 Efendi	 cenapları	 orada	 nasıl	 okul	 açılır,
nasıl	 yürütülür,	 ona	 karar	 veriyor,	 Ortodoks	 oldukları	 için...	 Tabii	 o	 da	 suret-i
katiyyede	Bulgarca	okula,	Bulgarca	eğitime,	Bulgarca	ibadete	cevaz	vermiyor,	o



yüzden	 de	 Bulgar	 milliyetçiliği,	 tarih	 boyunca	 Babıâli’deki	 Türk’ten	 çok
Fener’deki	 Rum	 ruhbana	 düşman	 olmuştur.	 Ama	 Bulgar	 münevverleri
Bulgarcayı	öğrenip,	azınlık	okullarını	açtılar,	eğitimini	gördüler,	tarihlerini	tetkik
ettiler.	Osmanlı	İmparatorluğu’nun	etnik	unsurları	içinde	Bulgarlar	millî	tarih	ve
millî	dillerini	tetkikte	herkesten	yoğun	ve	süratli	çalışmışlardır.	Yunanlılardan	da
önde	gitmişlerdir.	Aslında	Yunanlıların	millî	eğitim	ve	uyanışı	Bulgarlardan	çok
daha	 önce	 başlamıştır.	 Bugün	 de	 bu	 durum	 böyle	 devam	 ediyor.	 Bask	modeli
deniyor.	 Baskların	 sayısı	 bir	 milyon	 ile	 sınırlı	 ve	 bunlar	 İspanya’nın	 en
sanayileşmiş	 bölgesinin	 insanları.	 Çok	 tipik	 kentsel	 ve	 endüstriyel	 cemiyet
kalıpları	 var;	meselâ	 hangi	 televizyona,	 hangi	 radyoya,	 hangi	 gazeteye	 baksan
Basklar	 öne	 çıkıyor;	 iletişim	 dünyasını	 ele	 geçirmişler.	 Bu	 bir	 gösterge	 değil
midir?	 İkincisi,	 reklam	 dünyasını	 ele	 geçirmişler;	 bu	 bir	 gösterge	 değil	midir?
Üçüncüsü,	 tabii	 kuzeydeki	 şehirler	 sanayileşmiş	 bir	 toplum.	 Dördüncüsü,
nüfusları	artmıyor	ve	beşincisi,	her	 türlü	değişime	herkesten	evvel	bunlar	ayak
uyduruyor.	 Meselâ	 bütün	 bilgisayarcı,	 sistem	 programcıları,	 sibernetik	 takımı
hepsi	 Bask.	 Bu	 bir	 tesadüf	 değil,	 çok	 üzerinde	 durulacak	 bir	 konu	 ve	 sayı	 az
dediğim	 gibi,	 son	 senelerde	 bilhassa	 Fransa’dakilerle	 olan	 iletişimin	 artması
dolayısıyla	Baskça	 lehçeler	 ortadan	 kaybolmuştur	 ve	 ortaya	 bir	millî	Bask	 dili
çıkmaktadır	ve	bu	fakir	dil	de	zenginleşmektedir.
Sonra	 tabii,	 bu	 Bask	 modeli	 diye	 tartıştığımız,	 önerdiğimiz,	 bilmeden

konuştuğumuz	 şeyin	 pek	 de	 öyle	 önleyici	 bir	 şey	 olmadığı	 son	 zamanlardaki
bombalı	 suikast	 olaylarından	 da	 açıkça	 ortaya	 çıkmaktadır.	 Bu	 Türkiye’deki
terörden	 daha	 vahimdir.	 Türkiye’nin	 sınırları	 bakımından,	 içindeki	 problemler
bakımından	 Batı	 Avrupa	 modelleriyle	 benzeşir	 yanı	 yoktur;	 bunun	 üzerinde
durmak	 gerekir.	 Türkiye’nin	 kendi	 bünyesinde	 çözmesi	 gereken	 sorunları
maalesef	 böyle	 bir	 AB	 vahyine	 bağlaması	 çok	 tipik	 bir	 olaydır;	 bizde	 bu
alışkanlık	 hep	 vardı.	 Sosyalizm	 gelecek,	 sabahtan	 akşama	 bütün	 problemler
halledilmiş	olarak	yatıp	uyuyacağız!	Böyle	bir	inanç.	Bütün	okulları	vereceksin,
özel	okul	fevkalâde	olur	diyor	bazıları.	Bütün	üniversiteler	özel	olacakmış;	ama
herkes	 de	 çok	 iyi	 biliyor	 ki	 özel	 okulla	 eğitim	 sorunu	 halledilmiyor.	 Çünkü
insanın	çamurunun	içinde,	bünyesinin	içinde	ne	varsa,	özel	okulda	da	o	devam
ediyor.	 Yani	 özel	 okulla	 bir	 memlekette	 medeniyet	 ve	 akademi	 meselesi
halledilmiyor;	süreç	o	kadar	kolay	değil.
Akşam	 Avrupa	 Birliği’ne	 gireceğiz,	 sabaha	 insan	 hakları	 meselesini

halledeceğiz!	Vodyena	civarındaki	(adını	Edesa	yaptılar)	Makedonyalılara	sorun;
Yunanistan’da	 Yanya’daki	 Arnavut	 kalıntılarına	 sorun,	 Eflaklılara	 sorun,
halledilmiş	 mi	 insan	 hakları	 ve	 etnik	 haklar	 meselesi,	 Yunanistan’da	 Batı



Trakya’dakilere	sorun.	Bazı	sorunların	nasıl	bir	sorun	olduğu	veya	gerçekte	bir
sorun	 olup	 olmadığı	 da	 tartışılabilir,	 dolayısıyla	 bu	 gibi	 meseleleri	 insanların
beynelmilel	 ihalelere	 çıkartarak	 çözmesi	 mümkün	 değildir.	 Bu	 anlayışın	 her
şeyden	 evvel	 memleketin	 kendi	 içinde	 yerleşmesi	 gerekir	 ve	 şunu	 ısrarla
söylüyoruz:	 Vatandaş	 inisiyatifi	 alışkanlığı	 olmayan	 bir	 toplumun	 insan
haklarında	 ikincil	 gruplarla	 mucizevî	 çözümler	 beklemesi	 de	 zaten	 normal
değildir.
Başka	 bir	 çözüm	 teorisi	 de,	 bir	 dostumuzun,	 parayı	 euro	 money’ye

çevirdiğimiz	 an	 kurtuldu	 para	 işimiz,	 demesidir.	 Hem	 tarihten	 hem	 halden,
moneter	politikalarla	çok	şeyler	yapılabildiğini	biliyoruz;	ama	o	kadar	da	değil.
Onun	 da	 arkasında	 yatan	 birtakım	 unsurlar	 var,	 yani	 memleketin	 üretim
kapasitesi,	 bölüşüm	 durumu	 ve	 hatta	 iktisat	 dışı	 unsurlar;	 biliyorsunuz	 ki
tüketimi	 tayin	 eden	 kalıpların	 hepsi	 pür	 iktisadî	 değil.	 İktisatta	 bunların
biçimlendirilemediği	 malûm;	 bunların	 biçimlendirmediği	 bir	 ortamı	 akşamdan
sabaha	euro	money’i	 alırım,	 Frankfurt’taki	 para	 basma	 kararlarıyla	 da	 işler	 iyi
gider	 diyemezsiniz.	 Ortaya	 öyle	 hastalıklar	 çıkar	 ki	 kendimiz	 bile	 şaşırırız.
Binaenaleyh	bu	“hazır	reçetecilikten”	de	kurtulmamız	gerekir.
Burada	mühim	meseleler	vardır.	Bunlardan	biri,	Türkiye	19.	yüzyılda	çok	garip

nüfus	 dengesi	 olan	 bir	 ülkeydi,	 Müslüman	 nüfus	 azalıyor	 gibiydi,	 büyük
hastalıklarla,	 çarpıklıklarla	 maluldü,	 bunu	 bizde	 yazmazlar.	 19.	 yüzyıl	 tarihi
dediğimiz	zaman,	Tanzimatçıların	alçaklığı	veyahut	falancıların	doğuculuk	veya
batıcılığı,	 yok	musikimiz	üzerinde	durulur.	Bunlar	 da	 lâzım,	 ama	bazı	 şeylerin
üzerinde	hiç	durulmamıştır	ve	buna	ecnebîlerin	el	atması	çok	üzücüdür.	Meselâ,
19.	yüzyılda	bu	memlekette	 frenginin	durumundan	hiç	bahsetmezler.	Frenginin
bu	 ülkenin	 nüfusunu	 nasıl	 kasıp	 kavurduğundan	 kimse	 söz	 etmez.	 Veremden
bahsedilir,	 halbuki	 veremden	 çok	 frengi	 önemlidir	 ve	 o	 yüzdendir	 ki	 burada
bayağı	çarpık,	yani	dejenere	olmuş	bir	nüfus	vardı.	Dolayısıyla	Abdullah	Cevdet
gibi	 bir	 adamın	 damızlık	 nüfus	 getirmekten	 söz	 etmesi,	 basit	 bir	 çılgınlık
değildir,	ona	böyle	gülüyorlar,	ama	bir	yerde	mazur	görmesek	de	anlamak	lâzım.
Çünkü	 A.	 Cevdet	 hekim,	 yani	 ümitsizlik	 içinde,	 bu	 durum	 nasıl	 düzelir,	 diye
düşünüyor.	Hakikaten	 bugünkünden	 çok	 farklı	 bir	 hekim	 sınıfı.	Cumhuriyet’in
başındaki	idealist	insanlar	bunu	hallettiler;	antibiyotikten	evvel	Türkiye’de	tıp	bu
kalıntıları	 temizledi.	 İkincisi,	 imparatorluğumuzun	 bitmeyen	 bereketi;
kuruturken	bereketli,	yıkılırken	bereketli.	Birdenbire,	Rumeli’den,	Kafkaslar’dan
gelen	onbinlerle,	yüzbinlerle	ülke	doldu.	Giderek	bu	karışık	evlilikler	dolayısıyla
Türk	 ırkı	 düzeldi.	 Irkçılık	 anlamında	 söylemiyorum,	Türk	 ırkı	 düzeldi,	 sıhhate
kavuştu.	 Bir	 kere	 genetik	 olarak	 tipler	 değişti,	 zekâ	 değişti.	 Beslenme	 sorunu



imparatorlukta	da	yoktu,	yani	Batı	endüstri	 inkılâbına	nazaran,	Türkiye’de	köy
ve	şehirlerin	endüstrileşme	öncesi	çağında	da	büyük	bir	beslenme	sorunu	yoktu,
bu	 yüzden	 ortaya	 sağlıklı	 bir	 nüfus	 çıkabildi.	Bu	 nüfus,	 21.	 asrın	 ortasında	 da
dinamik	 olacak,	 vakıa	 doğum	 sayısı	 artmayacak	 zaten.	 Batı	 Anadolu’da
şimdiden	 azalmıştır,	 Doğu’da	 da	 azalacak.	 Fakat	 doğum	 oranı	 artmamasına
rağmen	genç	nüfuslu	bir	ülke	olacağız;	onun	için	bizim	bu	genç	nüfusu	harcama
hakkımız	yok;	birtakım	iktisadî	bütünleşmelere	giderken	bunun	üzerinde	akıllıca
düşünmek	 zorundayız.	 Şunu	 söylemek	 istiyorum:	Bu	 dinamik	 nüfusla	 Türkiye
etraftaki	 pazarlara	 yayılır	 ve	 ülke	 zenginleşirse	 iyidir.	 Fakat	 diğer
bütünleştiğimiz	 ülkelerin	 yükünü	 alırsak,	 o	 zaman	 işin	 üzerinde	 düşünmek
gerekir.	 Türkiye	 bugünkü	 bölgesel	 dengesizlik	 ve	 sosyal	 sınıflar	 arasındaki
uçurumla	 Batı	 Avrupa’ya	 giremez,	 bunun	 üzerinde	 durulmalıdır;	 nitekim
herkesin	bildiği	gibi	Batı	Avrupa	–Lorenz	eğrisi	diyoruz	 iktisatta	 ifade	edildiği
biçimiyle–	iktisadî	eşitlik	ve	bölüşüm	bakımından	eşitsizliğin	bugünkü	dünyada
asgariye	 indirildiği	 sağlam	 bir	 nüfus	 yapısına	 sahiptir,	 bunu	 Yunanistan’da	 da
görüyorsunuz.	 Yunanistan’ın	 bu	 memleketten	 üstün	 bir	 tarafı	 yok;	 bir	 kere
Türkler	 kadar	 teknoloji	 falan	 bildikleri	 yok.	 Bizim	 memleketteki	 hekim	 ve
mühendis	 başarısı,	 sayısı,	 kapasitesi	 Yunanistan’da	 yok	 oran	 olarak.	 İktisadî
üretkenliği	buradakinden	çok	daha	düşük,	fakat	Yunanistan	burası	ile	mukayese
kabul	 etmeyecek	 kadar	 iktisadî	 bölüşümün	 musavata	 yakın	 olduğu,	 sınıflar
arasındaki	 dengesizliğin	 daha	 aza	 indirildiği	 bir	 ülke,	 sağlam	 bir	 bünyesi	 var,
bunun	 üzerinde	 durmamız	 gerekmektedir.	 Birtakım	 sanayi	 dallarımız	 ölecek,
birtakım	dallar	gelişecek.	Esasen	Türkiye	Avrupa	Birliği’ne	girmeden	de	büyük
sanayi	 atılımları	 yapan,	 teknoloji	 transferini	 yapabilen	 bir	 ülkedir.	 Girdiğimiz,
gireceğimiz	birliğin	içinde	iktisadî	ve	siyasî	bakımdan	rakip	olan	ülkeler	vardır,
bunların	 hesaba	 katılması	 gerekmektedir.	Nihayet,	 Türkiye	 şu	 anda	 iktisadî	 ve
askerî	 bakımdan	 Avrupa	 Birliği’ne	 göre	 aslında	 daha	 avantajlı	 ittifaklar
içindedir:	 Batı	 Avrupa	 birliğinin	 içine	 girdiğiniz	 zaman	 en	 önemlisi	 kültürel
sorunlarımız	olacaktır,	kültürel	sorunların	halli	diye	bir	şey	söz	konusu	değildir,
böyle	bir	şey	düşünülemez,	yani	karayolu	yapar	gibi,	duyuru	yapar	gibi,	telefon
komünikasyon	 şebekesini	 kurar	 gibi,	 kültürel	 sorunları	 halletmekten	 söz
edemezsiniz.
Ama	şurası	 çok	açık	ki,	Türkiye	kültürel	bakımdan	anarşi	 içinde	yaşayan	bir

ülkedir,	 yani	 tarihî	 mirasına	 sahip	 değildir,	 çevreyi	 kültürel	 bilinçle	 koruma
sistemlerini	 geliştirememiştir	 ve	 asıl	 üzerinde	 durulacak	 konu,	 Türk	 kimliği
kültürel	bakımdan	20.	yüzyılda	iyi	çizilmiş	bir	portre	değildir.	Buna	kendimiz	de
karar	 verememişiz,	 kendi	 portremizi	 de	 tanıyamamaktayız,	 bir	 büyük	 birliğin



içine	girerken	galiba	en	çok	üzerinde	durulacak	konulardan	birisi	budur.	Türkiye
vergi	toplayamayan	bir	ülkedir,	yani	bütün	Akdeniz	ülkeleri,	Kıbrıs,	Yunanistan
gibi,	“çok	zengin	halklı	fakir	devletlerden”	biridir.	Vergi	toplayamayan	bir	devlet
yapısının	 sadece	 teknik	 bakımdan	 değil,	 ideolojik	 bakımdan	 ciddi	 çarpıklıklar
içinde	 olduğu	 açıktır.	 Burada	 vergi	 toplanamaması,	 sadece	 maliyeci	 takımının
bilgisizliğinden,	 beceriksizliğinden	 değildir;	 burada	 ideolojik,	 siyasî	 bakımdan
çarpık	bir	yapılanma,	popülizm	vardır	ve	bu	ciddi	bir	devlete	yakışmamaktadır,
çünkü	 vergi	 toplayamayan	 devlet,	 devlet	 vasfına	 sahip	 değildir.	 Bunun	 en	 uç
örneği	Rusya’dır.	Komünizmden	 kurtulan	 ülke	 vergi	 toplayamıyor,	 500	milyar
dolar	kadar	bir	varlığın	dışarıya	kaçırıldığı	ve	buna	ilaveten	her	sene	50	milyar
dolara	yakın	varlığın	yurt	dışına	kaçırıldığı	 ileri	 sürülüyor,	hesaplar	bu	civarda
birleşiyor.	Sonra	o	devlet,	koca	Rusya,	onun-bunun	kapısından	10	milyar	dolar
dilenerek	hakarete	uğruyordu.	Şimdi	petrol	gelirleri	arttı	ve	rahatladı.	Bu,	vergi
toplayamamanın	 en	 uç	 örneğidir.	 Tabii	 biz	 bu	 durumda	 değiliz.	 Ama	 hiçbir
şekilde	de	kalkınmış	bir	malî	yapımız	olmadığı	açık.
Öbür	 uçtaki	 yapılar	 da	 çok	 tuhaftır:	 Amerika	 Birleşik	 Devletleri’nde	 vergi

kaçırınca	ne	olur	biliyorsunuz.	Asayiş	ve	adaletin	dağıtımı	bakımından	Türkiye,
size	çok	gülünç	gelmesin	ama,	hiç	de	olumsuz	puan	alacak	bir	yapıda	değildir,
bunun	 üzerinde	 durunuz.	 Gerilla	 savaşı	 kazanmış	 bir	 ordu	 var.	 Etkin	 bir	 dış
ilişkileri	örgütü	var.	Ama	asıl	önemlisi,	etkin	ve	rafine	çalışmasını	bilen	bir	polis
kuvveti	 yoktur,	 vergisini	 toplayamayan	 bir	 devlet	 söz	 konusudur	 ve	 bütün	 bu
mekanizmalarını	 geliştirirken	 de	 kendini	 ortaya	 koyacak	 bir	 yapılanma	 söz
konusu	 değildir,	 çünkü	 Türkiye’deki	 İçişleri	 Bakanlığı,	 imparatorluktaki
Dahiliye	 Nezareti’nin	 sağlamlığına,	 duyargasına	 sahip	 değildir.	 Bu	 bakanlık,
ısrar	 ile	 meseleleri	 öğrenmemeye,	 tetkik	 yapmamaya,	 mensuplarını
yetiştirmemeye	devam	etmektedir.	Bu	son	derece	hazin	ve	insanı	isyan	ettiren	bir
durum.	Yani	birtakım	adamlar	 eskisine	nazaran	daha	 iyi	maaş	 alıyor;	 imkânlar
veriliyor	altlarına.	Bugünün	kaymakamı,	dünkü	kaymakamın	sıkıntılarına	maruz
değildir;	 bugünün	 kaymakamı,	 dünkü	 kaymakamın	 ihmal	 edilmişliğine	 maruz
değildir,	 tutup	 en	 iyi	 burslarla	Avrupalara	 lisan	 öğrenmeye	 dahi	 yolluyoruz	 ve
bürokrasi	buna	rağmen	isteneni	veremiyor.
İçişleri	 Bakanlığı	 bu	memleketin	 coğrafî	 bilincine	 bile	 sahip	 değildir,	 bu	 bir

faciadır!	 İçişleri	 ıslah	 edilmesi	 gereken	 devlet	 teşekküllerinin	 başında	 gelir.
Çünkü	 burası	 çok	 önemli	 bir	 devlettir,	 çok	 kritik	 bir	 bölgede	 yaşayan	 bir
devlettir	ve	bazı	meselelerini	çok	bilinçli	bir	şekilde	halletmesi	gerekir.	Yani	eğer
memlekette	 Fener’deki	 patrikhanenin	 Fatih	 kaymakamlığına	 bağlı	 olduğunu
söyleyen	 ses	 bu	 çevrelerden	 geliyorsa,	 orada	 üç	 kere	 düşünmeniz	 gerekiyor.



Buna	 rağmen	 bu	 bakanlığın	 elinde	 etkin	 bir	 nüfus	 haritası	 olmadığı	 da
anlaşılıyor.	Burada	her	şeyden	evvel,	bir	ciddiyet	yoktur;	zira	mesele,	bazılarının
söylediği	gibi	faşist	olmakla	ilgili	değil;	birtakım	gayriciddi	çevrelere	sorarsanız
İçişleri	Bakanlığı	ve	iç	idare	faşistmiş,	sorun	oradan	ileri	geliyormuş.	Her	şeyden
evvel	bürokrasinin	bazı	şeyleri	bilmesi	gerekir.	Bilgi	edinme,	sırf	totaliter	baskı
için	değil,	vatandaşa	kanun	ve	hukuk	uygulamak	için	de	gereklidir.
Bu	 memlekette	 herkes	 Türktür,	 demek	 bir	 şey	 ifade	 etmiyor.	 “Ne	 mutlu

Türküm”	 demek,	 Türklerin	 mutlu	 uyumaları	 ve	 tembellik	 yapmaları	 için
söylenmemiş!	Evet	 Türküz,	 ama	 ne	 olduğumuzu	 da	 bilmemiz	 gerekir.	Coğrafî
verilerini	 bilmeyen	 bir	 ülke	 olabilir	 mi?	 Bunu	 siz	 yapmadığınız	 takdirde,
Thübingen	 Atlas	 Grubu	 yapar	 ve	 çok	 doğru	 da	 yapmaz;	 onu	 da	 söyleyelim.
Meselâ,	 Peter	 Alford	 Andrew	 İstanbul	 Edebiyat	 Fakültesi	 Antropoloji
bölümünün	dosyalarını	kullanmış,	ama	onları	eserinde	doğru	dürüst	zikretmiyor
bile.	O	kaynağı,	yani	o	dosyaları	daha	evvel	başkaları	kullanmadı,	o	da	bir	soru;
niye	 o	 tip	 dosyaları	 başkaları	 hazırlamadı,	 bunlar	 hep	 bir	 sorudur.	 Birtakım
şeyleri	 gizlemekle	 hiçbir	 şeyi	 halledemezsiniz,	 açıkça	 bilinmesi	 gerekir.	 Bu
açıkça	 bilmek	 birtakım	meseleleri	 biçimlendirmek	 için	 gereklidir,	 herhalde	 en
çok	 üzerinde	 durulması	 gereken	 budur.	 Özetle	 söylememiz	 gerekirse,	 Avrupa
Birliği	Türkiye	 için	 tarihî	bir	olgudur,	çünkü,	Türkiye	dokuz	asırdır	bu	Avrupa
dünyası	 ile	 itişe	kakışa	çekişerek,	bazen	 ittifak	halinde	bir	 arada	yaşamaktadır.
Bu	gelişmeyle	Türkiye’nin	çok	büyük	yerlere	gideceğini	kimse	ummasın,	çünkü
Avrupa	 eskiyen	 bir	 dünyadır,	 kendini	 üretemeyen	 bir	 dünyadır,	 aslında	 eğitimi
gittikçe	geriliyor,	eğitimde	istenilen	verilememektedir.
Şunu	 açıkça	 belirteyim	 ki;	 bazı	 Türk	 üniversitelerinin	 bazı	 şubeleri,

Avrupa’daki	 üniversitelerden	 çok	 daha	 iyidir.	 Avrupa	 üniversitelerinin	 hiçbir
şekilde	 İsrail,	 Amerika	 ve	 Japonya	 ile	 mukayese	 edilemeyecek	 bir	 eğitim
yapıları	 vardır,	 geriliyor	 Avrupa	 mirası,	 daha	 doğrusu	 ananesi	 ile	 geçiniyor,
nüfusu	kendini	yenileyemiyor,	kendini	üretemeyen	bir	toplumdan	gelecekte	fazla
şeyler	 bekleyemeyiz.	 Ama	 anlaşılan,	 bu	 dünyanın	 dışında	 da	 kalacak	 değiliz,
bunlara	girerken	de	bazı	şeylerin	üzerinde	durmamız	gerekiyor.

Avrupa	Birliği’nin	Geleceği

Avrupa	 Birliği’nin	 içinde	 çekişmeler	 ve	 çelişkiler	 var,	 güney	 kısmıyla
Germanik	blok	dediğimiz	kuzeyi	arasında	derin	iktisadî	farklar	var,	derin	tarihî
farklar	 var,	 derin	 alışkanlık	 farkları	 var,	 yani	 insanların	 demokratik	 seçim
kalıpları,	 değerlendirmeleri,	 reaksiyonları	 bile	 birbirini	 tutmuyor	 ve	 bunların



arasında	 nitelik	 farkı	 var.	 Yani,	 bir	 Alman	 İskandinav	 toplumuyla	 –ki	 buna
Hollanda	 da	 dahildir–	 İtalya’nın	 ve	 İspanya’nın,	 hatta	 Fransa’nın	 aynı	 çizgide
gelişmesini	 bekleyemezsiniz.	 İkincisi,	 bu	 dünya	 içinde	 politika	 farkları	 vardır,
çünkü	 güneyi	 hiç	 ilgilendirmeyen	 bir	 konu	 kuzey	 için	 hayatîdir.	 Maalesef
Almanya	Doğu	Avrupa’ya,	Orta	Avrupa’ya	doğru	genişlemek	isteyen	bir	siyasî-
iktisadî	güçtür.	Türkiye	ile	de	bu	konuda	rakiptir	aslında.	Bu	da,	birliğin	içinde
ileride	 parçalanmalara	 sebep	 olacaktır.	 Ben	 şöyle	 görüyorum:	 Çok	 yakın	 bir
mazide,	 hani	 bir	 Avrupa	 Konseyi	 vardı,	 biz	 de	 üyesiydik,	 bugün	 battal	 bir
kuruluş	haline	dönüşmüştür.	Bu	Avrupa	Birliği	dediğimiz	kuruluşun	içinden	de
iktisadî	 bakımdan,	 içtimaî	 kültürel	 bakımdan	 birbirine	 yakın	 olan	 grup
öbürküleri	 terk	 ederek	 şöyle	 biraz	 yükselecek	 ve	 ayrı	 bir	 gruplaşmaya
muhtemelen	 gidecektir.	 Yoksa	 o	 kadar	 romantik	 olmayalım,	 otuz	 devletli	 bir
Avrupa’nın	olmayacağını	herkes	biliyor.
Bunların	müşterek	dış	politikaları	falan	da	yoktur,	bu	dünya	suret-i	katiyyede

en	büyük	güç	haline	gelemeyecektir.	Çünkü	ne	Amerika’nın,	ne	Uzak	Asya’nın,
hatta	 ne	 küçük	 İsrail’in	 kendini	 nüfus	 bakımından	 yenileme	 kapasitesine,
kültürel	bakımdan	kendini	üretme	kabiliyetine	sahip	değildir,	yakın	gelecekte	bu
yeteneği	daha	da	azalacaktır.	O	yüzden	bu	gibi	birliklerin	içine	girmek	gerekir;
fakat	 bunlara	 fazla	 bağlanmamalı,	 yani	 her	 an	 bavulunu	 toplamaya	 hazır	 iç
güveyisi	 durumunda	 girmelisiniz	 ki,	 bir	 kriz	 anında	 evi	 kolayca	 terk	 veya
hayatınıza	 devam	 edebilesiniz.	 Bu	 gibi	 birlikteliklere	 çok	 dikkat	 etmek
gerekiyor.	Türkiye’de	 toplumsal	olarak	da	buna	dikkat	etmek	gerekiyor,	 çünkü
maalesef	 biz	 planlamayı	 çok	 sevmeyiz.	 Bazı	 şeyleri	 otomatiğe	 bağlayarak,
Avrupalı	olsak	ne	iyi	olur,	evdeki	kavgalar	bile	biter	diye	düşünürüz.	Bu	o	kadar
basit	bir	iş	değildir,	çok	uzun	bir	süreçtir	ve	renkli	bir	süreçtir.	Öyle	bahsedildiği
gibi	bir	dünya	da	zaten	yoktur.
Hiçbir	zaman	bir	 İspanyolla	bir	 İsveçlinin,	bir	 İtalyanla	bir	 İngilizin	birtakım

şeyleri	 müşterek	 olmayacaktır,	 mümkün	 değildir.	 İşte	 ilk	 sıkıntı	 Maastricht
Antlaşması	 dolayısıyla	 paradan	 ortaya	 çıkıyor.	 Böyle	 sıkı	 bir	 para	 politikasını
bunların	hepsi	 takip	edemezler,	bunun	kaçamakları	vardır	her	zaman;	hele	hele
Almanya’nın	kendi	nüfuz	bölgesi	için	istediği	birtakım	devletçiklerin,	milletlerin
bu	 birlik	 içinde	 problem	 yaratmadan	 bulunması	 mümkün	 değildir.	 Çünkü
istikbali	olan	bir	yer	değildir,	bir	kere	süratle	nüfus	kaybetmektedir.	İçlerindeki
etnik	meseleler	sorun	çıkarır.

Avrupa	Mevzuatına	Uyum



Yüzbinlerce	sayfalık	mevzuat,	ki	her	gün	neredeyse	binlercesi	veya	yüzlercesi
daha	ekleniyor,	bunu	çevirmek	 için	müteahhit	 firmalara	 ihaleye	verdiler.	Fakat
müteahhit	 firmalar	 mütercimleri	 gökteki	 meleklerin	 arasından	 çağırmıyor,	 bu
memleketin	 lisan	 bilenlerinden	 bulacak,	 onların	 da	 ne	 olduğunu	 biliyoruz.
Türkiye’de	 mütercim	 şu	 demektir:	 Zamanında	 yabancı	 okullardan	 birinde
okumuş,	neden	sonra	muhtelif	işlerde	çalışmış,	şimdi	emekli	olmuş	canı	sıkılan
bir	 beyefendi,	 ben	 tercüme	 yapayım,	 diyor	 ve	 ortadaki	 tercümelerin	%90’ı	 ele
alınmaz	 vaziyette.	 Biz	 bu	 konuda,	 bırakın	 Avrupa	 ülkelerini,	 İran’ın	 fersah
fersah	gerisindeyiz.	Yani	İran’da	bizimkinden	çok	daha	kalifiye,	çok	daha	ciddi
ve	son	derecede	kalabalık,	bizimkinin	şöyle	on	misli	sayıda	bir	mütercim	ordusu
var,	 görüyorsunuz	 yapılan	 tercümelerden.	Bazen	müşterek	 çevrilen	 şeyleri	 alıp
karşılaştırıyorum,	onlarınki	çok	daha	güzel.	Adamlar	Farsça	biliyor	ve	yabancı
dil	 biliyor.	 Şimdi	 bu	 tip	 insanlar	 gene	 işte	 bu	 şirketler	 tarafından	 istihdam
edilecek	ve	ucuza	istihdam	edilecek.	Kim	onu	kontrol	edecek?	Edemeyecek.
Bürokrasimiz	maalesef,	hatalara	“burada	bir	çıkıntı	var”	diyecek	bir	bürokrasi

değil.	Bu	gibi	sorunlar	maalesef	olacak;	otuz	senedir	Avrupa	Birliği’ne	gireceğiz
diyen	 memlekette	 doğru	 dürüst	 tercüme	 eğitimi	 yapılmadı,	 doğru	 dürüst	 Batı
eğitimi	 yapılmadı,	 Almanya’yı,	 Fransa’yı,	 Hollanda’yı,	 Rusya’yı,	 İngiltere’yi
öğretecek	bir	eğitime	girilmedi.	Meselâ,	otuz	sene	önce	Ermeni	ASALA	örgütü
diplomat	 öldürmeye	 başladı,	 kriz	 büyüdü	 ama,	 memlekette	 Ermeni	 tetkikleri
kurulmuyor.	 Düpedüz	 doğru	 dürüst	 Armenelog	 falan	 yetiştireceksin;	 bunu
söylediğiniz	zaman	boşuna	konuşuyorsunuz.
Devlet	 hayatında	 tabii	 uzun	 soluklu	 düşünmeden,	 vizyonun	 çok	 uzağına

gitmeden	ve	biraz	hayalperest	olmadan	olmuyor.	Egemenliğimizden	vazgeçebilir
miyiz	 tartışması	 yapılıyor;	 egemenlik	 haklarının	 kullanılışı,	 karşılıklı	 vazgeçiş
felsefî	ve	çok	hukukî,	derin	bir	konudur.	Burada	tartışılan	bir	mesele,	hiç	niyetli
olmadığın	 ve	 bilmediğin	 halde	 kabul	 ettiğin	 bir	 şey:	 Heybeliada	 Ruhban
Okulu’dur.	 “Canım,	 girmek	 için	 açıverelim	 gitsin.”	O	 okulu	 açmak	 istiyorsan,
böyle	 bir	 şeye	 gönlün	 yatıyorsa	 ve	 inanıyorsan	 aç.	 “Açıverelim	 de	 AB’ye
girelim”	 diye	 bakkal	 hesabı	 olmaz.	 Çünkü	 zaten	 okulu	 kapatırken	 de	 nasıl
kapandığının	farkında	değildik.	Herkes	faşizmden	kapattığımızı	zannediyor	ama
alâkası	yok.	Nasıl	kapandığını	biliyorsunuz.	Han	katlarında	para	 için	kurulmuş
bir	 sürü	 düzensiz	 yüksek	 okul	 vardı:	 özel	 gazetecilik,	 özel	 eczacılık...	 Millet
onlara	 gidip	 diploma	 alıyordu.	 İş	 ayyuka	 çıktı.	Anayasa’da	 da	 açık	madde	 idi,
“üniversiteler	 devlet	 eliyle	 kurulur”	 diye.	 Bu	 açık	 hüküm	 karşısında	 Anayasa
Mahkemesi	 bu	 okulları	 kapattı.	 Kapattığı	 zaman	 bütün	 özel	 okullar	 kapatıldı;
Ruhban	 okulu	 da	 özel	 okul	 olduğundan	 kapandı.	Ne	 onu	 kapatan	 hâkimin,	 ne



davayı	 açan	 partinin	 böyle	 bir	 amacı	 vardı;	 belki	 davanın	 sonuna	 kadar
Heybeliada’da	ruhban	okulu	olduğundan	haberdar	değillerdi.
Kapandı	 gitti,	 bu	 sefer	 hadi	 bunu	 yeniden	 açalım	 deyince,	 bazı	 bürokratlar

“Dur	bakalım”	dediler.	Tabii,	böyle	bir	okul	 açılınca,	oraya	hiçbir	 zaman	Rum
ruhban	 falan	 gelmeyecek;	 Rusya’dan,	 Ukrayna’dan	 suret-i	 katiyyede	 kimse
gelmez	oraya,	çünkü	müthiş	küçümsüyorlar,	zaten	kendi	seminerlerini	kurdular.
Kimse	 Ruhban	 okuluna,	 Heybeli’ye	 çocuk	 yollamaz.	 Ruslar	 yetmiş	 yıllık
yaralarını	 kendi	 açılarından	 kapatmak	 zorundalar	 ve	 bu	 nedenle	 rahib	 eğitimi
çok	 önemli.	Kim	gelir	 buraya?	 İsveçli	 gelir,	Alman	 gelir,	Ortodokslar	 var,	 her
gün	hadise	çıkar	orada,	o	çıkan	hadiseleri	bizimkiler	nasıl	karşılar,	onu	da	Allah
bilir.	Bunların	hiçbirini	düşünmüyoruz.	Diğer	yandan	Ortodoksların	soyu	Güney
Amerika’da	 artıyor;	 demek	 ki	 Güney	 Amerika’da	 İspanyolca	 konuşan	 rahip
adayları	İstanbul’da	okuyabilir,	bu	düşünülmesi	gereken	müsbet	bir	yan.

46	Birkaç	yıl	içinde	avdet	eden	terör	eylemleri	yine	bastırılıyor.

47	Çek	Cumhuriyeti,	 Polonya,	Macaristan,	Romanya	ve	Bulgaristan	AB’ye	girdi.	Diğer	 sayılanlar	 da
Türkiye’den	önce	aday	oldu	ve	birliğe	girecekler.

48	Voltaire,	XIV.	Louis	Asrı,	c.	I-IV,	MEB	Yay.,	İstanbul,	1946.

49	Markus	Köhbach,	“Ein	diplomatischer	Rangstreit	 in	Istanbul”,	Mitteilungen	des	Öst.	Staats	Archiv
36/1983.

50	M.	Fatih	Andı,	Bir	Osmanlı	Bürokratının	Avrupa	İzlenimleri,	2002.

51	Mark	Sykes,	The	Caliphs’	Last	Heritage,	s.	315-316.

52	Azmi	Özcan,	“Sultan	II.	Abdülhamid	ve	Hindistan	Müslümanları”,	Sultan	II.	Abdülhamid	ve	Devri
Semineri,	 İÜEF,	 İstanbul,	 1994,	 s.	 132-136.	 Aynı	 yazar,	 Panislamizm,	 Osmanlı	 Devleti	 ve	 Hindistan
Müslümanları,	İstanbul,	1992,	s.	80	ve	160	vd.



VII

Tarihî	Süreç	İçerisinde	Avrupa	ile	İktisadî	Bütünleşme	Sorunu

Başlangıcından	19.	Asra	Kadar

Osmanlı	 iktisadî	 tarihi,	 tarihî	 süreç	 içinde	 Avrupa	 ile	 iktisadî	 bütünleşme
sorununu	 kapsar.	 Başka	 bir	 adı	 da	 yoktur	 zaten,	 çünkü	 son	 üç	 asrın	 iktisadî
tarihine	bir	başlık	koysak,	bundan	daha	uygunu	olamaz.	İmparatorluğun	son	üç
asırda	 Avrupa’dan	 başka	 bütünleşeceği,	 iktisadî	 bakımdan	 cebelleşeceği,	 buna
mümasil	siyasî,	idarî	değişiklikler	geçireceği	başka	bir	kuvvet	de	yoktur.	Bu	çok
açıktır,	 çünkü	 Rönesans’tan	 itibaren	 artık	 dünya	 ekonomisi	 ve	 iktisadî	 yapısı
Avrupa’dan	 yönlendirilmektedir;	 üretim	 bu	 kıtada	 yüksek	 seviyededir	 ve
Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 da	 üretimin	 belirgin	 bir	 özelliği	 vardır	 ki;	 öyle
zannedildiği	 gibi	 iktisadî	 bakımdan,	 yani	 sınaî	 ve	 ticarî	 bakımdan	 bazı
müesseselerini	ihmal	etmiş	bir	imparatorluk	görünümü	değildir;	bunun	üzerinde
daha	çok	durabiliriz.
Avrupa’da	 özellikle	 18.	 ve	 19.	 asırlarda	 bünye	 değişiklikleri	 vardır.	 Bütün

mesele,	 özellikle	 17.	 asırdan	 sonra,	 değişen	 Avrupa	 dünyasının	 iktisadî
süreçlerine,	 yani	 üretim	 yapısına	 paralellik	 kuramamaktır.	 Aslında,
imparatorluğun	fabrika	üretimi	yok	değil,	burada	mühendislik	bilgisi	yok	değil,
buradaki	üretim	organik	enerjiden	anorganik	enerjiye	hiç	geçmemiş,	gibisinden
bir	 sorun	 söz	 konusu	 değildir.	 Şunu	 bilmeliyiz;	 Türkiye	 tarihinde	mühendislik



yetmiş	yılda	çıkmıyor,	bu	tip	okul	tarih	bilgilerini	çıkartmak	lâzım	hafızamızdan.
Türkiye	Cumhuriyeti	tarihinde	sosyal	bilimlerde	ilerleme	vardır,	ama	bir	toplum,
mühendisliği	 yetmiş	 senede	 öğrenmez,	 bu	mümkün	 değildir.	Bu	 dalların	 hepsi
ananesi	olan	mesleklerdir.	Âdeta	 İngiliz	çimi	gibidir.53Bazı	dalların	memlekette
tutunması	 en	 az	 iki	 asır	 ister.	 Eğer	 modern	 çağların	 gereklerine	 ayak
uydurabilmiş	 bir	 ordu	 varsa,	 bu	 geleneği	 çok	 eski	 bir	 kurum	 olmasından	 ileri
gelir.	 Onun	 üzerinde	 tartışılmaz.	 Hatta,	 bir	 memlekette	 bürokraside,	 meselâ
evrakın	kaybolmaması	gibi	–insanlar	bunun	 farkında	değiller,	 fakat	Türkiye’de
evrak	kaybolmuyor–	yazılan	dilekçelere	 cevap	verilmesi	gibi	–geç	veya	 saçma
cevap	veriliyor	olabilir,	ama	veriliyor–	belirgin	alışkanlıklar	yerleşmişse,	bunlar
bürokrasinin	de	köklü	bir	geleneği	olduğunu	gösterir.	Birleşmiş	Milletler	üyesi
olan	 ülkelerin	 büyük	 çoğunluğunda	 böyle	 hukukî	 bir	 yapı	 ve	 kanun	 düzeni
yoktur;	şayet	burada	var	ise,	bir	gelenek	söz	konusudur.
Şimdi	 şöyle	 bir	 gelişim	 üzerinde	 durmamız	 gerekiyor.	 1848’de	 Avrupa’da

Macaristan	bağımsızlığını	ilân	etmiş	ve	demiş	ki:	“Bundan	sonra	Macaristan	ayrı
bir	devlettir	ve	bir	cumhuriyettir,	Avusturya	 tacına	bağlı	değildir,	 resmî	dilimiz
de	artık	Latince	değil,	Macarcadır.”	(Çünkü	Avusturya	idaresinde	iken	resmî	dil
olarak	 Almancayı	 değil,	 Latinceyi	 kullanıyorlardı.)	 Aynı	 dönem	 içinde	 komşu
bir	memlekette,	 Polonya’da	 da	Rusya’ya	 karşı	 ayaklanma	başlamıştır.	 Polonya
Krallığı	 artık	 Rusya’nın	 bir	 parçası	 olmayacak	 diye	 Polonyalılarla	 Macarlar
karşılıklı	 yardımlaşma	 içindedir,	 yani	 dünyanın	 artık	 enternasyonalist	 bir
döneme	 girdiği	 görülüyor.	 Gerici	 politikalar	 diyeceğimiz,	 monarşistler	 ve
ihtilâlleri	istemeyen	devletler	bir	işbirliği	içindedir.	Avusturya,	Rusya	ve	Prusya
arasında	kurulan	“mukaddes	liga”yı	hatırlayın	ve	bunlar	âdeta	ortak	bir	politika
takip	 etmektedirler;	 yani	Avrupa’nın	 herhangi	 bir	 yerindeki	millî	 ayaklanmaya
karşı	birlikte	hareket	edeceğiz	diyorlar.	Bu	yüzden	meselâ,	Avusturya	ve	Prusya,
Yunan	 ayaklanmasını	 desteklememişlerdir	 ve	 Rusya	 Çarı	 I.	 Nikola	 Yunan
ayaklanmasını	destekleyenlerin	arasına	katıldığı	zaman	da	Metternich	tarafından
kınanmış	ve	hamakatla	suçlanmıştır	ve	Rusya	gerçekten	de	hamakatının	bedelini
ödemiştir.	 Osmanlının	 hükmündeki	 Yunanlılar	 ayaklanırsa,	 herhalde	 onlardan
iki-üç	 gömlek	 daha	 ötede	 bir	 sosyal	 bünyeye	 sahip,	millî	 eğitiminin	 anahatları
tamamlanmış,	millî	hayatın	esasları	kurulmuş,	devlet	tecrübesi	ve	geleneği	olan
Polonyalılarla	 Macarlar	 esarette	 oturacak	 değildi.	 Nitekim	 1830	 ve	 1848
ayaklanmaları	 bunun	 bir	 sonucudur.	 1849’da	 bunların	 hepsi	 Avusturya-Rusya
kuvvetleri	 tarafından	 püskürtülmüştür,	 ama	 Avusturya	 bu	 kuvvetleri
bastıramamıştır.	 Rusya’dan	 yardım	 istemiştir.	 Rus	 General	 Paskieviç	 bunların
hepsini	püskürtmüştür	ve	bütün	ayaklanan	milletlerden,	Kuzey	İtalyan,	Polonya



ve	Macaristan	birlikleri	ancak	bazı	yerlere	sığınabilmiştir.	Bir	kısmı	İngiltere’ye,
ama	asıl	büyük	kitle	kapı	komşusu	olan	Osmanlı	 İmparatorluğu’na	 sığınmıştır.
Osmanlı	İmparatorluğu,	Avrupa	ile	Avrupa’nın	standartları	içinde	bir	çatışmaya
girmektedir.	 Rusya	 ve	 Avusturya	 “Mültecileri	 geri	 veriniz”	 diyor;	 Osmanlı
“Hayır	 vermiyoruz”	 diyor.	 Bu	 “Vermiyoruz”	 tavrını	 Fransa	 ve	 İngiltere
destekliyor,	alkışlıyor.	Gelen	insanlar	çok	kısa	zamanda	bu	vatana	sığınıyorlar	ve
içlerinde	 çok	 önemli	 Polonyalı	 ve	 Macar	 albay	 ve	 generaller	 asıl	 adlarını
değiştiriyor,	 din	 değiştiriyorlar.	 İşte	 meselâ,	 Konstantin	 Borcezski,	 “Mustafa
Celaleddin”	 adını	 alıyor.	 Bu	 zat	 sonra	 paşa	 oluyor.	 Karadağ	 muharebesinde
general	rütbesi	ile	şehit	düşüyor.	Bunun	torunu	Nâzım	Hikmet.	Diğer	biri,	Albay
Kolciezski	 “Sefer	 Paşa”	 oluyor;	 Çaykovski	 diye	 bir	 albay	 “Sadık	 Rıfat	 Paşa”
oluyor.	Osmanlı	İmparatorluğu’nda	Kazak	alaylarını	teşkil	ediyor	ve	bu	alayların
askerleri	 Hıristiyan	 ve	 Müslüman	 olduğu	 için	 de	 alayın	 bayrağının	 üzerinde
haçla	 hilâl	 yanyanadır.	 Hayatımız	 birdenbire	 değişmeye	 başlıyor.	 İstanbul’un
kibar	 muhitlerinde	 kadınlı	 erkekli	 suareler,	 ziyaretler,	 münasebetler	 oluşuyor.
Çünkü	 kaçan	 insanlar	 Müslüman	 olmuşlardır,	 ama	 tarz-ı	 hayatları	 itibariyle
İstanbul’un	Müslüman	muhitindeki	yaşamı	benimsemeleri	mümkün	değildir	ve
kendi	ülkelerindeki	yaşamı	buraya	getirmişlerdir.	Birdenbire	Tanzimat	reformları
Boğaziçi	 sefalarında,	 korular	 ve	 kırlardaki	 pikniklerde	 ve	 gezintilerde,
Beyoğlu’ndaki	 kitapçılarda	 kadın	 erkek	 sohbetleriyle,	 tiyatro	 ve	 musiki
seanslarıyla	 bu	 yeni	 zümre	 aracılığıyla	 kendini	 hissettirmektedir.	 Yaşam
değişmektedir,	 daha	 önemlisi	 19.	 yüzyılda	 bir	 salon	 geleneği	 çıkmıştır.	 Bu
Mısırlılarinkinden	farklıdır.	Bu	salon	geleneğinin	başında	birtakım	hanımlar	yer
almaktadır.	 Bunlardan	 meselâ	 Şaire	 Nigâr	 Hanım,	 Macar	 Süleyman	 Paşa’nın
kızıdır.
Bu	 önemli	 olay	 (mülteciler	 olayı),	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 ordularını,

teknolojisini	ve	idare	hayatını	reforme	etmeye	yardımcı	olmaktadır;	artık	maaşla
tutulan	 eski	 maceraperest	 insanların	 yerine	 yenileri	 ortaya	 çıkmaktadır.	 Bu
yeniler,	kalben	bu	devlete	ve	millete	bağlı	olan	 insanlardır;	 yeni	vatan	ve	yeni
milletlerinin	kuruculuğuna	katılmaktadırlar.	Sözünü	ettiğim	Mustafa	Celaleddin
Paşa,	Les	 Turcs	 anciens	 et	 modernes	 (1869)	 adlı	 kitapta	 Türk	 milliyetçiliğini
yeni	 bir	 bakışla	 ele	 almaktadır	 ve	 bu	 19.	 yüzyılda	 çağdaş	 anlamda,	 ve
söylemekte	 mahzur	 yok,	 etnik	 ırkçı	 anlamda	 bir	 Türk	 milliyetçiliğinin	 ilk	 el
kitabıdır.	Onun	oğlu	olan	Ferik	Enver	Paşa	da	benzer	eserler	yazmıştır.	Torunu
Celile	Hanım’dır,	 torununun	oğlu	da	Nâzım	Hikmet’tir.	 1900	yılına	geldiğimiz
zaman	İstanbul	batılılaşan,	Batı	hayatına	entegre	bir	üst	sınıfa	sahiptir.
Bu	 olayın	 öbür	 yanı	 üzerinde	 de	 durmak	 gerekir:	 Rusya	 ile	 başlayan



gerginleşme,	 devleti	 1853’te	 Sinop	 faciası	 dediğimiz,	 Amiral	 Nahimov’un
baskınıyla	 filonun	 yok	 edilmesi	 olayına	 sürüklemiş	 ve	 1853	 Kasımı’nın
otuzuncu	günü	cereyan	eden	bu	olaydan	 sonra	Devlet-i	Aliyye,	Rusya’ya	harp
ilân	etmiştir.	Mençikov’un	tehditleri	ve	Sinop	faciası	üzerine	İngiltere	ve	Fransa
Osmanlı	İmparatorluğu’nu	destekledikleri	için,	Mart	1854’te	onlar	da	Rusya’ya
harp	 ilân	 etmişlerdir.	 Modernleşen	 Türk	 ordusu	 Silistre	 müdafaasını	 büyük
başarıyla	yürütmüştür	(Namık	Kemal’in	Vatan	yahut	Silistre	adlı	piyesi	bu	olayı
yansıtır).	 Yeniçeriliğin	 kaldırılmasından	 beri	 reformları	 tamamlayamayan	 ve
Avrupa	 tarafından	 ilk	 anda	 küçümsenen	 Türk	 kıtaları,	 Kırım’ın	 Gözleve
limanında	 karaya	 çıkarak	 şehri	 işgal	 ve	 fethetmişlerdir.	 17	 Şubat	 1855’teki
çıkarma	 ile,	 1783	 yılından	 beri	 Türk	 ordularının	 ilk	 defa	 kaybolan	 bu	 vatana
adım	atmalarıyla	da	 şevk	ve	gayret	 gelmiş,	 İslâm	dünyasında	yeni	 bir	Türkiye
imajı	 ortaya	 çıkmıştır	 ve	 bu	 olay	 tabii	 Rusya’da	 çok	 büyük	 sarsıntılara	 neden
olmuştur.	 Ardından,	 Şubat	 1856’da	müttefik	 kuvvetlerle	 birlikte	 Sivastopol’un
(Akyar)	tekrar	alınması	bu	gelişimi	devam	ettirmektedir.
Burada,	 Batı	 ile	 bütünleşmenin	 çok	 önemli	 bir	 safhası	 rol	 oynamaktadır.

İstanbul’a,	 Kuzey	 İtalya’dan,	 Fransa’dan,	 İngiltere’den	 birlikler	 geliyor,	 genç
askerler	gemilerle	Kırım’a	gidiyor	bu	insanlar	ya	sakat	dönüyor	ya	da	dönmüyor.
İlk	defadır	ki	Müslümanlar	birtakım	genç	Frenklerin	(!)	kendileriyle	birlikte	kol
kola,	 omuz	 omuza	 “Moskof”la	 çarpıştığını	 ve	 hayatlarını	 verdiğini	 görüyorlar;
dolayısıyla	 imajımızdaki	 “gâvur”	 ve	 Batılı	 değişmeye	 başlıyor	 ve	 1856	 Paris
Kongresi’nde	 Batı’yla	 bütünleşme	 konusunda	 verilen	 birtakım	 tavizlerin
ideolojik	 ve	 hissî	 temelinin	 de	 oluştuğunu	 görmekteyiz.	 Kimse	 burada	 birkaç
paşanın	 sefaretlere	 yaranmak	 için	 birtakım	 tavizlerde	 bulunduğunu	 ve	 hıyanet
ettiğini	düşünmesin,	ortam	çok	hazırdır.	İkincisi,	modernleşen,	modernleşmesini
tamamlayan	Osmanlı	 İmparatorluğu,	o	 tarihte	 artık	%	60’ı	 itibariyle	Hıristiyan
devletlerin	hükmü	altında	yaşayan	İslâm	nüfusu	için	yeni	bir	ümit	kapısı	haline
dönüşüyor.	 O	 tarihten	 sonra	 Kırım’da,	 uzak	 Kazan’da,	 Sibirya’da	 bir	 müddet
sonra	 işgal	 edilecek	 Orta	 Asya	 hanlıklarında,	 Kafkas’ta	 (çünkü	 aynı	 yıllarda
Şeyh	 Şamil	 ayaklanmaya	 başlamıştır),	 nihayet	 Hollanda	 idaresindeki
Endonezya’da;	 İngiliz	 idaresinde	 bir	 imparatorluk	 olarak	 Britanya’ya	 ilhak
edilen	Hindistan	kıtasında	ortaya	bir	Türk	Halife	Sultanı,	bir	Türk	devleti	imajı
çıkmaktadır,	bu	çok	önemli	ve	unutulmaması	gereken	bir	noktadır.	Yani	Batı’yla
bütünleşme	safhalarında	birtakım	tavizler	verilmesi	yanında,	yeni	bir	imaj,	yeni
bir	dünya	ortaya	çıktığı	da	açıktır.
Paris’te	 toplanan	 kongrede	 bilindiği	 gibi	 Osmanlı	 azınlıklarına	 yeni	 haklar

verilmesi	 teminat	 altına	 alınmıştır	 ve	 ardından	 da	 verilmiştir.	Bu	 yıllarda	 artık



imparatorluğun	 köylerinde	 çokça	 alınan	 izinlerle	 kiliselerin	 tamir	 edildiğini	 ve
yenilerinin	yapıldığını	görüyorsunuz.	Bulunduğunuz	şehirlerin	topoğrafyasını	bir
gözden	 geçiriniz,	 camilerden	 daha	 büyük	 kiliselerin	 yapıldığını	 görürsünüz,
meselâ	 Orta	 Anadolu’da	 Sivrihisar’a	 gidin	 görürsünüz,	 Bursa’ya	 gidin
görürsünüz,	 büyük	 kilise	 yapıları	 hep	 Paris	 Kongresi’nden	 sonra	 ilân	 edilen
Islahat	 Fermanı	 ile	 ortaya	 çıkmıştır.	 Devletin	 idaresinde	 başlayan	 bir	 eğilime
dikkat	edelim:	Gayrimüslim	milletlerden	alınan	memur	sayısı	görülür	derecede
artmaktadır.	Meselâ,	Ermenilerin	 arasında	Dadyan,	Düzyan,	Serveryan,	Balyan
gibi	birtakım	varolan	amira	hanedanlarına	yenileri	ilave	edilir.	Bunların	içinden
valiler,	 büyükelçiler,	 hatta	 bakanlar	 ve	 müsteşarlar	 çıkmaktadır.	 Artin	 Dadyan
Paşa,	Hariciye	Nezareti	müsteşarı	 olarak	 devlete	 otuz	 yıl	 hizmet	 etmiştir,	 aynı
şey	 Fenerli	 Rum	 beyleri	 için	 söz	 konusudur.	 Devletimizin	 Londra’daki
büyükelçisi	Kostaki	Musurus	Paşa	otuz	sene	orada	kalmıştır,	yetmiş	yıla	yakın
imparatorluğun	 başında	 bulunan	 Kraliçe	 Victoria’nın,	 âdeta	 genç	 kraliçelikten
büyükanne	 olana	 kadar,	Londra’da	 gözünün	 önünden	 hiç	 kaybolmayan	 ve	 çok
sevdiği	 biri	 varsa,	 o	 da	Türk	 büyükelçisi	Musurus	 Paşa’dır.	Victoria’nın	 iltifat
ettiği	elçiliklerin	başında	bizim	büyükelçilikteki	balolar	geliyor;	Musurus	Paşa,
Fenerli	bir	Rum	beyidir	fakat	katiyyen	Hellen	milliyetçisi	değildi.
Osmanlı	İmparatorluğu	1856’dan	itibaren,	Batı’nın	artık	bir	parçası,	bir	üyesi

olma	durumundadır.	Bunun	ne	 gibi	 somut	 görünümleri	 var?	Meselâ	 bir	 örnek;
birtakım	gençler	Rusya’dan,	Hindistan’dan,	Cava’dan	geliyor,	burada	okuyorlar.
Sonra	Osmanlı	 pasaportu	 veriliyor	 kendilerine	 ve	 bunlar	 ülkelerine	 döndükleri
zaman,	 mahalli	 makamlar	 bunlara	 çok	 eziyet	 edemiyorlar;	 çünkü	 bunlar	 bir
Avrupa	devletinin	tebaası	olarak	belirli	bir	dokunulmazlık	sahibidir.	Dolayısıyla,
en	 çok	 sürülüp	 atılabiliyorlar.	 Meselâ,	 Hollanda	 idaresinin	 aleyhinde	 çalışmış
Cavalı	bir	Müslüman	münevver,	Osmanlı	olduğu	 için	ne	 fazla	hapsedilebiliyor
ne	 de	 ağır	 bir	 cezaya	 uğruyor,	 belki	 sürgüne	 gidiyor,	 yani	 bizim	 hoşumuza
gitmeyen	 kapitülasyonların	 mütekabili	 de	 bir	 ölçüde	 orada	 işliyor;	 çünkü
Osmanlı	 İmparatorluğu	 1856	 Paris	 Barışı’yla	 Avrupa	 Konserti’nin	 üyesi
olmuştur.
Batı	 ile	 Türkiye	 toprakları	 arasındaki	 kültürel	 ve	 iktisadî	 ilişkiler	 şüphesiz

Haçlı	 Seferleri’nden	 başlar.	 Haçlılar	 Ortadoğu	 dünyasının	 ve	 bugünkü
Türkiye’nin	 belirgin	 bölümlerine	 12.	 asrın	 sonunda	 yerleşmişler,	 Urfa’da	 bir
kontluk	kurmuşlardır	ki	bu	aşağı	yukarı	bugünkü	Urfa’nın	belirli	bir	bölümünü
içine	 alan	 bir	 topraktır.	 Antakya’da	 bir	 prenslik	 kurmuşlardır	 ve	 nihayet
Kudüs’te	 bir	 krallık	 teşkil	 etmişlerdir;	 bu	 da	 aşağı	 yukarı	 bugünkü	 İsrail’in
topraklarını,	 kısmen	 de	 Batı	 Şeria’yı	 içine	 alır.	 Okul	 kitaplarında	 tekrarlanan,



Haçlılar	 Doğu’da	 İslâm	 medeniyetinin	 üstün	 niteliklerini	 öğrenerek	 geri
dönmüşler	ve	Avrupa’da	müthiş	bir	medenî	değişiklik	meydana	gelmiştir,	görüşü
tetkikata	dayanmayan,	ucuz	bir	hükümdür.	Türkiye’de	tarihçilikte	çok	şey	“olsa
olsa”	 metoduyla	 kaleme	 alınır;	 halbuki	 tarihte	 “olsa	 olsa”	 değil,	 olmuş	 olan
önemlidir	 ve	 olanlar	 da	 çoğu	 zaman	 “olsa	 olsa”yla	 çatışır,	 çünkü	 insanoğlu
mantıkî	bir	mahlûk	olmakla	birlikte	aynı	zamanda	mantıksızdır	da	ve	yaşamımız
da	onun	 için	kimyevî	bir	 reaksiyona	veya	kimya	elementlerinin	birbiriyle	olan
kaçınılmaz	 ilgi	 ve	 düzenine	 uymuyor;	 çok	 büyük	 terslikler	 meydana	 geliyor.
Matriks	 doldurarak	 tarih	 yazmak	 mümkün	 olmuyor.	 Haçlıların	 Şark’taki
hayatını,	 İsrailli	 tarihçi	 Joshua	 Prawer	 çok	 iyi	 inceledi.54Bunlar	 hiçbir	 şey
öğrenmiyorlar	Şark’ta;	giyimleri	değişmiyor,	 temizlik	alışkanlıkları	değişmiyor,
yemek,	 hatta	 dil	 öğrenmiyorlar.	 Hayatları	 geldikleri	 gibi	 devam	 ediyor,	 kendi
feodal	 nizamlarını	 getirip	 yerleştiriyorlar,	 kendi	 kilise	 hiyerarşileri	 aynen
kalıyor;	 Doğulu	 Hıristiyanlarla,	 Yahudilerle,	 Müslümanlarla	 araları	 kötü.
Çocuklarını	 okutmak	 istedikleri	 zaman	 katiyyen	 o	 devre	 göre	mükemmel	 olan
Şark	 medreselerinde	 değil,	 gene	 Avrupa’ya	 yollatıp	 okutuyorlar	 ve	 buradan
geldikleri	 gibi	 gidiyorlar.	 Bu	 önemli;	 zira,	 Batı	 Avrupa’nın	 barbar	 zihniyet	 ve
yaşamında	bazı	müesseselere	kıskançlıkla	sahip	çıkılır	ve	bunlar	değişmez,	bunu
kimse	aklından	çıkarmasın.
Batı	dünyası	bugün	de	aynı	şekilde	bir	dirence	sahiptir,	kabile	yapısını	–o	da

kısmen–	iki	şey	değiştirebilmiştir:	Birincisi,	Roma	İmparatorluğu’dur,	çünkü	bu
ülkeleri	 Roma	 fethetti	 ve	 Roma	 medeniyeti	 tarihe	 açtı,	 yani	 Romalıların
kayıtlarıyla	 ve	 işgaliyle	 biz	 Batı	 Avrupa’yı	 tanıdık;	 ondan	 evvel	 burası
tarihöncesi	 çağlardır.	 Roma	 kültürü	 burayı	 sınırlı	 ölçüde	 değiştirdi.	 İkinci
değişiklik	 de	 bu	 dünyayı	 etkileyen	 Amerika’dır,	 bunun	 çok	 kimse	 üzerinde
durmaz	ama	20.	yüzyılda,	bilhassa	İkinci	Cihan	Harbi’nden	sonra	buraya	giren
Amerikan	 kültürüdür.	Çokça	 bahsedildiği	 gibi,	 sadece	Coca	Cola	 ve	 blue	 jean
kültürü	 de	 değildir;	 muhasebedir,	 işletmedir,	 hastanedir,	 mühendisliktir,	 hatta
üniversite	sistemleridir.	Fakat	şunu	itiraf	etmek	lâzım	ki,	Amerika’nın	üniversite
üzerinde	 etkisi	 çok	 sınırlıdır	 ve	 Uzak	 Doğu	 ve	 Ortadoğu	 ile	 kıyasladığınız
zaman,	 Avrupa’daki	 Amerikan	 etkisi	 aslında	 çok	 sınırlıdır.	 Dolayısıyla
karşımızda	değişmeye	müsait	olmayan,	kültürel	 alışverişe	hazırlıksız	bir	 camia
vardır.	 Bunu	 Avrupa	 ile	 entegrasyona	 girerken	 göz	 önünde	 bulundurmanız
gerekir.	“Orada	iki	milyon	işçimiz	var,	kültürel	alışveriş	yoluyla	Avrupalılarla	iç
içe	girerler,	çok	da	iyi	olur,	biz	de	öğreniriz,	onlar	da	öğrenirler”	gibi	yüzeysel
gözlemlerle	o	toplumlarla	Türkler	arasında	bir	kültürel	kaynaşmanın	çok	çabuk
vukua	 geleceğini	 düşünmemek	 gerekir;	 çünkü	 karşımızda	 inatçı	 bir	 toplumsal



yapı	 vardır.	 Bunu	 dikkate	 aldığınız	 takdirde	 Avrupa	 ile	 ilişkilerinizde	 daha
sağlıklı	karar	verirsiniz.	1960’ta	insanlarımız	Almanya’ya	gittiler.	Bugün	üçüncü
nesil	yetişkin	vatandaş	olmuş,	dördüncü	nesle	gidiliyor	ve	daha	hâlâ	iki	toplum
kaynaşmış	 değil	 ve	 şimdi	 Almanya’daki	 Türkler	 ne	 diyor	 biliyor	 musunuz?
“Vatandan	koptuk,	bizi	istemiyorlar	artık,	Almancı	olduk;	burada	da	Almanlarla
kaynaşmaya	niyetimiz	yok,	sizin	de	yok.	Biz	sizin	toplumunuzdan	değiliz,	size
paralel	 bir	 toplum	 olduk”	 diyorlar.	 Paralel	 toplumdan	 söz	 ediliyor;	 yani	 orada
çalışacak,	 üretecek;	 çarşıdaki,	 pazardaki	malı	mümkün	mertebe	 alıp	 tüketecek,
ama	 hiçbir	 şekilde	 o	 toplumla	 fazla	 bağdaşmaya	 niyeti	 yok.	 Almanlar	 bu
deyimden	 dehşete	 düşüyorlar,	 ama	 bu	 “paralel	 toplum	 olayı”	 bir	 gerçek.	 Türk
toplumunun	 bu	 gerçeğini	 sadece	 sokaktaki	 işçi	 arasında	 değil,	 okumuş	 yazmış
çocukların	 arasında	 da	 görüyorsunuz.	 Bu	 öğrenciler	 bir	 grup	 teşkil	 ediyorlar
meselâ,	 anavatanı	 daha	 yakından	 tanıyalım	 diye	 buraları	 ziyarete	 geliyorlar.
Meselâ,	üniversitelerde	okuyan	Türk	gençleri	kış	ortasında	buraya	geliyor,	bizim
derslere	 girip	 dinliyorlar.	 Gözlemlerimiz	 pek	 iç	 açıcı	 değil;	 Almanya’da
oturanların	 içinde	 Venedik’i,	 Paris’i	 ancak	 birkaç	 kişi	 görmüş,	 ama	 oralarda
eğitim	gören	hemen	hiç	 yok.	Yani	 bunlar	Avrupa’yla	 bütünleşememişler,	 fakat
orada	 olmak	 niyetindeler.	 İşte	 Türkiye’nin	 burada	 yapacağı	 bir	 şey	 var:	 O
insanları	Avrupalı	Türk	olarak	yetiştirmek.	Bunu	yaptığı	takdirde	hem	kendisine
daha	 çok	 bağlar,	 hem	 de	 Avrupa’nın	 bir	 bölümündeki	 yerellik	 karşısında
sarsılmaktan	kurtarırsanız,	Türklüğe	daha	yararlı	insanlar	ve	aydınlar	çıkar.
Osmanlı	İmparatorluğu	Batı’ya	doğru	büyüyen	bir	imparatorluktur	ve	daha	15.

asra,	 yani	 1400’lere	 girerken	 bu	 devlet	 ne	 bir	 Anadolu,	 ne	 de	 bir	 Ortadoğu
devletidir;	 Anadolu	 devleti	 bile	 değildir,	 doğrudan	 doğruya	 bir	 Balkan
imparatorluğudur.	 Bunun	 üzerinde	 durmak	 gerekiyor;	 Balkan	 imparatorluğu
oluşumuz	dolayısıyla	da	biz	Timur	istilâsından	çok	kolay	yakayı	kurtarmışızdır;
çünkü	 Timur’un	 yakıp	 yıkabildiği	 Orta	 Anadolu’dur,	 Doğu	 Anadolu’dur.
Oradaki	siyasî	yapıyı,	Türkmenleri	dağıtmış,	bizim	hâkimiyetimizi	parçalamıştır,
ama	 Balkanlar’a	 hiçbir	 şekilde	 tesir	 edemediği	 için	 devlet	 kendisini	 çok	 kısa
zamanda	 derleyip	 toparlayabilmiş	 ve	 fütuhata	 devam	 edebilmiştir.	Dolayısıyla,
bu	 bir	 Rumeli	 imparatorluğudur	 ve	 bunun	 niteliği	 de	 bir	 anlamda	 Roma
İmparatorluğu’dur.	 Zaten	 devlet	 kendini	 o	 adla	 anıyor	 başından	 beri,	mirasına
sahip	 olmak	 istediği	Roma	 İmparatorluğu’nun	 adıyla	 “Rum”	 diye	 takdim	 eder
kendini	 (İklim-i	 Rum	 vs.).	 İlk	 Roma	 pagan,	 ikincisi	 Hıristiyan,	 üçüncüsü
Müslüman	 Roma	 İmparatorluğu’dur.	 Bu	 devletin	 Avrupa	 ile	 olan	 iktisadî
ilişkileri	 son	 derece	 kuvvetlidir.	 Çünkü	 yaptığımız	 üretimi	 sattığımız	 birinci
nokta	Garb’dır;	Şark’tan	gelen	malları	depolayıp	naklettiğimiz	birinci	nokta	gene



Garb’dır	 ve	 bazı	 önemli	 malzemeyi	 de	 gene	 Garb’dan	 alıyoruz,	 özellikle
sanayide	 ve	 bilhassa	 askerî	 teknolojideki	 ihtiyaçlarımızı	 tamamıyla	 oradan
karşılıyoruz	ve	bunun	için	belirli	imtiyazlar	veriyoruz,	bu	kaçınılmazdır.	1517’de
Yavuz	 Sultan	 Selim	 Mısır’ı	 aldığı	 vakit,	 oradaki	 Akdenizli	 tüccarların	 bir
konsolosu	 vardı;	 buna	 Consulato	 del	 Mare	 denirdi,	 konsoloslar	 ticarî
temsilcilerdir.	Mısır’daki	Consulato	del	Mare	bir	Katalandı;	kendisine	Memluk
sultanlarının	verdiği	 imtiyaz	ve	müsaadeleri	Yavuz	Selim’e	gösterdi,	hükümdar
da	 olduğu	 gibi	 tasdik	 etti.	 1536’da	 Kanuni	 Süleyman	 devrinde,	 Avusturya	 ve
İspanya	 Habsburgları’nın,	 yani	 bütün	 Avrupa’nın	 karşısında	 Fransa	 bizim
müttefikimiz	 olduğu	 için	 kendilerine	 geçici	 bir	 ticarî	 konsesyon	 verildi,	 bu
1569’da	 yenilendi	 ve	 devamlılık	 kazandı.	 1580’de	 aynı	 imtiyazlar	 İngiltere’ye
verildi,	 çünkü	 İspanya	 ve	 Avusturya	 blokunun,	 Alman	 İmparatorluğu’nun
karşısındaydılar.	Nihayet	1612’de	aynı	gerekçe,	aynı	siyaset	ve	diplomasiyle	bu
haklar	 Hollanda’ya	 verildi.	 Çok	 önemli	 bir	 olay	 söz	 konusudur:	 Osmanlı
İmparatorluğu	 evvelâ	 siyasî	 bakımdan,	 ikinci	 olarak	 bazı	 hammaddelerin
kullanımı	bakımından	ve	üçüncüsü	de	bazı	malların	sevkıyatı	bakımından	belirli
Avrupa	 ülkelerine	 ticarî	 imtiyaz	 ve	 haklar	 vermektedir.	 Buradaki	 kalıplar	 eski
Bizans’a	da	uygundur;	vergiler	genellikle	kırkta	bir	esasına,	yani	%2,5’e	istinat
etmektedir.	Bazı	ahvâlde	bunlar	%10’a	çıkartılmakta,	bazı	ahvâlde	de	hiçbir	mal
satılmamaktadır,	yani	klasik	Osmanlı	İmparatorluğu’nda	çıkışı	yasak	mal	sayısı
girişi	yasak	maldan	çoktur.	Bunlar	stratejik	mallardır;	gemi	üretimine,	gemiciliğe
yönelik	malzemenin,	baruta,	silâh	üretimine	yönelik	malzemenin,	hammaddenin,
meselâ	 tiftik	 ve	 keçenin	 ihracı	 yasaktır.	 Bu	 yasak,	 gemi	 kerestesini,	 bazı
madenleri	 kapsar;	 ama	 kumaş	 ve	 deri	 satımı	 için	 hiçbir	 zaman	 aynı	 şey	 söz
konusu	değildir	ve	bu	gelir	getirir;	hiçbir	zaman	için	tahıl	satımı	teşvik	edilmez,
çünkü	kıt	ve	stratejik	bir	maldır,	bazı	yiyecekler	de	bu	ölçünün	içerisindedir.
Devletin	 içinde,	 himaye	 altındaki	 bazı	 devletler	 ticarî	 teşvik	 görmektedir.

Bunlardan	biri,	bugün	Hırvatistan’a	bağlı	olan	Dubrovnik’tir.	Adriyatik	kıyısında
gayet	 sempatik	 ve	 Venedik	 modeli	 üzerine	 kurulmuş	 bir	 Hırvat	 şehridir,
tüccardır.	 Meselâ,	 Dubrovnik	 gemilerinin	 seyrüseferi	 son	 derece	 teşvik	 görür,
çünkü	bu	sayede	Osmanlı	İmparatorluğu,	Venedik	ve	Cenova’ya	karşı	bir	denge
yaratmaktadır,	bu	en	önemli	unsurdur.	Akdeniz	 ticaretinde	bir	kuvveti	öbürüne
karşı	 kullanarak	 kuvveti	 elinizde	 tutmuş	 olursunuz.	 Bütün	 bu	 ölçümlerin
içerisinde,	Batı	 ile	 temaslar	bir	yerde	aynı	sistemin	içine	girecektir.	Ne	zaman?
1699	Karlofça	Antlaşması	ile.	O	vakte	kadar	Osmanlı	İmparatorluğu	biriyle	bir
akde	girdiği	vakit,	tek	taraflı	bir	ahitname	veriyor.	Yani	bir	muahede	tekniği	söz
konusu	 değil,	 sizinle	 sulh	 yaptım,	 senin	 gemilerine	 izin	 verdim	dolaşsınlar	 vs.



Bu	usul	 tek	 taraflı	 imtiyaz	bahsi	halinde	bir	 ahitnamedir.	 1699’da	 ise,	mahiyet
artık	 değişmektedir.	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 milletlerarası	 diplomasi	 sistemine
girmektedir,	 karşılıklı	 kontrat	 söz	 konusudur	 ve	 bunu	 da	 tayin	 eden	 artık	 ne
Hıristiyan,	ne	de	İslâm	hukukudur.	Laik	Roma	hukukunun	prensipleridir,	Hugo
Grotius’un	de	lure	Belli	ac	Pacis,	Savaş	ve	Barış	Hukuku	adlı	eserinde	va’zettiği
hususlar;	 doğrudan	 doğruya	 Roma	 hukuk	 sistemi	 prensipleri,	 müesseseleri
üzerinde	 gelişen	 anlaşmalardır	 ve	 buna	 göre	 artık	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 elçi
kabul	 ettiği	 zaman	 bir	 inayetle	 değil,	 fakat	 doğrudan	 doğruya	 gelen	 elçinin
statüsünü	 bir	 diplomatik	 mütekabiliyet	 sistemi	 içinde	 tasdik	 etmektedir.	 Vakıa
1710’lara	 kadar	 bazı	 ülkeleri	 (Venedik,	 Rusya	 vs.)	 gene	 bu	 statünün	 dışında
tutmuştur;	meselâ,	savaş	ilân	ettiğinde	Venedik	elçisini	hapseder,	Rusya	elçisini
hapsetmiştir	 (biliyorsunuz	 bize	 ilk	 gelen	 devamlı	Rus	 elçisi	 Pyotr	Tolstoy’dur,
büyük	 yazar	 Tolstoy’un	 büyük	 dedesidir).	 O,	 İstanbul’a	 gelen	 ilk	 daimî
büyükelçidir	ve	1711	Prut	savaşında	onu	Yedikule’de	hapsettik;	çok	çalışkan	bir
elçiydi,	birçok	uzun	rapor	yazardı,	her	raporu	yüz,	yüz	elli,	iki	yüz	sayfa	yazıyor;
Rus	 bürokrasisinin	 özelliğini	 bilirsiniz	 değil	 mi?	 Sadede	 gelemezler.	 Eski
devirde,	 meselâ,	 banka	 sistemini	 ıslah	 ediniz,	 deniyor.	 Merkez	 bankası	 nasıl
kurulacak	 bir	 rapor	 yazınız,	 diye	 emir	 verilir;	 başlarlar,	 Sümerlerde	 ve	 eski
Mısırlılarda	banka	var	mıymış,	eski	Yunanlılar	nasıl	yaparmış,	tabii	ondan	sonra
İtalyan	şehirlerinin	bankaları	üzerine	yaz,	ondan	sonra	İsviçre’de	bu	nasıl	oluyor,
Alman	 dükalıklarında	 nasıl	 oluyor,	 Fransız	 bankaları	 nasıl,	 yaz.	 Buna	 karşılık
Osmanlı	raporları	çok	kısadır,	uzun	söz	edilmez.
18.	 yüzyıldan	 itibaren	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 büyükelçi	 yollamaya	 başlıyor,

vakıa	her	zaman	yolluyordu,	fakat	artık	belirgin	bir	sistem	dahilinde	yollamaya
başlıyor;	hükümdarların	veladeti	ve	cülusu	tebrik	ediliyor,	daha	uzun	anlaşmalar
için	yolluyor	ve	gelenlere	de	belirli	muafiyetler	tanıyor.	Meselâ,	oturacakları	yeri
koruyor,	 satın	 aldıkları	 domuz	 etinden,	 tahıldan,	 içkiden	 resim	 almıyor,	 fırın
kurmalarına	izin	veriyor.	Bu	noktada	Avrupa	ve	Asya	tarihinin	ayrılıkları	ortaya
çıkmaktadır;	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 da	 sistem	 itibariyle	 Batı	 ile
bütünleşmektedir.	 Mallar	 belirli	 gümrük	 noktalarına	 geliyor,	 oradan	 dağılıyor;
belirli	gümrük	noktalarına	gidiyor,	oradan	dışarı	çıkıyor;	burada	yabancı	 tüccar
olduğu	 gibi	 bizim	 tüccarlarımız	 da	 var.	 Avrupa	 dışında	 bu	 mesele	 çok
incelenmeyen	bir	şeydir.	Osmanlı	ticaretten	anlamaz,	sözü	boştur.	Dışarıda	bizim
bir	 sürü	 tüccarımız	 vardı.	 Türkü	 var,	Rumu	 var,	 Sırpı	 var.	Bunların	 çok	 ilginç
hayatları	 var;	 meselâ,	 Venedik’te	 büyük	 kanalın	 (Canale	 Grande)	 etrafında;
Almanların	hanı	var	 (Fondaco	dei	Tedeschi);	 bir	 tarafında	Fondaco	dei	Turchi
(Arapça	finduk’tan	geliyor),	yani	Türk	hanı	var.	Türk	hanında	Osmanlı	tüccarlar



mallarıyla	oturuyorlar	ve	Venedik’e	mal	alıp	götürüyorlar.	Hepsi	buranın	adamı.
Bir	 Venedik	 tablosu	 yoktur	 ki	 o	 asırda,	 meydanda	 sarıklı	 adamlar	 geziyor
olmasın.	Batı	Avrupa	ülkeleriyle	Türkler	arasında	diplomatik	ilişki	için	belirli	bir
mübadele	sistemi	var;	elçiler	mübadele	edilirken,	o	sınıra	geliyor,	bizimki	sınıra
gidiyor;	 o	 buraya	 geliyor,	 bizimki	 oraya	 gidiyor.	 1648’den	 evvelki	 sistemde
büyükelçiler	 çok	 farklı	 karşılanırdı.	 Osmanlı	 İmparatorluğu’na	 gelen	 İran	 ve
Avusturya	 elçilikleri	 çok	 mutantan	 bir	 şekilde,	 büyük	 kervanların	 başında
gelirler;	ülkeye	girdikleri	an,	sınırdan	itibaren	her	şehir	bunları	besler,	bunun	için
hususî	vergi	alınır,	herkese	ne	ikram	edilecek	bellidir.	Kaç	koyun	verilecek,	kaç
sığır	kesilecek;	ne	kadar	buğday,	arpa	verilecek,	onların	karşılığı	vardır.	İran	için
de	öyledir,	İranlılar	çok	şaşaalı	heyetlerle	gelirler,	tabii	onlar	da	öyle	karşılanır;
meselâ	 elçi	Mirzakulu	 Han,	 Kanuni	 devrinde	 gelmiştir.	 Kendisini	 Üsküdar’da
karşılamakla	mükellef	 olan	 vüzeradan	 Şemsi	 Paşa	 (yani	 orada	 camii	 olan	 zat)
onu	yeniçeri	birliğiyle	karşılıyor;	başlarında	tüylü	külahlarıyla	peykler	dediğimiz
altın	 sırmalı	 giyimli	mutantan	bir	 heyet	karşılıyor.	Mirzakulu	Han	alay	 ediyor;
“Sultanım,	nedir	bu?”	diyor,	“Gelin	alayı	mı?”	Şemsi	Paşa	da,	“Beli	Sultanım,”
diye	cevap	veriyor,	“Çaldıran’dan	gelen	gelini	karşılarız!”	Aynı	protokol,	Alman
İmparatorluğu	 yani	 Avusturya	 için	 de	 söz	 konusu.	 İşte	 bütün	 bu	 kurallar	 bir
yerden	sonra	değişecektir	ve	18.	asırda,	hele	1815	Viyana	Kongresi’nden	sonra
yeni	 kurallar	 vardır,	 büyükelçiler	 nerede	oturur,	 nasıl	 karşılanır,	 bunların	 hepsi
bellidir,	tartışmalar	biter.
17.	 asrın	 ortasına	 kadar	 Avrupa’da	 İtalyan	 devletleri	 yani	 Venedikliler,

Toskanalılar,	 Papalık	 temsilcilikleri	 hariç,	 diplomatik	 temsil,	 diplomatik
ayrıcalık,	 diplomatik	 müzakerat	 usulleri	 tespit	 edilmemişti	 (bizde,	 Türk
hariciyesi	 geç	 kurulmuştur,	 diyorlar;	 biz	 ilk	 defa	 18.	 asırda	 daimî	 büyükelçi
yolladık.	Öbür	tarafın	durumu	da	daha	iyi	değil).	1815’ten	sonra	hiç	şüphe	yok
ki	Osmanlı	 İmparatorluğu	bir	sistemin	içindedir,	diplomatik	ve	 iktisadî	 ilişkiler
bakımından	 artık	 belirli	 kuralların	 içerisine	 kapanmıştır;	 gümrük	 vergileri
anlaşmalarla	 belirlenmiştir;	 diplomatlar	 birbirleriyle	 nasıl	 temasta	 olacaktır,
büyükelçilikler	 nasıl	 kurulacaktır;	 bunların	 muafiyetleri	 nedir,	 konsolosluklar
nedir,	hepsi	tespit	edilmiştir	ve	üzerinde	önemle	durulmalıdır,	bütün	bu	imtiyaz
ve	statü,	bizzat	 tek	 taraflı	olarak	Avrupa	devletlerine	verilmiş	değildir.	Meselâ,
bizde	mektepte	 şöyle	 okutuluyor:	 1774	Küçük	Kaynarca	Antlaşması	 ile	Rusya
her	 yerde	 konsolosluk	 açacakmış;	 evet	 ama,	 Osmanlı	 da	 açabilirdi	 ve	 de
açmıştır,	ama	bunun	üzerinde	durulmuyor.	Osmanlı	hariciye	listesine	baktığınız
zaman	kalabalık	bir	konsolosluk	 listesi	yer	 alır;	Rusya’nın	doksan	küsur	yerde
konsolosluğu	var	 ama,	Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	da	otuz	küsur	yerde	var	ve



daha	 da	 açmasına	 da	 mani	 yok	 (Bakü’de	 var,	 Gence’de	 var,	 Batum’da	 var,
Tiflis’te	 var,	 Odesa’da	 var,	 Kırım’da	 iki	 yerde	 var,	 San	 Petersburg’da	 var,
Rostov’da	var,	Moskova’da	var,	Buhara’da	var,	 vs.).	Buradaki	konsoloslarımız
da	 Ruslarınkilere	 benzer,	 onlardan	 aşağı	 kalmayan	 faaliyetler	 içindedirler.
Etraftaki	 Müslümanları	 örgütlemeye	 ve	 bilinçlendirmeye	 gayret	 eden,	 Hicaz
demiryolu	 için	 para	 toplayan,	 mektep	 kurdurtan,	 Panislâmizm	 adına	 birtakım
faaliyetlerde	bulunan	bu	memurların	bir	kısmı	persona	non	grata	 ilân	ediliyor,
atılıyor,	yerine	daha	 şedidi	gidiyor.	Binaenaleyh	 tarihî	 imajı	 çizdiğimiz	zaman,
bütün	 bunlara	 çok	 dikkat	 etmemiz	 gerekiyor.	Çok	 edilgen	 bir	 tarih,	 bir	 zavallı
üçüncü	 dünya	 ülkesi	 veya	 çürüyen	 Bizans	 gibi	 artık	 elini	 kaldıracak	 hali
olmayan	 bir	 son	 asır	 Türk	 devleti	 tarihi	 çizmek	 gerçeğe	 uygun	 değil.	 Türk
toplumunun,	Türk	devletinin	dinamizmi	devam	ettiğine	ve	Türkler	yeni	asırlara
uyduğuna	 göre,	 uyumda	 bazen	 zayıflıklar	 oluyor,	 intibaksızlıklar	 oluyor	 ama
başka	 unsurlara	 ve	 zamana	 bakmak	 gerek.	 Vakıa	 o	 konsolosların	 arkasında
büyük	 bir	 ticaret,	 büyük	 bir	 endüstri	 yok;	 yani	 o	 memurlar	 orada	 mal	 satan
tüccarlar	adına	da	iş	görse	iyi	olur	ama,	nafile	bir	bürokrasi	şeması	çizilmesin.
Avrupa	 ile	 ilişkiler	 dediğimiz	 zaman,	meselâ	 imtiyazlar	 vermişsin	 ama,	 aynı

şey	 senin	 için	 de	 söz	 konusu,	 yani	 sen	 de	 git,	 kullanılabilir	 mukabil	 imtiyazı
kullan.	Yaptığımız	zaman	olmuş,	yer	olmuş,	yapamadığımız	da	olmuş.
Okul	 kitaplarında	 ve	 bazı	 kitaplarda,	 Osmanlı	 çürüyor,	 düvel-i	 muazzama

devleti	paylaşıyor	diye	bir	kategori	de	vardır.	Düvel-i	muazzama	dediği	devletler
arasına	 Türk	 İmparatorluğu	 da	 katıldı.	 Tabii	 her	 büyük	 devletin	 sözü	 aynı
derecede	 geçmez,	 bazısınınki	 pek	 az	 geçer.	 Büyük	 devletlerin	 sayıları	 19.
yüzyılın	sonunda	yedidir.	Bunları	saymaya	geçmeden	önce,	bunlardan	biri	olan
Avusturya	bahsini	açıklığa	kavuşturalım.	Maria	Theresa	ve	II.	Joseph	zamanında
adı	 Mukaddes	 Roma-Germen	 İmparatorluğu	 idi;	 yani	 bugünkü	 Avusturya	 ve
bütün	 Almanya’dan	 oluşuyordu.	 İçinde	 prenslikler	 ve	 serbest	 şehirler	 vardı;
sayıları	 üç	 yüz	 küsurdu.	 Bu	 yapıyı	 tanımak	 lâzım,	 bizim	 mektep	 kitaplarında
mütemadiyen	bir	Avusturya	sözü	gidiyor,	düşmanımız	diye;	onun	adı	Avusturya
değil,	 o	 Alman	 İmparatorluğu’dur,	 yani	 Mukaddes	 Roma-Germen
İmparatorluğu...	Bunu	da	Voltaire	çok	güzel	tarif	etmiş:	“Bu	ne	mukaddestir,	ne
Roma’dır,	 ne	 de	 imparatorluktur,	 bir	 alay	 Alman”	 demiştir.	 Avusturya,	 bu
imparatorluk	içinde	bir	üyedir.	İlginç	olan	yalnız	Avusturya’nın	toprakları	oraya
bağlıdır,	 bir	 kısım	 toprağı	 değildir;	 nasıl	 biz	 NATO’nun	 üyesiyiz,	 ama	 Ege
Ordusu	NATO’ya	dahil	değil,	onun	gibi	bir	şey.	Tarihî	düşmanımız	Avusturya	ile
hele	 18.	 asır	 boyunca	 ikide	 bir	 gırtlaklaşmışız	 ve	 en	 son	 savaş	 Ziştovi
Antlaşması’yla	 1791	 Ağustos’unda	 bitmiş,	 ondan	 sonra	 harp	 etmemişiz.



Avusturya	 Berlin	 Kongresi’nde	 geçici	 olarak	 işgal	 ve	 idare	 diye	 Bosna’yı
almıştır,	1908’de	ilhak	etmiştir.	Versailles’da	kurulan	Alman	İmparatorluğu	tabii
bu	tasarrufun	dışındadır,	bizimle	dostluğu	Birinci	Dünya	Savaşı	öncesidir.	Ama
Almanya’nın	da	tarihî	dostumuz	olduğu	sloganı	doğru	değildir.
Almanya	1809’da	Napolyon	tarafından	yıkılınca,	Avusturya	adını	aldı.	Ayrı	bir

imparatorluk	 olarak	 eski	 Roma-Germen	 İmparatorluğu’nun	 yerine	 geçti.	 Bu
yüzden	yeni	devlet	kurulunca,	Mukaddes	Roma-Alman	İmparatoru	II.	Franz	da
Avusturya	İmparatoru	I.	Franz	oldu	(Bu	devlet	1861’de	Macarların	ayaklanması
sonucu	iki	isimli	oldu,	Avusturya-Macaristan	adını	aldı).
Şimdi	 19.	 yüzyılın	 son	 çeyreğindeki	 yedi	 büyük	 devleti	 sayalım:	 İngiltere,

Fransa,	ardından	Avusturya-Macaristan;	bunlar	eski	imparatorluklar,	Rusya	dört,
yeni	kurulunca	Almanya	beş,	 İspanya’yı	biz	hiçbir	 zaman	büyük	devlet	 olarak
tanımadık,	 ama	 büyük	 devlettir.	 Nihayet	 yeni	 İtalyan	 birliği	 ve	 sonra	 da	 asrın
sonunda	Japonya.	Biz	imparatorluk	döneminde	Japonya’yı	tanımadık.
Bu	büyük	devletlerin	aralarındaki	ilişki	de	yoğundur	ve	büyüktür,	yani	bunlar

büyükelçi	 teati	 ederler.	 Meselâ,	 Londra	 İstanbul’a	 büyükelçi	 yollar,	 İstanbul
Londra’ya	 büyükelçi	 yollar,	 Viyana	 ile	 İstanbul	 büyükelçi	 teati	 ederler.	 San
Petersburg	İstanbul’la	büyükelçi	teati	eder.	Birbirini	bu	düzeyde	tanıma	tarihleri
de	 değişiktir;	 meselâ	 Avusturya,	 Fransa,	 İngiltere’ye	 eskiden	 beri	 büyükelçi
yollarız.	 Rusya	 ile	 1860’ların	 başında	 büyükelçi	 teati	 ettik,	 ondan	 evvel
ortaelçilik	 ilişkimiz	 vardı.	 Alman	 İmparatorluğu	 ve	 İtalya	 ile	 Versailles
Barışı’ndan	sonra	1871’de	büyükelçi	teati	ettik.	Bunların	statüleri	değişiktir	yani
fevkalâde	 yetkili	 büyükelçiler’dir	 bunlar.	 Bir	 kere	 temsilde	 öncelikleri	 vardır,
muayedeye	 önce	 bunlar	 girer,	 öbür	 ortaelçiler	 arkada	 kalır.	 Biz	 Papalığı	 II.
Abdülhamid’e	kadar	tanımadığımız	için,	papanın	nuncius’u	(elçisi)	de	yoktur	o
arada.	Büyük	devletler	bir	araya	gelir	konuşurlar,	kararlar	alırlar;	bu	karar	kapıda
bekleyen,	 ilgili	 ortaelçiye	 tebliğ	 edilir.	Ortaelçi	müzakereye	 falan	alınmaz,	ona
karar	tebliğ	edilir	sadece.	Bugün	ise,	her	ülke	temsilcisi	büyükelçi	düzeyindedir.
Osmanlı	Devleti	de	büyük	devletti	ve	 ister	 istemez	her	 sorunun	 içine	girerdi.

Meselâ	 Çin’de	 Bokser	 ayaklanması	 dediğimiz	 olay	 var.	 Yabancıları	 istemeyen
bazı	Çinliler	ayaklanmış;	Çinlilerin	içinde	çok	önemli	bir	Müslüman	nüfus	var,
gerçi	Çin	 bizi	 hakikaten	 hiç	 alâkadar	 etmiyor,	 ama	Avrupa’da	 deniyor	 ki:	 “Ya
müdahale	 et	 ya	 da	 Müslümanları	 uyaracak	 bir	 heyet	 yolla,	 Müslümanlar
ayaklanmaya	 katılmasın.”	 Bizimkiler	 kem	 küm	 ediyor,	 ama	 bir	 şey	 yapmak
lâzım,	 hiç	 değilse	 bir	 “nasihat	 heyeti”	 yollayıp	 Çin	 Müslümanları’na
“Ayaklanmayın”	 deniyor.	 Osmanlı	 Devleti	 1856’da	 da	 hepinizin	 bildiği	 gibi
Concert	 Européen	 dediğimiz	 Avrupa	 Konserti	 üyesi	 olarak,	 resmen	 büyük



devletlerden	birisi	 ve	Avrupa	devleti	 olmuştur;	 dolayısıyla	 gerek	 iktisadî	 süreç
gerekse	diplomasi	süreci	içinde	Avrupa	ile	bütünleşmemiz	söz	konusudur.

Modern	Zamanda	Avrupa

Bazı	 şeylerin	 üzerinde	 ısrarla	 durmak	 gerekmektedir,	 Avrupa	 ile	 iktisadî
bütünleşme	 dediğimiz	 zaman	 kabul	 edeceğimiz	 sistem	 hukuktur.	 Romanist
sisteme	 geçişimiz	 Medenî	 Kanun’un	 kabulüyle	 mümkündür,	 hukukçular
biliyorlar	 ki	medenî	 hukuk	 ve	 kodifiye	Medenî	 Kanun	 hukukun	 temel	 taşıdır,
yani	 bireyin	 hukukudur.	 Fakat	 Osmanlı	 Devleti’nin	 hukuk	 alanındaki
Avrupalılaşması,	 bu	 ticarete	 ve	 diplomasiye	 paralel	 olarak	 çok	 daha	 önceden
başlamıştır.	 Yani	 daha	 Tanzimat	 devri	 başında	 deniz	 ticaret	 hukukunu	 ve	 kara
ticaret	 hukukunu	Avrupa’dan	 uyarlamışız;	 bu	 demektir	 ki	 bir	malın	 bir	 yerden
taşınışı	 sırasında	 Avrupa	 hukukunun	 hükümlerine	 tâbiyiz,	 yani	 o	 malın
sigortasıydı,	kaybıydı,	tazminiydi	gibi	sorunları	artık	o	hukuk	açısından	mütalaa
etmek	durumundayız	ve	bu	keyfiyet	hiçbir	şekilde	İslâm	hukukunun	esasını	da
rahatsız	eden	bir	unsur	değildir;	ikisinin	uyumu	pekâlâ	mümkündür.	Gider	ayak
ceza	hukukunu	kabul	ediyoruz	ve	 idarede	belirgin	sistemleri,	usulleri	birbirinin
üzerine	 bağlıyoruz.	Dolayısıyla,	 19.	 yüzyıldan	 itibaren	Osmanlı	 İmparatorluğu
beynelmilel	 ilişkilerinde	ve	hayatın	belirli	dallarında,	özellikle	kamu	sahasında
Roma	hukuku	sistemine	adım	atmıştır	ve	hatta	geniş	ölçüde	bunun	içindedir.
Bütün	 bunların	 üzerinde	 duruşum	 şundan	 ileri	 gelmektedir:	 Türkiye	 bugün

iktisadî	 bakımdan,	 hukukî	 bakımdan,	 diplomatik	 ilişkiler	 bakımından,	 hiç
kimsenin	tereddüt	etmeyeceği	bir	şekilde	Avrupa	dünyasıyla	bütünlük	içindedir
ama,	 Avrupa	 ile	 iktisadî	 bütünlüğün	 dışında	 siyasî	 birlik	 (ki	 çok	 önemli	 bir
unsurdur)	üzerinde	durmamız	gerekmektedir.	Bizim	bu	dünyayla	daha	büyük	bir
birliğe	 girerken	 tüccar	 olarak,	 iktisatçı	 olarak	 düşünmemiz	 gereken	 konuların
başında	nüfusun	kompozisyonu	gelir.	Eğer	birliğe	gireceksek,	son	derece	ihtiyar
bir	 dünyayla	 bütünleşmek	 zorundayız.	Bir	 toplum	kalkıyor,	 dinamik	 nüfusuyla
ihtiyar	 bir	 Avrupa’nın	 içine	 giriyor,	 yani	 %60’ı	 elli	 yaşın	 üstünde	 olan	 bir
Avusturya	 toplumunu	 biz	 nasıl	 taşıyacağız,	 bu	 mümkün	 mü?	 Demografik
tetkikler	 gösteriyor	 ki,	 2030	 ve	 2040	 yılında	 Türkiye	 artık	 nüfus	 artışı	 azalan,
ama	genç	nüfusu	kalabalık,	yani	harika	yapılı	dinamik	bir	toplum	olacak.
Nüfusu	 fazla	 artmayan	 ama	 genç	 nüfusu	 kalabalık,	 yani	 çoğunluğu	meydana

getiren,	üretken,	dinamik	 toplumu	eğitmemiz	 lâzım;	en	mühim	konu	eğitimdir.
Türkiye’de	 maalesef	 Avrupa	 toplumu	 bu	 konuda	 örnek	 olamaz.	 Çünkü	 19.
yüzyılda	 Avrupa	 bizim	 modernleşen	 eğitim	 sistemimiz	 için	 numune	 olmuştu



ama,	şu	bir	gerçek	ki,	bugün	Avrupa	üniversiteleri	son	derece	kalabalık,	üretimi
düşük,	 öğrenci	 sayısı	 arttıkça	 öğretim	 üyesi	 sayısı	 azaltılan;	 eğitimi,
kütüphaneleri,	 laboratuvarları	 yetersiz	 ve	 Japonya’nın,	 Amerika’nın,	 İsrail’in
fersah	 fersah	 gerisinde	 kurumlardır.	 Binaenaleyh	 bu	 dinamik	 nüfusunuzla
Avrupa	 ile	 bütünleşmeye	 giderken	 Avrupa’yı	 yeniden	 gözden	 geçirmek
zorundasınız.	 Amerikalılar	 ve	 İsrail	 devamlı	 göçmen	 alarak	 genç	 nüfus
oranlarını	koruyorlar.	Gelen	göçmen	o	toplumla	üye	olarak	bütünleşiyor.	Avrupa
göçmen	alsa	da,	üye	olarak	içine	alamıyor.	Çünkü	milliyetçilik	ve	muhafazakâr
yapılanmalar	 buna	 mânidir.	 Dinamik	 toplumların	 bu	 gibi	 ihtiyar,	 kendini
yenileyemeyen	 toplumlarla	 bütünleşmesi	 son	 derecede	 zararlı	 ve	 zordur.	 İş
hayatında	 yeni	 dinamik	 bir	 şirket;	 gençlerden	 oluşan,	 yeni	 sistemler	 bilen	 bir
şirket;	 parası,	 mal	 varlığı	 ve	 şöhreti	 olsa	 bile,	 ihtiyar	 bir	 şirketle	 kaynaşmak
istemez,	kaynaşsa	bile	onu	yutmak	ister,	yani	“Siz	işe	karışmayın.”	diye	pazarlık
yapar.	 Maalesef	 bunu	 devlet	 ve	 millet	 olarak	 düşünemiyoruz	 ve	 bir	 histerya
içinde	 oraya	 kapanıyoruz,	 bu	 da	 pazarlık	 gücümüzü	 azaltıyor.	 Önemli	 unsur
nüfustur;	 geçen	 asırlardaki	Avrupa’nın	 dinamik,	 gelişen,	 genç	 nüfusu	 bugünkü
Avrupa’da	yoktur,	oysa	Türkiye’de	vardır,	bunu	kimse	hesaba	katmıyor.
Geçen	 asrın	 Türkiye’sindeki	 nüfusun	 kompozisyonu	 şudur:	 Tahılla	 beslenen,

iptidaî	yapılı,	bütün	kırsal	toplumlar	gibi,	Türkiye’nin	de	nüfusu	artıyordu.	Her
kadın	 beş	 çocuk	 doğuruyordu;	 ne	 var	 ki	 bu	 doğan	 yeni	 nüfus	 için	 şöyle	 bir
problem	 vardı:	 Türkiye’nin	 meselâ,	 Batı	 Anadolu	 ve	 Rumelisi’nde	 bulunan
birtakım	Hıristiyan	 nüfus	 daha	 sağlıklı	 gelişiyordu,	 daha	 sağlıklı	 besleniyordu,
birtakım	 hastalıklara	 daha	 az	maruz	 kalıyordu;	 bunda	 büyük	 ölçekte	misyoner
eğitiminin	 ve	 sağlık	 hizmetlerinin	 de	 yardımı	 oluyordu.	 Nüfusa	 hastane
gidiyordu,	 doktor	 gidiyordu.	 Hıristiyan	 anne,	 özellikle	 büyük	 merkezlerde
çocuğunu	 doğururken	 mutlaka	 tecrübeli	 bir	 ebenin	 elindeydi.	 Sivas’taki	 fakir
Ermeni	 de	 aynı	 durumdaydı,	 çünkü	 misyonerler	 örgütlenmişti	 ve	 dolayısıyla
Osmanlı	 milletlerinin	 nüfusu	 artmasına	 rağmen,	 Türkiye’de	 özellikle	 belirli
bölgelerde	 toplanmış	 olan	 gayrimüslim	 nüfusun	 daha	 sağlıklı	 bir	 yapısı	 vardı,
yaşam	standardı	daha	yüksekti,	erken	ölüm	oranı	daha	düşüktü.	Türk	Müslüman
nüfusun	 sağlık	 hayatı	 daha	 geriydi,	 daha	 beterdi.	 Bunu	 seyyahların
gözlemlerinden	de	anlıyoruz;	hatta	bazı	 seyyahlar	bu	durumu	çok	haince	 ifade
ediyorlar;	 “Bunlar	 eriyor,	 bitiyor,	 dejenere	 oluyorlar.	 Türkiye’nin	 geleceği
Hıristiyanlardadır”	diyorlar.55
Artık	 bu	 trajik	 durum	 sona	 erdi.	Geçen	 asırlarda	 başladığımız	modern	 tıp	 ve

tabib	 hareketi,	 Cumhuriyet’teki	 iyi	 örgütlenme	 ve	 ideolojiyle	 ilk	 semerelerini
verdi,	 Türkiye’nin	 fakir	 Cumhuriyeti	 sıtma	 savaşını	 kazandı,	 verem	 savaşını



kazandı	 ve	 çok	 kişi	 bilmez	 frengi	 savaşını	 kazandı.	 20.	 yüzyılın	 başında
Türkiye’nin	 birçok	 bölgeleri	 frengiden	muzdaripti;	 bir	 yerden	 bulaşmış	 olan	 o
illetin	 ileri	safhalarında,	biliyorsunuz,	çirkin,	yamru	yumru	nesiller	çıkıyor.	Bir
sürü	eyalet	ve	sancakta,	meselâ	Sis’de	(bugün	Kozan	oldu;	aslında	Sis’le	Kozan
ayrıdır,	 yani	 birbirlerine	 kum	 saati	 gibi	 bitişiktirler,	 çünkü	 dağdan	 inen	 Afşar
Türkmenleri	 Kozan’a	 yerleşmişler.	 Sis	 ise	 Katogikosluk,	 yani
Çukurova/Kilikya’da	çok	önemli	bir	Ermeni	merkezi)	millet	okuyor,	mektepleri
iyi,	 üretim	 iyi	 ama	 frengili	 bir	 toplum.	 Sis	 Ermenileri	 frengiden	 kırılıyorlardı.
Anadolu’da	böyle	merkezler	 çoktu.	Türkiye	 antibiyotik	kullanımından	önce	ve
harpten	 sonra	 da	 antibiyotikler	 sayesinde,	 sağlıklı	 bir	 döneme	 girdi,	 o	 yüzden
hakikaten	sağlıklı,	iyi	beslenen,	dinamik	bir	nüfus	ortaya	çıktı.	Böyle	bir	ülkenin
potansiyelini	ihtiyar	nüfuslu	bir	bünyenin	içine	entegre	etmenin	zorlukları	vardır
ve	kârlı	değildir.
Türkiye	dünyaya	kültürel	bakımdan	da	açılmak	zorundadır.	 İşadamlarımızdan

bahsedildi,	 doğrudur.	 Fakat	 şimdi	 dünyaya	 açılan	 okullar	 var,	 öğretmenler	 var,
münevverler	 var,	 o	 da	 çok	 önemli	 bir	 unsurdur.	 Bu	 gelişme,	 Türkiye’nin
tarihinde	 yenidir	 ve	 bunun	 sadece	 birtakım	 cemaatler	 tarafından	 götürülmesi
gerekmez,	herkesin	yapması	gerekir,	Türkiye	asıl	ondan	sonra	önemli	bir	yerlere
gelebilecektir	zannediyorum.
17.	 asırdan	 itibaren	 Türkiye,	 evvelâ	 nasıl	 bir	 iktisadî	 açılımla	 ve	 örgütle

Batı’yla	 temasa	 geçti?	 Bunun	 yanı	 başında,	 nasıl	 bir	 dinî	 kültürel	 faaliyet
dolayısıyla	Batı’yla	bir	örgütleşim	içine	girmiştir?	Mühim	olan	imajdır;	yani	19.
yüzyılın	 Türk’ü	 için	 Avrupa	 hakikaten	 görülmemiş,	 son	 derece	 değişik	 bir
dünyadır.	20.	yüzyılın	ikinci	yarısındaki	Türk	için,	Avrupa	artık	o	kadar	değişik
bir	yer	değildir.	 İlginç	 tarafları	vardır,	ama	bazı	şeyler	burada	bile	bazen	güzel
olabilmektedir;	meselâ	İstanbul,	artık	mukayesede	bazen	kefenin	üstünde	kalan
bir	 şehirdir,	 bazı	 ilişkileriyle	 büyük	 değişiklikler	 meydana	 gelmektedir,	 ama
halen	 Avrupa	 dünyasının	 Türkiye’ye	 nazaran	 değişik	 bir	 yanı	 vardır,	 o	 da
dünyaya	 açılma	 ve	 onu	 tanımaktır.	 Avrupa	 geçen	 asırlarda	 girdiği	 dünyaya
açılma,	 dünyayı	 tanıma	 sürecini	 büyük	 ölçüde	 muhafaza	 etmektedir	 ve
Türkiye’nin	bu	tarafı	zayıftır;	bunu	dikkate	almamız	gerekmektedir.

20.	Yüzyılda	İktisadî	Değişim

Türkiye	pazar	ekonomisine	aşağı	yukarı	yüz	yıl	önce	geçen,	yani	paranın	köy
ekonomisine	kadar	girdiği	ve	köy	üretiminin	millî	pazara	ve	beynelmilel	pazara
açıldığı	 bir	 ülkedir.	 İşin	 temel	 noktalarından	 biri,	 daha	 doğrusu	 bizim



tarihçiliğimizin	 karar	 veremediği	 nokta,	 bazı	 üçüncü	 dünya	 ülkeleri	 gibi
doğrudan	 doğruya	 kapitalist	 içtimaî	 nizama	 geçişimizdir.	 Nedir	 bunun
özellikleri?	Madde	bir;	köy	otarşik	bir	ekonomik	yapıdan,	kendi	için	üretimden
kurtulmakta,	 pazar	 için	 üretime	 açılmaktadır	 ve	 köylülük	 bitmekte,	 çiftçilik
başlamaktadır.	Malûm,	 para	 ekonomisinin	 girdiği	 ve	 köyün	 pazar	 için	 üretime
başladığı	 bir	 yerde	 artık	 köyden	 değil	 çiftçilikten	 söz	 etmek	 mümkündür,
sosyolojinin	deyimiyle	peasantry	bitmiş,	farmer	başlamıştır.
Bunu	Avrupa	 tarihinde	bir	 geçiş	 kademesi	 olarak	görürüz,	 çünkü	köylülüğün

geçmişi	vardır;	Amerika,	Avustralya,	Kanada	gibi	yerlerde	göremezsiniz,	çünkü
oralarda	doğrudan	doğruya	çiftçilik	başlamıştır,	doğrudan	doğruya	kapitalist	bir
cemiyet	 ve	 içtimaî	 nizamının	 tesisi	 söz	 konusudur.	 Bizim	 ülkemizde	 ise	 hiç
şüphesiz	ki	eski	dünya	gibi	kırsal	kesimde	köylülükten	bir	çiftçiliğe	açılım	söz
konusudur,	bu	geçen	asırda	başlamıştır	ve	tartışma	da	burada	başlıyor.	Çünkü	iki
tip	 açılım	 söz	 konusudur;	 birinci	 kategori	 ülkelerde	 doğrudan	 doğruya	 kırsal
kesimde	 çözülme	 ve	 köylülüğün	 dağılmaya	 başlaması	 görülür.	 Diğerinde	 ise
açılım,	 kapitalist	 Batı	 dünyasının	 müstemleke	 veya	 iktisadî	 nüfuz	 siyasetiyle
mümkün	 olmaktadır;	 yani	 Hint,	 Çin,	 Cava	 gibi	 ülkelerde	 üretim,	 Batı’daki
pazarların	talebine	göre	şekillenmektedir	ve	oradaki	pazarlar	bu	yerlerdeki	kırsal
yapıyı	açılıma	sunmaktadır.	Aynı	dili	konuşan,	aynı	coğrafyada	yaşayan	insanlar
arasında	 ve	 millî	 pazar	 teşekkül	 etmeden,	 beynelmilel	 pazara	 açılma	 söz
konusudur.	 Böyle	 ülkeler	 vardır	 ve	 bunlar	 bildiğiniz	 gibi	 bugün	 nüfusça	 ve
yüzölçümüne	 baktığımız	 zaman	 hacimce	 de	 dünyanın	 çoğunluğunu	 meydana
getirmektedirler.	 Bunlara	 literatürde	 kısaca	 “üçüncü	 dünya”	 diyoruz.	 Diğer
Avrupa	 ülkeleri	 millî	 pazarın	 ihtiyaçlarına	 göre	 kırsal	 kesimin	 değişmesiyle,
pazara	açılma	olayıyla	bugünkü	ekonomilerini	şekillendirmiştir.
Türkiye	 için	 bu	 münakaşalı	 bir	 konudur.	 Biz	 üçüncü	 dünya	 modeli	 içinde

miyiz?	 Acaba	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 19.	 yüzyılda	 sömürgeleşiyor	 denirken
bütün	üretim	talepleri	dışa	yönelik	miydi?	Hayır,	pek	öyle	görünmüyor,	bir	millî
pazarın	 teşekkülü	meselesi	 var	 ve	 bir	 ölçekte	 sanayi	 de	 böyle	 kuruluyor,	 hatta
tarım	da	böyle	geliştiriliyor.	Bunu	özellikle	19.	asırda	görüyorsunuz.	Talep	sahibi
en	mühim	unsurlardan	biri	de	ordudur.



Canaletto,	“Canale	Grande”

Türkiye’nin	 millî	 tarihinde	 ordunun	 çok	 önemli	 yeri	 vardır;	 militer,	 hatta
militarist	 bir	 yapı	 Türk	 toplumunun,	 Türk	 tarihinin	 içindedir,	 onun	 iskeletini
teşkil	eder.	Ordu	sayesinde	Türk	devletinde,	Türk	toplumunda	Türkçe	her	zaman
hâkim	 dil	 olmuştur.	 Geçmiş	 asırlarımızda,	 meselâ	 İran	 Selçukî	 Devleti’nde,
Suriye	 Selçukî	 Devleti’nde	 Türkçenin	 kançılaryada,	 hatta	 yüksek	 zümre
edebiyatında	 bile	 kullanılmadığı	 zamanlar	 vardır,	 ama	 Türkçe	 her	 zaman
ordunun	 komuta	 dili	 olmuştur	 ve	 o	 yüzden	 de	 o	 devlet	 Türk	 karakterini
muhafaza	etmiştir.
İkincisi,	idarî	yapıda	ordu	çok	hâkimdir.	Biliyorsunuz	klasik	Osmanlı	çağında

idareci	 demek	 asker	 demektir;	 beylerbeyi	 mareşaldir,	 sancak	 beyi	 mirlivadır,
tıpkı	 bugünkü	 tuğgeneral,	 tümgeneral	 gibi	 bir	 rütbe	 ve	 bütün	 hiyerarşide	 dibe
kadar	indiğin	zaman	rütbeler	askerîdir,	hatta	asker	olmayanlar	bile	askerî	sınıfın
azası	 sayılmaktadır;	 meselâ,	 müderris,	 meselâ,	 Hıristiyanların	 başpapazı,
Yahudilerin	 hahambaşısı;	 bunlardaki	 memurlar	 da	 askerî	 sınıftan;	 yani	 vergi
vermeyen,	vergiden	muaf	olan	idareci	sınıftan	sayılıyor.
Üçüncü	safhaya	geçtiğimiz	zaman	ki,	bu	sınaî	ve	 iktisadî,	 ziraî	modernleşme

dönemidir.	Vakıa	modernleşme	çok	muğlak	bir	kavramdır,	mod	değiştirme	yani
kip	ve	 aşama	değiştirme	anlamı	vardır.	Tabii	 bu	 söz	bir	 şeyi	 ifade	 etmez,	yani
totolojidir.	Gömleğiniz	niye	beyaz?	Duman	rengi,	siyah	ağardı	da	öyle	oldu	gibi
bir	 deyim	 dahi	 değil.	 Modernleşme,	 totolojik,	 içeriği	 boş,	 fazla	 bir	 şey	 ifade
etmeyen	 bir	 kavramdır,	 fakat	 işin	 tehlikesi	 gömleğin	 beyazlığı	 kadar	 saf	 bir
kavram	 değildir,	 çok	 da	 oynanır	 üzerinde	 bu	 yüzden.	 Tamamıyla	 oynak	 bir
deyimdir	ve	bunu	kullanırken	son	derece	dikkatli	olmanız	gerekir.	Tabiat	değişir,
toplum	değişir,	 insan	değişir;	değişiklik	tabiatın	ve	insanlığın	kaderidir.	İnsanın
öbür	 mahlûkata	 nazaran	 farkı	 da	 bu	 değişikliğin	 farkına	 varmış	 bir	 yaratık
olmasıdır,	çünkü	etrafımızdaki	diğer	mahlûkat	tabiatta	cereyan	eden	değişmenin
farkında	 değillerdir,	 halbuki	 insanoğlu	 bu	 değişikliğin	 bilincindedir.	 Biz



etrafımızdaki	 koşuşan	 hayatı	 ve	 ölümlülüğümüzü	 biliyoruz,	 doğumumuzu
biliyoruz,	 fakat	 bütün	 bu	 değişmez	 gibi	 görünen	 hayatın	 işleyişinin	 de
değişeceğini	biliyoruz.	Modernleşme	de	maalesef	aslında	fazla	anlamı	olmayan
bir	 kurum.	Çünkü	 insan	 cemiyetinin	 değişmesini	 belirli	 kalıplarla	 izah	 etmeye
kalkan,	fakat	bu	izahın	ötesinde	de	cemiyeti	inşa	etmeye	kalkan	bir	görüşü	ifade
eden	 bir	 sözcük	 oluyor.	 Onun	 için	 bunu	 çok	 dikkatli	 kullanmamız	 lâzım;
maalesef	 toplumların	 hiçbir	 şekilde	 social	 engineering	 için	 müsait	 olmadığı,
sosyal	mühendisliğin	sınırlı	olarak	mümkün	olabileceği	çok	açıktır.
Evvelâ,	toplumda	bir	problem	çözülmez,	problemin	çözümü	problem	yaratır	ve

zincirleme	 gider,	 bu	 keyfiyeti	 bazıları	 anlamaz.	 Oysa,	 toplumsal	 sistemde
halledilme	diye	bir	olay	yoktur,	 açıklama	 söz	konusudur.	 İkinci	bir	 sakatlık	da
mutluluktur.	Feministe	veya	devrimciye	soruyorsunuz,	mutlu	olmak	için	hareket
ediyor,	 bu	 bir	 saçmalıktır.	Yani	mutluluk	 tarifi	 ancak	 edebiyata	 has	 bir	 şeydir,
bilimde	mutluluk	tarif	edilmez,	hele	mutluluk	hiç	ölçülmez.	Mutluluk	motifi	18.
yüzyıl	 ihtilâlci	 düşüncesinin	 bir	 ürünüdür.	 “İnsanlığın	 mutluluğu	 için”	 diye
sloganlar	 atılır.	 Oysa	 böyle	 bir	 mutluluk	 ne	 demek?	 Bunun	 sistemle,	 düzenle,
sosyalizmle,	 kapitalizmle,	 cumhuriyetle,	 monarşiyle	 alâkası	 yoktur.	 Bazı
kadınlar	 ve	 adamlar	 vardır	 ki	 ne	 yapsan	 mutsuzdur,	 etrafı	 karartır.	 Bazısı	 da
vardır	ki	mutludur.	Binaenaleyh	Fransız	ihtilâlcilerinin	sloganı	halkın	mutluluğu
için	cumhuriyet	rejiminin	ilân	edildiğiydi.	Oysa	cumhuriyet	rejimi	mutlu	olmak
için	 değil,	 siyasî	 katılımın	 genişlemesi	 için	 ilân	 edilir.	 İdare	 tıkanmıştır,
kaynakların	 dağıtımındaki	 karar	 mekanizmaları	 işlemez	 haldedir,	 binaenaleyh
burada	 yeni	 bir	 rejimle	 yeni	 karar	 mekanizmaları	 yaratırsın;	 bunun	 adı
cumhuriyet	olur,	keyfiyet	bu	kadar	açıktır.
Sosyal	 bilimlerin	 konusu	 da	 birey	 ve	 toplumun	nasıl	 idâme-i	 hayat	(survive)

ettiğidir;	yoksa	mutluluk	ölçmek	değildir.	İnsanlar	nasıl	idâme-i	hayat	ediyorlar?
Bunu	 toplumbilimler	 inceler.	 Nasıl	 idâme-i	 hayat	 edeceğiz,	 nasıl	 etmeliyiz?
Siyasî	hareketin	programı	da	budur,	yoksa	mutluluk	aramak	değil.	Modernleşme
ile	 aslında	yeni	 tip	bir	 insan	ortaya	çıkması	ve	gerçek	anlamda	bir	 ilerlemenin
söz	konusu	olması	mümkün	değildir,	çünkü	ilerleme	dediğimiz	şey	aslında	izafî
bir	 olaydır,	 yani	 yeni	 dünyanın	 şartlarında	 yeni	 teknolojik	 düzenlemeler	 ve
örgütlenmeye	 gidiyoruz;	 otomobil	 ortaya	 çıkıyor,	 bilgisayar	 ortaya	 çıkıyor.
Bilgisayar	insanlığın	zekâ	ve	dehasının	ilerlemesi	falan	değildir,	öyle	abes	sözün
gereği	yok!	Bilgisayar	dediğiniz,	eski	Asurîlerin	de	kullandığı	abaküsün	yeni	bir
tekniğidir,	yani	elektrik	enerjisi	uygulanmış,	daha	hızlı	hesap	yapan	bir	alettir.
İlerlemecilerin	 (progressist)	 aşırı	 tasvirleri	 vardır;	 meselâ	 ortaokul	 öğrencisi

Aristo’dan	 daha	 bilgiliymiş.	 (!)	 Evet,	 lisedeki	 çocuk	 Aristoteles’in	 haberi



olmayan	cebir	problemlerini	çözüyor,	ama	ölçmeye	kalksan	hangisinin	kafası	ve
bilgi	birikimi	üstün	gelir?	Sonra	Leonardo	da	Vinci	veya	Ömer	Hayyam	gibisi
artık	 yok.	 Bu	 tipte	 bir	 münevver	 yetişmiyor.	 Ömer	 Hayyam	 büyük	 edipliği,
şairliği,	tarihçiliği	yanında,	çok	da	büyük	bir	matematikçiydi.	Leonardo	da	Vinci
aynı	 şekilde	 çok	büyük	bir	matematikçi,	 fevkalâde	 anatomi	biliyor,	 tıp	 biliyor,
mimarî	 biliyor.	 Bu	 tip	 insan	 yok	 artık.	 Onun	 için	 bu	 tip	 ilerleme	 çizgileri
üzerinde	düşünürken,	çok	dikkatli	olmak	gerekiyor.
Modernleşme	 dediğimiz	 kip	 değişimi	 üzerinde	 duruyorduk;	 sözü	 çok	 fazla

saptırmadan	gene	başladığım	noktaya	dönüyorum.
Üçüncü	 safhanın,	 Türk	 Devleti’nin	 sanayileşme	 ve	 çiftçileşme	 safhası

olduğunu	söylemiştim.	Modern	asırlarda	bunlarda	da	gene	ordunun	büyük	 rolü
olmuştur;	 çünkü	 kurduğumuz	 sanayinin,	 mamulatın	 pazarı,	 hem	 de	 garantili
pazarı	 ordudur.	 Tarımsal	 gelişmeler	 19.	 yüzyılda	 buna	 yönelik	 olmaktadır.
Eskişehir’e56	demiryolu	 hattı	 çekilmesi	 ve	 onun	 etrafına	 insanların	 yerleştirilip
orada	 tahıl	 üretiminde	 bir	 artışın	 vukua	 gelmesi,	 tiftik	 üretiminde	 bir	 artışın
vukua	 gelmesi	 de	 ön	 planda	 buna	 yöneliktir.	 Dolayısıyla	 Türkiye’nin
bürokrasisinde,	 devlet	 yapısının	 gelişmesinde,	 iktisadiyatında,	 askerî	 sistemin
çok	büyük	rolü	vardır.	Bunu	hiçbir	zaman	unutmamak	gerekiyor.
Şimdi	19.	yüzyılda	modernleşen	insan	tipi	nedir?	Bu	bir	yön	değiştirme	gibidir.

Bu	 yeni	 insan	 tipi	 eskinin	 Arapça,	 Farsça	 bileninin	 dışında,	 Fransızca	 bilen
olarak	 anlaşılıyor,	 böyle	 tarif	 ediliyor.	 Hazır	 öğretilmiş	 kültürel	 kalıpların
üzerinde	 şüpheyle	 durmamız	 gerekir.	 Meselâ,	 Osmanlı	 insanı	 Arapçayı	 ve
Farsçayı	çok	iyi	bilen	biri	değildir;	yani	 tipik	Osmanlı	münevveri	bunları	bilen
adam	demek	değildir;	orada	bir	yanlışımız	var,	çünkü	geç	ortaçağın	ve	Rönesans
Avrupası’nın	 özellikle	 Latince	 ve	 bazısının	 da	 Yunanca	 bilgisine	 istinaden
mukayese	yapan	bizim	kültür	düşünürlerimiz,	“Osmanlı	da	Arapça,	Farsça	bilen
adam”	diyorlar.	Böyle	bir	 tip	yok	maalesef,	yani	Arapçayı	bu	 toplumda	çok	az
insan	biliyordu,	devletlilerin	ve	ulemanın	içinde	bile	bunların	sayıları	azdı;	vardı
fakat	azdı	ve	bilen	de	bunu	gösterirdi.	Meselâ	Koca	Nişancı	dediğimiz	Celalzade
Mustafa’nın	kaleme	aldığı	fermanları,	adaletnameleri	okuyunuz.	Mutlaka	orada
bir	 vesile	 ile	 Arapça	 bilgisini	 gösterir	 Celalzade	 Mustafa.	 Anadolu’ya,
Rumeli’ye	giden	fermanlarda,	hadislerin	yanında,	yakası	açılmadık	Farsça	elkab
ve	 de	 yanına	 simetrik	 üslûpla	 Türkçesini	 de	 koyuyor.	 Aslında	 Farsçanın
kültürümüzde	 yeri	 çok	 ağırlıklıdır,	 fakat	münevverler	 arasında	 Farsça	 daha	 da
azdır.	 Buna	 rağmen	 çok	 ilginç	 bir	 nokta:	 Hafız’ın	 şerhlerinin	 en	 alâsını	 da
Türkler	 yapar	 ve	 hatta	 Türklerin	 15.	 asırda	 fethedip	 de	 Müslümanlaştırdığı
Bosnalılar	daha	da	iyisini	yapar;	çünkü	Bosnalılar	bu	havalinin	Prusyalıları	gibi



adamlardır;	 neye	 el	 atsalar	 sonuna	 kadar	 iyi	 götürürler,	 bu	 işin	 de	 içine	 iyi
girmişlerdir.	Fethin	üzerinden	henüz	elli-altmış	sene	geçmiş,	Sudi-i	Bosnevî	gibi
bir	adam	çıkmış,	en	iyi	Hafız	şerhini	yazmış,	daha	iyisi	yok.	Hafız’ı	şerh	etmek
çok	mühim	bir	iştir;	bütün	İslâm	kültürünü,	bütün	Arap-Fars	edebiyatını	çok	iyi
bilmek	 gerekir.	 19.	 yüzyılda	 da	 Osmanlı,	 Batı	 dillerini	 öğrenmeye	 başladığı
zaman	 gene	 çok	 benzer,	 fakat	 daha	 köksüz	 bir	 densizliğe	 düşüyor;	 Fransızca
öğreniyor	 ama,	 Latince	 ve	 Yunanca	 ile	 ilgisi	 yok.	 Batı	 medeniyeti	 dediğiniz
zaman,	Batı	dili	dediğiniz	zaman,	İskenderiye	veya	Kahire’de	turist	rehberi,	otel
resepsiyonisti	 değil	 de,	 hakikaten	 Batı	 kültürünü	 almaya	 uyarlamaya	 hazır
adamlar	olduğunuz	iddiasındaysanız;	Fransızcayı	öğrenen	bir	adamın	Latince	ve
Yunanca	bilmesi	gerekir.	Bu	çok	açık	bir	şeydir.	Oysa	hiç	böyle	bir	tasaları	yok,
hiçbir	 zaman	 da	 olmamış,	 dolayısıyla	 o	 medeniyetin	 köklerini	 kavramamışlar
demektir.
Bu	 ihtiyacı	 Türkiye	 ne	 zaman	 hissetmiş?	 Cumhuriyet’ten	 sonra	 bazı

girişimlerde	bulunmuş.	Meselâ,	birkaç	lisede	Latince	sınıfı	açılmıştır,	bu	sınıflar
ilginç	 sınıflardır.	 Fakat	 bu	 sınıflar	 çok	 kısa	 bir	 dönem	 mevcut	 olmuş	 ve	 bu
romantik	bir	yaklaşım	olarak	kalmış,	çünkü	burada	da	hümanizmi	ve	hümanist
eğitimi	 iyi	 tarif	 edememişler	 insanlar.	 Türkiye	 gibi	 bir	 toplumda	 hümanist
eğitimi	Latince	 ile	sınırlı	 tutan	adamların	hiçbir	problemi	anlamadıkları	açıktır,
çünkü	 bu	 tip	 bir	 yaklaşım	 her	 şeyden	 evvel	 tarihle	 doğrudan	 doğruya	 teması
gerektirir.	 Tarihinizle	 doğrudan	 doğruya	 temas	 etmek;	 birincil	 kaynaklara
inebilmek	demektir,	onun	 için	de	dili	bilmeniz	gerekir.	O	dilin	Arapça,	Farsça,
Osmanlıca	olduğu	çok	açıktır,	dolayısıyla	Türkiye’de	hümanist	lise	diye	bir	şey
kurduğunuz	zaman,	Latince	ve	Yunanca	gibi	 (ki	 onlar	uzak	değil,	 çünkü	biz	o
medeniyet	 dairesine	 mensubuz,	 yani	 Ortadoğu	 ve	 Akdeniz	 dünyası	 Hellen
kültüre	mensuptur),	Semitik	bir	dünya	da	vardır,	ona	da	mensubuz	ve	özellikle
dinimiz	dolayısıyla	bunu	da	kavramak	gerekirdi.	Bu	düşünülmemiştir,	onun	için
Türkiye’de	 insanlar	 gerçek	 anlamda	 tarih	 şuurundan	 ve	 tarih	 bilgisinden
yoksundur.	 Bu	 söylediğim	 tabii	 bütün	 milletin	 eğitimi	 için	 bir	 plan	 değildir.
Hiçbir	 toplum	 bireylerinin	 yüzde	 yüzünü	 mükemmelen	 eğitmekle	 mükellef
değildir	ve	lüzum	da	yoktur	zaten;	herkesi	eğitip	âlim	yapmaya	kalkan	bir	sistem
gerçek	 ve	 akıl	 dışıdır.	 Böyle	 bir	 israfı	 kaldıracak	 toplum	 da	 yoktur.	 Mühim
mesele,	toplumların	seçkinler	sınıfını	nasıl	yetiştireceğidir.	Seçkin	sınıf	dediğiniz
zaman,	illâ	hukukçu,	filozof,	piyanist	anlaşılmasın.	Seçkinler	sınıfına	çok	iyi	bir
mobilya	 ustası	 da	 girer.	 Seçkinler	 sınıfına	 sporcunun	 iyisi	 girer,	 bilgisayar
programcısının	 iyisi	 girer.	 Bu	 derleme	 elit	 sınıf	 o	 toplumu	 taşır.	 Toplumu
hareketlendiren	bu	elittir,	dolayısıyla	bunun	eğitimi,	bunun	konumu,	bunun	nasıl



şekillendirileceği	bir	social	engineering	ve	eğitim	konusudur.	Bu	bir	nev’i	göle
maya	 çalmadır,	 istediğinizi	 de	 zaten	 yüzde	 yüz	 yapamazsınız.	 Yüzde	 yüz	 ne
istediğinizi	 kendiniz	 de	 bilmezsiniz	 ama	 bazı	 neticeler	 elde	 edersiniz.	 Bunun
üzerinde	durmak	gerekir.
Meselâ,	 kadınlarımızı	 siyasî	 hayata	 sokmak	 istiyoruz,	 çok	 güzel;	 ancak	 bu

işlemi,	 yani	 elit	 kadın	 yetiştirmeyi	 İstanbul’daki	 yabancı	 okullara	 ihale	 ederek
yapamazsınız.	 Bu	 okullara	 karşı	 değiliz,	 buradan	 çıkanlar	 içinde	 kıymetli
insanlar	olur;	ama	bir	cumhuriyet	ve	koskoca	bir	millet	(her	zaman	kalabalıktık
çünkü	 on	 yedi	 milyon	 nüfus	 olduğu	 zaman	 da,	 o	 zamanki	 dünya	 şartlarında
kalabalık	sayılıyorduk;	coğrafyamız	genişti,	tarihî	rolümüz	büyüktü,	geleceğimiz
parlaktı)	 seçkin	 kadın	 yetiştireceğim	 dediği	 zaman	 kendi	 özel	 seçkin	 okulunu
kendisi	kurar.	Tanzimatçılar	Galatasaray’ı	kurdu.	Öyle	bir	kız	okulu	yoktu.	Oysa
Büyük	 Petro	 daha	 18.	 yüzyılın	 başında	 Rusya’da	 seçkin	 kadınları	 yetiştirmek
için	 Smolniy	 Institut’u	 kurmuş;	 bunu	 yapmıyorsan,	 feminizm	 hedef	 ve
politikaları	 da	boş	kalır.	Bizde	 Japonya’nın	modernleşmesi	gibi	bir	 sorun	nasıl
mütalaa	ediliyor?	Güya	birdenbire	Batı	tekniğini	almışlar	ve	kendi	ananelerini	de
korumuşlar.	 Tamamen	 efsane.	 Japonya	 batılılaşmaya	 19.	 yüzyılda	 başlamış
değil,	 bir	 memleketin	 gümrük	 kapılarını	 dışarıya	 kapaması	 demek,	 dışarıyla
temasının	olmaması	demek	değildir.
Dışarıdan	 adam	 almamak,	 dışarıya	 adam	 yollamamak	 bir	 faciadır,	 bir

kapalılıktır,	bunu	Sovyetler	Birliği	yaşadı	ve	zararlarını	gördü,	ama	bu	dışarıyla
temasının	olmaması	demek	değildir.	Kaldı	ki	20.	yüzyılda	böyle	bir	yasak	çok
büyük	 facialara	 neden	 olabilir	 ama,	 17.,	 18.	 asırlarda	 dünya	 trafiğinin	 daha
yoğun	olmadığı,	ülkelerin	birbirlerinin	içine	çok	girmediği	bir	dönemde	o	kadar
da	önemli	değildir	bu	kapalılık.	Buna	karşılık	Japonya,	hatta	ortaçağın	sonundan
itibaren,	 yani	 16.	 asırdan	 beri	 Batı	 kültürünü	 takip	 etmektedir.	 Hanedanlar
halinde	 babadan	 oğula	 geçen	 meslek	 olarak,	 mütercim	 orduları	 vardır.	 Batılı
kitapları	 çevirmekte	 (özellikle	 tıp	 alanında),	 kadavra	 kullanmaktadırlar;	 yani	 o
dışa	kapalı	 dediğimiz	 Japonya,	 kadavra	üzerinde	 tıp	 çalışmasına	Rusya’dan	ve
Türkiye’den	evvel	başlamıştır.	Bunu	kimse	pek	dikkate	almaz.
Sonra	 bu	 adamlar	 felsefeyi	 bilir,	 yani	 biz	 Kant’ı	 20.	 yüzyılın	 başında	 bile

Fransızca	 çeviriden	 tanıyorduk.	 Almanca	 okuyanımız	 yoktu	 ve	 de	 yanlış
çeviriyorduk,	 ünlü	 felsefe	 kamuslarımıza	 bakın,	 yanlış	 çevrilmiştir.	 Halbuki
Japonlar	 Kant’ı	 muasır	 olarak	 tanıyorlar	 ve	 düzgün	 çeviriyorlardı;	 açıkça
felsefeyi	de	takip	ediyorlardı,	hukuku	da	takip	ediyorlardı.
Biz,	 1926’da	 medenî	 hukuk	 inkılâbı	 yapmak	 istiyoruz	 ve	 Almanca	 medenî

hukuk	metnini	çeviremiyoruz.	Çünkü	bu	metin	bize	ağır	geliyor,	hâkimler	bunu



kullanıp	yorumlamaya	hazır	değil,	bize	göre	çok	soyut	bir	dil.	Bu	nedenle	İsviçre
Medenî	 Kanunu	 metnini	 tercih	 ediyoruz.	 Halbuki,	 Japonlar	 1896’da	 Alman
Medenî	Kanunu’nu	alıyorlar.	Bu	ikisinin	arasında	fark	vardır.	Çünkü	onlar	geçen
asırlarda	Batı	hukukunu	takip	etmişlerdir.	İncelerseniz	eski	Japonya’da	iki	ceza
vardı:	 ya	 beraat	 ya	 idam;	 ara	 kademe	 yok,	 çok	 sade	 düşünceli	 hukukçulardı.
Ama	 bu	 toplum	 hukuk	 eğitimi	 görmüştür.	 Bu	 toplumda	 modernleşme	 öyle
herkesin	 zannettiği	 gibi,	 millet	 kimonosunu	 üzerinde	 taşımaya	 devam	 ederek
olmamıştır;	çok	büyük	kültürel	davranış	buhranları	vardır.	19.	yüzyıl	şartlarının
iptidaî	operasyonlarıyla	bile	bir	sürü	Japon	göz	kapağını	açtırıyordu.	Kısık	gözlü
olmayalım.	Batılı	olalım	diye.	Çünkü	batılılaşırken	mühendis	Batı	tekniğini	alır,
filozof	 Batı	 felsefesini	 yorumlar,	 ama	 bir	 sürü	 aklı	 kısa	 kalabalık	 da	 Batı’yı
gördüğü	 gibi	 taklit	 etmeye	 kalkar;	 gözünü	 oydurur,	 saçını	 kestirir	 veya	 kılık
kıyafet	 değişimiyle	 yetinmeye	 kalkar.	 Herkesin	 kendine	 göre	 bir	 mod
değiştirmesi	vardır,	Japon	toplumu	bunların	hepsini	yaşamıştır.
Şimdi	üzerinde	durulacak	nokta,	büyük	devletler	sorunudur.	Geçmiş	asırlarda

Türkiye	büyük	devletlerdendir.	Bunun	üzerinde	durmuştuk,	hatta	bunun	kendine
göre	 folkloru	 vardı.	 Meselâ	 Viyana	 kahvelerinde	 bir	 oyun	 vardır	 beylerle
hanımlar	arasında	biraz	flörtçü	tipte	bir	oyundur,	bunu	yedi	kişi	oynar.	Yedisi	de
büyük	 devletlerin	 adını	 alır,	 bunlardan	 biri	 Türkiye’dir.	 Binaenaleyh	 tarih
edebiyatımızda;	büyük	devletlerin	Türkiye’yi	ezdiği	gibi	bir	üçüncü	dünyacılığı
unutalım;	 tarihe	 böyle	 bakılmaz;	 bunu	 bizde	 milliyetçi	 sol	 yaptı,	 tarihçilikte
üçüncü	dünya	 tipi	bir	Türkiye	yaratmak	mümkün	değil.	Türkiye	üçüncü	dünya
ülkelerinin	 kalıbına	 girmez.	 Ne	 geçmişiyle,	 ne	 haliyle	 mümkündür	 bu.	 Daha
önce	 de	 üzerinde	 durduğumuz	 gibi,	 bu	 büyük	 devletlerin	 bazıları	 tabii	 daha
büyüktür.	 İngiltere,	 tıpkı	 bugünkü	 Amerika	 gibi,	 büyük	 devlettir,	 ama	 her
istediğini	 yaptıramaz,	 fakat	 istemediğini	 de	 yaptırmaz.	 Onun	 ardından	 Fransa,
sonra	Avusturya	gelir;	Rusya	ise	daha	da	alt	derecededir.
Nihayet	 Türkiye	 gelir.	 19.	 yüzyılda	 bunların	 içinde	 istediğini	 yaptırma,

istemediğini	 de	 yaptırmama	 kapasitesi	 en	 az	 olanı	 Türkiye’dir.	 Osmanlı
İmparatorluğu	zayıftır	ve	hiyerarşide	altta	kalır,	bu	açıktır,	ama	demek	değildir	ki
üçüncü	 dünya	 ülkesidir,	 her	 kılıca	 boynunu	 uzatır,	 öyle	 bir	 şey	 yok.	 Mevcut
hukukî	mekanizma	da	 buna	müsait	 değildir.	Çünkü	geçmiş	 asırlarda	 bu	 büyük
devletler	 birbirleriyle	 istişare	 edip	 anlaşmak	 durumundaydılar.	 Tabii	 bazen
zorlanır,	ama	ekseri	denge	oyunuyla	kurtulmak	mümkün	olurdu.
Büyükelçiler	kararlar	alırlar,	bu	gibi	toplantılara	ve	kararlara	ortaelçiler	iştirak

edemez,	onlara	ilgili	karar	tebliğ	edilir.	Bütün	Balkan	devletleri,	Güney	Amerika
devletleri	 böyle	 olduğu	 gibi,	 Amerika	 Birleşik	 Devletleri	 de	 böyleydi.	 Yani



Amerika	19.	yüzyıl	boyunca	küçük	devlet	gibi	 temsil	ediliyordu.	Hacmi	büyük
bir	küçük	devlet	sayılıyordu,	ama	gelişmesi	ortadaydı.	Kendisiyle	büyükelçi	teati
etmek	 isteyenleri,	 yani	 II.	 Abdülhamid’i	 reddettiği	 de	 biliniyor.	Ancak	Birinci
Cihan	 Harbi’nde	 İstanbul’daki	 sefir	 Morgenthau	 büyükelçi	 rütbesine	 çıktı	 ve
zaten	Amerika’nın	da	büyüyüp	patladığının	son	göstergesiydi	bu.	Bazı	yerlerde
ABD	 sefirleri	 daha	 evvel	 bu	 rütbeye	 geçmişlerdir.	 Büyük	 devletler	 dünyayı
yönetirdi;	 aralarında	 bir	 konsert	 vardı,	 bütün	mühim	meselelerde	 bunlar	 karar
verirdi	 ve	 sağa	 sola	 müdahale	 hakları	 vardı.	 Hatta	 bu	 görevdi.	 Osmanlı
İmparatorluğu	 olarak,	 “Ben	 karışmayayım”	 diyebilirsin,	 o	 devletin	 kendi
seçeneği,	 ama	 bir	 meseleye	 karışmak	 istediği	 zaman	 da	 kimse	 “ne	 oluyor”
demez.	 Yani	 Almanya,	 Fransa,	 Fas	 buhranında	 kavgaya	 karışır,	 eğer	 Osmanlı
Devleti	 kendine	 güveniyorsa,	 sonunda	 rezil	 olmayacağına	 kani	 ise,	 o	 da
karışabilir	ve	onunla	da	bir	pazarlığa	başlarlar.
Dolayısıyla,	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 geçen	 asırda	 kendi	 kudreti,	 kendi

müesseselerinin	 müsaadesi	 nispetinde	 dünyanın	 bazı	 bölgelerinde,	 İslâm
âleminde	her	yere	müdahale	etmiş,	Panislâmizm	propagandası	yapmış,	kültürel
hayatı	 yönlendirmeye	 çalışmış	 bir	 devlettir.	 İşte	 o	 nedenledir	 ki	 hilâfeti	 ilga
ettiğimiz	 zaman,	Hindistan	Müslümanları	 biraz	buruldular,	 itiraz	 ettiler.	Çünkü
oradaki	 İngiliz	 idaresine	 karşı	 bir	 şey	 yapmak	 istemediklerinde,	 liderleri
“Halifemiz	 istemez”	 yahut	 “Halifemiz	 ister”	 diye	 bir	 itiraz	 veya	 müracaatta
bulunuyordu.	Tabii	Hindistan	bağımsızlığına	kavuştuktan	sonra,	orada	da	kimse
buradaki	halifeyle	ilgilenmezdi.
Şimdi	bu	büyük	devletlerden	bugün	Avrupa’da	kalan	yok.	İngiltere	ve	Fransa

zayıfladı.	 Kimse	 Güvenlik	 Konseyi’nde	 İngiltere	 ile	 Fransa’ya	 aldırış	 etmez,
aynen	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nun	 durumu;	 başka	 birinin	 arkasına	 geçip
manevra	çevirirlerse	o	takdirde	etkili	olabilirler.	Siz	hiç	tek	başına	Fransa	vetosu
duydunuz	mu?	Mümkün	değildir,	mutlaka	birini	kışkırtır,	onunla	birlikte	katılır.
İngiltere	 için	 de	 aynı	 şey	 söz	 konusudur.	 Bugün	 de	Rusya’nın	 ve	 Türkiye’nin
hali	 malûmdur.	 Bunlar,	 Avrupa’nın	 istemediği	 iki	 kuvvettir.	 Nedenini	 de
Litvanyalı	 reisicumhurun	 müşaviri	 Ruslara	 açıklamış:	 “Sizi	 istemezler,
Hıristiyansınız	 ama	Asyalısınız;	 Türkleri	 de	 istemezler,	 onlar	 da	Avrupalı	 ama
Hıristiyan	 değiller.”	 Avrupa’da	 bu	 ikisi	 istenmiyor;	 tabii	 bunun	 arkasında	 asıl
çekinilen	 şey	 kalabalık	 nüfus	 ve	 bunların	 ülkelerindeki	 üretme	 potansiyeli.
Dolayısıyla,	 Avrupa	 bu	 iki	 kuvvetten	 çekinir	 ve	 onları	 içine	 alıp	 eritmesi	 de
mümkün	 değildir,	 fakat	 bütün	 bunlara	 rağmen	 bugünkü	 Avrupa’da	 eski
büyüklerden	kalan	ve	büyük	devlet	rolü	oynayan	tek	kuvvet	Almanya’dır.
Almanya’nın	 herkesin	 bildiği	 gibi	 sanayii,	 iktisadiyatı	 inkişaf	 etmiştir;	 fakat



geliniz	 bir	 anatomi	 masasına	 yatıralım	 iktisadî	 yönden.	 Birincisi,	 birleşmeden
sonra	 eski	 sınırları	 genişledi,	 ama	 bu	 çok	 mühim	 değil,	 çünkü	 Almanya	 çok
geniş	 bir	 ülke	 değildi;	 ikincisi,	 bu	 sanayi	 çok	 mütekâmildir;	 İkinci	 Harp’te
yıkıldığı	 için	 modern	 tekniklerle	 yeniden	 kurulmuştur.	 Bu	 yüzden	 İngilizler,
Fransızlar	 der	 ki:	 Harbi	 biz,	 sanayii	 Almanlar	 kazandı.	 Evet,	 çünkü	 galiplerin
tesisleri	kaldı,	bombalanmadı,	kendilerini	yenileyemediler	Almanlar	ise	yeniledi.
Marshall	yardımıyla,	eski	teknik	birikimleri	de	olduğu	için	devam	ettiler.	Bugün
ihracatı	dev	bir	ülke.	Fakat	burada	bir	şey	dikkatinizi	çekmelidir;	bu	sanayi	artık
dâhi	 mühendislerin	 sanayii	 değildir,	 yani	 19.	 yüzyıl	 ve	 20.	 yüzyıl	 başındaki
büyük	mühendislerin,	büyük	mucidlerin	Almanya’sı	yoktur,	bitmiştir.	Bugünkü
Almanya	ustabaşıların	sanayiine	dayanmaktadır,	yani	kalifiye	 işçisi,	 teknisyeni,
ustabaşısı	olan	bir	sanayidir,	kaliteli	mal	yapmaktadır,	ama	Almanya	artık	büyük
icatlar	ülkesi	değildir.	Amerika’nın,	Japonya’nın,	ufuktaki	Çin’in,	her	halükârda
İsrail’in	 ve	 çok	 hantal	 ve	 çürük	 vaziyette	 yatmasına	 rağmen	 gelecekteki
Rusya’nın	icat	kapasitesi	Almanya’da	yoktur.	Aslında	yüzyılın	başında	edebiyatı
kadar	hekimliği	ve	mühendisliği	de	yüksek	olan	Fransa	da	bugün	o	düzeyin	çok
gerisindedir.	 Üçüncüsü,	 aynı	 şekilde	 Almanya	 artık	 eski	 askerî	 güç	 değildir.
Muhtemelen	askerîleşse	bazı	atılımlar	yapabilir,	ama	eski	Alman	ordusu	yoktur.
Dolayısıyla,	 bu	Avrupa	 büyüğünün	 kendine	 has	 noksanları	 vardır,	 öte	 taraftan
harp	 ilân	 edildiğinde	 ve	 Nazizm	 iktidara	 geldiğinde	 Almanya	 edebiyatın,
tarihçilerin,	 ilimlerin	 her	 dalının,	 uzay	 araştırmalarının,	 fiziğin,	 kimyanın,
müziğin,	 felsefenin,	matematiğin,	 hepsinin	 başını	 çeken	bir	 ülkeydi.	Bir	 talebe
için	 Almanya’da	 okumak	 imtiyazdı.	 İnsanlar	 Oxford,	 Cambridge’i	 bitirir,
ilerlemek	 için	 Viyana’ya,	 Berlin’e	 giderlerdi.	 İnsanlar	 oraya	 ihtisas	 için
giderlerdi	 ve	 Almanca	 bilmek	 çok	 önemliydi.	 Bütün	 İskandinavya	 Almanca
yazardı,	 bu	 Türkiye’de	 de	 böyleydi;	 yani	 Türkiye’de	 20.	 asrın	 1930’lardaki
gerçek	anlamda	ilmî	atılımı	Almanya’ya	talebe	yollayarak	olmuştur	ve	özellikle
hukukta	 ve	 hukukun	 dışında	 fizikte,	 biyolojide,	 mühendislikte	 bu	 eğitimin
etkileri	 görülmüştür.	 Oysa	 bugün	 için	 Almanya	 bu	 özelliğini	 kaybetmiştir.
Nasyonal-Sosyalizm	 bir	 silindir	 gibi	 geçmiştir	 Alman	 ilminin,	 edebiyatının
üzerinden,	münevverler	harcanmıştır	ve	artık	Alman	Rönesansı	yoktur.
Alman	 bilginlerin	 bir	 kısmı	 bize	 gelmiş,	 üniversiteyi	 kalkındırmış,	 fakat	 asıl

önemlisi	 Amerika’yı	 büyük	 ölçüde	 değiştirmişlerdir.	 Birleşik	 Devletler’de
harpten	 evvel	 hiçbir	 ilimde	bu	derecede	parlama	yokken,	 birdenbire	Amerikan
üniversiteleri	dünya	biliminin	merkezi	haline	gelmiştir.	Almanya	bu	kaybı	telâfi
edememiştir.	 Ama	 edemediğinin	 de	 pek	 farkında	 değildir;	 bu	 çok	 ilginç	 bir
tezattır.	 İnsan	bünyesinin	 zaafıdır	 bu;	 hiç	 kimse	gerilediğini	 ve	 cahil	 olduğunu



kabul	edemez	kolay	kolay,	bugünün	Almanyası	da	çöküşünü,	hele	geçmişe	göre
çok	geri	olduğunu	kabul	edemez.	Dolayısıyla	Alman	üniversitelerinin	bugünkü
zavallı	haline	baktığınız	zaman	da	bunun	böyle	olduğunu	bilmek	gerekir;	bu	iş
idaresine	 de	 aksetmiştir.	 Hiçbir	 zaman	 Amerikan,	 Japon,	 İsrail	 ülkelerinde
görülen	efficiency,	ehliyet	ve	işlerlik	buralarda	yoktur;	olmadığı	için	de	Avrupa
Birliği	 bizim	 bildiğimiz	 Anglo-Amerikan	 sisteme	 göre	 geride	 kalmıştır.	 Bilim
artık	 Avrupa	 tekelinde	 değildir,	 bunu	 herkes	 görmektedir.	 Bilim	 Avrupa’nın
dışına	 taşınmıştır	ve	vakıa	Avrupa’dan	kaynaklanıyor	olabilir	ama,	Amerika	ve
İsrail,	Avrupa	değildir,	bu	çok	açıktır.
Bir	Avrupalılık	vardır;	bunun	tarihî	temeli	her	şeyden	evvel	kilisedir;	kilise	çok

parçalanmış	 ve	mahiyet	 değiştirmiştir.	 15.	 yüzyılın	 başında,	 daha	 henüz	 bütün
Avrupa,	 Katolik	 kilisesinin	 dahilinde,	 Roma’nın	 ruhânî	 yönetimi	 altındayken;
19.	yüzyılda	artık	sayısız	tarikatlar	ve	mezheblerin	içindedir.	Nihayet	Avrupa’da
hükümdarlar	bile	kardeştir.	Kraliçe	Victoria	64	sene	hükmetmiştir,	bütün	Avrupa
hükümdarları	 kendisinin	 torunudur.	 Rus	 çarı	 da,	 İngiltere	 kralı	 da,	 sonraki
Alman	imparatoru	da	torunudur.	Nitekim	Osmanlı	hanedanı	asaletine,	çok	uzun
ömrüne	 rağmen,	 Avrupa’da	 hükümdar	 aileleri	 arasında	 sayılmaz,	 yani
sovereign’lerin	meydana	getirdiği	camianın	tabii	bir	üyesi	sayılmaz.	Tabii	hiçbir
zaman	 seçkin	 prens	 ve	 prenseslerimiz	 bu	 çevrelerde	 dışarıda	 bırakılmamıştır;
meselâ,	 Fransa	 tahtının	 bugünkü	 vârisi	 olan	 Paris	 kontu	 veya	 Habsburglar,
Şehzade	 Osman	 Ertuğrul	 veya	 Neslişah	 Sultan’la	 konuşmaktan,	 görüşmekten
çok	 memnun	 olurlar.	 Şeref	 duyarlar.	 İngiltere	 hanedanı	 da	 gidip	 gelmeye
herhalde	 bayılır	 ama	 Osmanlı	 hanedanı	 Avrupa	 milletler	 ve	 hükümdarlar
ailesinin	 tabii	 bir	 üyesi	 değildir.	 Tarihî	 ve	 kültürel	 kişiliğiyle	 bir	 saygı	 görür.
Dolayısıyla	bu	ülkenin	Avrupa	ile	geçmişte	Paris	Konvansiyonu	dışında	pek	bir
müştereki	 yoktur;	 yani	 ne	 hükümdarlık	 müessesesi,	 ne	 din	 müessesesi,	 ne	 de
ittifaklar	sistemi	bakımından	geçmişle	sağlam	bir	alâkası	ve	bağlantısı	yoktur.
Buna	rağmen,	1837,	1838,	1839	ticaret	sözleşmeleri,	1839	Tanzimat	Fermanı,

1856	Paris	Antlaşması	ve	bunun	arkasından	çıkan	 Islahat	Fermanı	 ile	Türkiye,
Avrupa’yla	ittifaka	girmiş;	Avrupa	diplomasisinin	ve	hukukunun	birtakım	temel
kurumlarını	 kabul	 etmiştir.	 Beynelmilel	 ilişkide	 ve	 amme	 hukuku	 alanında
kendini	bu	dünyaya	ayarlamıştır.	19.	ve	20.	yüzyıllar	boyunca,	yani	o	zamanın
kırsal	Türkiye’sinde	 yapılan	 iktisadî	 atılımların	 önemli	 bir	 kısmı	 da	Avrupa’ya
aittir,	çünkü	en	büyük	atılım	demiryoludur.	Demiryolunun	içinde	kimin	payı	çok
büyük?	Fransa’nın.	Almanlar	ancak	19.	yüzyıl	sonu	ve	20.	yüzyıl	başında	büyük
demiryolları	 döşediler	 ama	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 en	 büyük	 hisse
Fransa’nındı.	 Demiryolculuk	 dili	 de	 Fransızca	 idi.	 Alman	 Anadolu	 demiryolu



şirketinin	 de	 dili	 Fransızca	 idi.	 Demiryolunun	 arkasından	 liman,	 arkadan
tramvay	 geliyor,	 elektrik,	 su	 geliyor;	 bunlar	 o	 zamanın	 Türkiye’sinde	 önemli
yatırımlar.	Zaten	başka	da	bir	yatırım	yok.	Dolayısıyla	bu	yatırımlar	itibariyle	de
Avrupa	 iktisadiyatıyla	 bütünleşmiş	 olduk;	 ama	 şunu	 da	 unutmayalım	 ki,
Cumhuriyet	 döneminde	 ilk	 demir-çelik	 tesislerini	 kurmaya	 başladığımız,
demiryollarını	millîleştirip	 kendimiz	 uzatmaya	 başladığımız	 andan	 itibaren,	 bu
iktisadî	 katılım	 payı	 da	 süratle	 düştü	 ve	 bugün	 dahi	 bütün	 çabalara	 rağmen
istenen	ölçüde	değildir.
Onun	 için,	 bu	dünyanın	durumunu	düşünmek	gerekiyor.	Girdiğimiz	 ittifaklar

sistemi	 itibariyle	 de	 son	 yıllarda	 en	 büyük	 ticaretimiz	 Avrupa	 ile	 olmasına
rağmen,	ticaret	koşullarımız	yavaş	yavaş	kayıyor.	Avrupa’nın	istediği	bir	kayma
değil	bu.	Kaldı	ki	bir	önemli	unsurun	da	üzerinde	durmak	gerekiyor:	Biz	artık
Şark’ın	bir	parçası	değiliz,	ama	Avrupa	kültür	sisteminin	de	bir	parçası	değiliz.
Halbuki	 asıl	 bunu	 gerçekleştirmeliyiz	 ve	 bunu	 Avrupa	 Birliği’ne	 girmek	 için
değil,	 kendimiz	 için	 yapmalıyız.	 Çünkü	 mensubu	 bulunduğumuz	 ve	 murisi
olduğumuz	dünya,	Akdeniz	kültür	çevresidir.	Osmanlılık	bunu	gerektirmektedir
yani	 bu	 memlekette	 Latin-Yunan	 medeniyetini	 tanımama,	 Batı	 medeniyetini
tanımama	ve	onun	kökleri	olan	eski	Şark’a	gidememe,	tarih,	coğrafya,	filoloji	ve
gerçek	anlamda	bir	hukuk	bilgisine	sahip	olamama	söz	konusudur.	Şunu	açıkça
söylemek	zorundayım:	Bugün	bu	memlekette	yeteri	sayıda	devletler	hukukçusu
yoktur,	 bir	 elin	 parmaklarıyla	 sayılmıyor.	 Yani	 biz	 hukuk	 inkılâbını	 yapmışız
fakat	hukukçu	olamamışız;	bu	çok	önemli	bir	noksandır,	bu	eğitimi	ıslah	etmeli
ve	 hukukçu	 olduktan	 sonra	 bu	 gibi	 girişimlerde	 bulunmalıyız,	 Türkiye’nin
Avrupa	 ile	 entegrasyonda	göze	alması	gereken	en	önemli	hususlardan	birisi	de
hukukçuluktur	 ve	 hukuk	 reformudur;	 yaptığımız	 hukuk	 reformunu	 maalesef
tamamlayabilmiş	değiliz,	ilmî	bakımdan	böyle	bir	icraat	ve	nazariyatın	gelişmiş
olduğu	söylenemez.

53	Amerikalı	bir	yeni	zengin	İngiltere’deki	 lord	arkadaşının	çimine	sahip	olmak	istiyor,	Amerika’daki
iklim	 aşağı	 yukarı	 yakın,	 aynı	 çim	 tohumları	 gidiyor,	 o	 yetmiyor	 aynı	 toprak	 taşıtılıyor	 gemilerle,	 aynı
bahçıvanlar	gidiyor;	“Her	şeyi	yaptık	daha	ne	lâzım?”	diyor	arkadaşına.	Cevap	geliyor:	“Üç	yüz	sene!”

54	Joshua	Prawer,	The	Crusaders,	Kingdom-European	Colonialism	in	the	Middle	Ages,	Phoenix	Press,
Londra,	2001.

55	Olivier,	Olivier	Seyahatnamesi.	1790	yıllarında	Türkiye	ve	İstanbul,	çev.	O.	Gökmen,	Ankara,	1977.

56	 İ.	 Ortaylı,	 “19.	 yüzyıl	 Ankara’sına	 Demiryolu’nun	 gelişi	 ve	 Bölgedeki	 Üretim	 Eylemlerinin
Değişimi,	Osmanlı	İmparatorluğu’nda	İktisadî	ve	Sosyal	Değişim”,	Makaleler-I,	Ankara,	2004,	s.	109-120.



VIII

Avrupa	Siyasî	Birliği	ve	Avrupalılar

Doğu-Batı	Sorunu

Esas	 konu,	 Avrupa	 Siyasî	 Birliği	 fikridir.	 Yani,	 Avrupalıların	 bizatihi	 kendi
tarihidir.	 Bu	 konuya	 Avrupa	 Siyasî	 Birliği	 karşısında	 Türklerin	 konumuyla
devam	 etmek	 durumundayız	 ve	 her	 zaman	 için	 üzerinde	 durmamız	 gereken
önemli	bir	nokta,	kültürel	birliktir.	Çünkü,	anlaşıldığı	kadarıyla,	Türkiye	teknik
reformlarını	 yapmış	 bir	 ülkedir.	 Zaten	 aslında	 daha	 ileride	 de	 göreceğiz	 ki,
teknik	 bakımdan	Şark	 ve	Garb,	Türkiye	 ve	Avrupa	 arasında	 ayırım	olduğu	bir
efsanedir.
Nasıl	 bir	 ayırımdan	 söz	 ettiğimizin	 üzerinde	 duralım.	 Avrupa	 ile	 Afrika	 ve

Avustralya’nın	 geri	 kalmış	 toplulukları	 diyebileceğimiz	 toplumlar	 arasındaki
farktan	 söz	 etmiyoruz	 sadece.	 Çok	 rafine	 uygarlık	 sahibi	 bazı	 toplumların	 da
aslında	 uygarlık	 anlayışı	 bakımından,	 uygarlığı	 yaratan	 bilim	 anlayışı
bakımından	 Avrupa	 ile	 arasında	 farklar	 vardır	 ve	 vardı.	 Çinlilerin	 matematik
anlayışı	ve	bilgisi	Garblılarınki	gibi	değildi.	Onlar	bunu	telafi	ettiler.
Dünyanın	bu	kesimi,	yani	Ortadoğu	bölgesi	için	ise,	böyle	bir	şey	söz	konusu

değildir.	Bu	konudaki	 birinci	 yanlış	 efsane,	Şark’ın	kendinden	değil,	Garb’dan
gelmektedir.	 Burada	 farklı	 bir	 ilim	 anlayışı	 olduğu	 söylencesi	 çok	 yanlıştır;
hiçbir	 şekilde	 fark	yoktur.	Her	 ikisi	de	Aristotelesçi	 fizik,	Yunan	geometrisi	ve



bunun	 orta	 zamanlardaki	 tekâmülü	 ve	 devamıyla	 aslında	 uygarlık	 bakımından
bütünün	parçalarını	oluştururlar.
Öte	 yandan	 bu	 bilimsel	 ve	 felsefî	 uzaklık,	 ayrılık	 efsanesini	 ve	 bu	 kanaati

besleyen,	 bizatihi	 Şarklılardır.	 “Biz	 geriyiz	 veya	 maalesef	 biz	 din	 dolayısıyla
aynı	 şeyi	 tekrarlamış	 oturmuşuz	 (ka’ale	 geleneği)”	 veya	 “Onlar	 ilmî,	 biz
metafizik	 safhadayız”	 gibi	 sloganlar	 mektep	 kitaplarına	 girmiştir;	 nesiller,	 bu
kalıp	düşünceyle	yetişmiştir.	İddianın	aksine,	bu	resmî	eğitimin	sonucu	değildir.
Bürokrasi	ve	öğretmenlere	has	kahvehane	ve	sohbet	kültürü	(oral	 tradition)	bu
zihniyeti	yaratmıştır.	Okuyan,	yazan,	tarih	bilen	ve	felsefe	yapan	kafalar	için	bu
tabii	önemsiz,	yanlış	bir	düşünce	gibi	mütalaa	ediliyor	ve	üzerinde	durmuyoruz;
ama	düşünmemiz	gerekir	ki,	 toplumların	yüzde	 sekseni	 tarih	gibi,	 kültür	 tarihi
gibi	konuları	ancak	okulda	öğrenirler;	okul	kitaplarından	öğrenirler	ve	bir	daha
da	 bu	 konuların	 yüzünü	 açmazlar.	 Bu	 bütün	 toplumlar	 için	 böyledir;	 Türk
toplumu	için	özellikle	böyledir.	Liseyi	bitirdikten	sonra	bu	konuları	merak	edip
bir	 şeyler	 okuyan	 ve	 öğrenen	 insanların	 miktarı,	 Batı’nın	 en	 çok	 okuyan
toplumlarında	%10	ise	(bu	da	galiba	Germenler	ve	İskandinavlar	oluyor),	bizde
meselâ	 %2’dir.	 Tam	 sayımı	 yapılmamıştır,	 ama	 kitap	 sayılarından,	 tercüme
sayısından	 belli	 oluyor.	 Maalesef,	 bizim	 insanlarımızın	 kafasında	 mektep
kitaplarında	çizilen	Avrupa	ve	Şark	imajı	kalmıştır,	bu	da	tabii	yanlış	bir	imajdır.
Yani	 Şarklılar	 açısından	 bir	 farklı	 Batı	 kavramı	 çizilmiştir.	 Peki	 ama	 nedir	 bu
Garb	 ile	Şark	arasındaki	 fark?	Şüphesiz	ki	birtakım	dinî	ayrılıklar	da	vardır	ve
bu	 ayrılıklar	 çoğu	 zaman	 zannedildiği	 gibi,	 dinin	 kendisinden	 de
kaynaklanmamaktadır.	 Çünkü	 aslında	 İslâm,	 Hıristiyanlık	 ve	 Yahudilik,	 her
zaman	üzerinde	durduğumuz	gibi,	aynı	kaynaktan	neşet	eden,	Yahudi	dinleridir.
Mühim	 olan,	 bu	 dinin	 yorumlanması,	 kuramlaşması,	 yeniden
biçimlendirilmesine,	 yani	 toplumların	 kendi	 tarihî	 ve	 antropolojik	 özelliklerine
dayanmaktadır.	İşte	bu	noktada	beliren	önemli	farklılıklar	vardır.
Türkiye	 Batı	 karşısında	 teknik	 bakımdan	 uçurumu	 aşmıştır.	 Teknolojinin

düzeyinden	 söz	 etmiyorum,	 oradaki	 mühendislik	 zihniyeti	 burada	 da	 vardır,
oradaki	 tıp	 burada	 da	 vardır,	 oradaki	 sibernetik	 dediğimiz	 enformatik	 bilimler
kafası	 burada	 da	 vardır.	Tatbiki	 ve	 üretimi	 başka	 iştir;	 bilirsin,	 tatbik	 etmezsin
veya	 bilirsin,	 ihtiyaç	 yoktur,	 kullanmazsın,	 o	 ayrı	 bir	 sorundur.	 Fakat,	 Türkiye
Batı	 teknolojisinin	 dilini,	 kalıplarını	 bilir.	 Bunun	 için	 çok	 bilinmeyen	 bir
kaynağa	 bakalım.	 Bu	 kaynak,	 1960’ların,	 70’lerin,	 80’lerin	 Türkiye’sine	 has
değildir.	 1910	 yılında	 Berlin’de	 Robert	 Koch	 Enstitüsü’nü	 gezen	 Osmanlı
Darülfünunu’ndan	 Hulki	 Bey’in	 anlattıklarını	 dikkate	 alalım.	 Enstitünün
profesörleri	laboratuvarı	gezdirirken,	“Bizim	anladığımızı,	ilgilendiğimizi,	cevap



verdiğimizi,	 soru	 sorduğumuzu,	 tartıştığımızı	 görünce	 şaşırdılar”	 diyor.
Şaşırdılar,	 çünkü	 zannediyorlar	 ki,	 gelen	Türk	 hekimleri	 beceriksizdir,	modern
tıb	 bilimini	 anlamazlar;	 ama	 ne	 yapalım,	 Kayzer’le	 Sultan’ın	 da	 arası	 iyi,	 bu
adamlara	 da	 burayı	 gezdireceğiz,	 vakit	 de	 kaybedeceğiz,	 der	 gibiydiler.	 Ama
bakıyorlar	ki	hiç	de	öyle	değil,	gelenler	tıp	okumuş,	yani	modern	tıbbı	biliyorlar,
Almanlar	şaşmış.	Aslında	20.	asrın	başında	bu	çoktan	başarılmış	ve	geçilmiş	bir
safha;	 tabii,	 oradaki	 başarılı	 ameliyat	 İstanbul’da	 yapılmıyordu,	 onu	 iddia
edemeyiz,	 ama	 onun	 yapılamamasının	 birtakım	 nedenleri	 vardır;	 temiz
hastaneler	 yoktur,	 yetişmiş	 ara	 personeli	 yoktur,	 bugünkü	 dertlerin,	 sorunların
boyutlarını	 büyüterek	 geriye	 götürün,	 vaziyet	 anlaşılır.	 Aynı	 dönemde,
unutmayın	 ki	 sonradan	 İstanbul	 şehremini	 olan	 Topuzlu	 Cemil	 Paşa,	 Fransa
Cerrahlar	Cemiyeti’nde	azadır	ve	bazı	 tezler	geliştirmektedir.	Geliştirdiği	 tezler
de	ilginçtir.	Hatıratından	da	anlaşılıyor	ki,	imkânsızlıklar	ve	pislik	içinde	çalışan
hastanede	 bu	 ameliyatlar	 nasıl	 yapılır;	 yani,	 İstanbul	 gibi	 yerler	 için	 ucuz	 ve
kolay	 sağlanabilir	 sterilizasyon	 yöntemleri	 neler	 olabilir	 konusunda	 yeni
teklifleri	var.	Anlaşılıyor	ki,	Türk	tabibi,	Türk	cerrahı	o	dünyanın	bir	parçasıdır.
İyi	 parçasıdır,	 kötü	 parçasıdır,	 başarılı,	 başarısız	 parçasıdır,	 elinde	 imkânlar
vardır	 veya	 yoktur	 o	 başka,	 ama	 o	 fen	 adamları	 sınıfının	 üyesidir.	 O	 dilin	 ve
medeniyetin	azasıdır.
Osmanlı	toplumu	teknolojiye	açık	bir	toplumdu.	Türkiye’nin	o	günden	bugüne

Batı	dünyasında	 iltifat	etmediği	kalıp,	kültürel	hayattır.	Binaenaleyh,	Türkiye	o
safhayı	 geçmiştir.	 O	 kültür	 dediğimiz	 de,	 Kant’ın	 kültür	 felsefesi,	 Beethoven
musikisi	falan	değil;	şu	kadarını	söyleyelim,	o	safha	da	geçilecek;	orada	da	artık
zamana	 uyulmuştur.	 Yaşayış	 tarzında	 bazı	 sorunlar	 ve	 tabii	 Türk	 toplumunun
dinin	etrafında	ördüğü,	tarih	içinde	oluşan	kendine	özgü	kültürel	kalıpları	vardır.
Bunlar	 önemlidir	 ve	 burada	maalesef	 toptan	 batıcılık	 yapanlara	 da	 bir	 noktayı
hatırlatmak	 gerekir:	Karşımızda	modernizm	modeli	 olarak	 alacağımız	Batı	 da,
değişmeyi	kabul	ettiğimiz	zaman	dahi,	Batı	Avrupa’nın	kendisi	değildir.	Çünkü
Avrupa’nın	en	büyük	problemi,	daha	doğrusu	hepsinde	müşterek	olarak	bulunan
büyük	 problemin	 bir	 adı	 vardır:	 Amerikanizm.	 Yani	 Avrupa’nın	 kendisi	 artık
klasik	Avrupa	kültürünü,	Amerikanizm	adına	kaybetmekte;	kuşaklar	ve	sınıflar
arasında	açılan	uçurumlar	gittikçe	tahrikkâr	olmaktadır.

Avrupa’nın	Kültürel	Kimliği

Avrupa’nın	siyasî-kültürel	kimliği	nedir?	Daha	doğrusu	kültürel	bakımdan	ele
alacağımız	Avrupa’nın	 siyasî	 birliği	 nedir?	Avrupa’nın,	 dünya	 sahnesine	 çıkışı



şüphesiz	taş	devriyle	başlar.	Neanderthal	adam	Avrupa’da	bulunmuştur,	bu	insan
gelişiminde	 bir	 safhadır.	 Sonra	 demir	 devri,	 (Hollstein	 kültürü)	 çok	 ilginç	 bir
safhadır.	Doğu’nun	 bazı	medenî	 kavimlerinden	 de	 daha	 erken	 çağda	 orada	 bir
demir	 çağı,	 demir	 kullanımı	 vardır.	 Ama,	 Avrupa	 uygar	 bir	 toplum	 olarak
beşeriyet	 sahnesine	 çok	 geç	 girmiştir.	 Şüphesiz	 bu	 gecikme,	 Avustralya	 ve
Afrika	kadar	değilse	de	bir	hayli	geçtir.	Doğrudan	doğruya	 tarihî	 çağlar	 içinde
vukua	 gelmektedir.	 Çünkü	 tarih	 dediğimiz	 şey,	 hakikaten	 yazının	 kullanımına
bağlıdır.	 Tarih	 yazıyla	 başlar	 dediğimiz	 zaman,	 boş	 söz	 sarfetmiyoruz.	 Çünkü
yazı,	 bir	 toplumun	kendini	 ifade	 ve	 davranışını	muhafaza	 ve	 aynı	 zamanda	 da
kendini	yeniden	üretme	aracıdır.	Dolayısıyla	bu	kültüre	geçmeyen	bir	toplumun
uygar	 olduğunu	 söylemek	mümkün	 değildir.	Hiç	 kimse	 kusura	 bakmasın,	 eski
tarihimizle	 övünürüz,	 hakkımızdır	 da;	 fakat	 Türklerin	 de	 uygar	 dünyaya	 adım
atışı	 yazıyla	 mümkündür.	 Bunu	 da	 hepinizin	 bildiği	 gibi	 8.	 asra	 götürüyoruz,
okullarda	öğretildiği	gibi.	Ama	gide	gide	bir	iki	asır	daha	geriye	gidecek;	çünkü,
son	 kazılar,	 buluntular	 göstermektedir	 ki,	 yazıyı	 kullanış	 tarihimiz	 700’ler
değildir;	 ciddi	 kazı,	 ciddi	 arkeoloji,	 ciddi	 tespit	 yapmadığımız	 için	 böyle
söylüyorlardı.	 Bu	 tarih	 anlaşılan	 birkaç	 yüz	 yıl	 geriye	 gidebilir.	 Fakat	 ondan
evvelinde	 Türkler	 için	 de	 uygar	 toplum	 demek	 doğru	 değildir,	 ama	 tarihî
toplumdur.	 Tarih	 yapar,	 tarihte	 rolü	 vardır,	 ama	 kendi	 kaydetmez.	 Yani
Türklersiz	 3.	 asır	 tarihi	 düşünülemez,	 2.	 asır	 tarihi	 düşünülemez,	 mümkün
değildir.	Ama	Türklerin	kendilerini	 ifade	etmeleri	kendilerini	ortaya	koymaları,
kendilerini	yeniden	bir	şekilde	üretmeleri	yazıyla	mümkün	olduğuna	göre,	bizde
de	tarih	6.	asra	kadar	gidebilir.
Bundan	 daha	 geç	 kalanlar	 vardır.	 Kimdir	 onlar?	 Slav	 milletleri.	 Uygarlığa

girişleri	bizden	daha	geçtir,	 ama	arayı	kapatmışlardır.	Tarihe	baktığınız	 zaman,
klasik	 Avrupa	 toplumlarının	 durumu	 da	 bundan	 daha	 iyi	 değildir.	 Ve	 Avrupa,
tarihî	bir	kıta	olma	durumunu	neye	borçludur?	Doğrudan	doğruya,	Büyük	Roma
İmparatorluğu’nun	 istilâsına...	 Romalılar,	 Julius	 Caesar’ın	 ve	 haleflerinin,
meselâ	Germanicus’un	atlılarıyla	(equitatus),	piyadeleriyle	(peditatus),	bu	kıtaya
adım	 atmışlardır,	 burada	 castra’larını	 (kalelerini)	 kurmuşlardır.	 Vergi	 veren
yerler	 olarak,	 Roma’ya	 tâbi	 kılmışlardır.	 Romalılar	 birtakım	 kabileleri
müttefikler	 olarak	 almışlardır;	 Avrupa	 da	 böylece	 tarihin	 konusu	 olmuş	 ve
medeniyete	 adım	 atmıştır.	 Şu	 halde	 Avrupa	 kıtaya	 bağlılığını,	 dünya	 tarihine
girişini	 aslında	 doğrudan	 doğruya	 İtalya’nın	 ortasındaki	 Latinlere	 ve	 onların
diline	 borçludur.	Bu	 çok	 önemli	 bir	 noktadır.	Çünkü	 İtalya,	 tarihte	 iki	 kere	 bu
görevi	yerine	getirdi.	Sonuncusu	bildiğiniz	gibi,	Rönesans	dediğimiz	dönemdir
ki;	 İtalya,	 Akdeniz’in	 birleştirici,	 sentezci	 gücü	 rolüyle	 Batı	 Avrupa’yı	 tekrar



ileri	götürecektir.
Uygarlığa	ve	 tarihe	Roma’nın	 istilâsıyla	adım	atan	Batı	Avrupa’nın	dilleri	de

taşralı	şeklinde	de	olsa,	doğrudan	doğruya	İtalya’ya	bağlıdır.	Halbuki	Şark	 için
bu	 söz	 konusu	 değildir.	 Çünkü	 Roma	 Şark’a	 istilâcı	 olarak	 gelmiştir.	 İdareci
olarak	 gelmiştir	 ve	 asıl	 önemlisi	 barışın	 kurucusu	 olmuştur,	 ama	 hiçbir	 zaman
medeniyet	 öncüsü	 olarak,	 yani	 medeniyetçi	 bir	 misyonla	 gelmemiştir.	 Roma
geldiği	 zaman,	 buralarda	 yazılı	 diller	 vardı,	medeniyetler	 vardı,	 kayıtlar	 vardı,
Roma’nın	kendisini	 etkileyen	 tanrı	 kültleri	 vardı;	 toplumlar	bir	 kimlik,	 teşkilât
sahibiydiler.	 Unutmayalım	 ki,	 Mısır’ın	 Julius	 Caesar	 tarafından	 istilâsı	 ve
imparatorluğa	 bağlanmasından	 sonra,	 Roma’da	 gerçek	 bir	 malî	 sistemin
gelişiminden	 söz	 etmek	 mümkündür.	 Çünkü,	 o	 tarihe	 kadar	 Roma
vergilendirmeyi	bilmeyen,	vergi	toplayamayan	bir	devletti.	Ne	zaman	ki	Mısır’ı
istilâ	 etti;	 ziraatı	 takip	eden,	 toprağı	ölçmeyi,	ürünü	hesaplamayı	bilen,	bunları
vergiye	döken	bir	teşkilâtla	karşı	karşıya	geldi	ve	Roma	ondan	sonra	gerçek	bir
malî	 sistem	sahibi	oldu.	Ne	zaman	ki	Roma	Yunanistan’la	yüz	yüze	geldi,	çok
meşhur	 sözdür:	 “Mağlub	 Yunanistan,	 galibini	 yeniyor,	Graecea	 capta	 ferum,
victorem	 capit”;	 demek	 ki,	 orada	 felsefeyi,	 idarenin	 bazı	 unsurlarını,	 dini
öğrendi.	Ne	zaman	ki	Roma,	Anadolu	ile	Mezopotamya	ve	Suriye	ile	yüz	yüze
geldi,	 dinî	 ve	 medenî	 dünyası	 değişti.	 Unutmayalım,	 Roma’daki	 en	 güçlü
kültlerden	biri	Kybele	kültüydü;	ayinler	bugünkü	Vatikan	tepesinde	ifa	edilirdi,
merkez	 orası	 idi.	 Bu	 bir	 Anadolu	 kültüydü.	 Roma’da	 en	 makbul	 kült	 Mısırlı
Tanrıça	 İsis	 kültüydü.	 Romalılar	 Yunancayı	 severlerdi,	 Şark	 dillerini	 bilmek
zorundaydılar	 ki,	 bir	 ölçüde	 imparatorluklarını	 devam	 ettirsinler;	 dolayısıyla
Roma’nın	Şark’ta	medeniyetçi	misyondan	çok	bir	askerî	fonksiyonu	vardı,	ama
Avrupa	 kıtasının	 üzerinde	 ise,	 doğrudan	 doğruya	 uygarlık	 yaratan	 bir	 rol	 ifa
etmiştir	ve	bundan	sonra	bu	kıtanın	insanları,	yani	ağaçlar	üzerinde	yaşayanlar,
uygarlığa	 doğrudan	 doğruya	Roma’nın	 ve	 onun	 dilinin	 ve	 âdetlerinin	 etkisiyle
adım	 atacaklardır.	 Mussolini	 zamanında	 Faşist	 Parti	 gençliğe	 dağıttığı
broşürlerde,	 “Başka	 milletler	 ağaçlar	 üzerinde	 yaşarken,	 senin	 ülkende
medeniyet	vardı”	diyor.57Romalılara	sahip	çıkıyor	bu	doğru,	fakat	eksik	olan	bir
şey	var:	Bugünkü	İtalya’yı	oluşturan	insanlar	da	o	kavimlerin	göçüyle	gelmişler,
yani,	eski	İtalya’nın	yıkımına	katılmışlardır.	Tabii,	aynı	zamanda	o	medeniyetten
en	 çabuk	 ve	 en	 yoğun	 bir	 biçimde	 istifade	 eden	 insanlar	 olarak	 da	 modern
İtalya’yı	oluşturmuşlardır.
Siyasî	 safhaları	 itibariyle	 baktığımız	 zaman,	 Batı	 Avrupa’daki	 kabileler

Roma’nın	 altında	 müttehid	 olarak	 yaşıyorlardı.	 Aralarında	 da	 gayet	 gaddar
çatışmalar	vardı.	Meselâ,	bir	pasaj	aklımızdadır:	“Galyalılar	aralarında	çatışıyor



Sueb’lerin	büyük	şefi	Ariovistus,	Haedular’a	karşı	Sequvanlar’a	yardım	ediyor,
fakat	 ondan	 sonra	 yardım	 ettiği	 müttefiklerinin	 topraklarını	 kendi	 askerleriyle
bölüşüyor	ve	onları	 köle	yapıyor.”	Şimdi,	 hem	o	yenilen	Haedular,	 hem	de	bu
zavallı	Sequvanlar	Roma’dan	yardım	istiyor	ve	Galler’e	adaleti	ve	barışı	Roma
iade	ediyor	ve	bir	nizam	meydana	getiriyor.	Demek	ki,	tarih	ve	uygarlık	burada
bu	 şekilde	 başlıyor.	 Bu	 imparatorluğun	 yıkılışından	 sonraki	 kavimler	 göçü
sırasında	(bu,	modern	Avrupa’yı	oluşturan	olaylar	silsilesidir)	Franklar,	daha	çok
ağırlıklı	 olarak	 Fransa’da	 (ama	 sırf	 onlar	 değil,	 daha	 bir	 sürü	 kabileler	 var),
Germenlerin	 içinde	 Suebler,	 Alemanlar	 gibi	 birtakım	 kabileler;	 modern
İspanya’nın	 oluşumunun	 temeli	 olan	 Vizigotlar,	 kıtanın	 milletlerini
oluşturuyorlar	 ve	 bir	 müddet	 sonra,	 aşağı	 yukarı	 8.	 asrın	 sonunda
Charlemagne’ın	 Büyük	 İmparatorluğu	 oluşuyor.	 Bu	 bugünkü	 Fransa’yı,	 bütün
Benelüks’ü,	Almanya’yı,	Avusturya’yı	ve	Kuzey	İtalya’yı	(Lombardiya	ülkesini)
içeren	bir	imparatorluktur.	Zaten	Charlemagne’ın	unvanlarına	baktığımız	zaman,
Frank	Kralı,	Longobartların	Kralı	ve	Germenlerin	Başbuğu;	sonunda	800	yılında
(miladî),	Roma’da	Papa’nın	elinden	 imparator	olarak	 taç	giyiyor.	Artık	Avrupa
ortaya	 çıkmıştır.	Bu	yeni	 kıta,	Roma	mirasına	 sahip	olduğunu	 iddia	 eden,	 ama
aslında	son	derecede	taşralı	ve	geri	kalmış	bir	mirasçıdır.	Roma’nın	dinine	sahip
olduğunu	 iddia	 eder,	 doğrudur;	 ama	 Roma’da	 oluşan	 dini	 hiçbir	 şekilde
tartışmadan	 kabul	 eden	 bir	 kavimler	 topluluğudur.	 Çünkü	 o	 din,	 yani
Hıristiyanlık,	Doğu’da,	yani	İskenderiye’de,	Kudüs’te	ve	bizim	sınırlarımızdaki
Antakya’da	 müthiş	 bir	 felsefî	 tartışmayla,	 hiyerarşik	 kavga	 ve	 bunalımlarla
gelişmekteydi.
Halbuki	 Şark’taki	 bu	 kavganın	 yanında,	 Garb’daki	 insanlar,	 yani	 Barbarlar,

kilisenin	 hâkimiyetini	 ve	 doktrinini	 gayet	 rahat	 bir	 şekilde	 kabul	 ediyorlar.
Burada,	 Hegelci	 bir	 tabir	 kullanmıştık;	 “Barbarisches	 Gemüth-Barbarik
lakaydi”,	 yani	 meselâ,	 Harvard’daki,	 Yale’deki	 Amerikalı	 hukukçu	 Amerikan
Yüksek	Mahkeme	kararlarını	 tartışır,	gırtlak	gırtlağa	gelir,	kılı	kırk	yarar;	 fakat
Iowa’lı	 çiftçi	 Amerikalı	 için	 bu	 hiçbir	 şey	 ifade	 etmez,	 onun	 için	 bu	 Birleşik
Devletler’in	mevzuatıdır.	 Orada	 ne	 uygulanması	 emrediliyorsa,	 öyle	 olur.	 Batı
Avrupa’ya	Hıristiyanlık,	temel	kavgalarını	bildirerek	gelmiştir;	eğitimsiz	kavmin
dine	 girişi	 Hıristiyanlığın	 benimsenmesi,	 devletin	 ve	 toplumun	 buna	 göre
şekillenmesi	 söz	 konusudur.	 Bu	 imparatorlukta	 çok	 ilginç	 bir	 şekilde	 dünyevî
otoritenin,	 yani	 imparatorun	 yanında,	 kilise	 ayrı	 bir	 kurum	olarak	 üstünlüğünü
hissettirmektedir.
Kilise	Şark’ta	da	vardır,	fakat	hiçbir	zaman	dünyevî	otoritenin	üstünde	ve	onun

dışında	 ve	 onun	 yanında	 bağımsız	 bir	 kurum	 olarak	 kendini	 kabul	 ettirme



hakkına	sahip	değildir.	Çünkü,	oralardaki	devlet	ve	imparatorluk	geleneği	buna
mânidir.	Demek	ki,	kıtada	çok	önemli	bir	şekilde	insanların	arasında	parçalanma
(partikülalizm)	eğilimi	söz	konusudur.	Yani,	her	bölgenin	başındaki	şef,	o	şefin
altındaki	 her	 kabilenin	 başındaki	 küçük	 başbuğlar,	 kendi	 siyasî	 otoritelerini
kabul	ettirme	eğilimindedirler	ve	bunların	arasında	otoriteye	tâbi	olmaktan	çok,
bir	 tür	 anlaşma	 söz	 konusudur.	 Demek	 ki,	 vahşiler	 arasındaki,	 kavgacılar
arasındaki	 kavgaları	 bastırmak,	 dindirmek	 için	 mevcut	 akitlerde	 (zımnî	 akit)
kurulan	bir	sistem	söz	konusudur	ve	Batı’daki	imparatorluğun,	Doğu’daki	(bizim
bugün	 Bizans	 dediğimiz)	 imparatorlukla	 arasında	 çok	 büyük	 bir	 farktır	 bu.
Doğu’da	devlet	ve	halk	ilişkileri,	otorite	ilişkileri	bu	gibi	kontratlara	dayanmaz;
ve	 bu	 imparatorluktaki	 kuvvet,	 bu	 imparatorluktaki	 birlik,	 Batı’daki
imparatorlukta	 görülmez.	 Bu	 çok	 önemli	 bir	 nokta;	 çünkü	 eksik	 olan	 otorite,
bugünkü	 demokrasinin	 esasıdır;	 bu	 Avrupa’ya	 has,	 doğuştan	 bir	 üstünlük	 gibi
gösterilmektedir.	Çok	ilginç	bir	şey,	yorum	değişiyor.	Ortaçağın	bu	hakîr	görülen
özelliği,	 bugünkü	 tarih	 anlayışında	 progress,	 ilerilik	 olarak	 yorumlanıyor.
Halbuki	o	tarihte	bu,	doğrudan	doğruya,	çaresizlikten,	kargaşadan	ileri	gelen	bir
nevi	küçük	ateşkesler,	 uzlaşmalar	bütünü	gibiydi.	 800’de	güya	bir	 siyasî	 birlik
gibi	görülen	bu	Batı	Avrupa	İmparatorluğu;	Papa’nın	elinden	Büyük	Karl’ın	taç
giymesiyle	hukuken	 teşekkül	etti.	 (Tabii	ki,	bu	 imparatorluk	çok	kısa	zamanda
aslî	parçalarına	bölünecekti.)
Bu	 arada	 kıtanın	 tümünün	 bir	 Hıristiyan	 imparatorluk	 ve	 camia	 olmasını

önleyen	gelişmeler	vardır.	Hepimizin	bildiği	gibi,	8.	asrın	ortalarında	Müslüman
Arap	 ve	 Berberilerin	 İspanya’ya	 (Endülüs’e)	 adım	 atmaları	 gibi	 bir	 olay,
Hıristiyanlığın	 Avrupa	 tarihinin	 en	 büyük	 yaralarından	 biridir.	 Bazı	 şeyler
unutulmuyor,	 hiç	 unutulmayacak	 ve	 aslında	 unutulmaması	 gereken	 olaylardan
birisi	de	İspanya’nın	kendisidir.	Çünkü	Endülüs	bitti,	yani	sekiz	asır	kadar	orada
kaldıktan	sonra	tamamıyla	atıldı.	Fakat	atılamayan	bir	şey,	o	uygarlığın	izleridir.
Ve	bu	İspanya’daki	Katolisizm	için	çok	rahatsız	edici	bir	kalıntıdır.	Karşımızda
çoğulcu	 bir	 kültürün	 kalıntıları	 vardır	 ve	 onun	 üzerine	 geldiği	 iddia	 edilen
İspanyol	 Rönesansı	 gerçek	 anlamda	 bir	 Rönesans	 değildir;	 yeni	 bir	 Katolik
zihniyet,	 eski	 çoğulculuğun	 üzerine	 oturmuştur.	 Müslüman	 Endülüs’te,
Müslüman	 Arapların	 yanında	 Yahudiler,	 onların	 yanında	 bizatihi	 eski
Hıristiyanlar,	 Vizigotların	 çocukları	 bir	 arada	 yaşamaktadırlar.	 Bu	 “Mozarab”
dediğimiz	 takımın	 (musta’rib,	“Araplaşmış”	 kelimesinden	 gelmedir),	 Arap	 dili
çerçevesinde	yarattıkları	kültür,	ilim	ve	siyasal	uzlaşım	sistemi,	kıtada	daha	çok
uzun	zamanlar	görülmeyecek	bir	şeydir.	Ve	1492’de	İspanyolların	Reconquista’-
sından,	 yeniden	 fetihten	 sonra	 (çok	 yakın	 bir	 tarihtir),	 Arapların	 Endülüs’ten



Yahudilerle	birlikte	 sürülmesi,	yağma	ve	katliama	uğramaları	yeryüzünde	Nazi
Holocaust’undan	 evvelki	 en	 utanılacak,	 eski	 ortak	 geçmiştir.	 Yani	 Hıristiyan
Avrupa’nın	 bugüne	 kadar	 hiç	 unutulmaması	 gereken	 iki	 büyük	 ayıbı	 vardır;
bunlardan	 biri	 doğrudan	 doğruya	 20.	 yüzyılda	 cereyan	 eden	 ve	 Yahudilere
yapılan	Holocaust	 dediğimiz	 katliamdır.	 Fakat	 ondan	 evvel,	 onun	 öncüsü	 olan
engizisyondur,	yani	Endülüs’ten	Müslümanları	ve	Yahudileri	 temizlemek	üzere
girişilen	büyük	ameliyedir,	çok	da	uzun	sürmüştür.	Bu	ikisi	unutulamaz.

“Böyle	bir	kıta,	nasıl	oluyor	da	birdenbire	bizim	önümüze	siyasî	birlik	ve	barışla	çıkabiliyor?
Bu	hava	kuşkusuz	iki	büyük	dünya	savaşının,	hem	de	en	gelişmiş

silâhlarla	yapılan	tahripkâr	dünya	savaşlarının	neticesinde	meydana	gelmiştir.”

Avrupa’nın	Yeni	Kimliği

Avrupa	 kıtası	 aslında	 tarihteki	 bazı	 olayları	 kapatmak	 için,	 dış	 dünyanın
üzerinde	ısrarla	bir	denetçilik	görevi	üstlenmiştir	ve	orada	“Mission	civilisatrice”
(medenîleştirme	 misyonu)	 dediğimiz	 sürece	 benzeyen	 bir	 nevi	 insan	 hakları
misyonerliğini	 bunun	 için	 yüklenmektedir.	Bu	 kıta	 gerçekten	 çok	müttehid	 bir
aile	miydi?	Hayır.	Bu	kıtanın	 içinde	bölünmeler	vardır.	Bir	kere	bu	kavimlerin
birbirleriyle	 çatışmaları,	 15.	 asırdan	 beri	 sürmektedir.	 İngiltere’yle	 Fransa,
Germenlerle	Slavlar	arasındaki	büyük	çatışma,	 ilk	ortaçağdan	beri	sürmektedir.
Slavlar	 aslında	 bugünkü	gibi	Doğu	Avrupa’da	 ve	Rusya’da	 yaşayan	 bir	 kavim
değildi;	Avrupa’nın	ortalarına	kadar	yaygındılar.	Germen	kavimler	bunları	yavaş
yavaş	 püskürtmekteydi	 ve	 Polonya’yla	 Almanya	 arasında	 dinmeyen	 bir	 nefret
12.	asırda	artık	şekillenmiştir.	Çünkü	Almanya	Vistül’e,	Polonya	arazisine	doğru
ilerlemekte,	 buraları	 işgal	 ve	 ilhak	 etmektedir.	 Gene,	 İspanyollar	 Arapları
kovmak	 için	 aralarında	 birleşmektedir.	 Fakat	 bu	 birleşmenin	 sonunda	 ortaya
çıkan	 İspanya	 hiçbir	 zaman	 müttehid	 olmamıştır.	 Bask	 probleminden	 söz
etmiyorum.	 Kültürel	 ve	 beynelmilel	 ilişkileri	 bakımından	 bugün	 bile
Katalunya’yı,	yani	Barselona’nın	civarındaki	birkaç	milyon	insanı	ele	alırsanız,
bunların	 karakter	 olarak	 değişik	 olduğunu	 görürsünüz	 ve	 size	 de	 zaten	 şunu
söylerler:	“Biz	Akdenizliyiz,	Avrupalıyız.	Bu	adamlar,	İspanyollar,	Akdenizli	de
değildir,	 Avrupalı	 da	 değildir.	 Bunlar	 Arap’tır.	 Bu	 İspanyolların	 karakterleri



değişiktir.”	Meselâ,	Katalunya	 dünyaya	 daha	 açık	 bir	 topluluktur,	 etrafla	 ilişki
kurmak	ister;	İspanyolca	bilmiyorsanız	Fransızca,	İngilizce,	Almanca	mükâleme
önerir;	 öbürü	 için	 ise,	 bu	 söz	 konusu	 değildir.	 İspanyollar	 o	 konuda	 bize
benzerler.	Kendi	aralarında	konuşurlar.	Ecnebîye	aldırış	 etmezler.	Dışla	 temasa
son	derece	kapalıdırlar	ve	yabancı	dil	bilmezler.	Eğitim	bakımından	ortalamaya
vurduğunuz	zaman,	bugünkü	Avrupa’da	yabancı	dil	sorunu	olan	iki	büyük	kitle,
İspanyollar	 ve	 Yunanlılardır.	 Sonra	 burada	 Bask	 problemi	 vardır.	 Gene
İspanyolca	 konuştuğu	 halde,	 kendi	 özgün	 lehçesi	 üzerinde	 çok	 ısrar	 eden
Galiçyalılar	 vardır.	 Kuzeydeki	 bölgelerdir	 bunlar	 ve	 bir	 zamanlar
İslâmlaşmamış,	Araplaşmamış	Kuzey	İspanya’nın	kalıntılarıdır.

Nihayet	 Avrupa	 kıtasındaki	 kavga	 çok	 uzun	 sürmüştür;	 İspanya	 ile	 Fransa,
Fransa	ile	İngiltere,	Germenlerle	Slavlar	ve	İtalya	ile	kıta	arasındaki	nefret	uzun
asırlar	 sürmüştür,	 İtalya	 aslında	 bugünkü	 Avrupa’nın	 kültürel	 müesseselerinin
yaratıcısıdır.	Banka	kurumu	İtalya’nın	icadıdır.	Gazete	İtalya’nın	icadıdır.	Ticarî
borsalar,	 ticaret	 odaları	 İtalya’nın	 icadıdır,	muhasebe	 İtalya’nın	 icadıdır.	 İtalya
olmasa	 bugünkü	 gemicilik	 terimleri	 olmazdı.	 Bazılarına	 göre	 İtalya’nın
gerilemesi,	 teşebbüs-i	 şahsî	 kıtlığındanmış;	 olacak	 şey	 değil,	 dünyadan	 ticaret
kaybolsa	 İtalyanlar	 keşfeder,	 bunun	 yanıbaşında	 civita	 (medeniyet)	 ve	 cultura
dediğimiz	kurumları	Şark’tan	aktarmak	İtalya’nın	işi	oldu.	Musiki	ve	Avrupa’nın
temel	 kurumları	 İtalya’da	 gelişti.	 Tarihte	 doğru	 dürüst	 bilimler	 akademisinin
teşkil	 edilmesi	 İtalya’nın	 işidir;	 dili	 geliştirmek	 için	bilinçli	 kurumlar	 İtalya’da
meydana	getirildi.	İtalya	aslında	kıtanın	küçük	bir	modelidir	ve	kıtanın	bugünkü



kültürel	 müesseselerinin	 de	 yaratıcısıdır.	 Yani,	 Apeninler’in	 kuzeyi	 aslında
İtalyanların	 taklitçisidir.	 Bunu	 bugün	 bile	 görürsünüz.	 Bahçesine	 sarayına
varıncaya	kadar,	her	şeyiyle	görürsünüz.	Fakat	bu	İtalya	ile	Avrupa	arasında	bir
çekişme	 vardır	 ve	 İtalya	 çok	 yakın	 zamanlara	 kadar,	 Alpler’in	 kuzeyindeki
kuvvetler	 tarafından	 istilâya	 uğramıştır.	 Onların	 hükmü	 altında	 kalmış,
yağmalanmıştır.
Bunun	safhalarını	bu	şekilde	gördükten	sonra,	1648’de	bugünkü	Almanya’nın

ve	Almanca	konuşan	bölgelerin	oluştuğunu	görürüz.	Nasıl	oluşur	bu?	Birtakım
küçük	prensliklerden,	krallıklardan,	şehirlerden	oluşan	bir	dünya.	Nihayet	büyük
din	savaşlarıyla,	Protestanlık	ve	Katoliklik	arasındaki	savaşlarla	30	yıl	birbirini
yedikten	sonra	Almanlar	1648’de	aralarında	bir	anlaşmaya	varmıştır:	Westphalia
Barışı...	 Bu	 barış,	 sadece	 Protestan	 ve	 Katolik	 devletçikler	 arasında	 bir	 barışı
getirmekle	 kalmamıştır,	 aynı	 zamanda	 da	 modern	 Avrupa’nın	 diplomasi
sistemini,	 devletler	 arasındaki	 ilişkiler	 sistemini,	 Roma	 hukuk	 ilişkilerine	 göre
tanzim	 eden	 bir	 anlaşma	 olmuştur.	 Westphalia	 Barışı	 ve	 sistemi,	 biz	 o
antlaşmada	 taraf	 olmamamıza	 rağmen,	 kendisini	 nerede	 tekrarlayacaktır?	 1699
Karlofça	 Antlaşması’nda.	 1699’da	 İkinci	 Viyana	 Muhasarası’nın	 getirdiği
felâketi	 izleyen	 bir	 dizi	 harple	Macaristan’ın	 elimizden	 çıkması	 sonucunda	 ilk
defadır	ki,	Müslüman	imparatorluk	Hıristiyan	devletlerle	karşı	karşıya	gelip	bir
mütareke	yapmaktadır.	İlk	defadır	ki	bir	mütareke,	tek	taraflı	ahitname	tarzında
değil,	 eşit	 kuvvetler	 arasında	 ve	 Romanist	 hukuk	 sistemine	 ve	 hukuk
prensiplerine	 göre	 yapılıyor.	 Aslında	 Osmanlı	 İmparatorluğu	 da	 bu	 Avrupa
devletler	 camiasının	 yeni	 düzenine	 adım	 atmış	 oluyor.	 Bu	 arada	 1654’te
Pyrénées	Antlaşması’yla	İspanya’yla	Fransa	arasındaki	büyük	kavga	sona	eriyor.
Fransa	ve	İspanya	gibi	iki	büyük	Katolik	kuvvet	arasında	sınır	çekiliyor	ve	artık
iki	 Katolik	 devlet,	 iki	 ayrı	 millî	 devlet	 sınırlarını	 ortaya	 çıkarıyor.	 İspanya,
Avrupa’da	 birtakım	 yerlerden	 çekilmektedir	 ve	 bu	 şüphesiz	 ki	 Almanca
konuşanlar	 ve	 İtalyanlar	 lehine	 olmaktadır.	 İspanyol	 deniz	 kuvveti	 daha	 16.
yüzyılda	 İngiltere’ye	 yeniliyor	 ve	 Hasienda	 Antlaşması’yla	 İngiltere	 ulusal
bünyesiyle,	 İspanya	 ulusal	 bünyesi	 birbirinden	 ayrılıyor.	 Burada	 savaşlarda
kendi	 sınırlarını,	 millî	 sınırlarını	 çizebilecek	 olan	 kuvvet	 Avusturya’dır.
Avusturya’nın	 tarihî	 kimliğini,	 tarihî	 sınırlarını	 oluşturması	 doğrudan	 doğruya
Türklerle	 olan	 kavgaya	 bağlıdır.	 Avusturya	 büyük	 dukalarından	 biri	 olan
Maximilian,	Burgondiya	Prensesi	Marie	ile	evleniyor.	Buna	Burgondiya	Düğünü
denir.	 Bugünkü	 Belçika,	 Avusturya	 topraklarına	 ilhak	 ediliyor	 (katılıyor).
Ardından	 Izabella	ve	Ferdinand’ın	 “Deli”	veya	 “Çılgın	 Johanna”	denen	kızları
vardır.	Onunla	 Philippe	 evleniyor.	Buna	 da	 İspanyolca	Kastilya	Düğünü	 denir.



Dolayısıyla,	 bütün	 İspanya,	 sadece	 İspanya	değil;	Güney	Amerika	 ve	 İspanyol
Avrupa	 vilayetleri	 de	 sözde	 Avusturya’ya	 bağlanıyor.	 Sonra,	 Macar	 Düğünü
denir,	Avusturya	Büyük	Dukası	 Ferdinand	 ve	Macar	Kralı	Layoş	 karşılıklı	 kız
kardeşlerini	 veriyorlar	 birbirlerine:	 Macar	 Anna	 ve	 Avusturyalı	 Maria.	 İki
hükümdardan	 kim	 erken	 ölürse	 onun	 tacı	 öbür	 tarafa	 geçecek.	 Tabii	 1526’da
Mohaç	Savaşı’nda	Layoş	öldü;	daha	doğrusu	savaşta	öldürüldü.	Avusturya	ise	bu
mirası,	yani	Macaristan’ı	 alamadı.	Çünkü	Türklerin	eline	geçmişti.	Dolayısıyla
bu	ülkenin	görüyorsunuz	ki	kaderi	Türklerle	kavgadan	geçecek.	Bunun	dışında
bir	 büyük	 harp	 yok.	 Meşhur	 bir	 motto	 vardır.	“Bellum	 gerant	 alieni,	 tu	 felix
Austria	 nube!	 =	 Bırak,	 savaşı	 başkaları	 yapsınlar.	 Sen	 evlen,	 ey	 mesut
Avusturya!”	 Hükümdarların	 evlenmesiyle	 ülkeler	 birbirine	 katılır	 ve	 bunun
üzerine	 bir	 de	 Alman	 İmparatoru	 seçildiği	 an,	 Avusturya	 büyük	 dukaları,
“Mukaddes	 Roma-Germen	 İmparatoru”	 oluyorlar.	 Binaenaleyh	 bu
imparatorlukla	 olan	 savaşlar;	 hem	 Osmanlı	 Rumeli	 kıtasındaki	 sınırın
gerilemesine	 sebep	 olmuştur,	 hem	 de	 Avusturya’nın	 ve	 Almanya’nın	 tarihî
oluşumuna	 hizmet	 etmiştir	 ve	 ne	 zaman	 bitmiştir?	 Silâhlı	 kavga	 olarak
1791’deki	Ziştovi	Antlaşması’yla	bitmiştir.	Ondan	sonra	biz	bir	daha	Avusturya
ile	 muharebe	 etmedik.	 Etmedik	 ama,	 1878’de	 Berlin	 Kongresi’nde,	 aradan	 el
çabukluğuyla	Bosna-Hersek’i	 işgal	edip	aldılar.	Yani	İmparatorluğun	en	önemli
parçasını	 Avusturya	 işgal	 etti;	 1908’de	 de	 hukuken	 ilhak	 etti.	 Şimdi	 bunu
yapmadan	evvel,	1878’de	karşımızda	Avusturya	vardı.	Ama	1798’de	Avusturya
yoktu,	 Almanya	 vardı.	 Çünkü	 Avusturya	 dükleri	 Alman	 İmparatoru’dur.	 O
imparatorluğu	iptal	eden	Napolyon’dur.	İptal	ettikten	sonra,	merkezi	Viyana	olan
yere	 Avusturya	 İmparatorluğu	 denmiştir.	 Bizim	 mektep	 kitaplarındaki	 yanlış
bilgi	 bir	 yana,	 bir	 de	 üstüne	 tarihî	 Türk-Alman	 dostluğu	 veya	 ananevi	 Türk-
Alman	 dostluğu	 nereden	 çıkıyor?	 Böyle	 bir	 şey	 olabilir	 mi?	 Bütün	 tarihimiz
boyunca	kavga	ettiğimiz	kuvvet	Almanlardır.	Balkanlar’daki	toprak	kayıplarında
iki	devlet	sorumludur	karşımızda:	Avusturya	dediğimiz	Alman	İmparatorluğu	ve
Rusya.	Bu	iki	devlet	ile	süregiden	kavganın	sonunda,	hem	bizim	siyasî	kültürel
kişiliğimiz	oluşuyor,	hem	de	Avusturya	ve	Almanya’nınki	oluşuyor.	Ama	burada
ananevi	 dostluktan	 bahsedilir	 mi?	 Ananevi	 dostluktan	 belki	 Fransa	 ile
bahsedebilirsin,	o	doğrudur.	Çünkü	Fransa	ile	Türkiye	arasında	tarihte	uzun	süre
ciddi	bir	 savaş	yoktur,	 ittifaklar	vardır.	Daima	diplomatik	manevralar	vardır	ve
diplomatik	manevraları	 da	Fransa	Türkiye	 ile	 birlikte	 yapmıştır.	Çünkü	Fransa
ve	 Türkiye’nin	 en	 büyük	 düşmanları	 müştereken	 Alman	 taraftarı	 olan
İspanya’dır.	 Fransa	 ise,	 Avusturya	 ve	 İspanya’ya	 karşı	 Osmanlı	 ile	 beraber
olmak	zorundadır.	Osmanlı	da	o	ikisine	karşı	Fransa	ile	birlik	olmaktadır.	Orada



bir	 dostluktan	 söz	 edebilirsin.	 Kaldı	 ki	 Kırım	 Savaşı’nda,	 Fransa	 Türkiye’nin
yanında	olmuş.	Gerçi	16.	asırdan	beri	Osmanlı	İmparatorluğu	Fransa	ile	ittifaklar
içindeydi	ve	bu	hep	böyle	devam	etmiş,	ne	zamana	kadar?	1914’e	kadar.	1914’te
Fransa	ile	ilk	defa	ciddi	olarak	bir	kavgaya	tutuşmuşuz.	Tabii	bu	harpte	de	yine
kavga	 ettiğimiz	 cepheler	Fransız	 cepheleri	 değil,	 İngiliz	 cepheleridir	 daha	 çok.
Fakat	her	halükârda	Fransa	ondan	sonra	artık	düşmanınız	olan,	karşı	saftaki	bir
kuvvettir.	 Ama	 Almanya	 ile	 kavgamız	 dikkat	 ederseniz	 ta	 15.	 asırdan
başlamaktadır.
Meselâ,	 Polonya	 tarihi	 açısından	 o	 ülkenin	 parçalanması	 ve	 üçte	 ikisinin

Alman-Avusturya	 blokuna	 gitmesi	 unutulmayacak	 bir	 şeydir.	 Polonezler	 iyi
yaşamayı	 seven,	 rahat	 bir	 halktır.	 Çok	 kültürlü,	 üniversiteleri	 iyi,	 okuma
yazmayı,	 müziği	 çok	 iyi	 bilip	 öğrenen;	 hakikaten	 çok	 sesli	 bir	 kültür	 söz
konusudur.	Serbest	dolaşım,	serbest	mülkiyet	gereği	topraklarına	gelip	Almanlar
yerleşecekler,	 yerleşmek	 mecburiyetindeler.	 Almanlar,	 bu	 sayede	 Polonya
arazilerine	 gelip	 oturacaklar,	 yatırımlar	 yapılacak.	 Şimdilik	 Polonya	 arazi
satışına	 ambargo	 koydu,	 ama	 şimdilik.	 Zaten	 Polonya’nın	 batısı	 bütün	 eski
Alman	 şehirlerinin	 adını	 taşır.	 Ortaçağda	 Almanlar	 tarafından	 gasbedilen
Polonya	 idi.	 Yavaş	 yavaş	 istilâ	 edilmiş	 ve	 paylaşımda	 Almanya’nın	 eline
geçmişti.	İlerde	Almanlar	oraya	yine	gelip	oturacaklar	ve	bu	hiç	hadisesiz	olacak
zannediyorsak	yanılıyoruz.	Burada	her	zaman	için	şirketlerde,	fabrikalarda,	hatta
umumî	 yerlerde	 çatışmalar,	 gerilimler	 vukua	 gelecek.	 Bunun	 dışında	 Orta
Avrupa	ve	Doğu	Avrupa	dünyası	var;	Macaristan,	Çek	Cumhuriyeti,	Slovakya,
Hırvatistan,	 Slovenya	 vs.	 gibi.	 Buralarda	 hiç	 şüphesiz	 Alman	 nüfuzu	 kendini
hissettirmektedir.	Lebensraum	eski	bir	kelimedir.	Hitlerist	bir	kelime	değildir	ve
Almanya’nın	 güneşin	 altındaki	 yeri	 lâfı	 da	 İmparatorluk	 başbakanı	 Bülow’a
aittir.	 Yani	 Hitler’den	 evvel	 kullanılmıştır.	 Bülow,	 “Almanya	 sadece	 güneşin
altındaki	 yerini	 istiyor”	 diyor.	 Nasıl	 bir	 yer	 bu	 güneşin	 altı	 ve	 bu	 slogan	 19.
yüzyıl	 Alman	 politikasına	 nasıl	 esas	 oluyor?	 İster	 istemez	 Almanya’nın	 tahıl
bölgeleri,	maden	bölgeleri	 ve	 ucuz	 işçi	 bölgeleri	Doğu	Avrupa’dır.	Eğer	Doğu
Avrupa	 komünist	 bloka	 geçip,	 demir	 perdeyle	 kapanmasaydı;	 Almanya’ya
İtalya’dan,	 İspanya’dan,	 Yunanistan’dan	 ve	 Türkiye’den	 işçi	 gitmesi	 gibi	 bir
olay	(1950’lerde-1960’larda)	olamazdı.	Bu	tür	bir	işgücü	dahi	doğrudan	doğruya
demir	 perdeyle	 ilgili	 bir	 olaydır.	 Almanya’ya	 gidecek	 işgücü	 bellidir.	 Doğu
Avrupa’dan	 gelir,	 Polonya’dan	 gelir,	 bilhassa	 Macaristan’dan	 gelir,
Slovakya’dan	 gelir,	 Ukrayna	 ve	 Romanya’dan	 gelir.	 Buralardaki	 insanlar
Almanca	konuşurlar.	Kimi	iyi	konuşur,	kimi	kötü	konuşur.	Nasıl	bizde	İngilizce
makbulse,	 orada	 da	 Almanca	 makbuldür.	 Bu	 insanlar	 Alman	 gibi	 yaşarlar.



Alman	kültür	alanının	 içindedirler.	Kültür	adamları,	aydınlar,	özellikle	bir	grup
sosyolog	ve	siyaset	bilimci	bu	yapıdadır.	Berlin	bunların	başkentidir.	Bundan	10
sene	 evvel,	 başkenti	 Bonn’dan	Berlin’e	 kaydırmak	 söz	 konusu	 olduğu	 zaman,
Almanya’da	 birtakım	 münevverler	 protesto	 toplantıları	 tertiplediğine
değinmiştik,	 kitaplar	 yazdılar;	 “Başkentin	 Bonn’dan	 Berlin’e	 kayması
Almanya’nın	 batılılaşmasını,	 yani	 Batı	 Avrupalılaşmasını	 engeller	 ve	 bizi
doğululaştırır,	 istemiyoruz”	 sloganı	 atılmıştı.	Berlin,	Doğu	Avrupa’nın	 ve	Orta
Avrupa’nın	 doğal	 başkentidir.	 Kaldı	 ki	 Doğu	 Avrupa’daki	 insanlar	 da	 Alman
baskısından	 çok	 şikâyet	 edip,	 ürküyor	 değiller.	 Onlar	 da	 bekliyorlar	 zaten
Almanya	 gelsin	 diye.	 Bundan	 5-6	 sene	 evvel	 Prag’da	 Çek	 münevverleri
toplanmışlar;	 “Biz	 Almanya’dan	 özür	 dilemeliyiz,	 çünkü	 biz	 Almanları
Bohemya’dan,	 Südetler	 bölgesinden	 attık”	 diyorlar.	 Aslında	 1918’de	 Çeko-
Slovakya	kurulduğunda	kimse	oradan	Almanları	falan	atmadı.	Öyle	bir	niyeti	de
yoktu.	 Avusturya-Alman	 asıllı	 olan	 birçok	 toprak	 sahibi	 vardı,	 onlara	 bile
dokunulmadı.	Çek	ülkesinde	Hitler	Almanyası’nı	istemek,	milliyetçilik	yapmak,
orayı	 ilhak	 etmeye	 kalkışmak,	 Südet	 Almanlarının	 kendi	 fiiliydi.	 Sadakat
göstermeyen	 bir	 millî	 gruba	 (dikkat	 edin	 azınlık	 demiyorum,	 bir	 coğrafyayı
kapsıyorlardı)	 karşı	 Çeklerin	 o	 zaman	 duyarlılık	 göstererek,	 bunları	 atması
normal	görünmelidir.	Herkes	bunun	sonucuna	katlanır.	Şimdi	bunun	için	de	özür
dilemenin	 bir	 manası	 yok.	 Ama	 bugünün	 Çek	 aydınları	 diliyorlar;	 çünkü	 o
adamlar	Almanya’dan	burs	bekliyorlar,	davet	bekliyorlar,	iş	bekliyorlar.	Çeklerin
aydınları	 bu	 kadar	 aşağılandığına	 göre,	 işçisi	 de	 öyledir,	 köylüsü	 de	 öyledir,
palazlanacak	 olan	 yeni	 sermayeleri	 de	 öyledir.	 Romanya	 ve	 Bulgaristan
Almanları	 bekliyor;	 Ukrayna	 bekliyor.	 Ukrayna	 kendini	 Rusya’dan	 gerçek
anlamda	 koparmak	 için	 Almanya’yı	 bekliyor	 ve	 yorumlar	 yapıyorlar.	 Yeni
tarihçiler,	 “Efendim,	 diyorlar,	Rusya’da	 ve	Rus	 toplumunda	 demokrasi	 yoktur,
çünkü	 onların	 tarih	 boyunca	 otonom	 şehirleri,	 Rat’ları	 yani	 konsülleri	 falan
olmadı.	 Halbuki	 bizim	 vardı,	 biliyorsunuz.	 Litvanya	 hâkimiyeti	 sırasında
Germanik	müesseseler	girdi.”	Vakıa	 tarihlerindeki	bu	demokratik	nüveli	 denen
kurumları	(!)	mumla	arasanız	bulamazsınız,	ama	yorumlar	devam	ediyor.	Demek
ki	 insanlar	 Almanya’yı	 bekliyorlar.	 Doğu	 Avrupa’nın	 (ekonomik-malî)	 ilhakı
Avrupa’nın	 siyasî	 birliği	 içinde	 Batı	 Avrupa’yı,	 yani	 İspanya’yı,	 İngiltere’yi,
Fransa’yı	çok	alâkadar	etmediği	halde,	tamamen	Alman-Avusturya	blokunun	bir
talebidir	 ve	 bu	 talep	 doğrultusunda	 bir	 Avrupa	 Birliği	 teşkil	 edilmektedir,	 bu
noktaya	 çok	 dikkat	 edilmelidir.	 Bu	 gerçek	 anlamda	 bir	 siyasî	 birlik	 değildir.
Gerçek	anlamda	bir	siyasî	birlikte	eşitlik	olur.	Burada	ise,	büyüğün	küçüğü	idare
etmesi	söz	konusudur.	Sadece	bir	büyüğün	küçükleri	 idare	etmesi;	ondan	sonra



da	öbür	büyükleri	de	idare	etmesi	şeklinde	tecelli	etmektedir.	Demek	ki	bilhassa
komünizmin	 yıkılmasından	 sonra	 Almanya’nın	 büyümesi	 ve	 yayılması
kaçınılmaz	görünüyor.	Bugün	bu	emperyal	tutumu	reddeden	Sosyalist	ve	Yeşiller
grupları	dahi	yarın	bu	politikaya	alışır	ve	benimserler.
Almanya’nın	 bu	 tarzda	 büyümesi,	 bizim	 bildiğimiz	 anlamdaki	Avrupa	 siyasî

birliğini	de	 tehdit	eder	vaziyettedir.	Öte	 taraftan,	bu	siyasî	birliğin	 içinde,	 tarih
boyunca	 iki	 kere,	 muhtelif	 Avrupa	 birlikleriyle,	 devletleriyle	 ittifaka	 girerek,
Avrupa’nın	 siyasî	 coğrafyasının	 çizilmesinde	 aktif	 rol	 oynamış	 bir	 kuvvet
Rusya’dır.	 Birincisi	 Napolyon’un	 Rusya	 seferinin	 hemen	 akabinde	 Rusya’nın
müttefiklerle	1815	Viyana	Kongresi’nde	Avrupa’yı	yeniden	biçimlendirmesi	ve
ikincisi	 ise,	 İkinci	 Cihan	 Harbi’dir.	 Rusya	 sürekli	 olarak	 Avrupa’dan
dışlanmıştır.	 Avrupa	 kültürünü	 inşa	 eden	 milletlerden	 biri	 olan	 Rusya,
Avrupa’dan	dışlanma	konusunda	Türkiye’den	daha	 farklı	bir	durumda	değildir,
bunu	biliyorsunuz;	Avrupa’sız	Rusya	düşünülemez.	Fakat	Rusya’sız	da	Avrupa
düşünülemez.	 Yani	 Rusya’nın	 olmadığı	 bir	 Avrupa,	 ne	 kimya	 denklemlerini
hesaplayabilir,	ne	doğru	dürüst	bir	roman	okuyabilir.	Rusya’sız	modern	resim	de
olmaz.	 Çünkü	 20.	 yüzyıl	 başından	 itibaren	 modern	 avantgarde	 resmin	 tüm
öncüleri	 Rusya’dan	 çıkmıştır.	 Hani	 “Avrupa	 Hıristiyanlık	 kültürü	 üzerine
kuruludur”	 diyordunuz,	 ama	 bu	 Hıristiyan	 Rusya	 en	 azından	 Türkiye	 kadar
dışlanmaktadır.	 Demek	 ki	 burada	 ana	 unsur	 başkadır.	 Ana	 neden	 Avrupa’nın,
kuvvetli	 Şark	 imparatorluklarını,	 eski	 imparatorlukları	 içine	 almaya	 hazırlıklı
olmamasıdır	ve	bunun	sıkıntısı	da	bir	ölçüde	yaşanacaktır.	İki	kuvvet	bu	yüzden
birbirine	 yaklaşır	 ise,	 doğacak	 neticelerden	 Avrupa	 siyasî	 birliğinin	 kendisi
sorumlu	olacaktır.
Şimdi,	 bu	 imparatorlukta	 üçüncü	 safha	 hiç	 şüphesiz	 ki,	 1856	 Paris	 barışıdır.

Bu,	 doğrudan	 doğruya	 Batı	 Avrupa’nın	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 ve	 onun
başına	gelen	bir	harp	felâketini	kullanarak,	Doğu’daki	Rusya’yı	püskürtmesi	ve
ona	haddini	bildirmesidir.	1856	Paris	Antlaşması’nda	da	gerçek	anlamda	modern
Avrupa	 müesseselerinin	 ve	 sınırlarının	 temelleri	 atılmıştır.	 Türkiye	 de	 o
kongrede	 Avrupa	 devleti	 olmuştur.	 Halen	 de	 Avrupa	 devletidir.	 Yani	 Avrupa
Birliği’nin	üyesi	değiliz,	fakat	o	zamandan	beri	Rusya	ile	birlikte	Avrupa	devleti
olmuştur.	 Rusya	 (SSCB)	 1917	 ve	 1945	 sonrası	 operasyonlarıyla	 bu	 birliğin
dışına	 kendini	 çekmişse	 de,	 Türkiye	 her	 zaman	 için	 bunun	 içinde	 kalmıştır.
Şimdi	çok	ilginç	bir	şeydir	ki,	bu	gelişme	aslında	1918	savaşının	sonunda	millî
devletlerin	son	şekillerini	almasıyla	kendini	tamamlamaktadır.	Hepinizin	bildiği
gibi	Polonya,	Çekoslovakya	ve	Baltık	devletleri	 ortaya	 çıkmaktadır.	Ama	artık
şurası	 kesindir	 ki,	 millî	 hakların	 iadesine	 istinaden	 etnik	 gruplara	 hitab	 eden



Avrupa	 millî	 haritası	 bu	 harbin	 sonunda	 oluşmaktadır.	 Bir	 ara	 büyük	 devlet
olarak	 varken,	 yok	 olan	 Polonya	 ortaya	 çıkmaktadır.	 Efsaneyi	 biliyorsunuz,
Polonya	 son	 paylaşıldığı	 zaman,	 “Türk	 atları	 Vistül’den	 su	 içmedikçe	 biz	 esir
kalacağız”	 dendi.	 Yani	 “Türkler	 buraya	 kadar	 gelip,	 Rusya	 ve	 Avusturya	 ile
kavga	 ederse	 bu	 iş	 olur”	 deniyordu.	 Kehanet	 doğru	 çıktı.	 Biliyorsunuz,
Avusturyalılar	 Birinci	 Dünya	 Savaşı’nın	 en	 berbat	 askerleridir,	 yani	 en	 iyi
donanımlı,	 ama	en	kötü	 savaşan,	daha	doğrusu	 savaşmayan	askerlerdir.	Bunlar
doğu	 cephesinde	 bir	 başarı	 elde	 edemeyince,	 Almanlar	 kendilerine	 yardım
ediyordu,	 derken	 tecrübesiz	 komutan	 Enver	 Paşa	 Avusturya	 ve	 Almanya
kendisinden	 yardım	 istemeden	 gönüllü	 olarak	Galiçya’ya	 en	mutena	 tümenleri
yolladı.	 O	 tümenler	 Galiçya’da	 çarpışıp	 şehit	 düşerken,	 ister	 istemez
süvarilerimiz	 de	 Vistül’den	 su	 içtiler,	 atlarını	 suladılar.	 Çünkü	 Vistül	 nehri	 o
civardadır.	 1918’de	Polonya	bağımsız	 olmuş	ve	 âdeta	 kehanet	 doğru	 çıkmıştır.
Bu	 tabii	 çok	 ilginç	 bir	 yapılaşmadır.	 Demek	 ki	 Avrupa’nın	 bu	 son	 millî
oluşumuyla	 bir	 siyasî	 harita	 çıkmıştır.	 Bu	 artık	 değişmeyecektir.	 Batı	 Avrupa
açısından	 değişmeyecek	 bu	 haritanın	 Doğu	 Avrupa’da	 da	 değişmemesi,
doğrudan	 doğruya	 Almanya’nın	 üstünlüğüne	 bağlıdır.	 Balkanlar’da	 ise,	 bu
haritanın	değişmeyeceğine	dair	kimse	senet	veremez,	verene	de	şaşmak	gerekir.
Nitekim	 olaylar	 da	 bunu	 göstermektedir.	 Demek	Avrupa’nın	 güneydoğu	 kısmı
hiç	 de	 öyle	 dinginliğe	 kavuşmuş	 değildir.	 Yani	 Osmanlı	 İmparatorluğu
yıkıldıktan	 sonra	bu	bölge	bir	 daha	huzur	görmemiştir.	Bir	 ara	demir	 perdenin
getirdiği	 şartlar	 dolayısıyla	 denge	 kurulmuşken,	 şimdi	 eski	 kavgaya	 bütün
sıcaklığıyla	 devam	 edilmektedir,	 kazan	 yine	 kaynamaktadır.	 Şu	 halde,
karşımızda,	 siyasî	 birliğine	 giden	Avrupa’nın	 oturmuş	 dengeli	 kısımları	 vardır,
oturmamış	kısımları	vardır,	hiç	oturamayacak	kısımları	vardır	ve	Türkiye	de	bu
iki	dünyanın	ortasındadır.	Yani	doğu	ve	güneydoğunun	arasındadır.	Çok	önemli
sorunları	 vardır.	 Aslında	 dingin	 olması	 gereken	 bir	 Avrupa’nın	 Türkiye	 ile
beraber	olması	gerekir.	Bu,	onlar	açısından	doğrudur.	Bu,	bizim	için	çok	gerekli
değildir.	Yani	Türkiye	Avrupa	içinde	olursa	Balkanlar’da,	Güneydoğu	ve	Doğu
Avrupa’da	dinginlik	kazanılır,	 bundan	Türkiye	de	kârlı	 çıkar,	 huzur	her	 zaman
iyidir.	 Ama	 içinde	 olmadığımız	 takdirde	 çıkacak	 hengâmede	 Türkiye	 o	 kadar
zarar	 görmez.	Avrupa’nın,	 aslında	 bu	 birliği	 teşekkül	 ettirmek	 isteyen	Türkiye
gibi	 tarihî	 ve	 siyasî	 bir	 kuvveti,	 bir	 önemli	 denge	 unsuru	 olarak	 bunun	 içinde
görmesi	 gerekir.	Ama	 bu	 birlik,	 söylediğim	 gibi	 ön	 planda	 bizim	menfaatimiz
olmaktan	çok,	o	birliği	tesis	ettiren	devletlere	ait	bir	sorundur.

Avrupa	Siyasî	Birliği



Avrupa’nın	 birleşme	 ihtimalleri	 nedir?	 Burada	 kuşkusuz	 tekrar	 kimlik
sorununu	 ele	 alacağız.	 İkincisi	 doğrudan	 doğruya	 bu	 birliğin	 nasıl	 özlendiğine
bağlı	 bir	 şeydir.	 Daha	 önce	 de	 değinildi;	 ilk	 birlik	 tasarıları	 1623’te	 Venedik
merkezli	 bir	 Avrupa’yı	 öngörüyor.	 Papalık	 ve	 Osmanlı	 protokolde	 ilk	 iki
dereceyi	 alıyor.	 Yani	 Papa	 ve	 Osmanlı	 Padişahı;	 biri	 Hıristiyanların	 Papa’sı
zaten,	diğerini	de	Müslümanların	Halifesi	olduğu	için,	öyle	olmasa	da	ruhânî	reis
gibi	görüyorlar.	Dünyayı	bu	ikisi	birleştirecek,	hakemlik	yapabilecek	iki	kuvvet
gibi	 görünüyor.	 Fakat	 normal	 Avrupa	 düşüncesi,	 16.	 asırda	 IV.	 Henri’nin
Başbakanı	 Sully’nin	 le	 Dessein	 de	 Henri	 IV	 adlı	 eserinde	 çizdiği	 Avrupa’dır.
Hiçbir	 şekilde	 Türkiye’ye	 ve	 Rusya’ya	 burada	 yer	 yoktur.	 Açıkça	 da	 ifade
edilmektedir.	 Yani	 bu	 Avrupa’da	 Türkiye	 ve	 Rusya	 hariç,	 herkes	 vardır.
Beğenseniz	 de	 beğenmeseniz	 de,	 orijinal	 ve	 hakiki	Avrupa	 derisi	 budur.	Bunu
yırtamazsınız.	Bunun	altına	girmek	son	derece	güçtür.	Bu	politikayı	kabul	etmek
lâzımdır.	 Yüzde	 yüz	 teslim	 olunsun	 denemez	 ama,	 unutmamak	 lâzım,
Avrupa’nın	görüşü	budur	ve	bu	değişmedi.
Burada	 açıkça	 size	 arz	 ettiğim	 nokta,	 Avrupa’nın	 dünyanın	 en	 dingin	 kıtası

olduğudur.	Avustralya	kendi	içinde	22	milyon	koyun,	inek	ve	17	milyon	adamın
yaşadığı	oldukça	dingin	bir	kıta	olduğuna	göre	(Antartika’da	sadece	penguenler
yaşıyor;	 dinginlik	 karşısındaki	 sorun,	 daha	 çok	 kıtanın	 erimesi).	 O	 ikisi	 hariç,
hakikaten	dünyanın	en	dingin	kıtası	Avrupa’dır.	Buna	rağmen	burada	da	tam	bir
siyasî	birlik	yok.	Umumi	ilişkiler	uzun	savaşlarda	17.	asırda	çözüme	bağlanmış
ve	 zamanla	millî	 devletlerin	 ortaya	 çıktığı	 Fransa,	 İngiltere,	 Almanya	 ve	 tabii
İskandinavya	 kendi	 içinde	 sorunlarını	 halletmiş	 bir	 bölgesel	 bütündür.	Aslında
İskandinavya	coğrafyası	ve	ethnicité’si	üçe	bölünmüş	bir	camiadır.	Tarihte	İsveç
ve	 Norveç’i,	 Danimarka’nın	 idare	 ettiği	 o	 büyük	 krallık	 parçalanmıştır	 ve
Danimarka,	 İsveç,	 Norveç	 halkının	 konuştuğu	 lehçelere	 dil	 deniyor.	 Dil	 değil
bunlar;	birbirlerini	rahatça	anlıyor,	rahatça	okuyorlar.	Tercüme	faaliyeti	de	ayıp
olmasın	 diye	 yapılıyor,	 birbirine	 çok	 yakın	 diller.	 Meselâ,	 bizim	 Azerbaycan
Türkçesi	ve	Anadolu	Türkçesinden	de	daha	yakın.	Çünkü	Azerbaycan’a	gidip	ilk
anda	 tiyatro	 seyredemezsiniz,	 kısa	 zaman	 sonra	 alışırsınız.	Bunlar	 birbirlerinin
tiyatrosunu,	 televizyonunu	 seyreden,	 romanını	 okuyan	 adamlar.	 Orada	 bir
problem	yok.	Şüphesiz	ki	İtalya’nın	içinde	bir	birlik	sorunu	yok.	Bakmayın	siz
Güney-Kuzey	 çatışmasına,	 bir	 birlik	 problemi	 yok.	 İspanya’nın	 içinde	 bu	 işi
çözülmüş	gibi	addediyoruz.	Portekiz	ve	İspanya	birbirinden	nefret	etse	de,	İber
Yarımadası’nda	artık	dinginlik	var.	Ama	bu	kıtada	halen	bir	dinginlik	problemi
vardır.	 Bu	 da	 Doğu	 Avrupa’nın	 durumundan	 ileri	 gelmektedir.	 Balkanlar’dan
ileri	 gelmektedir.	 Problemler	 açık	 bir	 şekilde	 ortadadır.	 Dolayısıyla	 bu	 siyasî



birlik	 meselesine	 el	 attığımız	 zaman,	 Avrupa’da	 bazı	 sorunlara	 çok	 ihtiyatla
yanaşmalıyız.	 Bu	 kıtanın	 ipini	 çeken	 ülke	 Almanya	 bir	 Amerika	 olabilir	 mi?
Görünüşte	öyle.	Amerika	olmak	istiyor	Almanya.	Hayır	olamaz,	mümkün	değil.
Nüfus	yapısı	müsait	değil,	Almanya	ihtiyar	ülkedir;	Amerika	ise	halen	genç	bir
ülkedir.	 Boyuna	 da	 dünyadan	 genç	 nüfusu	 emiyor.	 Zencisi,	 beyazı,	 Türkü,
İtalyanı	 taze	 kanı	 teşkil	 ediyor	 (biz	 bile	 yetiştirip	 yetiştirip	 yolluyoruz).
Amerika’nın	 müesseseleri	 oturmuştur,	 bu	 ülkenin	 iş	 disiplini	 malûm	 ve
üniversiteleri	beynelmilel	standardı	belirliyor.	Çok	kötü	üniversitelerin	yanında,
dünyanın	 en	mükemmel	 üniversiteleri	 vardır.	 Eğitim	 dediğin	 böyle	 olur	 zaten.
Çünkü	 her	 çocuğun	 aynı	 derecede	 kabiliyeti	 yoktur.	 Talebenin	 geldiği	 sosyal
sınıf	değil,	zekâsı	mühimdir.	Meselâ,	Chicago	Üniversitesi,	sosyal	tırmanıcıların
altın	 üniversitesidir.	 Fakir	 aile	 çocuğu,	 New	 York’un	 gettosundan,	 işçi
mahallelerinden	 gelme,	 zeki	 çocuk	 Chicago’da	 çalışıyor,	 okuyor.	 Çünkü	 o
çocukların	vasfı	zekâları;	dünyanın	hakikaten	en	iyi	üniversitelerinden	birinde	en
alt	 katmandan	 gelen	 insanlar	 okuyor.	 Avrupa’da	 ise	 herkes	 okula	 gidiyor	 ve
herkes	okula	gittiği	gibi,	her	okul	da	birbirinden	beter.	Seçkin	zekâlı	çocuklara
seçkin	 eğitim	 veremeyen	 Alman	 üniversiteleri,	 bugün	 zengin	 bir	 ülke	 için
utanılacak	 seviyededir.	 Meselâ,	 Berlin	 Freie	 Universitaet’te	 8.000	 kişi
Germanistik	 okuyor.	 Düşünebiliyor	 musunuz,	 meselâ	 Türk	 dili	 edebiyatı
bölümünde	8.000	kişinin	okuduğunu?	Şimdi,	Avrupa	 etiketi	 taşıdığı	 için	böyle
bir	yer	örnek	alınmaz.	Öğrenci	artsa	öğretim	üyeleri	azalıyor;	kütüphaneler	fakir,
laboratuvarları	 kimse	 beğenmiyor.	 Kendini	 üretemeyen	 bir	 dünya	 ile	 karşı
karşıyayız	ve	bunu	da	hesaba	katmak	zorundayız.
Bizim	 bildiğimiz	 kadarıyla	 eski	 imparatorlukların	 arasındaki	 sınır

anlaşmazlıkları,	 sınır	 kavgaları	 hiç	 şüphesiz	 Avrupa	 tarihiyle	 başlıyor	 değil.
Bunun	 en	 tipik	 örnekleri	 bizim	Ortadoğu	 bölgesindedir.	 Ve	 Roma,	 yani	 Doğu
Roma	ile	İslâm	İmparatorluğu	arasındaki	ihtilâf	malûm.	En	sonunda	da	Osmanlı
İmparatorluğu,	 Ortadoğu	 bölgesini	 tam	 dört	 asır	 boyu	 sükûnet	 ve	 sulha
kavuşturmuştur.	 Ardından	 kavga	 tekrar	 kaldığı	 yerden	 devam	 etmektedir.	 Bu,
herhalde	 Ortadoğu’da	 kurulan	 Pax	 Ottomana,	 yani	 Osmanlı	 barışı	 dediğimiz
dönemdir.	 Bugün	 bazı	 Araplar	 bile	 artık	 bunu	 söylüyor.	 Meselâ,	 Filistinli	 bir
Osmanlı	 tarihçisi	 olan	 Rıfat	 Ebu’lhac,	 “Osmanlılık	 bitmeseydi...”	 diye,	 bu
özlemi	 açıkça	 ifade	 eder.	 Çünkü	maalesef	 1918	 sonrası	 yeni	 rejim	 ve	 idareler
Ortadoğu’ya	 barış	 getirmemiştir.	 Her	 şeyden	 evvel	 İngiliz	 manda	 idaresi	 son
derece	kötü	bir	 tarihî	 imtihan	vermiştir.	Britanya	yönetimi	Filistin’de	otuz	sene
kalmış	ve	bu	otuz	sene	içerisinde	her	şeyi	karıştırıp	gitmiştir.	Kavimleri	birbirine
düşürmüş,	etnik	yapıları	birbirinin	üstüne	geçirmiştir.	Dört	asır	boyu	sükûnetle



idare	 edilen	 kiliseler	 birbirine	 geçmiştir.	 Bunun	 örnekleri	 çoktur.	 Çünkü
biliyorsunuz	bu	bölgede	onlarca	Hıristiyan	cemaat	vardır.	Bu	az	geliyormuş	gibi,
19	yüzyıl	da	bir	sürü	Protestan	kilise	ve	cemaat	türetmiştir	Ortadoğu’da.	Bütün
bunları	 idare	 etmek,	 aralarındaki	 bağlantı	 ve	 uyumu	 sağlamak,	 gerçekten
Osmanlı	yönetiminin	bir	başarısıdır.	Kiliseler	arası	kavgalar	bitmez	ve	inanılmaz
efsaneler	anlatılır;	meselâ	Kudüs’te,	kapısında	Hz.	İsa’nın	gömülü	olduğu	Kutsal
Kabir	kilisesinde,	bir	çatlak	sütun	vardır.	Rum	rahipler	diyor	ki,	“Bu	çatlak	niye
biliyor	musunuz?	Kanuni	 Süleyman	 zamanında,	monofizit	 Ermeniler	 Paskalya
ayinini	 içerde	 yapmak	 için	 Sultan’dan	 ferman	 aldılar,	 bizi	 dışarı	 attırdılar.
Kapıları	da	yüzümüze	kapattılar	ama	tabii	bu	zındıklara	ilâhî	nur	görünüp	tecelli
eder	mi?	Etmez.	Dışarda	kalan	bizlere	zahîr	oldu.	Bu	sütun	onun	 için	çatladı.”
Fakat,	bitişikte	de	Hz.	Ömer	Camii	vardır.	Büyük	kilisenin	yanında	–Hz.	Ömer,
Kudüs’teki	 büyük	 kilisenin	 anahtarlarını	 “ibadetinize	 devam	 edin”	 diyerek
teslim	 almamıştır–	 bir	 cami	 yaptırmıştır.	 Efsaneyi	 anlatan	 devam	 ediyor:
“Caminin	imamı	da	minareden,	ne	olacak	diye,	bütün	gece	bizi	gözledi.	İlâhî	nur
görününce,	 tabii	 o	 da	 bunu	 gördü,	 Hıristiyan	 oldu.	 Onun	 için	 onu	 katlettiler,
buraya	 gömüldü.	 Adı	 da	 Ayos	 Hoca’dır.”	 Böyle	 bir	 menkıbe	 ancak
imparatorluğun	 ortamında	 var	 olabilir.	 Ancak,	 Osmanlı	 Filistini’nde	 böyle	 bir
menkıbe	anlatılır.	Oysa	burada	cemaatler	birbirine	o	kadar	düşmandır	ki,	meselâ
cumartesi	akşamı	Ermeni	kilisesinin	mensupları	gelip,	ayine	başladığında	–güzel
seslidirler	ve	insan	sesiyle	yetinilir–	yanıbaşlarında	Fransisken	rahipler	elektrikli
organetle	 onları	 sabote	 ediyorlar	 âdeta.	 19.	 yüzyıl	 boyu	 rahiplerin	 ceplerinde
tabanca	 ile	 gezdikleri	 açık,	 Falih	 Rıfkı’nın	 Zeytindağı	 adlı	 eserinde	 görülür...
Şehrin	 bütün	 vakıfları,	 bütün	 arsaları,	 binaları	 hangi	 kilisenin	 yeddinde,
mülkiyetinde	gibi	bitmez	kavgalar	sürer	gider.
Böyle	bir	yeri	idare	etmek	mümkün	değil.	Kaldı	ki	Siyonist	yerleşmelerle	yerli

Arapların	 mücadelesi,	 aradaki	 nefret	 de	 malûm	 ve	 İngiltere	 burayı	 birbirine
karıştırmış;	 insanlar	 sonunda	 gırtlak	 gırtlağa	 gelmiş	 ve	 İngiltere	 hiçbir	 şeyi
halletmeden	 bir	 memleketi	 ateşle	 barut	 içinde	 terk	 ederek	 gitmiştir.	 Ardından
gelen	yönetimin	de	meseleyi	ne	kadar	hallettiği	 su	götürür.	Şimdi	bu	parantezi
şunun	için	açtım:	Din	kavgaları,	sınır	kavgaları,	devletlerin	harp	etmeleri	gibi	bir
olay,	Avrupa	 tarihinde	başlamıyor,	 fakat	Avrupa	 tarihindeki	harpler	başka	 türlü
ve	 başka	 düzeydedir.	 Burada	 doğrudan	 doğruya	 millî	 devletlerin	 teşekkülüne
dayanan	ve	sınırların	ebedî	olarak	tespitine	yönelik	savaşlar	söz	konusudur.	İşte
bu	 bakımdan	 Avrupa	 yeryüzünde,	 millî	 devletlerin	 teşekkülü	 ve	 bundan
mütevellit	 milliyetçi	 savaşların	 kıtası	 olarak	 bilinir;	 bu	 durum	 çok	 yakın
zamanlara	kadar	da	devam	etmiş	ve	hiçbir	yerde	de	ordaki	kadar	şiddetli	savaşlar



olmamıştır.	Gene	 dünyanın	muhtelif	 yerlerinde,	 bilhassa	 19.	 asırda,	 bu	 kıtanın
çıkardığı	 emperyalist	 savaşları,	 tarihteki	 diğer	 sayısız	 fetih	 savaşlarıyla	 bir
tutmamızın	 bir	 anlamı	 yoktur;	 bunlar	 düpedüz	 emperyalist	 savaşlar;	 çünkü
Avrupa	 bazı	 yerleri	 almak	 istiyor,	 bu	 ilhaklar	 ya	 anlaşma	 yoluyla	 oluyor	 veya
hücum	edilip	 alınıyor.	Bazen	de	Fas	bunalımında	olduğu	gibi,	 2-3	 emperyalist
kuvvet	paylaşamayıp	kavga	ediyor	ve	(Almanya	ile	Fransa’nın	arasında	olduğu
gibi)	sonra	uzlaşıyorlar.
Dolayısıyla	 böyle	 emperyalist	 savaşlar	 nedeniyle,	 Avrupa	 devletleri	 dünyada

bir	 siyasî	 coğrafya	 çizme	 eğilimindedir.	 Savaşların	 mahiyeti	 ve	 niteliği,
dünyanın	 ebedî	 sulhu,	 ekonomik	 refahın	 artması	 ve	 medeniyetin	 getirilmesi
misyonuyla	 izah	 ediliyor.	 Böyle	 bir	 kıta,	 nasıl	 oluyor	 da	 birdenbire	 bizim
önümüze	siyasî	birlik	ve	barışla	çıkabiliyor?	Bu	hava	kuşkusuz	iki	büyük	dünya
savaşının,	 hem	 de	 en	 gelişmiş	 silâhlarla	 yapılan	 tahripkâr	 dünya	 savaşlarının
neticesinde	meydana	 gelmiştir.	Yapanlar,	 bu	 dünya	 savaşlarının	 birincisinin	 üç
günde	 biteceğini	 düşünmüşlerdi.	 Tabii	 realiteye	 hiç	 uymayan,	 ahmakça	 bir
inançtı	 bu.	 Bu	 insanlar	 hiç	 değilse	 Amerikan	Kuzey-Güney	 Savaşı’ndan	 iyice
haberdar	 olup,	 savaşın	 bu	 yanını	 göz	 önüne	 alsalardı,	 böyle	 bir	 çılgınlığa
girmeyeceklerdi.	 Çünkü,	 Birinci	 Cihan	 Savaşı’nın	 asıl	 provası	 Amerikan	 İç
Savaşı’dır.	 Hepinizin	 bildiği	 gibi	 bu	 savaş	 cephe	 gerisinde	 de	 büyük	 tahribat
yapmış	 ve	 beklenenden	 uzun	 sürmüştü.	 Burada,	 ilk	 defadır	 ki	 büyük	 savaşta
kullanılan	 temel	 silâhlar	 (meselâ	 piyade	 tüfeklerinin	 gelişmiş	 hali)	 geniş	 çapta
kullanılmıştır.	Ölü	sayısı	içinde	önemli	bir	kısmı	sivil	halktı.	Yani	savaş,	ilk	defa
cephenin	 dışına	 ve	 cephe	 gerisine	 taşmıştır.	 İşte	 maalesef	 savaşın	 Avrupa
kurmayları,	 bu	 hesabı	 iyi	 yapamadıklarından	 iki	 hafta	 içinde	 biz	 bu	 savaşı
bitiririz	 diye	 işe	 girişmişlerdir.	 Savaş	 ilân	 edildiğinde	Ruslar	 diyor	 ki:	 “Noel’i
evde	kutlayacağız.”	Ama	benzer	sözü	Fransız	Genel	Kurmayı	da	söylüyor.	Aynı
şeyi	 Britanyalılar	 söylüyor,	 Avusturyalılar	 hiç	 harp	 etmeyi	 bilmedikleri	 halde,
onlar	zaten	kazanacaklarını	zannediyor.	Kuşkusuz	Avrupa	birliği	ve	barışını,	iki
büyük	 harbin	 tahribatı	 kadar,	 geçmişteki	 kolonyalist	 savaşlar	 ve	 paylaşmacı
uzlaşmalar	 ve	 dünyayı	 birlikte	 düzenleme	 eğilim	 ve	 tecrübeleri	 de	 yaratmıştır.
Klasik	Avrupa	medeniyeti	 bu	 savaşlarla	bitmiştir.	Özgürlük	düşüncesini,	 siyasî
haklar	 düşüncesini,	 insanların	 eşitliği	 lâfını	 terennüm	 eden	 bir	 kıta,	 insanların
eşitsizliğine	 dayanan	 bir	 yeni	 dünya	 kurmaya,	 üstelik	 fırınlarda	 başlayarak,
rezilâne	 bir	 sayfayla	 dünya	 tarihine	 geçmiştir.	 Bunu	 düzeltmek	 de	 gene	 ön
planda	Avrupa’nın	başladığı	bir	ameliyedir,	ama	ne	kadar	başarılı	gittiği	tartışılır.
Şimdi	deniyor	ki,	bu	kadar	ağır	savaşlardan	sonra	akıllandık	ve	Avrupa	Birliği

olarak	 sahneye	 çıktık.	Herkes	 buna	 inanıyor.	 Zannediyoruz	 ki	 eskiden	 Fransız



vardı,	Alman	vardı,	İtalyan	vardı;	hep	birbiri	ile	çatışma	içindeydiler.	Harplerin
bedelini	 pahalı	 ödeyince	 birdenbire	 kardeş	 olmaya	 karar	 verdiler.	 Avrupalılık
aslında	çok	eski	bir	olaydır	ve	bugünkü	Avrupalılık	şuuru	asırlardır	var	olan	bir
şuurdur.	 Bunu	 şunun	 için	 vurguluyorum;	 bu	 şuurun	 var	 olması	 birtakım
çatışmaları	 engellemiyor.	 Bunun	 üzerinde	 kesin	 olarak	 durmamız	 gerekir.
Avrupalılık	 coğrafyada	vardır.	 16.	yüzyıldan	beri	 vardır;	 haritalarına	baktığınız
zaman	hesaplamalar	 tamamen	Eurocentrique	 (Avrupa	merkezli)	 olarak	 yapılır.
Bu	Doğu,	Batı	lâfları	da	oradan	kalmadır	zaten.	Meselâ	belirtmiştik,	Almanya’da
Würzburg	Dukalık	Sarayı’nda	Tiepolo’nun	 tavan	resimlerine	baktığınız	zaman,
Avrupa’nın	 en	 akıllı	 ve	 parlak,	 dünya	 merkezi	 kıta	 olarak	 resmedildiğini
görürsünüz.	Hatta	şunun	da	üzerinde	ısrarla	durmak	gerekir:	Yunan	mitolojisinde
bile,	 mitolojinin	 unsurlarını	 Avrupa	 üstünlüğünü	 meydana	 getirecek	 şekilde
yorumlamak	 ve	 nakletmek	 gibi	 basit	 bir	 üslûp	 şarlatanlığı	 yapılmaktadır.	 Bu,
Avrupa’nın	 işidir.	 Alınız	 mitolojiye,	 muhtelif	 tarihlerde	 basılan	 2-3	 nüshaya
bakınız,	orada	görürsünüz.	Meselâ,	Avrupa	denilen	olay	nedir?	Avrupa	kıtasının
ortaya	 çıkışı,	 sanki	 dünyaya	 yeni	 bir	 şey	 çıkıyor.	 İnsanlığı	 aydınlatacak.	 Yani
eski	Yunan	mitolojisini	dahi	yeni	nesillere	aktarırken	ve	yorumlarken	bir	Avrupa
merkezcilik	 yapmak	 âdeti	 çok	 eskiden	 beri	 var.	 Her	 şeyden	 önce,	 Avrupa
Hıristiyanlığın	 yani	 üstün	 inanç	 olan,	 tek	 inanç	 olan,	 doğru	 inanç	 olan
Hıristiyanlığın	merkezidir	ve	tek	doğrusudur	(!).	Bunun	üzerinde	önemle	durmak
gerekir.	 Bugün	 Vatikan’da	 Propaganda	 Fide	 Dei	 (Dini	 Yayma	 Merkezi)
Ortodoksiyi	 heretik	 din	 olarak	 ayrı	 bir	 masada	 ele	 alıyor.	 Ama	 Müslümanlık
komünizmle	 aynı	masada	 ele	 alınmıştır.	 Hıristiyanlık	Avrupa’da	 değil,	 Şark’ta
ortaya	 çıkmıştır.	 Şark’ta	 teşkilâtlanmıştır.	 Şark’ta	 manastırlar	 ortaya	 çıkmıştır.
Bütün	 bunlar	 olurken,	 söylediğim	 gibi	 Avrupalılar	 hâlâ	 iptidaî	 bir	 safhada
yaşıyorlardı.	 Ne	 olduğunu	 bildiğimiz	 ve	 bilemediğimiz	 mitolojileri	 ve	 dinleri
vardı.	 Yani	 Yunan	 mitolojisi	 gibi,	 Hıristiyanlık	 da	 barbarik	 (bu	 sosyolojik	 bir
deyim)	 Avrupa’ya	mal	 edilerek	 yeniden	 yorumlanıyor.	 Fakat	 şimdi	 Avrupa’ya
sorsanız,	Hıristiyanlık	ezelden	ebede	kadar	onlarda	var.	Yani	bir	Avrupalılık,	bir
Avrupa	Hıristiyanlığı,	Avrupa	medeniyeti	 fikri,	 İkinci	Dünya	Harbi’nden	sonra
Avrupa	 Birliği	 ile	 ortaya	 çıkmış	 değildir.	 Çok	 eskiden	 beri	 vardır.	 Maddî
delilleri,	maddî	yaşamı	 itibariyle	vardır.	Bir	Avrupalı	münevver	 tipi	her	 zaman
için	 vardır.	 Kimdir	 bu	 Avrupalı	 münevver	 tipi?	 Önceden	 belirttiğim	 gibi,
“Omnea	mea	mecum	porta,	her	şeyimi	birlikte	taşıyorum.”	Yani	bilgisi	kafasının
içinde.	Her	ülkenin	üniversitesini	talebe	veya	hoca	olarak	gezer,	Latince	yazar	ve
konuşur.	Bu	doktor	ister	İspanya’nın	Salamanka	Üniversitesi’nden	mezun	olsun,
ister	Heidelberg	veya	Prag’dan	hiç	fark	etmez.	Bu	adamlar	aynı	hocaları	tanırlar,



aynı	 dili	 konuşurlar.	 Münazaralara	 (colloque)	 gittiklerinde,	 Latince	 tartışırlar.
Millî	diller,	bu	dille	zenginleşip	zamanla	onun	üstüne	çıkmıştır.	Ortalama	Avrupa
münevveri	çok	eskiden	beri	daima	kendi	millî	dili	ile	birlikte	başka	millî	dilleri
de	 bilen,	 konuşan	 bir	 adamdır.	 Birbirleriyle	 karşılaştıkları	 zaman	 en	 azından
nasıl	 davranacaklarını	 bilirler,	 belirli	 bir	 etiket	 ve	 etiketsizliği	 nasıl
izleyeceklerini	 bilirler.	 Bildikleri	 bazen	 çok	 hoş	 şeyler	 de	 değildir;	 bunun
kalıntılarını	 görürsünüz.	 Örtüsüz	 masalarda	 yemek	 yerler.	 Avrupa	 medeniyeti
dediğimiz	bin	yıllık	bir	şey	değil.	Çok	yakın	zamanlara	kadar	bıçak	vardı,	kaşık
vardı,	 çatal	 yoktu	 meselâ.	 Çatal	 çok	 kıymetli	 bir	 şeydi.	 Meşhur	 bir	 olaydır.
Kardinal	Richelieu	(17.	asır)	yemekte	birinin	bıçakla	dişini	karıştırdığını	görünce
iğrendi	 ve	 bıçakların	 uçunu	 sivriyken	 konkavlaştırdı.	 Avrupalıların	 arasındaki
diyalog	 çok	 önemlidir.	 Bu	 kıtada	 üstünlük	 kompleksi	 çok	 eskiden	 beri	 vardır.
Bunun	 örneklerini	meselâ,	 Paris	Akademisi	 adına	Mousnier’nin	 açıklamasında
gördük:	 “Avrupa,	değişen	ve	bu	değişimi	de	bilgimizdeki	 ilerlemeyle	 sağlayan
bir	 kıtadır.	 Dünyanın	 bütün	 bölümleri	 atalet	 içindedir”	 diyordu.	 Bu	 değişen
kıtanın	çok	ilginç	bir	şekilde	siyasî	yapısı	buna	doğru	gidecektir.	Alman,	Avrupa
diyor;	Fransız,	Fransa	demiyor,	Avrupa	diye	konuşuyor.	Tarihin	ve	coğrafyanın
merkezi	 olan	 bir	 Avrupa	 var.	 Buna	 rağmen	 bu	 kadar	 eski	 olan	 Avrupalılık
fikrinden	çok,	siyasî	Avrupa	kimliği	son	asırdaki	felâketlerden	sonra	ortaya	çıktı.
Şimdi	 de	 eski	 milliyetçiliklerin	 tavrı	 ve	 saldırganlığı	 Avrupalılık	 etiketiyle
devam	ediyor.	Fırınlananlar	Avrupa’ya	yabancı	sayılan	ve	Avrupa	düşüncesinde
çok	 eskiden	 beri	 dışlanan	 Yahudiler	 değildir	 sadece,	 o	 kıtanın	 parçaları	 da
gitmiştir.	 Zaten	 fırınlarda	 ilk	 yakılanlar,	 ilk	 denemesi	 yapılanlar	 Sovyet
Kızılordusu’nun	 esirleridir.	 Yahudiler	 değildir;	 Polonyalılardır.	 Yahudilere	 sıra
sonradan	 gelmiştir.	 Bu	 fasıl	 bitti	 deniyor;	 ama	 Avrupa	 çekingen,	 vicdan
muhasebesine	 kapanan	 bir	 kıta	 değil	 henüz,	 yeni	 kimlikle	 yeni	 saldırılarda
bulunuyor.
Dolayısıyla	üzerinde	durmamız	gereken	keyfiyet;	siyasî	birlik	fikrinin	öyle	çok

yeni	 olmadığı	 gibi,	 çok	 sağlam	 ve	 ebedî	 olup	 olmayacağının	 da
tartışılabilirliğidir.	Bunu	unutmamak	gerekmektedir.	Tabii	yine	burada	üzerinde
çok	 durulması	 gereken	 konu,	 bu	 birliğin	 ne	 kadar	 devam	 edeceğidir.	 Sorunlar
çıkacak,	 Avrupa	 Birliği’nin	 şekil,	 muhteva	 ve	 üyeleri	 sürekli	 değişecektir.
1950’lerde	 biz	 de	 Avrupa	 üyesiydik	 ve	 başka	 birlik	 yoktu.	 Şimdi	 AB	 var	 ve
dışındayız.	Macaristan	şu	anda	onun	üyesi,	ama	para	birliği	içine	alınmadı.	Doğu
ve	 Orta	 Avrupa’da	 siyasî	 sınırlar	 da	 dingin	 değildir.	 Bu	 kıtada	 Sırbistan-
Macaristan	 arasında	 Voyvodina,	 Romanya-Macaristan	 arasında	 Erdel	 sorunları
var.	Bu	kıtanın	içerisinde	Moldavya	problemi	vardır.	Bu	kıtanın	içinde	Polonya



ile	 Baltık	 arasında	 problemler	 olacaktır	 vs.	 Demek	 ki	 buradaki	 siyasî	 birlik
üzerinde	de	şüphemizi	koruyoruz.
Şimdi	 bu	 Avrupalılığı	 meydana	 getiren	 bazı	 unsurlar	 üzerinde	 durmamız

gerekmektedir.	 Bunlardan	 biri	 herkesin	 bildiği	 bir	 tariftir:	 Hellen-Hıristiyan
uygarlığı	kavramı.	Hellen	nedir?	Bu	geniş	ve	yaygın	bir	tarihtir	ve	o	yüzden	de
çok	münakaşalıdır.	Ama	münakaşası	yapılmayacak	husus,	Hellen	eski	mirasının
sadece	 Avrupa’ya	 ait	 olmadığıdır.	 Her	 üç	 din	 ve	 tüm	 Akdeniz,	 Ortadoğu	 bu
mirası	taşır:	Tabii	şunu	söylemek	gerekir	ki	modern	Yunanlı	ile	eski	Yunanlının
anlaşması	mümkün	değildir.	Yani	birisi	eski	Yunanca	konuşsa,	öbürü	de	modern
Yunanca	konuşsa	anlaşmaları	mümkün	değildir.	Tabii	biz	Eski	Yunancanın	da	ne
olduğunu,	nasıl	konuşulduğunu	tam	bilmiyoruz;	diftonglar	(ikisesliler)	meselâ	a-
e,	o-i	ve	triftonklar	(üç	sesliler),	meselâ	oei.	Bunlar	nasıl	telâffuz	ediliyor.	Yani
Poseidon	mu	diyeceğiz?	Posîdon’mu	diyeceğiz?	Bunlar	bazı	harekelerle	okunur.
Harekelerin	 okunuş	 kurallarını	 koyan	 adam	Rotterdamlı	 Erasmus’dur,	 yani	 bir
gayri-Yunanlıdır.	 Dolayısıyla,	 bugünkü	 klasik	 çağ	 kongrelerinde	 eski
Yunancacılar	 eski	 Yunanca	 konuşsa	 veya	 okusa	 birbirlerini	 anlamıyorlar.	 Bu
telâffuzlar	 üzerinde	 müştereklik	 yoktur.	 Yeni	 Yunanlılar	 bunun	 bugünkü	 gibi
okunmasını	 söylüyorlar.	 Herkes	 reddediyor,	 mâlum	 modern	 Yunanlıların	 en
büyük	muarızı	Türkler	değildir,	bizzat	Yunanca	uzmanlarıdır,	bu	bir	gerçektir.
Hellenizmin	 bir	 tarihi	 vardır.	 Hellence	 eski	 dünyada	 üç	 klasik	 lehçeyle

konuşulmuştur.	 Bunlardan	 ikisi	 devamlı	 yaşamıştır.	 Bizim	 kıtamızdaki	 İon
lehçesidir.	Bunlar	klasik	formudur.	Sonra	Perikles	devrinde,	yani	M.Ö.	5.	asırdan
itibaren	 Yunan	 kolonizasyonu	 Karadeniz	 ve	 Anadolu	 kıyılarına	 yayılmıştır.
Sonra,	 İskender’in	 seferleriyle	 ortaya	 çıkan	 Hellenistik	 krallıklar	 devri	 vardır.
Yunanca	 başka	 kıtalara	 gittiği	 için	 orada	 haliyle	 tıpkı	 iki	 kıta	 arasındaki
İspanyolcanın,	İngilizcenin	farklılaşması	gibi	önemli	değişiklikler	geçirmektedir.
Bu	 döneme,	 yani	 İskender’in	 Hellenizm	 devrinden,	 ta	 11.-12.	 asra	 kadar
yaşanan,	 yazılan,	 okunan	 Yunancaya	 Koine	 denir.	 Bunun	 da	 tabii	 eski
Yunancayla	arasında	hayli	fark	vardır.	Şunu	söylemek	istiyorum,	geçen	asırlarda
çok	 tekrarlandığının	 aksine	 (çünkü	 Avrupalıların	 kendileri	 de	 bunu	 iyi
bilmiyorlardı),	 eski	 Yunan	 medeniyeti,	 eski	 Yunan	 dili	 ve	 yaşamını	 Avrupa
kıtasına	 borçlu	 değildir.	 Avrupa’ya	 gelene	 kadar	 Yunanca	 çok	 mecralarda
yayılmış	 ve	 kullanılmıştır.	 Yunanlılık,	 Yahudiliğin	 içine	 girmiştir.	 General
Ptolemaios	 Mısır’da	 hâkimiyetini	 kurduğu	 zaman,	 İskenderiye	 Yahudilerine,
“Çevirin	 şu	 Tevrat’ınızı”	 dediğinde,	 Tevrat	 çevirisi	 ortaya	 çıktı	 (Septuaginta).
Yazın	bakalım	şu	eski	Mısır	tarihini,	dedi.



Avusturya	İmparatoru	Karl,	Galiçya’da	Türk	birliğini	ziyareti	sırasında	askerle	konuşuyor.
Kaynak:	Kansu	Şarman	(haz),	Kumandanım	Galiçya	Ne	Yana	Düşer?,	2007.

Manetho	adlı	bir	rahip	eski	metinleri	derleyip	eserini	Yunanca	yazdı.	O	yüzden
bugün	 ünlü	 firavunların	 adlarını	 Kufu,	 Kefre,	 Menkaure	 diye	 değil,	 Keops,
Mikerinos	 vs.	 diye	 Yunanca	 telâffuz	 ediyoruz.	 İranlılar	 da	 Hellenize	 oldular.
Sasani	 şahinşahı	 Anuşîrvan	 6.	 asırda	 Antakya’yı	 fethettiği	 zaman	 şehrin	 adını
Rumîye	 veya	Urmuyye	 yaptı.	 Yani	 Roma	 başkenti	 dedi.	 Çünkü	 kendisi	 oraya
yerleşmeye	niyetleniyordu	ve	Yunanca	 tetkikleri	 başlattı.	Yunanca	eski	 eserleri
çevirttirdi	ve	biz	birtakım	kaybolmuş	Yunan	eserlerini	bugün	Pahlevî	ve	Aramî
metinlerinden	 buluyoruz.	 Dolayısıyla,	 Hellenizasyon	 Avrupa’dan	 çok	 önce,
başka	 coğrafyada	 yaşamış	 ve	 üç	 dini	 etkilemiştir,	 yeni	 sentezler	 o	 sayede
meydana	gelmiştir.	Sonuncu	safhada,	İslâm	devri	dediğimiz	9.-10.	asır	Arapları
zamanında,	 önce	 Süryaniceden	 (Aramcadan)	 Arapçaya,	 sonra	 doğrudan
Yunancadan	Arapçaya	hem	de	çok	güzel	çevirilerle	yaşamış.	Haklı	olarak	şunu
söylemek	 mümkündür;	 Yunancanın	 Arapça	 ile	 karşılaşması	 bir	 kazançtır	 ve
Araplar,	 Yunan	 metinlerini	 ve	 kavramlarını	 inanılmaz	 kıvraklık	 ve	 anlam
zenginliği	 içinde	 yeniden	 bize	 kazandırmışlardır.	 Politikada,	 hukukta	 ve
felsefenin	 ilmî	 tabirlerinde	bu	böyledir	ve	ondan	sonra	Yahudiler	yeryüzündeki
önemli	rollerini	yerine	getirip,	bu	metinleri	Arapçadan	Latinceye	çevirmişlerdir.
Nihayet	 asıl	 Yunanca	 metinlere	 dayanarak,	 Avrupa	 dillerine	 çeviri	 yapma
safhasına	 çok	 sonradan	 geçilecektir.	 Avrupa’nın	Hellenleşmesi,	 Avrupa’ya	 has
bir	 tekel	 değildir.	 Şimdi	 bu	 medeniyeti,	 halen	 Hellen	 Hıristiyan	 diye	 tarif
ederseniz,	oldukça	yetersiz	kalırsınız.	Son	zamanlarda	ise,	Avrupa	uygarlığı	tarif
edilirken,	 “Judeo-Hellenik”	 tabiri	 kullanılıyor.	Yani	 bu	 kadar	 zaman	Yahudilik
lanetlendikten,	Yahudiler	takibata	uğradıktan	sonra,	antisemitizm	kilise	ve	hatta
zaman	zaman	devlet	 ideolojisi	olduktan	sonra	bile,	“meaculpa”	havasında	artık
Yahudiliğin	hakkını	veriyorlar	denebilir.	Hayır!	Bu	 terime	mutaassıp	Hıristiyan
âlim	çevreler	hâlâ	karşıdır.	Sadece	bu	değil,	Yahudilik	Hıristiyanlığı	doğurduğu
ölçüde	saygı	görürdü,	ondan	sonra	ise	lânetli	dendi.	Aslında	Judeo-Christian	boş



bir	söz;	çünkü	o	da	Avrupa’ya	has	bir	 tasvir	değil.	Yahudilik	sırf	Hıristiyanlara
ait	 ve	 onları	 doğuran	 bir	 din	 ve	 kültür	 değil;	 herkese	mahsus	 bir	 din	 ve	 irfan
anlayışıdır.	 Bu	 üç	 dinin	 arasında	 Yahudilik	 hariç	 ikisini	 incelemeye	 çektiğiniz
zaman,	 hatta	 en	 Yahudi	 olan	 Müslümanlıktır.	 Çünkü	 dinimizde,	 Yahudiliğin
esası	 olan	 şeriatı	 24	 saat	 dinî	 kurallara	 göre	yaşama	 esası	 vardır.	Bu,	 İslâm’da
çok	belirgin	bir	vasıftır.	İslâm,	Yahudiliğin	mütekâmil	ve	beynelmilel	şeklidir	ve
son	 mesajdır.	 Hıristiyanlıkta	 ise,	 Yahudiliğin	 temelleri	 tam	 aksine	 bir	 kenara
itilmiştir.	 Onlara	 göre;	 aslolan	 kilisedir,	 ruhânîyettir.	 Kilise,	 Tanrı’nın
yeryüzündeki	vekilidir.	Ruhunu	oraya	 teslim	etmen	gerekiyor.	Yoksa	ne	yer	ne
içersin,	 nasıl	 temizlenirsin,	 bunlar	 hiç	 sorun	 değildir,	 St.	 Paul	 (Aziz	 Pavlus)
hassaten	 Yahudiliğin	 yaşam	 kalıplarını	 kaldırmıştır.	 Sünneti	 kaldırmıştır.
Birtakım	koşer	yasaklarını	kaldırmıştır,	ki	yeni	din	herkese	sempatik	görünsün.
Zira	o	 asırda	Yahudiliğin	bu	 taraflarına	 çok	dil	 uzatılırdı.	Demek	ki	bu	 iki	 din
arasında	 Yahudilik,	 Hıristiyanlıktan	 çok	 İslâmiyete	 yakındır.	 Kaldı	 ki
Hıristiyanlık	çok	uzun	bir	zaman	bir	 lâfı,	kavramı	ve	mirası	 reddetmiştir.	M.S.
70’lerde,	İmparator	Titus	zamanında,	Yahudi	isyanı	bastırılıp	Kudüs’teki	mabet
yaktırıldı.	Yahudiler	 de	Filistin’den	 sürüldü.	 19.	 asrın	 ölçülerinde	 çok	 aydınlık
olan	ve	antisemit	sayılamayacak	Ernest	Renan	(çünkü	19.	yüzyılda	antisemitizm
çok	yaygındır)	bunun	için	şu	yorumu	yaptı:	“İyi	ki	mabet	yakılmıştır.	Böylelikle
o	 ateş,	 Yahudiliğin	 Hıristiyanlığa	 bulaştıracağı	 tehlikeli	 mirası	 ortadan
kaldırmıştır.”	 Yani	 suret-i	 katiyyede	 bir	 eski	 dinden	 yenisine	 birtakım	 şeyler
kalmıştır.	 Bunu	 inkâr	 etmek	 mümkün	 değildir.	 Fakat	 dinde	 bildiğimiz	 gibi
objektif	 kalıntılardan	 çok	 sübjektif	 bilinç	 esastır	 ve	 Hıristiyanlık	 Yahudiliği
şiddetle	reddeder.	325’teki	Nikaia	Konsili’nde	bu	red	nefret	halinde	ilân	edildi,
sonra	engizisyonda	ve	Luther’in	deyişlerinde	devam	etti	ve	Nazizm	ile	patladı;
halen	 de	 alttan	 alta	 sürer.	 Bunun	 için	 bugünkü	 Avrupa	 Birliği	 çerçevesinde
Avrupa’ya	özgü	Hellenik-Judaik	bir	medeniyetten	bahsetmek	biraz	ucuzculuk	ve
toptancılık	 oluyor.	 Klasik	 İslâm	 çağında	 ise,	 Yahudi	 unsur	 hiçbir	 şekilde	 ne
küçük	görülen,	ne	lânetlenen	bir	şeydir.	Hıristiyan	kilisesinin	aksine	o	zamandan
kalma	kurallara	“Şer’e’men	kabelena”,	evvelki	şeriat	denir	ve	birtakım	kurallar	–
aslında	 hiçbir	 zaman	 İslâm’da	 doğrudan	 yasak	 edilmediği	 halde–	 ordan
kalmadır.	 Meselâ,	 bizim	 insanlarımız	 salyangoz	 yemez.	 Çok	 sofular	 deniz
mahsulleri	yemez;	bunun	İslâmiyet	 ile	bir	 ilgisi	yok.	Yahudilikten	geçmedir	ve
bilinçli	olarak	geçmiştir,	yani	hangi	 İslâm	bilginlerinin	bunu	va’zettiği	bellidir.
Bu	 yenmez,	 yenmemelidir,	 helâl	 değildir	 falan	 diye	 tamamen	 eskiye	 atıfla
reddedilmektedir.	 Mirasa	 İsrailiyyat	 denir,	 yani	 İslâm	 bilginleri	 Beni	 İsrail’in
âdetleriyle,	 tarihiyle,	 peygamberleriyle	 uğraşırlar	 ve	 bunları	 bir	 yandan



ayıkladıkları	 gibi,	 öte	 yandan	 da	 yürürlükteki	 bazı	 kural	 veya	 kaideleri	 İslâm
toplumuna	 bir	 biçimde	 kabul	 ettirip	 meşrulaştırma	 ve	 kanunlaştırma	 yolunu
seçerler.	Olumsuz	unsurları	saydık.	Bütün	bunlara	 rağmen,	olumlu	unsurları	da
göz	 önüne	 almak	 zorundayız.	 Avrupa’nın	 her	 zaman	 için	 bir	 diplomatik	 dili
olmuştur.	Birbirleriyle	kavga	eden	ayrı	yaşayan	devletçiklerin	belirli	bir	diyalog
kurma	esası	vardır.	Birbirleriyle	anlaşmasını	bilirler.	Açıktır	ki,	özgürlüğü	olan
bir	Avrupa	kültürü	vardır.

57	Paolo	Monelli,	La	tua	Patria,	Segretaria	Generale	dei	Fasci	al	estero,	Roma	1929,	s.	11-12.



IX

Avrupa	Kültürü	ve	Türkiye

1453’te	 İstanbul	 fethedildi	 ve	 bir	Osmanlı	 fethinde	 ne	 gerekiyorsa	 bunlar	 da
yerine	getirildi.	Şehir	direndiği	için	yani	“vira”	ile	teslim	olmadığı	(vira	Slovenik
bir	 kelimedir,	 inanç	 demektir,	 itimat	 demektir),	 yani	 “buyurun	 girin,	 biz
çıkıyoruz”	 denmediği	 için	 yağmalanması	 icab	 eder;	 bu,	 ganaîm-i	 harbiyye
hükmüne	girer.	Fakat	ilginç	bir	şekilde	birtakım	yazarlar	söylemezler,	şehir	yedi
gün	değil,	sadece	üç	gün	boyunca	bu	süreçten	geçmiştir.	Anlaşılan	artık	devletin
başkenti	 olacak	 şehrin	 pek	 fazla	 tahribat	 görmesine,	 pek	 fazla	 fakirleşmesine
müsaade	 edilmemiştir.	 İkincisi	 aşırı	 tahribat	 yoluna	 giden	 birtakım	 insanlar
cezalandırılmıştır.	 Besbelli	 ki	 şehre	 sahip	 çıkılmaktadır	 ve	 Kostantiniye’nin
fethiyle	 tarihte	 bir	 dönem	 kapanmakta,	 bir	 dönem	 açılmaktadır.	 Bu	 olay,
özellikle	Ortodoks	milletlerinin	tarihi	açısından	çok	önemlidir.	Artık	dünya	Fatih
Sultan	Mehmed	 Türkiyesi’ne	 başka	 gözle	 bakmaktadır.	 Yani	 burada	 bir	 Haçlı
paniği,	Haçlı	ordularının	daha	evvel	yaptıklarından	çok	daha	başka	bir	yaklaşım
söz	 konusu	 olmaktadır.	 Doğu	 Roma’nın	 Türklerin	 eline	 geçmesiyle,	 Türkler
artık	değerlendirme	olarak,	Batı	medeniyetinin	içine	çekilmektedir;	bir	uzlaşma
söz	konusudur.	Nitekim	bu	dönemde,	Papa	II.	Pius’un	Fatih’e	Hıristiyanlık	teklif
ettiği	 de	 açıktır;	 “Bunun	 için,	 yani	bütün	dünyaya	 sahip	olabilmen	 için,	aquae
pauxillum,	 bir	 miktar	 su,	 yani	 vaftiz	 edilmen	 gerekir”58demiştir.	 Ne	 var	 ki
Vatikan	 arşivlerinde	 bu	 mektubun	 müsveddesi	 vardır	 ve	 Fatih’in	 eline



ulaşmadığı	anlaşılmıştır.	Ama	mühim	olan,	böyle	bir	düşüncenin	varlığıdır.
Fetih	 olayı	 çağdaş	 Türk	 devletlerinde	 daha	 ilginç	 tepkilerle	 karşılanmıştır.

Meselâ	 fetih,	 Uzun	 Hasan’ın	 Akkoyunlular	 devletinde	 duyulmazdan,
görülmezden	 gelinmiştir.	 Herhalde	 Türk	 politika	 sanatının	 esas	 unsurlarından
biri;	 işine	 gelmeyeni	 görmeme	 ve	 örtmedir.	 Kitab-ı	 Diyarbakiriyye’de	 yani
Akkoyunlular	 devletinin	 resmî	 tarihinde	 İstanbul’un	 alınışından	 söz	 edilmez.
Demek	ki	fetih,	o	anda	Uzun	Hasan	Bey	veya	Akkoyunlu	seçkinlerinin	hiç	işine
gelmemiştir.	Çünkü,	İslâm	dünyasını	etkileyen	bir	olaydır.	Zannedildiğinin	veya
zannedileceğinin	aksine,	yeni	devlet	bir	Asyalı	devlet	görünümünde	hiç	değildir.
Derhal	yeni	Roma	İmparatorluğu’nun	müesseseleri	benimsenmiştir.	Ghennadios
çok	ünlü	bir	ruhânîdir.	Görünüm;	öyle	devleti	birileri	gelip	fethetti	ve	içerden	de
cemaatin	başına	bir	kukla	geçiriyorlar	gibi	değildir.	Bu	bir	nevi	Mareşal	Pé-tain
olayı	gibidir,	yani	Fransa	 için	Mareşal	Pétain	neyse	İstanbul’da	Ghennadios	da
onun	 gibidir.	 Çünkü	 biliyorsunuz	 Doğu	 Roma	 zayıflayıp	 ortadan	 kalkma
tehlikesi	 geçirdiği	 zaman;	 Batı’da	 Katolisizm	 ile	 Ortodokslar	 arasındaki
münaferet	sona	ersin,	ikisi	birleştirilsin	istendi.	Bunun	için	1442’de	Floransa’da,
Santa	Croce’de59	ve	Ferrara’da	birer	Konsil	 toplandı.	Santa	Croce	Konsili’ne	o
zamanki	Bizans’ı	 temsil	 için	giden	heyetin	başında	Metropolit	Bessarion	vardı.
Son	 derece	 seçkin	 bir	 adamdı;	 hem	 eski	 Yunan	 kültürüne	 derin	 vukufu	 vardı,
hem	 de	 Latince	 biliyordu.	 Dünya’dan	 haberi	 vardı	 ve	 zaten	 Bizans’ta	 da	 son
zamanlarda	 eski	 Hellen	 kaynaklarına	 aşırı	 bir	 dönüş,	 bir	 nevi	 Neo-Hellenizm
başlamıştı.
Birtakım	 teoriler	 gözden	 geçirilirken	 çok	 dikkatli	 olunmalıdır.	 Maalesef	 en

başta	bütün	Fransa	okul	kitapları	olmak	üzere,	birçok	ülke	kitaplarında	anlamsız
mottolar	 yer	 alır.	 Onlar	 da	 bizim	 gibi	 ülkelerin	 eğitiminde	 tekrarlanır	 ve	 ders
kitaplarında	 ve	 maalesef	 ders	 kitaplarının	 ötesine	 geçmediğimiz	 için
hayatımızda,	 uzmanların	 dışında	 herkesin	 kafasına	 yerleşir.	 Türkiye’de	 yüksek
tahsilde	bile	tekrarlanan	anlamsız	bir	hüküm	vardır:	Milliyetçilik,	Fransız	İhtilâli
ile	 dünyaya	 yayıldı.	Bu	 çok	 kısır	 bir	 tekerlemedir.	Hiçbir	 gereği	 ve	 gerekliliği
yoktur	 bunun	 ve	 bu	 lâfı	 tekrarlayanların	 Osmanlı	 İmparatorluğu’nu	 anlamak
şansı	 dahi	 yoktur.	 Çünkü	Balkanlar’da	 dahi	 bir	milliyetçilik	 vardır	 ki,	 Fransız
İhtilâli’nden	çok	daha	eskiye	gider.	Bu,	Slav	irredantizmidir	ve	tabii	en	başta	da
Hellenizm,	 yani	 Yunanlılık	 vardır.	 Hellen	 bilinci,	 Hellen	 şuuru,	 Fransız
İhtilâli’nden	 çok	 önceye	 gider	 ve	Osmanlı	 İmparatorluğu	 bu	mirası	 bir	 ölçüde
devralmıştır.	Yani	Hellenlik	şuuruna	sahip	olan,	coğrafya	üzerinde	ve	tarihte	bu
kimliği	 taşıyan	 bir	 zümre	 vardır.	 Bir	 imparator	 kızı	 olan	 Anna	 Komnena
(Aleksius	 Komnenos’un	 kızı),	 tarihçidir	 ve	 çok	 nadir	 örneklerdendir.	 Meselâ



onun	Alexiade60	adlı	eserinde,	aşağı	yukarı	10.	asırdan	itibaren	Hellenizmin	hem
şuur	olarak,	hem	sanat	olarak	canlanmakta	olduğunu	görürsünüz.	Koine	denilen
Orta	 Yunancadan	 geriye	 dönüş,	 klasik	 Hellenlerin	 eserlerine,	 deyimlerine,
kelimelerine	dönüş	başlar.	Nasıl	ki	bugün	biz,	ben	dahil	bazı	gruplar	artık	Türkçe
yazdığımız	 zaman,	 çok	 aşırı	 Türkçecilik	 yapmıyoruz;	 hatta,	 eski	 Osmanlı
mirasından	 bazı	 deyimleri	 kullanmaya	 çalışıyoruz,	 bunun	 gibi	 bir	 dönüş	 bu...
Tabii	 biz	 bu	 üslûp	 ile	 ne	 Namık	 Kemal	 oluyoruz,	 ne	 Cevdet	 Paşa	 oluyoruz;
hiçbir	 zaman	 o	 adamların	 üslûbunu	 ve	 lûgatını	 taşıyamayız.	 Fakat	 bu	 bir	 yeni
çeşni	oluyor;	yani	dedelerin	dilinden,	bugünkü	yemeğimize	 serpinti	 yapıyoruz.
Maziye	saygılı	bir	sahip	çıkma	var.	Son	devir	Doğu	Roma’sında	da	bunun	gibi
bir	 Hellenizm	 vardı.	 Ferrara	 ve	 Floransa	 konsillerinde	 Roma-Katolik	 tarafının
parlak	temsilcisi	Kardinal	Cesarini	vardı	(1441	yılında).	Eski	klasik	dünyayı	çok
iyi	tanıyordu,	yetenekli	bir	politikacıydı	ve	müthiş	bir	Türk	aleyhtarıydı.	Nitekim
bu	 kariyeri	 dolayısıyla,	 hayatını	 yatağında	 değil,	 İkinci	 Varna	 Meydan
Savaşı’nda	tamamlamıştır.	II.	Murad’a	karşı	Haçlı	seferini	örgütleyenlerdendi	ve
kendisi	 Varna	 Savaşı’nda	 ölenler	 arasındadır.	 Cesarini	 ve	 Bessarion,	 konsil
oturumlarında	kiliselerin	birleşmesi	üzerinde	gayet	parlak	nutuklar	attılar.	Fakat
bu	 nutuklar	 sadece	 kiliselerin	 birleşmesi	 üzerinde	 olmadı;	 aynı	 zamanda
Avrupa’nın	 batısının,	 yani	 klasik	 Roma’nın	 ve	 doğusunun,	 yani	 klasik
Hellenizmin	 entelektüel	 birleşmesini	 temsil	 ediyordu.	 Çünkü	 bunlar	 birçok
benzerleri	gibi	iki	kültürlü	adamlardı.	Şüphesiz	ki	bu	birleşme	önerisi	ve	kültürel
birlik	 müthiş	 bir	 reaksiyonla	 karşılandı.	 Bessarion	 İstanbul’a	 dönemedi	 bile.
Onları	 izleyen	 ve	 birliği	 tasdik	 eden	 Moskova	 başmetropoliti	 İsidor,	 geri
döndüğünde	 Rusya’nın	 ruhban	 ve	 yöneticileri	 tarafından	 aforoz	 edildi.
Ghennadios	 (Skholarios)	 adında,	Bessarion’a	 karşı	 olan	 çok	 kuvvetli	 bir	 adam
vardı.	O	da	birleşmeye	karşı	çıkınca,	millet	onun	etrafını	aldı	ve	o	zaman	meşhur
slogan	atıldı:	“Frenk’in	ekmeğindense,	Türk’ün	kılıcı.”	Çünkü	1204’te	İstanbul
Batılılar	 tarafından	 istilâ	 edildiğinde	 yaşanan	 yağma	 ve	 facialar	 Doğu	 Roma
halkının	zihninden	çıkmamıştı.	Bu	istilâyı	kışkırtan	Venedikliler	idi.	Venedikliler
Bizans’tan	1185	olaylarının	intikamını	almışlardı.	Pera’da	kolonileri	ve	bir	nevi
ticarî	 imtiyazları	 olduğu	 için;	 nasıl	 biz	 19.	 yüzyılda	 Beyoğlu’na	 hem	 istihfaf,
hem	de	diş	gıcırdatarak	bakıyor	 isek,	Bizans	da	Galata’ya	hep	öyle	bakıyordu.
Pera,	 “karşı”	 demektir.	 Orada	 İtalyan	 tacir	 kolonileri	 yaşıyordu.	 Bir	 isyanda
Venedikliler,	 Rum	 ahaliden	 adamakıllı	 sopa	 yiyip	 malları	 yağmalandığı	 için
intikam	 almışlar	 ve	 Kudüs’e	 gitmesi	 gereken	 Haçlıları	 İstanbul’a
yöneltmişlerdir.	 Bu	 yüzden	 1204’te	 Dördüncü	 Haçlı	 Seferi	 Kudüs’ün	 değil,
İstanbul’un	 elden	 çıkmasıyla	 neticelenmiştir.	 Peki,	 Bizans	 nereye	 çekilmiştir?



Meşhur	 sülale	 Komnenoslar	 Trabzon’a	 çekilip,	 Komnenos	 İmparatorluğu’nu
kurmuştur.	 Paleologos	 sülalesi	 ise,	 daha	 aktif	 bir	 sülale	 olup,	 İznik’e	 çekilip,
orada	 bir	 devlet	 kurmuştur.	 Oradan	 da	 50	 sene	 sonra	 gelip	 tekrar	 İstanbul’u
alacaklardır.	 Bundan	 dolayı	 Doğu	 Roma	 başkentinde	 ve	 ülkede	 bu	 Haçlı
idaresinin	 yarattığı	 elli	 yıllık	 facianın	 ve	 parçalanmanın	 getirdiği	Batı’ya	 karşı
bir	 nefret	 vardı.	 Sonra	 Katolik	 Batı	 hâkimiyeti	 Akdeniz	 adalarında,	 Mora’da,
yerli	 Hellenlerin	 nefretini	 çekti.	 Ortodoksluk	 ve	 Katolisizm	 dediğimiz	 zaman
bunların	 ikisinin	 birleşme	 şansının	 olmayışı,	 sadece	 ince	 teolojik	meselelerden
çıkmaz.	Ön	planda	Doğulu	Hıristiyan	halk,	Katolik	Batı’dan	nefret	eder.	Batı	ile
Doğu	arasındaki	nefret	sadece	Müslümanlar	ile	Hıristiyanlara	mahsus	bir	gerilim
değildir;	ön	planda	Hıristiyanlar	ile	Hıristiyanlar	arasında	gelişen	bir	gerilimdir.
Bunu	 bilmek	 gerekir.	Bizans’ın	 vârisi	 olduğunu	 ileri	 süren	Yunanlılar,	Batı	 ile
aslında	 çok	 uzun	 süren	 bir	 münaferet	 ve	 yabancılık	 içinde	 yaşamışlardır.	 19.
asırda	bu	nefret	kalktı	ve	son	zamanlarda	da	artık	bir	kaynaşmaya	dönüşmüştür.
Filhelenizm	dolayısıyla	Batılılar	 kültürlerinin	 tarihi	 köklerini	Yunanistan’da	 ve
sadece	 Yunanistan’da	 görmektedir.	 Güya	 laik	 aydınlanmacı	 düşünce,	 bir	 tür
yobazlığı	yıkarken	ikinci	bir	dar	kafalılığı	getiriyor	ve	daha	ilginci,	bu	dar	görüş
Türkiye’de	 maalesef	 bizim	 bazı	 yarı	 aydınlanmış	 aydınlarımız	 arasında
mütearife	 olarak	 kabul	 edilmiştir.	 Efendim,	 diyorlar,	 Batı	 medeniyeti	 Yunan
medeniyetidir.	 Halbuki	 Hellenizm,	 evvelce	 arz	 etmeye	 çalıştığım	 gibi,	 sadece
Batı’ya	has	bir	 şey	değildir.	Hellenizm	belki	Çin	ve	 Japon	çerçeveleri	 dışında,
bütün	 Şark	 dünyasının,	 bütün	 Akdeniz	 dünyasının	 ortak	 kültürüdür.	 Meselâ
9.-10.	asrın	Arapları	uygarlığın	ortak	kökenini,	bugünkü	Batı’nın	aydınlarından
da,	bizden	de	çok	daha	 iyi	biliyorlardı.	Bugün	Şark	memleketlerinde	çok	garip
bir	 milliyetçilik	 ve	 çok	 garip	 bir	 dincilik	 anlayışı	 hâkimdir.	 Bunlar	 garip	 bir
şekilde	 Batı’nın	 sloganlarını	 kabul	 etmişlerdir.	 Meselâ,	 bugünkü	 Doğu’da,
mevcut	 milliyetçilik	 ve	 dinciliğin	 bazı	 sakat	 yönlerini	 söyleyeyim;	 bunlardan
birisi	 antisemitizm,	 Yahudi	 düşmanlığıdır.	 Tarih	 boyu	 bu	 topraklarda	 olmayan
bir	 Yahudi	 düşmanlığı	 tamamıyla	 Batı’dan	 empoze	 edilmektedir.	 Sion	 Dağı
İhtiyarlarının	Protokolü	diye	bir	tercüme	satılıp	okunuyor.	Bu	gayet	abuk	sabuk
bir	kitap.	Batı	düşüncesinde	maalesef	yaygın	olan	bazı	sözde	bilgiler,	Doğu’daki
insanlara	 mâlum	 değildir.	 Sion	 Protokolü	 Çarlık	 Rusya	 polisinin	 telif	 ettiği
uydurma	bir	metindir.	Yani	dünyada	öyle	bir	protokol	yoktur.	Bunu	Çarlık	Rusya
polisi	ortaya	attı	ve	meşhur	pogromlara	(Yahudi	mahallesini	yağma	ve	öldürme
fiili)	 gerekçe	 olarak	 dağıtıp	 okutturdu.	 Çünkü	 biliyorsunuz,	 antisemitizmin
kaynağı	Rusya’dır.	Rus	devleti	Yahudilere	yaptığı	gibi,	aynı	dönemde	Müslüman
Türk	 halklarına	 da	 eziyet	 ediyordu.	 Anna	 Karenina	 romanındaki	 Aleksandr



Karenin,	 Başkırları	 sürüp,	 araziye	 Rus	 kolonizatör	 yerleştiren	 bir	 bakandır.
Romandaki	 Aleksandr	 Karenin	 çok	 akıllı	 çok	 çalışkan,	 becerikli	 ve	 hınzır	 bir
bürokrattır.	Başkır	arazisine	Rusları	yerleştirme	gibi	melun	planlarla	meşguldür.
Kendisi	 zaten	 Tarım	 Bakanı’dır	 ve	 sonra	 da	 “Alexandr	 Nevski”	 nişanı	 alır.
Tolstoy	 büyük	 bir	 adam,	 büyük	 bir	 insan	 olduğu	 için	 bu	 olayı	 protesto	 etmiş,
romanında	Karenin’in	 kişiliğinde	 bürokrasiyi	 en	 ağır	 tonda	 vurmuştur.	 İkincisi
Batı’dan	 gelen	 yanlış	 bir	 yorum;	 yarım	 yamalak	Batı	 dilleri	 eğitimi	 nedeniyle
Hellenizmi	 Batı’ya	 has	 bir	 kültür	 olarak	 görmektir.	 Oysa	 Doğu’nun	 bütün
milletleri,	 Yahudisi,	 İranlısı,	 Arabı	 Hellenizmi	 kavrarken,	 bellerken,	 Yunan
dilinden	 tercüme	 yaparken,	 felsefe	 yaparken,	 bugünkü	 Batılılar	 henüz	 bu
uygarlık	 çevresinin	dışındaydılar.	Yani	 onlar	 –İtalya	hariç–	bu	mektebe	 en	geç
gelenlerdir.	 Öğrenmeleri	 de	 kendilerine	 göredir.	 Unutmayın	 ki	 “logos”
kelimesini	 Arap	 “kelâm”	 diye	 çevirmiştir.	 Çok	 önemli	 bir	 şeydir.	 Nitekim
“kelâm”	 sadece	 söz	 demek	 değildir;	 kelâm	 felsefedir.	 Kelâm	 ilâhî	 demektir.
Üzerinde	 çok	 duruldu,	 üçüncü	 bir	 hata;	 milliyetçilik	 denen	 olayın	 belirli	 bir
tarifini	yapıp,	bunu	Batı’da	 teşekkül	eden	bir	 safha	ve	dünya	görüşü	ve	yaşam
biçimi	 olarak	 yorumlayıp,	 çağdaş	 medeniyeti	 uluslardan	 ve	 uluslaşmadan
müteşekkil	 bir	 gelişme	 safhası	 olarak	 görüp	 Batı’ya	 mal	 etmektir.	 Yani	 Batı
diyor	ki,	“Millet	dediğimiz	oluşum	tarihte	bir	safhadır.	Milletin	bir	oluşumu	söz
konusudur.	 Bunu	 tayin	 eden	 ideoloji	 ve	 hareketlilik,	 milliyetçilik	 sırf	 Batı’ya
hastır,	 Batı’dan	 çıkmıştır.	 Dolayısıyla	 çağdaş	 uygarlık	 bizimdir,	 her	 yerde
portakal	 yetişmeyeceği	 gibi	 uluslaşma	 olayı	 da	 gelişmez,	 millet	 de	 oluşmaz.”
Çözülmesi	ve	kavranması	zor	ve	 iyi	anlatılamayan	böyle	muğlak	bir	kavramla,
Avrupa	 için	 kesin	 tarihî	 reçeteler	 ve	 gelişme	 modelleri	 çizmek	 son	 derece
sakıncalıdır.
Şimdi	 bu	 uzun	 parantezi	 kapatıyorum.	 15.	 asırda	 denmiştir	 ki,	 artık	 öyle	 bir

zamana,	öyle	bir	çağa	geldik	ki,	Roma	yeniden	devam	edecek.	Yani	Hellenlerin
medeniyetinin	 bitmesini	 istemiyorsak	 birleşmemiz	 gerek.	 Bu	 birleşmeye	 karşı
çıkılmıştır;	çünkü	Doğu,	Batı’dan	nefret	etmektedir.	Teolojik	meselelerde	kavga
vardı.	Güya,	 İncil	Yunancadan	Latinceye	 çevrilirken,	baba	oğul	ve	kutsal	 ruhu
çevirirlerken,	Latinler	“filioque”	dediler	(babadan	oğuldan).	Latincede	bir	özellik
var;	“ve”	için	“et”	diyorsunuz:	Ahmet	et	Mehmet.	Bir	 ifade	daha	vardır:	Ahmet
Mehmetque.	 Yani	 Ahmet	 Mehmetinen,	 demektir.	 Bunun	 gibi,	 Bizans	 ruhbanı
Latinlere,	 baba	 ve	 oğul	 ikilisini	 aynı	 cevhere	 koyuyorsunuz,	 sapıksınız	 diye
kıyamet	 kopartıp	 itiraz	 ettiler.	 Yani	 Doğulular	 Batılılara	 zındık	 diyor;	 fakat
dikkat	ederseniz,	böyle	çok	ince	teolojik	meseleler	insanları	hiç	alâkadar	etmez.
Halk	Batı’dan	nefret	ediyorsa,	Batılıların	nefret	edilecek	işler	yapmaları	gerekir.



Bu	 nedir?	 1204’te	 gelmişlerdir,	 şehri	 işgal	 edip	 yağmalamışlardır.	 İnsanları
katletmişlerdir.	 Taşrada	 toprak	 nizamını	 bir	 nevi	 kaba	Avrupa	 feodal	 düzenine
çevirmişlerdir.	Üst	tabakaya	hakaret	etmişlerdir	ve	cahil	oldukları	için	kendileri
Doğu	 uygarlığından	 hiçbir	 şey	 alamamışlardır.	 Meselâ,	 Sultan-ahmet
Meydanı’nda	 Mısır’dan	 gelme	 orijinal	 bir	 dikilitaş	 vardır.	 (Roma	 medeniyeti,
birtakım	 konularda	 öncüdür.	 Mısır	 dikilitaşlarını	 taşıyıp	 dikmek,	 Londra	 ve
Paris’ten	 çok	 evvel	 Roma’nın	 âdetiydi.)	 İkincisini	 de,	 İmparator	 Konstantin
Porfirogenetos	 ördürmüştür.	 O	 örülen	 taşın	 etrafını	 pirinçle	 kaplatmış.	 Sapsarı
böyle,	güneş	vurunca	parlıyor,	aslında	tam	bir	kitsch.	Barbar	istilâcılar	bunu	altın
zannedip	pirinç	kaplamayı	soyup	yağmalıyorlar.	Yani	11.-12.	asır	Haçlıları	hiçbir
şey	bilmez,	ama	onları	Şark’a	sevk	eden	İtalya,	Venedikliler	ve	İtalya	artık	tarihî
rolünü	 yerine	 getiriyor.	 Doğu’dan	 aldıklarını	 Batı’ya	 taşıyor	 ve	 bir	 medeniyet
olarak	 inkişaf	 etmeye	 başlıyor.	 Geleceğin	 Avrupa’sı	 İtalya’da	 oluşuyor.	 İtalya
Avrupa’nın	 çekirdeğidir,	 hocasıdır.	 İtalya	 kültürünü	 bilmeyenler,	 Avrupa
kültürünü	 bilemez,	 tanıyamaz	 ve	 anlayamazlar.	 Maalesef	 Türkiye’de	 Batı’nın
anlaşılmadığı,	İtalyan	kültürünün	zayıf	olmasından	bellidir;	yani	çağdaş	Batı’yı
anlayan	 uzmanların	 olmaması	 bizim	 memlekette	 İtalyan	 tetkiklerinin	 ve
İtalyancanın	iyi	bilinmemesi	ve	anlaşılmamasıyla	da	ayan	beyan	ortadadır.

Roma	İmparatorluk	Kültürü

Fatih,	 birleşmeye	 karşı	 olan	 Ghennadios’u	 alıp	 patrik	 yaptı.	 Bu	 kurnaz	 bir
politikaydı.	 Doğu	 ve	 Batı	 Hıristiyanlığını	 birbirinden	 ayırmış	 oldu.
Ghennadios’a	tarihte	hiçbir	Ortodoks	patrikin	görmediği	bir	şekilde	iltifat	etti	ve
protokolde	 Rum	 patrikine	 çok	 üstün	 bir	 yer	 verip,	 bütün	 imparatorluğun
Hıristiyanlarını	Roma	patrikine	 bağladı.	 Patrikhane	bugün	kendisine	 ökumenik
diyor	 ve	 bunun	 kavgası	 yapılıyor.	 Halbuki,	 Osmanlı	 bunlara	 Roma	 kilisesi
demiştir.	Roma	zaten	“ökumenik”le	aynıdır;	çünkü	klasik	düşünceye	göre,	Roma
bütün	dünyanın	 sahibidir	 ve	Roma	kilisesi	 de	bütün	dünyanın	kilisesidir.	Peki,
kilisenin	sahip	olduğu	Roma’ya	hükümdar	olarak	kim	sahiptir?	Fatih’in	kendisi
sahiptir.	 O	 bir	 Roma	 imparatorudur,	 nitekim	 bu	 unvanı	 ona	 sırf	 zamanın
Müslümanları	değil,	zamanın	Rumları	da	yakıştırmıştır.	Hatta	zamanın,	Osmanlı
İmparatorluğu’nda	 yaşamayan,	 Trapezuntus	 gibi	 Rumları	 da	 yakıştırmıştır.
Trapezuntus	ondan	“Romalıların	 İmparatoru”	diye	bahseder	ve	çok	mübalağalı
bir	şekilde,	son	bin	yılda	yaşayanlar	içinde	en	iyi	Yunanca	bilen	olduğunu	söyler.
Venedik	 balyosu,	 Fatih’in	 Yunanca	 ve	 Latince	 bildiğini	 söylüyor	 ama,
Trapezuntus	 Yunanca	 bilgisini	 derin	 bir	 âlimin	 derecesine	 çıkartıyor,	 biraz



abartma	 olduğu	 açık.	 Ama	 şunu	 belirtmek	 istiyorum:	 Yeni	 Osmanlı
İmparatorluğu	 15.	 asırda,	 klasik	 Roma’nın	 mirasını	 üstlenen,	 Roma
İmparatorluğu	 olarak	 devam	 eden	 bir	 ülke	 halinde	 gelişiyor.	 Bunun	 üzerinde
durmak	gerekir.	Hellenizm	Müslüman	bir	hükümdarın	ve	Müslüman	bir	devletin
kucağında	 yaşama	 şansına	 sahipti	 ve	 o	 yolla	 da	 bütün	 Hıristiyanlar	 eskiden
olmadığı	derecede	ona	tâbi	olmaktaydı.	Nedir	bunlar?	Daha	önce	müstakil	hale
gelen	 Bulgar	 kilisesi,	 müstakil	 hale	 gelen	 Sırp	 kilisesi,	 hepsi	 İstanbul’daki
patrike	 bağlanmaktadır.	 Fakat	 politikanın	 öbür	 ayağı	 unutulmaktadır.	 Fatih,
Ermenilere	de	Patrikhane	kurduruyor.	Ermenilerin	Eçmiyazin’de	Katogikos’ları,
yani	 ruhânî	 liderleri	 vardır.	 Protokoldeki	 sırada	 birinci	 olan	 katogikos	 Erivan
yakınında	 Eçmiyazin’de,	 ikincisi	 Ahtamar’da,	 üçüncüsü	 Sis’te	 oturur.	 Fatih
Sultan	Mehmed	 ise,	 bir	 patrik	 yaratıyordu.	Deniyor	 ki:	 “Sizin	 dini	 liderleriniz
katogikoslar	 olabilir,	 o	 bizi	 bağlamaz.	 Bu	 milletin	 başı	 patriktir.”	 Bu	 yeni
sistemle	İstanbul’daki	patrik	ruhânî,	ama	daha	çok	idarî	bir	liderdi.	İstanbul’daki
patrik	 Erivan	 Eçmiyazin’deki	 katogikosa	 ruhânî	 olarak	 tâbidir,	 çünkü	 o	 onun
ruhânî	lideridir.	Fakat	Eçmiyazin’deki	katogikos	vergisini	patrike	ödüyor.	Çünkü
idarî	 lider	odur.	Dinî	 lider	olan	patrikin	aynı	zamanda	malî,	 idarî	görevleri	var.
Eğitim	 onun	 kontrolünde	 oluyor.	 Dolayısıyla	 Ermeniler	 tarihte	 İstanbul’da	 bir
büyük	 Patrikhane	 olarak	 örgütleniyorlar	 ve	 bir	 millet	 oluşuyor.	 Böylece	 Rum
Ortodoksların	 karşısında	 olan	 bir	 cemaat	 yaratılıyor.	 Fatih	 görülmeyecek	 bir
politika	 daha	 güdüyor	 ve	 diğer	 Osmanlı	 sultanları	 da	 bunu	 devam	 ettiriyor.
Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	Yahudiler	o	 tarihten	 itibaren	desteklenen	bir	millet
oluyor	 ve	 bunda	 tabii	 Hıristiyanların	 antisemitizmi	 kadar,	 Yahudilerin
Hıristiyanlığa	 olan	 düşmanlığı,	 yani	 aralarındaki	 münaferet	 ve	 Yahudilerin
Müslümanlara,	 bilhassa	 Türklere	 olan	 yakınlığı	 rol	 oynar.	 Onun	 içindir	 ki
Endülüs	yıkıldığı	zaman,	oradaki	Müslümanlarla	birlikte	Yahudiler	de	Osmanlı
İmparatorluğu’na	göç	ettirilmiştir.	Bu	olay	15.	yüzyıla	has	değildir;	17.	yüzyılda
Ukrayna	 Kazak	 Hetmanı,	 Boğdan	 Hmelnitzkey	 Doğu	 Avrupa	 ve	 Ukrayna
Yahudilerini	 katletmeye	 başladığı	 zaman,	 onlar	 da	 buraya	 getirilmiştir.
Biliyorsunuz,	 Yahudi	 kavmi	 iki	 gruptur.	 Kültür	 bakımından	 ve	 yorum
bakımından	biri	Sefardim	dediğimiz	İspanyol	yani	Akdeniz	Yahudileri	(İbranice
Sfarad	İspanya	demek),	öbürü	de	Eşkenaz	dediğimiz,	Almancadan	çıkan	bir	dil
olan	Yidiş	 konuşanlar.	Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 her	 iki	 unsur	 da	 vardır.	 Bu
renkli	 imparatorlukta	 bir	 Roma	 kültürü	 hükmeder.	 Batı’nın	 gözlerinde	 artık
Türkler,	 o	 çağda	 sadece	 ve	 sadece	 işgalci	 Müslümanlar	 değil,	 Roma	 mirasını
gasbeden	 unsur	 olarak	 ortaya	 çıkmıştır.	 Bu	 yüzdendir	 ki	 Batı’da	Romalılık	 ve
Roma	 İmparatorluğu	mirasına	 sahiplik	 iddiası	 ileri	 süren	devletler,	Türklerle	 o



tarihten	 beri	 bir	 içtimaî,	 siyasî	 mücadeleye	 girmişlerdir.	 Türkler;	 “Efendim,
Batılılar	bizi	sevmiyor,	sebep	Hıristiyanlık-Müslümanlık	meselesidir”	dediğinde,
bu	yetersiz	 ve	hatta	 çok	yanlış	 bir	 hükümdür.	Laik	oluruz.	Bu	konuda	 fikir	 ve
tutumumuzu	 takip	 ederiz,	 fakat	 fazla	 bir	 şey	 değişmez.	 Batı’da	 klasik	 tarih
eğitiminin	 belirgin	 noktalarından	 biri	 antitürklüktür,	 antimüslümanlık
demiyorum.	Yani	Batı	 kültürü	 ve	Batı	 insanı	 için	 İranlı	 her	 zaman	 egzotik	 bir
adamdır.	 Arap	 demek	 1001	 gecedir,	 bir	 masaldır,	 şairdir,	 Ebu	 Nuvas’tır,
çevirisini	bulursa	okur.	Fakat,	Türk	demek,	bunların	ötesindedir.	O	bir	militandır.
Türk,	 Roma	 mirası	 üzerine	 oturan	 asker	 bir	 kavimdir	 ve	 dolayısıyla	 bir
tehlikedir.	Kilise	uzun	zaman	böyle	öğretti	ve	bu	nedenle	Batı’da	Türklere	karşı
ebedî	bir	şüphecilik	vardır.

Batılı	Tipin	Karşıtı	Doğulu	Tip	Var	mı?

Her	 toplumun	bir	 eğitim	 tarzı	vardır.	O	eğitim	 tarzıyla	bir	 insan	yaratılır;	 bir
Fransız,	 bir	 Alman	 şekillendirilebilir,	 bir	 vatandaş	 tipi	 yaratılır	 ve	 o	 kimlik
yaratılırken	de	belirli	şeyler	verilir.	Sonradan	o	insanların	yorumlarında,	dünyaya
bakışlarında	farklılık	olabilir.	Herkes	inançlı	Hıristiyan	veya	muhafazakâr	değil.
40.000	tane	fikir	var.	Fakat	ister	istemez	bazı	bakış	ve	sözlerin	biçimleri	herkes
için	aynıdır.	Batı	kültüründe	bu	unsur	çok	önemlidir.	Bir	insan	az	okumuştur,	çok
okumuştur,	 monarşisttir	 veya	 komünisttir,	 ateisttir,	 koyu	 dindardır	 veya
şüphecidir	 vs.	 Aristokrattır,	 işçidir,	 köylüdür,	 mühim	 değildir.	 Bu	 insanların
belirgin	bir	belkemiği	vardır.	Bu	önemlidir.	Bir	kültür	bunu	yaratır.	Aslında	her
toplumda	bu	böyledir.	Fakat	ne	yazık	ki	bazı	toplumların	bu	belkemiği	kırılmıştır
ve	insanını	yetiştirirken	verebileceği	ortak	normların	pek	fazla	geçerliliği	yoktur.
Batılı	dediğimiz	zaman,	bu	belkemiğinin	etrafında	teşekkül	eden	muhtelif	dünya
görüşlerine,	muhtelif	millî	dillere	sahip	insanlar	birbirlerine	nefret	duyup,	kavga
da	ediyordu	ve	birbirini	katl	de	ediyordu.	Batı’da	tarih	boyu	teşkil	edilen	insan
mezbahalarını,	 Doğulular	 henüz	 görmedi.	 Birbirlerini	 yok	 etme	 sorununa
rağmen	bir	Batılı	insan	tipi	vardır	ve	bu	hakikaten	bizim	zannettiğimizden	daha
güçlü	 çizgilere	 sahiptir.	 Batılının	 bünyesinde	 bir	 Germanik	 karakter	 vardır.
Fransız	ve	Alman’ın	ortak	karakteri	başkadır	ama	her	iki	tipin	de	çağdaş	kültürü
İtalya’da	oluşmuştur.	Nihayet	bu	çizgiler	Slav	dünyasına	kadar	yayılmıştır.	Batı
Avrupalılar	Slavları	ne	kadar	küçük	görseler	de,	Slavlar	bu	kültürün	içine	belirli
katkılarla	 girmiştir.	 Rusya	 çok	 uzun	 zaman	 bunun	 içine	 girmek	 için	mücadele
etmiştir.	 Rusya’nın	 içindeki	 unsurlar	 arasında	 ülkenin	Avrupa	 kültür	 çevresine
girmemesi	için	mücadele	edenler	olmuştur.	Özellikle	19.	yüzyıl	Rusya’sının	fikir



hayatında,	 Slavyanofiller	 bu	 grubu	 teşkil	 ederler.	 Slavyanofillerin	 içinde	 sağ
veya	sol	ekonomik	görüşü	olan	adamlar	vardır.	Çok	dinci	ve	dinsiz	adamlar	da
vardır.	Fakat	bunlar	dinsiz	de	olsa	kiliseye	saygı	duyarlar,	çünkü	o	bir	 temeldir
ve	onunla	Batı’ya	karşı	çıkarlar.	Bu	akım	bugün	dahi	yaşıyor.	Şu	anda	belki	çok
gülünç	bir	şekilde	yaşıyor;	yani	19.	yüzyıldaki	gibi	ciddi	ağırlığı	olan	adamlarla
temsil	 edilmiyor.	Ama	bu	zihniyetin,	 yirmi	 sene	 içinde	nerelere	ulaşacağını	da
kimse	bilemez.
Bu	 anlamda	 bir	 Müslüman	 dünyası	 yok.	 Böyle	 bir	 dünya	 tarih	 ve	 coğrafya

olarak	objektif	(normal)	şartları	ile	bizatihi	oluşsa	da,	bu	asırda	Müslüman	insan
tipi	mevcut	 değil,	 oluşmamış.	 İslâm	 ortak	 pazarını	 kurarız	 dediğinizde	 gülünç
olursunuz.	 Çünkü	 öyle	 bir	 ortak	 pazar	 yok.	 Şartları	 oluşmamış;	 şartları
oluşmadığı	 gibi	 bugün	 aslında	 Müslüman	 denen	 insanı	 da	 tarif	 etmeye
kalktığımda	 belkemiği	 olan	 bir	 Müslümandan	 söz	 edilemez.	 Zira,	 Müslüman
deyince,	 inancı	olan	ve	 ibadet	eden	bir	Müslüman	anlaşılmamalıdır	sadece.	Bu
bir	 kültür	 tipi	 olmalıdır.	 Böyle	Müslüman	 bir	 kültürel	 tipin	 içinde,	 kaçınılmaz
olarak	inancı	zayıf	olanı	da	olur.	Hatta	imamdan,	camiden	nefret	edeni	de	olur.
Müslüman	 dediğin	 adamın,	 hatta	 belli	 bir	 dünya	 görüşü	 de	 olmayabilir.	 Ama
tarih,	coğrafya	bilgisi	(yani	zaman	ve	mekân	referansları)	ve	yaşam	kalıpları	ile
hepsi	 aynı	 eğitimin	 içinden	 çıkmış	 insanlar	 olmalıdır.	Böyle	Batılı	 vardır,	 ama
böyle	Doğulu	yoktur.	Müslüman	dünyada	herkes	aynı	dili	konuşacak	da	değildir.
Müslüman	dediğiniz	adamın	belirli	bir	 ideolojisi	de	olmaz	siyaset	bakımından.
Kimi	hükümdarcı	olur,	kimi	cumhuriyetçi	olur,	solcu	da	olur.	Ama	bu	 tipin	bir
belkemiği	 olması	 lâzım.	 Batı’da	 iyi	 Hıristiyan	 olmasa	 da	 Hıristiyan	 diye	 bir
adam	var.	Doğu’da	da	böyle	bir	tip	olması	lâzım,	bu	yoktur.	Tarih	böyle	bir	tipi
mazide	 yaratmıştır,	 bugün	 bu	 silinmiştir.	 İbadet	 ederiz,	 camiye	 gideriz,	 oruç
tutarız,	demekle	bunu	teşekkül	ettiremiyorsunuz;	12.	asrın	Müslümanı	bunu	çok
daha	 iyi	 becermiş	 bir	 adamdır.	 Türktü,	 İranlıydı,	 Araptı,	 Sami	 veya	 Hindu
asıllıydı;	ama	ortak	bir	uygarlığı	yaratmıştı,	ortak	bir	edebiyat	platformu	vardı.
Farklı	 düşünse	 de,	 ortak	 kavram	 dağarcığı	 vardı;	 bugün	 için	 bu	 söz	 konusu
değildir.	O	zamanın	İslâm	dünyasında	nihayet	zamanlara	ve	mekânlara	seyahat
imkânı	 vardı	 ve	 yapılıyordu,	 bugün	 yoktur.	 Bugünün	Müslümanı,	 Kur’an	 dili
olan	Arapçayı	 bilse,	 Arapçanın	 kökü	 olan	 Sami	 diller	 bilgisine	 sahip	 değildir.
İbranca	ile	Aramca	bilen	bir	İslâm	bilgini,	kelâmcı	gördünüz	mü?	Bu	bir	kanal
tıkanıklığıdır;	 bu	 kanal	 tıkanıklığıyla	 zamanlar	 ve	 mekânlarda	 gezemeyen,
kavrayamayan	 ve	 kimliğini	 tayin	 edemeyen	 bir	 kültür	 adamı	 söz	 konusudur.
Çünkü	 kimliğini	 tayin	 etmek	 için	 demirleme	 noktalarının	 olması	 lâzımdır.
Toplum	 olarak	 kimliğini	 geniş	 coğrafyada	 ve	 belirli	 geniş	 bir	 zamanda,	 yani



tarihte	 demirleme	 noktalarıyla	 tespit	 etmeden	 nasıl	 tarif	 edeceksin?	 Kimliğin
tarifi	 bir	 yerde	 geleceğini	 planlamak,	 kendini	 yeniden	 üretmek	 demektir.	 Yani
yeni	nesillere	ne	devredeceğinizi	bilmektir.	Bugün	için	Türkiye’de	böyle	bir	şey
söz	 konusu	 mu?	 Değil.	 Sanıldığının	 aksine	 Araplarda,	 hatta	 İran’da	 dahi	 söz
konusu	 değildir.	Aslında	Ortadoğu,	Müslümanlar	 içinde	 en	 çok	 okuyan,	 yazan
toplum	 olmakla	 birlikte,	 henüz	 en	 sürükleyici	 düşünce	 dağarcığına	 sahip
değildir.	 Pakistan’da	 öyle	 değil.	Dolayısıyla,	 karşınızda	 öyle	 bir	 İslâm	dünyası
var	 ki,	 kendini	 tarif	 etmiş,	 kimliğini	 ortaya	 koymuş	 ve	 bu	 kimliği	 de	 kültür
(irfan)	 yoluyla	 yeni	 nesillere	 aktarmayı	 bilen	 bir	 kültür	 değil	 bu...	 Bundan
dolayıdır	 ki,	 karşımızda	 bir	 Hıristiyan	 âlemi	 var,	 biz	 Müslümanız,	 neyi	 nasıl
yapacağız	diye	tartışmak	da	boş	oluyor.
Romalı	 düşünür,	 gezgin	 tarihçi	 Tacitus	 Germanya’yı	 anlatıyor;	 ona	 göre

bireyci,	 tekil	 yaşayan	 bu	 insanlar	 bir	 kabile	 anlaşması,	 uzlaşması,	 sözleşmesi
etrafında	toplanır.	Bir	kontrat	(akit)	toplumu	vardır.	Bu	barbarlığın	temelinde	bir
kontrat	 vardır	 ki,	 bugünkü	 Batı’nın	 temel	 müesseselerinden	 biridir.	 Batılı
devamlı	kontratlarla	yaşar	(bu,	noter	kontratı	değil,	toplumsal	işleyişi	tayin	eden
kurallar,	uyum	ve	örtülü	anlaşmalardır).	Doğu	toplumunda	nizamî	 ilişkiler,	kan
bağı,	 sülalevî	 ilişkiler	 çok	 hâkimdir.	 Çünkü	 tarihî	 gelişimi	 itibariyle	 medenî
toplumdur.	Yani	şehir	 toplumudur.	 İşte	bu	en	büyük	ayrımdır.	Bugün,	Doğu	ve
Batı	 dediğimiz	 yani,	 bugünkü	 Avrupa	 ile	 bizim	 Doğu	 Akdeniz,	 Ortadoğu	 ve
Doğu	Avrupa	(Rusya’yı	katarsanız)	ve	Kafkaslar	arasındaki	en	büyük	fark	odur.
Bunlar	eski	toplumlardır,	“medine”	toplumlarıdır.	Medine	Arapça	değil,	İbranca
bir	 kelimedir.	Hem	 şehir,	 hem	devlet	 demektir.	 (İsrail’in	 adı	Cumhuriyet	 falan
değildir.	 Medinat	 İsrail	 derler,	 devlet	 önemli	 bir	 kavramdır	 ve	 Arapçaya	 da
burdan	geçmiştir.)	Medine	şehrin	adı	değildir.	Çünkü	şehrin	adı	Yasrib’di.	Resul-
u	Ekrem	oraya	hicret	ettikten	sonra	Yasrib’in	adı	Medine	oldu.	Medine	Civitate
gibi	bir	kavramdır.	Devlet	demektir,	her	şeyden	evvel.	İşte	bu	Batı’yla	Doğu’yu
ayıran	bir	 unsurdur.	Bugün	Avrupa	Birliği	 içinde	birleşen,	Avrupa’nın	8-9	 asır
evveline	 kadar	 devam	 eden	 barbarik	 yapısı	 içindeki	müesseseler,	 onun	 gerçek
gücü	 ve	 özgürlüğü	 olan	 müesseseler,	 yani	 kontrat	 sistemi,	 Avrupa
demokrasisinin	 temelidir.	 Bunların	 en	 demokratı	 da,	 kabile	 uzlaşmasını	 ve
kontratı	 en	 iyi	 götürebilen	 olmuştur.	 Hangisidir	 o?	 İngiltere’dir.	 Britanya’nın
müesseseleri,	 Britanya’nın	 parlamentarizmi	 hiçbir	 şekilde	 Yunanistan’ı	 taklit
ederek	 oluşmadı.	 İngiliz	 kabile	 şeflerinin	 uzlaşma	 ve	 tartışma	 geleneği	 içinde
parlamento	oluşmuştur.	Bu	nedenle	de	çok	sağlam	bir	geleneği	var,	yazılı	olsun,
yazısız	 olsun,	 kurallar	 son	 derece	 iyi	 yürüyor.	 Hiçbir	 zaman	 Fransız
demokrasisindeki	 zaaflar	 orada	 yok.	 Demek	 ki	 Batı’nın	 tarihî	 gelişimi	 içinde,



Barbar	toplum	yapısından	ileri	gelen,	kontratlara	dayanan	bir	demokratik	yapısı
vardır.	Bu	nedenle,	bütün	anonim	hayatta	da	bu	devam	etmektedir.	Şüphesiz	ki
sistemin	 zaafları	 da	 vardır.	 Yahudiliğin	 tarihine,	 o	 dinin	 bugününe,	 İsrail’e
bakarak	 birtakım	mukayeselere	 gitmek	 gerekir.	 Laisizm	 denilen	 kurum	 nedir?
Nasıl	 yaşanır	 Doğu’da?	 Herhalde	 Batı’daki	 gibi	 olmuyor.	 Çünkü	 bizde	 ve
Yahudilikte	 kilise	 yok.	 Ruhban	 yok.	Yani	 ikisi	 ayrılmayınca	 din	 ve	 devleti	 de
ayrılmıyor.	Pratikte	ayrılır.	Günlük	akitlerle	(kontrat),	günlük	yaşam	kalıpları	ve
hareketlerle	ayrılır.	Toplumun	bir	arada	yaşayıp,	birtakım	şeylerle	uyuşmasıyla,
gizli	 kontrat	 sistemleriyle,	 örtülü	 kontrat	 sistemleriyle	 açılır.	 Meselâ,	 bunu
İsrail’de	görüyorsunuz.	Türkiye’de	de	oturan	bir	pratik	var,	ama	bu	doğrultuda
yeterli	değil.
Üzerinde	 duracağımız	 konulardan	 bir	 diğeri,	Batı	 toplumunda,	 yani	 bugünkü

Avrupa	 topluluğunda,	 bizde	 ve	 dünyada	 devletin	 teşekkülü	 meselesidir.	 Batı
medeniyeti	açısından	devlet	kabilelerin	uzlaşmasıyla	ortaya	çıkan	bir	 şeydir	ve
bu	 yüzden	 kutsal	 bir	 oluşumu	 yoktur.	 Yani	 tarihî	 olarak,	 hukukî	 olarak
gözlenebilen	 bir	 şeydir.	 Çok	 açıktır.	 Devlet	 her	 yerde	 çok	 gerekli	 bir	 siyasî-
hukukî	oluşumdur.	Dikkat	edin,	kanunî	uygulamaya	ve	devletin	getirdiği	nizama
riayet	 edilir.	Yani	Batılılar	 devlete	 bizden	 çok	 daha	 tâbi	 ve	 saygılıdırlar.	Buna
rağmen	 Batı’da	 “devlet”	 diye	 kutsal	 bir	mefhum	 ve	müessese	 yoktur.	 Teoriye
göre	devlet,	bir	kontratlar	sistemi	sonucunda	oluşmuştur.	Tarihîdir,	gözle	görülür
bu.	 Oysa	 Doğu’da	 devlet	 ilâhîdir,	 kutsaldır.	 Bürokratik	 mekanizmalar,
nizamnameler	 ve	 kanunlar	 o	 kadar	 iyi	 işlemese,	 kendilerine	 o	 kadar	 iyi	 riayet
edilmese	bile	kutsal	devlet	mefhumu	vardır.	Eski	bir	oluşumdur;	ezelden	(from
the	time	immemorial)	ebede	uzanır.	Eskiliği	onun	özümsenmesi,	ilâhîleşmesi	ve
vahye	 dayalı	 bir	 kurum	 olarak	 benimsenmesine	 yol	 açmıştır.	 Kitab-ı
Mukaddes’te	 vardır.	Yahudiler	 için	 ilâhîdir,	 bizim	 için	 de	 öyledir.	Yeni	Ahit’te
(İncil)	 ise,	 Hz.	 İsa	 devletle	 dini	 ve	 toplumu	 ayırmıştır.	 Bu	 keyfiyet,	 Avrupalı
toplumların	 tarihî	 gelişimine,	 kabile	 yapı	 ve	 geleneğine	 uyar.	 Şark’taki
Hıristiyanlık	için	ise,	devlet	pratikte	gene	Batı’dakinden	farklı	olmuştur.	Bunu	en
çok	bizim	tarihimizde	görürsünüz.	Adam	bürokratından	nefret	eder.	Ama	devlet
için	harbe	gider;	devlet	başka	türlü	bir	kutsal	kuruluştur.
Batı’da	 devlet	 şeytan	 işidir.	 Asıl	 devlet,	 göklerin	 melekutudur.	 Öbür	 tarafa

hazırlanman	gerekir.	Ona	hazırlanman	için	de	bu	dünyada	kiliseye	ruhunu	teslim
edeceksin.	 Kilise	 devlettir,	 gerçek	 anlamdaki	 Tanrı	 devletinin	 yeryüzündeki
temsilcisidir	ve	Batı’da	o	yüzden	dünyevî	devlet	ehven-i	şer,	geçici	bir	toplumsal
uzlaşmadır.	 Papa	 imparatora	 taç	 giydirir.	 Krala	 taç	 giydirir.	 O	 sayede
hükümdarların	yetki	ve	iktidarları	tasdik	edilir.	Karlus	Magnus	imparator	olmak



için	 Papa’nın	 ayağına	 gidip,	 Roma	 İmparatoru	 tacını	 ve	 Lombardların	 demir
tacını	 öyle	 giyiyor.	 Papayı	 ayağına	 çağıran	 ilk	 imparator,	 Napolyon.	 Yani
geleneği	ancak	19.	yüzyıl	başında	ve	o	kadar	yıkabiliyor.	Oysa	Doğu’da	hiçbir
zaman	 Hıristiyan	 kilisesinde,	 Doğu	 Roma	 kilisesinde	 devlet	 kilisenin	 gölgesi
olmamıştır.	 Teorik	 olarak	 gölgesi	 olabilir.	 Fakat	 pratikte	 kiliseyi	 devlet	 idare
ediyor.	 Doğu’da	 Roma	 geleneği	 sürüyor.	 İmparator	 tektir	 ve	 tanrısal	 irade	 ile
oradadır.	Aziz	Augustinus’un	 görüşüne	 göre;	 devlet	 (ki	 bu	 devlet	Batı	Avrupa
devletleridir)	şeytan	 işidir.	Zarurî	nedenlerden	dolayı	vardır.	Bu	 ikisi	çok	farklı
tutum	 ve	 görüştür	 ve	 bu	 yüzden	 siyasal	 kültüre	 aksediyor	 tabii.	 Binaenaleyh
devlete	böyle	kötü	gözle	bakmak,	onu	küçümsemek,	şer	makinası	diye	görmek
ve	 sonra	 da	 gidip	 dört	 elle	 sarılmak	 gibi	 bir	 ikili	 davranış,	 bugünkü	 Batı
medeniyetinin	ve	Batı	düşüncesinin	esasıdır.	Aziz	Augustinus’un	görüşleri	Doğu
Hıristiyan	 imparatorluğunu	 değil,	 Batı’yı	 etkilemiştir.	 Bunu	 bilmek	 gerekir	 ve
karşımızda	 devleti	 kötüleyenler,	 devletin	 dışlanması	 gerektiğini	 ifade	 edenler,
söyleyenler	 her	 zaman	 gidip	 en	 çok	 kendileri	 devlete	 sığınanlardır;	 devlet
uyrukluğunu,	 devlet	 kurallarına	 uymayı	 en	 kesin	 ölçülerle	 götürenlerdir.	Onun
için	 bu	 düşünceye	 de	 dikkat	 etmek	 gerekir.	 Bugün	 Avrupalının	 hiçbir	 şekilde
devletlerini	 gerçek	 anlamda	 küçümsediklerini	 ve	 hele	 hele	 kafalarından,
zihinlerinden	 dışladıklarını	 hiç	 zannetmiyorum,	 bu	 mümkün	 değildir.	 Bunu
bugüne	kadar	orada	ne	monarşisti	yapabildi,	ne	liberal	cumhuriyetçisi	yapabildi,
ne	 de	 komünisti	 yapabildi.	 Devleti	 kendileri	 en	 çok	 kuvvetlendiren	 insanlar,
üçüncü	dünyaya	yönelik	bir	devlet	karşıtı	öğreti	ve	hareketi	geliştiriyorlar	veya
destekliyorlar.

Batı	Medeniyeti	ve	Hıristiyanlık

Şimdi	üzerinde	duracağım	konu,	bugünkü	Batılı	insanın	belkemiğini	oluşturan
bir	 kurumdur.	 Biz	 buna	 Hıristiyanlık	 diyoruz.	 Görünüşte	 birçok	 Batılı	 hiç
Hıristiyan	değildir,	 dinî	 törenlerle	 ilgisi	 yoktur,	 diyebilirsiniz.	Kiliseyi	 sevmez,
papazları	sevmez,	hatta	babası	dedesi	ve	kendisi	vaftiz	edilmemiş	bir	kalabalık
vardır.	Vaftiz	 edilmemiş	 bir	 insan	Hıristiyan	 sayılmıyor,	 biliyorsunuz.	Kiliseye
bağlılığı	 yoktur	 ve	 inanca	 göre	 günahkâr	 doğduğu	 için	 günahkârdır.	 Yani,
insanlar	masum	doğmuyor,	Hıristiyanlıkta	böyle	garip	bir	inanış	vardır.	Ama	ben
bunun	 dır	 ve	 bu	 insan	 belirli	 bir	 müessesenin	 etrafındaki	 ağla	 oluşturulmuş
belirli	 bir	 tiptir.	 Kilise	 ve	 ona	 bağlı	 eğitim	 kurumlarının	 oluşturduğu	 dünya
görüşü	değişse	bile,	o	kilisenin	eğitiminin	getirdiği	referans	noktaları	daha	uzun
ömürlüdür.	Yani	fert	kendini	hiç	Hıristiyan	olmayan	biri	gibi	de	hissedebilir,	ama



birtakım	 referans	 noktaları,	 bilinç	 ve	 muhakemesini	 temellendiren	 ana	 öğeler
Hıristiyan	 medeniyetine	 aittir.	 “Batı	 demek	 Hıristiyan-Hellen	 uygarlıktır”
sloganını	 size	 kiliseden	 çıkmayan	 bir	 sofu	 gibi,	 Komünist	 Parti	 üyesi	 de
tekrarlar...	 Marksizmle	 bağdaşmayan	 yanlış	 bir	 paradigma	 kendisine
benimsetilmiştir.	 Siz	 artık,	 o	 adama	 biz	 Müslüman	 uygarlığına	 mensubuz;
Müslümanlık	dediğinde	de	bir	 Judaist	 temel	vardır	ve	paralel	bir	medeniyettir;
son	 peygamber	 bize	 onu	 son	 ve	 yeni	 bir	 yorumla	 getirmiştir;	 biz	Müslümanız
diye	 anlatamazsınız,	 çünkü	 belirli	 bir	 kalıp	 verilmiştir.	 İşte	 benim	 üzerinde
durduğum	budur.	Maalesef	 bugün	Türkiye’de	 ve	 bütün	Şark	 dünyasında	 İslâm
ve	 Müslüman	 uygarlığı	 dendiği	 zaman,	 Hellenizm	 otomatikman	 Hıristiyan
Batı’ya	 mal	 ediliyor.	 Namazı	 kılan,	 orucu	 tutan	 Müslüman...	 Tabii	 bunlar
Müslümanlığın	 şartları,	 itiraz	 yok.	Ama	 bunları	 yapmayan	 insanlar	Müslüman
olmuyor	 mu	 sorusu	 üzerinde	 durmak	 gerekiyor.	 Konuyu	 bir	 ahlâkçı	 dindar
olarak	değil,	bir	sosyolog	olarak	tartışmak	lâzım.	Bugün	Siyonist	Yahudi	hiçbir
şekilde	Yahudiliğinin	kurallarını	yerine	getirerek	yaşamaz,	ama	Yahudidir.	Adam
kurallara	uymaz,	ama	yabancılara	karşı	uyar	görünür	(bu	riya	değildir,	kimliğini
sergiler)	 ve	 uyulması	 için	 talepte	 bulunulduğunda	 saygı	 gösterilmesini	 ister.
Aydın	kişi	etrafa	uyum	sağlayan,	kendini	kamufle	edebilen	adam	demektir.	İnsan
zaten	bunu	becerdiği	ölçüde	dünya	adamı	oluyor.	Kuşkusuz	dünya	adamı	demek
karaktersiz,	 prensipsiz,	 şahsiyetsiz,	 her	 yere	 uyan	 bir	 şarlatan	 demek	 değildir.
Ben	bunu	her	 zaman	 tarif	 ederim.	Worldman	ne	 demektir;	 her	 yere	 giden,	 her
yere	 uyan	 adam	 değildir.	 Öylesine	 sahtekâr	 derler,	 pek	 mümkün	 de	 değildir.
Worldman	 kendini	 etrafa	 uydurabilen,	 kendini	 saklayabilen,	 tavırlarını
ayarlayabilen	 adam	 demektir.	 Siz,	 pekâlâ	 Yahudi	 olarak	 “Koşer”e	 dikkat
edersiniz.	Müslüman	olarak	da	kurallara	her	platformda	uyabilirsiniz.	Worldman
demek	 kavmî	 kişiliğinin	 arkasında	 yatan	 kültürel	 referansları	 tahrip	 eden,	 her
suya	girip	çıkan	adam	değildir.



E.	Delacroix,	Haçlıların	Konstantinopolis’e	Girişi.

Bir	 Yahudinin	 kimliği	 vardır.	 Şeriatının	 emrine	 uymasa,	 inanmasa	 da	 ulusal
kimliğini	 ortaya	 koyar.	 Bir	 İsrailli	 memuru,	 hiçbir	 büyükelçi	 Şabat	 akşamı
yemeğe	 çağıramaz,	 gelmez	 çünkü.	Dünya	 adamlığı	 onun	 için	 ne	 olursa	 olsun,
kendi	 referansını	 korur,	 abartarak	 ortaya	 da	 çıkmaz	 kuşkusuz...	 İki	 bin	 yıl
yabancı	 diyarlarda,	 yabancı	 dinlerin	 ortasında	 yaşayan	 yabancı	 kültürleri	 alan,
fakat	 bu	 arada	 kendi	 ecdadından	 tevarüs	 ettiği	 kültürel	 referansları	 muhafaza
eden	 bir	 Yahudi	 tipi	 teşekkül	 etmiştir.	 Doğu-Batı	 geriliminin,	 Batı’ya	 duyulan
öfkenin	 arttığı	 bu	 devirde	 de	 böyle	 bir	Müslüman	 tipi	 teşekkül	 ediyor.	 Bu	 tip
teşekkül	 ederse	bir	medeniyetten	 söz	 edilir.	Meselâ	12.	yüzyılın	 İslâm	dünyası
böyleydi;	 yani	 o	 dünyada	 belli	 bir	 siyasî	 analiz	 vardı,	 belirli	 bir	 dünya	 görüşü
vardı,	 belirli	 bir	 referanslar	 toplamı	 vardı.	Müslüman	 dediğin	 zaman,	 herkesin
namaz	 kılıp	 oruç	 tuttuğu	 bir	 dünya	 kastedilmiyor	 sadece...	 Dinsizliğe,	 dinî
kaidelerden	 kaçışa	 ve	 hatta	 ateizme	 meyilli	 olan	 gruplar	 dahi	 bir	 üniversal
nitelikli	 İslâm	medeniyetine	dahil	olabilir.	 İslâm	bu	anlamda	sosyal	ve	kültürel
bir	kimliktir.	 İslâm	bir	bakış,	bir	yöntem	olacak	ve	bir	 referans	noktası	olacak.
Bir	kimlik	 teşekkül	edecek	ve	o	kimliğin	etrafında	40	çeşit	 fikir	de	olabilir,	40
çeşit	 dayanışma	 da	 olur.	 İslâm	 medeniyeti	 planlama	 ile	 değil,	 tarih	 ve	 kültür
şuuru	 ile	olur.	Bir	medeniyetten,	bir	camiadan	bahsettiğiniz	zaman	sadece	sofu
alayından	 bahsedemezsiniz.	 Nitekim,	 Hıristiyan	 medeniyeti	 ve	 Hıristiyan
dünyası	dediğimiz	zaman	sadece	papazlardan,	kiliseye	gidip	papazın	elini	öpen
sofulardan	bahsetmiyoruz.	Hıristiyan	medeniyeti	bir	bütündür;	onun	içinde	kilise
de	 vardır,	 engizisyon	 da	 vardır,	 ama	 onun	 içinde	 üniversite	 de	 vardır.	 O
dünyadan	 kaynaklanan	 devlet	 teorisi	 de	 vardır,	 hukuk	 nizamı	 da	 vardır.	 Yani
kiliseden	 kopuklukla	 veya	 onunla	 birlikte,	 bazen	 ona	 zıtlaşarak	 gelişmiş	 bir
referanslar	sistemi	vardır.	Bu	Yahudilik	 için	böyledir,	Müslümanlık	bütünü	için



de	böyle	olması	gerekir	ki,	bir	Müslüman	medeniyetinden	söz	edebilelim.
Bu	referans	sistemi,	yukarda	verdiğim	örnekte	olduğu	gibi	bir	dünyaya	bakış

biçimi	ve	o	demin	yaptığımız	tarife	uygun	olmasa	dahi,	o	dinin	kültürüne	uygun
medeniyet	tipi	ortaçağda	vardı.	Orada	Müslüman	dini	çevresinde	oluşan	dünyayı
zamanda	 ve	 mekânda	 yeniden	 özümleyen,	 yani	 tarihi	 ve	 coğrafyayı	 yeniden
özümleyen	ve	yorumlayan	bir	insan	tipi	ortadadır.	Ortadan	kalktığı	ölçüde	bugün
için	 artık	 böyle	 bir	 Müslüman	 tipinden	 söz	 edemiyorsunuz.	 Yani	 bugünün
Müslüman	 tipi,	 Müslüman	 aydın	 tipi	 dediğimiz	 kişilikte	 hakikaten	 bir	 kimlik
bunalımı	 vardır.	 Dolayısıyla	 Avrupa	 karşısında	 bugünkü	 Türkiye’de	 de	 bunlar
söz	 konusu	 olacaktır;	 üzerinde	 duracağımız	 noktalar	 bunlardır.	 Bu	 zayıflık
kısmen	kendimizden;	kısmen	de	 intibak	etmek	zorunda	olduğumuz	dünyayı	 iyi
tanımamaktan	ileri	gelmektedir.
Belirli	zamanda	herkese	zayıflık	ârız	olabilir.	Hiç	şüphe	yok	ki	2005	Fransası

1898	 Fransası	 değildir.	 1898	 Fransası	 bu	 dünyanın	 vazgeçilmez	 bir	 önderi	 ve
referans	 noktasıdır.	 Bir	 kültürel	 kaynaktır.	 Edebiyatıyla,	 ilmiyle,	 politikasıyla,
düşüncesiyle	1898	Fransası	kendini	üreten	bir	referans	noktasıdır.	2005	Fransası
artık	 kendini	 yeniden	üretememektedir.	Demek	ki	 bu	 tip	medeniyetlerde	 böyle
bir	 sallantı	 ve	 böyle	 bir	 aşınma	 söz	 konusu	 olmaktadır.	 İşte	 İslâm	 dünyası	 da,
13.,	14.	asırlardan	itibaren	aynı	aşınmaya	uğruyor.	Kuşkusuz	bu	olay	her	yerde
paralel	gitmemiştir.	Meselâ,	Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 ilim	ve	düşünce	hiçbir
zaman	eski	İslâm	dünyasındaki	gibi	değildir.	Ama	buna	karşılık	devlet	teşkilâtı
ve	 askerî	 teknoloji	 bakımından	 kuşkusuz	 klasik	 dünyanın	 ilerisindedir	 ve	 o
yüzden	de	Osmanlı	İmparatorluğu	yeni	çağlarda	bir	Roma	İmparatorluğu	olarak
yaşayabilmiş,	 gelişebilmiş,	 hatta	 Batı	 dünyasıyla	 bir	 mübareze	 ve	mücadeleye
girişerek	muvaffak	 olmuştur,	 yani	 gerileyen	 İslâm	 siyasî	 coğrafyasını	 yeniden
genişletmiştir.	 İslâmiyetin	 9.	 asırda	 girip	 10.	 asırda	 çekildiği	 noktaları	 bile	 ele
geçirmiştir.	 Hatta	 yeni	 yayılmalar	 göstermiştir.	 Fakat	 meselâ	 artık	 bilimde,
teknolojinin	bazı	yönlerinde,	felsefede	bir	gerileme	başlamaktadır	ve	bu	anlamda
demin	 tarif	 ettiğim	 tipte	 Müslüman	 tipi	 de	 kaybolmaktadır.	 Sosyal	 bilimde
mühim	olan	idâme-i	hayatı,	yani	değişen	koşullar	karşısında	insanların	ve	insan
toplumunun	nasıl	 devam	ettiğini,	 nasıl	 hayatta	 kalabildiğini	 araştırmaktır,	 tarih
de	aslında	budur.	Bu	unsurların	renkli	ve	farklı	yorumlarıdır.	Yoksa	bir	progress
(ilerleme)	 fikriyle	 tarihe	 bakılamaz.	 Niçin	 20.	 yüzyılın	 insanları,	 M.Ö.	 iki
bindekinden	daha	mükemmel	olsun?	Niçin	bugünün	Almanı,	firavunlar	dönemi
Mısırlısından	 daha	 iyi	 ve	 mütekâmil	 bir	 insan	 tipini	 oluştursun?	 Binaenaleyh
Avrupa’nın	progress	fikri,	 teknik	 ilerleme	ve	 üretimin	 ötesinde,	 insan	 cinsinde
gözlenen	 ilerlemeyi	 Avrupa’nın	 temsil	 ettiği	 yönündedir.	 Bu	 cemiyette	 insan



hakları	çok	sorulur.	Acaba	filanca	asrın	köleleri	mi,	yoksa	bugünün	Afrikalıları
mı	 daha	 iyi	 durumda?	 Sokaklarında	 hâlâ	 çocuk	 sürülerinin	 gezdiği,	 keyif	 için
avlandığı	 bir	 dünyada	 yaşıyoruz.	 O	 zaman	 gladyatörlerin	 Roma’sının	 nesini
bugün	 küçük	 göreceksiniz?	 Bunlar	 hepsi	 sorudur.	 Bu	 bakımdan,	 böyle	 bir
ilerleme	fikrine	saplanmak	pek	doğru	değildir.	Fakat	çağdaş	Avrupa	felsefesi	ve
tarihi	ilerlemeci	fikre	dayanır	(Voltaire’in	tarih	felsefesini	hatırlayalım:	İnsanlar
Yunan,	 Roma,	 Rönesans	 safhalarından	 geçmiştir.	 En	 mütekâmili	 XIV.	 Louis
asrıdır,	 bundan	 sonra	 insanlığa	XIV.	Louis	Fransası	 ışık	 tutacaktır).	 Fransa’nın
17.	 asırdaki	 metinlerini	 biz	 bugün	 rahat	 rahat	 okuyoruz,	 Voltaire	 o	 günkü
Fransa’ya	bakarak	böyle	bir	tarih	felsefesi	yapıyor,	el’an	geçerli	mi,	hayır	değil...
Bir	 asır	 sonra	Hegel,	 Prusya	 için	 aynı	 safhaları	 koyuyor	 (tinin	Geist	 harekâtı),
yani	 beşeriyetin	 gelişmesinin	 tinin	 gelişmesi	 ile	 mümkün	 olacağını	 belirtiyor.
İlerleme	Batı’ya	has	bir	üstünlük	duygusuydu.	Bu	duygu	bugün	aynı	yoğunlukta
değil;	 çünkü	 Avrupa’da	 Amerikanizm	 hâkim	 ve	 cemiyetin	 kültürü	 kendisini
yeniden	üretme	gücünü	kaybediyor.	Referans	sistemleri	devamlı	olarak	tespit	ve
tayin	 edilip,	 kimlik	 tespit	 edilip,	 geliştirilip,	 bir	 sonraki	 nesle	 devredilemediği
takdirde;	kültür	mirası	bırakılamamış	demektir.	Aşınma	başlamıştır.	Bu	aşınma,
bugün	 Batı’da	 açık	 olarak	 görülüyor.	 Bir	 veya	 iki	 asır	 evveli	 ile	 mukayese
ettiğimizde	 daha	 iyi	 görülüyor.	 Avrupa	 artık	 dünyada	 aynı	 role	 sahip	 değil.
Bununla	 birlikte	 Avrupa’nın	 “ex	 cathedra”	 hocalık	 etmek	 ve	 siyasî	 nüfuz
sağlamak	 eğilimi	 devam	 ediyor.	 Azınlık	 hakları	 konusunda	 ex	 cathedra	 ders
verirken	 siz	 azınlıklarınıza	 muamele	 etmesini	 bilmiyorsunuz	 derken,	 hele	 o
İskandinavyalılar,	 Danimarkalılar,	 bünyelerindeki	 Doğu	 Frizyalılara	 hiç	 iyi
muamele	 etmiyorlar	 ve	 bundan	 dolayı	 problem	 var;	 hele	 hele	 o	 kürsüde
Avrupalıların	yanında	yer	almış	Yunanistan,	azınlıklara	yaptığı	kötü	muamele	ve
haksız	 idare	 ile	 meşhurken;	 bu	 ders	 verme	 bir	 zaaf	 ve	 mudhike	 (gülünçlük)
haline	 dönüşüyor.	 Tabii,	 bunları	 dinlemeyelim,	 bildiğimiz	 gibi	 gidelim
demiyoruz,	ama	bellidir	ki	bu	dünyada	bazı	konular	yeni	siyasî	nüfuz	politikaları
olarak	geliştiriliyor.	Bütün	bunların	yanında,	Avrupa	toplumu	artık	yeni	nesilleri
nasıl	eğiteceğini	ve	eski	satvetini	nasıl	sürdüreceğini	bilemiyor.
Uygarlıkta	 bir	 alışveriş	 söz	 konusudur.	 Alışverişte	 Batı	 Avrupa’nın	 bir	 zaafı

vardır.	Haçlı	seferleri	olmuştur.	Doğu’ya	gelip	yerleşmişler,	Kudüs’ü	almışlardır.
Antakya	 Prensliği’ni,	 Urfa	 Kontluğu’nu	 kurmuşlardır.	 Akka’da	 yaşamışlardır,
ama	150	sene	boyunca	kıyafetlerini	bile	değiştirmemişler,	gelenler	doğru	dürüst
çocuklarını	 okuturlarsa	 gene	 Avrupa’ya	 yollamışlar	 (Bunlar	 yeni	 araştırmayla
ortaya	 çıkıyor.	 Herkes	 diyor	 ki,	 “Haçlılar	 geldi	 burada	 medeniyet	 öğrendi”;
hayır,	 çok	 az	 öğrenmişler,	 yani	 Batı’ya,	 Doğu	 medeniyetini	 aktaranlar	 gelip



buraya	yerleşip,	işgal	edip,	oturup	sonra	dönen	Haçlılar	değildir;	İtalya,	Sicilya
ve	 Katalunya	 gibi	 tüccar,	 diplomat	 ve	 tetkikçi	 gezgin	 milletler	 Batı-Doğu
alışverişi	yapıyordu).
Batı,	 Doğu’dan	 bugün	 de	 çok	 şey	 alamaz,	 hatta	 Avrupa,	 Amerikanizmi	 bile

yüzeyden	alıyor,	temel	unsurlarıyla	benimseyemiyor;	bu	Avrupa’nın	bir	zaafıdır.
58	Babinger,	Mehmed	der	Eroberer	und	seine	zeit,	Münih,	1964,	s.	212-213.

59	Bugün	Floransa’ya	gittiğiniz	zaman	büyük	Floransalıların	gömüldüğü	bir	kilise	vardır:	Santa	Croce.
Machiavelli	 orada	 gömülüdür.	 Leonardo	 da	 Vinci	 orada	 gömülüdür.	 Yani	 büyük	 Floransalıların	 hepsi	 o
kilisede	gömülüdür.

60	Anna	Comnena,	Alexiade,	İngilizceye	çeviren	E.	A.	Dawes,	Londra,	1928.



Sonuç

Batı	Avrupa-İslâm	ve	Demokrasi	Sorunu

İslâm	 dünyasında	 demokrasi	 yaygın	 mı?	 Genelde	 değil.	 Ama	 bu	 demek
değildir	ki	demokrasi	gelişemeyecek	ve	meşveret	yerleşemeyecek.	İslâm’da	olan
ictihad	 sistemi,	meşveret	 sistemi	 ile	 pekâlâ	 bu	 toplumlarda	 demokrasiye	 geçiş
gerçekleşebilir.	 Örnekleri	 de	 vardır,	 yavaş	 yavaş	 bu	 gelişmektedir.	 Yakın
zamanda	bunu	göreceksiniz.	Bilhassa	Bosna,	Arnavutluk	gibi	Türkiye	ile	birlikte
eski	 Osmanlı	 topraklarını	 teşkil	 edenlerde	 bu	 örnekleri	 görmek	 mümkün
olacaktır.	 Yavaş	 yavaş	 rüşeym	 halinde	 gelişecektir.	 Ama	 bugünkü	 Afrika	 ve
Ortadoğu’nun	 İslâm	 ülkelerinde	 henüz	 kanunî	 bir	 idare	 ve	 kanun	 hâkimiyeti
yerleşemedi.	 Demek	 ki	 İslâm’da	 demokrasi	 olur	 mu	 kavgasını	 yapmanın	 pek
fazla	 bir	 gereği	 yoktur.	 Esasına	 bakacak	 olursanız,	 çağdaş	 demokrasi	 İngilizce
konuşan	 milletlerin	 müessesesidir.	 Yani	 bizim	 bildiğimiz	 parlamentarizm,
çoğulcu	 toplum,	 demokrasi	 Batı’da	 da	 İngilizce	 konuşan	 toplumlara	 has	 bir
şeydir.	Fransızlar	ve	Almanlar	onu	el’an	Anglosaksonlar	gibi	kavramamış	ve	çok
geç	 öğrenmişlerdir.	 İhtilâlle	 demokrasi	 öğrenmek	 marifet	 değildir.	 Fransa	 çok
kanlı	 bir	 bedel	 ödemiştir	 ve	 daima	 aksamaları	 olmuştur.	 Almanca	 konuşan
milletlerin	demokrasi	geleneğine	ise	hiçbir	şekilde	saygı	duymak	mümkün	değil.
Hiçbir	aklı	başında	tarihçi	ve	sosyolog	bu	ülkeleri	demokratik	ananeli	toplumlar
olarak	 gösteremez.	 Demokrasi	 demek	 anayasal	 nizamla	 birtakım	 partilerin
olması,	 birtakım	 kuralların	 cemiyete	 tatbik	 edilmesi	 değildir.	 Demokrasi	 her



şeyden	 evvel	 toplumda	 küçük	 mahalle	 düzeyine,	 küçük	 gruplara	 indiğimiz
zaman	 işlemesi	 gereken	 bir	 kurumdur.	 Anglosaksonları	 yakından	 tanıyanlar
bunu	 bilir;	 İngiltere’de	 en	 küçük	 köy	 toplumunda	 birisi	 bir	 fikir	 ve	 fiili
bastırmaya	 veya	 kabul	 ettirmeye	 kalktığı	 zaman,	 karşısına	 insanlar	 dikilir.
“Niçin?”	 sorusu	 sorulur,	 bu	 çok	 önemli	 bir	 şeydir;	 yani	 küçük	 menfaatlerin
bireysel	menfaatlerin	en	küçük	gruplarda	bile	savunulması,	vaziyet	alınması	ve
bu	tip	itirazlara	da	anında	saygı	gösterilmesi	çok	önemlidir.	Demokrasi,	Batı	ile
Doğu	 arasında	 bir	 ayrımın	 göstergesi	 değildir.	 Bu	 anlamda	 bugün	 demokrasi
üreten	milletlerin	çoğu	onu	çok	geç	devirde	öğrenmişlerdir	ve	hatta	halen	de	tam
öğrenememişlerdir.	Buna	rağmen	bu	üniversal	rejimin	her	zaman,	her	yerde	çok
üniversal	 olacağını	 iddia	 edenlerden	 de	 değilim.	 Söylediğim	 gibi	 en	 hafif	 bir
enflasyon	 fırlaması,	 işsizlik	 büyümesi,	 demokrasiyi	 Batı’da	 da	 öyle	 çok
vazgeçilmez	 rejim	 olmaktan	 çıkarabilir,	 örnekleri	 de	 vardır;	 son	 araştırmalar
gösteriyor	 ki	 Weimar	 Almanyası’nda	 Nazizm’e	 kapılanlar	 işsizler	 değil,	 daha
çok	 işini	 kaybetmekten	 korkanlardır.	 İnsanlar	 işsizdir,	 diktatoryanın	 peşinden
yürümüşlerdir	dersiniz	ama;	onlar	değil,	“işimi	kaybederim”	korkusunun	hâkim
olduğu	 alt	 orta	 sınıfların	 ve	 işçilerin	 önemli	 bir	 kesimi	 bu	 rejimi	 seçimle	 iş
başına	 getirmiştir.	 Bu	parochial	mind,	yani	 kapalı	 kasaba	 zihniyetinin	 olduğu
yerde	 evrenselci	 bir	 tutum	 mevcut	 olamaz.	 Bunun	 şu	 örnekleri	 var:	 15.,	 16.
asırda,	 V.	 Karl	 (Şarlken)	 devrinde	 Kurtuba’daki	 büyük	 camiin	 sütunlar
ormanından	 oluşan	 şahane	 görünümü	 ve	 simetrisi,	 orta	 yere	 inşa	 edilen	 bir
İspanyol	 basilika	 altarı	 ve	 şapeli	 ve	 sağa	 sola	 monte	 edilen	 ikonlar	 ve	 aziz
heykelleriyle	 mahvedilmiştir.	 Bu	 sanatta	 bir	 dar	 kafalılık,	 yerel	 görgüsüzlük
örneğidir.	Bu	sadece	vandalizmin	değil,	dünyaya	kapalılık	ve	yerel	bağnazlığın
küstahça	 ifadesidir.	Maalesef	 bütün	 asırlarda,	 her	 yerde	 tezahür	 edebilecek	 bir
tutumdur.	 Bugünkü	 Batı	 Avrupa’nın	 temelinde	 bu	 tutumun	 da	 olduğunu
unutmayalım.	 Üniversalizm	 hepinizin	 bildiği	 gibi	 lâfla	 olacak,	 üç	 beş	 kişinin
benimsemesi	 ile	 oluşacak	 bir	 tutum	 ve	 yaşam	 biçimi	 değildir.	 Toplumların
kendilerinin	açık	olması;	onu	yapmaya	ve	yaşamaya	açık	olması	lâzımdır.	Bu	da
mektepte	 öğretilemez,	 bunun	mektebi	 tarihtir,	 beş	 bin	 senelik	 tarihî	 tecrübedir.
Doğu	 insanı,	 Ortadoğu	 ve	 Akdeniz	 insanı	 beş	 bin	 senedir	 bu	 süreci	 yaşıyor,
birbirini	görerek	yaşıyor,	birbirini	taklit	ederek	yaşıyor,	birbirini	severek	yaşıyor.
Nefret	 ederek	 veya	muhabbet	 duyarak	 yaşıyor	 ama	 birlikte	 yaşıyor.	 Endülüslü
Kadı	 Ahmed’in	 tespitinde	 olduğu	 gibi;	 “Ümran	 nedir?”	 diye	 sorulduğunda,
Akdeniz	 kavimlerinin	 hepsini	 sayıyor.	 Bu	 geniş	 tutum,	 sözde	 öğrenilmiş	 bir
toleransın	 veya	 öğrenilmiş	 bir	 üniversalizmin	 değil	 ama,	 yaşanmış	 ve
özümsenmiş	 bir	 Akdeniz	 üniversalizminin	 ifadesidir.	 Bugün	 bu	 üniversalizm



için	 mevcut	 okul	 eğitimi	 yetersiz.	 Bir	 education	 (irfan)	 faaliyeti	 gereklidir	 ki
insanlarımız	dünyayı	tanısın.
Yeni	insanımızı	yetiştirirken	dikkate	alacağımız	bir	nokta	var;	Türkiye’nin	en

zayıf	 taraflarından	 biri	 bilinçlice	 yapılması	 gereken	 dış	 turizmdir.	 Herkes	 her
yere	 gidiyor	 ama,	 siz	 hiçbir	 Macaristan	 rehber	 kitabı,	 bir	 Fransa	 rehberi,	 bir
İspanya	 rehberi	 görüyor	musunuz?	 İnsanlarımız	 okumadan	 bavul	 gibi	 gidiyor,
geziyor.	Halbuki	Ruslar	yeni	açıldılar	dünyaya;	bavul	ticaretiyle	geçinenleri	dahi
ellerinde	 yabancı	 ülkeler	 için	 basılmış	 rehber	 kitaplarıyla	 (Rusça	 poliglot)
geziyor.	 Gittiği	 yerin	 tarihini,	 coğrafyasını,	 sanatını	 okumadan	 gezmiyor.
Bundan	 başka	 Türkiye’deki	 aydın	 sınıfın	 dünyaya	 açılması	 tek	 kanaldan
olmuştur.	 19.	 yüzyılda	 bu	 Fransızca	 idi.	 Fransızcanın	 yanına	 İngilizce	 dahi
gelmemiştir,	hatta	o	dönemde	aydınlar	arasında	 tasnifler	vardır;	o	Fransızcı,	bu
Almancıdır	 gibi...	 Çünkü	 belli	 ki	 o	 sadece	 Almanca	 biliyor;	 Enver	 Paşa	 için
Almancıdır,	 başka	 bir	 şey	 bilmez,	 denir.	 Bu	 maalesef	 sömürgelerde	 görülen
yabancı	 dil	 bilgisi	 tipidir,	 Fransız	 sömürgelerinin	 okumuşları	 daha	 yakın
zamanlara	kadar	sadece	o	dili	bilirdi.	Doğru	dürüst	İngilizce	bilen	bir	Cezayirli
göremezdiniz.	Türkiye’de	de	böyle	garip	bir	benzerlik	vardır:
Dün	Frankofonduk,	bugün	Amerikanofonuz,	bütün	 referans	 sistemlerimiz	dış

dünyayı	 tanıma	bu	yolla	oluyor	ve	seçkin	gruplarımız	böyledir.	Bu	yapı	henüz
değişmeye	 başlıyor.	 Sonra	 seçkin	 insan	 yetiştirmek	 için	 eğitimi	 planlamak
mevcut	 değil:	 Meselâ,	 kadınımızı	 hayatın	 içine	 çekiyoruz,	 okula	 gidiyorlar,
okutuyoruz;	buna	 taraftar	olup	olmamak	boştur,	bu	kaçınılmaz,	ama	seçkin	kız
mektebi	 yok.	 Bu	 düşünülmemiş;	 ve	 bu	 işleri	 yerine	 getiren	 Arnavutköy
Amerikan	Koleji,	Fransız	Notre	Dame	de	Sion	Lisesi	vs...	yabancı	okullardı.	Biz
seçkin	kız	okullarını	çok	geç	kurduk.	Tek	istisna,	Tanzimat’ın	“Darülmuallimat”
kız	 öğretmen	 okuludur.	 Bu	 tarihî	 bir	 nakîse,	 bir	 ulus	 seçkin	 erkek	 ve	 kız
çocuklarını	 kendi	 okullarında	 eğitmelidir.	 Bundan	 başka	 Batı	 eğitimini	 ve
dillerini	yüzeyden	alıyoruz.	Yani	Fransızca	öğreniyor,	İngilizce	öğreniyor,	hatta
Fransızcayı	 çok	 iyi	 bildiğini	 iddia	 ediyor	 ama,	 Latince	 ve	 Yunanca	 bilmiyor;
Fransız	 diline	 ve	 Fransız	 kültürüne	 sahip	 bir	 insan,	 Latince	 ve	 Yunanca
bilmiyorsa	 o	 kültürü	 bilmiyor	 demektir.	 Bu	 çok	 açık	 bir	 şeydir.	 Dikkat	 edin,
Arapça,	Farsça	öğrenmeyen	yabancı	bir	Türkolog	gördünüz	mü?	Çünkü	bu	dilin
%40’ı	Arabî	ve	Farsî	kelimelerden,	deyimlerden	oluşur,	ister	istemez	bu	kültürü
anlamak	 için	 bu	 iki	 dili	 de	 bilmek	 zorunludur.	 Ecnebî	 Türkolojiyi	 öyle	 yapar.
Vakıa	hoş	şimdi	Garb’da	da	bu	dediğimiz	klasik	çizgileri	terk	eden	Amerikanize
insan	tipi	ortaya	çıktı;	son	derece	mahzurludur	ve	bunu	geç	de	olsa	anlamışlardır.
İşte	 Türkiye’de	 de	 böyledir,	 bir	 Fransızca	 uzmanı	 bilmiyorum	 ki	 kök	 dilleri



bilsin,	 varsa	 da	 sayıları	 çok	 azdı	 ve	 tükendiler.	Kısacası	Batılılar	 oryantalistik,
yani	 şarkiyatçılık	 yapmaktadırlar.	 Oysa	 biz	 oksidentalistik,	 yani	 garbiyatçılık
yapamamaktayız	 ve	 bilim	 yapamadığımız	 ölçüde	 de	 bu	 dünyayı	 tanıyamayız.
Batı’yı	 tanımak	 için	 oksidantalist	 olmamız	 gerekir.	 Oksidantalistler
yetiştiremiyoruz.	 Biz	 sadece	 tercüman	 yetiştiriyoruz	 ve	 bu	 şartlarda	 o
tercümanların	 da	 çok	 iyi	 olması	mümkün	 değildir.	 Zaten	 dünyadaki	 en	 berbat
tercüme	 edebiyatı	 da	 Türkiye’dedir;	 bu	 şekilde	 dünyaya	 açılamayız.	 Dünyaya
açık	 bir	 eğitim	 numunesi	 Türkiye	 tarihinde	 bir	 kere	 olmuştur.	 1930’lardaki
üniversite	 reformunda;	 kısmen	 reformu	 yapanların	 niyeti	 ile	 fakat	 kısmen
tesadüf	ile	buraya	birtakım	seçkin	Alman	bilginleri	geldi.	Bu	bizim	gayretimizle
onları	 celbetmemizden	 çok,	 biraz	 da	Hitler’in	 iktidara	 gelmesiyle	 başlayan	 bir
olaydır,	İstanbul	Edebiyat	Fakültesi	ıslah	ediliyordu.
Ankara’da	Dil	ve	Tarih-Coğrafya	Fakültesi	kurulmuştur.	O	zamanlar	dünyada

tanınan	muhteşem	bir	fakülteydi;	geniş	ve	tanınmış	bir	kütüphanesi	vardı.	Fakat
on	 beş	 sene	 içinde	 o	 adamları	 ve	 o	 kurumu	 erittik.	 Demek	 ki	 Türkiye	 dışa
açılmaya	hazır	ve	istekli	değildi.	Nitekim	Afrika	ülkelerinin	bir	kısmında	okuma
yazma	 seferberliği	 yapıyorlar,	 okuma	 yazma	 oranı	 birden	 bire	 %90’a	 çıkıyor,
fakat	10	yıl	sonra	%30’a	düşüyor.	Çünkü	onu	besleyecek	mekanizmalar	yok.	İşte
bizim	 Dil-Tarih	 ve	 Edebiyat	 fakülteleri	 maceramız	 da	 buna	 benzemiştir.	 Ama
artık	Türkiye	 değişiyor.	Bu	 arada	 eğitimi	 de	 değiştirmemiz	 lâzım	 ve	 üniversal
referanslara	 sahip	 olmamız	 gerekir.	 Türkiye	 o	 tarihte	 bunu	 anlamıştı
biliyorsunuz,	hatta	hümanist	gymnasium	benzeri	 lise	 kurdular.	Belirli	 liselerde,
Ankara’da	Kız	Lisesi	ve	bizim	Atatürk	Lisesi’nde	Latince	sınıfı	açtılar,	yani	fen-
edebiyat	 kolları	 gibi	 Latince	 sınıfı	 da	 açıldı.	 Buradan	 yetişen	 bazı	 isimleri
söyleyeyim	size:	Birisi	ünlü	cerrah	Gazi	Yaşargil.	Tabii	Gazi	Yaşargil	meşhur	bir
beyin	cerrahı,	bunların	ötesinde	meşhur	bir	 teknisyen	çünkü	o	her	gün	bir	 alet
buluyor	ameliyat	için.	Latinceden	mezun	olan	da	pekâlâ	her	şey	olabilir.	Bizim
Hukuk	 Fakültesi’nin	 ilginç	 kişiliklerinden	 birisi	 İlhan	 Akipek	 de	 çok	 lisanlar
bilen	ve	iyi	bilen	bir	hocadır,	bu	Latince	bölümünden	çıkmıştır.
Bir	 kere	 garbcıyız	 diyoruz,	 o	 kültürün	 esasını	 anlama	 isteğimiz	 yok;	 ikincisi

klasik	gymnasium’u	 yanlış	 anladık:	 Türkiye’de	 klasik	gymnasium’da	Yunanca,
Latince	 şarttır,	 ama	 onun	 yanında	 Arapça	 ve	 Farsça	 da	 olması	 lâzım;	 çünkü
bizim	 kültürel	 kökenlerimiz	 böyledir.	 Aslında	 bu	 memlekette	 imam-hatip
okullarının	 da	 böyle	 kurulması	 gerekirdi.	 Az	 sayıda	 ve	 kuvvetli	 eğitim	 veren
imam-hatip	 lisesi	 yerine,	 30	 yıl	 içinde	 400	 küsur	 okul	 açtılar.	 Şimdi	 de	 nasıl
kapayalım	 diye	 tartışıyorlar.	 Bir	 toplumun	 en	 kuvvetli	 unsuru	 olan,	 en	 gerekli
unsuru	 olan	 zekâ,	 eğitimle	 filizlenir	 ve	 ancak	 bu	 eğitimin	 sonucunda	 zekâ



dallanıp	 budaklanıp	meyva	 vermeye	 başlar.	Bunun	 örneklerini	 vermek	gerekir,
geçmiş	 asırda	Osmanlı	 İmparatorluğu	 devşirme	 sistemi	 ve	medrese	 hiyerarşisi
ile	bunu	sağlarken;	19.	yüzyılda	ıslahat	için	yatılı-laik	eğitimli	mekteplere	önem
vermiştir.	Medrese	ve	laik	eğitim	arasındaki	seçim	mekanizmasını	parasız	eğitim
lehine	devam	ettirmiştir.	Osmanlı	sisteminde	eğitim	parasızdır,	hatta	üstüne	para
verilir.	Talebeye	bir	üniforma	verilir,	cebine	harçlık	konur;	bir	tek	harç	yatırılan
okul	“Darülfünun-ı	Osmanî”,	yani	üniversitedir	(1900	yılında	kurulmuş).	Gülünç
miktarlarda	 harç	 verilirdi,	 ama	 verilirdi.	 (1950’lerde	 sömestr	 başına	 5	 TL
verilirdi.	Sonra	25	TL	oldu,	kıyamet	koptu).	Bu	tip	bir	elit	yetiştirme	sistemini,
devşirmenin	 bu	 modern	 tarzını	 maalesef	 devam	 ettirememekteyiz.	 Halbuki
devam	ettirmek	bir	yana,	genişletmemiz	gerekir.
Ürünlerin	 içinde	 bir	 toplumun	 planlı	 miktarda	 elde	 edemeyeceği	 şey,	 beyin

değil	 yetenektir.	 Ancak	 toplumlar	 rasyonel	 eğitimde	 bu	 değerin	 hakkını	 verir,
yahut	 veremez.	 Tarihî	 geleneğinize	 sadık	 kalınız	 yeter;	 bunu	 yapmadığınız
takdirde	ne	Batılı	olursunuz	ne	ortak	pazarlı	olursunuz,	ne	de	dünyalı	olursunuz.
Dünyadaki	 sıradan	 toplumlardan	 biri	 olarak	 kalırsınız.	 Toplumun	 geri	 kalmışı,
insanlarını	 yeteneğine	 göre	 değerlendiremeyen	 toplum	 demektir.	 Dünya
ülkelerinin	ekserisi	bu	kategoridedir.	Bir	toplumun	kendini	üretme	araçlarının	en
başında	 dil	 gelir	 ve	 dil,	 tarihle	 beraber	 düşünülür.	Dolayısıyla	Batılı	 toplumda
hukuk,	filoloji	ve	tarih	birbirinden	ayrılmaz	ve	vazgeçilmez	üç	bilim	dalıdır.	Bu
üç	 bilim	 dalı	 bir	 arada	 yürütülmediği	 takdirde,	 o	 toplumda	 sağlıklı	 bir	 felsefî
düşünce	 ve	 dünya	 görüşü	 gerçekleşemez	 ve	 gelecek	 nesillere	 aktaracağınız
kültür	kalıpları	teşekkül	edemez.
Bugünkü	 Avrupa’ya	 girmeye	 hazırlanan	 Türk	 toplumunda	 (vakıa	 Avrupa

üniversiteleri	de	çok	iyi	değildir	ama)	üniversite	anlayışının	sadece	mühendislik
ve	 bilgisayar	 gibi	 dallara	 odaklanması	 sakattır.	 Türkiye	 gayet	 kötü	 hukuk
eğitiminin	 verildiği	 bir	 memlekettir.	 Bunu	 açıkça	 söylüyorum.	 Burada	 İslâm
hukukuymuş,	 Batı	 hukukuymuş,	 yok	 şeriat	 geliyormuş	 gibi	 abes	 tartışma
yapmayalım.	Binlerce	çocuğun	doldurduğu	hukuk	fakülteleri	(iki	tanesi	yetmedi,
30	 kadar	 daha	 açtık	 her	 yerde)	mümkün	 değil	 bu	 az	 sayıda	 kadroyla	 ciddi	 bir
eğitim	veremez.	Hukuk	fakültesine	liseden	sonra	öğrenci	alınması	yanlıştır.	Yani
hukukçu	talebenin	diğer	dallarda	yetişmiş	olanlardan	imtihanla	alınması	gerekir.
Kuvvetli	hukuk	 tarihi,	melekesi	ve	bilgisi	edinmeye	hukukçuların,	 iyi	hukukçu
olması	mümkün	değildir.
Amerika	 toplumunun	 adalet	 düzeni	 hukukçuları	 sayesinde	 ayakta	 duruyor.

Çünkü	Amerika’da	hukuk	eğitimi	en	ciddi	ve	 seçkin	daldır.	Amerika’da	 tıp	ve
hukuk	 ikinci	 basamak	 tahsili	 derecesindedir,	 ciddidir.	 Özel	 imtihanlarla



üniversite	düzeyinden	öğrenci	seçer.	Bunun	temin	edilmediği	bir	memlekette	ne
idarenin	bilgili	olması,	ne	adaletin	tecelli	etmesi	beklenebilir;	ne	ciddi	bir	kanun
ve	 nizam	 fikri	 yerleşir	 ve	 yerleştirilebilir,	 ne	 de	 insanlarda	 sağlıklı	 bir	 sosyal
düşünce	 doğar	 ve	 dünya	 nizamı	 oluşur.	Hukuk	 çok	 önemli	 bir	müessesedir	 ve
çok	önemli	bir	bilgi	bütünüdür.	Hukuk	fakültesi	olmadan	ne	üniversite	olur,	ne
akademi	 olur;	 hukuksuz	 ne	 devlet	 olur,	 ne	 düzenli	 ve	 güvenlikli	 toplum	 olur.
Kuvvetli	 bir	 bürokrasinin	 yetişmesi	 buna	 bağlıdır.	 Bu	 yüzden	 Türkiye’nin
sorunlarını	 bir	 ölçüde	 kötü	 hukuk	 eğitimi	 oluşturur.	 Hukuk	 için	 tarih	 gerekir.
Oysa	Roma	hukuku	ve	hukuk	tarihi	gibi	filoloji	ve	tarih	bilgisi	gerektiren	dallar
bizde	gittikçe	geriliyor.
Türkiye	Müslümandır,	Semitik	dilleri	bilmez;	yani	İslâmiyetin	vahiy	dili	olan

Arapçayı	 ve	kökü	olan	Sami	dilleri	 de	bilmez.	Türk	Dili’nin	%30’u	Farsçadır,
ama	 Farsçamız	 ve	 Fars	 kültürümüz	 eskisinden	 de	 beter	 olmuştur,	 gerilemiş,
ölmüştür.	 İran	 denilen	 dünyadan	 haberimiz	 yoktur.	 Türkiye	 Bizans
İmparatorluğu’nun	vârisidir,	ama	Hellen	dili	öğretimi,	Hellen,	Bizans	 tetkikleri
yoktur,	filologyadan	haberdar	değiliz.	Tarihten	haberdar	değiliz.	Şüphesiz	ki	bu
zaaflarla	bizim	bir	 şey	yapabilmemiz,	ne	Avrupa’ya	ne	Asya’ya	 tam	anlamıyla
oturabilmemiz	 ve	 etrafımızdaki	 hasım	 dünya	 ortasında	 kendimizi	 müdafaa
edebilmemiz,	kendimizi	yeniden	üretebilmemiz,	gelecek	nesillere	sağlıklı	kültür
aktarabilmemiz	 mümkün	 değildir.	 Gençlerimiz	 zengin	 bir	 kültür	 mirası	 alıp,
bunun	bilincinde	olmadıkları	için	ön	planda	kimlik	bunalımından	dolayı	bundan
kaçmaktadırlar.	 Çünkü	 bariz	 vasıf	 budur;	 kimliğin	 oturmadığı,	 iyi	 tarif
edilmediği,	 benimsenmediği	 bir	 yerde;	 ulus	 ve	 vatan	 coğrafyası	 da
benimsenemez.	 Tarih	 benimsenemezse	 coğrafya	 benimsenmez,	 dolayısıyla
kimlik	eksik	teşekkül	eder	ve	ortada	karnını	doyurmaya	kalkan,	bunu	tekrarlayıp
duran	garip	bir	toplum	oluşur.
Bir	konuyu	ısrarla	belirtmek	isterim:	300	yıllık	Türkiye	modernleşme	tarihinde

bir	 tek	 Atatürk	 döneminde	 iyi	 niyet	 ve	 istekle	 Türk	 tarih	 ve	 toplumsal
düşüncesinin	 cihana	 açılmasına	 çalışılmıştır.	 Çünkü	 Atatürk,	 Türk	 tarihini	 bir
cihan	 tarihi	 olarak	 düşündüğü	 için	 cihan	 tarihinin	 bilinmesi	 gerektiğini
düşünüyordu.	Yani	Sinoloji,	İndoloji	bileceksiniz,	Persoloji,	eski	Farsça,	Hintçe,
Sanskrit	 ve	 Çince	 kaynakları	 okuyacaksınız	 ki	 Türklerin	 tarihini	 inşa
edeceksiniz...	 Hatta	 Sümerler	 Türk	 mü	 değil	 mi,	 onun	 için	 Asuroloji	 ve
Sümeroloji	bileceksiniz.	Tesadüfen	1933	Nazi	iktidarı	dolayısıyla	bunların	da	en
iyi	 adamları	 geldi	 buraya,	 bu	 dallar	 akademik	 olarak	 kuruldu;	 fakat	 devam
ettiremedik.	Bu	ananeyi	tekrar	canlandırmamız,	Rönesans	yapmamız	gerekiyor.
Batı-Doğu	 ayırımı	 bir	 yakıştırmadır.	 Tarihî	 gerçeğe	 oturmaz.	Ama	 ulus	 olarak



içe	 kapalı	 olduğumuz;	 derinliksiz	 bir	 pragmatizme	 saplandığımız	 bir	 gerçektir.
Dünyaya	 açılmak	 için	 ticarî	 faaliyet	 yetmez,	 dünyayı	 koruyup	 sevecek	 bir
kültürel	açılım	gereklidir.



Bibliyografya

Arşiv	Kaynakları
Başbakanlık	 Osmanlı	 Arşivi,	 I-MV,	 Nr:	 16519,	 Meclis-i	 Vala	 Mazbatası,	 12
Ramazan	1273	(6	Mayıs	1857).

Başbakanlık	 Osmanlı	 Arşivi,	 İrade	 Meclis-i	 Vala,	 no:	 83,	 25	 Safer	 1273	 (25
Ekim	1856).

Başbakanlık	Osmanlı	Arşivi,	 İrade-i	Dahiliye,	No:	 14404,	 21	Şevval	 1267	 (19
Ağustos	1851).

Diğer	Kaynaklar
Ahmed	Cevdet	Paşa.	Tarih-i	Cevdet,	12	Cilt,	tertib-i	cedid,	İstanbul,	1302/1885-
1309/1892.

------------	Tezakir	(yay.	C.	Baysun),	Ankara,	1967.
Ahmed	Midhat	Efendi.	Felatun	Bey	ile	Rakım	Efendi,	İstanbul,	1875.
Anna	Comnena.	Alexiad,	translated	in	English	by	E.A.	Dawes,	Londra,	1928.
Aşıkpaşazade	 Derviş	 Ahmed	 Aşıkî.	 Aşık	 Paşazade	 Tarihi,	 Ali	 Bey	 neşri,
İstanbul,	1332	(1916-17).

Ayalon,	Ami.	Language	and	Change	in	the	Arab	Middle	East,	Oxford,	1987.
Babinger,	Franz.	Fatih	Sultan	Mehmed	ve	Zamanı	(çev.	Dost	Körpe),	 İstanbul,
2003.

------------	Osmanlı	 Tarih	 Yazarları	 ve	 Eserleri	 (çev.	 Coşkun	 Üçok),	 Ankara,
1987.

Batbie,	Anselme.	Traité	 théorique	 et	 pratique	 de	Droit	 public	 et	 administratif,
Paris,	1885.

Blachère,	Régis.	Livre	des	catégories	des	nations,	Paris,	1935.
Bursalı	Tahir	Bey,	Osmanlı	Müellifleri,	3	c.,	İstanbul,	1339-1340	(1923-24).



Chardin,	 Jean.	 Voyages	 du	 Chevalier	 Chardin	 en	 Perse	 et	 autres	 lieux	 de
l’Orient,	c.	1-5,	yeni	baskı,	2001.

Devèze,	Michel.	l’Europe	et	le	monde	à	la	fin	du	XVIIIème	siècle,	Paris,	1970.
d’Ohhson,	 Ignatius	 Mouradgea.	 Tableau	 général	 de	 l’Empire	 Othoman,	 7c.,
Paris,	1788-1834.

Esenbel	 (Tözeren),	 Selçuk.	 “Japon	 ‘Eğitim	 Modeli’	 ve	 Doğu-Batı	 Sorunsalı”,
Toplum	ve	Bilim,	25/26,	1984.

Gibb,	E.	J.	Wilkinson.	A	History	of	Ottoman	Poetry,	c.	I-VI,	Londra,	1900-1909.
Hazai,	 György.	 Nagy-Harsabany	 “Das	 Osmanisch	 Turkische	 im	 XVn
Jahrhundert,”	Budapeşte,	1973.

İbni	 Haldun,	 Mukaddime,	 Türkçe	 trc.	 Şeyhülislam	 Pîrîzade	 Mehmed	 Sahib
Efendi,	İstanbul,	1275	(1859).

İz,	Mahir.	Yılların	İzi,	İstanbul,	1990.
Karslızade	Cemaleddin	Mehmed,	Âyine-i	Zürefâ,	İstanbul,	1314	(1898-99).
Köhbach,	Markus.	“Ein	diplomatischer	Rangstreit	in	İstanbul”,	Mitteilungen	des
Öst.	Staats	Archiv,	36/1983.

Kuran,	 Ercüment.	 “Osmanlı	 İmparatorluğu’nda	 İnsan	 Hakları	 ve	 Sadık	 Rifat
Paşa	(1807-1857)”,	VIII.	Türk	Tarih	Kongresi,	c.	2,	Ankara,	1983.

Kütükoğlu,	Mübahat.	 “Cevdet	 Paşa	 ve	Aile	 İçi	Münasebetleri”,	Ahmet	 Cevdet
Paşa	Semineri,	İ.Ü.E.F.,	İstanbul,	1986.

Lamartine,	Alphonse	de.	Le	Nouveau	voyage	en	Orient,	Paris,	1854.
Lewis,	Bernard.	“The	West	and	the	Middle	East”,	Foreign	Affairs,	76/1,	Ocak-
Şubat,	1997.

------------	Islam	and	the	West,	Oxford,	1993.
------------	“Other	People’s	History”,	American	Scholar,	c.	59/3,	1990.
------------	The	Political	Language	of	Islam,	Chicago-Londra,	1988.
------------	The	Muslim	Discovery	of	Europe,	New	York,	1982.
Mehmed	Neşrî,	Kitab-ı	 Cihan-nüma,	 Neşri	 Tarihi,	 I-II,	 yay.	 Faik	 Reşit	 Unat-
Mehmet	Altay	Köymen,	Ankara,	1949-1957.

Meray,	Seha.	Devletler	Hukukuna	Giriş,	c.	I,	Ankara,	1968.
Monelli,	Paolo.	Segreteria	Generale	dei	Fasci	All’Estro.	La	Tua	Patria,	Roma,
1929.

Mustafa	Sami	Efendi.	Avrupa	Risalesi,	İstanbul,	1256	(1840).
Mustafa	Selanikî,	Tarih-i	Selanikî,	İstanbul,	1281	(1864).
Olivier.	Olivier	 Seyahatnamesi.	 1790	 yıllarında	 Türkiye	 ve	 İstanbul	 (çev.	 O.
Gökmen),	Ankara,	1977.

Ortaylı,	 İlber.	 “19.	 yüzyıl	 Ankara’sına	 Demiryolunun	 Gelişi	 ve	 Bölgedeki



Üretim	Eylemlerinin	Değişimi,	Osmanlı	İmparatorluğu’nda	İktisadî	ve	Sosyal
Değişim”,	Makaleler-I,	Ankara,	2004.

------------	 “Le	 Panislamisme	 Ottoman	 et	 le	 Califat”,	 L’Autre	 Islam,	 No:	 2:,
INALCO,	Paris,	1994.

------------	“Mustafa	Kemal	Atatürk’ün	Bulgaristan’daki	Yılları”,	IX.	Türk	Tarih
Kongresi,	Ankara,	1989.

------------	 “Reforms	 of	 Petrine	 Russia	 and	 the	 Ottoman	 Mind”,	 Journal	 of
Turkish	Studies,	Harvard	University,	1987.

Özcan,	 Azmi.	 “Sultan	 II.	 Abdülhamid	 ve	Hindistan	Müslümanları”,	Sultan	 II.
Abdülhamid	ve	Devri	Semineri,	İÜEF,	İstanbul,	1994.

------------	Pan	İslamizm,	Osmanlı	Devleti,	Hindistan	Müslümanları	ve	İngiltere
(1877-1914),	İstanbul,	1992.

Pamukcuyan,	Kevork.	“Ohannes	Arşaruni”,	İstanbul	Ansiklopedisi,	c.	2.
Prawer,	Joshua.	The	Crusaders’	Kingdom-European	Colonialism	 in	 the	Middle
Ages,	Londra,	2001.

Reşidüddin.	Câmi’üt-Tevârih,	Histoire	Générale	du	Monde,	ed.	Quatremère,	c.	I,
Paris,	1836;	c.	II,	ed.	Blochet,	Paris,	1911.

Rogger,	Hans.	National	Consciousness	 in	Eighteenth	Century	Russia,	Harvard,
1960.

Said	Bin	Ahmed	el-Andulusi,	Kitabü’t-Tabakat	ve’l	Umem,	Kahire,	tarihsiz.
Sezgin,	 Fuad.	 (GAS)	Geschichte	 der	 Arabischen	 Schrifttmus,	 c.	 1-10,	 Leiden,
1967-2000.

Sykes,	(Sir)	Mark.	The	Caliphs’	Last	Heritage,	Londra,	1915.
Şemseddin	Sami,	Taaşşuk-ı	Talat	ve	Fıtnat,	İstanbul,	1289	(1872).
Tüccarzade	 İbrahim	 Hilmi,	 Avrupalılaşmak	 Felaketlerimizin	 Esbabı,	 İstanbul,
1332	(1916).

von	Hammer,	J.	F.	Geschichte	der	Osmanischen	Dichtkunts,	4	c.,	Peşte,	1826.



DİZİN

Abbé	de	Saint-Pierre	10
Abdullah	Cevdet	137
Abdülaziz	46
Abdülhamid	93,	127,	128,	132,	160,	173
Abdülmecid	46
Adenauer	116-118
Ahdamar	81
ahitname	35,	37,	38,	114,	130,	155,	189
Ahmed	III	31
Ahmed	Cevdet	Paşa	17,	29,	53,	54,	90,	91,	211
Ahmed	Lütfi	Efendi	26
Ahmed	Midhat	Efendi	33
Ahmed	Resmi	Efendi	21
Ahmed	Vefik	Paşa	20,	26,	52,	83,	94
Akdeniz	dünyası,	kültür	çevresi	4,	5,	170,	177,	183,	204,	214,	231
Akipek,	İlhan	233
Akka	228
Akkoyunlular	210
Aksakov	23,	24
Aksakov,	Konstantin	23,	24
Akseki	55
Alberoni	(Kardinal)	10,	133
Aleksandr	I	46
Alexiade	211
Ali	Kuşçu	55
Ali	Suavi	26
Alman	dostluğu	125,	126,	159,	191
Alman	Medenî	Kanunu	29,	171
Alman	Rönesansı	175
Alman	üniversiteleri	110,	175,	199
Almanya	29,	37,	38,	64,	77,	100,	106,	107,	109,	116-119,	121-123,	125-127,	130,	142,	143,	152,	153,	159,
173-175,	185,	188,	189,	191-198,	201,	202,	230



Amerika,	ABD	119,	134,	139,	142,	152,	164,	172-175,	198,	235
Amerikan	İç	Savaşı	127,	201
Amerikan	kültürü	152
Amerikan	misyonerleri	73,	75
Amerikan	üniversiteleri	109,	141,	162,	175
Amerikanizm	182,	227,	228,	232
Anadolu	Demiryolu	Şirketi	176
Anna	Karenina	96,	214
Anna	Komnena	211
Antakya	Prensliği	151,	185,	206,	228
Anti	Kalkedon	Kilise	75	ayr.	bkz.	Monofizit	Ermeniler,	Gregoryen	Ermeniler
antibiyotik	kullanımı	137,	163
antisemitizm	64,	206,	207,	214,	217
Aprilof	76-78
Argiropulo	82
Aristarhi	Bey	82
Arsal,	Sadri	Maksudi	93
Artin	Dadyan	Paşa	150
askerî	ıslahat	17,	99
askerî	sınıf	72,	166
askerî	teknoloji	18,	42,	43,	153
askerî	toplum	42
Atatürk	37,	48,	77,	126,	128,	235,	236
Atay,	Falih	Rıfkı	200
Atina	68
Augustinus	(Aziz)	223
Avrupa	Konserti	111,	133,	151,	160
Avrupa	Risalesi	25,	26,	131
Avusturya	11,	34,	37,	38,	40,	41,	79,	93,	106,	107,	109,	125,	126,	130,	134,	146,	147,	154,	157,	159-161,
172,	185,	190,	191-196

Avusturya-Macaristan	134,	159
Âyine-i	Zürefâ	99
Babinger,	Franz	99
Bakî	98
Balkan	imparatorluğu	olarak	Osmanlı	71-73,	153
Balkan	Savaşı	37,	48,	83,	128
Balkanlaştırma	111
Balzac	96
Barbarisches	Gemüth	185
Barton,	E.	17,	18
Bask	modeli	107,	135,	136,	188
Batı	Trakya	69,	80,	136
Baudelaire	98
Bayar,	Celal	47
Baytar	Mektebi	49,	56
Benediktenler	57
Benningsen,	Alexandre	20
Berlin	Kongresi	(1878)	159,	191



Besa	96,	97
Bessarion	210,	212
Bevvabzade	52
Binbir	Gece	Masalları	120
Birinci	Dünya	Savaşı	47,	126,	127,	131,	159,	173,	195,	201
Bizans	39,	63,	66-68,	70,	80,	154,	158,	186,	210,	213,	215,	235	ayr.	bkz.	Doğu	Roma
Boğdan	Hmelnitzkey	218
Bohemya	38,	116,	130,	193
Borcezski,	Konstantin	147	ayr.	bkz.	Mustafa	Celaleddin	Paşa
Borodin	10
Bourbonlar	10,	133
Britanya	106,	149,	199,	221	ayr.	bkz.	İngiltere
Britanya	anayasal	sistemi	91
Britanya	Meclisi	90
Britanya	üniversiteleri	109
Bulgar	Katolik	Kilisesi	78,	217
Bulgar	maarifi	76,	77
Bulgaristan	48,	50,	70,	71,	77,	80,	94,	106,	107,	121,	193
Bulgaristan	Türkleri	80,	121
Bulgarzade	Yahya	52,	83
Burgondiya	Düğünü	190
Bursalı	Mehmed	Tahir	Bey	99
Butrus	Gali	65
Bülow	192
Câmiü’t-Tevârih	5
Cava	92,	132,	150,	165
cehd	52,	99
Celalzade	Mustafa	168,	169
Celile	Hanım	148
Cemaleddin	Afgani	93
Cenevre	Cumhuriyeti	53
Cenova	155
Cesarini	(Kardinal)	211,	212
Cevat	Paşa	50
Ceza	Hukuku	29,	88,	95,	161
Chagall	10
challenge	52,	99
Chardin	9
Charlemagne	(Karl	I,	“Büyük”)	116,	117,	185,	186
civita	189
Cizvitler	57
coethnicité	63
Concert	Européen	160	ayr.	bkz.	Avrupa	Konserti
Condorcet	53
Consensus	populi	82
Consulato	del	Mare	154
Cruce,	Emeric	10,	133



cultura	189
Cumhuriyet	49,	50,	56,	74,	92,	94,	95,	137,	163,	167,	169,	170,	176,	221
Çakmak,	Fevzi	50
Çaldıran	Savaşı	71,	157
Çaykovski	(Albay)	147	bkz.	Sadık	Rıfat	Paşa
Çaykovski	10
Çek	Cumhuriyeti	106,	107,	192,	193
Çekoslovakya	64,	193,	195
Çığıraçan,	Tüccarzade	İbrahim	Hilmi	27
Çin	4,	9,	19,	69,	165,	174,	179,	213,	214
çorbacılar	72
d’Alambert	53
Danimarka	107,	115,	198,	228
Darülfünun	181,	234
dârü’l-harb	35
Darülmuallimat	232
De	Gaulle,	Charles	116-118
Dekabrist	46
Delors,	Jacques	123
demiryolu	168,	176
demokrasi	50,	91,	186,	193,	221,	222;	demokrasi	ve	İslâm	229-237
Deniz	Mühendishaneleri	43
Diderot	53,	54
Dil	ve	Tarih-Coğrafya	Fakültesi	233
din	savaşları	130,	189
diplomatik	ayrıcalık,	muafiyet	39,	157
diplomatik	temsil	39,	157
Doğu	Frizyalılar	115,	228
Doğu	Roma	İmparatorluğu	63,	199,	206,	210-213,	223	ayr.	bkz.	Bizans
Dostoyevski	10,	98
Duc	de	Sully	11,	197
düvel-i	muazzama	133,	134,	158
Ebu	Nuvas	218
Ebu’lhac,	Rıfat	199
Eçmiyazin	81,	217
Ege	adaları	69
El-İdrisî	55,	87
Elizabeth	I	17
Emine	Semiyye	54
Endonezya	35,	92,	149
Endülüs	4,	35,	116,	120,	187,	217
entegrasyon	104,	107,	110,	120,	121,	148,	152,	163,	177
Enver	Paşa	(Mustafa	Celaleddin’in	oğlu)	148
Enver	Paşa	195,	231
Erasmus	108,	205
Erasmus	Programı	118
Erdel	204
Ermeni	Mehitaristler	31
Ermeni	Patriki	58,	81



Ermeniler	26,	32,	39,	56-58,	73,	75,	81-83,	96,	143,	150,	162,	163,	199,	217
Esenbel,	Selçuk	28
Estonya	69,	70
Eşkenaz	218
ethnicité	62,	198
ethnocentrisme	8
Etnarh	81	ayr.	bkz.	milletbaşı
etnik	temizlik	66
Eurocentrique,	Eurocentrisme	5,	8,	202
Evliya	Çelebi	34
Farabî	42
Fatih	Sultan	Mehmed	8,	67,	81,	209,	210,	216,	217
Fatma	Aliye	54
Fazlurrahman	90
Fener	Patrikhanesi	67-70,	78,	135,	140
Fenerli	Beyler	79,	150
Ferrara	konsili	67,	210,	211
Fısıh	73
Filistin	71,	74,	78,	126,	199,	200,	207
Finlandiya	69,	70,	107
Firdevsî	98,	121
Flaubert,	Gustave	96
Flavius	Josephus	5
Floransa/Santa	Croce	konsili	67,	210,	211
Fondaco	dei	Turchi	156
Franco	(General)	127
Fransa	8,	10,	11,	27,	30,	38,	52,	54,	64,	77,	82,	92,	96,	100,	107,	115-118,	123,	126,	129,	134,	136,	141,
143,	147-149,	154,	159,	160,	162,	173,	174,	176,	185,	188,	190,	194,	197,	201,	204,	210,	226,	227,	229,
231

Fransız	Ceza	Kanunları	29,	88
Fransız	dostluğu	126,	191
Fransız	İhtilâli	53,	54,	64,	79,	90,	116,	125,	167,	211
Fransız	Medenî	Kanunu	29
Fuad	Paşa	33,	52,	53
Fuzulî	98
Galatasaray	49,	57,	58,	170	ayr.	bkz.	Mekteb-i	Sultanî
Galiçya	126,	188,	195,	196
Galya,	Galyalılar	36,	37,	185
Gazi	Osman	Paşa	127
Gellner,	Ernst	64
genç	nüfus	109,	119,	138,	161,	162,	198
Germanos	(Patrik)	68
Ghennadios	(Skholarios)	67,	210,	212,	216
Girit	69
Glinka	10
Glozunov	10
Gökalp,	Ziya	3,	49
Gözleve	149
Gregoryen	Ermeniler	73,	75,	82



Grigorios	(Patrik)	68
Grotius,	Hugo	38,	114,	155
Güllü	Agop	96,	97
Gündüz,	Asım	50
gymnasium	233
Habsburglar	133,	154,	176
Haçlı	Seferleri,	Haçlılar	4,	37,	151,	209,	212,	216,	228;	4.	Haçlı	Seferi	(1204)	67,	130,	212,	213
Hannover	hanedanı	92
Harsabany,	Jacob	Nagy	32
Hasienda	Antlaşması	190
Hegel	8,	185,	227
Hegelci	tarih	felsefesi	8
Hellen	66,	76,	78,	79,	150,	170,	204,	210,	211,	213,	215,	225;	Judeo-Hellenik	206,	207
Hellen-Hıristiyan	uygarlığı	204,	206,	224
Hellenistik	krallıklar	205
Hellenizasyon	206
Hellenizm	71,	78,	116,	205,	211,	212,	214,	217,	224;	Neo-Hellenizm	210
Henri	IV	11,	197
Hermann	[Arminius]	37
Heybeliada	Ruhban	Okulu	143,	144
Hıristiyan	Demokratlar	118
Hıristiyan	devletler	10,	38,	114,	149,	187,	189
Hıristiyanlığın	ruhu	25
Hıristiyanlık	ve	Batı	Medeniyeti	224-228;	Hıristiyanlık	ve	Avrupa	Birliği	1,	10
Hıristiyanlık,	Hıristiyanlar	5,	11,	23,	30,	56,	58,	64-66,	73,	80,	82,	87,	130,	133,	155,	162,	163,	166,	180,
185-187,	194,	197,	202,	203,	206,	207,	209,	213,	216-218,	220,	221;	Doğulu	Hıristiyanlar	31,	65,	151,
213,	216,	223

Hırvatistan	77,	154,	192
Hicaz	demiryolu	158
Hideki	Tojo	25
Hindistan	35,	65,	92,	149,	150,	173
Hitler	29,	107,	117,	127,	192,	193,	232
Hobsbawm,	Eric	64
Hollanda	18,	28,	93,	132,	141,	143,	149,	150,	154
Hollanda	bilimi	28,	29
Holocaust	187
Hovakim	(Metropolit)	81
Hulki	Bey	181
Hydra	adası	68,	79
Islahat	Fermanı	150,	176
İbni	Haldun	5,	55,	87
İbni	Sina	55
İbnürrüşd	55
İbradı	55
idâme-i	hayat	167,	227
İkinci	Dünya	Savaşı	25,	133,	152,	174,	194,	203
ilerleme	kavramı	9,	42,	85,	167,	168,	227ayr.	bkz.	progress
ilerlemeciler	9,	227
İngiltere	64,	74,	77,	91,	92,	101,	107,	116,	126,	129,	133,	134,	143,	147-149,	154,	159,	160,	172,	173,	176,



188,	190,	194,	197,	200,	221,	230
İnönü,	İsmet	50,	103
İon	adaları	79
İpsilanti	82
İran	9,	19,	25,	34-36,	59,	96,	98,	120,	121,	131,	143,	157,	220,	235
İrlanda	30,	98,	133
İsidor	212
İsis	kültü	184
İskandinav	üniversiteleri	110
İskandinavya,	İskandinav	ülkeleri	107,	115,	141,	175,	180,	197
İskender	(Büyük)	205
İskenderiye	169,	185,	205
İslâm	fıkhı	59,	60,	88,	91
İsmail	Kalesi	40
İspanya	10,	30,	66,	105-107,	115-117,	120,	127,	133-135,	141,	154,	159,	185,	187,	188,	190-192,	194,	198,
203,	218,	231

İsrail	73,	105,	106,	119,	141,	142,	151,	162,	174,	175,	208,	221,	222,	225
İsrail	üniversiteleri	109,	162
İstanbul	Edebiyat	Fakültesi	232,	233;	Antropoloji	bölümü	141
İstiklâl	Savaşı	37,	129
İsveç	38,	40,	107,	130,	135,	198
İsviçre	61,	70,	155
İsviçre	Medenî	Kanunu	29,	89,	171
İtalya	8,	30,	66,	76-79,	82,	115,	116,	118,	119,	127,	141,	149,	157,	159,	160,	183-185,	188,	189,	192,	198,
214,	216,	219,	228

İttihat	ve	Terakki;	İttihatçılar	26,	46,	47,	127,	128
Japon	üniversiteleri	109
Japonya	19,	25,	28,	29,	36,	101,	109,	134,	141,	159,	162,	170,	171,	172,	174,	175,	214
Joseph	II	159
Judeo-Christian	206
Julius	Caesar	37,	183,	184
Kâğıthane	45
Kâmil	(Mehmed)	Bey	33
Kâmil	Paşa	128
Kant	29,	171,	182
Kanun-ı	Esasî	2,	96
Kanun-ı	Medenî	89
Kara	Mühendishaneleri	43
Karl	I	bkz.	Charlemagne
Karl	V	bkz.	Şarlken
Karlofça/Karlovitz	Antlaşması	(1699)	37,	39,	86,	111,	114,	130,	132,	155,	189
Kastilya	Düğünü	190
Katalunya	188,	228
Katerina	21
Katogikosluk	81,	163,	217
Katolik	Arnavutlar	76
Katolik	Ermeniler	(Katolik	milleti)	75
Katoliklik,	Katolikler	30,	38,	65,	68,	78,	79,	82,	108,	116,	175,	187-190,	211,	213
Kazak	Hetmanı	218



Kıbrıs	Adası	70,	139
Kıbrıs	Kilisesi	70
Kırım	Hanlığı	40
Kırım	Savaşı	33,	46,	111,	112-113,	126,	149,	191
Kilise	Camii	67
Kitab-ı	Diyarbakiriyye	210
Kitâbü’l-milel	ve’n	nahal	5
Kitâbü’t-Tabakat	ve’l	Umem	4
Knez	Vorontzov	24
Kobtlar	(Kıptîler)	65
Koca	Nişancı	bkz.	Celalzade	Mustafa
Koine	205,	211
Kolciezski	(Albay)	147	bkz.	Sefer	Paşa
Komnenoslar	213
Konstantin	Porfirogenetos	216
Kozan	81,	163	ayr.	bkz.	Sis
Köprülü,	Fuat	59
Kudüs	82,	151,	185,	199,	200,	207,	213,	228
Kuleli	Vakası	46
Kuprin	32,	33
Kuran,	Ercüment	90
Küçük	Kaynarca	Antlaşması	(1774)	40,	86,	158
Kybele	kültü	184
Laisizm	222
Lamartine	52
Latinler	58,	116,	117,	183,	215
Latinlerin	kültürel	birleştiriciliği	116,	117
Lazaristler	57
Le	Dessein	de	Henri	IV	197
Le	Siècle	de	Louis	XIV	[XIV.	Louis	Asrı]	8,	117
Lebensraum	192
Leonardo	da	Vinci	42,	167,	210
Les	Turcs	anciens	et	modernes	148
Levant	Company	17,	18
Lewis,	Bernard	17,	18,	90
Loboçevski	10
Lorenz	eğrisi	138
Louis	XIV	8,	227
Luther	108,	207
Maastricht	Antlaşması	115,	116,	142
Macar	Düğünü	190
Macar	Süleyman	Paşa	148
Macaristan	30,	43,	77,	106,	107,	109,	115,	116,	146,	147,	189,	190,	192,	204,	231
Machiavelli	36,	37,	79,	210
Madame	Bovarie	96
Mahmud	II	45,	68,	100



Makedonya	50,	71,	78,	136
Maria	Theresa	159
Mavrokordato	82
Mecelle	29
Medenî	Kanun	2,	90,	114,	161	ayr.	bkz.	Kanun-ı	Medenî
Medinat	İsrail	221
Medresetü’l-Kuzât	56,	58-60,	89
Mehmed	II	bkz.	Fatih	Sultan	Mehmed
Mehmed	Emin	Âli	Paşa	51-53
Mehmed	Paşa	(Karamanlı)	34
Mehmed	Ziyaüddin	Efendi	93
Mehmet	Akif	49
Mekteb-i	Mülkiye	49	ayr.	bkz.	Mülkiye
Mekteb-i	Sultanî	49,	57	ayr.	bkz.	Galatasaray
Mekteb-i	Tıbbiye	29	ayr.	bkz.	Tıbbiye	Mektebi
Mençikov	148
Mendeleyev	10
Mérimée,	Prosper	98
meşveret	93,	94,	229
Mısır	148,	154,	155,	184,	205,	215,	216,	227
Midhat	Paşa	88
Mihaylovski	24
Mihrî	Hanım	54
millet	62,	75-84,	162,	215,	217
Milletbaşı	81	ayr.	bkz.	etnarh
millî	görüş	62
milliyetçi	akımlar,	milliyetçilik	20,	58,	60,	64,	69,	77,	79,	83,	103,	120,	132,	135,	148,	162,	172,	193,	200,
204,	211,	214,	215

Mirza	Abu	Talib	Han	90
Mirzakulu	Han	157
Mission	civilisatrice	187
Moldavya	204
Monofizit	Ermeniler	75,	199
Montesquieu	4,	53,	54
Morgenthau	173
Moskof	15,	16,	20,	149
Mouradgea	D’Ohhson	(Murat	Tosunyan)	40
Mousnier	8,	203
Mozarab	187
Muhammed	el-Harezmi	55
Mukaddes	Liga	37,	147
Mukaddes	Roma-Germen	İmparatorluğu	125,	129,	159,	190
Murad	II	37,	211
Murad	III	17
Murad	IV	81
Murad	V,	Şehzade	Murad	Efendi	94
Mussolini	127,	184



Mussorgsky	10
Mustafa	Celaleddin	Paşa	147,	148
Mustafa	Fazıl	Paşa	26
Mustafa	Kemal	Paşa	bkz.	Atatürk
Mustafa	Rasih	Paşa	21
Mustafa	Reşid	Paşa	33
Mustafa	Sami	Efendi	25,	131
Mustafa	Selanikî	Efendi	18
Musurus	Paşa	150
Mülkiye	56-59	ayr.	bkz.	Mekteb-i	Mülkiye
mülteciler	147-148
Münif	Paşa	26
Namık	Kemal	93-95,	149,	211
Napolyon	27,	116,	117,	159,	191,	194,	223
Nâzım	Hikmet	147,	148
Nemze	25
Nikaia	Konsili	207
Nizamiye	Mahkemesi	89
Norveç	107,	198
nuncius	160
Odessa	76
Ohannes	Arşaruni	Efendi	58
On	İki	Ada	74
Ormancılık	Mektebi	49
Ortodoks	Arnavutlar	76
Ortodoks	Ermeniler	217
Ortodoks	Rumlar	71,	73,	75,	76-79,	135,	217
Ortodoksluk,	Ortodokslar	11,	16,	23,	65,	67-69,	77,	144,	202,	209,	210,	213,	216
Otuz	Yıl	Savaşları	38,	130
Owen	(Lord)	106
ökumenik	68,	69,	77,	78,	216
Ömer	Hayyam	120,	167
Paleologos	sülalesi	213
Panislâmizm	47,	132,	158,	173
Pantokrator	Kilisesi	66,	67
Paris	Antlaşması,	Kongresi	(1856)	92,	111,	131,	149-151,	176,	195
Pasarofça/Pasarovitz	Antlaşması	(1718)	37,	39,	86
Paskieviç	(General)	147
Patrona	Halil	45
Pax	Ottomana	61,	82,	199
Penn,	William	10
persona	non	grata	158
Pessen,	Bartholomeus	125,	129
Pétain	(Mareşal)	117,	210
Petro	(Çar)	“Büyük”	16,	17,	19,	20,	23,	28,	170;	“Deli”	20
Philhellenisme	16
Pius	II	209
Poe,	Edgar	Allan	98
Polizeistaat	89



Polonya	30,	46,	77,	106,	107,	115,	116,	146,	147,	188,	192,	195,	204
Pontus	Pilatus	82
Portekiz	116,	127,	198
Prawer,	Joshua	151
Prens	Çerkaskiy	20
Prenses	Kurakin	19
progress	9,	85,	186,	227	ayr.	bkz.	ilerleme	kavramı
Protestan	Ermeniler	72,	75,	82
Protestan	Misyonerler	73
Protestanlık,	Protestanlar	10,	30,	38,	73,	108,	189,	199
Prusya	8,	117,	147,	227
Ptolemaios	205
Puşkin	98
Pyrénées	Antlaşması	(1654)	190
Quintius	Varus	37
Raşid	(vakanüvis)	20
Raşid	Rida	93
Razî	55
Reconquista	187
Renan,	Ernest	207
Reşidüddin	5
ricat	36,	37
Richelieu	203
Rimsky-Korsakov	10
Robert	Koch	Enstitüsü	181
Roma	hukuku	38,	86-88,	114,	155,	161,	189,	235
Roma	İmparatorluğu	5,	36,	37,	62,	90,	116,	152,	153,	183-185,	206,	210-212,	215,	218,	223
Roma	İmparatorluğu	(mirasçısı)	olarak	Osmanlı	61,	62,	67,	71,	153,	227
Roma	kilisesi	68,	69,	77,	175
Roma	kültürü,	medeniyeti	152,	216-218
Roma	Ortodoks	Kilisesi	71
Romanizasyon	2,	29,	38,	58,	87,	89,	114,	133,	161,	189
Romanya	70,	77,	106,	107,	109,	126,	192,	193,	204
Rousseau	53
Rönesans	5,	8,	9,	41,	42,	87,	114,	145,	168,	183,	187,	227,	236
Ruhiddin	Efendi	52,	83
Ruiz,	A.	87
Rumîye	(Urmuyye)	206
Rumlar	39,	73,	74,	80-82,	121,	128,	216
Rusya	(SSCB)	195
Rusya	9-11,	16-21,	23-25,	27-29,	32,	33,	35-37,	39,	40,	46,	47,	69,	70,	78,	92,	93,	96,	98,	105,	106,	125-
127,	131,	133,	134,	139,	143,	144,	146-150,	155,	158-160,	170-174,	188,	191,	193-195,	197,	212,	214,
219,	221

Rusya	Duması	93
Rusya	kilisesi	70
Rückert,	Friedrich	98
Sabetay	Zvi	66,	81
Sabetaycılar	66
Sadık	Rıfat	Paşa	90,	147



Safiye	Sultan	67,	68
Sahhak	Ebro	82
Said	bin	Ahmed	el-Andulusî	4,	5,	231
Saint	George	rahipleri	bkz.	Lazaristler
Salambo	96
San	Francesco	kilisesi	125,	129
Santa	Croce	210
Savari,	Jacques	123,	130
Sefarad	66,	218
Sefer	Paşa	147
Selanik	48,	50,	65,	66
Selim	I	(Yavuz)	154
Selim	III	45
Sezgin,	Fuad	100
Sırbistan	70,	78,	204;	Doğu	Sırbistan	71
Sırpsındığı	Savaşı	37
Sicill-i	Ahval	83
Sicilya	228
Sion	Protokolü	214
Sis	81,	163,	217
Sivastopol	(Akyar)	149
Slav	dünyası	117,	118,	183,	188,	219
Slav	irredantizmi	79,	211
Slav	ruhu	25
Slavyanofiller	23,	219
Slovakya	192
Slovenya	77,	192
St.	Paul	(Aziz	Pavlus)	207
Stefan	Duşan	80
Strelitziy	17,	20
Sudi-i	Bosnevî	169
Surikov	17
Suvorov	40
Südet	Almanları	193
Süryaniler	57,	65,	72,	73,	81
Sykes,	Mark	26,	27,	131
Şair	Nigâr	Hanım	148
Şarlken	(Karl	V)	117,	230
Şehdi	Efendi	21
Şehit	Ali	Paşa	41
Şehrestanî	5
Şemseddin	Sami	(Fraşeri)	20,	26,	52,	83,	96
Şemsi	Paşa	157
Şer’e	men	kabelena	207
Şeyh	Galip	98
Şirazlı	Hafız	49,	59,	98,	169
Taaşşuk-ı	Talat	ve	Fitnat	96
Tacettin	Dergâhı	49



Tacitus	221
Talleyrand	54
Tanzimat	2,	33,	50,	52,	56,	57,	83,	137,	148,	161,	170,	176,	232
Tarih-i	Naima	20
tefrik-i	kuvva	(kuvvetler	ayrımı)	95
Tennyson	9
Tersane	31,	43-45
Teşkilât-ı	Mahsusa	47
Therese	Philosophe	54
Tıbbiye	Mektebi	48,	49,	56,	57	ayr.	bkz.	Mekteb-i	Tıbbiye
Ticaret	Kanunu	2
Ticaret-i	Bahriye	Kanunu	2
Tiepolo	5,	202
Tiyatro-yı	Osmanî	96,	97
Tolstoy,	Lev	10,	39,	96,	98,	155,	214
Tolstoy,	Pyotr	39,	155
Tophane	31,	43-45
Topuzlu,	Cemil	(Paşa)	181
Trablusgarb	42
Trapezuntus	216,	217
Tribonianus	86
Tunçay,	Mete	47,	133
Ukrayna	69,	70,	76,	105,	106,	109,	144,	192,	193,	218
ukubat	29,	88
Ulpianus	86
Uluğ	Bey	55
Urfa	Kontluğu	151,	228
üçüncü	dünya	9,	80,	119,	158,	164,	165,	172,	224
Vanşarisî	35
Varna	Savaşı	(İkinci)	37,	211,	212
Vasileos	68
Vaspuragan	81
vatan	95,	148,	149,	235
Vatan	yahut	Silistre	94,	95,	149
Vatikan	70,	184,	202
Vatikan	arşivleri	129,	210
Venedik	10,	18,	31,	68,	79,	153-157,	197,	213,	216,	217
Venelin	76
Versailles	Barışı	159,	160
Vico	4
Victoria	150,	175
Vistül	188,	195
Viyana	Kongresi	(1815)	39,	131,	157,	194
Viyana	Kuşatması	(İkinci)	18,	36,	37,	189
Voltaire	5,	8,	53,	117,	123,	159,	227
voynuklar	72
Voyvodina	204
Westphalia	Antlaşması,	Barışı	(1648)	38,	39,	114,	130,	189



worldman	225
Würzburg	Dukalık	Sarayı	5,	202
Yahudi	düşmanlığı	64,	214	ayr.	bkz.	antisemitizm
Yahudiler	5,	32,	39,	57,	58,	64,	66,	73,	74,	81,	82,	93,	120,	127,	129,	151,	166,	180,	187,	204-207,	214,	217,
218,	222,	225,	226

Yaş	Antlaşması	(1791)	126
Yaşargil,	Gazi	233
Yelizaveta	21
Yeni	Osmanlılar	26
Yidiş	64,	218
Yirmi	Sekiz	Çelebi	Mehmed	Efendi	21
Yunanistan	2,	68,	70,	71,	83,	94,	106,	107,	114,	116,	136,	138,	139,	184,	192,	213,	221,	228
Zeytindağı	200
Zinovev	47
Ziştovi	Antlaşması	(1791)	125,	159,	191
Ziya	Paşa	53
Zümre,	Şakir	48


	Giriş
	I
	II
	III
	IV
	V
	VI
	VII
	VIII
	IX
	Sonuç

