


İSTANBUL	1437	/	2016



İLİM	YOLUNDA

Çileler	-	Fedakarlıklar	-	Adanmışlıklar
Abdulfettah	Ebû	Gudde



©	Fikir	ve	Sanat	Eserleri	Yasası	gereğince	bu	eserin	yayın	hakkı	anlaşmalı	olarak
Erkam	Yayın	San.	ve	Tic.	A.Ş.’ne	aittir.

İzinsiz,	kısmen	ya	da
tamamen	çoğaltılıp	yayınlanamaz.

İLİM	YOLUNDA
Abdulfettah	Ebû	Gudde

Erkam	Yayın	No:	413
Yayın	Yönetmeni:	Salih	Zeki	Meriç

İç	Tasarım:	altınolukgrafik	/	Şaban	Muslu
Kapak	Tasarım:	altınolukgrafik	/	Halil	Ermiş

ISBN	No:	978-605-302-091-2

Yayın	ve	Matbaa	Sertifika	No:	19891
Baskı	Tarihi:	İstanbul	/	2016

Bu	eserin	e-kitap	çevrimi	SaveAs	Bilişim	tarafından	yapılmıştır.
www.saveas.com.tr



MÜTERCİMLERİN	ÖNSÖZÜ
İslam’ın	iki	temel	kaynağı	olan	Kur’an-ı	Kerim	ve	hadis-i	şerifler,	ilmin,	âlimin	ve	ilim	talibinin	yüce

değerini	ifade	eden	çok	açık	ifadelerle	doludur.	Dinin	ilk	emri	“oku”	diye	başlar.	Bilenlerle	bilmeyenler
bir	 değildir.	 Allah	 (c.c.)’ın	 sıfatlarından	 biri	 “Alîm”dir.	 Zerreden	 kürreye	 vücut	 bulan	 her	 şey,
yaratıcının	bu	sonsuz	ilminin	birer	yansımasıdır.	Yerler	ve	gökler	ilimle	ayaktadır.	Meleklerin	önünde
kemal-i	edeple	eğildiği	yüce	bir	payedir	ilim.	Belki	de	yaratıcının	“Alîm”	sıfatının	kulda	tecellisinin	bir
lütfudur	bu	paye.

İşte	İslam’ın	ilme	bahşettiği	bu	değer,	tarihsel	süreçte	bu	yüce	gayenin	taliplilerini	de	ortaya	çıkardı.
Dârulerkam’da,	 suffada,	 Hz.	 Peygamber	 (s.a.v.)’in	 mübarek	 eliyle	 atılan	 tohumlar,	 dalları	 dünyanın
dört	bucağına	uzanmış	ulu	bir	çınara	dönüştü.	Medine’de	serpilen	bu	ulu	çınarın	gölgesi	altında	cihan,
ilahi	hikmetle	yoğrulmuş	görkemli	İslam	medeniyetiyle	tanıştı.

Elinizdeki	 kitap,	 merhum	 Abdulfettah	 Ebû	 Gudde’ye	 ait	 “Safahât	 Min	 Sabri’l-‘Ulemâ	 ‘Alâ
Şedâ’idi’l-‘İlmi	Ve’t-Tahsîl”	adlı	eserin	Türkçe	çevirisidir.	Okuyucusuna,	İslam	ilim	geleneği	içinde	hoş
bir	sadâ	bırakmış	âlimlerin	ilmi	hayatlarından	çok	çeşitli	ve	de	renkli	kesitler	sunmaktadır.	Elbette	ki,
kitapta	 yer	 alan	 söz	 konusu	 pasajlar,	 birer	 kurgu	 veya	 hayal	 ürününden	 ibaret	 hikâyeler	 değildir.
Bilakis,	ilmi,	dünyanın	içindeki	her	şeye	üstün	tutmuş,	ilmin	olduğu	yerde,	aş	bulamasa	da	doymuş,	su
bulamasa	da	kanmış,	gerçek	ilim	âşıklarının	yaşadıkları	olaylardır.	Hocasının	kapısının	eşiğine	başını
koyan,	ilim	meclislerinde	sabahlayan,	ilim	için	eşini,	çocuğunu,	vatanını	terk	eden,	geceleri	uyumayan,
ilim	uğruna	yokluğu	umursamayan,	son	nefesinde	dahi	öğrenmeyi	dert	edinen	hatta	ilim	yolunda	can
veren	ilim	âşıkları…

Tam	 anlamıyla	 ilim	 uğruna	 adanmış	 bu	 kutlu	 hayatlar,	 birçok	 yönden	 okunup	 değerlendirilmeye
müsâittir;	 ilmin,	âlimin	ve	öğrenciliğin	 fazileti,	öğrenme	metotları,	öğretmen-öğrenci	 ilişkileri,	âlime
saygı,	öğrenciye	yaklaşım	tarzı,	vakit	disiplini	bunlardan	sadece	bir	kaçıdır.

Burada	önemli	bir	noktaya	daha	işaret	etmekte	fayda	görüyoruz.	Geçen	yüzyılda	İslam	coğrafyasında
etkisini	 iyiden	 iyiye	 gösteren	 Modernizm,	 sosyo-kültürel	 açıdan	 Müslümanların	 gelenekle	 olan
ilişkilerinde	 ciddi	 kırılmalar	 yaşanmasına	 yol	 açtı.	 Bu	 bağlamda	 ilim	 çevrelerinde,	 Müslümanların
geleneksel	ilmi	mirasını	küçümseyen,	değersiz	addeden	bir	söylem	ortaya	çıktı.	Öyle	zannediyoruz	ki,
bu	 kitapta	 yer	 alan	 ilme	 adanmış	 hayatlar,	 çağımızın	 ilim	 taliplilerine,	 üzerinde	 yüzdükleri	 ilim
denizinin,	 geçmiş	 âlimlerin	 kalemlerinden	 damlayan	 mürekkep	 damlalarından	 oluştuğunu
hatırlatacak,	onları	“vefa”	ve	“tevâzu”	hasletleriyle	müzeyyen	kılacaktır.	Onlara	kendi	dinamikleriyle
ayağa	kalkmanın,	özgün	duruşun	yolunu	açacaktır.

Çeviride,	 gerekli	 görülen	 yerlerde	 tarafımızdan	 bazı	 notlar	 ilave	 edilmiştir.	 Eserde	 uzun	 uzadıya
verilmiş	 bazı	 dipnotlarda,	 asıl	 konudan	 uzaklaşmama	 adına	 kısaltmalar	 yapılmış,	 maksadın	 hâsıl
olacağı	 kadarıyla	 yetinilmiştir.	 Yine	 eserde	 yer	 alan	 şiirler,	 genellikle	 manevi	 çeviriyle	 verilmeye
çalışılmıştır.

Bu	vesileyle	geçmişten	bugüne	değin	ilim	yolunda	gitmiş	bütün	âlimlerimize,	bu	kitabı	hazırlayarak
nesillerimiz	 için	 çok	 önemli	 bir	 hizmet	 yerine	 getirmiş	 olan	 Abdulfettah	 Ebû	 Gudde’ye	 Allah’tan
rahmet	diliyoruz.

R.	Orhan	Özel
Semih	Yolaçan



MÜELLİFİN	ÖNSÖZÜ
Hamd	ve	şükür	âlemlerin	Rabbi	olan	Allah	(c.c.)’a,	salat	ve	selam	sevgili	Peygamberimiz	Muhammed

Mustafa	(s.a.v.)’e,	âl-i	ashabına	ve	kıyamete	kadar	O	(s.a.v.)’e	tabi	olanlara	olsun.
İlmiyle	âmil	ve	ihlâs	sahibi	âlimlerin	hayat	hikâyeleri,	fazilet	ve	ahlakî	değerleri	insan	zihnine	işleyen

en	 önemli	 vesilelerdendir.	 Bu	 ibretli	 hikâyeler	 sayesinde	 insan,	 ulvi	 ilim	 yolunda	 karşılaşacağı
sıkıntılara	ve	engellere	 tahammül	etmeyi	öğrenir.	Yine	bu	 ibret	dolu	hatıralar,	en	şerefli	 ve	en	yüce
mertebelere	yükselebilmek	isteyen	ilim	yolcusunu	azim	ve	gayrete	sevk	eder.
Bu	konuda	bazı	selef	uleması	şöyle	demişlerdir:
“Hikâyeler	Allah’ın	askerleridir	ki	bu	sayede	Allah	sevdiği	kullarının	kalbini	sabitleştirir.”
Şu	ayet-i	kerimeyi	de	bunun	bir	delili	olarak	gösterirler:
“Peygamberlerin	haberlerinden,	senin	kalbini	sağlamlaştıracak	her	şeyi	sana	anlatıyoruz.	Bunda	da

sana	hak	ve	inananlar	için	bir	öğüt	ve	ibret	gelmiştir.”	(Hud,	120)
İmam	Ebû	Hanife	(r.a.)	şöyle	der:
“Ulemanın	 güzelliklerini	 anlatan	 hikâyeler	 bana	 fıkhın	 çoğundan	 daha	 sevimli	 gelir,	 çünkü	 bu

hikâyeler	bize	âlimlerin	edep	ve	ahlakını	öğretir.”
İmam	Ebû	Hanife	şu	ayet-i	kerimeyi	bu	sözüne	delil	olarak	göstermektedir:
“İşte	onlar,	Allâh’ın	hidâyet	ettiği	kimselerdir.	Onların	yoluna	uy	ve	de	ki:	“Ben	ona	karşılık	sizden

bir	ücret	istemiyorum.	O,	sadece	âlemlere	bir	öğüttür.”	(En’am	90)
Hâfız	ibn-i	Abdilberr,	Cami’u	Beyani’l	İlmi	ve	Fadlihi	adlı	kitabında,	Kadı	Iyaz	ise	Tertibü’l	Medarik

adlı	eserinde,	Hâfız	Sehavi	el-İ’lânü	bi’t-Tevbîh	adlı	eserinde,	Tarihçi	Makkari	ise	Ezharü’r	Riyad	adlı
eserinde	bu	sözü	nakletmişlerdir.
El	Lukat	fi	Hıkeyeti’s	Salihin	adlı	kitabının	önsözünde	İmam	İbnü’l	Cevzi,	Malik	b.	Dinar’dan	naklen

şöyle	der:
“Hikayeler	cennet	hediyeleridir.”
Cüneyd	de	der	ki:
“Hikayeler	Allah’ın	askerleridir.	Bu	askerler	müridin	imanını	kuvvetlendirir.”
Kendisine	bu	sözün	için	bir	delilin,	şahidin	var	mı	diye	sorulunca,	şu	ayeti	okudu:
“Peygamberlerin	haberlerinden,	senin	kalbini	sağlamlaştıracak	her	şeyi	sana	anlatıyoruz.	Bunda	da

sana	hak	ve	inananlar	için	bir	öğüt	ve	ibret	gelmiştir.”	(Hud,	120)
Birisi	demiştir	ki;	“Hikâyeleri	çokça	anlatın,	çünkü	hikayeler	incilere	benzer.	Belki	o	incilerin	içinden

eşsiz	bir	inci	(ed-Dürretü’l-Yetîme)	çıkıverir.”
Bu	sözdeki	inciden	maksat	sözün	fazlasından	uzak	durmaktır.	Kıssalar,	içerdikleri	mevzu	dolayısıyla

anlatılmak	 isteneni	 fazla	 bir	 açıklamaya	 hacet	 kalmadan	 ifade	 ederler.	 Böylece	 de	 eşsiz	 bir	 inci
gibidirler.
İmam	İbnü’l	Cevzi	el	Muntazam	fi	Tarihi’l	Mülüki	vel	Ümem	adlı	eserinin	mukaddimesinde	şöyle	der:
“Bilesin	 ki	 siyer	 ve	 tarih	 anlatımında	 sayısız	 faideler	 vardır.	 Bunlardan	 en	 önemlileri;	 Olayların	 iç

yüzünü	 anlarsın,	 zaman	 içerisindeki	 değişikliklerin	 farkına	 varırsın,	 kaderin	 bizim	 üzerimizdeki
tasarruflarını	öğrenirsin,	geçmiş	haberleri,	olayları	duymuş	olursun	ve	geçmiş	olayları	dinlemek	gönle
sürur	verir.”
Ebû	Amr	İbnü’l	Ala	şöyle	der:
“Yediğinden	 içtiğinden	 bir	 tad	 alamayan,	 dünya	 lezzetlerini	 yitirmiş	 yaşlı	 bir	 adama,	 ‘ölmeyi	 arzu

eder	misin?’	diye	soruldu.”
Adam:	“Hayır”	diye	cevap	verdi.
“Dünya	lezzetlerinden	ne	kaldı	ki?”denilince	adam:
“Acaib	hadiselerin	hikâyeleri	var	ya!”	diye	cevap	verdi.
Bu	kitabın	müellifi	bendeniz,	aciz	Abdülfettah	Ebû	Gudde	der	ki:
“Azim	 ve	 gayreti	 harekete	 geçiren,	 sessiz	 ve	 sakin	 bir	 şekilde,	 şunu	 yap	 bunu	 yapma	 demeksizin

ahlakı	 kuvvetlendiren,	 olayların	 gerçek	 yüzünü	 öğreten	 ve	 geçmiş	 mümtaz	 âlimlerimizi	 örnek
almamıza	 sebep	 olan	 en	 hayırlı	 şey	 seçkin	 ulema	 ve	 salihlerin	 hayat	 hikâyelerini	 okumaktır.	 Üstün
nitelikli	büyüklerin	hayat	anlayışına	vakıf	olmaktır.	Salih	kulların	güzel	menkıbelerini	dikte	etmektir.
Böylece	ilmiyle	âmil	olan	gayretli	âlimlere	yaklaşmaya	ve	benzemeye	çalışmaktır.
Bu	 hikâyeler	 gayretleri	 yüksek	 tutan,	 azmi	 artıran,	 gayeyi	 yücelten,	 kalpleri	 aydınlatan,	 niyetlere

samimiyet	katan,	zorluk	ve	engellere	karşı	sabır	kazandıran	güzel	hatıraları	canlandıran	ve	bunlardan
faydalanmamızı	sağlayan	en	hayırlı	teşvik	unsurudur.
Allah’ın	 izniyle	 bu	 kitabı	 okumak	 da	 bir	 nebze	 olsun	 bu	 güzelliklerin	 gerçekleşmesine	 sebep

olacaktır.	Allah	her	hayırlı	ve	doğruya	sevk	eden	işin	yardımcısıdır.
Allah’a	hamdolsun	kitabımız	okurlar	ve	ilim	taliplilerince	büyük	rağbet	gördü.	Hatırı	sayılır	alimler

tarafından	bu	kitaba	bir	çok	övgülerde	bulunuldu.	Kısa	sürede	birinci	baskısı	bitti.	 İstek	çok	olunca
ikinci	baskısının	da	yapılmasını	gerekli	gördüm.
İlk	 baskısındaki	 sevilen	 üslubunu	 ve	 değerini	 de	 korumak	 için	 kitabı	 yeni	 ve	 sevimli	 bir	 ciltle

tabetmek	istedim.
Bu	baskıya	neredeyse	birinci	cildin	yarısı	kadar	bir	eklemede	bulundum.	Bu	baskıyı	ayet,	hadis,	şiir,

kaynak,	 mühim	 şahsiyetler	 ve	 konu	 bakımından	 da	 zenginleştirdim.	 Bu	 konuda	 da	 elimden	 geldiği
kadar	titiz	davranmaya	çalıştım.



Başarı	Allah	(c.c.)’dandır.	Hidayet	O’nun	elindedir.	Bu	çalışmamızı	hasenat	defterine	kaydetmesini	ve
okuyanların	hayır	dualarından	bizi	faydalandırmasını	ümit	ederiz.	Bizleri	sözü	dinleyen	ve	sözlerin	en
güzeline	 tabi	 olanlardan	eylemesini	 niyaz	 ederiz.	O	bizim	Rabbimizdir.	O	 (c.c.)	Ne	güzel	Rab	 ve	ne
güzel	dosttur.	Hamd	Âlemlerin	Rabbine	mahsustur.

Abdülfettah	Ebû	Gudde
24	Recep	1394	Beyrut



BİRİNCİ	BÖLÜM:	

İLİM	UĞRUNA	
ZORLUKLARA	KATLANMALARI	
VE	UZUN	YOLLAR	KATETMELERİ



Bu	bölüme	öncelikle,	beşeriyyetin	babası	efendimiz	Âdem	(a.s.)’ın	ilim	öğrenme	gayreti	ve	melâike-i
kiramdan	ilim	tahsiline	emrolunmasıyla	başlayacağım.
Ardından	aynı	şekilde	efendimiz	Mûsa	(a.s.)’dan	ve	bazı	sahâbe	ve	büyük	âlimlerden	gelen	haberlere

yer	vereceğim.



İLK	İNSAN	VE	İLK	İLİM	TALİBİ

İmam	Buhârî1	ve	İmam	Müslim’in	sahihlerinde	Ebû	Hüreyre’den	rivayet	ettiklerine	göre	Nebi	(s.a.v)
şöyle	buyurmuştur:
“Allah	 Âdem’i	 kendi	 suretinde2,	 altmış	 zira	 boyunda3	 yaratmıştır.	 Allah	 onu	 yarattığında	 git	 şu

oturmakta	olan	melek	 topluluğuna	 selâm	ver,	 onların	 seni	nasıl	 selâmlayacaklarını	 iyi	dinle,	 zîra	bu
senin	ve	zürriyetinin	selâmıdır.”	buyurdu.	Bunun	üzerine	Âdem	onlara:
“–Es-Selâmu	aleyküm”	dedi.	Melekler	de	bu	söze	ilâvede	bulunarak:
“–Es-Selâmu	aleyküm	ve	rahmetullah”	diye	mukabelede	bulundular.	Cennete	girecek	herkes	Âdem’in

suretinde	olacaktır.4	Ondan	bugüne	kadar	yaratılanlar	hep	küçülegelmişlerdir.”5

Âlimler	bu	hadisin	şerhinde	şöyle	dediler:
“Git	 şu	 topluluğa	 selâm	 ver,	 seni	 neyle	 selâmlâyacaklarını	 iyi	 dinle”	 sözünde	 meleklerin	 Âdem

(a.s.)’dan	uzakta	bulundukları	bildirilmektedir.	Ve	yine	bu	hadis-i	şerifin	muktezasında	ilim	tahsili	için
bir	çaba	içine	girilmesine	ve	bunu	ilk	yapan	kişinin	de	Âdem	(a.s.)	olduğuna	dair	delil	vardır.6

*	*	*



İLİM	YOLCUSU	HZ.	MUSA	(A.S.)

İmam	 Ebû	 Abdullah	 Buhârî,	 sahihinin	 ilim	 bahsinde,7	 Mûsâ’nın	 Hızır’a	 gidişi	 ve	 “Öğretildiğin
şeylerden	 bana	 bir	 hakîkat	 öğretmen	 şartıyla	 sana	 tabi	 olabilir	 miyim?”8	 âyetine	 değinmektedir.
Ardından	Buhârî,	 İ.	Abbas’ın,	Mûsa	 (a.s.)’ın	buluştuğu	kişinin	kim	olduğu	hakkında	Hurr	b.	Kays	el-
Fezârî	 ile	 ihtilâfa	 düştüğünü	 ve	 İ.	 Abbas’ın	 bu	 kişinin	 Hazır	 (Hızır)	 olduğunu	 söylediğini	 rivayet
etmiştir.9
O	esnada	Übey	b.	Ka’b	yanlarından	geçerken	İ.	Abbas	kendisini	çağırarak:
“–Ben	ve	bu	arkadaşım,	Mûsa	(a.s.)’ın	buluşmayı	istediği	kişi	hakkında	ihtilâf	ettik.	Sen	Nebi	(s.a.v)’i
bu	konudan	bahsederken	hiç	işittin	mi?	diye	sordu.	O	da:
“–Evet,	Allah’ın	Resulünü	şöyle	buyururken	işittim:
“Mûsa	(a.s.)	İsrâiloğullarının	bir	kısım	ileri	gelenleri	ile	beraberken	bir	adam	gelerek	Mûsa	(a.s.)’ya:
“–Hiç	senden	daha	bilgili	bir	kimse	biliyor	musun?”	diye	sordu.	Mûsa	(a.s.)	ona:
“–Hayır”	deyince	Allah	da	kendisine:
“Bilakis,	 bizim	Hızır	 kulumuz	 var.”10	 diye	 vahyetti.	 Bunun	 üzerine	Mûsa	 (a.s.)	 ona	 gitmeyi	murâd
edince	Allah	balığı	onun	için	bir	işaret	kıldı	ve	kendisine:
“Balığı	kaybettiğinde	hemen	dön,	mutlaka	onunla	buluşacaksın.”	buyuruldu.
Mûsa	denizde	balığın	izini	sürmekteydi	ki	yanındaki	hizmetliye:
“Gördün	mü	 bak!	 Kayaya	 sığındığımız	 vakit	 ben	 balığı	 unutmuşum.	 Onu	 söylememi	 her

halde	bana	şeytan	unutturdu.	Balık	da	tuhaf	bir	şekilde	denizde	yolunu	tutmuştur.	İşte	bu
aramış	 olduğumuz	 şey	 dedi.	 ‘Bunun	 üzerine,	 ikisi	 de	 izlerini	 takip	 ederek,	 gerisin	 geriye
döndüler.”11	 Ardından	 da	 Hızır’ı	 buldular.	 Bundan	 sonra	 durumlarını	 Allah	 (c.c.)	 kitabında
anlatmıştır.”
Hâfız	 b.	 Hacer	 söz	 konusu	 hadisin	 şerhinde12	 şu	 ifadelere	 yer	 vermektedir:	 “Bu	 bâb,
karşılaşılabilecek	meşakkatlere	karşı	ilim	öğrenmeye	teşvik	için	açılmıştır.	Zîra	özenilen	bir	şeyi	elde
ederken	 meşakkatlerin	 hâsıl	 olması	 muhtemeldir.	 Nitekim	 üstün	 ve	 yüksek	 bir	 makama	 ulaşmış
olması,	 Mûsa	 (a.s.)’ın	 ne	 ilim	 öğrenme	 isteğine	 ve	 ne	 de	 ilim	 için	 karada	 ve	 denizde	 yolculuk
yapmasına	mâni	olmamıştır.
Hadisten,	ilim	öğrenmek	için	deniz	yolculuğunun	yapıldığı	hatta	onun	için	pek	çok	zorlukların	göze
alındığı,	yolculukta	azık	taşımanın	meşru	olduğu,	her	durumda	tevâzûnun	lûzûmu	ve	makamı	yüksek
olanın	ilim	öğrendiği	kimseye	itaat	ettiği	anlaşılmaktadır.
Zaten	bu	yüzden	Mûsa	(a.s.)	Hızır	(a.s.)’la	buluşmayı	çok	arzulamış,	gerek	kavmine	onun	ahlâkıyla
terbiye	 olmalarını	 öğretmek	 ve	 gerekse	 tevâzu	 yoluna	 girip	 nefsini	 arındırmak	 isteyene	 tenbihte
bulunmak	için	ondan	ilim	öğrenmeyi	istemiştir.	Ayrıca	yine	hadiste	meşakkat	ve	yol	yorgunluğuyla	da
olsa	daha	fazla	ilim	öğrenmenin	fazileti	de	ifade	edilmektedir.”
Hâfız	el-Hatib	el-Bağdadî	“Rihle	fî	Talebi’l-Hadis”13	adlı	eserinde	söz	konusu	hadisin	ardından	şöyle
demektedir:
Bir	kısım	ilim	ehli	kimseler	şunu	söylemektedir:
“Allah	 (c.c.)	 katındaki	 konumuna,	 yüksek	 makamına	 ve	 nübüvvetinin	 şerefine	 rağmen	 amacı	 için
sarfettiği	 çabalardan	 sonra	 Mûsa’nın	 zorluklara	 katlanıp	 sefere	 çıkması	 ve	 Hızır’la	 buluşmak	 için
tevâzu	ve	itaat	içinde	tüm	bunlara	sabretmesi	ilmin	kıymetinin	büyüklüğünü,	ilim	ehlinin	mertebesinin
yüceliğini	ve	ilim	öğrenilen	kişiye	karşı	tevâzuda	bulunmanın	güzelliğini	göstermektedir.
Bir	kimse	herhangi	bir	mahlûk	için	gösterdiği	tevâzudan	ötürü	yüksek	derece	ve	makama	yükselse
Mûsa	(a.s.)	bunun	en	başında	gelirdi.	İnsanın	kendisinde	olmayan	ilme	ulaşma	ihtiyacını	kabul	ederek,
ciddiyet	ve	çalışma	ortaya	koyması,	oturduğu	yerde	rahatını	bozması	ve	 ilimden	 istifade	 için	 iştiyak
duyması	 mahlûkat	 içinde	 bu	 şekilde	 yücelen	 ve	 büyüyen	 başka	 bir	 kimsenin	 olmadığını
göstermektedir.
Hâfız	el-İmam	b.	Kayyım	(rahimehullah)	“Miftâh-u	Dâri’s-Seâde”	adlı	kitabında	ilmin	ve	ilim	ehlinin
şeref	ve	fazîletlerini	sayarak	şöyle	demektedir14:
“Allah	sübhânehû,	bize	Mûsa’nın	samimiyetini	ve	kendisiyle	konuşmasını	hatta	ona	kendi	kudretiyle
Tevrat’ı	yazdığını	haber	vermektedir.	Ayrıca	Mûsa	(a.s.)’ın	ilim	öğrendiği,	ilmine	ilim	katacağı	âlim	bir
kişi	için	yola	koyulduğundan	bahsetmekte	ve	onun	söz	konusu	âlimle	buluşma	ve	ondan	ilim	öğrenme
iştiyakıyla	şöyle	dediğini	buyurmaktadır:
“Hani	 Mûsa	 yardımcısına	 durmayacağım	 ta	 ki,	 iki	 denizin	 birleştiği	 yere	 kadar	 varacağım	 yahut
senelerce	gideceğim	demişti.”15
Nihayet	Mûsa	 (a.s.)	 o	 kişiyle	 buluştuğunda	 bir	 öğretmen	 karşısındaki	 öğrenci	 tavrına	 büründü	 ve
ona	şöyle	dedi:
“Öğretildiğin	ilimden	bana	bir	hakikat	öğretmen	için	sana	tâbi	olabilir	miyim?”16
Selâm	 verdikten	 sonra,	 kendisine	 tâbi	 olmak	 için	 izin	 isteyerek	 ve	 ancak	 izin	 verdiği	 takdirde
kendisine	tâbî	olacağını	belirterek	sözüne	başladı	ve	ardından	“Sana	öğretilen	şeylerden	bana	da	bir
hakîkat	 öğretmen	 için…”	dedi.	O’nun	 yanına,	 sigaya	 çekici	 ve	dikkafalı	 bir	 edayla	değil	 öğrenen	 ve
ilmini	artırmak	isteyen	bir	kişi	olarak	geldi.
İlmin	 kıymeti	 ve	 fazileti	 olarak	 bu	 anlatılanlar	 yeterlidir.	 Zîra	 Allah’ın	 nebisi	 ve	 bizzat	 konuştuğu
elçisi,	 âlim	 bir	 kişiden	 üç	meseleyi	 öğrenmek	 gayesiyle	 bitap	 düşünceye	 kadar	 yollara	 koyuldu.	 Bu



kişiyi	 duyduğu	 vakit,	 onunla	 buluşuncaya	 ve	 kendisine	 ilim	 öğretmesini	 isteyinceye	 dek	 dur	 durak
bilmedi.	Mûsa	(a.s.)	ve	bu	âlim	kişinin	(Hızır’ın)	kıssasında,	nice	ibretler,	dersler	ve	hikmetler	vardır.
Ancak	yerimiz	bütün	bunlara	değinmek	için	müsâit	değildir.”	İbn-i	Kayyım	da	“Medâricü’s-Sâlikîn”	adlı
kitabında	benzeri	şeyleri	söylemektedir.17
Bundan	 sonra	 ilim	 için	 yolculuk	 yapma	 konusunda	 sahâbe	 (r.a.)’den	 gelen	 bazı	 rivayetlere	 yer
vereceğim.	 Çünkü	 onlar	 enbiyâ-i	 kirâm	 (a.s.)’dan	 sonra	 bizler	 için	 birer	 numûne	 ve	 örnek
durumundadır.18

*	*	*



EBU	ZER	(R.A.)	VAHYİN	İZİNDE

Buhâri,	sahihinde,	Menakıp	bahsinin	“Ebû	Zer’in	(r.a.)	Müslüman	Olması”19	ve	“Zemzem	Kıssası”20
ile	 ilgili	bölümlerinde	ayrıca	yine	“Ebû	Zer’in	(r.a.)	Müslüman	olması”21	 ile	 ilgili	bir	başka	bölümde;
Müslim	 de	 sahihinin	 “Ebû	 Zer’in	 Faziletleri”	 ile	 ilgili	 bölümünde	 İbn-i	 Abbas’tan	 şöyle	 rivayette
bulunmuştur22:
“Nebî	 (s.a.v)’in	 Mekke’de	 Peygamber	 olarak	 gönderildiği	 haberini	 aldığında	 Ebû	 Zer	 kardeşi

Üneys’e:
“–Git	 şu	vâdiye	ve	kendine	gökten	haber	geldiğini	 iddia	eden	bu	kişi	hakkında	benim	 için	bilgi	al,

sözünü	iyi	dinle	sonra	da	yanıma	gel.”	dedi.
Üneys	bunun	üzerine	oradan	ayrıldı	 nihayet	Mekke’ye	geldi	 ve	 onun	 sözlerini	 dinledi	 ve	 sonra	da

döndüğünde	Ebû	Zer’e:
“–	O’nu,	güzel	ahlâkı	emrederken	gördüm	ve	şiir	olmayan	bir	sözü	söylerken	işittim.”	dedi.	Bu	sözler

üzerine	Ebû	Zer	kardeşine:
“–İstediğim	 şeye	 çâre	 bulmadın”	 dedi.	 Bunun	 üzerine	 Ebû	 Zer	 yanına	 yol	 azığını	 aldı	 ve	 su	 dolu

kırbasını	yüklendi.	Sonunda	Mekke’ye	vardı	ve	doğru	mescide	giderek	tanımadığı	halde	Nebî	(s.a.v)’e
bakındı.	O’nu	birine	sormayı	da	uygun	görmedi.	Artık	gece	çökünce	yatıp	uzanmıştı	ki,	Ali	b.	Ebî	Tâlip
(r.a.),	onu	gördüğünde	bir	yabancı	olduğunu	anladı.	Kendisini	evine	da’vet	edince	o	da	peşinden	gitti.
Sabah	 oluncaya	 dek	 birbirlerine	 herhangi	 bir	 şey	 sormadılar.	 Sonra	 kırbasını	 ve	 yol	 azığını	 alıp
mescide	yollandı.	O	gün	de	çok	çaba	sarfetti	ancak	Nebî	 (s.av)’i	göremedi	 tâ	ki	 yine	akşamı	edince
yattığı	yere	döndü.	Ali	(r.a.)	yanından	geçerken:
“Bu	adamcağızın	hâlâ	nereye	gideceğini	öğrenme	zamanı	gelmedi	mi?”diye	söylendi.	O’nu	kaldırdı

ve	beraberinde	götürdü.	Yine	birbirlerine	herhangi	bir	 şey	 sormadılar.	Nihayet	üçüncü	gün	oldu	 ve
Ebû	Zer	aynı	şeyi	yapınca	Alî	(r.a.)	yine	onu	kaldırdı	ve	kendisine	dönerek:
“–Seni	buralara	getiren	şeyi	bana	anlatmayacak	mısın?”	diye	sordu.	Ebû	Zer	de:
“–Bana	yol	göstermen	için	sağlam	bir	söz	verirsen	bunu	yaparım”	diye	cevap	verdi.	Nitekim	öyle	de

yapıp	durumu	anlatınca	Alî	 (r.a.)	de	aradığı	kişinin	hak	ve	Allah’ın	elçisi	olduğunu	 ifade	etti.	Ayrıca
ona:
“–Sabahladığında	 bana	 tâbî	 ol.	 Eğer	 senin	 için	 endişe	 duyduğum	 bir	 şey	 görürsem	 ayakkabımı

düzeltir	gibi	bir	duvara	yönelik	dururum.	Eğer	devam	edersem	içeri	gireceğim	yere	kadar	bana	tâbî
olursun.”	Nitekim	öyle	de	yaptı	o	da	peşinden	takip	etti	ve	nihayet	Nebi	(s.a.v)’in	yanına	girince	o	da
yanında	içeri	girdi.	Bundan	sonra	Ebû	Zer	Nebî	(s.a.v)’in	sözünü	dinledi	ve	Müslüman	oldu.

*	*	*
Burada	 Ebû	 Zer’in	 Müslüman	 olma	 hâdisesi	 ile	 ilgili	 yeğeni	 Abdullah	 b.	 Sâmit	 el-Gıfârî’nin	 Ebû

Zer’den	 rivâyet	 ettiği	 bir	 rivâyet	 daha	 vardır	 ki,	 bu	 rivâyeti	 aynı	 şekilde	 Müslim	 de	 sahihinde23
Abdullah	 b.	 Sâmit	 tarîkından	 rivâyet	 etmiştir.	 Söz	 konusu	 rivâyet	 özet	 olarak	 şöyledir;	 Ebû	 Zer
demiştir	ki:
“Ben,	kardeşim	Üneys	ve	annem	haram	ayları	helâl	saydıklarından	kavmimiz	Gıfar’ın	içinden	çıktık.

Onlardan	ayrıldık	ve	nihayet	Mekke	yakınlarında	konakladık.	Üneys:
“-Mekke’de	görülecek	bir	 işim	var,	benim	yerime	idare	et”	diyerek	yanımızdan	ayrıldı	ve	Mekke’ye

vardı.	Geriye	gecikerek	dönünce	kendisine	dedim	ki:
“–Ne	iş	yaptın?”	O	da:
“Mekke’de	Allah’ın	kendisini	elçi	olarak	gönderdiğini	ileri	süren	bir	adamla	karşılaştım”	dedi.
“–Peki,	insanlar,	hakkında	neler	söylüyor	?”	diye	sorduğumda:
“–Şâir,	kâhin,	sihirbaz	gibi	şeyler”	dediklerini	ifade	etti.	Üneys	bir	şâirdi	ve	devamla	şunları	söyledi:
“–Şüphesiz	kâhinlerin	sözünü	dinlemiştim,	dedikleri	onların	sözü	gibi	değildir.	Yine	onun	sözünü	şiir

açısından	ele	aldım	fakat	şairlerin	diliyle	uyum	göstermiyordu.	Vallahi	O	sözünde	doğrudur.	Diğerleri
ise	yalancıdır.”
Bu	sözler	üzerine	Ebû	Zer	şöyle	dedi:
“–Sen	de	benim	yerime	işleri	idare	et,	bir	gidip	bakayım.”
Bundan	 sonra	Mekke’ye	 vardım.	 Etraftakilerin	 en	 çelimsizi	 olarak	 gördüğüm	 bir	 kişiye	 baktım	 ve

kendisine	sordum.	Zirâ	genellikle	güçsüz	olanın	kötülüğünden	emin	olunur:
“–Dininden	döndüğünü	söylediğiniz	şu	kişi	nerededir?”	Bunun	üzerine:
“–Dininden	dönen	kişi,	dininden	dönen	kişi!”	diye	bağırarak	beni	işaret	edince	Mekke	halkı	eline	ne

geçirdiyse	 üzerime	 doğru	 geldi.	 Sonunda	 baygın	 bir	 şekilde	 yere	 yığılıp	 kalmışım.	 Kendime	 gelip
ayağa	kalktığımda	adetâ	câhiliyye	ehlinin	kurbanlarının	kanı	bulanan	dikili	taşlara	dönmüştüm.	Sonra
zemzem	 suyuna	 vardım	 ve	 üzerimdeki	 kanları	 temizleyip	 biraz	 su	 içtim.	 Ey	 yeğenim,	 zemzem
suyundan	başka	hiçbir	yiyeceğim	olmadan	otuz	gün,	geceli	gündüzlü	Mekke’de	kaldım.	Şişmanladım
ve	hiç	açlık	belirtisi	duymadım.24
Ayın,	gökyüzünde	parladığı	mehtaplı	bir	gecede	Mekke	halkı	uykudaydı.	Kâbeyi	de	hiçbir	kimse	tavaf

etmiyordu.	Allah’ın	elçisi	ve	Ebû	Bekir	geldiler	ve	Hacerü’l-Esved’i	istilâm	ettiler.	Sonra	Allah’ın	elçisi,
(s.a.v)	namaza	durdu	ve	bitirince:



“–Esselâmu	aleyke	yâ	Resûlellah”	dedim.	O	da	bana	aynı	şekilde	cevap	verdi.	Benim	kim	olduğumu
sordu.	 Ben	 de	 Gıfâr’dan	 olduğumu	 söyledim.	 Bunun	 üzerine	 Allah’ın	 Resûlü	 elini	 kaldırdı	 ve
parmaklarını	 alnına	 dayadı.	 Ben	 de	 bu	 arada	 içimden	 “Gıfar’dan	 olduğumu	 hoş	 karşılamadı”	 diye
söylendim.	Elinden	tutmak	üzere	ilerledim.	Allah’ın	elçisini	benden	daha	iyi	tanımakta	olan	arkadaşı
(Ebû	Bekir)	beni	durdurdu.	Sonra	Allah’ın	elçisi	başını	kaldırdı	ve:
“–Ne	zamandır	buralardasın?”	diye	sordu.	Otuz	gündür	buralarda	olduğumu	söyledim.	Dedi	ki:
“–Seni	kim	doyurdu?”	Ben	de:
“–Zemzem	 suyundan	 başka	 yiyecek	 hiçbir	 şeyim	 yoktu.	 Şişmanladım.	 Açlık	 dahi	 hissetmedim.”

deyince
“–Zemzem	bereketli,	doyurucu	bir	yemek	ve	derde	devâdır.”25	dedi.	Bunun	üzerine	Ebû	Bekir:
“–Ey	 Allah’ın	 elçisi	 (s.a.v)	 bu	 gece	 bunun	 karnının	 doyurulması	 için	 bana	 müsâde	 ver.”	 deyince

Resûlüllah	(s.a.v)	ve	Ebûbekir	devam	ettiler	ben	de	onlarla	beraber	ilerledim.	Ebûbekir	bir	kapıyı	açtı
ve	bizim	için	Tâif	kuru	üzümünden	çıkarmaya	başladı.	Bu	benim	Mekke’de	yediğim	ilk	yemekti.26

*	*	*

Buhâri,	sahihinde	Ömer	b.	Hattâb’ın	şöyle	dediğini	rivayet	etmektedir27:
“Ben	 ve	 Ensârdan	 bir	 komşum28,	 Medine	 yakınlarındaki	 köylerden	 biri	 olan	 Benî	 Ümeyye

nâhiyesindeydik.	 Resûlullah’ın	 (s.a.v)	 yanında	 bir	 gün	 o	 ve	 bir	 gün	 de	 ben	 olmak	 üzere	 nöbetleşe
kalıyorduk.	 Yanında	 ben	 kaldığımda	 o	 günün	 vahiy	 ve	 diğer	 bazı	 şeylerle	 ilgili	 haberini	 ona	 ben
getiriyor,	o	kaldığında	da	benim	yaptığımın	aynısını	o	yapıyordu.”29
Ömer	b.	Hattâb’ın	verdiği	bu	haberden	sonra	Câbir	b.	Abdullah’ın	(r.a.)	uygulamasına	yer	vereceğim.

Ondan	bize	gelen	haber	daha	güzel	ve	şaşırtıcıdır.

*	*	*



TEK	BİR	HADİS	İÇİN…
Yine	 Buhâri,	 Sahih’inin	 “Kitâbü’l-İlim”	 bölümünün	 “İlim	 öğrenmek	 için	 yolculuğa	 çıkmak”la	 ilgili

bahsinde	şunu	demektedir:
“Câbir	b.	Abdullah,	Abdullah	b.	Üneys’e	tek	bir	hadis	sormak	için	bir	aylık	yol	gitmiştir.”30

Buhâri,	 bu	 rivayetle	 “el-Edebü’l-Müfred”	 adlı	 eserinde	 Abdullah	 b.	 Muhammed	 b.	 Akîl	 tarikıyla
rivâyet	ettiği	hadise	işâret	etmektedir.	Buna	göre	o,	Câbir	b.	Abdullah’ın	şöyle	dediğini	işitmiştir:

“Nebî	(s.a.v)’in	ashâbından	bir	kişinin	Allah’ın	Resûlünden	bir	hadis	 işittiği	bana	ulaştı.	Hemen	bir
deve	satın	aldım	ve	ayrıldım.	O’nun	için	bir	aylık	yol	gittim	ve	nihayet	Şâm’a	vardım	ki	o	Abdullah	b.
Üneysmiş.	Kapıda	durana	dedim	ki:

“–O’na	Câbir’in	kapıda	olduğunu	söyle.”
“–İbn-i	Abdullah	mı	yoksa?”	deyince	ben	de:
“–Evet”	dedim.	Abdullah	b.	Üneys	çıktı	ve	bana	sarıldı.	O’na:
“–Bana,	 senin	Resûlüllah	 (s.a.v)’den	duyduğun	bir	hadis	ulaştı.	O	hadisi	duymadan	önce	 ikimizden

birinin	ölmesinden	korktum”	dediğimde,	Resûlullah’ın	(s.a.v)	şöyle	derken	işittiğini	söyledi:
“Allah,	kıyamet	günü	insanları	çıplak,	sünnetsiz,	yanlarında	bir	şey	olmaksızın	haşredecek.	Ardından

yakında	olan	nasıl	işitirse	uzakta	olanın	da	öyle	işiteceği	bir	sesle	onlara	seslenecek:
«Ben	melikim,	ben	deyyânım.»
Cennet	ehlinden	hiçbir	kimse	cehennemliklerden	herhangi	biri	 kendisinden	zulüm	gördüğüne	dair

hak	 talep	 ettiği	 sürece	 cennete	 giremez.	 Cehennemliklerden	 de	 herhangi	 biri	 cennetliklerden	 biri
kendisinden	zulüm	gördüğüne	dair	hak	talebinde	bulundukça	ateşe	giremez.	Yani	hesap	görülmeden
ne	cennetlikler	cennete	ve	ne	de	cehennemlikler	cehenneme	giremez.”	Dedim	ki:

“–Bu	nasıl	olacak?	Biz	Allah’ın	huzuruna	çıplak	ve	yanımızda	hiçbir	şey	olmadan	varmayacak	mıyız?
O	da	buyurdu	ki:

“–Allah’a	yaptığımız	 iyiliklerle	ve	kötülüklerle	varacağız.	Yani	hak	alıp	verme	 iyilik	ve	kötülüklerde
olacak.”

Hâfız	el-Hatib	el-Bağdadî	“er-Rıhle	Fî	Talebi’l-Hadis”31	adlı	kitabında	Câbir’in	söz	konusu	haberine
pek	çok	 tarikten	yer	 vermiş	 ve	onun	dışında	da	bir	hadis	 için	bile	olsun	yolculuğa	çıkan	 sahâbe	 ile
ilgili	rivâyette	bulunmuştur.	Hatîb’in	söz	konusu	“Rihle”	adlı	eseri	istifadeli	ve	ilim	yolculuğundan	geri
duranları	harekete	geçiren	bir	kitaptır.	Bu	kitabı	oku!	Kim	bilir,	belki	sen	de	yola	koyulursun.

Hâfız	b.	Hacer	de	“Fethu’l-Bârî”de32	Câbir’in	Abdullah	b.	Üneys’e	yaptığı	bu	ilim	yolculuğu	ile	ilgili
hadise	yer	verdikten	sonra	şöyle	demektedir:

“Bu	 hadiste	 sahâbenin	 Peygamberin	 (s.a.v.)	 sünnetlerini	 öğrenmeye	 olan	 düşkünlüğü	 söz
konusudur.”33

Hâfız	b.	Hacer	sonra	devamla	ifade	etmektedir	ki:
“Ahmed	b.	Hanbel’e,	ilim	öğrenmek	isteyen	bir	kişi:
“–Çok	ilme	sahip	birine	mi	tutunup	kalmalı	yoksa	ilim	için	yolculuk	mu	yapmalı?”	diye	sordu.	O	da

dedi	ki:
“–Yolculuğa	 çıkmalı,	 değişik	 şehirlerin	 âlimlerinden	 not	 tutmalı,	 farklı	 kişilerden	 yakînen	 tetkikte

bulunmalı	ve	her	birinden	ilim	öğrenmelisin.”

*	*	*



ÖĞRENCİ	ARI	GİBİ	OLMALI

Hâfız	el-Irâkî’nin	“Şerhi	Elfiye”sinde34	ve	Hâfız	es-Sehâvî’nin	“Fethu’l-Muğîs”inde35	şöyle	bir	rivayet
vardır:
“Ahmed	b.	Hanbel’in	oğlu	Abdullah	babasına	sordu:
“İlim	 talibinin,	 ilim	 sahibi	 tek	 bir	 kişiyle	 yetinip	 kalması	 ve	 yalnızca	 ondan	 not	 alması	 veyahut
ulemanın	bulunduğu	yerlere	yolculuk	yapması	ve	onları	dinlemesi	ile	ilgili	ne	düşünürsün?”	O	da:
“İlim	için	yolculuk	yapmalı,	Kûfe’li	ve	Basra’lı	âlimlerden,	Medîne	ve	Mekke	ehlinden	not	tutmalı	ve
kendilerini	dinleyerek,	yakînen	tetkikte	bulunmalıdır.”	dedi.
Yahyâ	b.	Ma’în	ise:
“Dört	 kimse	 vardır	 ki,	 kendilerinden	 bir	 hakikat	 elde	 edemezsin.”	 demiş	 ve	 bunlardan	 birinin
beldesinde	oturup	yazan	fakat	hadis	öğrenmek	için	yolculuğa	çıkmayan	kişi	olduğunu	ifade	etmiştir.
Ahmed	b.	Hanbel’e	soruldu	ki:
“–Kişi	ilim	öğrenmek	için	yolculuğa	çıkmalı	mı?”	O	da:
“–Elbette,	vallahi	bunu	şiddetle	tavsiye	ederim.	Şüphesiz	Alkame	b.	Kays	en-Neha’î	ve	Esved	b.	Yezîd
en-Neha’î’ye	-ikisi	de	Irak’ın	Kûfe	âlimlerindendir-	Ömer’den	bir	hadis	ulaşmış	ve	her	ikisi,	Medine-i
Münevvere’ye,	Ömer’in	 yanına	doğru	 yola	 çıkıp	da	bu	hadisi	 bizzat	 kendisinden	dinlemedikçe	 içleri
rahat	etmemiştir.”

*	*	*
Kâdı,	fakîh,	feylesof,	allâme,	tarihçi,	sosyoloji	üstâdı	Abdurrahmân	b.	Muhammed	b.	Haldûn	(d.	732/

ö.	808)	“Mukaddime”sinde36	şöyle	demektedir:
“İlim	öğrenmek	için	yolculuğa	çıkmak	ve	hocalarla	görüşmek	öğrenmeyi	ziyâdesiyle	kemâle	erdirir.
Bunun	 sebeplerinden	 biri,	 insanın	 görüştüğü	 hocaların	 bilgilerini,	 ahlâklarını,	 ortaya	 koydukları
anlayışlarını	ve	faziletlerini	elde	etmiş	olmasıdır.	Diğeri	ise	bir	yandan	bilgi	edinirken	diğer	yandan	da
âlimlerle	 görüşerek	 onların	 öğretim	 usullerini	 kazanması	 ve	 doğrudan	 kendilerini	 model	 alarak
öğrenmesidir.	Şu	da	var	ki,	doğrudan	ve	bizzat	hocayı	örnek	alarak	ilimde	meleke	kazanmak	ilmin	çok
daha	iyi	bir	şekilde	yerleşmesi	ve	kökleşmesini	sağlar.	Hocaların	çokluğu	nispetinde	ilimde	meleke	ve
derinlik	kazanılır.
Aynı	şekilde	ilim	ıstılahlar	öğrenim	sırasında,	talebeye	karışık	gelebilir.	Hatta	talebelerden	pek	çoğu
ıstılahların	 ilmin	bir	parçası	olduğunu	zannetmektedir.	Oysaki	 talebedeki	bu	yanlış	algılamayı	ancak
hocaların	takip	ettiği	farklı	yöntemlerle	doğrudan	teması	giderebilir.
İlim	ehli	 ile	buluşmak	ve	birden	 fazla	hocaya	 sahip	olmak,	öğretimde	metot	 farklılıklarını	görmesi
sebebiyle	 talebeye,	 ıstılahları	 birbirinden	 ayırt	 etmede	 fayda	 sağlar.	 Böylece	 hem	 ilmi	 ıstılahlardan
ayırır	 ve	 hem	 de	 ıstılahların,	 öğretimi	 muhafaza	 eden	 birer	 koruyucu	 olduğunu	 ve	 ilmî	 meseleler
arasında	ilgi	kurabilmenin	de	birer	usulünün	bulunduğunu	bilir.	Meleke	kazanma	gücü	derinlemesine
ve	 sapasağlam	 artar.	 Yine	 talebe	 değişik	 ve	 birden	 fazla	 hocadan	 doğrudan	 ilim	 alarak	melekesini
güçlendirmekle	beraber	kendi	bilgilerini	de	 tashih	eder	ve	onları	diğerlerinden	ayırır.	Bütün	bunlar,
Allah’ın	ilim	ve	hidâyet	yollarını	kendisine	kolaylaştırdığı	kimse	içindir.
Hâsılı	 hocalarla	görüşerek,	 ilim	adamlarından	yüz	yüze	 ilim	alarak	değişik	 faydalar	elde	etmek	ve
ilmî	 yetkinlik	 kazanmak	 için	mutlaka	 ilim	 yolculuğuna	 çıkılmalıdır.	 “Şüphesiz	 Allah	 dilediği	 kimseyi
dosdoğru	yola	iletir.”37



İLİM	YOLUNUN	EŞKİYASI

İmam	 İbn-i	 Cemâ’a	 “Tezkiretü’s-Sâmi’ı	 ve’l-Mütekellimi	 Fî	 Edebi’l-Âlimi	 ve’l-Müte’allimi”38	 adlı
faydalı	 ve	mükemmel	 kitabında	 ilim	öğrenenin	 sahip	 olması	 gereken	edeplerden	bahsederken	 şöyle
demektedir:
“Üçüncü	 olarak;	 ilim	 öğrenen	 geciktirmeden	 gençliğini	 ve	 vakitlerini	 ilim	 tahsiliyle	 geçirmeli,

erteleme	 ve	 beklemenin	 tuzaklarına	 aldanmamalıdır.	 Çünkü	 herhangi	 bir	 bedeli	 ve	 telâfisi	 olmayan
her	 ânı	 ömründen	 geçip	 gitmektedir.	 Ayrıca	 gücü	 yettiğince	 kendisini	 oyalayan	 meşguliyetler	 ve
alâkalardan,	 yine	 tam	 olarak	 öğrenmesine,	 çok	 çalışmasına	 ve	 tahsildeki	 ciddiyetine	 mâni	 olan
şeylerden	kendisini	uzak	 tutmalıdır.	Çünkü	bütün	bunlar	âdetâ	 ilim	yolcusunun	yolunu	kesen	eşkiyâ
gibidir.
Bu	 yüzdendir	 ki	 selef	 âlimleri,	 ilim	 için	 eş	 ve	 dostun	 içinden	 gurbete	 çıkmayı,	 memleketten

uzaklaşmayı	 güzel	 karşılamışlardır.	Çünkü	 düşünce	 dağıldığı	 zaman	 hakîkatlere	 ve	 gizli	 inceliklere
nüfuz	 edilemez.	 Bunun	 için	 “Sen	 ilme	 her	 şeyini	 vermedikçe	 o	 sana	 bir	 kısmını	 bile	 vermez”
denilmiştir.

*	*	*



İLİM	YOLCUSUNA	ÖVGÜ

Vefat	 edinceye	 kadar	 şehir	 şehir	 arzı	 kat	 eden,	 seyyah,	 âlim	 ve	 şair	 Ebû	 İshak	 el-Gazzî’nin39
yolculuğa	 çıkıp	 şehir	 şehir	 dolaşmaya,	 halkı	 cahil	 kalmış	 ya	 da	 ileri	 gelenlerinin	 ve	 eşrafının	 yitip
gittiği	yeri	terkedenin	faziletine	teşvik	ettiği	şu	sözü	ne	güzeldir!
Bil	ki	kişiyi	edepsiz	kılan	cehlidir,
Hem	ışık	görmeyen	gözlere	gizlidir,
Kalma	sakın	yerinde	kıymetin	gizlenir,
Derinlerde	incinin	kadrini	kim	bilir!
İmam,	 hâfız,	 muhaddis	 İbn	 Rüşeyd	 el-Mağribî	 es-Sebtî	 (d.	 657/ö.	 721)	 ilim	 için	 yola	 düşmeyi	 ve

gurbete	çıkmayı	överek	şöyle	demektedir:
İlim	içinse	gurbet	bakma	dönüp	geriye,
Tartışmasız	çıkarsın	her	zaman	ileriye,

Misk	kokar	mı	hiç	başta,	kalsa	ceylân	içinde,
İnci	konar	mı	tâca,	kalsa	deryâ	içinde.

*	*	*
Şimdi	 işlediğimiz	 bölümle	 ilgili	 olarak	 tabiîn	 âlimlerinden	 ve	 onlardan	 sonra	 gelen	 otorite

şahsiyetlerden	bize	ulaşan	rivayetlere	geçiyorum.
İlk	olarak	kıymetli	tabiîn,	âbid,	fakih,	Abdullah	b.	Mes’ud’un	arkadaşı	hatta	Şa’bî’nin	hakkında	“İlme

ondan	daha	istekli	kimseyi	görmedim.”	dediği	Mesrûk	b	el-Ecda’	el-Hemdânî	(ö.	63)	ile	başlayacağım.
Hâfız	 b.	 Abdi’l-Ber,	 “Mesrûk’un	 ve	 aynı	 şekilde	Ebû	Saîd’in	 -Hasan	 el-Basrî	 de	 olabilir-	 yalnızca	 bir
harf	için	yolculuğa	çıktığını	anlatmaktadır.40

*	*	*



SÖZ	O’NUN	(A.S.)	SÖZÜ	OLUNCA
Hatib	el-Bağdâdî	tâbiînin	önde	gelenlerinden	Ebü’l-Âliye	Rüfey’	b.	Mihrân	er-Riyâhî	el-Basrî’den	(ö.

93)	şöyle	rivayet	etmiştir:
“Biz,	 Basra’da	 iken	 Resûlullah’ın	 ashabından	 gelen	 rivayetler	 dinliyorduk.	 Bineğimizle	 Medine’ye
yola	 koyulup	 da	 hadisi	 bizzat	 sahâbenin	 ağzından	 dinlemedikçe	 duyduğumuza	 gönlümüz	 razı
olmuyordu.”41

*	*	*
Hâfız	b.	Kesîr	 tâbiînin	büyüğü,	Medîne-i	Münevvere’nin	âlimi	Sa’îd	b.	El-Müseyyeb’le	 (d.	13/ö.	94)
ilgili	olarak	şöyle	demektedir:
“Mâlik,	Yahya	b.	Saîd’den	Sa’îd	b.	Müseyyeb’in	şöyle	dediğini	aktarmaktadır:
“Yalnızca	bir	hadis	öğrenmek	için	gece	gündüz	yolculuklar	yapıyordum.”42

*	*	*
Hâfız	Râmehürmüzî	önde	gelen	tâbiîn	Şa’bî	(Âmir	b.	Şerâhîl)	el-Kûfî	el-Hemdânî’den	(d.	19/ö.	103)
rivâyet	 ettiğine	göre	 o;	 belki	Nebî	 (s.a.v)’in	 ashabından	birini	 bulurum	diye	 kendisine	 zikredilen	üç
hadis	için	Kûfe’den	Mekke’ye	yolculuğa	çıkmıştır.43

*	*	*

Hâfız	ez-Zehebî	“Tezkireti’l-Huffâz”da44	İmam	Şa’bî	ile	ilgili	olarak	aynı	şekilde	şunu	ifade	etmiştir:
İ.	Şübrüme	der	ki,	Şa’bî’yi	şöyle	söylerken	işittim:
“Bu	 güne	 kadar	 elime	 kalemi	 alıp	 da	 yazı	 yazmış	 değilim.	 Kim	 bana	 bir	 hadis	 söylediyse	 onu
ezberlemişimdir.	 Ayrıca	 birinin	 söylediğini	 bana	 tekrarlamasını	 da	 hoş	 bulmamışımdır.	 İlimde
unuttuğum	bazı	şeyleri	şayet	biri	ezberleseydi	o	bilgiyle	âlim	olurdu.”
Ayrıca,	Vâdi’er-Râsibî’	Şa’bî’den	rivayet	ettiğine	göre	o	şöyle	demiştir:
“Şiirden	daha	az	hiçbir	şey	rivayet	etmiyorum.	İsteseydim	bir	ay	boyunca	tekrar	yapmadan	size	şiir
okuyabilirdim.”
İbn	Medenî	şöyle	demektedir:	Şa’bî’ye	denildi	ki:
“–Bütün	bu	ilmini	nasıl	elde	ettin?”	O	da:
“–Birine	bağlanıp	kalmadan	şehir	şehir	dolaşarak,	merkeb	gibi	sabrederek45	ve	karga	gibi	en	erken
davranarak46”	diye	cevap	verdi.
Hâfız	ed-Dârimî	ve	Hatîb	el-Bağdâdî	güzîde	tâbiîn	Ebû	Kılâbe	(Abdullah	b.	Zeyd)	el-Cermî	el-Basrî’ye

(ö.	104)	ulaşan	senetleriyle	onun	şöyle	dediğini	rivâyet	etmektedirler47:
“Medîne’de	üç	gün	kaldım.	Orada	kendisinden	bana	bir	hadis	ulaşan	kişinin	gelmesini	beklemekten
başka	bir	işim	yoktu.	O’nun	geleceğini	duydum.	Bunun	üzerine	o	gelip	de	bana	hadisi	rivayet	edinceye
kadar	hiç	bir	yere	ayrılmadım.”

*	*	*
Hâfız	 ez-Zehebî	 tâbiînden,	 Şâm	 ehlinin	 imâmı	 ve	 fakihi,	 Mekhûl	 eş-Şâmî	 (ö.	 112)	 ile	 ilgili	 şunu
söylemektedir48:
“Şâm	ehlinin	 âlimi	Mekhûl,	Hüzeyl’den	bir	 kadının	 kölesidir.	 Abdullah	 b.	 el-‘Alâ	 der	 ki:	 “Mekhûl’u
şöyle	derken	işittim:
“Sa’îd	b.	el-Âs’ın	kölesiydim.	Beni	Mısır’da	Hüzeyl’den	bir	kadına	verdi.	Allah	da	Mısır’da	bana	ilim
nimeti	ihsân	etti.”
Yahyâ	b.	Hamza	Mekhul’un	şöyle	dediğini	rivâyet	eder:
“Mısır’da	âzâd	edildim	ve	bana	ne	gösterildiyse	ona	sahip	olmadıkça	orada	ilmi	bırakmadım.	Sonra
Irak’a	 gittim	 ve	 aynı	 şekilde	 bana	 gösterilenlere	 sahip	 olmadıkça	 oradan	 ayrılmadım.	 Ardından
Medîne’ye	geldiğimde	de	aynısını	yaptım.	Sonra	da	Şâm’a	gittim	ve	buranın	 ilmini	 inceledim.	Bütün
bunlar	için	beytülmalden	talepte	bulunuyordum.”
Yûnus	b.	Bükeyr	Mekhûl’ün	şöyle	dediğini	nakletmektedir:
“İlim	 öğrenmek	 için	 tüm	 ilim	 yerlerini	 dolaştım.”	 Yine	 Sa’îd	 b.	 Abdu’l-Azîz	 da	 Mekhûl’ün	 şöyle
dediğini	rivayet	eder:	“İlim	için	ne	işittimse	sadrımda	muhafaza	ettim	ve	istediğim	zaman	öğrendiğimi
hazır	buluyordum.”	dediğini	söyler.

*	*	*



DİYET	Mİ	HADİS	Mİ?

Kadı	 Iyâz	 ve	 İ.	 Nâcî,	 İmam	 Abdullah	 el-Fârisî	 el-Kayravânî’nin	 (d.	 115/ö.	 176)49	 şunu	 söylediğini
aktarmaktadır50:
“Kûfe’ye	 geldiğimde	 en	 büyük	 arzum	 Süleymân	 b.	 Mihrân’dan	 -el-Ameş-	 hadis	 almaktı.	 Kendisini

sorduğumda	bana:
“Ehli	hadise	kızdı	ve	bir	müddet	onlara	hadis	rivâyet	etmeyeceğine	yemin	etti.”	cevâbı	verildi.	Belki

kendisine	 ulaşırım	 diye	 sık	 sık	 kapısına	 gittim	 geldim.	 Ancak	 başaramadım.	 Bir	 gün	 hem	 gurbete
çıkışım	ve	hem	de	onu	dinlemekten	mahrum	kalışım	üzerinde	düşünceye	dalmış	bir	halde	kapısında
oturuyordum	ki	bir	câriye	kapıyı	açıp	dışarı	çıktı	ve	bana	şöyle	dedi:
“–Kapımızın	 önünde	 ne	 işin	 var?!”	 Ona	 buraların	 yabancısı	 olduğumu	 söyledim	 ve	 durumumu

anlattım.	Bana:
“–Memleketin	neresi?”	diye	sordu.
“–Afrikalıyım”	dedim.	Bu	sefer:
“-Kayravan’ı	biliyor	musun?”	dedi.	Ben	de
“-Ben	oralıyım”	şeklinde	cevap	verdim.
“–İbn	Ferrûh’un	evini	biliyor	musun?”	dedi.
“–Ben	oyum”	dedim.	Bana	derin	derin	baktı	sonra	da	şöyle	dedi:
“–Abdullah	mı	yoksa!?”
“–Evet”	 dedim.	 Bir	 de	 anladım	 ki,	 bir	 zamanlar	 küçükken	 satmış	 olduğumuz	 câriyemiz.	 Hemen

Âmeş’e	koştu	ve	kendisine:
“–Daha	önce	size	bahsetmiş	olduğum	efendim	kapıda!”	dedi.	O’na	benim	içeri	girmemi	buyurdu,	ben

de	 girdim.	 Beni	 evinin	 tam	 karşısında	 bulunan	 bir	 eve	 yerleştirdi.	 Başkalarını	 öğretimden
yasaklamışken	ben	amacıma	ulaşıncaya	kadar	kendisinden	hadis	aldım.
Mâlikî,	onun	uzun	süre	ilim	için	yolculuğa	çıktığını	üstâd	ve	fakîhlerle	görüştüğünü,	Ebû	Hanîfe’den

tedvîn	edilenlerin	dışında	pek	çok	meseleyi	dinlediğini	-ki	denildiğine	göre	bu	on	bin	meseledir-	ifade
etmektedir.	Yine	Mâlikî	onun	şöyle	dediğini	zikretmektedir:
“Ben	yanındayken	Ebû	Hanife’nin	evinin	çatısından	başıma	bir	tuğla	düştü	ve	başımı	kanattı.	Bunun

üzerine	bana:
“–Diyet	mi	istersin	yoksa	üç	yüz	hadis	mi?”	deyince	ben	de:
“Hadis	isterim”	dedim	ve	o	da	bana	hadis	rivayet	etti.
Şimdi,	muhaddislerin	seyyidi,	ehl-i	sünnetin	imamı,	zâhidlerin	ve	âbidlerin	şeyhi	İmam	Ebû	Abdullah

b.	Hanbel’den	(d.	164/ö.	241)	konumuzla	ilgili	gelen	rivayetlere	geçeceğim.

*	*	*



AHMET	B.	HANBEL
Ebü’l-Yümn	el-Uleymî	el-Hanbelî	“el-Menhecü-l	Ahmed”	adlı	kitabına	İmam	Ahmed’in	hâl	tercümesi

ile	başlar	ve	şunları	söyler51:
“İmam	Ahmed,	on	altı	yaşındayken	hadis	öğrenmiş,	h.	183	senesinde	Kûfe’ye	gitmiş	ki	bu	onun	ilk

seferidir.	 h.	 186’da	 Basra’ya,	 h.	 187’de	Mekke’ye	 Süfyân	Uyeyne’nin	 yanına	 gitmiş	 ki	 bu	 da	 İmam
Ahmed’in	 ilk	hac	yaptığı	senedir.	h.	197’de	de	Yemen’deki	San’â’da	bulunan	Abdürrezzak’a	yolculuk
yapmış	ve	Yahya	b.	Ma’în	de	bu	yolculuğunda	kendisine	refâkat	etmiştir.

*	*	*

Hâfız	b.	el-Cevzî52,	fakîh	Ahmed	b.	Hamdân	el-Hanbelî53	ve	Hâfız	b.	Kesîr’in54	ifade	ettiklerine	göre
İmam	Ahmed	şöyle	demiştir:
“İlmi	 (hadisi)	 ve	 sünneti	 öğrenmek	 için	 Süğur’a,	 Şâmât’a,	 sahildeki	 şehirlere,	Mağrib’e,	 Cezâir’e,

Mekke’ye,	Medine’ye,	Hicaz’a,	Yemen’e,	Irakeyn’e,	İran’a,	Horasan’a,	Cibâle,	civar	şehirlere	yolculuk
yaptım	ve	sonra	Bağdat’a	döndüm.
Daha	 sonra	Kûfe’ye	gittim.	Öyle	bir	 evde	kalıyordum	ki	 başımın	altında	 yastık	 yerine	kerpiç	 tuğla

vardı!	 Sonra	 hummaya	 tutuldum!	 Bunun	 üzerine	 annemin	 yanına	 -Allah	 kendisine	 rahmet	 etsin-
döndüm.	 Zîra	 ondan	 izin	 almamıştım.	 Şayet	 yanımda	 doksan	 dirhem	 olsaydı	 Rey	 şehrinde	 bulunan
Cerîr	 b.	 Abdulhamîd’in	 yanına,	 giderdim.	 Nitekim	 bazı	 arkadaşlarımız	 gittiler	 ancak	 benim	 için	 bu
yolculuk	mümkün	olmadı.	Çünkü	hiçbir	şeyim	yoktu!”

*	*	*
Hâfız	b.	Hacer’in	“Tehzîbü’t-Tehzîb”	adlı	eserinde,	İmam	Ahmed’in	hâl	tercümesi	 ile	 ilgili	şöyle	yer

almaktadır55:
Ahmed	dedi	ki:
“Beş	defâ	hacca	gittim.	Bunlardan	üçünü	yaya	olarak	yaptım.	 -Beldesinin	Bağdat	olduğu	gözünden

kaçmasın-	 Yine	 yaptığım	 bu	 haclardan	 birinde	 otuz	 dirhem	 harcadım.”	 İbnü’l	 Cevzî	 de	 şunu	 ifade
etmektedir56:
“İmam	Ahmed,	Müsned’i	bir	araya	getirinceye	kadar	ilim	dünyasını	iki	kez	dolaştı.”

*	*	*
Hâfız,	 İmam,	 fakih,	 muhaddis,	 İmam	 Ahmed’in	 talebesi	 ve	 fıkhî	 meselelerdeki	 râvîsi	 Ebû	 Ya’kûb

İshak	b.	Mansur	el-Kevsecü’l-Mervî	 (ö.	251)	Merv’den	Bağdat’a	gelmiş,	 İmamdan	 fıkıh	ve	hadis	 ilmi
almış	sonra	Horasan’a	dönmüş	ve	Nîsâbûr’a	yerleşmişti.
Sonra	İmam	Ahmed’in	bazı	fıkhî	meselelerdeki	görüşlerinden	rücû’	ettiği	haberini	alınca	ondan	daha

önce	not	aldığı	meselelerde	re’yini	te’yid	etmek	için	Nîsâbûr’dan	Bağdât’a	kadar	yürüyerek	gitti.
İbn	Ebî	Ya’lâ,	“Tabakâti’l-Hanâbile”57de,	Zehebî	“Tezkiretü’l-Huffâz”58da,	ve	Uleymî	da	“Menhecü’l-

Ahmed”59de	şunu	ifade	etmişlerdir:
“İshak	 b.	Mansur	 el-Kevsec,	 fakih	 ve	 âlimdi.	 Yine	 o	 İmam	Ahmed’den	 fıkıhla	 ilgili	 bazı	meseleleri

tedvîn	 etmiştir.	 Hassân	 b.	 Muhammed,	 üstadlarının	 İshâk	 b.	 Mansûr	 hakkında	 şunu	 zikrettiklerini
söylemiştir:
“İshâk	b.	Mansûr,	Ahmed	b.	Hanbel’in	 daha	önce	kendisinden	not	 aldığı	 fıkhî	 görüşlerinden	 rücû’

ettiğini	duyduğunda	bunları	bir	torbada	toplayıp	sırtına	yüklenmiş	ve	bu	yüküyle	yaya	olarak	Bağdat’a
yola	çıkmış,	görüşünü	aldığı	her	bir	meselede	kendisinden	tuttuğu	notları	Ahmet	b.	Hanbel’e	arzetmiş,
o	da	ikinci	defa	görüşlerini	takrîr	etmiştir.	Ahmed	b.	Hanbel	de	onun	bu	durumuna	hayret	etmiştir.”60

*	*	*



İLİM	ENGEL	TANIMAZ
Şimdi	zikredeceğim	olay,	en	garib	ve	en	şaşırtıcı	haberlerden	biri	olup	Endülüs’ten	Meşrık’a	kadar

ilim	için	yolculuk	eden	Endülüslü	bir	âlimin	başından	geçmiştir.	Endülüs’lü	bu	âlim	imamlardan	biriyle
görüşmek	 ve	 kendisinden	 ilim	 almak	 için	 yola	 çıkmıştır.	 Ancak	 yanına	 ulaştığında	 onu	 evine
hapsedilmiş	ve	insanlarla	görüşmesi	yasaklanmış	vaziyette	buldu.	Gizliden	gizliye	gayet	ustalıkla	bir	iş
yaptı	ve	şayet	vaki	olmasa	 insanın	aklına	bile	gelmeyecek	bir	suretle	sonunda	kendisiyle	görüştü	ve
ondan	 ilim	 aldı.	 Tarih,	 şaşırtıcı	 ve	 garip	 olaylarla	 doludur.	 İşte	 bu	 âlim	 de	 Bakıy	 b.	 Mahled	 el-
Endelûsî’dir.
Zehebî,	 Uleymî	 ve	 İbn	 Ebî	 Ya’lâ	 söz	 konusu	 âlimin	 hâl	 tercümesi	 ile	 ilgili	 olarak	 şöyle

demektedirler61:
“Ebû	 Abdurrahmân	 Bakî	 b.	 Mahled	 Hâfız	 el-Endelûsî	 (d.	 201/276)	 yaklaşık	 yirmi	 yaşındayken

yürüyerek	 Bağdat’a	 yolculuk	 yapmıştır.	 En	 büyük	 amacı	 İmam	 Ahmed	 b.	 Hanbel	 ile	 görüşmek	 ve
ondan	ilim	öğrenmekti.	O’nun	şöyle	dediği	anlatılır:
“Bağdat’a	 yaklaştığımızda	 Ahmed	 b.	 Hanbel’in	 başına	 gelen	 “mihne”	 haberi	 ve	 yanında	 toplanıp

kendisinden	hadis	almanın	yasaklandığı	kulağıma	geldi.62	Bundan	dolayı	derin	üzüntü	duydum.
Bir	 yerde	 konaklayıp	 hanlardan	 birinde	 kiraladığım	 odaya	 eşyamı	 indirdikten	 sonra	 herhangi	 bir

şeyle	 ilgilenmeden	 doğruca	mescide,	 büyük	 camiye	 geldim.	Ders	 halkalarına	 katılmak	 ve	müzakere
edilen	şeyleri	dinlemek	istiyordum.
Bunun	 üzerine	 seçkin	 bir	 halkaya	 götürüldüm.	O	 arada	 bir	 kişi	 halkaya	 katılanları	 kontrol	 ediyor,

halkayı	çoğaltıyor	ve	sıklaştırıyordu.	Yanımdakine:
“–Kim	bu?”	dedim.	Dedi	ki:
“–Bu	Yahyâ	b.	Ma’în’dir.”	Yanına	doğru	açılmış	bir	 aralık	görünce	ona	doğru	kalktım	ve	kendisine

şöyle	dedim:
“–Ey	Ebû	Zekeriya,	Allah	 sana	 rahmet	etsin,	evinden	uzak	gurbette	bir	adamım,	 sormak	 istediğim

şeyler	var,	nolur	beni	küçümseme.”	Bana	“Söyle”	deyince	hadis	aldığım	ehl-i	hadisten	bazı	kimseleri
ona	sordum.	Bazılarını	tezkiye	etti	bazılarını	da	cerhetti.63
Son	olarak	daha	önce	kendisinden	çokça	hadis	aldığım	Hişâm	b.	Ammâr’ı	sordum.	O’nun	hakkında

ise	şöyle	dedi:
“–Ebû’l-Velîd	Hişâm	b.	Ammar,	namaza	düşkündür,	Dımeşklidir,	sikadır,	hatta	sîkanın	da	üstündedir.

Ridâsının	 altında	 kibir	 olsa	 ya	 da	 kibir	 takınmış	 olsa	 yaptığı	 hayır	 ve	 fazlı	 sebebiyle	 bunun	 ona	 bir
zararı	olmazdı.”	Bu	sırada	halkadakiler:
“–Allah	sana	rahmet	etsin,	bunlar	sana	yeter!	Senden	başka	sorusu	olanlar	da	var”	diye	seslendiler.
Ayaktayken	kendisine:
“–Ahmed	b.	Hanbel	hakkında	beni	aydınlatsanız?”	deyince	şaşırmış	bir	şekilde	bana	baktı	ve	şöyle

dedi:
“–Bizim	 gibiler	 mi	 Ahmed	 b.	 Hanbel	 hakkında	 sizi	 aydınlatacak?!	 O	 ki,	 Müslümanların	 imamı	 ve

onların	en	hayırlıları	ve	faziletlisidir.”	Sonra	Ahmed	b.	Hanbel’in	evini	görmek	isteyerek	çıktım.	Evini
gösterdiklerinde	 kapısını	 çaldım.	 Çıktı,	 kapıyı	 açtı	 ve	 daha	 önce	 hiç	 tanımadığı	 bir	 kişiyle
karşılaşmanın	verdiği	şaşkınlıkla	bana	bakınca	kendisine	dedim	ki:
“–Ey	 Ebû	 Abdullah!	 Ben	 evinden	 gurbete	 çıkmış	 bir	 kişiyim.	 Bu,	 benim	 bu	 şehre	 ilk	 gelişim.	 Ben

hadis	 talebesiyim	 ve	 sünnetle	 ilgili	 kayıt	 tutmaktayım.	 Yalnızca	 sizle	 görüşebilmek	 için	 yolculuğa
çıktım.”	Bunun	üzerine	bana:
“–Biraz	girişe	gel,	hiç	kimse	seni	görmesin”	dedi.
Bundan	sonra	memleketimi	sordu.	Ben	de:
“–el-Mağribü’l-Aksâ”	deyince:
“–Afrikalı’mısın?	dedi.
“–Oradan	daha	da	uzakta.	Endülüs’lüyüm.	Beldemden	Afrika’ya	deniz	yoluyla	geçiyorum.”	dedim.
“Memleketin	gerçekten	uzakmış.	Benim	için	senin	gibi	birisinin	 isteğine	en	güzel	şekliyle	yardımcı

olmaktan	daha	iyi	bir	şey	olamaz.	Fakat	belki	sana	da	ulaşmıştır,	ben	şu	anda	göz	hapsindeyim.”	dedi.
Ben	de:
“–Ya,	evet,	sana	doğru	beldene	yaklaşmışken	haberini	aldım.”	dedim.
Devamla	kendisine	şunu	dedim:
“–Ey	 Ebû	 Abdullah,	 bu	 benim	 buraya	 ilk	 gelişim.	 İçinizde	 bilinen	 biri	 de	 değilim.	 Şayet	 her	 gün

dilenci	 kılığında	 gelmeme	 izin	 verirsen,	 evinin	 kapısında	 dilenir	 gibi	 yaparım	 ve	 sen	 de	 buraya
çıkarsın.	Her	gün	bana	yalnız	bir	hadisten	daha	fazlasını	öğretmesen	bile	bu	bana	yeter.”	O	da	bana:
“–Diğer	hadis	ehline	ve	ders	halkalarına	bunu	ifşa	etmemen	şartıyla,	tamam”	dedi.	Ben	de:
“–Şartını	kabul	ettim”	dedim.
Daha	 sonra	 elime	 bir	 dal	 parçası	 alarak,	 başıma	 bir	 çaput	 bağlıyordum.	 Kâğıdımı	 ve	 hokkamı	 da

elbisemin	yenine	sokuyor	sonra	da	kapısına	gelerek:
“–Allah	 rızası	 için	 sadaka”	 diye	 sesleniyordum.	 Bunun	 üzerine	 benim	 için	 çıkıyor,	 evin	 kapısını

kapatıyor	 ve	 iki,	 üç	 ya	 da	 daha	 fazla	 hadis	 rivayet	 ediyordu.	 Nihâyet	 bende	 üç	 yüze	 yakın	 hadis
toplandı.64
Ahmed	 b.	 Hanbel’i	 takibe	 aldıran	 kişi	 ölünceye	 kadar	 bu	 şekilde	 devam	 ettim.	 Ondan	 sonra	 ehl-i

sünnet	 mezhebinden	 bir	 kişi	 idareye	 geçince	 Ahmed	 b.	 Hanbel	 artık	 dışarı	 çıktı.	 Bundan	 sonra



konumu	 yükseldi,	 insanların	 gözünde	 saygınlığı	 iyice	 arttı	 ve	 imamlığı	 büyük	 bir	 kabul	 gördü.
Kendisine	“Âbâtu’l-ibl”65	deniliyordu.	Beni	de	çok	sabırlı	olmamla	biliyordu.
Nitekim	 dersine	 geldiğimde	 benim	 için	 halkayı	 genişletmiş	 ve	 beni	 kendisine	 doğru	 yaklaştırarak

hadis	ehline	benim	için	şöyle	demişti:
“–İlim	 talibi	 sıfatı,	 tam	da	buna	uyuyor.”	Ardından	da	 aramızda	geçen	 olayı	 anlattı.	 Bundan	 sonra

bana	münâvele	yoluyla	hadis	veriyor66,	o	bana	okuyor	ben	de	ona	okuyordum.
Sonradan	 şifâ	bulduğum	bir	hastalığa	 yakalanmıştım.	Bu	hastalık	beni	meclisine	katılmaktan	uzak

tutunca	 beni	 sormuş	 ve	 hastalığım	 bilinmişti.	 Hemen	 kalkıp	 yanındakilerle	 beraber	 beni	 ziyârete
gelmişti.	 Ben	 de	 keçem	 altımda,	 elbisem	 üzerimde	 kitaplarım	 da	 başucumda	 kiraladığım	 odada
uzanmış	yatıyordum.	Birden	hanın	karıştığını	ve	insanların:
“–Bu	 o,	 ona	 dikkat	 edin,	 buraya	 gelen	 İmâmü’l-Müslimîn”	 dediklerini	 duydum.	 Han	 sâhibi	 birden

koşarak	yanıma	geldi	ve:
“–Ey	Abdurrahmân	bu,	İmâmü’l-müslimîn	Ahmed	b.	Hanbel	seni	ziyarete	geldi!”	dedi.
Bunun	üzerine	içeri	girdi	ve	başucuma	oturdu.	Odanın	içi	beraberindekilerle	doldu,	hepsini	almadı

hatta	bir	kısmı	da	kalemleri	ellerinde	ayakta	duruyorlardı.	Ziyadesiz	bana	şunları	söyledi:
“–Ey	Abdurrahmân,	Allah	mükâfâtını	versin.	Sıhhatli	günlerde	hastalık	yoktur.67	Hasta	iken	de	sıhhat

yoktur.68	 Allah	 sana	 âfiyet	 şifâ	 versin.”	 Bu	 esnâda	 kalemlerin,	 dediklerini	 yazmakta	 olduğunu
gördüm.69
Sonra	benim	yanımdan	çıkınca	handakiler	yanıma	gelip	iltifatta	bulunuyorlar,	dini	gaye	ve	vazifeyle

bana	 hizmet	 ediyorlardı.	 Biri	 döşek	 diğeri	 örtü	 getirirken	 bir	 başkası	 da	 en	 güzel	 yemeklerden
getiriyordu.	 Salih	 bir	 kişinin	 beni	 ziyareti	 sebebiyle	 insanlar	 hastalığımla	 ailemden	 bile	 daha	 çok
ilgileniyorlardı.70

*	*	*

Fuat	Sezgin	de	Bakî	b.	Mahled’le	ilgili	şunları	söylemektedir71:
“Bakî	b.	Mahled	ilim	için	Mısır’a,	Şam’a,	Hicaz’a	ve	Bağdat’a	olmak	üzere	iki	yolculuk	yaptı.	Birinci

yolculuğu	dört	yıl,	ikincisi	de	yirmi	yıl	sürdü.	Unutma	ki,	onun	bütün	yolculuğu	kendisinin	de:
“Kime	 yolculuk	 yapmışsam	 yaya	 olarak	 gittim.	 Şehirlerde	 hangi	 âlimi	 duymuşsam	 ona	 yürüyerek

gittim.”	şeklinde	açıkladığı	gibi	Endülüs’ten	ve	yaya	olaraktı.”
Öğrencisi	Ebû	Abdu’l-Melik	Ahmed	b.	Muhammed	el-Kurtubî	de	hakkında	şöyle	demektedir:
“Bakî	 uzun	boylu,	 yürümeye	dayanıklı	 ve	güçlüydü.	Hiç	binek	üstünde	görülmedi.	Mütevazı	 idi	 ve

devamlı	 cenazelerde	 hazır	 bulunurdu.”72	 İlim	 için	 sabır	 ve	 iştiyakına	 maşallah!	 Yine	 hayatını	 ilim
tahsiline	adamasına	mâşâallah!
Etmeseydi	şu	âleme	tecelli,	mucize-i	ilâhî,
Göremezdin	etle	kemik	âdemden	hiç	bir	fazîleti.
Hâfız	b.	Ebî	Hatim,	babası	Ebû	Hatim	b.	İdris	er-Râzî’nin	(d.	195/ö.	277)	ilim	yolculuğuna	değinirken

şunları	söylemektedir73:
Babamı	şöyle	derken	duydum:
“Hadis	öğrenmek	için	çıktığım	ve	yedi	yıl	kaldığım	ilk	yolculuğumda	bin	fersahtan	daha	fazla	mesâfe

yürüdüğümü	hesâb	etmiştim.74	Bin	fersahı	geçince	artık	yapmakta	olduğum	hesabı	bıraktım.
Kûfe’den	Bağdat’a	kaç	defa	yürüdüğümü,	aynı	şekilde	Mekke’den	Medine’ye	de	birçok	kez	gittiğimi

hesaba	 koymadım.	 Selâ	 şehri	 (Bu	 şehir	 Fas’ta’dır)	 yakınlarında	 deniz	 yolundan	 çıkıp	 Mısır’a	 ve
Mısır’dan	 da	 Remle’ye	 yürüyerek	 aynı	 şekilde	 buradan	 Askalan’a	 ve	 Taberiyye’ye,	 Taberiyye’den
Dımeşk’e,	Dımeşk’ten	Hıms’a,	buradan	Antakya’ya	ve	Antakya’dan	da	Tarsus’a	yolculuk	yaptım.
Sonra	Tarsus’tan	Hıms’a	döndüm.	Geriye	Ebü’l-Yemân	hadisi	ile	ilgili	duyduğum	bir	husus	kalmıştı.

Hıms’tan	da	Beysan’a,	Beysan’dan	Rakka’ya	ve	buradan	da	Bağdat’a	Fırat	nehriyle	yolculuk	yaptım.
Şam’a	 yol	 almadan	 önce	 Vâsıt’tan75	 Nîl’e,	 Nîl’den	 de	 Kûfe’ye	 çıktım.	 Bu	 yolculuğun	 hepsini	 ama
hepsini	yürüyerek	yaptım.	Bu	benim	yirmi	yaşındayken	yaptığım	ve	yedi	yıl	dolaştığım	ilk	seferimdi.
Rey’den	213	yılının	Ramazan	ayında	çıktım	ve	221	senesinde	geri	döndüm.
Kırk	iki	senesinde	de	ikinci	kez	ilim	yolculuğuna	çıktım	ve	kırk	beş	senesinde	üç	yılı	tamamlayarak

döndüm.	Bu	yolculuğumda	yaşım	kırk	yedi	idi.

*	*	*

Hâfız	el-Cevval	 (Yakub	b.	Süfyân	el-Farisî)	el-Fesevî	 (d.	200/ö.	277)	hakkında	şu	haber	gelmiştir:76
Ebû	Abdurrahmân	en-Nihavendi	Yakub	b.	Süfyan’ı	şöyle	derken	işittim	demektedir:
“Bin	küsür	üstattan	not	tuttum.	Hepsi	de	sikaydı.”	Yine	İ.	Hamza	da	onun	kendisine	“Otuz	sene	ilim

yolculuğunda	 bulundum.”	 dediğini	 haber	 vermektedir.	 İlerde	 onun	 ilim	 yolculuğunda	 aç	 kalması	 ve
gözünü	kaybetmesiyle	ilgili	ayrıca	bilgi	gelecektir.77

*	*	*



el-Fazluş-Şârânî	(ö.	282)	ile	ilgili	de	İ.	Müemmil	şöyle	söylemektedir:
“Biz	aramızda	Şârânî’nin	hadis	öğrenmek	için	Endülüs’ten	başka	girmediği	hiçbir	belde	kalmadığını

konuşuyorduk.”78

*	*	*



PEYGAMBER	(A.S.)	AŞKIYLA
Hâfız	 el-Erğıyânî	 (223/315)	 ile	 ilgili	 de	 el-İmâmu’l-Hâkim	 Ebû	 Abdullah	 şöyle	 bir	 haber

vermektedir:79

“Âbid	 müctehidlerdendir.	 Takva	 ve	 samimiyet	 içinde	 hadis	 öğrenmek	 için	 sürekli	 yolculuk
yapanlardandı.	 Biri	 dışında	 üstatlarımız	 onun	 “Diyarı	 İslâmda	 hadis	 almak	 için	 huzuruna	 dâhil
olmadığım	hiçbir	kürsü	kalmamıştır.”	dediğini	zikretmektedirler.
Ebû	Alî	el-Hâfız	en-Neysâbûrî	şöyle	anlatmaktadır:
“Muhammed	b.	el-Müseyyib	el-Erğıyânî	Mısır’da	yürüyordu.	Elbisesinin	yeninde	yüz	bin	hadis	vardı.

Ebû	Ali’ye	bu	nasıl	mümkün	olur?	denilince	o	da:
“Onun	 cüzleri	 küçüktü	 ve	 ince	 bir	 hatla	 yazılmıştı.80	 Her	 bir	 cüzde	 bin	 tane	 hadis	 vardı	 ve

beraberinde	yüz	cüz	hadis	taşıyordu.	O’nun	bu	hâli	meşhur	olmuştur.”diye	cevap	verdi.
Hadis	okumaya	başlayıp	da	Resûlüllah	buyurdu	ki	dediğinde	biz	kendisine	acıyıncaya	kadar	ağlardı!

Çok	ağlamaktan	gözleri	görmez	oldu!	Allah	ondan	râzı	olsun.

*	*	*



ESİR	OLMAK	DA	VAR…
İ.	 Ebî	 Kâmil,	 Şam	 Muhaddisi	 Ebû’l-Hasen	 Hayseme	 (d.	 250/ö.	 343)	 ile	 ilgili	 olarak	 onun	 şöyle

dediğini	rivayet	etmektedir:81
“Deniz	 yolculuğuna	 çıktım.	 Yûsuf	 b.	 Bahr’dan	 hadis	 almak	 için	 Cebele’ye82	 yöneldim.	 Sonra

Antakya’ya	 yola	 çıktım.	 Karşımıza	 bir	 gemi	 çıktı	 ve	 onlarla	 mücadeleye	 tutuştuk.	 Sonra	 bir	 grup
gemimizi	ön	kısmından	teslim	aldı.	Sonra	bizi	yakalayıp	dövdüler	ve	isimlerimizi	yazdılar.	Bana	dediler
ki:
“–İsmin	ne?”	Ben	de:
“–Hayseme”	deyince	birisi:
“–Eşek	oğlu	eşek	diye	yaz!”	dedi.
İyice	 dövülünce	 kendimi	 kaybettim	 ve	 uyuyakaldım.	 Rüyamda	 sanki	 kapısında	 bir	 grup	 hûrinin

durduğu	cennete	baktığımı	gördüm.	İçlerinden	biri:
“–Ey	bahtsız	ne	kaçırdın,	biliyor	musun?	dedi.	Diğeri	de:
“–Neyi	kaçırmış?”	dedi.	Bunun	üzerine
“–Öldürülseydi	hûrilerle	beraber	cennette	olurdu.”	dedi.	Bu	kez	diğeri:
“–Allah’ın	ona	İslam’ın	izzeti	ve	şirkin	zilleti	uğruna	şehâdet	nasib	etmesi	onun	için	daha	hayırlıdır”

dedi	ve	akabinde	kendime	geldim.
Yine	rüyâmda	sanki	bir	kimsenin	bana	şöyle	dediğini	gördüm:
“–Berâe	 sûresini	 oku.”	 Ben	 de	 “Yeryüzünde	 dört	 ay	 dolaşın”83	 âyetine	 kadar	 okudum.	 Rü’yâyı

gördüğüm	geceden	itibaren	dört	ay	saydım.	Bundan	sonra	Allah	beni	esâretten	kurtardı.

*	*	*
Yâkut	 el-Hamevî	 ve	 Zehebî,	 Ebû’l-Hasen	 el-Kattân	 el-Kazvînî	 (d.	 204/ö.	 345)	 hakkında	 şunları

söylemektedirler84:
“Kendisi	hafız,	allâme,	bilgisi	engin,	imam,	Kazvîn	muhaddisi	ve	âlimidir.	Doksan	bir	sene	yaşamış	ve

bu	 yaşında	 ilim	 yolculuğuna	 çıkmıştır.	 Ülkelerdeki	 pek	 çok	 üstattan	 ilim	 kaydetmiştir.	 Yine	 o,	 İbn
Mâce’den	“Sünen”ini	rivâyet	etmiş,	kendisinden	de	sayılamayacak	kadar	âlim	rivâyette	bulunmuştur.
Bunlardan	biri	de	Ebû’l-Huseyn	Ahmed	b.	Fâris	el-Luğavî	el-Kazvînîdir.
Ebû	Ya’lâ	el-Halîlî,	onun	hakkında	şunu	söylemektedir85:
“Bütün	ilimlerde,	tefsir,	nahiv,	lügat	ve	fıkıhta	âlimdir.	Dine	bağlılık	ve	ibadet	açısından	bir	benzeri

daha	 yoktur.	 Ebû	 Hatim	 er-Râzî’yi	 duyunca	 üç	 sene	 onun	 için	 beldesinden	 ayrıldı.	 Kazvin,	 Râzî,
Bağdat,	Kûfe,	Yemen	San’â,	Hemedân,	Hulvân	ve	Nihâvend’li	pek	çok	kişiden	hadis	aldı.	Uzun	ömürlü
oldu	ve	başından	pek	çok	olay	geçti.
Kazvîn’li	üstatların	“Ebû’l-Hasen,	 fazîlet	ve	zühdde	bir	benzerini	görmedi.	Otuz	sene	devamlı	oruç

tuttu.	Ekmek	ve	tuzla	iftar	ediyordu!”
İ.	Fâris	“Emâlî”sinde	demektedir	ki:
“Ebû’l-Hasen	el-Kattân’ın	yaşı	ilerleyip	de	güçten	düştükten	sonra	şöyle	dediğini	işittim:
“İlim	yolculuğuna	çıktığımda	yüz	bin	hadis	ezberliyordum.	Bugün	ben	yüz	hadis	ezberleyemiyorum!”

Yine	devamla	şöyle	diyordu:
“Gözümden	 hastalandım!	 Zannediyorum	 ki,	 hadis	 ve	 ilim	 için	 yolculuğa	 çıkarken	 kendisinden

ayrıldığım	 gün	 annemin	 çok	 ağlamasından	 dolayı	 cezalandırıldım.”	 O’nun	 faziletleri	 sayılanlardan
daha	fazladır.

*	*	*

Ahmed	b.	Mahmud,	İbn	Mukri’86	(ö.	381)	ile	ilgili	olarak:
“Kendisi	şarkı	ve	garbı	dört	defa	dolaştığını	söylerdi.”87	demektedir.
Zehebî	de	onunla	ilgili	şöyle	demektedir:
İki	kişi	onun	şöyle	dediğini	rivayet	etmiştir:
“Mufaddal	b.	Fadâle	el-	Mısrî	nüshası88	için	yetmiş	ayrı	yere	yolculuk	yaptım.	Bu	nüsha,	bir	ekmek

karşılığında	 ekmekçiye	 verilse	 kabûl	 etmezdi.	 On	 defâ	 da	 Beyt-i	makdise	 gittim.”	 O’nun	 beldesinin
Isfahân	olduğunu	unutma.

*	*	*

Zehebî,	Muhammed	b.	İshak	(310/395)	hakkında	şöyle	demektedir89:
“Ebû	Abdullah’ın	hadis	aldığı	üstatların	sayısı	bin	yediyüzdür.90	Eliyle,	birkaç	yüklük	not	tutmuştu.
Uzun	 yolculuktan	 döndüğünde	 yazdıkları	 bir	 kaç	 yüklüktü.	 Hatta	 “Yazdıkları	 kırk	 yüktü,	 bu

ümmetten	hiçbir	kimsenin	onun	semâen	aldığı91	ve	bir	araya	getirdiği	kadar	hadisi	dinleyip	cem	ettiği
bize	ulaşmamıştır.”	denilmiştir.	Hıfzı,	marifeti,	samimiyeti	ve	pek	çok	tasnifiyle	beraber	 ilim	 için	yer



yer	dolaşanların	sonuncusu,	muksirûnun92	yegâne	kişisiydi.	Ca’fer	el-Müstağfirî,	kendisine:
“–Üstatlardan	semâen	kaç	hadis	aldın?	diye	sordum.	O	da:
“–Beş	 bin	 sepet	 dolusu	 diye	 cevap	 verdi.”	 demektedir.	 Onun	 ilk	 yolculuğu	 330’da	 Nîsâbur’adır.

Hâkim	der	ki:
“361	 senesinde	Buhârî	 ile	 görüştük	 bize	 fazlasıyla	 rivayette	 bulundu.	 Sonra	 vatanına	 giderken	 75

senesinde	 Nîsâbur’a	 yanımıza	 geldi.	 Yirmi	 yaşındayken	 ilim	 yolculuğuna	 çıktı	 sonra	 üstat	 olarak
vatanına	dönüp	altmış	beş	yaşındayken	evlendi	ve	çocukları	oldu.	Pek	çok	kişiye	hadis	rivâyet	etti.”
İbn	Mende	demektedir	ki:
“–Şarkı	 ve	 garbı	 iki	 defâ	 dolaştım.”	 Ebû	 Zekeriya	 İ.	 Mende	 dedi	 ki:	 “Nîsâbûr	 yolunda	 amcam

Abdullah’la	beraber	idim.	Mecce	kuyusuna	vardığımızda	amcam	bana	şunu	anlattı:
“Babamla	beraber	Horasan’dan	dönüyordum.	Buraya	geldiğimizde	elbise	olduğunu	zannetiğimiz	kırk

ağır	yükümüz	vardı.	Aniden	küçük	bir	çadırın	 içinde	bir	üstat	gördük.	 İşte	o	kişi	senin	babandı!	Bir
kısmımız	ona:
“–Bu	yükler	nedir?”	diye	sordu.	O	da:
“–Bu	zamanda	ona	rağbet	eden	bir	kimse	 için	az	bir	yüktür.	Bunlar	Resûlullah’ın	 (s.a.v)	hadisidir.”

diye	cevap	verdi.	Yine	bundan	sonra	amcam	bana	şunu	zikretti:
“–Yirmi	ağır	kitap	yüküyle	Horasan’dan	gelmekteydim.	Babana	tabî	olarak	kuyunun	yanında	onları

indirdim.

*	*	*

Hâkim	en-Neysâbûrî	(d.	321/ö.	405)	üstâdı	İ.	Mihrân93	ilgili	şöyle	demektedir:
“Merv	ve	Mâverâünnehr’e	gittim.	 İ.	Mihrân’la	görüşemedim.	Altmış	beş	senesinde	Hac’ta	kâfileler

arasında	 onu	 aradım	 fakat	 kendini	 gizledi.	 Yalnızca	 bir	 ya	 da	 birkaç	 hadis	 için	 ortalıklarda
görünmemeye	 çalışıyordu.	 Altmış	 yedi	 senesinde	 onun	 Mekke’de	 olduğu	 bilgisine	 sahipken	 hacca
gittim.	Fakat	onun	Bağdat’ta	olduğunu	söylediler.	Bu	durumdan	çok	üzüntü	duydum.
O’nu	çok	görmek	istedim	fakat	başaramadım.	Sonra	Ebû	Nasr	el-Melâhimî	bana	Bağdat’ta:
“Görmek	istersen	burada	abdallardan	bir	üstad	var.”	dedi.	Ben	de	evet	deyince	devam	etti	ve	beni

boyacılar	hanına	götürdü.	Oradakiler	çıktığını	söyleyince	Ebû	Nasr,	mescidde	oturmamı	onun	mutlaka
geleceğini	söyledi.	Bunun	üzerine	oturduk	fakat	Ebû	Nasr,	üstadın	kim	olduğunu	hiç	zikretmedi.
Daha	sonra	Ebû	Nasr	ve	beraberinde	ridâsı	içinde	ince	ve	zayıf	bir	üstad	bana	doğru	yöneldi.	O’nun

Ebû	Müslim	olduğunu	zannettim.	O’nunla	konuşurken	kendisine:
“Üstad	burada	acaba	akrabalarından	birini	mi	buldu?”diye	sordum.	O	da:
“–Görüşmeyi	istediğim	kişiler	yitip	gittiler!”	dedi.	Bunun	üzerine	kardeşi	İbrâhim’i	kastederek:
“–İbrahim	geriye	hiç	çocuk	bıraktı	mı?”	diye	sorunca:
“–Kardeşimi	nereden	tanıyorsun?	dedi.	Ben	de	sükût	ettim.
Sonra	Ebû	Nasr’a	dedi	ki:
“–Kim	bu	kişi?”	O	da:
“–Filân	 kişidir”	 deyince	 birbirimize	 doğru	 kalktık,	 o	 bana	 ben	 de	 ona	 memnûniyet	 bildirdik	 ve

müzâkereye	başladık.	O’nunla	defalarca	beraber	oturduk.	Sonra	yola	çıkacağım	gün	kendisine	vedâ
ederken	bana	şunu	dedi:
“–Hac	mevsiminde	 beraber	 oluruz.	 Gönlümde	Mekke’ye	 komşu	 olmak	 yatıyor.”	 Daha	 sonra	 altmış

sekiz	senesinde	haccetti	ve	ölünceye	kadar	da	Mekke’ye	komşu	oldu.

*	*	*



İLMİ	EVLİLİĞE	TERCİH	EDEN	ÂLİM

Zehebî,	Ebû	Nasr	es-Siczî	 (ö.	444)	 (rahimehullah)	 ile	 ilgili	 şuna	yer	 vermektedir:94	 “Zamanının	en
fazla	hadis	ezberleyenlerindendir.	Hadis	öğrenmek	için	en	uzak	yerleri	dolaşmıştır.”

Hâfız	Ebû	İshâk	el-Habbâl	şöyle	anlatır:
“Bir	gün	Ebû	Nasr	es-Siczî’nin	yanındaydım	ki	kapı	çalındı.	Kalkıp	kapıyı	açtım.	İçeri	bir	kadın	girdi

ve	içinde	bin	dinar	olan	bir	kese	çıkarıp	onu	üstadın	önüne	koyarak:
“–Bunu	nasıl	uygun	görürsen	infak	et.”	dedi.
O	da:
“–Neyi	kastediyorsun?”	deyince	kadın:
“–Benimle	 evlenmeni	 istiyorum.	 Evliliğe	 ihtiyacım	 yok,	 fakat	 sana	 hizmet	 etmek	 istiyorum.”	 dedi.

Bunun	üzerine	ona	keseyi	alarak	ayrılıp	gitmesini	emretti.	Kadın	gidince	şöyle	dedi:
“–Sicistan’dan	ilmin	talibi	olma	niyetiyle	yola	çıktım.	Ne	zaman	evlenirsem	talebeliğim	de	o	vakit	son

bulacaktır.	İlim	öğrenmenin	sevabına	başka	hiçbir	şeyi	tercih	etmem.”

*	*	*



HADİS	ÖĞRENİP	YAZMAYAN	
İSLAMIN	TADINA	VARAMAZ

Ebû	Sa’d	 es-Semmân	 er-Râzî	 (ö.	445),	muhaddis,	 neseb	 bilgini,	 fakih,	 kurrâ	 ve	 nadide	 âlimlerden
biridir.	Doğudan	batıya	yürüyerek	dünyayı	dolaşmıştır.	Üç	bin	altı	yüz	kadar	üstâdı	vardı.
Hâfız	el-Kuraşî,	onunla	ilgili	şöyle	demektedir:95

“Mûtezile’nin	 âlimi,	 fakîhi,	 mütekellimi	 ve	 muhaddisidir.	 Hiç	 tartışmasız	 kıraat,	 hadis,	 ricâl96,
ensâb97,	ferâiz,	hesâb,	şurût98	ve	mukadderât99	konularında	imamdı.”
Kendisi	(r.a.)	Ebû	Hanîfe	fıkhında,	Ebû	Hanîfe	ile	Şâfî	arasındaki	ihtilaflı	noktaları	bilmede,	Zeydiyye

fıkhında	 ve	 kelâmda	 imâmdı.	 Haccedip	 Nebî	 (s.a.v)’in	 kabrini	 ziyâret	 etmişti.	 Beldesi	 doğunun	 en
uzağındaki	Horasan’ın	Rey	şehri	olduğu	halde	Irak’a	geldi.	Şam’ı,	Hicaz’ı	ve	Mağrib	ülkelerini	dolaştı.
Râvi	ve	şeyhleri	gördü.	Zamanının	üstatlarından	üç	bin	altı	yüz	kişiye	hadis	okudu.	Ömrünün	sonunda
hadis	öğrenmek	için	Isfahan’a	yöneldi.	Şöyle	derdi:
“Hadis	öğrenip	yazmayan	kimse	İslâmın	tadına	varamaz.”
Şöyle	methedilmektedir:
“O	 kendi	 gibisine	 şâhid	 olmadı.	 Bu	 güzel	 hasletlerle	 beraber	 o	 zâhid,	 müttâkî,	 tahammüllü,

müctehid,	 devamlı	 oruçlu,	 kanaatkâr	 ve	 halinden	 razıydı.	 Yetmiş	 dört	 yaşına	 geldiği	 halde	 elini	 bir
insanın	tasına	uzatmamıştı.	Yine	gerek	hazarda	ve	gerekse	seferde	hiçbir	kimseye	yardım	veya	minnet
borcu	 olmamıştır.	 Uzun	 ömrü	 boyunca	 topladığı	 kitapları	 müslümanlara	 vakıf	 olarak	 bıraktı.
Zamanının	târihi,	selef	ve	halefin	mîrasıydı.	Pek	çok	kitap	tasnif	etti.	Hiç	evlenmeden	öldü.	Ayrılıktan
sonra	 ehline	 koşan	 biri	 gibi	 ya	 da	 mülküne	 kavuşan	 melikler	 gibi	 mütebessim	 bir	 şekilde	 hakka
yürüdü.	Doğduğu	yer	olan	Rey’de	vefât	etti.”

*	*	*



İLİM	ESARTETTEN	KURTARIYOR
İlim,	zühd	ve	verada	önde	gelenlerden	biri	daha;	İ.Sem’ânî.	Kendisi	ulema	ve	üstatlarla	görüşmek	ve

Allah’ın	 beytini	 haccetmek	 için	 Allah’ın	 beldesi	 Mekke-i	 Mükerreme	 yolunda	 esir	 düşer.	 Horasan
ulemâsının	şeyhi	iken	bedevî	Arapların	develerine	çoban	yapılmıştır!

Sübkî	 eserinde	 müfessir,	 muhaddis,	 edip	 İ.Sem’ânî	 diye	 de	 bilinen	 Mansur	 b.	 Muhammed’le
(426/489)	ilgili	olarak	şöyle	demektedir:100

“Şanı	bütün	dünyayı	kapladı	ve	her	 tarafa	yayıldı.	O,	aşağıda	değinileceği	üzere	“Ensâb”	kitabının
yazarı	Ebû	Sa’d	es-Sem’ânî’nin	dedesidir.”

Merv’den	çıkıp	461	senesinde	Bağdat’a	geldi	ve	fukahâ	ile	münazara	yaptı.	Sonra	orada	alışılmışın
dışında	bir	yolla	Hicaz’a	devam	etti.	Çünkü	yol	bedevî	Arapların	istilâsı	nedeniyle	kesilmişti.	O’nun	ve
yol	arkadaşının	da	yolu	kesildi	ve	esir	edildi.	Ebû’l-Muzaffer	b.	Sem’ânî,	Allah	(c.c.)	onu	kurtarıncaya
kadar	sabrederek	bu	bedevî	Arapların	elinde	bayağı	bir	süre	esir	kaldı.

Anlatıldığına	 göre	 badiyeye	 girdiğinde	 bedevîler	 onu	 yakaladılar.	 Bundan	 sonra	 bedevîlerin
develerini	otlatmaya	çıkıyordu.	Kendisi	der	ki:

“Onlara	 ilmimin	 olduğunu	 söylemedim.	 Daha	 sonra	 liderleri	 evlenmek	 istediğinde	 sırası	 geldi.	 Bu
nikâh	 akdini	 bir	 fakihin	 kıyması	 için	 bir	 beldeye	 gideceklerini	 söyleyince	 esirlerden	 birisi
“Develerinizle	sahrâya	çıkan	bu	kişi	Horasan	fakîhidir”	deyince	beni	çağırttılar	ve	bazı	şeyler	sordular.
Ben	 de	 onlara	 cevap	 verdim	 ve	 onlarla	 Arapça	 konuştum.	 Bunun	 üzerine	 mahcup	 oldular	 ve	 özür
dilediler	 ve	 nikâhlarını	 kıydım.	 Buna	 sevindiler	 ve	 benden	 kendilerinden	 bir	 şey	 talep	 etmemi
istediklerinde	 bunu	 yapmaktan	 imtina	 ettim.	 Sonra	 istekte	 bulununca	 senenin	 ortasında	 beni
Mekke’ye	götürdüler	ve	Mekke’nin	civarında	bir	yerde	kaldım.	Bu	süre	içerisinde	Sa’d	ez-Zencânî	ile
beraber	oldum.”

Ebû’l-Muzaffer’in	hac	yolundaki	arkadaşı	sûfî	Hasen	b.	Ahmed	el-Mervezî	şöyle	demektedir:
“Bir	binek	kiraladık	ve	Ebü’l-Muzaffer	Merv’den	Harak’a	kadar	-ki	araları	üç	fersah	mesâfedir-	onun

üstünde	geldi.	Harak’ta	konaklayınca	ona:
“–Çömlekten	bir	ibriğimiz	dışında	yanımızda	hiçbir	şey	yok,	keşke	başka	bir	tane	daha	satın	alsak”

dediğimde	cebinden	beş	dirhem	çıkardı	ve:
“–Hasan,	 yanımda	 bundan	 başkası	 yok,	 al	 ve	 istediğini	 satın	 al.	 Bundan	 sonra	 da	 benden	 bir	 şey

talep	etme.”	dedi.
Daha	 sonra	 mahrumiyet	 içinde	 yola	 çıktık.	 Allah	 bize	 bir	 kapı	 açtı.	 Ne	 zaman	 bir	 beldeye	 gelsek

sûfilerin	 yanında	 konakladı	 ve	 üstat	 konumundaki	 kişilerden	 hadis	 aldı.	 Mekke’ye	 girdiğimizde	 de
Ahmed	b.	Ali	b.	Esed	el-Kerhî’de	misâfir	oldu.	Sa’d	b.	ez-Zencânî’nin	sohbetine	katıldı.	O’nun	yanında
kaldıkça	 bereketiyle	 hadis	 ashâbından	 oldu.	 Daha	 sonra	 Ebû’l-Muzaffer,	 haccını	 yapıp	 vecîbelerini
tamamladığında	 Horasan’a	 geri	 döndü.	 468	 senesinde	 Merv’e	 geldi	 ve	 burada	 Asâ	 et-Tesyâr
(rahimehullah)	ile	görüştü.”	O’nun	bu	yolculukları	yedi	sene	sürmüştür.

*	*	*



İLİM	YOLUNDA	DÖKÜLEN	
TERLE	ISLANAN	KİTAPLAR

Hatîb	et-Tebrîzî	(421/502)	ile	ilgili	olarak	şöyle	anlatılmaktadır:101
“Nahiv,	 lüğat	 gibi	 edep	 sahasında	 ve	 daha	 başka	 sahalarda	 tam	 bir	 bilgiye	 sahipti.	 Ebû’l-Âlâ	 el-

Ma’arrî	 ve	 onun	 dışındaki	 edebiyatçılardan	 ders	 okudu.	 Tebriz’den	 Halep	 şehri	 yakınlarındaki
Ma’arra’ya	kadar	gelip	Ebû’l-Âlâ’ya	teveccüh	etmesinin	sebebi,	Ebû	Mansur	el-Ezherî’nin	lüğatla	ilgili
te’lif	ettiği	ve	birkaç	zarif	cildden	oluşan	“Tehzîp”	adlı	kitabın	bir	nüshasının102	eline	geçmesiydi.	Bu
kitabın	içindeki	bilgileri	tahkik	etmek	ve	bunları	bir	lüğat	âliminden	tahsil	etmek	istedi.	Kendisine	bu
konuda	 Ma’arrî	 gösterildi.	 Bunun	 üzerine	 kitabı	 bir	 torbaya	 koyup	 Tebriz’den	 Ma’arra’ya	 kadar
omzunda	 yüklendi.	 Kendisinin	 ücretle	 tuttuğu	 bir	 bineği	 de	 yoktu!	 Sırtından	 akan	 ter	 omzundaki
torbaya	 nüfuz	 etmiş	 ve	 içindeki	 nüshada	 yaşlığa	 neden	 olmuştu.	 Bu	 nüsha	 Bağdat’ta	 vakıf
kütüphânelerden	 birindedir.	 Söz	 konusu	 durumu	 bilmeyen	 kimse	 nüshayı	 gördüğünde	 suya	 batmış
zanneder.	Halbu	ki	bu,	Hatîp	et-Tebrîzî’nin	(rahimehullah)	terinden	başka	bir	şey	değildir.	Böylece	onu
gören	kişi,	bu	âlimin	ilim	öğrenmek	için	gösterdiği	gayreti	görür.



İLME	VE	ÂLİME	HÜRMET

Hâfız	ve	seyyah	Ebü’l-Fityân	(428/503)	(rahimehullah)	ile	ilgili	olarak	da	şöyle	denilmektedir:103
Asrının	hadis	hafızlarından	biridir.	Hadis	öğrenmek	için	yolculuğa	çıkan	ve	öğrendiklerini	bir	araya

getiren,	Horasan,	Irak,	Şâm,	Hicaz,	Mısır	ve	Cezîre’de	hadis	yazanlardandır.	Babası	Dahıstan’da	kelle
sattığından	ona	“Ravvâsî”	denilmiştir.	Ebû	Mes’ûd	Ahmed	b.	Muhammed	b.	Abdullah	el-Becelî	er-Râzî,
Dahıstan’a	gelişi	sırasında	babası	Ebû’l-Hasen’den	yemek	için	bir	kelle	alırken	Ebû’l-Hasen	ona:
“Senin	bir	 ilim	adamı	 olduğunu	görüyorum.	Dükkânımda	oturman	hoş	 olmaz.	Haydi	 yemek	önüne

gelinceye	kadar	mescide	gir.”	dedi.
Sonra	mescide	oturduğunda	ona	oğlu	Ömer’le	ekmek,	sirke	ve	yeşillikle	beraber	kızarmış	güzel	bir

yemek	 gönderdi.	 Ömer	 küçük	 bir	 çocuktu.	 Ebû	 Mes’ud	 duruma	 baktı	 ve	 kelle	 satıcısından	 hoşnut
kaldı.	Yemekten	sonra	da	kendisine	teşekkür	ederek:
“Bana	 iyilikte	 bulundun.	 Yanımda	 sana	 bunun	 karşılığını	 ödeyecek	 hiçbir	 şey	 yok!	 Resûlullah’ın

hadisini	öğretinceye	kadar	oğlunu	bana	teslim	etmeye	ne	dersin?”	dedi.
Ömer’in	babası	buna	çok	sevindi.	Ebû	Mes’ud	da	Ömer’i	beraberinde	Dahıstan	şeyhlerine	götürüp

hem	başkasından	ve	hem	de	kendisinden	hadis	aldırdı.	Vaziyet	yolunda	gitti	ve	Ömer	bu	işe	güzelce
yatkın	 hale	 geldi.	 Bundan	 sonra	 da	 kendisi	 ilim	 yolculuğuna	 çıkıp	 çokça	 hadis	 öğrendi.	 Hatta
akranlarının	bilmediği	hadisleri	öğrendi.
İ.	Nutfe	demektedir	ki:
“İlim	ehli	birkaç	kişiden,	Ebû’l-Fityân’ın	üç	bin	altı	yüz	şeyhten	hadis	aldığını”	işittim.	Edip	Huzeyme

b.	Ali	el-Mervezî	de	der	ki:
“İlim	yolculuğundayken	şiddetli	soğuktan	Ömer	er-Ravvâsî	parmaklarından	oldu!”
Hâfız	Ebû	Ca’fer	Muhammed	b.	Alî	el-Hemedânî	de	şöyle	der:
“Bu	diyarda	hatta	bütün	dünyada	Ebû’l-Fityân’dan	daha	fazla	hadis	ezberleyeni	görmedim.	O	ayaklı

bir	kütüphâneydi.104	Hadis	öğrenmek	için	dünyayı	dolaştı.	Kendisiyle	Mekke’de	görüştüm.	Üstatların
da	onu	övdüklerini	hakkında	güzel	sözler	söylediklerini	gördüm.	Sonraları	onunla	Cürcân’da	görüştüm
ve	dostlarımızdan	biri	oldu.”
O,	 hadis	 sahasında	 temayüz	 etmiş	 bir	 imamdı.	 Öyle	 ki,	 üstadı	 Ebû	 Bekir	 Hâtîb	 el-Bağdâdî,	 Ebû

Hamid	 el-Gazâlî	 -ki	 ondan	 “Sahîhayn”ı	 tashih	 etmiştir.-	 Ebû	 Hafs	 b.	 Muhammed	 el-Cürcânî	 gibi
muhaddis	ve	fukahadan	pek	çok	büyük	kimse	de	ondan	rivâyette	bulunmuştur.
İbn	Mâkûlâ	der	ki:
“Ravvâsî	benden	ve	ben	de	ondan	hadis	yazdık.	O’nu	zekî	gördüm.”	Sem’ânî	de	Ahmed	b.	Serahsî’yi

şöyle	derken	gördüm	der:
“Ömer	er-Ravvâsî,	Serahs’a	geldiğinde	orada	hadis	rivayet	etti,	imlâ105	etti.	O’nun	huzuruna	büyük

bir	cemaat	katıldı	ve	şunu	dedi:
“–Cemaatin	 isimlerini	olduğu	gibi	kendi	yazımla	yazacağım.	İkinci	kez	cemaat	bir	araya	geldiğinde

kendilerine	 sormadan	 her	 birinin	 ismini	 aklımdan	 tesbit	 edeceğim.106”	 Denildiğine	 göre	 cemaati
yetmiş	kişiye	yakındı.
Abdu’l-Gâfir	b.	İsmail	onun	hakkında	şunu	demiştir:
“Ömer	er-Ravvâsî,	hadis	 tarikleri	konusunda	ârif	ve	meşhûr	bir	kişiydi.	Çok	hadis	yazdı,	bablarına

göre	 hadisleri	 cemetti	 ve	 tasnif	 etti.	 Yazması	 serî	 idi,	 selef	 gibi	 az	 rivâyet	 ediyordu	 ve	 ailesinin
geçimiyle	uğraşıyordu.	Nîsâbur’dan	Tûs’a	çıktı.	Gazâlî,	ona	ikramda	bulundu	ve	onu	yanında	misâfir
etti.	“Sahih”i	ona	okudu	ve	sonra	ona	gitmesi	için	izin	verdi.”	Dakkak	onunla	ilgili	olarak	risâlesinde
şunu	söylemiştir:
“Ömer,	Tûs’ta	“Sahîh-i	Müslim”i	aslı	olmadan	rivâyet	etti.	Bu	hadisçiler	nezdinde	en	kötü	şeydir.”
Sonra	Ebû	Bekir	es-Sem’ânî’yi	ziyâret	etmek	için	Tûs’tan	Merv’e	yola	çıktı.	Kendisinden	hadis	almak

ve	ilminden	istifâde	etmek	için	onu	çağırtmıştı	o	da	ona	gitti.	Şöyle	demişti:
“Merv’e	girmek	isitiyorum.	Serahs	da	yolumun	üzerinde.”	Şunu	söylediği	de	ifade	edilir:
“Serahs	ilmin	makberidir!	Orada	hâlimin	ne	olacağını	bilmiyorum.”	Daha	sonra	kabir	taşına	da	tarih

düşüldüğü	gibi	Serahs’ta	503	senesinin	Rabî’u’l-âhir	ayında	vefat	etti.107

*	*	*

Zehebî,	hafız	ve	tecvid	alimi	Yûnârtî	ile	ilgili	olarak	şunları	ifade	etmektedir108:
“Sem’ânî,	İsmail	Hâfız’a109	Yûnârtî	hakkında	sorduğunu	onun	da	şunu	söylediğini	belirtmiştir:
“Kendisi	 İ.	 Halef	 eş-Şîrâzî’ye	 yolculuk	 etmiştir	 ki	 ona	 yolculuk	 yapan	 son	 kişidir.	 Ondan	 sonra

babasıyla	onun	yanına	Abdurrahman	b.	Ahmed	el-Bağbânî	gitmiş	ve	şunu	söylemiştir:
“Nîsâbûr’a	 geldim	 ve	 koşar	 adım	 Ahmed	 b.	 Halef’in	 evine	 gidiyordum	 ki,	 Yûnârtî	 ile	 karşılaştım.

Kendisi	beni	ayıpladı	ve	ardından:
“–Gel,	 önce	 seni	 bir	 doyurayım”	 diyerek	 yemek	 ikrâm	 etti.	 Yemekten	 sonra	 İ.	 Halef’ten	 aldığı

hadisleri	çıkardı	ve:
“–O	öldü	ve	kendisini	defnettim!”	dedi.	Bunun	üzerine	Abdurrahmân	demiştir	ki:
“Bu	haber	üzerine	az	kalsın	ödüm	patlayacaktı!!”
Allah	 selefe	 rahmet	 etsin.	 Büyük	 âlimlerle	 görüşme	 konusunda	 ne	 kadar	 hırslılar!	 Ve	 onlarla



görüşememelerine	kalpleri	nasıl	hüzünleniyor!	Bu	hasret	ve	iştiyakları	mezara	kadar	onlarla	beraber
olmuştur!	Bu	bağlamda	şu	beyit	nasıl	da	doğru	söylüyor:
Senedi	yoktu	vardı	dârı	ukbâya,
Ne	emeller	yatar	toprağın	bağrında.

*	*	*

Kadı	el-Mâristânî	(d.	442/ö.	535)	ile	ilgili	de	şöyle	nakledilmektedir110:
Öğrencisi	 İ.	 Sem’ânî	 onun	 hakkında	 “İlimleri	 bilen,	 çok	 yönlü,	 sözü	 güzel,	 tatlı	 dilli,	 münazarada

parlak	 bir	 kişidir.	 İlimleri	 onun	 kadar	 kendinde	 toplayan	 birini	 görmedim.	 Her	 ilmi	 tetkik	 etmiştir.
Ayrıca	yazısı	seri,	hadis	kıraatı	güzeldir.”	demektedir.	Devamla	onu	“Ömrümün	tek	bir	anını	bile	oyun
ve	eğlence	içinde	geçirmedim.”	derken	işittiğini	belirtmektedir.
Yine	kendisini	şöyle	derken	duyduğunu	ifade	etmektedir:
“Bir	seferde	Rumlar	beni	esir	aldılar.	Bir	buçuk	yıl	esir	kaldım.	Beş	ay	boyunca	boynumda	zincir,	el

ve	ayaklarımda	kelepçeler	vardı	ve	bana:
“–Mesih	 Allah’ın	 oğludur	 de	 ki,	 senin	 hakkında	 gerekeni	 yapalım”	 diyorlardı.	 O	 sözü	 söylemekten

geri	 durdum	 ve	 söylemedim.	 Ayrıca	 hapsedildiğim	 vakit	 orada	 çocuklara	 Rumca	 yazıyı	 öğreten	 bir
muallim	vardı.	Ben	de	hapisteyken	kendisinden	Rumca	yazıyı	öğrendim.”

*	*	*

Zemahşerî	(d.	467/ö.	538)	ile	ilgili	de	İbn	Hallikân	şunu	ifade	etmektedir111:
“Bazı	 üstatlardan	duyduğuma	göre	Zemahşerî’nin	bir	 ayağı	 sakattı	 ve	 ağaçtan	 yapma	bir	 protezle

yürüyordu.	 Çünkü	 Harzem	 illerine	 yaptığı	 seferlerinden	 birinde	 yolda	 kar	 ve	 şiddetli	 soğuğa
yakalanmış	ve	ayağından	olmuştu.	Ayağının	kesik	oluşunun,	durumu	bilmeyenlerde	şüphe	uyandırıp
zanna	 yol	 açmasından	 korktuğundan,	 elinde	 bu	 işe	 muttalî	 olmuş	 pek	 çok	 kişinin	 şehâdetini	 hazır
bulunduruyordu.
Kar	ve	soğuk	bu	bölgelerde	özellikle	de	Harzem’de	son	derece	etkili	olmakta	ve	bu	yüzden	sakatlığa

sebebiyet	 verebilmektedir.	 Bu	 sebeple	 uzuvları	 sakat	 kalmış	 pek	 çok	 kişiye	 şâhid	 oldum.	 Bunu
bilmeyen	 bu	 tür	 şeyleri	 imkânsız	 görmesin.”112	 Ardından	 İ.	 Hallikân	 Zemahşerî’nin	 ayağının
kesilmesiyle	ilgili	olarak	diğer	bir	sebebi	de	zikreder.

*	*	*



İLİM	YOLCUSU	BİR	ÇOCUK
Üstad,	imam,	zâhid,	hayra	düşkün,	sûfî,	şeyhü’l-islâm,	isnadda	zamanının	önde	geleni,	Ebû’l-Vakt	es-

Siczî	ile	ilgili	olarak	da	Zehebî	şuna	yer	vermektedir113:
“457	 yılında	 dünyaya	 geldi	 ve	 465	 yılında	 yedi	 yaşındayken	 hadis	 almaya	 başladı.	 Ebû’l-Hasen

Abdurrahmân	 b.	Muhammed	 ed-Dâvudî’den	 “Sahîh”i,	 Dârimî’nin	 kitabını	 ve	 Buşanc’ta	 “Müntehabu
Müsned-i	 Abd	 b.	 Humeyd”	 adlı	 kitabı	 dinledi.	 Zamanının	 büyük	 muhaddislerinin	 pek	 çoğundan	 da
hadis	aldı.
Horasan,	Isfahan,	Kirman,	Hemedân	ve	Bağdat’ta	hadis	rivayet	etti.	Pek	çok	talebesi	oldu.	Rivayet

ettiği	hadisler	meşhur	oldu	ve	şöhreti	de	her	yere	yayıldı.	Sened	‘âli	isnâd’la114	kendisine	ulaşmıştır.	İ.
Asâkir,	Sem’ânî,	İbn	El-Cevzî,	Yûsuf	b.	Ahmed	eş-Şîrâzî	-ki	onun	için	Kirmân’a	yolculuk	yaptı-,	Süfyân
b.	 İbrâhîm	 b.	Mende,	 Ebû	 Zer	 Süheyl	 b.	Muhammed	 el	 Buşâncî	 ve	 daha	 sayılamayacak	 kadar	 kişi
kendisinden	hadis	aldı.115
Zekiyyüddîn	el-Birzâlî	hakkında	şöyle	demektedir:
“Ebû’l-Vakt,	Irak’ı,	Huzistan’ı116	dolaşmış	ve	Herât,	Mâlîn,	Bûşanc,	Kirmân,	Yezd,	Isfahan,	Kerc,	İran

ve	Hemedân’da	hadis	rivâyet	etmiştir.	Hadis	hafızları,	vezirler	önünde	diz	çökmüştür.	Beraberinde	asıl
nüshalardan	rivayet	ettiği	kitapları	ve	cüzleri	vardı.	Haddi	hesabı	yapılamayacak	kadar	kimse	ondan
hadis	aldı.”
Öğrencisi	Sem’âni	demektedir	ki:
“O,	sâlih	bir	şeyhtir.	Üslûp	ve	ahlâkı	güzel,	cana	yakın,	mütevazı,	halim	selim	ve	ağır	başlı	bir	kişidir.

Bûşanc’ta	İmam	Abdullah	el-Ensârî’nin	sohbetinden	memnunluk	duydu	ve	bir	müddet	ona	hizmet	etti.
Irak’a,	Hûzistan’a	ve	Basra’ya	yolculuk	yaptı	ve	bana	anlattığına	göre	Bistâmî’nin	ribatına117	misafir
oldu.	Hirât	ve	Mâlîn’de	kendisinden	hadis	aldım.	Hadis	okumakta	sabırlıydı	 ve	hadis	 rivayet	etmeyi
seviyordu.	 “Sahih”i,	 “Müsnedü	 Abd	 b.	 Humeyd”i	 ve	 “Dârimî	 Süneni”ni	 birkaç	 oturumda	 rivayet
etmiştir.
Yine	öğrencisi	İbn	Cevzî	der	ki:
“Hadis	kıraatında	 sabırlıydı.	Ayrıca	 selef	gibi	 çok	 zikredip	 teheccüd	kılan	 ve	 çok	ağlayan	 salih	bir

zattı.”
Bir	başka	öğrencisi	Yusuf	b.	Ahmed	eş-Şîrâzî	de	eseri	“Erba’înü’l-Büldân”	da	şöyle	demektedir:
“Tüm	ehli	hadisin	kendisine	gittiği	kişi	ve	asrının	hadisçisi,	Ebü’l-Vakt’e	yolculuk	yaptığımda	Kirman

illerinin	 sonuncusunda	 Allah	 kendisine	 ulaşmamı	 takdir	 etti.	 O’nu	 öpüp	 selâm	 verdim	 ve	 önüne
oturdum.	Bana:
“–Seni	buraya	getiren	şey	nedir?”	diye	sorunca:
“–Amacım	 sana	 gelmekti.	 Allah’tan	 sonra	 güvenim	 sanadır.	 Senin	 rivayet	 ettiğin	 hadislerden	 bana

ulaşanların	 bir	 kısmını	 yazmıştım.	 Nefeslerinin	 bereketine	 yetişmek	 ve	 âli	 isnadını	 elde	 etmek	 için
koşarak	sana	geldim.”
Bunun	üzerine	bana:
“–Allah	seni	ve	bizi	rızasına	muvaffak	etsin.	Sa’yimizi	onun	rızası	için	kılsın.	Niyetimizi	ona	yöneltsin.

Sen	 beni	 hakkıyla	 bilmeseydin	 bana	 selâm	 vermez	 ve	 önüme	diz	 çökmezdin”	 dedi	 ve	 sonra	 uzunca
ağladı	ve	huzurunda	olanları	da	ağlattı.	Ardından	devamla	şunları	söyledi:
“–Allahım,	 bizim	 kusurlarımızı	 en	 güzel	 şekilde	 ört	 ve	 bizden	 razı	 olacağın	 şeyleri	 nasip	 eyle.	 Ey

oğlum,	biliyorsun	ki,	babamla	beraber	Bûşanç’ta	bulunan	Dâvudî’ye	aynı	 şekilde	yürüyerek	“sahîh”i
dinlemek	üzere	yolculuk	yaptık.	On	yaşından	daha	küçüktüm	ki	babam	ellerime	iki	adet	taş	koyuyor	ve
taşımamı	söylüyordu.	Ben	de	babamın	kızmasından	korkarak	o	taşları	ellerimde	tutmaya	çalışıyordum.
O	bana	dikkatle	bakarken	ben	de	yürüyordum.	Yorulduğumu	görünce	 taşlardan	bir	 tanesini	atmamı
söylüyor,	 ben	 de	 öyle	 yapıyor	 ve	 yüküm	 hafifliyordu.	 Bundan	 sonra	 tekrar	 bende	 yorgunluk
belirdiğinde	bana	yine:
“–Yoruldun	mu?”	diye	soruyor	ondan	çekinerek:
“–Hayır”	deyince:
“–O	halde	niye	ağır	yürüyorsun?”	diyordu.	Bunun	üzerine	ben	de	önünde	bir	saat	daha	seri	şekilde

yürüyordum	ve	sonunda	güçten	düşüyordum.	Ardından	diğer	taşı	da	alıp	atıyordu.	İyice	bitkin	bir	hale
geldiğimde	beni	alıyor	ve	sırtlanıyordu.118
Yolda	çiftçilerle	ve	diğer	bazı	kişilerle	karşılaştığımızda	babama:
“–Ey	 üstat	 İsa,	 bu	 çocuğu	 bize	 ver,	 hem	 onu	 ve	 hem	 de	 seni	 Bûşanc’a	 kadar	 binekle	 götürelim”

diyorlardı.	Babam	da:
“–Mâzallah!	 Resûlullah’ın	 hadisini	 öğrenmek	 için	 binekle	 mi	 gideceğiz?	 Bilakis	 yürüyeceğiz.

Dayanamadığında	Resûlûllah’ın	hadisine	hürmet	göstermek	ve	bunun	sevabını	kazanmak	ümidiyle	onu
omzuma	bindiririm.”	dedi.	Bu	ve	bunun	dışındaki	kitaplardan	istifade	etmiş	olmam,	 işte	babamın	bu
hüsn-ü	niyetinin	bir	semeresidir.	Benden	başka	emsallerimden	bir	kimse	de	kalmadı.	Nitekim	çeşitli
beldelerden	grup	grup	insanlar	bana	gelmekteler.
Sonra	 arkadaşımız	 Abdu’l-Bâkî	 b.	 Abdü’l-Cebbâr	 el-Herevî’ye	 bana	 tatlı	 ikrâm	 etmesi	 için	 işâret

edince	dedim	ki:
“–Ey	efendim!	Ebû’l-Cehm’in	cüz’ünü	kıraat	etmem	bana	tatlı	yamekten	daha	iyidir.”	Bunun	üzerine

tebessüm	etti	ve:



“–Gelince	taâm,	gider	kelâm”	diyerek	bir	tabak	tatlı	ikram	etti.	Tatlıyı	yeyince	cüz’ü	çıkardım.	Ondan
da	aslını	isteyince	getirdi,	cüz’ü	okudum	ve	buna	sevindim.	Allah,	“sahîh”i	ve	başka	hadisleri	defalarca
dinlemeyi	 bana	nasip	 etti.	 553	 senesinin	Zil’l-ka’de	 ayının	 altısında	Çarşamba	günü	Bağdat’ta	 vefat
edinceye	kadar	onun	sohbet	ve	hizmetinde	bulundum.	Kendisini	Şûniziyye’ye	defnettik.	Bana:
“–Beni	Şûniziyye’de	üstatlarımızın	ayaklarının	ucuna	defnedin.”	demişti.
Ölüm	 vakti	 geldiğinde	 onu	 göğsüme	 dayadım.	 Bütün	 benliğiyle	 kendisini	 zikre	 vermişti.	 Sûfî

Muhammed	b.	Kâsım	yanına	girdi	ve	eğilerek:
“–Efendim!	Nebî	(s.a.v)	buyurdu	ki:
“Kimin	son	sözü	lâ	ilâhe	illellah	olursa	cennete	girer.”	deyince	ona	doğru	dönerek:
“Keşke	 kavmim	 Rabbimin	 beni	 bağışladığını	 ve	 ihsanda	 bulunulanlardan	 eylediğini

bilseydi”119	ayetini	okudu.	Muhammed	b.	Kasım	ve	huzurunda	bulunanlar	hayrete	düştüler.	Okumaya
devam	etti	ve	tam	sureyi	bitirmişti	ki:
“Allah,	Allah,	Allah”	dedi.	Seccadesi	üzerinde	otururken	vefat	etmişti.	Rahimehullah.”

*	*	*



İLİM	AŞKININ	BÖYLESİ
Hasretle	ilim	için	dünyayı	gezen	ve	ülkeleri	ve	pek	çok	yerleri	dolaşanlardan	bir	âlim	daha.	Asil,	ilim

ve	ulemâ	çocuğu,	 kitap	 ve	 sünnet	hâfızı,	 fukahâ	âilesinin	 tâcı	 İmam	Ebû	Sa’d	 es-Sem’ânî	 (d.	 506/v.
562)	(rahimehullah).120
Hiç	akla	gelmeyecek	şekildeki	ilim	yolculuklarından	bazı	haberler	bize	ulaşmıştır.	Onunla	ilgili	gelen

bu	haberler	sanki	bir	masal	gibidir.	Fakat	bunlar	sabah	aydınlığı	kadar	gerçek	ve	açıktır.	Bıkkınlık	ve
bitkinlik	bilmeden,	öğrenmeye	doymadan	yirmi	 seneye	yakın	yolculuklar	yaptı.	Ancak	daha	çok	 ilim
yeri	dolaşmakla,	ilim	yolunda	istifade	etmekle,	daha	çok	hocayla	görüşmekle	ve	eşsiz	kıymetlere	sahip
olmakla	rahat	buldu.	Sonunda	benzersiz	bir	rehber	ve	yeni	bir	tarih	oldu.
Burada	 onun	 bereketli	 hayatıyla	 ilgili	 dört	 kitaptan121	 seçilmiş	 ve	 derlenmiş	 cümlelere	 yer

vereceğim.
et-Tâcü’s-Sübkî	şöyle	der:
“Tâcu’l-İslâm,	şarkın	muhaddisi,	faydalı	tasniflerin	ayrıca	riyâset	ve	asâletin	sahibidir.”
Mahmûd	Harezmî	de	şunu	ifade	eder:
“O’nun	hanesi	İslâm	beldelerinin	en	yücesi,	şer’î	ve	dîni	ilimlerde	en	muazzamı,	başta	gelenidir.	Bu

meclisin	selefi	 ve	halefleri	ulemanın	en	mümtazı	ve	bir	 fazilet	örneğidir.	 İmamlık	onlara	verilmiş	ve
kendilerine	riyâset	bahşedilmiştir.	Zamanın	her	yerindeki	imamlardan	daha	önce	gelirler;	harcama	ve
yüzsüzlükte	değil	fazilet	ve	fıkıhta	onların	önündedirler.
506	 senesinde	 Şa’bân	 ayının	 on	 birinde	Merv’de	 doğmuştur.	 Babası	 İmam	 Ebû	 Bekir	 onu	 509’da

Nîsâbur’a,	 o	 dört	 yaşındayken	 de	 Abdü’l-Gıfâr	 eş-Şiyruvî’den,	 Ebû	 Âlâ	 Ubeyd	 b.	 Muhammed	 el-
Kuşeyrî’den	ve	bir	gruptan	hadis	dinlemeye	götürmüştür.	Yine	onu	Merv’e	Ebû	Mansur	Muhammed	b.
Ali	el-Kürâî	ve	diğer	kişilerden	hadis	almaya	da	götürmüştür.
510	 senesinde	 babası	 vefat	 etmiş	 ve	 “et-Ta’lîka”	 sahibi	 İmam	 İbrahim	 el-Merrûzî’ye	 kendisiyle

ilgilenmesini	vasıyyet	etmiştir.	Ebû	Sa’d	ondan	fıkıh	okudu,	onun	ahlâkıyla	terbiye	oldu,	amcaları	ve
ailesi	 içinde	yetişti.	Bulûğ	çağına	geldiğinde	Kur’an	ve	Fıkıh’a	yöneldi	 ve	hadis	ve	 semâ	konusunda
kendisine	ihtimâm	gösterildi.	İlim	yolculuğu	geniş	sahaya	yayıldı	ve	Horasan	Isfahan,	Mâverâünnehir,
Irak,	Hicaz,	Şam	ve	Taberistân’ı	kapsadı.	Hıristiyanların	elinde	iken	Beyt-i	Makdis’i	ziyaret	etti	ve	iki
defa	da	hac	yaptı.
Kendisi	Fürâvî,	Zâhir	eş-Şahhâmî,	Hibetüllah	es-Seyyidî,	Temîm	el-Cürcânî,	Abdu’l-Cebbâr	el-Huvârî,

İsmâil	b.	Muhammed	b.	Fazl	el-Hâfız,	Abdu’l-Mün’ım	el-Kuşeyrî,	Ebû	Bekir	Muhammed	b.	Abdu’l-Bâkî
el-Ensârî,	 Abdurrahmân	 b.	 Muhammed	 eş-Şeybânî	 el-Kazzâz	 ve	 zikri	 uzayıp	 gidecek	 daha	 başka
kişilerden	hadis	aldı.	İ.	en-Neccâr	der	ki:
“O’nun	hocalarının	 sayısının	 yedi	 bin	 olduğunu	 söyleyen	bir	 kimseyi	 duydum.”	Bu	hiçbir	 kimsenin

ulaşamadığı	bir	durumdur.
Dolaştığı	 yerlerde	 duyduklarını	 içeren	 “Mu’cemü’l-Büldân”ı	 te’lif	 etti.	 538	 yılında	 vatanı	 Merv’e

dönüp	 evlendi.	 Oğlu	 Ebû’l-Muzaffer	 Abdurrahîm	 dünyaya	 geldi.	 Daha	 sonra	 onunla	 Nîsâbûr	 ve
yakınlarına,	Herât	ve	civarına,	Belh’e,	Semerkand’a,	Buhârâ’ya	yolculuk	etti	ve	kendisine	“Mûcem”i
tahrîc	etti.	Sonra	Merv’e	döndü	ve	arzı	yol	yol	ettikten	sonra	sefer	asasını	bırakarak	tasnif,	imlâ,	va’z
ve	tedrise	yöneldi.
Kendisinden,	emsallerinden	ve	hocalarından	bir	grup	hadis	aldı.	Hâfız	Ekber	Ebû’l-Kâsım	b.	Asâkir

ve	oğlu	Kâsım	b.	Asâkir,	Ebû	Ahmed	b.	Sükeyne,	Abdu’l-Azîz	b.	Meniynâ,	Ebû	Ravh	Abdu’l-Mu’ız	el-
Herevî,	oğlu	Ebü’l-Muzaffer	Abdu’r-Rahîm	b.	es-Sem’ânî,	Yûsuf	b.	Mübârek	el-Haffâf	ve	diğerleri	de
ondan	rivâyette	bulundular.
Arzı	dolaştıktan	sonra	beldesi	Merv’e	döndü	ve	Amîdiyye	medresesinde	cem,	tasnîf122,	hadis	rivâyeti

ve	tedrîs	ile	meşgul	oldu.	Pek	çok	ilimde	müslümanların	imamı	olarak	vefât	edinceye	kadar	ilmi	etrâfa
yaydı.	Çeşitli	dallarda	ilmi	olmasına	rağmen	en	çok	irtibatlı	olduğu	ilim	hadistir.
Arkadaşı	 Hâfız	 el-Kebîr	 Ebû’l-Kâsım	 b.	 Asâkir	 “Târîh-i	 Dımeşk”te	 kendisini	 zikrederek	 övgüde

bulunmuş	ve	şöyle	demiştir:
“Şu	an	o,	doğruluğu,	bilgisi,	pek	çok	hadis	cüz’ünü	alması	ve	tasnif	edilmiş	kitaplarıyla	tartışmasız

Horasan	 şeyhidir.	 Allah,	 sünneti	 neşri	 için	 ona	 ömür	 versin	 ve	 cennet	 ehlinin	 amellerine	muvaffak
etsin.”
Ebû	 Sa’d	 562	 senesinde	 Rabî’ul-evvel	 başında	 bir	 gece	 Merv	 şehrinde	 vefat	 etmiş	 ve	 Merv

kabristanlığı	Senecdân’da	defnedilmiştir.	Allah	rahmet	eylesin.
Hâfız	ez-Zehebî	de	kendisini	övdükten	sonra	onu	yüksek	vasıflarla	nitelemektedir:
“Zeki,	anlayışlı,	yazması	seri	ve	net	 idi.	Tedriste	bulunup,	fetva	verdi,	vaaz	etti	ve	 imlâda	bulundu.

Pek	çok	kişiden	hadis	yazdı.	Sika,	hafız,	huccet,	çok	seyahat	eden,	âdil,	sîreti	ve	sohbeti	güzel,	hıfzı
çok	olan	biriydi.
İbn	Neccâr	demektedir	ki:
“Hâfız,	İmam,	asrının	tarihçisi	Muhammed	b.	Mahmûd	el-Bağdadî	der	ki:
“Yedi	bin	hocasının	olduğunu	söyleyeni	işittim.	Bu	kimsenin	ulaşacağı	bir	durum	değildir.	Tasnifi	bol,

mizahı	 ve	 şiir	 inşadı	 çok,	 lâtifeli,	 zarif,	 hafız,	 seyyah,	 sika,	 dindar	 bir	 kişiydi.	Üstatları	 ve	 akranları
ondan	hadis	aldı	ve	yine	kendisinden	bir	cemaat	da	rivayette	bulundu.”
Münîre	Naci	Selim’in	onun	“et-Tahbîr	Fi’l-Mûcemi’l-Kebîr”	adlı	kitabına	yazdığı	mukaddimede	bazı

ekleme	ve	düzeltmelerimle	aşağıda	yaptığım	alıntılar	yer	almaktadır:



“Ebû	Sa’d	Horasan	şehirlerinden	Merv	şehrinde	doğmuştur.	Fertlerinin	hepsi	âlim,	hafız,	muhaddis,
fakih,	 edip,	 hatip	 olan	 bir	 aile	 içinde	 yetişti.	 Bereketli	 kaynaklardan	 ilimle	 beslendi.	 Gençliğinin
baharında	ulema	ve	fukahâ	içine	katıldı.
Şüphesiz	babası	ona	çok	 ihtimam	gösterdi.	O’nu,	erken	yaşta	Merv	hocalarının	saygın	kişilerinden

hadis	 almaya	 yönlendirdi.	 Sonra	 onunla	 509	 senesinde	 hadis	 ve	muhaddis	 şehri	 Nîsâbûrâ	 yolculuk
yaptı.	 Bu	 sırada	 yaşı	 üç	 buçuğa	 ulaşmıştı.	 Babası	 kendisini	 Merv’de	 ve	 Nîsâbûr’da	 muhaddislerin
meclislerine	 götürüyor,	 imlâ	 ettiklerini	 ya	 da	 kendisi	 de	 mevcutken	 bu	 meclislerde	 hocalara
okuduklarını	onun	için	yazıyordu.	Ayrıca	daha	sonra	oğlunun	müracaat	edeceği	asıl	nüsha	olması	ve
büyüdüğünde	 ondan	 rivayet	 edebilmesi	 için	 bu	 yazdıklarını	 tespit	 ve	 tashih	 ediyordu.	 Hocalardan
onun	 için	 icazet	 de	 alıyordu.	 Böylelikle	 oğlu	 için	 asrının	 hocalarından	 kıymetli	 bir	 sened	 hâsıl
oluyordu.	Bu	icazetler,	hadis	alma	ve	okumalar	kendisinin	ilk	ilmî	temelleridir.
Ebû	Sa’d’ın	hadis	ilimleri	ve	değişik	ilimler	aldığı	çok	sayıdaki	hocaları	içinde	muhaddisler,	hafızlar,

fakihler,	münazaracılar,	müfessirler,	kâriler,	vâizler,	edipler,	şâirler,	nahivciler	vardır.
Böylesine	büyük	sayıya	ulaşan	âlimle	görüşmesi	yine	büyük	bir	çaba	gerektirmişti.	Ebû	Sa’d	yıpratıcı

meşakkatlere	tahammül	etmeyi	ve	hocalarla	görüşmek	için	yüz	yüze	geldiği	engelleri	aşmayı	başardı.
Yolculuk	 ettiği	 şehrin	 hocalarıyla	 görüşmekle	 yetinmedi	 hatta	 civarda	 ve	 yörede	 bulunan	 hocalarla
görüşüyor,	 bir	 bölgeden	 diğerine	 geçiyor	 patikalarda,	 sokaklarda,	 kapılarda,	 dükkânlarda	 hatta
yoldayken	bile	hadis	dinliyor,	müzakere	yapıyordu.
Ebû	 Sa’d	 yüzden	 fazla	 şehre	 yolculuk	 yapmıştır.	 Aşağıda	 bu	 şehirlerin	 isimlerine	 yer	 vereceğim.

O’nun	pek	çok	yolculuğu	vardır	ki	bunlardan	üç	tanesi	en	mühimleridir.
Birincisi	529	yılından	538’e	kadar	doğuda	Horasan’dan	batıda	Bağdat’a,	kuzeyde	Irak’tan	güneyde

Hicaz’a	yaklaşık	on	sene	sürmüştür.
Şimdi	 sözü	 bize	 onun	 yolculuğunun	 bir	 yönünü	 anlatan	 Allâme	 şeyh	 Abdurrahmân	 el-Mu’allimî’ye

(rahimehullah)	bırakıyorum:
“Ebû	 Sa’d	 Sem’ânî	 henüz	 üç	 buçuk	 yaşında	 iken	 babası	 vefat	 etmişti.	 Bundan	 sonra	 Ebû	 Sa’d’ın

bakımını	 vâsisi	 ve	 amcaları	 üstlenmiştir.	 Hepsi	 de	 seçkin	 ulemadan	 olup	 ona	 en	 iyi	 şekilde	 i’tinâ
göstermişlerdir.	 Kur’an’ı	 ezberlemiş,	 fıkhı,	 Arapçayı,	 edebi	 öğrenmiş	 ve	 amcalarıyla	 beraber	 hadis
almıştır.	 Yirmi	 yaşına	 yaklaştığında	 çevresinden	 hadis	 alıyor	 fakat	 ilim	 öğrenmek	 için	 ancak	 bir
başkasıyla	yolculuk	yapmasına	müsâde	ediyorlardı.
Ebû	 Sa’d,	 “Sahîh-i	 Müslim”i	 kendisinden	 almak	 ve	 bu	 konuda	 münferit	 kalmış,	 yaşlı,	 fâzıl	 Ebû

Abdullah	 b.	 el-Fazl	 el-Fürâvî’nin	 yanına	Nîsâbûr’a	 gitmek	 için	 amcalarından	 izin	 vermelerinde	 ısrar
etti.	Ki	bu	kişi	iyice	yaşlanmıştı	(d.	442/ö.	530)	ve	her	an	için	ölümü	beklenir	haldeydi.	İlimdeki	yüksek
payesiyle	beraber	“Sahîh-i	Müslim”i	âlî	senedle	rivâyette	tek	kalmıştı.	Vefatları	arasında	ikiyüz	yetmiş
yıl	kadar	olmakla	beraber	Müslim’le	aralarında	üç	râvî	vardı.	Öldüğünde	Ebû	Sa’d	onu	duymadı.	Artık
kalbinde	tükenmez	bir	hasret	oluşmuştu.	Yaşı	yirmi	ikiyi	geçinceye	kadar	ona	izin	vermediler	ve	yalnız
başına	 sefere	 çıkmasına	 müsâde	 etmediler.	 Nihayet	 onunla	 beraber	 amcası	 Ebû’l-Kâsım	 Ahmed	 b.
Mansûr	es-Sem’ânî	yolculuk	etti.
Kendisine	 gösterilen	 bu	 nahoş	 sevgi	 ve	 ilgi	 Ebû	 Sa’d’ın	 canına	 tak	 etti.	 Nîsâbur’da	 Fürâvî’den

“Sahîh-i	Müslim”i	alıp	bitirdikten	sonra	amcası	onunla	vatanına	dönmeyi	istedi	fakat	Ebû
Sa’d’a	 ulaşamadı.	 O	 ise	 amcasının	 kendisini	 beklemekten	 bıkacağı	 ve	 onu	 çok	 arzuladığı	 ilim

merkezlerini	 dolaşmaya	 bırakacağı	 ümidiyle	 gizlenmişti.	 Ancak	 amcası	 ondan	 daha	 sabırlıydı.	 Ebû
Sa’d	 gizlenmekten	 sıkılıncaya	 kadar	 Nîsâbûr’da	 kalmaya	 devam	 etti.	 Sonunda	 ortaya	 çıktı	 ve	 geri
dönme	konusunda	amcasına	boyun	eğdi.
Amcasıyla	tartışmaya,	ilim	için	yolculuk	yapmaya	mecbur	olduğuna	ve	yalnız	başına	ilim	için	gurbete

çıkmasını	 engelleyecek	 bir	 sebebin	 olmadığını	 açıklamaya	 koyulmuştu.	 Diğer	 amcası	 ve	 vâsisi	 ile
yazışması	da	mümkün	olmuş	ve	gelen	cevapta	amcası	yolculuk	yapması	için	izin	vermişti.	Onlar	Tûs’ta
iken	amcasından	gelen	bu	izin	çok	iyi	olmuştu.
Ebû	 Sa’d	 Nîsâbûr’a	 döndü	 ve	 burada	 bir	 sene	 kaldıktan	 sonra	 birkaç	 sene	 içinde	 dünyadaki	 ilim

merkezlerini	 dolaşmak	 için	 buradan	 ayrıldı.	 Yolculukları	 çok	 geniş	 bir	 alana	 yayıldı.	 Daha	 sonra	 o
rihledeyken	 amcası	 ve	 vâsisi	Merv’de	 vefat	 etti.	 Şimdi	 buraya	 kitabı	 “Ensâb”ta	 babası,	 dedeleri	 ve
amcalarından	bahsederek	ifade	ettiklerine	yer	vereceğim:
“…Amcalarımdan	 küçük	 olanı;	 Ebû’l-Kasım	 Ahmed	 b.	 Mansur	 es-Sem’ânî,	 kendisinden	 fıkıh,

mezhepler	arası	farklar	ve	bazı	mezheplere	dair	not	aldığım	hocamdır.	İmam,	fâdıl,	münazaracı,	müftî,
va’zı	 tatlı,	 şiiri	 güzel	 bir	 şairdi.	 Pek	 çok	 fazileti	 ve	 menakıbı	 vardır.	 Hayâlı,	 ağır	 başlı,	 sağlam,
tahammüllü	ve	sabırlıydı.
Ondan	bazı	varaklar	seçip	aldım	ve	kendisiyle	hocalarını	mütâalâ	ettim.	Beraber	Serahs’a	gittik	ve

Merv’e	 döndükten	 sonra	 529	 yılında	 Şevval	 ayında	 Nîsâbûr’a	 yolculuk	 yaptık.	 Bu	 yolculuğu	 benim
sebebimle	 olmuştur.	 Çünkü	 Müslim	 b.	 Haccâc	 el-Kuşeyrî’nin	 hadisini	 dinlemeyi	 çok	 istedim.	 O	 da
benimle	beraber	“Sahîh”i	dinledi.
Sonra	 o	 geri	 vatana	 dönmeye	 niyetlenince	 Nîsâbûr’da	 kalmak	 için	 gizlenerek	 kendisinden	 geri

kaldım.	 Ben	 ortaya	 çıkıncaya	 kadar	 o	 da	 sabretti.	 Bunun	 üzerine	 kendisiyle	 Tûs’a	 döndüm.	 İzin
vermesiyle	de	Nîsabûr’a	gitmek	 için	 ayrıldım	ve	kendisi	 de	Merv’e	devam	etti.	Nîsabûr’da	bir	 sene
kalıp	 oradan	 Isfahan’a	 çıktım	 ve	 bundan	 sonra	 da	 kendisini	 görmedim.	 534	 yılında	 vefat	 etti.	 Ben
Bağdat’ta	iken	vefat	haberini	aldım	ve	onun	için	bir	merasim	tertip	ettik.”
İkinci	yolculuğu	540’dan	546	senesine	kadar	altı	yıl	sürmüştür.	Bu	yolculuğundaki	ziyareti	daha	çok

Nîsâbûr,	 Serahs,	 Mervirrûz,	 Herât,	 Belh	 ve	 Nesâ	 gibi	 Horasan	 şehirlerine	 mahsus	 oldu.	 Bu



yolculuğunda	 da	 oğlu	 537’de	 Nîsâbûr’da	 doğan	 Ebû’l-Muzaffer	 Abdu’r-Rahîm	 kendisiyle	 beraber
olmuştur.	 Yaklaşık	 üç	 yaşındayken	 onunla	 Horasan	 ve	 Mâverâünnehr	 şehirlerini	 dolaştı.	 O’nu
buralarda	hadis	meclislerine	götürdü.	Bu	meclislerdeki	cüz	ve	kitaplardan	bir	nüsha	da	ona	tahsil	etti.
Yine	hocalarına	ait	on	sekiz	cüzü	havi	“Mûcem”i	ve	iki	hacimli	cild	içindeki	hadislerden	“Avâlî”yi	onun
için	cemetti.
Üçüncü	yolculuğu	549’dan	552	senesine	kadar	Mâverâünnehr	şehirlerine	sürmüştür.	Bunların	içinde

Semerkand’ı,	Buhârâ’yı,	Nesef’i	ve	diğer	şehirleri	ayrıca	Merv’e	dönüş	yolunda	da	Harzem’i	ziyaret
etti.	 562	 senesinde	 hayatının	 sonuna	 kadar	 da	 vatanında	 kaldı	 (rahimehullah).	 İlim	 için	 yaptığı
yolculukların	müddeti	yaklaşık	yirmi	üç	sene	sürdü.123
O’nun	ulûm-u	hadis,	ricâl,	tarîh,	ensâb,	fıkıh,	usûl,	hilâf,	tefsîr,	ahlâk	ve	daha	başka	konulardaki	nefîs

ve	 kıymetli	 eserlerine	 gelince;	 Bunlar,	 Münîre	 Nâcî’nin	 de	 eserinin	 mukaddimesinde124	 belirttiği
üzere	altmış	sekiz	musannefe	ulaşmıştır.125
Bu	eserlerinin	hepsini	son	yolculuğundan	döndükten	ve	beldesi	Merv’e	yerleştikten	sonra	552	yılı	ile

vefat	 ettiği	 562	 yılları	 arasında	 on	 seneyi	 geçmeyen	 bir	 süre	 içinde	 yazdı.	 Allah	 ona	 rahmet	 etsin,
kendisinden	razı	olsun	ve	onu	en	yüce	makamına	koysun.
Gerek	yürüyerek	ve	gerekse	binek	üstünde	dolaştığı	ve	yolculuklarda	bulunduğu	bu	beldeler	dokuz

yüz	sene	öncesindedir.	O	sırada	ne	araba	ne	uçak	ne	vapur	ve	ne	de	 tren	vardı.	Yoksul	olanlar	 için
vasıta	 yalnızca	ayakları,	 varlıklı	 olanlar	 içinse	güçten	düşmüş	binekti.	Bunların	da	 ilim	ehli	 içindeki
sayısı	çok	azdır.
Burada	onun	görüştüğü	ve	ilim	aldığı	şeyhlerinin	isimlerine	değinmedim.	Bu	isimler	bile	başlı	başına

müstakil	 bir	 kitabı	 kapsar.	Nitekim	daha	önce	de	geçtiği	 gibi	 bunların	 sayısının	 yedi	 bine	ulaştığını
zikredenler	olmuştur.	O	da	onlara	mahsus	ciltlerce	büyük	kitaplar	te’lîf	etmiştir.
Rabbin	 için	bana	söyle;	bir	beşer	olan	bu	âlimin	kalbinde	onu	 ilme	yönlendiren	hangi	 sâik	vardır?

Öyle	 ki,	 birçok	beldeyi	 dolaşmış	 ve	 şayet	mümkün	olmuşsa	 zayıf	 ve	güçsüz	binek	üzerinde	oraların
insanlarıyla	görüşmüş,	isimlerini	duymanın	ve	cüzlerini	saymanın	bile	seni	ürküttüğü	bu	kitapları	te’lif
etmiş,	bunları	tek	başına	kendi	kalemiyle	yazmış,	malzelemelerini	kendisi	toplamış	ve	tahkik	etmiştir.
İlim	 tahsili	 için,	 yorgunluk	 ve	 bitkinliğe	 tahammülüne,	 üstün	 gayretine	 ve	 insanı	 hayrete	 düşüren
sabrına	maşaallah.	İslâma	ve	ilme	olan	hizmetinden	dolayı	Allah	en	iyi	şekilde	ona	karşılığını	versin.
Bu	hâl	 tercümesini	uzattığım	 için	beni	mazur	görün.	Bu	şekilde,	 ilim	 talebelerinden	onun	hayatını

okuyanlara	ve	duyanlara	teşvik	edici	ve	 itici	bir	güç	olmasını,	onları	 tembellikten	ve	geri	kalmaktan
ilmî	dinamizme	kavuşturmasını	 istedim.	Ebû	Sa’d	 es-Sem’ânî’nin	konumuna	nazaran	 veciz	 olmasına
rağmen	benzeri	hâl	tercümelerini	okumak	kalplerdeki	azmi	hareketlendirir,	ilim	sevgisiyle	yanmaya	ve
insanların	yöneldiği	hoş	bir	sadâ	bırakmaya	teşvik	eder.	Allah	beni	de	muvaffak	etsin.

*	*	*



İLİM	AŞIĞI	BİR	ÂLİM;	
SİLEFÎ

Şânı,	 asrında	 bütün	 dünyaya	 yayılmış,	 kendinden	 sonra	 gelen	 ulemâ	 târihine	 dâhil	 olmuş,	 ömrü
uzun,	öğrendiklerini	toplayan,	seyyâh	bir	âlim	daha.	Bu	âlim,	şöhreti	doğuyu	ve	batıyı	kaplamış,	kendi
başına	 bir	 tarih	 olmuş	 İmam	 Hâfız	 es-Silefî’dir.126	 Biraz	 tasarrufta	 bulunmakla	 beraber	 yolculuk
yaptığı	yerleri	sınırlamadan	Zehebî127	ve	Sübkî’den128	karışık	halde	bazı	cümleler	nakledeceğim.	Bu,
onun	 hâl	 tercümesinde	 yer	 alan	 noktaların	 bu	 kitabın	 diğer	 bölümleriyle	 büyük	 ilgisinin
olmasındandır.
Kendisi	muhaddis,	 kâri,	 edip,	 tarihçi,	 dilci,	münakkid	 ve	 zabtı	 sağlam	 bir	 âlim	 olup	 472	 yahut	 bu

tarihten	sonra	Isfahân’da	doğmuştur.
Dedesi	 Ahmed’in	 lâkabına	 nispetle	 “Silefî”	 ismiyle	 şöhret	 olmuştur.	 Dedesine	 “silefe”	 diye	 lâkap

verilmişti.	Bu,	 ‘üç	dudak’	anlamında	Arapça	olmayan	bir	 lâfızdır.	Çünkü	onun	dudağı	bölünmüştü	ve
sanki	üç	dudağı	var	gibiydi.	Bazı	 insanlar	hata	ederek	onu	selefe	mensup	zannedip	“selefî”	şeklinde
telâffuz	ediyorlar.	Şimdi	doğru	nispetini	bildiğinden	böyle	telâffuz	etmek	yanlıştır.
Bu	âlim	küçüklüğünden	 itibaren	 zekâ,	 kavrayış,	 hıfz	 ve	 ilim	 tahsilinde	 sonra	da	öğretimde	ve	 ilmi

yaymada	benzersiz	bir	şekilde	yetişti.	Kendisinden	şöyle	bahsetmektedir:
“392	 yılının	 başlarında	 on	 yedi	 yaşlarında	 ve	 henüz	 yüzümde	 tüy	 bitmemişken	 benden	 hadis

yazıyorlardı.”
Beldesindeki	 hocalardan	 ilim	 aldıktan	 sonra	 Isfahan’dan	 ayrıldı.	 393’te	 Bağdat’a	 sonra	 da	 diğer

İslâm	beldelerine	 rihlede	bulunarak	hadis	aldı,	 cüzler	yazdı,	Kur’ân’ı	 rivayetlere	göre	kıraat	etti.129

Asrındaki	 ilim	otoritelerinden	 fıkıh,	 lügat	ve	edep	öğrendi.	Akranları	henüz	 ilim	öğrenirken	o	erken
yaşta	imam	oldu.
Bağdat’ta	 Hâfız	 Ebû	 el-Hattâb	 Nasr	 b.	 Ahmed	 el-Batır’dan	 hadis	 aldı.	 O’na	 yetişmeden	 önce

ölmesinden	korkuyordu.	Kendisine	ulaşıp	hadis	alınca	buna	çok	sevindi.	Hammâd	b.	Hibetüllah	şöyle
der:
Silefî’yi	şöyle	söylerken	işittim:
“393	senesinin	Şevval	ayında	Bağdat’a	geldim.	Şehre	girdiğim	anda	 İ.	Batır’la	görüşmekten	başka

bir	isteğim	yoktu	ve	doğruca	ona	gittim.	Sert	ve	ters	mîzaclı	bir	hocaydı.
Kendisine:
“–Isfahan’dan	sizin	için	geldim”	deyince:
“–Oku”	dedi.	Ben	de	yaramdan	ötürü	yaslanarak	ona	hadis	okudum.	Bunun	üzerine	bana:
“–Bak	 şu	 köpeğe”	 dedi.	 Kendisine	 yaram	 dolayısıyla	 mazeretimi	 ifade	 ettim	 ve	 bu	 sözü	 sebebiyle

ağladım.	Kendisine	 on	 yedi	 hadis	 okudum	 ve	 çıktım.	Daha	 sonra	 da	 ona	 yirmi	 beş	 cüz	 kadar	 hadis
okudum.
Aynı	şekilde	Bağdat’ta	Ebû	Bekir	et-Tûsî,	Hüseyn	b.	Ali	b.	el-Büsrî	ve	tabakalarından	hadis	almıştır.

Fıkıhta	İlkiyâ	Ebû’l-Hasen	el-Herrâsî,	lügatta	Hatîb	et-Tebrîzî	ile	çalıştı.	İ.	Nasr	şöyle	der:
“Silefî	Bağdat’tayken	ilim	tahsili	için	yanan	bir	şule	gibiydi.
Kûfe,	 Mekke,	 Medine,	 Basra,	 Bezencan,	 Hemedân,	 Rey,	 Kazvîn,	 Dımeşk	 Nihâvend,	 Ebher	 gibi

yerlerin	saygın	hocalarından	hadis	almıştır.130

On	 küsür	 sene	 yolculuk	 yapmış	 ve	 semaen131	 çok	 denilemeyecek	 kadar	 hadis	 almıştır.	 Seri	 ve
düzgün	 hattıyla	 hadis	 istinsah	 etti.	 Sağlam,	 dindar,	 hayırhah,	 hafız,	 münakkıd	 ve	 tüm	 faziletleri
üstünde	 toplamış	 biriydi.	 Sened	 âli	 isnad’la	 kendisine	ulaşmış	 ve	 ayrıca	hayattayken	büyük	hafızlar
kendisinden	rivayette	bulunmuştu.
Beldesinde	 ve	 yolculukları	 esnasında	 kendilerinden	 hadis	 aldığı	 hocalarının	 hâl	 tercümelerine	 yer

verdiği	üç	tane	mûcemi	vardır.	Bir	cildi	altı	yüzden	fazla	Isfahan	şeyhlerini,	biri	Bağdat	şeyhlerini	ve
diğeri	de	diğer	beldelerdeki	şeyhlerini	ihtiva	etmektedir.132	O’nun	pek	çok	da	tasnifleri	vardır.
511	 yılında	 deniz	 yoluyla	 bugünkü	 Lübnan’da	 yer	 alan	 Sûr	 şehrinden	 İskenderiye’ye	 gitti.	 565’te

ölünceye	kadar	da	buraya	yerleşti.	518	yılında	Ebû	Sadık	Mürşid	b.	Yahya	el-Medînî	ve	onun	neslinden
hadis	almak	için	Kahire’ye	gitmesinin	dışında	buradan	başka	dışarı	çıkmadı.
Evkî	der	ki:
Kendisini	şöyle	derken	işittim:
“Altmış	yaşındayım,	İskenderiye	Fenerini	 -Dünyanın	yedi	harikasından	biridir-	ancak	şu	medresinin

penceresinden	görebildim.”
Hâfız	Abdu’l-Kâdîr	er-Ruhâvî	der	ki:
“İskenderiye’de	 kaldığı	 müddetçe	 birkaç	 kere	 dışında	 ne	 bahçeye	 ne	 de	 ara	 vermeye	 çıktığını

duydum.	Bilakis	medreseye	bağlılığı	onun	bütün	zamanını	alıyordu.	Ne	zaman	yanına	girsek	onu	bir
şeyleri	mütâlâ	ederken	görüyorduk.	Hâfız	Abdu’l-Azîm	el-Münzirî	onun	hakkında	der	ki:
“Silefî,	 kitap	 toplamaya	 düşkündü.	 Eline	 para	 geçse,	 onu	 kitap	 için	 kullanıyordu.	 Tetkike	 ara

vermediği	kütüphanesi	vardı.	Ancak	kitaplar	şehrin	rutubetinden	çürümüş	ve	 iç	 içe	geçmişti.	Onları
nacakla	birbirinden	ayırıyorlardı!	Bu	yüzden	çoğu	telef	oldu!”
Uzun	 ömrü,	 âli	 isnadı,	 ilimdeki	 yüksek	 payesi	 ve	 sağlamlığı,	 geniş	malûmatı,	 hocalarının	 çokluğu,

beldeleri	 dolaşması	 ve	 değişik	 ilimlerle	 ilgilenmesi	 itibariyle	 kendisinden	 imamlar,	 ulema,	 üdeba	 ve
daha	başka	sayılamayacak	kimseler	hadis,	fıkıh,	tefsir,	kıraat,	tarih,	edep,	lügat,	şiir	konusunda	ondan



ilim	aldılar.
Imâd	el-Isfahânî	“Cezîde”	de	ve	daha	başkaları	şöyle	demiştir:
“Silefî’nin	hem	kendisi	beldeleri	dolaştı	ve	hem	de	kendisi	için	seyyahlar	geldi,	melikler	ve	oğulları

ondan	istifade	ettiler.	İyiliği	emredip	kötülükten	nehyediyordu.	Civarındaki	pek	çok	kötülüğü	kaldırdı.”
Ubeydî,	Mısır	melikleri	 nezdinde,	 onlardan	 farklı	mezhebe	 sahip	 olsa	 da,	 önemli	 bir	 yeri	 vardı	 ve

sözü	 geçiyordu.	 Mısır	 emiri,	 sünnî	 Âdil	 Ali	 b.	 İshak	 b.	 es-Selâr	 İskenderiye	 körfezinde	 onun	 için
medrese	yaptı	ve	pek	çok	vakıfta	bulundu.	Rühâvî	şöyle	der:
“Bana	ulaştı	ki;	Mısır	sultanı	hadis	almak	için	yanına	geldiği	sırada	kardeşiyle	konuşmaya	başlayınca

Şeyh	Silefî	ikisini	bundan	men	edip:
“–Nedir	bu?	Biz	hadis	rivayet	ediyoruz.	Siz	ise	konuşuyorsunuz!”demiş.”
Asrında,	ömrünün	sonundayken	bile	onun	gibisi	yoktu.	Hâfız	ez-Zehebî	şöyle	der:
“Silefî”den	 başka	 dünyada	 seksen	 küsür	 sene	 hadis	 rivayet	 edeni	 bilmiyorum.	 Ağır	 başlı,

tahammüllü,	 garipleri	 gözeten	 biriydi.	 İskenderiyye’de	 variyetli	 bir	 hanımla	 evlendi	 ve	 fakirlikten
sonra	 servete	 ulaştı.	 Hiçbir	 kimseye	 bir	 kabalığı	 görünmezdi.	 Hadis	 için	 oturduğunda	 su	 içmez,
tükürmez,	bağdaş	kurmaz	ve	ayakları	görünmezdi.	Yüz	yaşını	aşmıştı.”
İmam	Sehâvî	şöyle	der:
“Bir	gün	Ebû	Tahir	es-Silefî’yi	kendisi	için	şu	şiiri	söylerken	duydum:
Ben	ehli	hadisten	onlar	hayırlı	toplum,
Doksanı	aştı	yaşım,	niyazım	yüz	olsun.
Bunun	üzerine	kendisine	“Allah	murâdını	versin”	denildi.	Bildiğim	kadarıyla	yüz	yaşını	aşmıştır.	Bu

572	yılı	 içindeydi.	Hayatının	son	gününde	vefat	edeceği	akşamın	güneşi	batıncaya	kadar	huzurunda
hadis	 okunmuştur.	 Bunca	 yaşına	 rağmen,	 hadis	 okuyanlara	 hafî	 (gizli)	 hatalarını	 gösteriyordu.	 576
yılının	 -veya	 daha	 önce-	 Rabîü’l-evvel	 ayının	 Cuma	 günü	 fecir	 doğduğunda	 sabah	 namazını	 kıldı
akabinde	aniden	vefat	etti.	İskenderiye	körfezi’ne	defnedildi	ve	oranın	tarihinin	bir	parçası	oldu.	Allah
rahmet	etsin	ve	mekânı	cennet	olsun.



İLİM	YOLUNDA	BİR	GENÇ;	
İBN	CEVZÎ

Allah	 (c.c.)	 İmam	Ebû’l-Ferec	 Abdurrahman	 b.	 el-Cevzî’ye	 (d.	 508/ö.	 597)	 rahmet	 etsin.	 Kendisini
ilme	vermesini	ve	gençliğini	ilim	tahsili	için	harcamasını	anlatır	ve	orta	ve	ileriki	yaşlarda	bunlardan
duyduğu	hazzı	da	zikreder.	Eseri	“Saydu’l-Hâtır”	da	şöyle	der:133
“Gençlik	 çağını	 ilim	 için	harcayan	kimse	yaşlılığında	da	ektiğini	biçer.	Yaptığı	 tasnif	 ve	eserlerden

zevk	duyar.	Kişi,	kendisini	hedefe	götüren	öğrenme	hazzının	ve	ulaştığı	ilmî	lezzetlerin	yanında	bedenî
lezzetlerden	kaybettiği	hiçbir	şeyi	görmez.	Kim	bilir	belki	de	ilim	uğruna	yapılanlar,	işin	sonunda	elde
edilenlerden	daha	hoştur.	Şairin	dediği	gibi:
Niyetidir	insanın	ruhuna	veren	heyecan,
Muradı	olsun	kılmasa	da	zafer	Hazreti	Yezdan.
Ömürlerini	 dünyalık	 kazanmak	 için	 harcayan	 dostlarıma	 nazaran	 kendimi	 düşündüm	 de

çocukluğumu	 ve	 gençliğimi	 ilim	 için	 harcadım.	 Elde	 ettiğimde	 pişman	 olacaklarım	 hariç	 onların
ulaştıkları	 bazı	 şeyleri	 de	 kaçırmadığımı	 gördüm.	Sonra	 bir	 de	 hâlimi	 düşündüm	ki,	 benim	hayatım
onlarınkinden	daha	güzel,	insanlar	arasındaki	konumum	onlarınkinden	daha	yüksek	ve	ulaştığım	ilim
de	paha	biçilmez.
Böyle	düşünürken	İblis	bana	şöyle	seslendi:
“–Yorgun	ve	uykusuz	kaldığın	günleri	unuttun	mu?”	Ben	de	ona:
“–Ey	 cahil,	 Yusuf’u	 görmenin	 yanında	 elleri	 kesmenin	 önemi	 yoktur.	 Arkadaşa	 götüren	 yol	 uzun

değildir.”	dedim.
Yürümene	bak	bıraksa	da	seni	yolda	vasıta,
Allah	verir	ecrini	bil	ki	sen	gidersen	yolunda.

*	*	*
Hâfız	Ebû	Abdullah	Muhammed	b.	Rüşeyd	el-Endelûsî	eserinde	Hâfız	Ebû	Mervân	el-Bâcî	(d.	564/ö.

635)	ile	ilgili	olarak	şunları	söylemektedir:134
“734	 yılında	Muharrem	 ayının	 yedisinde	 Çarşamba	 günü	 Sebte’den	 deniz	 yoluyla	 çıktı.	 Aynı	 yılın

Şa’bân	ayının	on	 ikisinde,	Cuma	gününün	akşamı	Mersâ	Akkâ’ya	ulaştı.	Şarka	yaptığı	bu	yolculukta
yedi	 aydan	 daha	 fazla	 deniz	 üstünde	 kaldı.	 Oradan	 Dımeşk’e	 yönelerek	 aynı	 yılın	 Ramazan	 ayının
yedisinde	yolculuğunu	 tamamladı.	Burada	Ebû	Amr	b.	Salâh’tan	ve	başkasından	Hadis	 İlimleri	 aldı.
Aynı	şekilde	burada	ve	buranın	dışında	şark	beldelerinde	kendisinden	hadis	alındı.	Bu	beldelerin	halkı
onu	sevip	saydılar	ve	kendisine	ziyadesiyle	iyilik	ve	ikramda	bulundular.

*	*	*
Yirmi	yedi	sene	gibi	senelerce	ilim	uğruna	yaptığı	yolculuklarda	arzı	dolaşıp	arşınlayanlardan	biri	de

hafız,	muhaddis,	kıraat	alimi,	tarihçi,	seyyâh,	imam	İ.	en-Neccâr	el-Bağdadi	(Muhammed	b.	Mahmûd)
(d.	578/ö.	643)	dir.	Zehebî	eserinde	şöyle	demektedir135:
“Hâfız,	mahir	imam,	asrının	tarihçisi,	Irak’ın	gururu,	tasnif	sahibidir.	Yahya	b.	Bûş,	Abdu’l-	Mun’ım	b.

Küleyb	gibi	şahsiyetlerden	ve	onların	nesillerinden	hadis	almıştır.”
İlk	 olarak	 on	 yaşındayken	 hadis	 aldı.	 Ve	 yine	 ilk	 olarak	 ilme	 alaka	 göstermesi	 on	 beş	 yaşındadır.

Ahmed	b.	Ebî	Sükeyne	ve	başkalarından	pek	çok	kıraat	rivayetini	tilâvet	etti.
Isfahan,	Nîsâbûr,	Zeynep,	Herât,	Dımeşk,	Mısır’da	pek	çok	kişiden	hadis	aldı.	Bildiklerini	cem	etti.

Âlî	ve	nâzil	isnadları	yazdı,	biri	hariç	hepsine	tahricte	bulundu,	Medine	tarihini	cem	edip	eklemelerde
de	bulundu,	Hatîb’e	 istidrâk136	 yaptı	ki	bu	üç	yüz	cüzdür.	Dinine	ve	vecibelere	bağlılığı,	anlayışı	 ve
geniş	rivayet	bilgisiyle	sika	hafızların	gözdelerindendi.
Kendisinden	önemli	isimler	hadis	almışlardır.137	Öğrencisi	şunu	demektedir:
“İbn-i	Neccâr’ın	ilim	yolculuğu	27	sene	sürmüştür.	O’nun	hocaları	üç	bin	şeyhi	içine	alır.	Ayrıca	pek

çok	 eser	 te’lif	 etmiştir.138	Bana	 vasıyyette	 bulundu	 ve	 kitaplarını	 Nizâmiyye’ye	 vakfetti.	 643	 yılının
Şa’ban	 ayının	 beşinde	 vefat	 etti.	 Ardından	 bir	 cemaat	 mersiyede	 bulundu.	 Kendisi	 dünya
güzelliklerinden	biriydi.”	Buna	benzer	bir	durumda	şöyle	denilmiştir:
Canımla,	kanımla	sana	kurban	olayım,
Sözün,	ahlâk	ve	cesedinle	ne	kadar	hoşsun.

*	*	*

İbn-i	Abdü’d-Dâim	el-Makdisî	ile	ilgili	olarak	da	şöyle	denilmektedir139:
“575	 yılında	 Trablus	 topraklarında	 hocaların	 kaldığı	 handa	 dünyaya	 geldi.	 668’de	Dımeşk’te	 vefat

etti.	93	yıl	yaşadı.”
Bağdat’a	gitti	ve	asrının	şeyhlerinden	hadis	aldı.	Huzurunda	da	hadis	okundu.	Pek	çok	şeyhi	içinde



rivayet	 ve	 isnadda	 emsalsiz	 oldu.	 Erken	 yaşta	 zamanının	 isnadda	 önde	 gelen	 kişisi	 oldu.	 Sened	 âlî
isnâdla	kendisine	ulaşmıştı.	Her	bir	taraftan	kendisine	ilim	öğrenmek	için	talebeler	geliyordu.
Mütekaddimînden	 ve	 müteaahirînden	 Nevevî	 gibi	 pek	 çok	 büyük	 imam	 ve	 hafızlar	 kendisinden

rivâyette	bulunmuştur.
Sağlam	bir	muhaddis,	hayrete	düşüren	bir	kâtipti.	Seri	 ve	açık	hattıyla	hem	kendi	 için	ve	hem	de

ücret	mukabilinde	sınırsız	derecede	yazı	yazıyor,	bu	yüzden	de	yazdıklarında	çokça	galat	bulunuyordu.
Öyle	ki,	günde	dokuz	defter	ya	da	iyice	yoğunlaştığında	bundan	daha	fazlasını	yazıyordu.	Bir	gün	ve
gecede	 meşgûliyyetleriyle	 beraber	 iki	 üç	 defter	 yazıyordu.	 Büyük	 bir	 cilt	 halindeki	 “Muhtasaru’l-
Hırakî”yi	bir	gecede	yazdı.	Hattı	güzel	ve	güçlüdür	fakat	noktalama	ve	zabt	yoktur.
İbn-i	Asâkir’in	seksen	hacimli	cilt	hâlindeki	“Târîh-i	Dimeşk”ini	iki	defâ	yazmıştır.	Zehebî	der	ki:
“Bu	nüshalardan	biri	Ebû’l-Mevâhib	b.	Sasrâ	vakfında	olup	diğerini	de	kendisi	için	ayırdı.”
Elli	sene	istinsahla	uğraştı.	Kendi	eliyle	iki	bin	cilt	kitap	yazdı.	Ömrünün	sonlarında	dört	yıl	darlığa

düştü.	 Şeyhi	 Müveffak	 b.	 Kudâme’el-Makdisî’nin	 on	 büyük	 cild	 halindeki	 “el-Muğnî”sini	 defalarca
yazdı.	 Altmış	 sene	 hadis	 rivayet	 etti.	 Şu	 şiiri,	 yaşlılığın	 onu	 zaafa	 düşürdüğü,	 işinden	 ve	 yazıdan
alıkoyduğu	hâli	anlatmaktadır:
Ne	elim	ne	ayağım	tutmaz	oldu	bak	şimdi,
Kâğıt	kalem	dostumdu	bırakıp	gitti	beni.
Elif	elif	dokurdum	insanoğluna	ilmi,
Elemim	yoktu	yazardım	ciltlerce	eseri,
Bil	ki,	ilim	ancak	âmil	olanın	sevinci,
Amelsiz	ilim	olmaz	kemeselilhımâri.
Bir	de	ilim,	sahibinin	hüsnü	ve	şerefi,
Âmil	olsa	talebe	ilim	olur	alemi.
Daima	istedim	ve	yazıp	durdum	ben	ilmi,
Bir	kemikle	bir	deri	olana	dek	pîri	fânî.

*	*	*
Kitabın	 sonunda	Hâfız	Muhammed	 b.	 Tahir	 el-Makdesî	 (ö.	507)	 ile	 ilgili	 geniş	 bir	 bilgi	 gelecektir.

O’nun,	hadis	öğrenme	yolunda	iki	defa	bevlinden	kan	gelmiştir.	Nitekim	birinde	yazın	öğle	sıcağında
uzun	 mesafeler	 katederken	 başına	 gelen	 gelmiştir!	 Şüphesiz	 ki,	 onların	 bu	 ağır	 meşakkatlere
sabırlarının	ardından	Allah	da	onlara	en	güzel	ecri	ve	sözün	en	güzelini	nasip	etmiştir.

*	*	*



HALİFE	MANSUR’UN	ÖZLEMİ
Daha	önce	kendilerinden	bahsettiğim	bu	âlimleri	bilmen	senin	için	yeterli.	Abbasî	Halifesi	Ebû	Ca’fer

el-Mansur	(ö.	158),	o	zaman	İslâm	dünyasının	meliki	iken,	onlar	gibi	biri	olmayı	arzulamıştır.	O	ulema
ki,	 ilim	 yolunda	 yürümekten	 yalınayak	 kalmış,	 sefer	 meşakkatlerine	 sabretmekten	 vücutları
zayıflamıştır.	Hâfız	es-Suyûtî,	Ebû	Ca’fer	el-Mansur	hakkında	şöyle	demektedir140:

“İ.	Asâkir,	Muhammed	b.	Sellâm	el-Cumehî’den	tahric	ederek	şöyle	demiştir:
“Mansur’a	soruldu	ki:
“–Dünya	lezzetlerinden	ulaşmadığın	her	hangi	bir	şey	kaldı	mı?”	Dedi	ki:
“–Bir	husus	kaldı;	etrafımda	ashab-ı	hadis	varken	bir	sekiye	oturmak.”	Müstemlî:
“–Allah	sana	rahmet	etsin,	neyi	kastettin?	deyince	o	da:
“–Haddesenâ	 fülânun,	 kâle	 haddesenâ	 fülânun...”	 diyerek,	 “Resûlullahtan	 hadis	 rivâyet	 etmeyi

kastettim”141	dedi.
Bunun	üzerine	dostları,	vezir	çocukları	hokka	ve	defterleriyle	sabahın	erken	vaktinde	yanına	varınca

onlara	şöyle	dedi:
“–Benim	 kastettiğim	 ashab-ı	 hadis	 gibi	 değilsiniz.	 Şüphesiz	 onlar	 elbiseleri	 tozlu142,	 ayakları

yarılmış,	saçları	uzun	ve	uzun	mesafeler	katedip	hadis	için	yolculuk	yapan	kişilerdir.”

*	*	*
O’ndan	 sonra	 aynı	 şekilde	 bu	 yüce	 vasfı	 Abbasî	 Halifelerinin	 yedincisi,	 sîreti,	 ilmi	 ve	 mülkünün

genişliğiyle	dünya	meliklerinin	büyüklerinden	Hafîd	Ebû	Ca’fer	el-Mansur	(ö.	218)	da	arzu	etmiştir143:
İbrahim	b.	Saîd	el-Cevheri	der	ki:

“Me’mûn	Mısır’ı	fethettiğinde	Ferec	en-Nûbî	el-Esved	Ebû	Harmele	ona	kalkıp	dedi	ki:
“–Ey	 mü’minlerin	 emîri,	 düşmanına	 karşı	 sana	 yardım	 eden,	 Irakeyn144	 ve	 Haremeyni,	 Şâmât’ı,

Cezîre’yi,	körfezleri	ve	diğer	şehirleri	senin	emrine	veren	Allah’a	hamdolsun.	Sen	Allah’ı	bilensin	ve
Resûlüllah’ın	amcasının	oğlusun.”

Bunun	üzerine	o	da:
“–Yazık	sana	ey	Ferec,	benim	yapacağım	bir	şey	daha	var.”	deyince:
“–Nedir	o	ey	mü’minlerin	emîri”	dedi.	Dedi	ki:
“–Ashâb-ı	 hadisin	 bir	 araya	 geldiği	 yüksek	 bir	 yerde	 oturmam	 ve	 etrafımdaki	 hadis	 yazanların	 da

“Allah	senden	razı	olsun	kimi	zikredeceksin?	dediklerinde	benim	de:
“–Haddesenâ	fülânün...	şeklinde	Resûlullah’ın	şöyle	dediğini	rivâyet	etmem:
“Kim	iki	ya	da	üç	kız	çocuğu	yetiştirir	yahut	iki	ya	da	üç	kız	kardeş	yetiştirir	de	bunlar	ya	da	kendisi

onlardan	önce	ölürse	şu	iki	parmağım	gibi	yanyana	oluruz.”145

*	*	*



HADİS	TALEBELERİNİN	FAZİLETLERİ
Onlar	hayatlarını	pâk	sünnetin	hizmetine	harcayan	ve	cimrilik	yapmayan	imrenilecek	insanlar.	Yine

onlar	yeryüzünün	büyük	meliklerinin	 sıfatlarıyla	vasıflanmayı,	 özelliklerine	bürünmeyi,	makamlarına
ve	 eşiklerine	 oturmayı	 arzuladığı	 kişiler.	 Ebû	 Abdullah	 el-Hâkim	 en-Neysâbûrî,	 ashâb-ı	 hadis	 ve
talebelerin	faziletini	zikrederken	onlar	hakkında	şunları	söyler:
“Onlar	 sâlihlerin	 yoluna	 sülûk	 etmiş,	 geçmiş	 selefin	 izine	 tabi	 olmuş,	 ehl-i	 bid’atı	 ve	 muhalifleri

Resûlullah’ın	(s.a.v)	sünnetleriyle	mâlûb	etmiş	bir	topluluktur.”
Çölleri	ve	susuz	yolları	katetmeyi	zevk	safa	içinde	yaşamaya	tercih	ettiler.	İlim	ehline	ve	hadis	ilmine

yakın	olduklarında	yolculuklardaki	sıkıntıları	nimet	bildiler.	Hadis	ve	rivayetlerin	cem’	edildiği	yerde
eski	 elbiseye	 ve	 biraz	 ekmek	 kırıntısına	 kani	 oldular.	Mescitleri	 ev,	 sütunlarını	 dayanak,	 hasırlarını
yatak	yaptılar.	Dünyayı	bütünüyle	arkalarına	atarak	yazılarını	aş,	semâ	ve	rivayeti	sohbet,	müzakereyi
istirâhat,	mürekkeplerini	misk146,	gecelerini	gündüz,	közlerini	zıyâ,	taşları	yastık	bildiler.
Âlî	 isnâdın	 olduğu	 yerde	 karşılaşılan	 tüm	 zorluklar	 onlar	 için	 rahatlıktı.	 İstediklerine

ulaşamamalarının	yanında	 rahatlık	da	onlar	 için	 sıkıntıydı!	Akılları	 sünnetin	hazzıyla	dolup	 taşmıştı.
Gönülleri	de	herhallerine	tam	bir	rıza	içindeydi.	Sünneti	öğrenmek	onların	mutluluğu,	ilim	meclisleri
neşeleri,	ehl	-i	sünnet	bütünüyle	kardeşleri,	inkârcılar	ve	ehli	bid’at	da	tamamıyla	düşmanlarıydı.147

*	*	*
Hasen	 Abdurrahmân	 Râmehurmizî,	 günümüzdeki	 ulema	 ve	 ilim	 talipleri	 için	 ciddî	 ibretler

bulunduğundan	 muhaddislerin	 hallerini	 kapsamlı	 kelimelerle	 vasfederek	 hadis	 tahsili	 için
karşılaştıkları	 meşakkatleri,	 yorgunlukları,	 korku	 dolu	 ve	 tehlikeli	 seyahatlerini	 nakletmektedir.148
Ayrıca	o	eserinde	hicri	ikinci	asrın	sonlarında	vefat	eden	muhaddis,	meşhur	vaiz,	vaazı	aklı	ve	gönlü
alıp	 götüren	Mansur	 b.	 Ammâr	 el-Horasânî’ye	 ulaşan	 senediyle	 ve	 yine	 oğlu	 Süleym	 b.	Mansûr	 b.
Ammâr	tarîkıyla	rivayete	yer	vererek	şunu	demiştir:
Babam,	bir	mecliste	Kur’an	ehlini	ve	hadis	ashabını	vasfediyor	ve	şöyle	diyordu:
“Nimeti	bol	bol	veren,	İslâmı	bütün	dinlere	üstün	kılan,	ziyade	ve	noksandan	onu	koruyan,	şeytanın

hilesinden	 ve	 ehl-i	 küfrün	 ve	 sapmışların	 tahrifinden	 koruyan	 Allah’a	 hamdolsun.”	 Kur’an	 hakkında
uzunca	kelâm	ettikten	sonra	şöyle	devam	etti:
“Hadisi,	 Kur’an’ın	 müfessiri,	 kavî	 sünneti	 seçerek	 başımızın	 tacı	 yapan	 ve	 onu	 öğrenip	 yazanları

muvaffak	 kılan,	 onu	 koruyanlara	 ve	 bekçilerine	 güç	 veren,	 kendilerine	 kıraati	 ve	 tedrisi	 sevdiren,
durumlarını	ve	 yorgunluklarını,	 yolculuğu	 ve	maksatlarını,	malı	 ve	 nefsi	 fedâ	 etmeyi	 ve	 yolculuğun
korkutucu	tehlikelerini	onlara	kolaylaştıran	Allah’a	hamdolsun.
Onlar,	saçları	dağınık,	elbiseleri	eski,	karınları	aç,	dudakları	kuru,	benizleri	soluk,	bedenleri	bitkin

halde,	vadiden	vadiye,	beldeden	beldeye	ilim	için	yol	alıyorlardı.	Kendilerine	bir	gaye	edinmişler,	ilmi
delil	ve	rehber	kabul	etmişlerdi.	Yollarını	ne	açlık	ve	ne	de	susuzluk	kesiyor	ve	yine	ne	yaz	ne	kış	bu
yolda	onlara	bıkkınlık	veriyordu.
Basiretli	 akılları,	 keskin	görüşleri	 ve	hakkın	 şuurunda	kalpleriyle	 rivayetlerin	 sahihini	 sakiminden,

kuvvetlisini	 zayıfından	 ayırıyorlardı.	 Bu	 yüzdendir	 ki	 sen	 tahrifçilerin	 çarpıtmasından,	 mülhidlerin
uydurmasından,	yalancıların	iftirasından	güvende	oldun.
Sen	 onları,	 yumuşak	 halılardan	 ve	 cezbeden	 yataklardan	 uzak	 kalarak,	 duyduklarını	 yazmak	 ve

cemettiklerini	 tashih	 için	 kaim	 oldukları	 gecelerinde	 bir	 görseydin.	 Onları	 ancak	 uyku	 bastırıp
uyutuyor,	 kalemler	 ellerinden	 düşüyor	 da	 korkuyla	 kendilerine	 geliyorlardı!	 Yorgunlukları	 bellerini
büküyor,	 uykusuzluk	 akıllarını	 karıştırıyor,	 bedenlerini	 rahatlatmak	 için	 uzanıyorlardı.	 Uykularını
kaçırmak	için	yattıkları	yeri	değiştiriyorlar,	elleriyle	gözlerini	oğuşturuyorlar	sonra	da	büyük	bir	arzu
ve	 istekle	 yeniden	 yazmaya	 koyuluyorlardı.	 İşte	 o	 zaman	 sen,	 onların	 İslâm’ın	 ve	 her	 şeyi	 bilen	 ve
malik	olan	Allah’ın	(c.c.)	bekçileri	olduğunu	iyi	anlardın.
Arzu	ettikleri	hedeflerin	bir	kısmına	ulaştıklarında,	diyarlarına	niyet	ediyorlar,	mescitlerin	müdavimi

oluyorlardı.	Halim	selim	bir	şekilde	itaat	elbisesini	giyerek	meclislerini	 imar	ediyorlardı.	Yeryüzünde
alçak	 gönüllülükle	 yürüyorlar,	 hiçbir	 komşuya	 eziyet	 etmiyorlar,	 bir	 ayıp	 iş	 yapmıyorlar	 ancak	 biri
dinde	saptığında	veya	yoldan	çıktığında	İslâm’ın	temellerini	savunmak	için	aslan	kesiliyorlar	ve	dinin
şiarlarını	müdafa	ediyorlardı.	Bu	konuda	bundan	başka	kelâm	etmek	sözü	uzatır.”
Hâfız	Râmehurmüzî,	aynı	eserinde	rihle	yapmayı	kerih	görüp	ayıplayan	kimseyi	reddederek,	ilim	için

yolculuk	 yapmanın	 faydalarını	 ve	 bu	 yolculuklarda	 hâsıl	 olan	 istifadeleri	 açıklarken	 şunları
söylemektedir:
“Rihle149	 ehline	 dil	 uzatan	 kişi,	 onun	 bu	 yolculuğunda	 ne	 kadar	 haz	 duyduğunu,	 vatanından

ayrılırken	 duyduğu	 heyecânı	 ve	 yine	 konakladığı	 yerlerde	 vakitlerini	 geçirdiğinde,	 ormanlık	 ve	 düz
arâzilere,	bağ	ve	bahçelere	baktığında,	değişik	yüzleri	 tetkik	ettiğinde,	 farklı	nâmeleri	dinlediğinde,
ülkelerin	daha	önce	görmediği	 şaşırtıcı	özelliklerini,	dil	ve	renklerin	 farklılığını	müşâhede	ettiğinde,
duvarların	 ve	 tarlaların	 gölgelerinde	 istirâhat	 ettiğinde,	 mescitte	 yemek	 yediğinde,	 ilâç	 içtiğinde,
gecenin	 çöktüğü	 yerde	 daldığı	 uykuda,	 çekingenliği	 ve	 yapmacıklığı	 bırakıp	 Allah	 için	 sevenlerle
arkadaş	olduğunda,	kalbine	sevinç	veren	şeyin	künhüne	varıp	maksadına	ulaştığında,	canla	başla	ve
zorlukları	 aşarak	 akın	 ettiği	 meclislerde	 bütün	 benliğiyle	 hissetmiş	 olduğu	 lezzeti	 bir	 anlasaydı...



Elbette	 ona	 dil	 uzatanların	 ve	 emsallerinin	mahrum	olduğu	 ama	 ehli	 için	 bahar	 çiçeklerinden	 daha
güzel,	sazın	tınısından	daha	hoş	ve	hazinelerden	daha	nefis	bu	tatlı	manzara	ve	güzel	müşahedelerde
dünya	lezzetlerinin	cem	edildiğini	bilmiş	olurdu.”

*	*	*



İLİM	İÇİN	SEYAHAT	EDENLER	
HAKKINDA	BİR	KAÇ	SÖZ

İlim	 için	 yolculuğa	 çıkanlar	 ve	 seyyahlarla	 ilgili	 olarak	 bu	 bölümde	 pek	 çok	 haber	 geçti.	 Sonraki
bölümlerde	de	onlarla	 ilgi	aynı	şekilde	pek	çok	haber	gelecektir.	Rihlenin	önceki	âlimlerin	gönlünde
ilmi	 birikimi	 artırmak,	 bilgiye	 giden	 yolu	 açmak,	 genişletmek	 ve	 ilimde	 derinleşmek	 için	 temel	 bir
amaç	olduğunu	bilmen	güzel	olacaktır.	Ya	bedenen	zayıf	olanlar	ya	çok	çocuğu	olanlar	yahut	meteliği
bile	olmayanlar	veya	da	ana	babasının	hakkına	riayet	edenler	ancak	rihleden	geri	kalmışlardır.
İşte	onlar	rihleyi	âlimin	güvenilirliğinin	bir	delili	saydıkları	için	şu	meşhur	sözü	söylediler:
“Rihle	yapmayanın	ilmine	güvenilmez.”	Geçmişte	Yahya	b.	Maîn	şöyle	demiştir:
“Dört	kimse	var	ki,	onlardan	bir	hayır	ve	 fayda	göremezsin,	üçünü	saydı	ve	dördüncü	olarak	şunu

dedi:	Hadis	öğrenmek	için	rihle	yapmayıp	da	beldesinde	kalarak	okuyup	yazan	kimse.”150
Bu	yüzden	Hâfız	b.	Salâh	der	ki:
“Talebe,	 beldesindeki	 en	 üst	 düzeydeki	 bilgileri	 ve	 mühim	 şeyleri	 aldıktan	 sonra	 başka	 bir	 yere

yolculuk	 etsin.”	 Evet;	 ifadenin	 emir	 sîğasıyla	 “yolculuk	 etsin”	 şeklinde	 gelmesi	 şahsi	 kabiliyetlerin
oluşmasında,	ilmî	idrakin	gelişmesinde,	düşünce	ufkunun	genişlemesinde	ve	akıl	ve	bilgi	düzeyi	farklı
farklı	kişilerden	yararlanmada	rihlenin	faydalı	tesirleri	olmasındandır.	İşte	onlar	bundan	dolayıdır	ki,
ilim	ve	tahsil	yoluna	giren	için	rihleyi	zarurî	bir	ihtiyaç	konumunda	görmüşler	ve	onu	âlimi	güvenilir
saymak	ve	ilmine	de	güven	duymak	için	bir	şart	olarak	kabul	etmişlerdir.
Böylece	 ilim	 öğrenmek,	 âlimlerle	 görüşmek,	 onların	 ilimlerini	 yakından	 tetkik	 etmek	 ve	 bizzat

kendilerine	müracaat	ederek	birikimlerinden	istifade	etmek	için,	aileden,	çocuktan,	eşten	ve	vatandan
ayrı	kalan	bu	ilim	yolcularının	yıllarını	alan	ve	çok	geniş	sahalara	uzanan	uzun	yolculuklar	ortaya	çıktı.
Şüphesiz	 bu	 rihleler	 geçmiş	 ulema	 nezdinde	 ilmî	 hayatın	 temel	 bir	 parçası	 oldu.	 Bütün	 ilim

dallarından	 âlimler	 hep	 rihlede	 bulundu.	 Müfessir,	 muhaddis,	 fakih,	 usulcü,	 lügatçı,	 nahivci,	 edip,
tarihçi,	 zâhid,	 âbid,	 genç,	 yaşlı,	 büyük,	 küçük	 ve	 bebek!	 Hepsi	 bu	 yolculuğa	 çıktı.	 Pek	 çok	 büyük
âlimin	hayatında	gördüğün	üzere,	hem	kendileri	rihlede	bulundular	ve	hem	de	yanlarında	dört	yaşın
altında	ya	da	daha	üstündeki	küçük	çocukları	da	yolculuklarında	götürdüler.	Zikri	geçen	Ebû	Sa’d	es-
Sem’ânî	onlardan	biridir.
İlim	 yolcuları	 seferlerinde	 zorluk	 ve	 güçlüklerle,	 sayılamayacak	 büyük	 sıkıntı	 ve	 belâlarla

karşılaşmışlardır.	Bunlardan	bazıları	kayda	geçirildi	ve	bazıları	da	yazıya	geçirilemeden	gitti.	Onların
rihleleriyle	ilgili	biyografi	kitaplarında	yer	alan	haberler	yaşananların	sadece	bir	kısmıdır,	hepsi	değil.
Rihle,	kimilerinin	ömründen	iki,	dört,	beş,	on	yılını	alıyordu.	Çoğunun	da	ömrünün	yirmi,	otuz,	ya	da

kırk	yılını	aldı.	Daha	önce	geçtiği	gibi	İmam	Ebû	Abdullah	b.	Mende	gibi	bazısının	ömrünün	kırk	beş
senesini	almıştı.
Onların	çıktığı	bu	rihleler	hakkında	iyice	düşünen	kimse	-ki	bildiğimiz	gibi	onlar	fakir,	geçim	sıkıntısı

çeken	 ve	 sefer	 vasıtası	 bulmakta	 zorlanan	kimselerdi-	 sabır	 ve	 tahammülde	gayretlerini	 idrak	 eder.
İlmin	onların	yanındaki	ve	kalplerindeki	kıymetini	bilir.	Zîra	ilim	tahsilinde	onların	binekleri	zorluk	ve
tevâzu	idi.	Çölleri	ve	susuz	arazileri	kat	ettiler.	İlim	için	tehlikeli	yollarda	ve	denizlerde	gittiler.	Çetin
zorluklar	ve	ürkütücü	şeylerle	karşılaştılar.	Şüphesiz	Allah	bunu	çok	 iyi	bilmektedir.	 İleride	geleceği
üzere	Ebû	Hatim	er-Râzî’nin	kısssası	sana	bu	konuda	yeter.
Şüphesiz	bu	rihleler	gerçekte	onlar	için	ders	içinde	ders	oldu.	Onları	halden	hale	çevirdi,	gönüllerini

pırıl	pırıl	etti,	ilmin	kıymetini	ve	değerini	öğretti	ve	ilim	tahsil	etmenin	haz	ve	lezzetini	hissettirdi.	Bu
yüzden	iyice	ilim	tahsiline	daldılar,	gece	gündüz	ilimle	meşgul	oldular	ve	ilim	aşkıyla	yanıp	tutuştular.
Onun	dışındakilerden,	aileden,	zevceden,	çocuktan	ve	vatandan	alâkalarını	kestiler.	Böylece	insanların
saygı	 ve	 sevgiyle	 kendilerine	 hürmet	 gösterdiği,	 itibarları,	 iyilikleri,	 ilim	 ve	 faziletlerinin	 çokluğu,
basiretleri	 ve	 büyük	 faydaları	 sebebiyle	 etraflarını	 sardığı	 birer	 otorite,	 imam	 ve	 lider	 durumuna
geldiler.
Sahibinin	ömrününün	on	yılını,	yirmi	yılını,	otuz	yılını	veya	bundan	daha	çok	ya	da	daha	azını	alan	bu

rihlelerin	hepsi,	 ilim	 tahsili,	ulema	 ile	görüşmek,	meclislerine	gelip	derslerini	dinlemek	ve	onlardan
istifade	 etmek,	münakaşa	 ve	muhakemelerinden	 aydınlanmak	 içindi.	 Bunların	 başında	 bir	 de	 genel
olarak	 rihleye	 çıkacak	 kişinin	 beldesinde	 on	 seneden	 az	 olmayacak	 bir	 süre	 tahsil	 yapması	 söz
konusuydu.	Şer’i	ilimlerde,	Arapça	ve	diğer	İslâmi	ilimlerin	her	birinde	mahir	imamları	ortaya	çıkaran
gerçek	işte	budur.
-Allah	 yardımcın	 olsun-,	 seyyah	 talebeleri	 uzun	 yıllar	 içinde	 olgunlaştıran	 bu	 rihlelerin	 ortaya

çıkardığı	eğitim	ile	bugünkü	üniversite	öğrencilerimizin	eğitimini	sen	kıyasla!	Üniversitelerde	dört	yıl,
çoğunluğu	 da	 hocanın	 huzuruna	 gelip	 de	 ilmi	 bizzat	 duymadan,	 münakaşa	 etmeden	 ve	 kanaate
varmadan	 ferdî	 ve	 hatalı	 okuyorlar.	 Ne	 bir	 ahlâki	 etkileşim,	 ne	 bir	 hatanın	 düzeltilmesi	 ve	 ne	 de
mesleklerine	göre	ayrım	yapma	söz	konusu.	Ellerindeki	muhtasar	notlardan	soru	çıkması	muhtemel
bahisleri	topluyor	sonra	bu	notları	özetlemeye	ve	ardından	da	bazı	öğretmenlere	yaptıkları	yağcılık	ve
iltifatlarla,	okunanlardan	önemsiz	buldukları	bahisleri	çıkarmaya	çalışıyorlar.	Kendilerine	ancak	zarar
verdiği	halde	bazı	öğretmenlerin	yanında	onları	mutlu	eden	şeyi	buluyorlar.	Buna	da	çok	seviniyorlar!
Bundan	 sonra,	 boş	 dağarcıklarına	 rağmen	 büyük	 ünvanlarla	 yükseliyorlar,	 geniş	 propaganda

yapıyorlar.	 Kuru	 ve	 kısır	 görüşleriyle	 asil	 ulemayı	 bilgisiz	 buluyorlar.	 İlim	 ve	 fehimleriyle	 uygunluk
arzeden	 şaz	 görüşleri	 destekliyorlar.	 Yerleşik	 kaideleri	 ve	 ilmî	 gelenekten	 gelen	 sağlam	 usulleri
münakaşa	ediyorlar.	Ne	ilmin	ve	ulemanın	makamına	oturuyorlar	ve	ne	de	geçmiş	ulema	nezdindeki



tahsil	idrakinin	tadına	varıyorlar!	Fakat	kendilerine	bakılırsa,	öncekilerden	daha	bilgililer!!
Bugünkü	 ilmi	 duruma	 bakan;	 üniversitelerin	 çoğalarak	 arttığına,	 ancak	 ilimde	 ve	 ilim	 ehlinin

artışında	azalmaya,	anlayış	ve	kavramada	sığlaşmaya,	 ilimle	âmil	olmada	büyük	bir	noksanlığa	şâhit
olur.	 Bu	 musibetlerin	 en	 kötüsüdür!	 Allah’tan,	 İslâm	 beldelerinde	 ta’lim	 işleriyle	 ilgilenen	 kişilere
basiretli	 davranmaları,	 kök	 salıp	 müzminleşmeden	 ve	 telâfisi	 imkânsız	 hâle	 gelmeden	 önce	 bu
tehlikeyi	engellemeleri	için	kendilerine	mesuliyetlerini	ilham	etmesini	niyaz	ediyorum.
Bugün	İslâm	ve	müslüman	düşmanı,	doğu	ve	batıdaki	küffar	ülkelerine	gönderilen	ve	buralara	rihle

yapan	gençlerimizden	uzunca	bahsetmiyorum.	Akidede,	ahlakta,	düşüncede	ve	davranışta	onların	gizli
ve	 açık	 hilelerinin	 pençelerinden	 kurtulan	 azdır.	 Çocuklarımız	 ve	 gençlerimizden	 niceleri	 onların
tuzaklarına	 düşmüş,	 yollarından	 gitmiş,	 onları	 efendi	 kabul	 etmiş,	 İslâm	 diyarından	 çıkıp	 onların
yanına	göçmüş,	onların	ülkelerini	ev	yurt	edinmiş	ve	onları	kendi	yakınlarının	üzerine	dost	ve	komşu
seçmiştir.	Kendilerince	çok	iyi	bir	şey	yaptığını	zannetmektedirler!	Bolluktan	sonra	yokluğa,	imandan
sonra	da	küfre	düşmekten	Allah’a	sığınırız!
Bu	 öğrenci	 gençlerimiz	 ve	 çocuklarımız	 içinde	 az	 ya	 da	 çok	 onların	 etkisinde	 kalan	 bazıları	 da

bulunmaktadır	 ki	 bunlar	 batılıların	 düşünce	 ve	 âdetlerinde	 kendilerine	 önder	 olmaları,	 ayrıca
çocuklarına	 ve	 ülkesine	 rehber	 olmaları	 isteğiyle	 ülkelerine	 dönmektedirler!	 Bunlar	 içinde	 ideal
manada	 ilim	 tahsil	 edenlerin	 sayısı	 oralara	 gönderilenlere	 kıyasla	 ne	 kadar	 da	 azdır!	 Şarklılar	 ve
garplılar	müslüman	 talebeleri	nasıl	da	 tuzağa	düşürüyorlar!	Büyük	ünvanlarla	beraber	onlara	bölük
börçük	ilim	veriyorlar	ve	sonra	bu	talebeler	sığ	bilgilerle	yurtlarına	dönüyorlar!	Öncesi	ve	sonrasıyla
işler	Allah’ındır.	Elbette	Allah	mü’minlerin	velisidir.
Bu	 ifadeler,	 dinini,	 çocuklarını	 ve	 ülkesini	 kayıran	 sevgi	 dolu	 bir	 kalpten	 sâdır	 olan	 sözlerdir.

Şüphesiz	 Allah	 müslümanları	 gerek	 ilimde	 ve	 gerekse	 başka	 konulardaki	 şereflerine,	 konumlarına,
liderlik	ve	önderliklerine	tekrar	kavuşturacaktır.	O,	her	şeye	kadirdir.
Şimdi	aşağıdaki	bölüme	geçiyorum.



İKİNCİ	BÖLÜM:	

DÜNYA	ZEVKLERİNDEN	
UZAK	KALMALARI



Basiretli	 olanların	 malumudur	 ki,	 arzu	 edilen	 ve	 sevilen	 her	 şeye	 nâil	 olabilmek	 için	 diğer
hoşlandığımız,	 sevdiğimiz	 şeylerden	 ferâgât	 etmemiz	 gerekir.	 İlim	 de	 yüksek	 bir	 gâye,	 kıymetli	 bir
sevgili,	yüce	bir	şeref	ve	yolları	zor	ve	çetin	bir	hedeftir.	Ona	ancak	maldan,	vakitten,	rahatlıktan,	eş
dostla	ünsiyetten	ve	benzeri	meşru	faydalardan	çokca	tâvizle	ve	büyük	fedâkârlıklarla	ulaşılabilir.	Bu
yüzden	eskiden	 “Sen	her	 şeyini	 ilme	vermedikçe	o	 sana	bir	kısmını	bile	 vermez.”	denilmiştir.	 İmam
Yahyâ	b.	Ebû	Kesîr	de	şöyle	der:
“İlme	rahatlık	içinde	ulaşılmaz”	Müslim	de	sahihinde	bunu	rivâyet	eder.151



İLİM	NASIL	ELDE	EDİLİR?
Hatîp	Bağdâdî	fakih	Semerkandî’den	şunu	nakleder:
“Bu	 ilme	 ancak	 dükkânını	 kapatan,	 bahçesini	 bozan,	 kardeşlerinden	 ayrılan	 ve	 ehlinden	 en	 yakını

ölüp	de	cenâzesine	katılamayan	kimse	nâil	olur.”152

*	*	*
İbn	Cemâ’a,	Hatîp’in	anlattığını	naklettikten	sonra	şöyle	der:
“Bütün	bunlarda	bir	mübâlâğa	olsa	da	kastedilen	husus	kalp	ve	fikrin	ilme	odaklanması	gerektiğidir.

Denilmiştir	ki,	meşâyıhtan	biri	talebesine	Hatîb’in	yukarıdaki	rivayetine	yakın	bir	şeyi	emretmiş	ona
yapmasını	emrettiği	şeylerin	sonuncusu	da;
“Yıkama	düşüncesinin	seni	meşgûl	etmemesi	için	elbiseni	boya.”153	olmuştur.

*	*	*
Öğrencisi	 Ebû	 Katan,	 geniş	 ilme	 sahip	 İmam	 Şu’be	 b.	 El-Haccâc	 el-Vâsıtî	 el-Basrî	 hakkında	 şöyle

demiştir:
“Şû’be’nin	 elbisesinin	 rengi	 toprak	 gibiydi.”154	 Bu,	 ilimle	 meşgûl	 olup	 elbisesini	 yıkamaya	 vakit

bulamamasındandı!”
Kıymetli	 ve	 değerli	 hedefe	 ulaşmak	 için	 refah	 ve	 rahatı	 terketme,	 kendini	 ilme	 verme,	 hocaların

kapısına	koşuşma,	onlara	sıkıca	bağlanma,	mizaçlarındaki	farklılığa	sabretme,	yanlarında	terbiye	olma
ve	istirahatlarını	kollama	hususlarında	haberler	sayılamayacak	kadar	çoktur.
Bu	 ümmetin	 otoritesi,	 imamların	 imamı	 kıymetli	 sahâbî	 Abdullah	 b.	 Abbâs’la	 (v.	 67)	 ilgili	 gelen

haberlerle	bu	bölüme	başlıyorum.

*	*	*



ABDULLAH	İBN	ABBAS’IN	(R.A.)	
İLME	DÜŞKÜNLÜĞÜ

İkrime’nin	naklettiğine	göre	Abdullah	b.	Abbas	şöyle	demiştir155:
“Ben	gençken	Resûlüllah	vefât	ettiğinde,	Ensâr	gençlerine	dedim	ki:
“–Gelin,	 Resûlüllah’ın	 ashâbına	 ilme	 dair	 sorular	 soralım	 ve	 onlardan	 ilim	 öğrenelim.	 Zîrâ	 onlar

bugün	için	sayıca	çoklar.”	Bunu	duyunca	bana	dediler	ki:
“Ne	 hayret	 bir	 şey	 ey	 İbn	 Abbâs!	 İnsanların	 içinde	 Resûlüllah’ın	 ashâbı	 varken,	 sana	 mı	 ihtiyaç

duyacaklarını	zannediyorsun?156
Abdullah	b.	Abbas	(r.a.)	devamla	şunu	anlatır:
“Bundan	 sonra	 söz	 konusu	 meseleye	 ve	 Resûlüllah’ın	 (s.a.v)	 ashâbından	 araştırmaya	 yöneldim.

Resûlüllah’ın	 sözünü	 duymuş	 olduğu	 bana	 ulaşan	 bir	 kişiye	 hadis	 için	 gitmiş	 ve	 kendisini	 kaylûle
yaparken	 bulmuştum.	 Bunun	 üzerine	 kapısında	 ridâmın	 üzerine	 yattım.	 O	 çıkıncaya	 kadar	 rüzgâr
yüzümü	toza	bulamıştı.	Nihâyet	çıkınca:
“–Ey	Resûlullâh’ın	amcasının	oğlu	seni	buraya	ne	getirdi?	Yanına	gelmem	için	niye	bana	bir	haber

göndermedin?”	diye	söyleyince	ben	de:
“–Hayır,	benim	senin	yanına	gelmem	îcab	eder.	Resûlüllah’tan	(s.a.v)	rivayet	ettiğin	bir	hadis	bana

ulaştı	ve	ben	de	onu	senden	duymaya	geldim”	dedim.
Bu	kişi	sonraları	Resûlüllah’ın	(s.a.v)	ashâbı	kalmamış	ve	insanlar	da	sormak	için	etrafıma	toplanmış

vaziyetteyken	beni	gördüğünde	bana	şöyle	diyordu:
“–Bu	genç	benden	daha	akıllıdır.”157
Hâkim	bu	haberin	ardından:
“Bu	söz	hadis	öğrenme	ve	muhaddise	saygı	konusunda	bir	esastır.”	demektedir.

*	*	*
Yine	İbn	Abbas’tan	şöyle	rivayet	edilmektedir:
“Resûlüllah	 (s.a.v)’in	 ilminin	 hepsini	 Ensâr’dan	 yaşayan	 şu	 kişide	 buldum.	 Öğle	 vakti	 onlardan

birinin	 kapısında	uyuyordum.	Şayet	 içeri	 girmem	 için	 izin	 istesem	 elbette	 bana	 izin	 verilirdi.	 Fakat
böyle	yapmakla	onun	gönlünü	hoş	tutmak	istiyordum.”158

*	*	*
Urve	b.	Zübeyr	(22/93)	şöyle	der:
“Muhâcirden	bir	kimseden	bana	bir	hadis	ulaşıyor,	bunun	üzerine	ona	gidiyor	ve	kendisini	istirâhat

ederken	buluyordum.	Ardından	kapısına	oturuyor,	dışarı	çıktığında	ona	o	hadisi	soruyordum.”159

*	*	*
Dârimî,	kıymetli	tâbiîn	Saîd	b.	Cübeyr’den	(45/95)	rivâyet	etmiştir:
“İbn	 Abbas’la	 beraber	 geceleyin	 Mekke	 yolundaydık.	 Bana	 hadis	 rivâyet	 ediyor	 ben	 de	 binek

üzerinde	bunu	yazmaya	başlıyor	taki	sabahlayıncaya	kadar	yazıyordum.”160

*	*	*
Yine	 kıymetli	 tâbiîn	 ve	 fakih,	 fıkıh,	 ilim,	 takvâ,	 fazilet	 ve	 sağlamlık	 bakımından	 tâbiînin	 önde

gelenlerinden	Atâ	b.	Ebî	Rebâh’la	(27/115)	ilgili	şöyle	gelmiştir161:	“İbn	Cüreyc	der	ki:
“Mescid	yirmi	sene	boyunca	Atâ’ya	yatak	oldu!”	İsmâîl	b.	Ümeyye	de	şöyle	der:
“Atâ	uzunca	suskun	kalırdı.	Ardından	konuşmaya	başlayınca	bize	sanki	söylediklerinde	melekler	onu

destekliyor	gibi	geliyordu.	Kendisi	esmer,	tek	gözü	gören,	basık	burunlu,	felçli	ve	topaldı.	Sonra	diğer
gözü	de	görmez	oldu.	Bedeninde	altı	kusur	vardı	ama	ilimde,	dinde,	davranış	ve	örneklikte	esastı.	Sikâ
ve	fakîhti.	Yetmişten	fazla	haccetmiştir.”

*	*	*



GECELERİNİ	İLİMLE	AYDINLATANLAR

Mervân	b.	Muhammed	şöyle	der162:
Leys	b.	Sa’d’ın	şöyle	dediğini	işittim:
“Muhammed	b.	Zührî,	bir	gece	yatsıdan	sonra	abdestli	bir	şekilde	oturarak	hadis	müzakere	etti.	Ben

sabahlayıncaya	kadar	onun	bu	meclisi	sürdü.”	Mervân	der	ki:
“Sonra	yeni	bir	hadis	müzakeresine	başladı.”

*	*	*

Fakîh,	 hâfız,	 önde	 gelen	 âlimlerden,	 âmâ	 Mugîyre	 b.	 Miksem	 ed-Dabbî’nin163	 (ö.	 133)	 hâl
tercümesinde	şöyle	denilmektedir	-Kendisi	ayrıca	İbrâhîm	en-Nehaî	ve	Şâ’bî’den	fıkıh	almış	ayrıca	bu
ikisinden	ve	başkalarından	rivâyette	bulunmuştur.-“Fudayl	b.	Gazvân	der	ki:
“Ben	 ve	 Muğıyre	 oturup	 fıkıh	 müzâkere	 ediyorduk.	 Zannederim	 sabah	 ezanını	 duyuncaya	 kadar

yerimizden	hiç	kalkmadık.”

*	*	*

Tâbiînden	fakîh,	kadı,	Abdullah	b.	Şübrüme	(d.	72/ö.	144)	ile	ilgili	olarak	da	şöyle	denilmektedir:164
“Fudayl	 b.	 Gazvân,	 Abdullah	 b.	 Şübrüme,	Hâris	 b.	 Yezîd	 el-Uklî,	Muğıyre	 b.	Mıksem	 ed-Dabbî	 ve

Ka’ka’a	 b.	 Yezîd	 ile	 beraber	 geceleyin	 oturuyor,	 fıkıh	 müzâkere	 ediyorduk.	 Belki	 de	 sabah	 ezanını
duyuncaya	 kadar	 yerimizden	 hiç	 kalkmadık.”	 Bir	 başka	 rivayette	 “Aralarını	 ancak	 sabah	 ezanı
ayırıyordu”	şeklinde	gelmiştir.

*	*	*

İsmâîl	b.	Ayyâş	el-Hamsî	(d.	106/ö.	181)	ile	ilgili	olarak	şöyle	denilmektedir165:
Ebû’l-Yemân	der	ki:
“İsmâîl,	komşumuz	olup	evi	evimizin	yanındaydı.	Geceyi	ihyâ	ediyordu.	Belki	de	kırâat	ediyor,	sonra

bırakıyor	 sonra	 da	 tekrar	 dönüyordu.	 Bir	 gün	 kendisine	 bunu	 sordum.	O	 da	 “Ben	 namaz	 kılıyor	 ve
Kur’an	 kırâat	 ediyorum.	 Sonra	 da	 çıkardığım	 herhangi	 bir	 baptaki	 hadisleri	 hatırlıyor	 ve	 namazı
bırakarak	hadis	yazıyorum.	Sonra	da	tekrar	namaza	dönüyorum.”

*	*	*

Abdullah	b.	Mübârek’le	ilgili	olarak	da	şu	gelmiştir166:
Ali	b.	Hasen	b.	Şakîk	der	ki:
“Abdullah	b.	Mübârek’le	beraber	soğuk	bir	gecede	mescidden	çıkması	için	kalktım.	Kapının	yanında

bana	 bir	 hadis	 rivayet	 etti.	 Ben	 de	 ona	 rivayette	 bulundum.	 Müezzin	 gelip	 de	 sabah	 ezanını
okuyuncaya	kadar	o	hala	bana	hadis	rivayet	etmekteydi.

*	*	*



HOCANIN	KAPISININ	EŞİĞİNDE
Malik	ve	Leys’in	ashâbından	Abdurrahmân	b.	Kâsım	el-Utekî	el-Mısrî	 (d.	132/ö.	191)	 ile	 ilgili	 şöyle

gelmiştir167:
Kendisi	der	ki:
“Fecir	vaktinde	Mâlik’e	geldim	ve	ona	birkaç	mesele	sordum.	Onu	bu	vakitte	gönlü	ferah	bir	şekilde

buluyordum.	Her	seherde	yanına	geliyordum.	Bir	sefer	eşiğinde	uzanmıştım.	Uyku	bastırınca	uyudum.
Mâlik	mescide	çıkmış	ve	ben	bunu	hissetmemiştim.	Siyâhî	câriyesi	ayağıyla	beni	dürttü	ve:
“–Efendin	çıktı.	O	senin	gibi	gâfil	değil,	şu	an	kendisi	kırk	dokuz	yaşında,	sabah	namazını	çoğunlukla

yatsı	namazının	abdestiyle	kılar.”-Bu	kadar	sık	yanına	uğramasından	ötürü	siyâhi	câriye	Mâlik’in	onun
efendisi	olduğunu	zannetmişti.-
Ebü’l-Kâsım	der	ki:
“Mâlik’in	 kapısında	 on	 yedi	 sene	 kaldım.	Bu	 sürede	 ne	 bir	 şey	 sattım	 ve	 ne	 de	 satın	 aldım.”	 Yine

devamla	der	ki:
“Ben	yanındayken	bir	Mısır	hacısı	bize	doğru	yaklaştı	ve	bir	de	gördük	ki,	yüzü	sarılı	bir	gençmiş,

yanımıza	girdi	ve	Mâlik’e	selâm	vererek	şöyle	dedi:
“–İbn	Kâsım	içinizde	mi?	Ben	işâret	edilince	gözlerimden	öperek	bana	yöneldi.	Ondan	güzel	bir	koku

hissettim	ki,	meğer	bu	çocuğumun	kokusuymuş.	O	gelen	benim	oğlummuş.”
İbn	 Kâsım,	 çocuğun	 annesini	 ona	 hâmileyken	 bırakmıştı.	 Hanımı	 amcasının	 kızıydı.	 Uzun	 süre

seferde	kalacağından	onu	kendi	tercihine	bırakmış,	o	da	evinde	kalmayı	tercih	etmişti.

*	*	*

Kuteybe	b.	Saîd,	Ahmed	b.	Hanbel	ile	ilgili	olarak	şöyle	der168:
“Vekî’	 b.	 Cerrâh,	 (129/197)	 yatsıyı	 kıldığında	 Ahmed	 b.	 Hanbel	 onunla	 beraber	 ayrılıyor,	 kapıda

duruyor	ve	Vekî’	de	onunla	müzâkerede	bulunuyordu.	-Vekî’	Ahmed’in	hocalarındandı.-
Vekî’	bir	gece	kolumdan	tuttu	ve:
“–Ey	Ebû	Abdullah,	sana	Süfyân’ın	hadisini	okumak	istiyorum”	dedi.	O	da:
“–Haydi	getir,	Süfyân’dan,	Seleme	b.	Küheyl’den	gelen	şu	şu	rivâyet	ezberinde	mi?”	dedi.	O	da:
“–Evet,	Yahyâ	bize	tahdîs	etti	ki,...”	diyerek	rivâyeti	söyledi.	Böyle	böyle	devam	etti	ve	Veki’:
“–Sen	bize	Seleme’den	gelenler	bitinceye	kadar	rivâyet	ettin.”	dedi	Sonra	Ahmed:
“–Seleme’den	şu	şu	ezberinde	mi?”	diye	soruyor,	Vekî’	de:
“–Hayır,”	deyince	Ahmed	ona	okumaya	devam	ediyor	ve	ardından	Vekî’	yine	hayır	diyor	sonra	sözü

diğeri	alıyordu.
Kuteybe	devamla	der	ki:
“–Câriye	gelip	de	“Yıldız,	-ya	da	Zühre	dedi-	gözüktü”	deyinceye	kadar	ayakta	durdular.

*	*	*



İLİM	VE	CİHAD
Büyük	 İmam,	Harran’da	 doğmuş	 (d.	 142),	 İtalya’nın	 Sicilya	 adasında	 cihad	 etmiş	 ve	 şehîd	 olarak

ölmüş,	(ö.	213),	şarkı	ve	garbı	dolaşmış,	âlim,	fakih	Esed	b.	Fürât	en-Neysâbûrî	ile	(d.	142)	ilgili	olarak
da	şöyle	denilmektedir169:
“İki	 yaşındayken,	 babası	 kendisiyle	 İbn	 Eş’as’ın	 komutasındaki	 Arap	 ordusuyla	 yolculuğa	 çıktı.

142’de	Kayravân’a	sonra	Tûnus’a	geldiler	ve	babası	tüm	ilgisini	Kur’ân	kırâatine	ve	Kur’an	ilimlerine
verdi.	 İbn-i	 Ziyâd’dan	 “Muvatta”ı	 rivâyet	 etti.	 On	 sekiz	 yaşındayken	 doğuya	 yolculuk	 etti	 ve	 bir
müddet	Medîne’de	ikâmet	ettikten	sonra	Mâlik’e	Muvatta’ı	tekraren	rivâyet	etti.
Ardından	 Irak’a	 gitti	 ve	Ebû	Hanîfe	 ashâbının	 İmam	Ebû	Yûsuf	 ve	Muhammed	b.	Hasen	 gibi	 ileri

gelenleriyle	görüştü.	Her	ikisinden	de	çokca	ilim	aldı	ve	Mısır’a	gitti.	Burada	da	ulemâdan	önde	gelen
bir	grupla	görüştü.	İmam	Abdurrahmân	b.	Kâsım	da	bunlardan	biridir.	Bir	müddet	kendisinin	yanında
bulundu	ve	orada	“Esediyye”yi	te’lif	etti.
Daha	sonra	Kayravân’a	geri	döndü	ve	burada	şânı	yayıldı,	 ilmi	görüldü,	kadri	yüceldi.	Ziyâdetullah

el-Ağlebî’nin	Sicilya	gazvesi	 için	ordusunu	ve	donanmasını	hazırladığı	212	senesinde	ordu	komutanı
Es’ed	b.	Fürât’tı.	Ehli	ilimden	ve	ileri	gelenlerden	kendisine	bağlı	çok	büyük	ve	muazzam	bir	orduyla
gazveye	çıktı.
Esed,	 önünde	 ve	 arkasında	 her	 kesimden	 gelen	 insanları	 görünce	 Allah’a	 hamd	 ettikten	 sonra

kendilerine	şöyle	hitâp	etti:
“Ey	insanlar!	Ne	baba	ne	de	dede	bana	hiç	böyle	dost	olmadı.	Seleflerimdem	hiç	biri	bunu	görmedi.

Ben	şu	gördüğünüz	büyük	ilgiyi	ancak	ilim	ve	ilme	hizmet	sayesinde	gördüm.	Elinizden	geleni	yapın,
varlığınızla	ilim	öğrenme	ve	tedvîn	etmenin	peşinde	olun,	ilmin	zorluklarına	sabredin	ki	böylece	hem
dünyâ	ve	hem	de	âhiretin	iyiliğine	nâil	olursunuz.”
Bu	 topluluk	 Sûse’ye	 vardı.	 Buradan	 da	 donanma	 Sicilya	 yönüne	 doğru	 harekete	 geçti.	 Birçok

meşakkatlere	katlanıldıktan	sonra	oraya	girildi	ve	ona	büyük	bir	fetih	nasip	oldu.	Değişik	yerlerinden
yaralanmasının	akebinde	Serkûse	kalesinde	öldü	ve	buraya	defnedildi.
Ben	asîl,	yüce	ve	gayretli	bütün	ilim	taliplerine	sesleniyor	ve	bu	âlimin	hâl	tercümesini	okumalarını

istiyorum.170	 Ki	 böylece	 ilim,	 asâlet,	 zekâ,	 edep,	 cihâd,	 şecâat,	 cesâret,	 şehîd	 olma	 arzusu,	 takvâ,
tevâzû,	ilim	ve	ahlâk	tahsîli	için	meşakkatlere	tahammül	konusunda	hem	onun	ve	hem	de	hocalarının
çeşitli	 kahramanlıklarına	 vâkıf	 olunsun.	 O’nun	 hâl	 tercümesi,	 okuyan	 için	 doyumsuz	 bir	 coşku	 ve
motivasyon	sağlamaktadır.

*	*	*

Üstâdımız	Kevserî	eserinde	der	ki:171
“Esed	 b.	 Fürât,	 Kayravân	 Kadısı,	 İmam	 Mâlik’in	 öğrencisi	 ve	 mezhebinin	 müdevvini,	 fetihte

bulunmuş	kumandanlardan	birisidir.	Sicilyâ’yı	 fethetmiş	ve	213	yılında	burada	şehîd	düşmüştür.	172
senesinde	Kayravân’dan	Şark’a	çıkmış,	Medîne’de	Mâlik’den	“Muvatta”ı	almıştır.	Sonra	Irak’a	gitmiş
ve	Ebû	Hanîfe’nin	ashâbından	da	ilim	almış	ve	onlardan	da	fıkıh	okumuştur.	Çoğu	zaman	Muhammed
b.	Hasen	eş-Şeybânî’ye	uğramıştır.
Huzuruna	geldiğinde	ona	şöyle	dedi:
“–Ben,	 parası	 pulu	 olmayan	 gurbetçi	 bir	 kişiyim.	 Senden	 ancak	 üç	 beş	 hadis	 alabiliyorum.

Huzurunda	çok	talebe	var.	Ne	yapmam	lâzım?”	Bunun	üzerine	Muhammed	b.	Hasen	kendisine:
“–Iraklılar’la	 beraber	gündüz	hadis	 al.	Geceyi	 de	 yalnız	 sana	ayırdım,	 yanımda	gecelersin	 ve	 sana

hadis	rivayet	ederim.”	dedi.	Esed	der	ki:
“Ben	 yanında	 geceliyordum	 o	 da	 yanıma	 iniyor	 ve	 önüne	 içinde	 su	 olan	 bir	 bardak	 koyuyordu.

Ardından	kırâata	başlıyor,	 gece	uzuyor,	 uykum	geliyor	 eline	 aldığı	 suyu	 yüzüme	 serpiyor	 ve	ben	de
kendime	geliyordum.	Kendisinden	istediğim	seviyeye	gelinceye	kadar	âdetimiz	böyleydi.”
Yine	 Muhammed	 b.	 Hasan	 nafakasının	 bittiğini	 öğrendiğinde	 nafakasını	 temin	 ediyordu.	 Sebîl

suyundan	 içtiğini	 gördüğünde	 bir	 keresinde	 ona	 seksen	 dînâr	 verdi.	 Irak’tan	 ayrılmayı	 isteyinceye
kadar	da	nafakasını	devam	ettirdi.

*	*	*
Kadı	 Iyâz,	 Abdulmelik	 b.	 Habîb	 el-Endelûsî	 el-Kurtubî	 (d.	 174/ö.	 238)	 ile	 ilgili	 olarak	 şuna	 yer

vermektedir:172
Öğrencisi	Ebû	Ömer	Yûsuf	b.	Yahyâ	el-Meğâmî	şöyle	der:
“Bir	 gün	 seher	 vakti	 kendisinden	 ilim	 alma	 iştiyâkıyla	 Abdülmelik	 b.	 Habîb’in	 kapısını	 çaldım.

Kendisinden	 izin	 istedim	 ve	 izin	 verince	 içeri	 girdim.	 O	 esnâda	 meclisinde	 oturmuş	 ve	 kitaplara
yoğunlaşmış	 durumdaydı.	 Başlığı	 başında	 ve	 mûmu	 önünde	 yanarken	 etrafını	 sarmış	 kitapları
incelemekteydi.
Selâm	verdim,	selamımı	aldı	ve	bana	şöyle	dedi:
“–Yûsuf!	Acaba	gece	çıkmış	mı?”	Ben	de:



“–Evet,	namazı	kılmıştık”	deyince	kalkarak	sabah	namazını	kıldı.	Ardından	da	yerine	dönerek:
“–Yûsuf,	bu	sabah	namazını	hep	yatsı	namazının	abdestiyle	kıldım.”dedi.

*	*	*
Buhâri	ve	Müslim’in	hocası	ve	aynı	zamanda	her	 ikisinin	hocalarının	da	hocası	Kuteybe	b.	Saîd	es-

Sekafî	el-Bağlânî	(d.	148/ö.	230)	ile	ilgili	olarak	şunlar	ifade	edilmiştir173:	Abdurrahmân	b.	Ebî	Hâtim
babasını	şöyle	derken	işittiğini	söylemiştir:
“Bağdad’da	 Kuteybe	 b.	 Saîd’in	 yanına	 geldim.	 Ahmed	 b.	 Hanbel	 de	 onun	 için	 gelmişti.	 Ona	 bazı

hadisler	sordu	o	da	ona	bunları	rivâyet	etti.	Ardından	ona	bir	gece	Kûfe’de	Ebû	bekir	b.	Ebî	Şeybe	ve
İbn	 Nümeyr	 geldi	 ben	 de	 beraberlerinde	 geldim.	 Devamlı	 kendisinden	 hadis	 tercihinde
bulunuyorlardı.	Ben	de	beraberlerinde	sabaha	kadar	hadis	tercihinde	bulundum.”

*	*	*

İbn	Cevzî	eserinde	şuna	yer	verir174:
Abdullah	b.	Ahmed	b.	Hanbel	babasının	şöyle	dediğini	işittiğini	söylemektedir:
“Bazen	erkenden	hadis	almayı	istiyordum	ve	annem	de	elbisemi	tutarak	şöyle	diyordu:
«–İnsanlar	ezan	okuyuncaya	kadar	ya	da	sabah	oluncaya	kadar	bekle!»	Bazen	de	Ebû	Bekir	b.	Ayyâş

ve	diğerlerinin	meclisine	de	erken	vakitte	gidiyordum.”

*	*	*



KABRE	KADAR	İLİM

Sâlih	b.	Ahmed	b.	Hanbel	de	şöyle	demektedir175:
Bir	adam	babamı	hokkayla	beraber	gördü	ve	şöyle	dedi:
“–Ey	 Ebû	 Abdullah,	 Sen	 bu	 yüksek	 ilmî	 pâyeye	 ulaşmış	 birisin.	 Sen	 müslümanların	 imamısın!	 ve

beraberinde	hokka	taşıyorsun?!”	O	da:
“–Hokkayla	 kabre	 kadar.”	 cevabını	 verdi.	 Abdullah	 b.	 Mahmûd	 el-Bağavî	 de	 der	 ki:	 “Ahmed	 b.

Hanbel’i	“Ben	ilmi	kabre	girinceye	kadar	öğreneceğim”	derken	işittim.

*	*	*

Muhammed	b.	İsmâîl	es-Sâiğ	dedi	ki176:
“Bağdat’a	yaptığım	iki	seferimden	birindeydim.	Ahmed	b.	Hanbel	elinde	nalinleriyle	koşarak	geçince

babam	elbisesinden	tutarak:
“–Ey	 Ebû	 Abdullah	 hayâ	 etmiyor	 musun?	 Ne	 zamana	 kadar	 bu	 çocuklarla	 beraber	 koşacaksın?!”

dedi.	O’da:
“–Ölene	kadar”	şeklinde	cevap	verdi.

*	*	*
Ahmed	b.	Muhammed	b.	Yâsîn	der	ki,	Ahmed	b.	Meni’i	şöyle	derken	işittim:	“Dedem	diyordu	ki:
“Ahmed	b.	Hanbel,	Kûfe’den	gelirken	içinde	kitap	bulunan	bir	torba	ile	uğradı.	Elinden	tutarak
“–Bir	sefer	Kûfe’ye	ve	bir	sefer	de	Basra’ya!	Bir	kişi	otuz	bin	hadis	yazdığında	bu	ona	yetmez	mi?”

dedim	ve	sükût	etti.	Sonra:
“–Altmış	bin	yazsa?”	dedim,	yine	sükût	etti.
“–Ya	yüz	bin?”	dediğimde:
“–O	zaman	bir	şey	bilmiş	olur”177	diye	cevap	verdi.	Ahmed	b.	Meni’	yine	der	ki:
“Baktık	 ki,	 Ahmed	 b.	 Hanbel	 Behz	 b.	 Esed	 ve	 Affân	 b.	 Müslim’den	 üç	 yüz	 bin	 hadis	 yazmış.”

Zannediyorum	o	Ravh	b.	Ubâdeyi	de	söyledi.

*	*	*



İMAM	BUHARÎ

Hadiste	 Emîrü’l-mü’minîn	 (mü’minlerin	 emîri)178,	 insanların	 en	 üstünü	 Buhâri	 (d.	 194/ö.	 256)	 ile
ilgili	olarak	da	şu	anlatılır179:
“Rihlenin	 ulaşma	 imkânı	 verdiği	 ülkelerdeki	 diğer	 hadis	 şeyhlerine	 yolculuk	 yaptı.	 Binden	 fazla

şeyhten	hadis	yazdı.	Firebrî	der	ki:
“Buhâri’den	sahihi	yaklaşık	yetmiş	bin	kişi	aldı,	onların	içinden	benden	başkası	kalmadı.”
Hâfız	İ.	Kesir	devamla	der	ki:
“Buhâri	 bir	 gecede	 uykusundan	 kalkıyor	 kandili	 yakıyor	 ve	 hatırına	 gelen	 ifâdeyi	 yazıyor,	 sonra

lâmbasını	söndürüyordu.	Sonra	da	bu	yirmi	defaya	yakın	tekrarlanıncaya	kadar	bir	kez	daha	bir	kez
daha	kalkıyordu.”

*	*	*
Muhammed	b.	Yûsuf	der	ki:
“Bir	 gece	 evinde	Buhâri’nin	 yanındaydım,	 geceleyin	 not	 aldığı	 şeyleri	 iyice	 bellemek	 için	 onun	 on

sekiz	defa	kalkıp	lâmbayı	yaktığını	saydım.”180
Muhammed	b.	Ebî	Hatim	Varrâk	der	ki:
“Kendisiyle	beraber	seferdeyken	arasıra	bir	evde	bir	araya	geliyorduk.	O’nun	bir	gecede	on	beşten

yirmiye	 kadar	 kalktığını	 görüyordum.	 Her	 seferde	 çakmak	 taşıyla	 ateş	 yakıyor	 ve	 ortalığı
aydınlatıyor181	 sonra	 da	 hadisleri	 çıkarıyor	 ve	 işaretliyordu.	 Ardından	 başını	 koyuyor	 ve	 seher
vaktinde	on	üç	rekat	namaz	kılıyor	ve	kalktığı	her	gecede	beni	de	uyandırmıyordu.	O’na	dedim	ki:
“–Sen	bütün	bunlara	kendini	zorluyorsun	ama	beni	uyandırmıyorsun”	Dedi	ki:
“–Sen	gençsin	uykunu	bozmak	istemiyorum.”
Bir	gün	biz	Firebr’de	‘Kitabü’t-Tefsîr’in	tasnîfini	yaparken	onu	sırt	üstü	uzanmış	gördüm.	Çok	hadis

yazdığı	bugünde	kendini	yormuştu.	Dedim	ki:
“–Ey	Ebû	Abdullah,	seni	“Ben	aklım	başıma	geldiğinden	beri	ilimden	başka	hiçbir	şeyle	uğraşmadım”

derken	duydum.	Böyle	uzanmışken	hangi	ilimden	bahsediyorsun?	Dedi	ki:
“–Bugün	 kendimizi	 çok	 yorduk,	 bu	 bir	 zaaf	 noktasıdır.	 Düşmandan	 başımıza	 bir	 iş	 gelmesinden

korktum,	 istirâhat	 etmek	 ve	 bunun	 için	 bir	 tedbir	 almak	 istedim.	 Şâyet	 düşman	 gaflet	 halimizde
üzerimize	gelirse	bizim	hareket	edecek	gücümüz	olsun.”
Atış	 için	bineğine	biniyordu.	O’nunla	uzun	süre	arkadaşlığımız	 içinde	okunun	iki	sefer	hariç	hedefi

kaçırdığını	görmedim.	Bu	konuda	üstüne	yoktu.”

*	*	*



İLME	DALINCA
Mâlikî	Fakîh,	muhaddis,	İmam	Muhammed	b.	Sahnûn	el-Kayravânî	(d.	202/ö.	256)	ile	ilgili	olarak	da

şöyle	gelmiştir182:	Mâlikî	der	ki:
“Muhammed	 b.	 Sahnûn’un	 Ümmü	Müdâme	 denilen	 bir	 câriyesi	 vardı.	 Bir	 gün	 onun	 yanındayken

geceye	kadar	bir	kitabın	 te’lîfiyle	meşgul	olmuştu.	Câriyesi	 yemeğini	 getirmesi	 için	müsâade	 istedi.
Bunun	üzerine	ona:
“–Ben	şu	an	meşgûlüm.”	dedi.
Beklemesi	uzayınca	câriye	bitinceye	kadar	yemeği	ona	yedirmeye	başladı.	Sabah	ezanı	okununcaya

kadar	buna	devam	etti	ve:
“–Ey	Ümmü	Müdâme,	geceleyin	senle	ilgilenemedim,	yemeği	getir”	dedi.	Bunun	üzerine	câriye:
“–	Efendim,	vallahi	onu	sana	yedirmiştim.”	deyince:
“–Bunun	farkında	olmadım.”183	dedi.
Hadiste	 müminlerin	 emîri,	 Buhârî’nin,	 Müslim’in,	 Ebû	 Dâvud’un,	 Tirmîzî’nin,	 Nesâî’nin,	 İbn-i

Mâce’nin	 ve	 diğerlerinin	 şeyhi	 Ebû	Abdullah	Muhammed	b.	 Yahyâ	 ez-Zühlî	 en-Neysâbûrî	 (d.	 172/ö.
258)	ile	ilgili	olarak	şöyle	gelmiştir184:
Oğlu	der	ki:
“Yazın	 öğle	 vaktinde	 babamın	 yanına	 girdim.	 Gün	 ortasında	 oda	 karanlık	 olduğu	 için	 önünde

lâmbasıyla	kütüphanesindeydi!	Dedim	ki:
“–Baba,	yaz	günü	bu	lâmbanın	dumanı	sana	zarar	verir!	Kendini	biraz	rahatlatsan	olmaz	mı?”	Dedi

ki:
“–Ey	yavrucuğum,	ben	Resûlüllah	 (s.a.v)	 ile,	ashabla	ve	de	 tâbiinle	beraberken	sen	bana	bunu	mu

söylüyorsun?”
Meclisleri	zevklidir	bağ	bahçe	misâli,
Kokusu,	tadı	ve	hem	ne	hoştur	renkleri.

*	*	*
Fakîh,	Mâlikî	İmam	Muhammed	b.	İbrâhîm	b.	Abdûs	el-Kayravânî	(d.	202/ö.	260)	ile	ilgili	de	şöyle	bir

haber	gelmiştir185:
“Ebû	 Bekir	 Muhammed	 b.	 Ebbâd’ın	 zikrettiğine	 göre	 Muhammed	 b.	 Abdûs	 onbeş	 senesi	 ilmi

çalışmadan,	on	beş	senesi	de	ibâdetten	olmak	üzere	otuz	sene	yatsı	namazı	abdestiyle	sabah	namazını
kılmıştır.”



HADİS	ÂLİMİ	MÜSLİM’İN	VEFATI

Hâfız	b.	Ebû	Amr	b.	Salâh	eserinde	Müslim’le	(204/261)	ilgili	olarak	şöyle	demektedir186:
“Ölümünün	 ilmi	 ve	 fikri	 yoğunlaşmadan	 ileri	 gelen	 garip	 bir	 sebebi	 vardır.	 Onunla	 ilgili	 Nîsâbûr

tarihinden	aldığım	bir	habere	göre:
Müslim’in	yol	arkadaşı	Ahmed	b.	Seleme	der	ki:
“Müzâkere	 için	Müslim’e	 bir	 meclis	 kuruldu.	 O’na	 bilmediği	 bir	 hadis	 zikredilince	 hemen	 oradan

evine	ayrıldı,	lâmbasını	yaktı	ve	evdekilere:
“–İçinizden	hiç	biri	bu	odaya	girmesin”	dedi.	Bu	arada	kendisine:
“–Bize	bir	sepet	hurma	hediye	edildi”	denildi.	O	da:
“–Bana	 getirin”	 deyince	 getirdiler.	 Bir	 yandan	 hadisi	 arıyor	 ve	 bir	 yandan	 da	 birer	 birer	 ağzına

hurma	atıyordu.	Hurmalar	tükenmişken	o	da	sabahladı!	ve	hadisi	buldu.	Hâkim	der	ki,	buna	ilâveten
ashâbımızdan	sika	birisi	onun	bu	yüzden	hastalanıp	öldüğünü!	bana	ifade	etmiştir.
İbn-i	Salâh	der	ki:
“O’nun	 kabrini	 Nîsâbûr’da	 ziyâret	 etmiştim.	 Yanındayken	 “Sahih”in	 sonunu	 ve	 başka	 şeyleri

dinlemiştik.	 Allah	 ondan	 ve	 bizden	 râzı	 kalsın.	 Bize	 kitabıyla	 ve	 diğer	 ilimlerle	 fayda	 versin.	 Âmîn,
âmîn.”

*	*	*



İLİMDE	YARIŞANLAR
Muhaddislerin	 büyüklerinden,	 Ali	 b.	 El-Medîni’nin	 (ö.	 234)	 öğrencisi	 Cafer	 b.	 Dürüstûye’den	 (ö.

285’ten	sonra),	 ilim	 tahsili	 için	ortaya	koyduğu	rekâbet	ve	çekişme	 ile	 ilgili	haberlerin	en	şaşırtıcısı
gelmiştir.187	Ancak	o	bu	konuda	yalnız	ve	tek	değildir.	Bilâkis	onun	gibiler	çok	sayıdadır.	Fakat	burası
bütün	bunları	zikretmenin	yeri	değildir.
Ca’fer	b.	Dürüstûye	şöyle	der:
“Biz	 ikindi	 vakti	 Ali	 b.	 El-Medînî’nin	 meclisinde	 bir	 sonraki	 günün	 meclisi	 için	 yerimizi	 alıyor	 ve
ertesi	gün	için	hadisi	duyacağımız	bir	yere	yetişemeyeceğimiz	korkusuyla	gece	boyunca	oturuyorduk.
O	 sırada	 kalktığında	 yeri	 kapılır	 korkusuyla	 bir	 şeyhin	 taylasânına	 bevlettiğini!	 ve	 içine	 soktuğunu
gördüm.”188
“Cerh	 ve	 Ta’dîl”	 ve	 “Tefsîrü	 İbn	 Ebî	 Hâtim”	 ismiyle	 ma’rûf	 eserlerin	 sâhibi	 Abdurrahmân	 b.	 Ebî
Hâtim	er-Râzî	(d.	240/ö.	328)	ile	ilgili	şu	anlatılır189:
İbn	Hâtim	der	ki:
“Babam	 benimle	 255	 senesinde	 Rey’den	 yolculuğa	 çıktı.	 Henüz	 akil	 bâliğ	 olmamıştım.	 Zü’l-
Huleyfe’ye	-Medîne	ehlinin	mîkâtı-	vardığımızda	akıl	bâliğ	oldum	ve	babam	Haccın	farzıyyetini	 idrâk
ettiğim	için	sevindi.”
Zehebî	devamla	şunu	aktarır:
İbn	Ebî	Hâtim	şöyle	der:
“Mısır’da	 yedi	 ay	 kaldık	 orada	 bir	 kez	 olsun	 çorba	 içmedik.	Gündüzleri	 hocaların	 arasında	mekik
dokuyor,	geceleri	de	nüsha	çıkarıyor	ve	karşılaştırıyorduk.	Bir	gün	ben	ve	arkadaşım	bir	şeyhin	yanına
gelince	onun	rahatsız	olduğunu	söylediler.	Daha	sonra	çarşıda	satılan	balıklar	hoşumuza	gidince	birini
satın	aldık.	Eve	geldiğimizde	diğer	hocalardan	birinin	ders	vakti	geldi	ve	oraya	gittik.	Balık	da	üç	gün
bekledi	 ve	 neredeyse	 bozulmuştu!	 Bunun	 üzerine	 onu	 çiğ	 olarak	 yedik	 ve	 kokusundan	 kusmadık!
Sonra	o	şöyle	dedi:
“İlme	rahatlık	içinde	ulaşılmaz.”

*	*	*
Şâfî	mezhebinin	şeyhi,	İmam,	Hâfız,	Şeyhü’l-İslâm	Muhammed	b.	Ebü’n-Nazr	Muhammed	et-Tûsî	(ö.

344)	ile	ilgili	şu	anlatılır190:
Ahmed	b.	Mansûr	der	ki:
“Ebû	Nazr	yetmiş	senedir	ya	da	buna	yakın	bir	zamandır	insanlara	fetvâ	veriyordu.	Fetvâ	konusunda
asla	onun	üstüne	fetvâ	alınmadı.	Hâkim	der	ki:
“O’na	iki	defa	yolculuk	yaptım	ve	sordum:
“–Bu	fetvâlarla	beraber	tasnife	ne	zaman	sıra	geliyor?	Dedi	ki:
“–Geceyi	üçe	böldüm;	Bir	kısmında	tasnif	yapıyorum,	bir	kısmında	Kur’ân	okuyorum,	bir	kısmını	da
uykuya	ayırıyorum.”
Hâkim	der	ki:
“O,	 imam,	 âbid	 ve	 edep	 âbidesi	 biriydi.	 Üstatlarımız	 içinde	 ondan	 daha	 güzel	 namaz	 kılanını
görmemiştim.	 Gündüzleri	 oruç	 tutuyor,	 gece	 kıyâmda	 oluyor,	 maîşetinin	 fazlasını	 tasadduk	 ediyor,
iyiliği	emredip	kötülüğü	yasaklıyordu.”

*	*	*

Hâfız,	imam,	allâme	Taberânî	ile	ilgili	olarak	da	şöyle	gelmiştir191:
260’da	doğmuş	ve	360’da	vefât	 etmiştir.	 Yüz	 yaşını	 tamamlamış	 ve	üzerine	on	ay	daha	yaşamıştır.
Rivâyet	ettiği	hadisler	ülkelere	yayılmıştır.	Te’lif	ettiği	eserler	yetmiş	beşi	geçmiştir.	Zevkânî	der	ki:
“Tabarânî’ye	çok	hadis	rivâyet	etmesi	ile	ilgili	sorulunca:
“–Otuz	sene	boyunca	hasır	üzerinde	uyumuştum.”	dedi.

*	*	*



İLİM	YOLUNDA	ÖLMEK	DE	VAR
Ebû	Ali	el-Fârisî’nin	arkadaşı,	Endülüs’e	avdet	ederken	yolda	boğularak	ölen	Abdullah	b.	Hammûd

ez-Zübeydî	el-Endelûsî	(ö.	372)	ile	ilgili	şu	ifade	edilir192:
Abdullah,	Endüdülüs’te	Ebû	Ali	el-Kâlî	ile	beraber	olmuş	ve	kendisinden	ilim	almıştır.	Sonra	doğuya

rihlede	bulunarak	ölünceye	kadar	Ebû	Said	es-Sîrâfî	ile	ve	Ebû	Ali	el-Fârisî’yle	hem	evinde	ve	hem	de
İran	 seferinde	 beraber	 olmuştur.	 Ondan	 da	 ilim	 almış,	 çok	 hadis	 rivâyet	 etmiş	 ve	 bu	 konuda
mütehassıs	olmuştur.

Ebû	Ali	ile	arasındaki	bir	olay	şöyledir:
Ebû	 Ali,	 bir	 gün	 sabah	 erkenden	 mescide	 gitti.	 Abdullah	 b.	 Hammûd	 hayvan	 yemliğinden	 -ki	 bu

yemlik	 evinin	dışında	Ebû	Ali’nin	hayvanına	âitti-	 ona	doğru	kalktı.	Abdullah,	 akşamdan	gelip	diğer
talebelerden	daha	önce	ilim	almak	için	geceyi	orada	geçirmişti.	Ebû	Ali	kendisinden	bir	an	ürktü	ve:

“–Vay	sana,	kim	oluyorsun?	deyince	o	da:
“–Ben	Abdullah	el-Endelûsî”	dedi.	Bunun	üzerine:
“–Ne	zamana	kadar	beni	takip	edeceksin?!	diye	sordu.	O	da:	“Vallahi	yeryüzünde	senden	daha	bilgili

kimse	yoktur.”	dedi.
Ahmed	b.	Mektûm	şunu	ilâve	eder:
“Abdullah	Endülüs’e	dönerken	beldesiyle	arasında	bir	 ya	da	 iki	günlük	bir	mesâfe	kalmışken	gemi

battı	 ve	 içinde	bulunan	her	kes	boğuldu.	Abdullah	da	onların	 içindeydi!	Beraberinde	 Irak’tan	aldığı
pek	çok	ilim	de	gitti.	Allah’ın	rahmeti	üzerine	olsun”

*	*	*

Edip	ve	nahiv	âlimi	İbn	Cendel	el-Kurtubî	(ö.	401)	ile	ilgili	de	şu	ifade	edilir193:
Ebû	Nasr	Harun	b.	Mûsâ	der	ki:
“Biz	bahar	mevsimindeyken	Kurtuba’da	Zehrâ	Câmisinde	“Nevâdir”	adlı	eseri	 imlâ	ettiği	vakit	Ebû

Alî	el-Bağdâdî’ye	sık	sık	giderdik.	Bir	gün	yoldayken	yağmura	yakalandım.	Bütün	elbiselerim	ıslanmış
bir	 vaziyette	 meclisine	 varabildim!	 Ebû	 Alî’nin	 etrafında	 da	 Kurtuba’nın	 önde	 gelenleri	 vardı.
Kendisine	yaklaşmamı	buyurdu	ve:

“–Acele	etme	ey	Ebû	Nasr	ve	de	başına	gelene	üzülme,	bu	değiştireceğin	başka	bir	elbiseyle	çabucak
geçecek	bir	durum”	dedi.

Bu	arada	Ebû	Alî	dedi	ki:
“Başıma,	bedenimde	benimle	kabre	kadar	girecek	bir	yara	izi	bırakan	bir	olay	geldi!	Devamla	şöyle

der:
“Ben	sık	sık	Mücâhid’e	giderdim.	Kendisine	yakın	olmak	 için	 fecirden	önce	yanına	gitmek	 istedim.

Meclisine	çıktığım	yola	ulaştığımda,	yolu	kapalı	buldum	ve	açmakta	zorlanınca:
“–Sübhânallah!	Bu	kadar	erken	geliyorum	ve	onun	yakınında	olamayacağım!!	dedim.”
Evin	yanındaki	yeraltı	geçidine	baktım	ve	zorla	 içeri	daldım.	Geçidin	ortasına	geldiğimde	daraldım

ancak	 ne	 geri	 çıkmayı	 ve	 de	 ayağa	 kalkmayı	 başaramadım.	 Geçmek	 için	 iyice	 zorladım	 ve	 nihâyet
elbisem	yırtıldıktan	sonra	 içinden	geçebildim.!	Ancak	bu	zor	geçiş	etimde	bir	yara	açtı	hatta	kemik
gözüküyordu!	Ama	Allah	bana	oradan	çıkmayı	nasip	etmişti.	Bu	halde	şeyhin	meclisine	varınca	-Benim
başıma	gelenlerin	yanında	seninki	nerede?!	dedi	ve	şöyle	bir	şiir	söyledi.

Yüce	pâyeye	varmak	için	ilerledim	hep	yavaşça,
Ancak	canını	dişine	takanlar	ulaştılar	ona,
Çoğu	bırakarak	gitti	dayananlar	kaldı	bu	yolda,
Kucakladı	onu	kim	sabırlı	ve	de	kararlıysa,
Sanma	sakın	ha	yüce	pâye	çiğnenir	kolay	lokma,
Acı	ilâcı	içmedikçe	bulmazsın	şifâyı	asla.
Ebû	Nasr	devamla	der	ki:
“Bu	şiiri	konusu	gelmeden	önce	“Nevâdir”de	yazmıştık.”	Anlattıklarıyla	beni	tesellî	etti	ve	elbisemin

ıslanmasının	 da	 benim	 için	 önemi	 kalmadı.	 Sık	 sık	 ona	 gitmeye	 devam	 ettim	 ve	 ölünceye	 kadar	 da
ondan	ayrılmadım.”

*	*	*



İLİMDEN	TAT	ALMAK
Zamanının	 Endülüs	 fukahâsının	 şeyhi	 Ebû	 Amr	 Ahmed	 b.	 Abdulmelik	 el-İşbilî	 (324/401)	 ile	 ilgili

olarak	da	şu	ifade	edilir194:
“Ömrü	boyunca	ders	ona	sevdirilmişti.	Ne	gecesini	 ve	ne	de	gündüzünü	 ihmâl	ediyordu.	Çalışmak

ona	zevkli	geliyordu.”
Anlatılır	 ki,	 bir	 arkadaşı	bayram	ziyâreti	 için	ona	gider.	Kapısı	 açıkken	evininin	 içinde	ona	 rastlar.

Yavaşça	 oturarak	 onu	 bekler.	 Ona	 vasıyette	 bulunur	 ve	 o	 bir	 kitabı	 incelerken	 çıkar.	 Gidişini
farkedinceye	 kadar	 zihni	 kitapla	meşgul	 olduğundan	 arkadaşını	 hissetmez.	 Birden	 kendine	 gelir	 ve
ona	selâm	verir.	Zor	bir	meseleyle	meşguliyetinden	ötürü	kendisinden	özür	diler.	Zîra	Allah	bu	konuda
ona	bir	çözüm	bahşedinceye	kadar	işin	başından	kalkmak	mükün	olmamıştır.
Adam	kendisine:
“–Bayram	günü	istirahat	vaktinde	de	mi?”	deyince:
“–Nefis	yüceldiğinde	bu	ilme	yönelir.	Vallahi	tetkik	ve	kırâattan	başka	benim	için	rahatlık	ve	lezzet

yoktur.”dedi.
İbn	Afîf	der	ki:
“Endülüs’te	 ilmin	 reisliği	 ona	 geçti.	 Hatta	 zamanının	 Yahyâ	 b.	 Yahyâ	 el-Leysî	 mesâbesinde	 oldu.

Bütün	 fukahânın	 üzerine	 çıktı,	 onun	 reyiyle	 ahkâm	 uygulandı.	 Hâkimler	 üzerinde	 otorite	 sahibiydi.
Şöhreti	Endülüs’e	yayıldı	ve	çok	konuşulan	bir	riyâseti	hâiz	oldu.

*	*	*



İBNÎ	SİNA

Âlim,	mütefennin,	filozof,	meşhûr	tabip	İbn	Sînâ	(d.	370/ö.	428)	ile	ilgili	şu	anlatılır195:
On	 yaşına	 geldiğinde	 Kur’ân’da	 ve	 edebiyatta	 çok	 iyi	 bir	 duruma	 gelmişti.	 Usûl-ü	 dinden,	 hesâp,
cebir	ve	mukâbeleden	pek	çok	şey	ezberledi.	Sonra	sağlam	bir	mantık	ilmi,	oklit	ve	astronomi	öğrendi
ve	şeyhi	Hakîm	Ebû	Abdullah	en-Nâtilînin	kat	kat	üstüne	çıktı.	Bununla	beraber	 fıkıhla	 ilgili	 sık	 sık
İsmâîl	ez-Zâhid’in	yanına	gidiyordu.	Ayrıca	tabî	ve	 ilâhî	 ilimlerle	meşgûl	oldu.	Allah	da	ona	 ilimlerin
kapılarını	açtı.
Ardından	 tıp	 ilmine	 yöneldi	 ve	 bu	 konudaki	 eserler	 üzerinde	 tetkikte	 bulundu.	 Öğrenmek	 ve
öğretmek	için	insanları	muâyene	etti	kazanç	için	değil.	Tıbbı	öğrendi.	Öyle	ki	kısa	süre	içinde	önceki
ve	sonraki	seviyenin	üstüne	çıktı.	Bu	konuda	benzersiz	ve	eşsiz	biri	oldu.	Bu	fennin	büyükleri	ve	önde
gelenleri	 onun	 yanına	 gelip	 gittiler.	 Bu	 sırada	 yaşı	 yaklaşık	 on	 altıyken	 ondan	 tıbbın	 dallarını	 ve
tecrübî	tedâvî	yollarını	okuyorlardı!
Çalışmaları	 boyunca	 hiç	 bir	 gece	 tamamıyla	 uyumadı.	 Gündüzleri	 de	 mutâladan	 başka	 bir	 şeyle
meşgûl	 olmadı.	 O’na	 bir	 mesele	 kapalı	 geldiğinde	 abdest	 alıp	 mescide	 giderdi.	 Namaz	 kılar,	 işini
kolaylaştırması	ve	kapalılığı	gidermesi	için	Allah’a	duâ	ederdi.	İlmiyle,	zekâsıyla	ve	eserleriyle	asrının
nâdir	kişilerindendi.	Çeşitli	ilimlerde	uzun,	muhtasar	ya	da	bir	risâle	hacminde	yüze	yakın	eser	ortaya
koydu.

*	*	*



SON	NEFESTE	BÎRUNÎ
Allâme,	eşsiz	felekci	ve	matematikçi,	tarihçi,	lügatçı,	usta	edip	Ebû	Reyhân	el-Bîrûnî	(d.	362/ö.	440)

ile	ilgili	olarak	da	şu	anlatılır196:
Ebû	Reyhân	uzun	ömrü	ve	pek	çok	şeydeki	üstün	becerisiyle	ilim	tahsîline	eğilmekte	ve	eser	te’lifine

yoğunlaşmaktaydı.	İlmin	kapılarını	açıyor,	illimlerin	bütün	dallarına	derinlemesine	ulaşıyor,	maîşetine
kâfî	 ihtiyaçlarının	 dışında	 kalemi	 elinden,	 tetkiki	 gözünden,	 düşünmeyi	 de	 kalbinden	 neredeyse	 hiç
ayırmıyordu.
Diğer	günlerdeki	devam	edegelen	alışkanlığı;	kapalı	meseleyi	açığa	çıkaran	ve	çözüme	kavuşturan

ilimle	meşgul	olmaktı.
Fakih	Ebü’l-Hasen	Alî	b.	İsâ	el-Velvâliciyyü	anlatır:
“Ebû’r-Reyhân’ın	 yanına	 girdiğimde	 rûhunu	 teslim	 etmek	 üzereydi	 ve	 nefesi	 hırıltılıydı,	 canı

boğazındaydı!	Bu	halde	bana	dedi	ki:
“–Anne	tarafından	kalan	mîras	hakkında	bana	bugün	ne	söylersin?”
Acıyarak	ona:
“–Bu	halde	de	mi?”	deyince:
“–Bu	nasıl	söz,	bu	meselenin	âlimi	olarak	dünyaya	veda	ediyorum.	Bunu	bilmeyen	biri	olarak	çözüme

kavuştursam	daha	iyi	olmaz	mı!?”	dedi.	Bunu	ona	hazırladım.	O	da	ezberledi	ve	bana	söz	verdiği	şeyi
öğretti.	Yanından	çıktığımda	yoldayken	evden	çığlık	sesi	duydum.”197

*	*	*



İMAM	CÜVEYNÎ
Şâfi’î	fakih,	keâmcı,	İmam	Gazâlî’nin	şeyhi,	Ebü’l-Meâlî	Abdü’l-Melik	b.	Abdullah	el-Cüveynî	(d.	419/

ö.	479)	ile	ilgili	şu	ifade	edilir198:
Öğrencisi	hafız,	muhaddis,	edip	Ebü’l-Hasen	Abdu’l-Gâfir	b.	İsmâîl	el-Fârisî	kitabı	“Siyâk”	ta	Nîsâbûr
tarihi	bölümünde	onun	hakkında	şunu	der:
“İstisnasız	 imâmların	 imâmı,	 dinin	 otoritesi,	 doğulu	 batılı	 her	 kesin	 imamlığında	 birleştiği,	 acem
olsun	 Arab	 olsun	 faziletini	 kabul	 ettiği,	 kendisinden	 önce	 ve	 sonra	 gözlerin	 benzerini	 görmediği
biridir.”
Kendisine	 ondan	 başkasında	 görülmemiş	 geniş	 ve	 yüksek	 bir	 ifâde	 gücü	 bahşedilmişti.	 Öyle	 ki,
Sahbân’ın	 nâmını	 unutturdu	 ve	 bu	 konuda	 akranlarının	 üstüne	 çıktı.	 Kur’an’ı	 ezberledi.	 Usta
belağatçileri	âciz	bıraktı.	Tüm	vasıfları	ve	sınırları	aştı.	O’nun	haberini	duyan	ya	da	eserini	gören	her
kimse	 kendisini	 gördüğünde	 onun	 bilgisinin,	 söylenenin	 ve	 eserinin	 çok	 üstünde	 olduğunu
doğruluyordu.
Her	 biri	 sayfalarca	 tutan	 dersler	 veriyordu.	 Bir	 kelime	 bile	 duraklamıyor,	 düzeltmeye	 ihtiyaç
duymuyor,	şimşek	hızıyla	geçiyor,	gök	gürültüsüne	benzer	sesinden	karşısındakiler	kaçıyor,	övünenler
ve	 kelâmda	mâhir	 olanlar	 onun	 zirvesine	 erişemiyorlardı.	O’nun	 kitaplarında	 ise	 beliğ	 ve	 çok	 derin
fesâhati	 hâiz	 ifadeler	 yer	 almıyor,	 lisanında	 bolca	 bulunan	 söz	 konusu	 ifade	 gücünde	 bir	 azalma
görülüyor	ve	açıklamalarında	âşinâ	olunan	engin	ifadelerden	az	miktarda	bulunuyordu.
Babası	 İmam	 Ebû	Muhammed	 el-Cüveynî	 vefât	 ettiğinde	 yaşı	 yirminin	 altında	 ya	 da	 ona	 yakındı.
Ders	vermesi	için	kendisine	yer	hazırlandı.	Dersinde	çok	muntazam	yazı	yazıyordu.	Oradan	kalkıyor	ve
Beyhakî’nin	medresesine	 çıkıyordu.	Hatta	Üstat,	 imâm	Ebü’l-Kâsım	 el-İskâf	 el-İsfirâyinî’den	 usûl	 ve
usûlü	fıkıh	tahsîl	etti.	Mütemâdiyen	onun	meclisine	gidiyordu.	Bir	sözünde	şöyle	dediğini	duymuştum:
“Usulde	ondan	birkaç	cüz	not	tutmuştum,	kendi	kendime	de	yüz	cild	tetkikte	bulundum.”
Çalışmasını	 bitirinceye	 kadar	 gecesini	 gündüzüne	 katıyordu.	 Her	 gün	 erkenden	 kendi	 dersi	 ile
meşgul	omadan	önce	Üstât	Ebû	Abdulah	el-Hâbbâzî’nin	meclisine	giderek	kendisine	Kur’ân	okuyor	ve
ders	vermeye	devam	etmekle	beraber	ilmin	her	nev’ini	öğreniyordu.
Dört	yıl	ders	okuttuğu	ve	 fetvâ	verdiği	Mekke’deki	 ikâmetinden	sonra	geri	döndüğünde,	onun	 için
Nîsâbûr’da	 Nizâmiyye	 Medresesi	 yapıldı	 ve	 orada	 kendisine	 ders	 verildi.	 Bu	 şekilde	 rakipsiz	 ve
müdâfasız	 otuz	 seneye	 yakın	 kaldı.	 Cuma	 günü	mihrâb,	minber,	 hutbe	 ve	 vaaz	 ve	 ayrıca	münâzara
kendisine	 tevdi	edilmişti.	Bütün	meclisler	ona	bırakılmıştı.	Dersine	 ileri	gelenlerden	ve	 talebelerden
muazzam	bir	topluluk	katılıyordu.	Huzûrunda	imâm	ve	talebelerden	üç	yüz	kişi	oturuyordu.
O’nu	şöyle	derken	işittim:
“Genellikle	uyumam	ve	de	yemem.	Gece	ya	da	gündüz	olsun	ancak	beni	uyku	bastırırsa	uyurum	ve
yemeği	 de	 her	 hangi	 bir	 vakitte	 canım	 çektiğinde	 yerim.”	 O’nun	 hazzı,	 eğlencesi,	 istirâhati	 ilmi
çalışmalarında	ve	hangi	tür	olursa	olsun	faydalı	bir	şey	öğrenmesindeydi.
Nahivci	Şeyh	Ebû’l-Hasen	Ali	b.	Faddâl	b.	Ali	 el-Mücâşi’î	 469	 senesinde	Nîsâbûr’a	geldi.	 İmâmü’l-
Haremeyn	 kendisini	 hürmet	 ve	 ikrâmla	 karşıladı.	 Kendisinden	 ve	 öğrencilerinden	 nahiv	 okudu.	 -Bu
sırada	İmâmü’l-Haremeyn’in	yaşı	elliye	ulaşmış	ve	kendi	vaktinin	ve	asrının	imâmı	olmuştu-	Her	gün
onu	 evine	 götürüyor	 ve	 kendi	 tasnîfi	 olan	 “İksîrü’z-Zeheb	 Fî	 Sınâ’ati’l-Edeb”	 adlı	 eseri	 huzurunda
okuyordu.	Ebü’l-Hasen	el-Mücâşi’î	anlatır	ve	şöyle	der:
“İlme	bu	İmam	gibi	tutkun	birini	görmedim.	O	ilmi	ilim	için	öğreniyor.	İşte	böyle	biriydi.”

*	*	*



SICAĞIN	VE	SOĞUĞUN	
ENGELLEDİĞİ	KİMSEDE	HAYIR	YOKTUR

İbn	Hazm’ın	ve	Hatip	Bağdâdî’nin	öğrencisi	Muhammed	b.	Fettûh	el-Endelûsî	(420/488)	ile	ilgili	de
şunlar	anlatılır199:

Emîr	İbn	Mâkûlâ	der	ki:
“Dürüstlüğü,	 iffeti,	 takvası	 ve	 ilimle	 meşgûliyetiyle	 arkadaşımız	 Hûmeydî’nin	 bir	 benzerini

görmedim.	“Târîhü’l-Endelüs”ü	tasnif	etti.	İbrahim	es-Selemânî	der	ki:
“Faziletinde	ve	asâletinde,	geniş	ilminde	ve	ilmi	yaymaya	düşkünlüğünde	gözlerim	Humeydî	gibisini

görmedi.”	Yahyâ	b.	el-Bennâ	da	şunu	der:
“Humeydî’nin	çalışması	şöyleydi;	Geceleyin	sıcakta	yazıyor,	 serinlemek	 için	 içi	 su	dolu	bir	 leğende

oturuyordu!	Allah,	“Sıcağın	ve	 soğuğun	kendisine	mânî	olduğu	kimsede	hayır	 yoktur.”	diyen
kimseye	rahmet	etsin.

*	*	*



GECE	YARISI	DERS

Şâfî	usulcü	İmam	Ebû’l-Feth	İbn	Berhân	el-Bağdâdî	(d.	479/ö.	518)	ile	ilgili	de	şu	ifade	edilir200:
Önce	Hanbelî	mezhebinden	idi	sonra	Şâfî	mezhebine	geçti.	eş-Şâşî’den,	Gazâlî’den,	İlkiyâ’dan	fıkıh

tahsil	 etti.	 Parlak	 bir	 zekâya	 ve	 şaşırtıcı	 bir	 mîzâca	 sahipti.	 Neredeyse	 ne	 duyarsa	 ezberliyor	 ve
zihninde	 kalıyordu.	 İlim	 için	 sürekli	 bir	 gayret	 içindeydi	 ve	 hatta	 onun	 ismiyle	 darbı	 mesel	 bile
söylediler.
İlim	 taliplileri	 uzak	 yollardan	 ona	 geliyordu	 ve	 talebeler	 kapısında	 birbirleriyle	 yarışıyorlardı.

Sonunda	 meşgûliyeti	 gününün	 tümünü	 ve	 gecesinin	 de	 bir	 kısmını	 kapsar	 oldu.	 Seher	 vaktinden
yatsıya	kadar	oturuyor	ve	aynı	şekilde	yatsıdan	sonraya	da	kalıyordu.
Anlatılır	 ki	 bir	 grup	 kendisinden	 Gazâlî’nin	 “İhyâ”sından	 kendilerine	 ders	 vermesini	 istemiş,	 o	 da

şöyle	demiştir:
“–Sizin	için	vakit	bulamıyorum.”	Bunun	üzerine	onlar	vakit	belirlediler	o	da	bu	vakitte	falan	kimseye

dersim	var.”	demişti.	Nihayet	“İhyâ”dan	ders	vermesi	için	gece	yarısını	kararlaştırdılar.

*	*	*
Allah	 seni	 her	 türlü	 musibetten	 muhafaza	 eylesin.	 İbn	 Berhân’ın	 ilmi	 yaymak	 ve	 başkalarına

ulaştırmak	ve	taşımak	için	şu	şaşırtıcı	sabrına	bir	bak.	Yine	hocadan	ders	okumak	için	gece	yarısından
başka	 vakit	 bulamayan	 ve	 ilimle	 yanıp	 tutuşan	 o	 talebelerin	 şu	 içlerini	 dürten	 şevklerine	 ve	 ateşli
tutkularına	bir	bak.	O	vakitte	sevinç	ve	mutlulukla	hocalarına	geldiler	ve	kendilerini	şanslı	ve	nasipli
saydılar.
Talebesiyle	ve	hocasıyla	bu	ecdada	mâşaallah!	O	talebelerin	ilme	olan	sevgisi	ne	kadar	güçlü	öyle!

Sağlam	 bir	 ilme	 sahip	 olmak	 ve	 anlamak	 için	 hocadan	 tahsil	 yapmaya	 ne	 kadar	 arzulular!	 Yine
emaneti	tevdi	eden,	ahde	vefa	gösteren	o	hocalar	ilmi	yaymak	ve	talabeye	ulaştırmak	için	ne	kadar	da
sabırlılar!
En	 rahat,	 en	 dinç	 ve	 zihinlerinin	 en	 açık	 vakitlerinde,	 yazın	 serin,	 kışın	 sıcak	 sınıflarında	 elli

dakikalık	dersten	çıkmak	için	bir	an	önce	zili	bekleyen	ve	sınıftan	birbiriyle	yarışarak	çıkan	bu	asrın
talebelerinden	 Allah’a	 sığınırız.	 Sanki	 yangından	 kaçıyorlar	 ya	 da	 zâlim	 bir	 kâtilin	 esâretinden
kurtuluyorlar!
İmam	Ebû	Sa’d	es-Sem’ânî’nin	kitabı	“Ensâb”ta	yer	verdiği	şu	beyitler	bu	bağlamda	söylenmiş	lâtif

şiirlerdendir:201
Görürsen	bir	gün	yetişmiş	talebeleri,
Ne	kalemi	var	yanında	ne	de	defteri,
Olmuşsa	dersten	kaçış	âdetleri,

Bir	de	doğru	söze	sırt	çevirmeleri,
Sen	de	çıkar	gözden	o	aç	gözlüleri,
Ahmaklıkla	değişmişler	yüce	gâyeyi,

*	*	*



ZEMAHŞERİ
Dilcilerin	reisi	Zemahşerî’nin	ulemânın	geceleri	uyanık	kalmada	bulduğu	lezzeti	anlattığı	şu	sözleri

ne	güzeldir.
Yeğdir	bana	ilim	için	uykusuz	geceler,
Şu	dünyânın	zineti,	yanında	kaç	pahâ	eder,
Neşe	ve	sevinç	bulduğum	zor	bir	mesele,
Dünyâ	şerâbından	daha	tatlı	ve	daha	güzelce,
Kâğıdımın	üzerindeki	kalem	cızırtısı,
Daha	hoştur,	ehli	aşkın	nâmesinden	sesi,
Ve	defe	parmakların	vurması,
Ondan	da	hoştur	elimin	kâğıda	temâsı.
Arzuları	için	çalışana	eylerim	nidâ,
İlimde	aldığım	rütbeden	kalır	daha	aşağıda,
Sen	uyurken	gece,	ben	seferiyim	dâima,
Yapamam	senle	teşrîki	mesâî	aslâ.

*	*	*



ÖNCEKİ	ULEMANIN	BÜYÜK	İDEALLERİ
Geçen	 haberlerde	 ortaya	 konan	 hârikulâde	 çabaları	 ve	 büyük	 hedefleri	 gördün.	 Aşağıda	 gelen

haberlerde	ve	bu	kitapta	zikredilen	diğer	olaylarda	da	bunları	göreceksin.	Fazilet	ve	asâletin	zirvesine
çıkma,	ilimde	yüksek	bir	pâyeye	varma,	kalıcı	nâm	ve	şân	ile	tükenmez	bir	ecre	nâil	olma	gibi	benzeri
erdemlere	gerçekten	bazı	insanların	hayalleri	bile	erişemez.
Böyle	 bir	 azme	 sahip	 olanlar	 insani	 tabiatları	 ve	 yaratılıştan	 gelen	 kâbiliyetleri	 açısından	 bizden

farklı	değiller.	Bizden	ancak	büyük	hedef	ve	düşünceleri,	sabır	ve	sebâtları,	zorluklara	tahammülleri
ve	 göğüs	 germeleri	 itibarıyla	 farklılar.	 Elde	 ettikleri	 başarılar	 bizim	 ulaşamayacağımız	 veya	 sahip
olamayacağımız	 bir	 nedenden	 kaynaklanmıyor.	 Yâhut	 da	 bunlar	 onlara	 mûcizevî	 veya	 hârikulâde
tarzda	bahşedilmiş,	bizlerinse	mahrum	bırakıldığı	herhangi	bir	sebepten	ileri	gelmiyor.	Bilâkis	onların
hedeflerine	varmaları	ve	nâil	olmaları	sadece	ve	sadece	büyük	düşünmelerine,	kararlılıklarına	ve	arzu
ve	isteklerine	ulaşıncaya	kadar	daha	da	gayret	ve	sebat	göstermelerine	dayanıyor.
İmam	Ebû’l-Ferec’in	 (ö.	 597)	 faydalı	 ve	 ilgi	 çekici	 eseri	 “Saydu’l-Hâtır”	 da	 kendinden	 bahsederek

‘büyük	düşünme’	konusunda	söylediği	bazı	sözleri	vardır.	İlim	talebesinin	gayretlerini	en	üst	noktaya
çıkarması	 ve	 bununla	 beraber	 onu	 hedeflerine	 ulaştırması	 amacıyla	 bu	 kitapta	 kendisinden	 bazı
cümlelere	 yer	 vermenin	 güzel	 olacağını	 düşündüm.	 Çünkü	 gayret	 gayreti	 harekete	 geçirir.	 Kendisi
şunları	ifade	etmektedir202:
Büyük	ideallere	sahip	olma	olgun	bir	aklın	göstergesidir.	Küçük	beklentilere	küçük	insanlar	razı	olur!

Şâir	der	ki;
Yükseldikçe	kişi	daha	da	yükselir	isteği,
Küçük	insanlarsa	küçük	şeylere	olur	kânî.
İnsan	büyük	hedeflerinden	daha	muazzamıyla	hiç	denenmemiştir.	Hedefini	yüksek	tutan	kişi	onurlu

şeylerden	 yana	 tercih	 kullanır.	 Bunun	 için	 de	 zaman	 müsâit	 olmayabilir;	 bazen	 araçlar	 yetersiz
kalabilir	ve	bu	yüzden	acılar	içinde	kalabilir.	Benim	de	bazı	büyük	hedeflerim	olmuş	ve	ben	bu	yüzden
acı	çekmiştim!	Keşke	bunlar	olmasaydı	demiyorum.	Hayat	ancak	aklın	yokluğu	ölçüsünde	zevkli	olur!
Akıllı	kişi	ise	hayattan	daha	fazla	haz	duymayı	akılsızlığa	değişmez!
Kime	büyük	düşünmek	nasip	olmuşsa	hedefinin	büyüklüğü	kadar	acı	duymuştur.	Nitekim	şâir	şöyle

der:
Gönül	büyükse	eğer	kişide,
Beden	yorulur	onun	peşinde.
Bunun	izahı	şudur:
Hedefi	yüksek	olan	bütün	ilimleri	talep	eder,	kendini	bir	kısmıyla	sınırlamaz.	Ayrıca	her	bir	ilmi	de

sonuna	kadar	ister	ki	bu	bedenin	kapasitesini	aşan	bir	durumdur.
Sonra	kişi	görür	ki,	ilimden	murâd	ameldir.	Bu	sebeple	ilimle	bir	arada	tutmak	zor	olduğu	halde	gece

kıyâm	 ederek	 gündüz	 de	 oruç	 tutarak	 çalışır.	 Sonra	 dünyâdan	 uzaklaşmayı	 düşünür	 ve	 bunun	 için
gerekli	 şeylere	 ihtiyâç	 duyar;	 îsârda	 bulunur,	 cimrilik	 yapamaz.	 Cömertlik	 onu	 bolca	 harcamaya
yönlendirirken	izzeti	nefsi	ise	bunun	için	kazanmasına	mâni	olur.
Cömert	hâliyle	devam	ettiği	takdirde	muhtâç	olur	ve	fakirleşir.	Hem	kendi	bedeni	ve	hem	de	âilesi

bundan	 etkilenir.	 Şâyet	 elini	 kısarsa	 karakteri	 bunu	 reddeder.	 Kısacası,	 yardıma	 ve	 kendisine	 ters
gelen	 şeylere	 sahip	 olmaya	 ihtiyaç	 duyar.	 Bu	 durumda	 o	 asla	 sonu	 gelmeyecek	 ve	 tükenmeyecek
yorgunluklarla	 iç	 içedir.	 Sonra	 amellerinde	 ihlâs	 gerçekleştirirse	 yorgunluğu	 fazlalaşır	 ve
müzminleşen	acısı	daha	da	kuvvetlenir!
Hedefi	 küçük	 olan	 şimdi	 bunun	 neresindedir?	 Bu	 kişi	 fakihse	 kendisine	 bir	 hadis	 sorulur

“Bilmiyorum”	 der.	Muhaddisse	 kendisine	 fıkhî	 bir	mesele	 sorulur	 yine	 “Bilmiyorum”	 der.	 Kendisine
“yetersiz”	denildiğinde	de	aldırış	etmez.
Yüce	hedefi	olan	ilimde	geri	kalmayı,	aybı	ifşâ	olmuş	ve	insanlara	ayıbını	göstermiş	gibi	rezilce	görür.

Hedefi	 küçük	 olansa	 insanların	 ihsanlarını	 önemsemez!	 Onlardan	 istemeyi	 de	 çirkin	 bulmaz!	 Geri
vermeye	 yanaşamaz!	 Büyük	 düşünceler	 bunu	 kaldırmaz.	 Fakat	 yüksek	 hedefin	 verdiği	 yorgunluk
hakîkatte	 rahatlıktır.	 Eğer	 iyi	 anlaşılırsa	 küçük	 hedefin	 rahatlığı	 gerçekte	 yorgunluk	 ve	 kusurdur!
Dünyâ	 ise	yücelerin	en	yücesi	 için	yarışma	yeridir.	Büyük	hedeflere	sahip	olanın	hedefi	 için	elinden
geleni	 yapması	 gerekir.	 Şâyet	 en	 başa	 geçerse	 ki	 asıl	 maksât	 budur.	 Çalıştığı	 halde	 şâyet	 yarışta
tökezlerse	asla	bıkıp	usanmaz.
Bana	 türlü	 gâyelere	 yönelik	 büyük	 bir	 hedef	 bahşedildi.	 Altmışıma	 vardım	 ancak	 emellerime

ulaşamadım.	Bunun	üzerine	Allah’tan	ömrümü	uzatmasını,	bedenime	kuvvet	vermesini	ve	isteklerime
ulaşmayı	 dilemeye	 başladım.	Hayatın	 kuralları	 beni	 yadırgadı	 ve	 “Hayatın	 akışı	 senin	 istediğin	 gibi
yürümüyor”	dedi.	Ben	de	“Ancak	hayatın	kanunlarını	aşmaya	kâdir	Allah’tan	istiyorum”	dedim.
Kendi	ideallerime	baktım	ve	hayret	verici	buldum!	Hal	bu	ki,	ilme	dâir	kesin	olarak	ulaşamayacağım

şeyleri	 istiyorum.	 Çünkü	 ben	 değişik	 dallarıyla	 bütün	 ilimleri	 istiyorum.	 Ayrıca	 ilimlerin	 her	 dalını
incelikleryle	araştırmayı	istiyorum.	Oysa	bu	bir	ömrün	onun	bir	kısmına	bile	yetişemeyeceği	bir	iştir.
Sadece	 bir	 dalı	 bitirmiş	 ve	 onun	 dışındakilerde	 eksik	 kalmış	 gayretkeş	 birini	 görsem	 fıkhı	 olmayan
muhaddis	 ve	 hadis	 ilminden	 habersiz	 fakih	 gibi	 onun	 azmini	 tamam	 addetmem.	 Daha	 az	 ilimle
yetinmenin	ancak	azim	eksikliğinden	kaynaklandığını	düşünürüm.!
Sonra	 ben	 ilimle	 amel	 etmenin	 son	 haddini	 istiyorum.	Bişri	Hafî’nin	 takvâsını,	Ma’rûf	 el-Kerhî’nin

zühdünü	arzuluyorum.	Tabî	bu,	eserleri	tetkîk	etmek,	insanlarla	konuşmak	ve	onlarla	hemhâl	olmakla



beraber	ulaşılması	zor	bir	iş!
Sonra	bir	de	insanlara	muhtâç	olmamak	ve	onlara	ihsanda	bulunma	şerefine	ermek	istiyorum.	İlimle

meşgûl	 olmak	 ise	 kazanç	 elde	 etmeye	 engeldir.	 İkrâm	 ve	 ihsân	 kabul	 etmek	 ise	 büyük	 düşüncenin
kabûl	etmeyeceği	şeylerdendir.
Ben	 öldükten	 sonra	 bana	 halef	 olsun	 diye	 eser	 tahkîkine	 yöneldiğim	 gibi	 evlâtların	 da	 taleplerine

yöneliyorum.	Bunu	istemek	ise	yalnızlığı	seven	bir	kişinin	aklını	meşgul	eder.
Ayrıca	 ben	 güzel	 şeylerden	 istifade	 etmeyi	 de	 istiyorum.	Bunda	 da	maddî	 yetersizlik	 itibarıyla	 bir

engel	söz	konusudur.	Sonra	gerçekleşse	de	bu	ideallerimdeki	bütünlüğü	bozar!
Bunun	gibi	bedenimin	iyiliği	için	yemeyi	ve	içmeyi	arzuluyorum.	Zîra	maddi	imkânsızlık	buna	engel

olduğu	halde,	beden	rahata	ve	lütûfa	alışkındır.	İstediklerimin	hepsi	zıtlarıyla	bir	arada!
İdeallerini	 anlatan	 insanlar	 gördüm.	 Şöyle	 bir	 inceleyince	 bir	 de	 baktım	 ki,	 tek	 bir	 dalda	 hedef

güdüyorlar	ve	en	önemli	konulardaki	eksikliklerine	aldırmıyorlar.	Razî	der	ki:
Bîtap	olmak	her	cisim	için	bir	âfettir.
Benim	âfetim	hedefin	dağılmasıdır.
Ebû	 Müslim	 el-Horasânî	 gençliğinde	 neredeyse	 hiç	 uyumuyordu.	 Bununla	 ilgili	 olarak	 ona

sorulduğunda	“Berrak	bir	zihin,	uzun	soluklu	hedefler	ve	 işlerin	en	üstününü	arzulayan	bir
ruhla,	bayağı	insanlarınkine	benzer	bir	hayat	beraber	olabilir	mi!?”	demiştir.
Denildi	ki:
“–Doyumsuzluğunu	giderecek	şey	nedir?”
“–Hükümran	olmak”	dedi.
“–Öyleyse	onu	talep	et.”	denilince	de:
“–O	ancak	yanında	korkularla	istenir”	dedi.
“–Öyleyse	korkuların	ardından	git”	denildi.
“–Akıl	buna	mânidir”	dedi.
“–Öyleyse	ne	yapacaksın?”	denildi:
“–Aklımı	biraz	bilgiden	yoksun	bırakacağım	ve	tehlikeye	atılacağım.	Hedefe	ancak	cahillikle	ulaşılır!

Ancak	muhafaza	edeceği	şeylerde	aklı	devreye	sokarım.	Yorgunluk,	yokluğun	kardeşidir.”
Şu	miskinin	haline	baktım	da	birden	en	mühim	hususu,	işin	âhiret	boyutunu	zâyi	edip	hükümranlık

peşine	takıldığını	 fark	ettim.	Bu	yolda	niceleri	ölüp	gittiler!	Hatta	bazısı	 isteklerine	ulaştı	ama	sekiz
seneden	 başka	 o	 nimetlerden	 istifade	 edemedi!	 Ardından	 da	 akıl	 tedbirini	 unutunca	 kendisine	 bir
sûikast	düzenlendi.	Sonuçta	öldürüldü	ve	en	kötü	hal	üzere	âhirete	gitti!
Benim	durumum	nerede	ve	nihâi	hedefi	dünyâ	olan	kişinin	vaziyeti	 ilgili	anlattıklarım	nerede?	Ben

dünyevî	olarak	elde	edilen	bir	şeyin	hehangi	bir	sebeple	dinîmin	saygınlığına	halel	getirmesini,	ilmime
ve	amelime	tesir	etmesini	istemem.
Geceleyin	kıyâm,	ilmin	yanında	takvâ,	aklı	eserlerle	meşgûl	etme	ve	beden	için	uygun	yiyeceği	temin

etme	arzusu	benim	için	nasıl	da	derttir!	İnsanlarla	görüşmek	ve	onlara	ilim	öğretirken	yalnız	kalıp	da
sessizce	 yalvaramamak	 benim	 için	 ne	 hazin	 bir	 durumdur!	 Aîle	 için	 gerekli	 şeyleri	 düşünmekle
beraber	âh	bir	de	Allah’tan	korkmanın	tasası!
Şu	var	ki,	ben	acılarıma	teslim	olmuşum.	Belki	de	acılarımla	terbiye	olacağım.	Çünkü	yüce	hedefler

ancak	Hakka	yaklaştıracak	onurlu	işleri	talepten	ileri	gelir.	Belki	de	isteklerdeki	şaşkınlık	hedeflenen
şeyin	 bir	 delilidir.	 İşte	 ben	 nefeslerimden	 birinin	 bile	 boş	 yere	 zâyî	 olmaması	 için	 dikkat	 ediyorum.
Gayretim	hedefine	ulaşırsa	ne	âlâ.	Aksi	olursa	da	mü’minin	niyeti	amelinden	üstündür.
Hazların	 tümü	hissi	 ve	aklî	niteliktedir.	Hissî	hazların	 son	noktası	 ve	en	üst	 seviyesi	evliliktir.	Aklî

olanların	 nihâî	 noktası	 da	 ilimdir.	 Dünyada	 kimin	 için	 bu	 iki	 hedef	 hâsıl	 olursa	 o	 nihâî	 hedefe	 nâil
olmuş	demektir.
Ben	talebeyi	iki	amaca	da	yönlendiriyorum.	Şu	kadarı	var	ki,	nasibdâr	talebenin	bir	belirtisi	vardır	ki

o	 da	 ona	 yüce	 hedefler	 bahşedilmiş	 olmasıdır.	 Bu,	 daha	 çocukla	 beraber	 doğar	 ve	 nitekim	 kişiyi
çocukluğundan	itibaren	işlerin	en	şereflisine	talip	olduğunu	görürsün.	Hadiste	rivayet	edilmiştir	ki:
“Abdülmuttalib’in	 Kâbe-i	 Muazzama	 yanında	 bir	 yeri	 vardı.	 Nebî	 (s.a.v)	 çocukken	 gelir,	 onun

kucağına	otururdu.	Abdulmuttalip	de	benim	bu	oğlum	için	ilerde	büyük	bir	mevki	vardır.”	derdi.
Şimdi	 biri	 “Benim	 gayretim	 var	 ancak	 istediğim	 kısmet	 olmadı.	 Çıkış	 yolu	 nedir?”	 derse	 bunun

cevabı	şudur:	“Nasip	bir	kapıdan	kapanırsa	bir	başka	kapıdan	açılır.	Sonra	Allah’ın	sana	gayret	nasip
edip	de	 yardımcı	 olmaması	muhal	 bir	 durumdur.	Bak	hâline,	 belki	 de	 sana	 şükrünü	 yapmadığın	bir
ihsanda	bulunmuştur!	Ya	da	sabır	gösteremediğin	bir	arzunla	seni	imtihan	etmiştir!
Şunu	bil	ki,	Allah	sana	ilmin	lezzetini	tahsis	ettiği	için	belki	birçok	dünyevî	zevkten	uzaklaştıracaktır.
Sana	 açıklamayı	 murad	 ettiğim	 şey	 şu:	 İlme	 yeni	 başlayan	 bir	 gencin	 her	 ilmin	 bir	 yönünü

öğrenmesi,	 fıkıh	 ilmini	en	mühimi	olarak	görmesi	ve	hadis,	 siyer,	ahbâr	gibi	nakil	bilgisini	de	 ihmâl
etmemesi	gerekir.	Kâmil	insanların	sîreti	böyle	ortaya	çıkar.	Kişiye	dil	ve	hitâbette	bir	fesâhât	verilmiş
ve	bir	de	buna	lügat	ve	nahiv	bilgisi	eklenmişse	çok	keskin	bir	dile	sahip	olmuş	demektir.
İlim	 ne	 zaman	 Hakkı	 bilmeye	 ve	 Allah’ın	 hizmetine	 vesîle	 olursa	 sahibi	 için	 başkasına	 açılmayan

kapılar	açılır.	Bu	zamanda	-6.asır-	ulemanın	ilimde	ihmâlkâr	davranarak	sıradan	insanlar	gibi	olmaları
bana	üzüntü	veriyor.	Kendilerine	mevzû	bir	hadis	rastladığında	bunun	için	mervîdir	diyebiliyorlar!
Bayağı	hedefler	yüzünden	göz	yaşı	dökmek	lâzım!!!	Lâ	havle	ve	lâ	kuvvete	illâ	billâhilaliyyilazîm.”
Şimdi	üçüncü	bölüme	geçiyorum.



*	*	*



ÜÇÜNCÜ	BÖLÜM:	

FAKİRLİĞE	KARŞI	TAHAMMÜLLERİ



Bu	bölüm	elinizdeki	kitabın	en	geniş	bölümü	olarak	hazırlanmıştır.	Çünkü	fakirlik	çoğunlukla	önceki
ulemanın	bir	şiârı	ve	düstûru	olmuştur	ve	bundan	sonra	da	öyle	olacaktır.203



İLİM	VE	VARİYET
Filozof,	 tarihçi,	 kadı,	 fakih,	 âlim,	 sosyolog,	 edip,	 üstat	 İbn	 Haldun,	 daha	 önce	 zikri	 geçen

“Mukaddime”	adlı	eserinde	kendisinin	öyle	muazzam	bir	gelir	kaynağı	ve	büyük	bir	serveti	olmadığı
halde	geçim	sağlama	yollarından,	kazanç	ve	iş	türlerinden	bahseden	geniş	bir	bahis	açmıştır.204	Sonra
da	 bu	 konu	 içinde	 ayrıca	 özel	 bir	 fasıl	 açarak	 âlimlerin	 az	 vâriyete	 mâlik	 oluşunun	 sebeplerini
açıklamıştır.
İbn	Haldûn	bu	konuda	şunları	demektedir:
“Yedinci	 fasıl:	 Kazâ,	 fetvâ,	 tedris,	 imâmet,	 hitâbet,	 ezân	 ve	 benzeri	 din	 işleriyle	 uğraşanların

çoğunlukla	 büyük	 serveti	 olmaz.	 Çünkü	 maddi	 kazanç,	 beşerî	 işler	 için	 konulmuş	 bir	 kıymettir	 ve
ihtiyaca	 göre	 bu	 kıymet	 farklılık	 gösterir.	 Yapılan	 işler	 ülkede	 zarûrî	 ve	 genel	 ihtiyaçlardan	 olursa
onların	kıymeti	daha	büyük	olur	ve	bunlara	daha	fazla	ihtiyâç	duyulur.
Halkın	çoğunluğu	söz	konusu	dîni	işlerle	uğraşanlara	mecbur	olmaz.	Onların	bilgisine	ancak	dîninine

alaka	duyan	seçkinler	(havâs)	ihtiyaç	duyar.	Fetvâya	ve	davalarda	kazâya	ihtiyâç	duyulsa	da	bu	umûmi
ve	zorunlu	bir	durum	değildir.	Bu	yüzden	çoğunlukla	bu	kimselere	ihtiyâç	duyulmaz.
Devlet	 başkanı	 ancak	maslahat	 îcâbı	 onların	merâsimlerinin	 icrasına	 önem	 verir	 ve	 onlara	 ihtiyaç

duyduğu	 ölçüde	 belli	 bir	 maaş	 verir.	 Daha	 önce	 belirttiğimiz	 üzere,	 onları	 din	 ve	 şer’î	 merâsimler
yönüyle	 servet	 sahibi	 ve	 diğer	 meslek	 erbabıyla	 bir	 tutmaz.	 Ancak	 genelin	 ve	 ülke	 halkının	 zarûrî
ihtiyaçlarına	göre	paylaştırma	yapar.	Böyle	olunca	da	onların	payına	bu	taksimatın	az	bir	kısmı	düşer.
Yine	onlar	sahip	oldukları	şerefli	vasıflarla,	hem	halkın	üzerinde	ve	hem	de	kendi	aralarında	itibara

sahiptirler.	 Makam	 sahiplerine	 boyun	 eğmediklerinden	 onlardan	 maddi	 bir	 imkâna	 nâil	 olmazlar.
Bilakis	 tüm	düşünce	ve	bedeni	 fiillerine	şâmil	olan	bu	onurlu	vasıflarıyla	uğraş	verdiklerinden	buna
vakitleri	 de	olmaz.	Hatta	 onurlu	 vasıfları	 sebebiyle	 ehli	 dünya	 için	 kendilerini	 alçaltmaları	mümkün
olmaz.	İşte	bu	sebeple	çoğunlukla	onların	büyük	servetleri	olmaz.
Bu	bağlamda	önde	gelen	kişilerden	biriyle	tartıştım	ve	bu	kanaatimi	reddetti.	Daha	sonraları	devlet

hesaplarıyla	 ilgili	birçok	 gelir	 ve	 gideri	 havi	 bazı	 yırtılmış	 sayfalar	 elime	 geçti.	 Tetkik	 ve	 tahkikte
bulunduğum	kısımda	kadıların,	imamların	ve	müezzinlerin	maîşetleri	yazılıydı.	Onu	bundan	haberdar
edince	 dediğim	 şeyin	 doğruluğunu	 anladı	 ve	 benim	 dediğime	 geldi.	 Böylece	 Allah’ın	 yarattıkları	 ve
kâinat	 içindeki	 sırlarına	 hayret	 ettik.	 Şüphesiz	 Allah	 her	 şeyi	 yaratan	 ve	 her	 şeye	 gücü	 yetendir.
Ondan	başka	Rab	yoktur.”

*	*	*
İmam	Nevevî	 “Mecmu’”	adlı	muazzam	eserinin	geniş	mukaddimesinde	 İmam-ı	Şafi’den	naklen	der

ki205:
“–Bu	 ilmi	mal	mülk	 ve	gurur	 arzusuyla	 isteyen	 iflâh	olmaz.	Ancak	alçak	gönüllülükle,	 fakirlikle	 ve

ulemâya	hizmetle	onu	talep	eden	felâh	bulur.	Yine	der	ki:
“–İlme	ancak	itaate	sabretmekle	ulaşılır.”	Yine	o:
“–İlim	öğrenmek	ancak	müflis	için	uygun	olur.”	deyince	kendisine:
“-	Zengine	ve	maddiyatı	yerinde	olana	mümkün	değil	mi?	diye	sorulunca:
“–Hayır,	olmaz”	şeklinde	cevap	verdi.206
Mâlik	b.	Enes	de	şöyle	demiştir:
“–Fakirlik	 kişiyi	 zorlamadıkça	 ve	 kişi	 onu	 her	 şeye	 tercih	 etmedikçe	 hiçbir	 kimse	 bu	 ilimden

muradına	nâil	olamaz.”	Ebû	Hanîfe	der	ki:
“–Fıkıh,	 hedefe	 yoğunlaşarak	 elde	 edilir.	 Başka	 şeylerden	 alakaları	 kesmekse	 ihtiyaç	 anında	 basit

olanı	tercih	etmekle	mümkün	olur.	Daha	fazlasına	gerek	yok.”	İbrahim	el-Âcürî	de	derki:
“–Kim	ilmi	muhtâç	durumdayken	isterse,	anlayış	sahibi	olur.”
Merv	halkının	âlimi,	birazdan	değineceğimiz	Halil	b.	Ahmed	el-Ferâhîdî’nin	en	başta	gelen	öğrencisi,

dilci,	İmam	Nazr	b.	Şümeyl’le	ilgili	de	şöyle	denir207:
Dâvûd	b.	Mihrâk	der	ki:	Nazr	b.	Şümeyl’i	şöyle	derken	işittim:
“–Aç	kalıp	da	açlığını	unutmadıkça	kişi	ilmin	lezzetini	bulamaz.!”

*	*	*

İbn	Hazm’la	(d.	384/ö.	456)	ilgili	olarak	da	şöyle	anlatılır208:
“Zikredilir	ki,	İbn	Hazm,	birçok	te’life	sahip	Fakih	Ebü’l-Velîd	Süleymân	b.	Halef	el-Bâcî	ile	bir	araya

gelmiş	ve	aralarında	bir	münâzara	cereyan	etmiştir.	Bittiğinde	Fakîh	Ebü’l-Velîd	el-Bâcî	 İbn	Hazm’a
“Beni	mâzûr	gör,	çalışmalarımın	çoğunu	bekçi	ışığı	altında	yapmaktayım.”	der.	İbn-i	Hazm	da	“Sen	de
aynı	 şekilde	 beni	 mâzur	 gör.	 Çünkü	 benim	 çalışmalarımın	 çoğu	 da	 altından	 ve	 gümüşten	 mamûl
lambalar	altında	olmaktadır.”
Yâkût	el-Hamevî	der	ki:	“İbn-i	Hazm,	bu	sözü	ile	zenginlik	ilim	öğrenmeye	fakirlikten	daha	çok	engel

olur	demek	istemiştir.”



*	*	*

Ebü’l-Velîd’le	(d.	403/ö.	474)	ilgili	olarak	da	şöyle	ifade	edilmektedir209:
“Aslen	 Batalyevs’tendir.	 Sonra	 Endülüs’te	 Bâce’ye	 geçmiştir.	 Endülüs’e	 ilk	 geldiğinde	 az	 bir

dünyalığa	sahipti.	Hatta	yolculuğunda	içinde	bulunduğu	o	zor	şartları	anlatan	bir	şiir	yazmıştır.	Çoğu
kimseden	 duyduğuma	 göre	 Bağdat’ta	 kaldığı	 sürece	 yol	 bekçiliğinde	 ücretli	 olarak	 çalıştı.	 Aldığı
ücretle	nafakasını	ve	çalışmaları	için	aydınlatmasını	karşılıyordu.
Sonra	zor	bir	durumda	Endülüs’e	vardı.	Burada	dokumacılık	işi	yapıyordu.	Arkadaşlarından	güvenilir

biri	bana	anlattı	ki-	bu	haber	meşhurdur-	“O	sırada	henüz	salladığı	çekicin	ve	yaptığı	 işin	 izi	elinde
dururken	kendisinden	ders	okumamız	için	bizim	yanımıza	çıkıyordu.”
Sonunda	ilmi	etrafa	yayıldı,	tanındı	ve	insanların	övgüsüne	mazhar	oldu.	Te’lifleri	de	meşhur	oldu	ve

kadri	bilindi.	Dünya	ayağına	geldi,	makamı	iyice	büyüdü,	nâmı	her	tarafa	yayıldı,	hâli	iyileşti,	kazancı
bollaştı	öyle	ki	bolca	bir	variyet	içinde	vefât	etti.
Onun	 için	 meclisler	 ve	 İbn-i	 Hazm’ın	 Mayorka’dan	 çıkışına	 ve	 küçük	 düşmesine	 sebep	 olan

münâzaralar	tertip	edildi.	İbn-i	Hazm	Mayorka	halkının	reisiydi.	Sonradan	çok	geçmedi	 işleri	alt	üst
oldu.”210

*	*	*
Allâme,	 celîl,	 eş-Şeyh	Muhammed	 Ebû	 Zehre,	 Bâcî	 ve	 İbn-i	 Hazm	 arasında	 geçenleri	 zikrettikten

sonra	 “İbn	Hazm”211	 adlı	 kitabında	 insanı	 sefil	 eden	 fakirlik	 ve	menfi	 zenginlikle	 ilgili	 olarak	 şöyle
der:
“İbn	 Hazm	 zenginliğin	 ve	 müreffeh	 bir	 hayatın	 ilmin	 gönüllerde	 yol	 bulmasına	 engel	 olduğu	 ve

böylece	 nefsin	 ilme	 yönelmeyeceği	 görüşündedir.	 Çünkü	 vâriyet	 eğlenceyi	 kolaylaştırır	 ve	 ona	 kapı
aralar.	 Eğlencenin	 önü	 açıldığında	 da	 nur	 ve	 marifet	 kapısı	 kapanır.	 Hayatın	 lezzetleri	 ve	 çokluğu
kalbin	nurunu	söndürür,	basireti	köreltir	ve	keskin	zekâyı	yok	eder.
Fakire	 gelince,	 azık	 arzusu	 onu	 meşgul	 etse	 de	 eğlencenin	 yolları	 ona	 kapalıdır.	 Böylece	 kalbi

aydınlanır	ve	hidayet	nuruyla	dolup	taşar.	Bu,	İbn	Hazm’ın	bakış	açısıdır.
Bâcî	 ise,	 zenginlikle	 çoğu	 zaman	 ilimden	 eğlenceye	 doğru	 kayıldığı	 yolundaki	manevî	 etkenlerden

sarfı	nazar	ederek,	hayatı	şeklen	kolaylaştırması	hasebiyle	maddî	sebepleri	dikkate	almaktadır.	Müellif
bu	konuda	daha	başka	sebepler	de	ileri	sürmüştür.”

*	*	*
Benim	görüşüme	göre	Bâcî’nin	öne	sürdüğü	görüş	doğruya	daha	yakındır.	Nitekim	bu	konudaki	son

söz	İmam	Şâfî’nin	şu	ifadesidir:
“–Evinde	zarif	bir	şeyi	olmayan	kimseye	danışma.	Çünkü	o,	aklın	bir	göstergesidir.”212
Gerçekte	fakirlik	için	iki	durum	söz	konusudur:
Birincisi;	insanın	yakasına	yapışan	ve	nefesini	kesen	fakirlik	illetinden,	keder	ve	üzüntü,	evlâdı	ıyâl

çokluğu	ve	karamsarlık	gibi	zihnin	alt	üst	olduğu	durumdur	ki	bunu	denildiği	üzere	“menfi	 fakirlik”
olarak	ifade	edelim.	Bu	fakirlik	zihni	dağıtır,	zekâyı	öldürür	ve	yemyeşil	ağaçların	susuz	kalması	gibi
bu	 halin	 bulunduğu	 kişi	 de	 solgunlaşır.	 İmam-ı	 Şâfî’nin	 ifade	 ettiği	 fakirlik	 bu	 türdendir.	 İlerde
geleceği	üzere	İbrahim	en-Nazzâm’ın	başına	gelen	fakirlik	de	aynı	şekilde	bu	türdendir.
İkincisi	 ise	 insanın	 fakir	 fakat	meşakkatinin	hafif	olduğu	ve	Allah’a	gönülden	bağlandığı,	 fakirliğin

ancak	dış	görünüş	ve	giyim	 itibariyle	kişide	etkisini	gösterdiği	durumdur.	Bu	kişinin	düşünceleri	 ise
yerli	 yerinde,	 parlak,	 sabit	 ve	 topludur.	 Bunu	 da	 yine	 denildiği	 üzere	 “müspet	 fakirlik”	 olarak
isimlendirelim.	Bu	henüz	hayatın	başında	olan	ilim	talebesi	açısından	bir	nimettir.	Öyle	ki,	dünya	onu
oyalayıp	 kendine	 cezbedemez.	 Şüphesiz	 ki,	 dünyadan	 az	 istifade	 etmek	 bilgiyi	 hafızada	 tutmayı	 ve
öğrenmeyi	pekiştirir.

*	*	*
Belki	de	Ahmed	b.	Hanbel’in	zenginliğe	yeğ	tuttuğu	ve	muteber	saydığı	fakirlik	bu	türdendir.	Allah

ondan	 râzı	 olsun	 kendisi	 fakirliği	 başka	 şeylere	 tercih	 ediyor,	 ondan	 hoşnut	 oluyor	 ve	 memnun
kalıyordu.	Hâfız	İbn	Kesir	onun	şöyle	dediğini	nakleder213:
“–Fakirliğe	sabretmek	ancak	büyük	insanların	nâil	olacağı	bir	makamdır.	Fakirlik	zenginlikten	daha

saygındır.	Çünkü	fakirliğe	sabretmek	azmin	göstergesidir.	Verdiği	meşakkat	ise	nimete	şükürden	daha
muazzam	 bir	 haldir.	 Fakirliğin	 faziletine	 hiçbir	 şeyi	 denk	 tutmam.”	 Ahmed	 âhirette	 hesâbın	 kolay
olması	için	dünyaya	değer	vermiyordu.

*	*	*



Yine	Ahmed	b.	Hanbel’le	ilgili	şu	anlatılır:
Ebû	Bekir	el-Merrûzî	der	ki:	“Ahmed	b.	Hanbel’i	şöyle	derken	işittim:
“–Fakirliğe	 hiçbir	 şeyi	 denk	 tutmam,	 hiçbir	 şeyi	 denk	 tutmam.	 Ben	 bir	 şeyim	 olmadığında

seviniyorum.”	 Kendisi	 fukarâyı	 seviyordu.	 Fakiri	 hiçbir	 kimsenin	 meclisinde	 onun	 meclisinde
olduğundan	daha	itibarlı	görmedim.
O’na	eskiler	içinde	fakirliğe	sabreden	bir	kişiden	bahsetmiştim.	Bana	onu	soruyor	ve	diyordu	ki:
“–Git	de	bana	ondan	haber	getir.	Sübhânallah!	Gerçek	sabır	fakirliğedir,	fakirliğedir.	Ben	hiçbir	şeyi

fakirliğe	 denk	 tutmam.	 Fakirliğe	 sabretmek	 ne	 demektir,	 bilir	 misin?!	 “Aklı	 başından	 gitmesi	 için
dünyâdan	pek	çok	şey	verilenin	bu	dünyalığa	yüzünü	çevirmesidir.!?”
Bilir	misin,	ehlin	senden	yapamayacağın	bir	şey	istediğinde	sana	ne	ecir	vardır?!	Benim	en	sevinçli

günlerim;	hiçbir	şeyim	olmadığı	halde	sabahladığım	günlerdir.	Dünyâlığı	az	olanın	hesâbı	da	daha	az
olur.	O	da	daha	az	yemek	ve	daha	az	giyinmektir.	Bu	günlerim	dahi	azdır.
İbrahim	b.	Ethem	şu	beyti	inşâd	etmiştir:
Her	ne	zaman	acıktımsa	set	çektim	önüne,
Çeşit	ne	bilmedim,	kânî	oldum	tek	öğüne.
Ahmed	şöyle	diyordu:
“Hastalanmamak,	 refah	 hayat	 sürenlere	 yaklaşmak	 fitnedir!	 Onlarla	 oturup	 kalkmak	 fitnedir!	Her

güzel	şeyin	bir	kıymeti	vardır.	Kalbin	kıymeti	de	Allah’tan	râzı	olmaktır.”
Arkadaşlarından	birine	diyordu	ki:
“-İçimizden	 biri	 ne	 kadar	 yaşıyor?	 Elli	 sene	 ya	 da	 altmış	 sene	 mi?	 Sanki	 ölmüş	 gibiyiz.	 Gençliği

sadece	ve	sadece	cebimdeyken	yere	düşen	herhangi	bir	şeye	benzetirim.!

*	*	*
Bu	 da	 belki	 fakirliğin	 İmam	 Şâfî’nin	 övdüğü,	 hoşnut	 olduğu	 ve	 ulemânın	 zîneti	 olarak	 gördüğü

türüdür.	Beyhakî’nin	kendisinden	rivâyetine	göre	o	şöyle	demektedir214:
Yûnus	b.	Abdi’l-Âlâ	Şâfiî’nin	kendisine	şöyle	dediğini	belirtir:
“–Ey	Mûsâ	fakirliğe	alıştım.	Öyle	ki	ondan	ayrı	kalamıyorum.”	Devamla	şunu	da	dedi:
“–Ey	Mûsâ,	ulemânın	en	güzel	zineti,	kanâatla	beraber	fakirlik	ve	bu	ikisine	rızâ	göstermektir.”	O’nu

şöyle	derken	işittim:
“–Ulemânın	fakirliği	tercîhen	câhillerinki	ise	mecbûren	fakirliktir.”	İbn	Abdulhakim	der	ki:
Şâfî’yi	Muhammed	b.	El-Hasen’den215	şöyle	naklederken	işittim:
“–‘Bünn’	yemeğinin	içini	yaralamadığı	kimse	ilimde	makbul	olmaz.”216
Yine	İmam-ı	Şâfî	şunları	der:
“–İlim	talep	etmek	ancak	müflise	mümkün	olur”217
“Bu	ilme	gönülsüz,	istikrarsız	ve	gururla	talip	olan	felah	bulmaz.	Ancak	onu	alçak	gönüllükle,	fakirlik

içinde,	ilme	hizmet	arzusuyla	isteyen	felâha	erer.”218

*	*	*
Dördüncü	bölümde	gelecek	olan	Ebû	Hüreyre’nin	fakirliği	ile	ilgili	haber	de	bu	tür	bir	fakirliğe	delil

teşkil	etmektedir.	Onun	fakir	oluşu	kendisinin	büyük	bir	içtenlikle	Resûlullah’ın	yanında	bulunmasına
ve	mesûliyetlerinin	daha	az	oluşuna	sebep	olmuştu.	Gerçekte	onun	fakirliği	hem	kendisinin	ve	hem	de
insanların	iyiliğine	olmuştu.	Zîra	karın	tokluğuna	sürekli	Resûlüllah’ın	(s.a.v)	meclisinde	bulunuyordu.
Bunun	içinde	Resûlüllah’ın	(s.a.v)	sünnetini	müslümanlar	 için	muhafaza	etmesi	söz	konusuydu.	Eğer
o,	aşağıda	gelecek	olan	sözünde	kastettiği	üzere	muhâcir	ve	ensârdan	bazı	kimseler	gibi	ticâret	erbâbı
ya	 da	 hurmacılıkla	 uğraşan	 biri	 olsaydı	 elbetteki	 o	 kimseleri	 Resûlüllah’ın	 (s.a.v)	 meclislerinden
alıkoyan	bu	durum	onu	da	alıkoyacaktı.

*	*	*
Bu	 yüzden	 “Kıtr”,	 “Muğnî”	 ve	 daha	 başka	 eserlerin	 sahibi	 İmam	 İbn	 Hişam	 en-Nahvî	 el-Mısrî

(708/761)	 ilim	 talebelerine	 ilmin	 ve	 tahsîlin	 zorluklarına	 karşı	 sabretmesini	 öğütlemektedir219.
Fakirlik	de	bu	zorluklardan	biridir.	Zîra	sabır	her	kıymetli	ve	şerefli	hedefe	nâil	olmak	için	bir	şarttır.
Kendisi	şöyle	der:
İlim	için	sabreden	nâil	olur	maksada,
Güzele	tâlip	olan	kıyar	pek	çok	masrafa.
Yüce	olanı	iste,	tevâzuyu	bırakma,
Yoksa	zillet	yapışır	ömür	boyu	yakana.

*	*	*



FAKİRLİKLE	İLGİLİ	BEYİTLER
Şüphesiz	 edebiyat,	 tarih,	 terâcim	 ve	 ahlâk	 kitapları	 sabra	 sarılarak	 ve	 mükâfâtını	 düşünerek

fakirliğe,	 açlığa,	 gurbete,	 nefesleri	 kesen	 güçlüklere	 sabretmeleri	 ve	 bunlara	 hiç	 aldırmamaları,
sonunda	da	kazançlı	çıkmalarına	dair	ulemânın	pek	çok	sözüne	yer	vermektedir.
Aynı	 şekilde	 bu	 eserler	 ulemâdan	 çoğunun	 fakirlikten	 duyduğu	 rahatsızlıkları,	 bıkkınlıkları	 ve	 onu

hicvetmelerini	de	bolca	içermektedir.	Bu	konuda	da	ulemanın	etkileyici	şiirleri	çok	fazladır.
Fakirliğe	 ve	 yokluğa	 tahammül	 edip	 açlığa	 hükmeden	 birinin	 yazma	 bir	 kitabın	 yüzünde	 kayıtlı

gördüğüm	sözleri	şöyle220:
Bir	kuru	ekmek	yetmez	mi	açlığa?
Ne	gerek	var,	iç	çekmeye	tasaya,
Varacaktır	ölüm	âdil	karara,
Kul	mu	sultan	mı	bakmadan	makama.

*	*	*
İmam	Şâfî	 (r.a.)	 yoksulluğun	 tesirine	 aldırmaz	 ve	 onu	 alt	 edip	 galebe	 çaldığı	 sabrıyla	 yoksulluğun

gücünü	kırar.	Kendisine	nispet	edilen	bir	sözde	şöyle	demektedir:
Ne	semâ	inciyle	yağsa	boşalsa,
Ne	de	arz	taşsa	altınla	umrumda.

Nasılsa	kalmam	hayatta	azıksız,
Düşsem	de	bir	gün	toprağa	kalmam	mezarsız.

Gönlüm	geniştir	sultanlar	misali,
Nefsim	hürdür,	ağır	görür	zilleti.

Ömrümce	bir	lokmaya	etsem	kanaat,
Ne	umayım	kuldan	hayır	hasenât?

*	*	*
Bu	 da	 ilerde	 kendisine	 değinilecek	 olan	 kadı,	 edip,	 Şâfiî	 fakîh,	 Ebü’l-Hasen	 Alî	 b.	 Abdu’l-Azîz	 el-

Cürcânî.221	İmam-ı	Şâfî’yê	uyarak	o	da	şöyle	diyor222:
Dediler	zenginliğe	var	tevâzuyla,
Tevâzûnun	aslı	fakirliktir	oysa,

İki	şey	engeldir	mülkle	aramızda,
Biri	zaman,	diğeri	dokunması	gurura.

Denilse	ki,	bu	kolaydır	ne	var	bunda?
Lâkin	ne	erler	var	benden	daha	zorda,

Yaşadıklarım	tâkâti	aşmadıkça,
Sesim	çıkmaz	vursunlar	sabır	taşıma.

*	*	*
Yüksek	makam	sahiplerinden	bir	dilekte	bulunma	ve	yardım	 isteme	söz	konusu	olduğunda	mağrur

olan	ulemadan	bir	 başkası.	Ezilerek	 talepte	bulunmayı	nehyetmekte	 ve	 yüksek	mevkiye	 vasıl	 olmak
için	 de	 olsa	 alçalarak	 yardım	 istemeyi	 âlim	 için	 bir	 seviyesizlik	 ve	 zillet	 olarak	 görmektedir.	 Zîra
insanlardan	herhangi	birine	el	açması	âlime	yakışmaz.
Çünkü	 kendisi	 hakka	 davet	 noktasında	 en	 yüksek	mevkidedir.	Onlara	 el	 açmasında	 kendini	 küçük

düşürme	 söz	 konusudur.	 İşte	 bu	 onurlu	 zat,	 üstadımız	 allâme,	 fakih,	 Şeyh	 Ahmed	 Zerkâ’nın	 bir
dilenciden	duyduğu	şu	sözü	söylemektedir:
Gelmedikçe	ekâbirden	bir	teklif	sana
Sen	sen	ol	da	sakın	ha	birine	el	açma.

*	*	*
Şartlara	ve	başından	geçen	hadiselere	iyi	bir	sabır	gösteren,	geçen	günler	kendisine	güç	gelen	fakat

bunların	 üstesinden	 gelen	 bir	 başka	 âlim.	 Şâir	 Ebû’l-Muzaffer	 el-Ebîverdî	 onun	 lisânında	 şöyle
demektedir223:



Hep	zorlayıp	durmuştur	beni	şu	hayatım
Fakat,	üstünde	olan	bendim	hep	zamanın

Gösterince	bana	zaman	düşmanlığını
O	da	gördü	nasıldır	sabrımın	cevabı

Yine	onlardan	biri	fakirliği,	verdiği	elemleri	ve	baskıları	alt	ediyor,	sabır	ve	azmiyle	güçlüklerle	baş
ediyor.	Bilâkis	sabrın	kendisiyle	mücâdele	ediyor	ve	ona	mukavemet	gösteriyor.	Böylece	sabra	üstün
geliyor	ve	onu	alt	ediyor.	Bununla	ilgili	mânevî	gücünü	ve	metânetini	haber	vererek	şöyle	diyor:
Sabra	öyle	sabretti	ki,	sabır	imdât	diledi,
Sabredenler	imrenip	‘sabırdan	sabırlı’	dedi.

*	*	*
Bir	başkası	da	fakirlikle	baş	etmekten	bıkıyor,	zaafa	düşüyor	ve	sabrı	yok	gibi	düşünüyor.	Ebü’l-Alâ

el-Ma’arrî	bu	haldeki	birinin	 lisânında	 ‘sabır’ın224	varlığına	ve	bildiğimiz	sabrın	da	yokluğuna	 işâret
ederek	şöyle	diyor:
Eğer	bâsı	esreliyse	sab(ı)r	bulunur,
Lâkin	bânın	sükûnuyla	‘sabr’	bizde	yoktur.

*	*	*
Bir	 başkası	 zorluklara	 karşı	 methü	 senâda	 bulunuyor.	 Ancak	 övgüsü	 bunlara	 sevgiden	 ve

devamından	 ötürü	değil,	 böyle	 zamanların	 dostu	 düşmandan,	 vefâlıyı	 vefasızdan	 ayırdığı	 için.	 Şöyle
diyor:
İyi	ki	var	başımda	bunca	zorluklar,
Yaşasam	da	ben	bin	bir	türde	acılar,
Şükür	değil	elbet	bu	medhu	senâlar,
Bilirim	nerededir	dost	ve	düşmanlar.

*	*	*

Bu	da	allâme,	usta	edip,	Kadı	Ahmed	b.	Ömer	el-Müzecced	ez-Zebîdî	el-Yümnî	 (ö.	930).225	Fakirliği
anlamak	 ve	 ondan	 kaçınmak	 için	 ona	 yerini	 yurdunu	 soruyor	 fakirlik	 de	 kendisine	 onun	 hemhâli,
yakını	ve	dostu	olduğunu	ondan	ayrılıp	gitmeyeceğini	haber	veriyor:	Fakirlik	onun	arkadaşı	ve	dostu
ha!	Ona	göre	bu	kardeşlik	ne	kadar	da	kötü!
Yokluğa	sordum	ki,	sen	nerede	mukîmsin?
Dedi,	fakih	nerdeyse	ordayım	bilesin,
Fukahaya	karşı	daima	vardır	sevgim,
Küsmek	zor	bana	bunu	da	iyi	bilesin!

*	*	*
Ulemâdan	 biri	 de	 fakîhi	 fakirle	 özdeş	 tutar.	 Fakirin	 ‘re’si	 dönüşerek	 ‘he’	 olmuştur.	 Fakirle	 fakîh

arasındaki	bağımlılığa	işâret	ederek	şöyle	der:
Fakih	fakirdir	desem	eğer	yeridir.
Fakirin	‘re’si	etrafını	camidir.

*	*	*
Yine	 ulemâdan	 bir	 başkası,	 ona	 en	 yakın	 olanların	 varlık	 ve	 yokluk	 zamanlarındaki	 davranış

farlılıklarını	ortaya	koymaktadır.	Varlıklı	hali,	amcaoğullarının	ve	en	sevdiği	ve	değer	verdiği	kişilerin
kendisine	güler	yüz,	sevgi	ve	saygı	göstermelerine,	 fakirliği	 ise	onu	terketmelerine	ve	tanımazlıktan
gelmelerine	neden	olmuştur.	Şöyle	der:
İltifâtlar	çoktu	hısmımdan	bir	zamanlar,
Şimdi	dardayım	hepsi	beni	unuttular.

*	*	*
Bir	başkası	fakirliğin	ayıpları	ortaya	çıkardığını	ve	arkadaşları	azalttığını	zikreder	ve	şunu	der:
Vâriyetin	yoksa	az	olur	eşin	dostun,
Bir	de	ayıplar	seni	tüm	konu	komşun.
Aynı	mânâda	İmam	İbn-i	Cevzî’nin	şeyhi,	allâme,	fakîh,	usta	edip,	vezir	Yahyâ	b.	Hüreyre	el-Hanbelî



daha	güzel	bir	ifadeyle	şöyle	der226:
Dostların	azalır	azaldıkça	paran	pulun.
Dün	iyiyken	onlara,	şimdi	kötü	olursun.
Bir	 diğeri	 de	 yüce	 faziletlerin	 ve	 nâdir	 güzelliklerin	 bir	 kişi	 de	 toplandığında	 ve	 o	 kişi	 fakir

olduğunda	söz	konusu	hasletlerin	ve	sahibinin	hakkının	verilmediğini	beyan	eder:
Sahbân’ın	fasâhati,	İbn	Mukle’nin	hattı,
Lokman’ın	hikmeti	ve	Meryem’in	iffeti,
Kimde	olsa	biri	yokluk	çeker	o	kişi,
Bir	de	derler	ona	beş	para	etmez	kişi.!

*	*	*

Muhammed	 b.	 Ebî	 Şahhâz	 ed-Dabî227	 de	 fakirliğin	 kâbiliyetli	 kişinin	 yüce	 hedeflere	 ulaşmasına
engel	olduğuna	işâret	etmekte	ve	onu	düşük	hedeflere	razı	olmaya	indirgemektedir:
Yoksulluk	tutar	genci	hedefinden	alır,
Ah	bir	olmasa	o,	gör	genç	nasıl	canlanır.

*	*	*
Bu	da	lügât	ve	Arapça’da	asrının	imâmı	Ebû	bekir	Muhammed	b.	El-Hasen	b.	Abdullah	ez-Zübeydî	el-

İşbîlî	el-Kurtubî	(d.	316/ö.	379).	Kendisi	dünyâda	büyük	bir	bolluk,	zenginlik	ve	nimet	içindeydi.	Ondan
sonra	 uzun	 müddet	 oğulları	 da	 bu	 zenginliği	 yaşadılar.	 O	 da	 fakirliği	 gurbet	 ve	 yalnızlık	 olarak,
zenginliği	ise	vatan	ve	rahatlık	olarak	ifade	eder	228:
Fakirlik	vatanda	olsa	vatan	sana	gurbettir,
Zenginlik	gurbetteyse	gurbet	sanki	evindir,
Neresi	olursa	fark	etmez	arzın	yüzü	birdir,
Kim	varsa	etrafta	her	kes	sana	dost	ve	kardeştir.

*	*	*
Dilci,	fakih	İbn	Fâris	(d.	329/ö.	395)	de	Hemedân’da	ikâmet	ettiği	sırada	fakirlikten,	yoksulluktan	ve

borçlardan	şikâyet	etmektedir.	Şöyle	der229:
Yağmurlar	bolca	yağarken	Hemedâna,
Ateşler	yanar	tutuşur	şu	karnımda,
Niye	yâd	etmem	ki	bu	şehri	hayırla?

Tüm	bildiğimi	unuttum	dedim	ona,
Ve	ne	yaptımsa	kula	ihsan	namına,
Ama	beş	parasız	ve	borçluyum	şu	anda.

Yine	 o,	 kendisine	 danışan	 ve	 rehber	 olmasını	 isteyen	 kimseye	 sahibini	 fakir	 ve	 yoksulluğa
götürdüğünden	ilim	ve	edebiyattan	uzak	olmasını	tavsiye	eder	ve	şöyle	der:
Bir	dost	geldi	yanıma	ve	danıştı	bana,
Meğer	muradı	varmış	arzda	zorda	kalmaya,
Dedim	iste	ne	olursa	ilim	ve	edepten	başka!

*	*	*
Allâme,	usta	edip,	 tarihçi,	 coğrafyacı,	Yâkût	el-Hamevî,	mektubunda	 (d.	574/ö.	626)	 arkadaşı	 vezir

Cemâleddîn	Alî	b.	Yûsuf	el-Kıftî	el-Halebî’ye	der	ki230:
Karar	veremedim	bir	türlü	en	başta,
Ölüm	daha	hayırlı	şu	halime	kıyasla,
Kalbim	kaldı	geride	vedâ	ettim	sılaya
Ne	yerler	katettim	zengin	olma	uğruna,

Ağlayıp	sızlanıp	da	şu	ayrılığa,
Ölüm	daha	yeğ	yoksulluğa	kıyasla,
Ya	zengin	olacağım	ya	düşüp	bir	toprağa,
Gözyaşı	daha	az	akacak	mezarıma.

*	*	*
Çoğunlukla	 fakir	ulemâ	yoksulluktan	bezince	edîp,	 vezir,	 el-Mühellebî	 (d.	291/ö.	352)’nin	 şu	 şiirini



söylüyorlar.	Kendisine	fakirlik	gelip	çatmış	ve	uzun	müddet	ondan	ayrılmamıştı.
Ölüm	satılmıyor	mu,	onu	satın	alsam,
Yaşanan	hayat	mı	hiçbir	hayır	bulamam,
Ölüm	değil	mi	bana	en	lezzetli	taam,
Gelip	alsın	beni	bu	kerîh	hayattan,

Bir	kabir	gördüğümde	ta	uzaklardan
İsterim	ki,	ben	de	ona	yakın	olsam,
Rahmet	etmez	mi	Hüda	bir	kula	lütfundan,
O	ki	kardeşine	ölümü	tasaddukta	bulunan.
Şu	söz	de	Allah	rahmet	eylesin	ona	âit.	Kendisi	iyice	fakirlik	çekmiştir:
Bendeki	musîbetler	olaydı	seninle,
Ziyadeyle	muhtaç	olurdun	elbette,
Böyle	hayat	sunulsa	dahi	ölülere,
Derdi	asla,	ölüm	daha	yeğdir	bize.

*	*	*
Daha	 önce	 zikri	 geçen	 şâir	 Ebû	 İshâk	 el-Gazzî’nin	 bu	 üstün,	 saygın	 ve	 sabırlı	 şahsiyetlerin	 lisânı

üzerine	 söylediği	 sözle	 bu	 bâbın	 sonuna	 doğru	 gelelim.	 Şüphesiz	 onların	 lisânı	 hâliyle	 son	 derece
güzel	söylemiştir:
Yüklendik	takatı	aşan	o	zor	günleri,
Eti	tutan	tıpkı	bir	kırık	kemik	misali
Yine	menfi	 fakirliğin	kendisini	 sardığı,	 yanından	hiç	ayrılmadığı,	nefeslerini	kestiği,	kendisine	dost

olduğu	ama	onun	buna	alışamadığı,	seferde	ve	sahrada	fakirliğin	hep	beraberinde	olduğu	kişinin	şu
sözüne	yer	verelim.	Fakirliğini	ve	imtihanını	beyan	ederek	bu	halinden	şöyle	şekvacı	olmaktadır:
Ay	ışığıyla	şarktan	garba	arz	aydınlık,
Benimse	gittiğim	yol	zifiri	karanlık.231

*	*	*
Eserleri	 şarka	 ve	 garba	 ulaşan	 Zemahşerî	 de	 fakirlikten	 şikâyet	 ederek	 kendisine	 ait	 uzun	 bir

kasîdede	şöyle	der:
Ne	faydası	var	dostum,	faziletin	bana,
Ehli	cehlden	yukarda	olamadığımda,
Örnek	olduğum	o	insanlara	bakıp	da,
Mülk	içinde	görüp	de	rezilet	yanında.

Nice	çirkin,	süsler	içinde	bu	devranda,
Nice	güzeller	var	boynu	bomboş	durmakta.
Şöhretimin	gezmesi	dağlarda	ve	taşlarda,
Beyitlerimin	gitmesi	en	uzak	diyara,
Ve	de	yazdıklarımın	varması	Nîrât’a,
Tasa	vermekte	bunların	her	biri	bana.
Onca	fikirlerim	ve	eserlerim	var	ya,

Hepsi	zihnimin	başarısı	sayılır	ha,
Hem	de	zenginim	bilgice	‘edep’ten	yana,
Lakin	bomboş	ellerim	bakınca	avcuma.
Keşke	ben	de	öyle	zengin	olsaydım	da,
Ne	Harezm’in	gururu	denilseydi	bana,
Ne	de	geleydim	fudala	içinde	en	başta.
Yine	şu	mısralar	da	ona	âittir:
Şu	yaşanan	hayattan	müştekiyim	ben,
Yok	bir	müşteki	perişân	halimden,
Ne	yazık	alışveriş	yapana	benden,
Çünkü	sermaye	ibaret	fazîletten,
Vah	ki	ehli	ilme	gelmekte	geriden,
En	başta	gidenler	hep	cahillerden,
Zimmetimde	borçlar	var	geçen	günlerden
Çıkar	önüme	bir	engel	vermek	istesem,

Arzu	halim	Allah’a,	değil	beşere	katiyen,
Ümidim	bağlıdır	sun’una	gönülden.



*	*	*
Sözlerinden	 bir	 kısmını	 işittiğin	 söz	 konusu	 ulemanın	 fakirlikten	 bu	 derece	 bezmelerine	 karşın

fukahâdan	ve	muhaddislerden	bazısı	da	 fakirliği	 zenginliğe	üstün	 tutma	yoluna	gitmiştir.	Bunlardan
biri	İbn	Süreyc’ten	önce	Irak’taki	Şâfi	şeyhi	fakih	ve	muhaddis	Ebû	Ca’fer’dir.	(d.	201/ö.	295)
Tâcü’s-Sübkî	onunla	ilgili	olarak	“Zenginliği	fakirlikten	üstün	gören	kimseleri	red	konusunda	aşırıya

gitmiştir”	demektedir.232
Yine	 muhaddis,	 Şâfi	 fakih	 Mısır	 kadısı	 Abdullah	 b.	 Ahmed	 b.	 Zebr	 (d.	 256/ö.	 329)	 yoksulluğun

vâriyetten	 daha	 üstün	 olduğu	 görüşündedir	 ve	 kendisi	 bununla	 ilgili	 bir	 eser	 telif	 etmiştir.233	 Hal
tercümesinden	de	bilindiği	gibi	İbn	Zebr	fakir	biri	değildi.234

*	*	*
Yine	 benzeri	 şekilde	 İmam,	 Hâfız	 Ebû	 Saîd	 b.	 el’Arâbî	 (d.	 246/ö.	 340)	 “Teşrîfü’l-Fakîr	 Ale’l-

Ğanî”(Fakirin	zengine	üstünlüğü)	ismini	verdiği	bir	kitap	telif	etmiş	ve	bununla	Ebû	Bekir	el-Münzir’in
“Teşrîfü’l-Ğanî	Ale’l-Fakîr”235	(Zenginin	fakire	üstünlüğü)	adlı	eserine	reddiyede	bulunmuştur.
Mezhep	imamları	Şâfi,	Mâlik	ve	Ebû	Hanîfe’nin	fakirliği	zenginliğe	üstün	tutan	sözleri	de	daha	önce

geçmişti.236
Muhakkik	 İmam	 İbn-i	 Kayyım’ın	 da	 şükreden	 zengin	 ve	 sabreden	 fakirden	 hangisinin	 daha	 üstün

olduğuna	dair	kısa	ve	özlü	ifadeleri	vardır.237

*	*	*
Fakirliğin	 zenginlikten	 üstün	 olduğuna	 dair	 pek	 çok	 şiir	 söylenmiştir.	 Edip	 Seâlibî	 eserinde	 şöyle

der238:
“Fakirliği	makbul	görme	konusunda	söylenen	sözlerin	en	güzellerinden	biri	de	Ebü’l-Atâhiyye’ye’nin

şu	beytidir:
Fakirlikte	zenginliktir	beklenen
Zenginlikte	fakirliktir	korkulan.
Şunlar	da	Mahmut	el-Verrak’ın	beytleri:
Engel	olmaz	mı	sana	fakirliği	kınayan,
Zenginliğin	aybı	daha	büyüktür	ders	alsan,
Fakirliğin	şerefinden	ve	variyete	karşı	fazlından,

Tabi	bakarsan	eğer	buna	doğru	açıdan,
Bil	ki,	varlık	dilerken	edersin	Allah’a	isyan,
Fakirliği	isterken	olmazsın	ona	başkaldıran.
Yine	bir	 başkası	 zenginlikle	 fakirliği	 kıyaslarken	 fakirliğin	 zenginliğe	üstünlüğü	konusunda	 şunları

söylüyor:
Zenginlikten	olduk	ilim	ilim	derken,
Kimi	de	ilimden	oldu	varlık	peşindeyken.

Kimi	nasipdâr	olurken	cehl	ve	maldan	yana,
İlimle	yokluk	düştü	bizim	de	payımıza.

*	*	*
Kanaatimizce	 bu	 konuda	 en	 ideal	 ve	 en	 itidalli	 olan	 durum	 vâriyetin	 yeteri	 kadar	 olanıdır.	 O	 da

insanların	eline	muhtaç	etmeyecek	kadardır.	Bu	durum	ne	küfrün	eşiğine	kadar	getiren	bir	fairlik	ne
de	nankörlüğe	yol	açan	şımartıcı	bir	zenginliktir.
Yemen’deki	 bir	 üstadı	 ziyaretim	 sırasında	 San’a	 ulemasından	 birinden	 duyduğum	 beyitler	 bu

konudaki	 lâtif	 sözlerdendir.	 Bu	 beyitleri	 İmam	 Muhammed	 b.	 İbrahim	 b.	 Vezir	 (770/840)
söylemiştir239:
Fakru	zarûret	vermedi	hamdolsun	Allah’a,
Ne	de	çok	verip	şaşırttı	kalbim	daim	onunla,
Beni	ilme	hasretti	onadır	hamdü	senâ,
Hem	kalbimi	düzeltti	rehber	oldu	daima,

Gönlümü	zengin	etti	kanaat	ve	rızayla,
Mal	mülk	de	verdi	yeteri	kadarıyla,
Ne	tasalıyım	şimdi	ne	de	el	açan	bir	kapıya,
Ne	de	meşgûlüm	artık	mâ	lâ	yâni	ardında.
Hâfız	 ed-Delicî	 Ahmed	 b.	 Ali	 el-Mısrî	 (d.	 770/ö.	 837)	 “el-Felâketü	 ve’l-Meflûkûn”	 adlı	 kitabında



yoksulluk	ve	fakirlik	sebebiyle	meydana	gelen	âfetleri	zikrettiği	hususi	bir	bölüm	açmıştır240:	Bunlar
sana	lâzım	olup	ihtiyaç	duyacağın	hususlardır.	Kendisi	bu	konuda	sebeplerini	de	ortaya	koyarak	yirmi
sayfayı	 geçen	uzunca	 açıklamalarda	 bulunmuştur.	Uzunluğundan	 ötürü	 ana	 başlıklar	 halinde	 ondan
bazı	cümleleri	seçmeyi	ve	ibarede	tassarufa	giderek	zikrettiklerinden	en	mühimini	özetlemeyi	uygun
gördüm.	O	şöyle	demektedir:
Fakirliğin	âfetleri	sayılanlardan	ya	da	yazılıp	çizilenlerden	daha	fazladır.

•	 Can	 sıkıntısı,	 düşünememe	 ve	 insanlardan	 kaçma	 bunlardandır.	 Çünkü	 sevinç	 ve	 mutluluktan
tahammül	ve	sabır	doğar.	Üzüntü	ve	kederden	ise	rûhen	daralma	ve	insanlardan	uzaklaşma	meydana
gelir.

•	Bir	diğeri	sefalet	içindeki	fakire	eşlik	eden	ve	onda	yalan,	yağcılık,	nifak	ve	benzeri	kötü	ahlâka	yol
açan	kahır	halidir.

•	 Nimet	 sahibi	 kimselere	 haset	 etmek;	 onların	 yoksullaşmasını,	 zamanın	 kendilerinden	 intikam
almasını	ve	nimetlerin	ellerinden	yok	olmasını	istemek.

•	 Fakirliğin	 bir	 âfeti	 de	 fakirin	 kendisini	 söz	 konusu	 nimetlere	 o	 nimet	 sahiplerinden	 daha	 layık
görmesidir.

•	Bir	başkası;	insanların	kusurlarına	takılıp	kalmak,	onları	küçük	görmek	ve	gıybetlerini	yapmaktır.
Zîra	başkasını	kendinden	yukarda	gören	ve	onun	yakınında	olamayan	kimse	inandığı	veya	vehmettiği
menfi	hususlardan	ya	da	yakıştırdığı	kusurlardan	kendisinin	beri	olduğu	iddiasıyla	üste	çıkarak	onun
ayıp	ve	kusurlarını	araştırır.

•	Yine	fakirlik	insanda	mecal	bırakmaz,	dili	bağlar	ve	ifade	gücünü	zayıflatır.	Çünkü	zenginlik	nutku
açar,	yoksulluksa	dili	 susturur.	Çoğu	zaman	aynı	kelime	ya	da	aynı	davranış	üzerindeki	hüküm	veya
bakış	açısı	farklılaşır.	Nefislerin	zengine	meyledip	fakirden	uzaklaşması	hasebiyle	fakirin	sözü	hemen
reddedilirken	zenginin	söylediği	derhal	kabul	görür.

•	 Fakirin	 haline	 ve	 istikbaline	 iç	 huzursuzluk	 hâkim	 olur.	 Onu	 daima	 kendi	 içinde	 gamlı	 ve	 yaslı
görürsün.	Özellikle	de	evlâdı	iyâli	ya	da	müzmin	hastalıkları	olduğunda.

•	Yorgunlukların	ve	meşakketlerin	sırtlanılması,	yaşanılan	yerde	geçim	darlığı	olduğunda	geçim	için
yapılan	 yolculuklarla	 hayatın	 tehlikeye	 atılması	 da	 söz	 konusu	 âfetlerdendir.	 Nitekim	 seferde
karşılaşılan	zorluklardan	ötürü	Nebî	(s.a.v)	“Yolculuk	eziyetten	bir	parçadır”	buyurmuştur.
Şiirde	de	şöyle	söylenmiştir:
Zenginler	yerlerinde	mukimdir
Fakirlerin	hedefi	ırak	yerlerdedir.

*	*	*
Şimdi	 bu	 bölümle	 ilgili	 ulemâdan	 gelen	 bir	 grup	 haberlere	 geçiyorum	 ve	 ilk	 olarak	 fıkıh	 ve	 hadis

imamı,	 din	 ilimlerinde	 ve	 takvada	 zamanının	 başta	 geleni	 Süfyân	 es-Sevrî	 (97/161)	 ile	 başlıyorum.
Hâfız	Ebû	Naîm	el-Isfahânî	onun	geniş	hal	tercümesinde	şunları	söylemektedir241:
“Süfyân	b.	Uyeyne’nin	dediğine	göre	Süfyân-ı	Sevrî	iyice	acıkır.	Hiçbir	şey	yemeden	üç	gün	boyunca

kalır	ve	bir	düğün	evinin	yanından	geçer.	Nefsi	onu	eve	girmeğe	iter	ama	Allah	onu	bundan	muhafaza
eder.	Devamla	kızının	evine	gider	ve	kızının	getirdiği	ekmeği	yer	ve	suyu	 içer.	Ardından	şu	beyitleri
söyler;
Yeter	sana	bir	kapı	gerisi	kapansa	da
İnsanlar	vermese	de	birkaç	lokma

Fıratın	suyundan	içip	doyarsın	korkma,
Göbeği	olanlarla	yaparsın	muâraza	242

*	*	*
Arap	Dilininin	otoritesi	ve	bu	konuda	birçok	eser	vermiş	olan	Halil	b.	Ahmed	el-Ferâhidî	(d.	100/ö.

170)	 hakkında	 Süfyân	 es-Sevrî	 “Altın	 ve	 miskten	 yaratılmış	 bir	 adama	 bakmak	 isteyen	 Halil	 b.
Ahmed’e	baksın”	demektedir.	Onunla	ilgili	şunlar	anlatılmaktadır243:
“Arap	Dilinin	otoritesi,	aruz	 ilminin	kurucusu,	zirve	şahsiyetlerden	biridir	ve	üstün	zekâya	sahiptir.

Büyük	muhaddislerden	 hadis	 rivayet	 etmiştir.	 Sîbeveyh	 ve	 daha	 pek	 çok	 nahivci	 ondan	 nahiv	 dersi
almıştır.
Kendisi	Arap	Dilinde	 en	başta	 gelen,	 dindar,	 takvalı,	 kanaatkâr,	mütevâzı	 ve	 itibarlı	 bir	 şahsiyetti.

“Kitâbü’l-Ayn”	ona	aittir.	Bu	kitabı	 tamamlayamadan	ve	düzenleyemeden	vefat	etmiştir.	Fakat	ulemâ
onun	engin	ilminden	avuç	kadar	da	olsa	istifade	etmektedir.



Nazr	b.	Şümeyl	der	ki:
“Halil	 Basra’daki	 ahşap	 bir	 evde	 ikamet	 etti.	 Öğrencileri	 onun	 ilmiyle	 mal	 mülk	 kazanırken	 o

meteliğe	dahi	muktedir	değildi!	Diyordu	ki:
«Elbette	ben	kapımı	üzerime	kaparım.	Kaygılarım	ondan	içeri	giremez.»
Eyyub	b.	Mütevekkil	de:
“Halil	 birine	 bir	 faydası	 dokunursa	 yaptığı	 iyiliği	 ona	 belli	 etmezdi.	 Birinden	 de	 bir	 şey	 istifade

ederse	kendisinden	istifade	ettiğini	o	kişiye	gösterirdi”	demiştir.
Hâfız	ez-Zehebî	bu	sözün	akabinde:
“Artık	devir	değişti.	Günümüzde	insanlar,	bunun	aksine	döndü”	der.
Onun,	İran	valisi	Süleyman	b.	Habib	Ebû	Safran’dan	bir	maaşı	vardı.	Vali	Halil’i	yanına	çağıran	bir

mektup	yazınca	ona	cevaben	şu	beyitleri	yazdı;
Süleyman’a	de	ki,	ben	ondan	zenginim,
Bir	farkla	ki	yoktur	benim	servetim,
Nefsime	karşı	cimriyim,
Zafiyetten	öleni	hiç	görmedim

Rızkım	kaderden,	eksilmez	eminim,
Seninkini	de	artırmaz	gücün	kudretin,
Fakirlik	gönülde,	değil	mülkte	bilirim,
Yine	serveti	de	gönlündedir	kişinin.
Bunun	üzerine	Süleyman	maaşını	kesti	ve	Halil	bu	defa	şu	beyitleri	yazdı:
Rızık	için	bana	bir	ağız	veren
Kefildir	elbet	ölene	kadar	ben.

Mahrum	ettin	beni	pek	az	bir	maaştan,
Servetini	artırmaz	benim	mahrum	olmam.
Bu	cevap	Süleyman’a	ulaşınca	onu	çok	üzdü.	Bunun	üzerine	Halil’den	özür	dileyen	bir	mektup	yazdı

ve	maaşını	iki	katına	çıkardı.
Onun	ölüm	sebebi	şöyledir:
Alış	 verişe	giden	bir	 cariyenin	çıkardığı	hesaba	açıklık	getireceğini	 söyler.	Cariyenin	ona	haksızlık

yapması	mümkün	değildir.	Bunu	düşünmeye	koyulmuş	bir	halde	mescide	girer.	Düşünürken	farkında
olmadan	kendisini	ceryan	çarpar	ve	sırt	üstü	yıkılır.	Böylece	vefat	eder.

*	*	*

Kadı	Ebû	Abdillah	Şerîk	b.	Abdullah	 (d.	95/ö.	177)	 hakkında	 şunlar	anlatılır244:	Şerîk,	Müstenîr	b.
Amr	en-Neha’i’ye	uğradı	ve	yanına	oturdu.	Müstenîr	kendisine:
“–Ey	Ebû	Abdullah,	seni	kim	terbiye	etti?”	diye	sordu.	O	da:
“–Vallahi	 beni	 nefsim	 terbiye	 etti.	 Buhara’da	 doğdum.	 Amcaoğlum	 beni	 aldı	 ve	 Sarsar	 Nehri

üzerindeki	amcaoğullarımın	yanına	bıraktı.245
Ben	onların	hocasının	meclisine	katılıyordum.	Kalbime	Kur’an	aşkı	düştü	ve	üstatlarına	gelip:
«–Ey	 amca!	Sen	 ki,	 beni	 buraya	 sen	getirdin.	Beni	Kûfe’ye	 gönder	 ki	 orada	 sünneti	 öğreneyim	 ve

kavmimi	tanıyayım.»	deyince	söylediğimi	yaptı.
Kûfe’ye	geldiğimde	kerpiç	döküp	satıyordum.	Karşılığında	aldığım	defter	ve	kâğıtlara	 ilim	ve	hadis

yazıyordum.	Sonra	fıkıh	ilmi	aldım	ve	gördüğün	duruma	geldim.”
Bunun	üzerine	Müstenîr	b.	Amr	çocuklarına	şöyle	dedi:
“Amcaoğlunuzun	 sözünü	 duydunuz	 mu?	 Size	 fazlasıyla	 terbiye	 verdim.	 Bu	 konuda	 muvaffak

olacağınızı	zannetmiyorum.	İçinizden	her	biriniz	nefsini	terbiye	etsin.	Kim	güzel	iş	yaparsa	lehinedir.
Kim	de	kötü	iş	yaparsa	aleyhinedir.”

*	*	*
Hicret	 yurdu	 Medîne’nin	 imamı	 İmam	 Malik’in	 başına	 fakirlik	 geldi.	 Sonunda	 evinin	 çatısındaki

keresteleri	bile	sattı.	Mâlikî	Şeyhi	Kadı	Iyâz	şunu	nakleder246:
“İlim	 öğrenmek	Malik’i	 evinin	 çatısını	 bozmaya	 kadar	 götürdü	 ve	 sonunda	 çatısındaki	 keresteleri

sattı!	Sonra	dünya	onun	önünde	eğildi.”
Yine	Kadı	Iyâz	ondan	şunu	nakleder:
“Fakirliğin	tadına	varılmadıkça	ilme	ulaşılmaz.”247

*	*	*



EBU	HANİFENİN	TALEBESİNE	HİMMETİ

Ebû	Hanîfe’nin	öğrencisi	Ebû	Yûsuf’la	(d.	113/ö.	182)	ilgili	olarak	da	şunlar	anlatılır248:
Ebû	Yûsuf	demiştir	ki:
“Parasız	pulsuz,	bitik	bir	vaziyette	hadis	ve	fıkıh	öğreniyordum.	Ben	Ebû	Hanîfe	yanındayken	bir	gün
babam	geldi	ve	beraberinde	oradan	ayrıldım.	Bana	dedi	ki:
«–Ey	 oğlum!	Sen	Ebû	Hanîfe	 ile	 boy	 ölçüşme.	Çünkü	Ebû	Hanîfe’nin	 tuzu	 kurudur.	 Sense	 geçime
muhtaçsın.»	Bu	yüzden	ilmin	çoğundan	geri	kaldım	ve	babama	itaati	tercih	ettim.	Bunun	üzerine	Ebû
Hanîfe	beni	araştırıp	sordu.	Yine	meclisine	devam	etmeye	başladım.	Ara	verdikten	sonra	ona	gelişimin
ilk	gününde	bana	dedi	ki:
«–Seni	bizden	alıkoyan	nedir?»
«–Geçim	derdi	ve	babama	itaat»	dedim	ve	huzuruna	oturdum.
İnsanlar	gidince	bana	bir	kese	verdi	ve:
«–Bunu	ihtiyaçların	için	kullan»	dedi.	Baktım	ki	kese	de	yüz	dirhem	var.	Ardından	da	şu	sözü	ekledi:
«–Halkaya	devam	et.	Bu	bittiğinde	de	bana	bildir.»
Halkaya	devam	ettim.	Az	bir	müddet	geçince	bana	yüz	dirhem	daha	verdi.	Sonra	yine	benden	söz
alıyordu.	Katiyen	 ona	bir	 ihtiyacımı	 bildirmediğim	ve	herhangi	 bir	 şeyin	bittiğini	 haber	 vermediğim
halde	sanki	o	bundan	haberdar	oluyordu.	Öyle	ki,	mala	mülke	sahip	oldum.	Yirmi	dokuz	-veya	on	yedi
sene-	meclisine	devam	ettim	ve	nihayet	 ihtiyacım	olan	şeye	ulaştım;	Allah	bana	onun	bereketiyle	ve
hüsnü	niyetiyle	 ilim	ve	mal	nasib	etti.	Benim	vesilemle	Allah	ona	en	 iyi	şekilde	mükâfâtını	versin	ve
onu	bağışlasın.”

*	*	*
İmam	 Ebû	 Yûsuf’un	 yetişmesiyle	 ilgili	 olarak	 Hatib	 el-Bağdâdî’nin	 bu	 rivayetten	 sonra	 zayıflığına
işaret	ederek	anlattığı	ikinci	bir	rivâyet	daha	vardır.	Kendisi	şunları	der:
“Anlatılır	ki,	Ebû	Yûsuf’un	babası	ölür	ve	geride	Ebû	Yûsuf’u	küçük	bir	çocuk	olarak	bırakır.	Annesi
de	onun	Ebû	Hanîfe’nin	halkasına	katılmasını	uygun	bulmamaktadır.
Kendisinden	nakledildiğine	göre	o	şöyle	demiştir:
“Babam	İbrahim	b.	Habîb	vefat	etti	ve	beni	ana	kucağında	küçük	bir	çocuk	olduğum	halde	bıraktı.
Bundan	sonra	annem	de	beni	hizmetinde	bulunduğum	bir	çamaşırcıya	teslim	etti.	Ben	onu	bırakıyor
ve	Ebû	Hanîfe’nin	halkasına	katılıyor,	oturuyor	ve	dinliyordum.	Annem	de	peşimden	halkaya	geliyor
elimden	 tutuyor	 ve	 beni	 çamaşırcıya	 götürüyordu.	 Ebû	 Hanîfe	 ise	 benim	 meclise	 gelişimi	 ve
öğrenmeye	olan	tutkumu	gördüğünden	bana	itina	gösteriyordu.
Bu	işten	kaçmalarıma	çok	kızan	annem	Ebû	Hanîfe’ye	şöyle	dedi:
«–Bu	 çocuğu	 senden	 başka	 bozan	 yok.	 Bu	 hiçbir	 şeyi	 olmayan	 yetim	 bir	 sabîdir.	 Onu	 ancak
örgücülükle	 doyuruyorum!	 Kendisine	 getirisi	 olacak	 üç	 beş	 kuruş	 kazanmasını	 istiyorum.»	 Bunun
üzerine	Ebû	Hanîfe:
«–Geç	 git,	 ey	 düşüncesiz	 kadın.	 O	 da	 zaten	 fıstık	 yağıyla	 yapılmış	 tatlı	 yemeği	 öğreniyor»	 dedi.
Annem	de	oradan	ayrılarak	Ebû	Hanîfe’ye:
«–Sen	bunamış	ve	aklını	yitirmiş	bir	şeyhsin»	dedi.”
Ebû	Yûsuf	devamla	der	ki:
“Ebû	Hanîfe’nin	 yanına	 devam	 ettim.	 Bana	 para	 yardımı	 taahhüdünde	 bulunuyordu.	 Benim	 hiçbir
ihtiyacımı	bırakmadı.	Böylece	Allah	bana	 ilim	nasib	etti	 ve	mevkimi	yükseltti	öyle	ki	kadılık	vazifesi
üstlendim.	Artık	Harun	Reşid	ile	beraber	oluyor	ve	onun	sofrasından	yiyordum.
Günlerden	bir	gün	Harun’a	tatlı	sunulunca	Harun	bana:
«–Ey	Yakup,	yesene.	Bize	her	gün	bunun	gibisi	yapılmaz»	dedi.	Bunun	üzerine:
«–Bu	nedir	ey	müminlerin	emîri?»	diye	sordum.
«–Fıstık	yağından	mamul	bir	tatlıdır»	dediğinde	güldüm.
«–Niye	güldün?»	diye	bana	sordu.	Ben	de:
«–Bu,	Allah’ın	müminlerin	emîrine	bıraktığı	bir	ihsandır»	dedim.	O	ısrarla:
«–Bana	 bunu	 anlatacaksın»	 deyince	 başından	 sonuna	 kadar	 hadiseyi	 anlattım.	 Anlattıklarımdan
hayrete	düştü	ve	dedi	ki:
«–Ömrüme	 yemin	 olsun	 ki,	 ilim	 insanı	 yükseltir.	 Onun	 hem	 dinine	 ve	 hem	 de	 dünyasına	 fayda
sağlar.»	Ardından	Ebû	Hanîfe’ye	rahmet	okuyarak	şöyle	dedi:
«–Akıl	gözüyle	bakıyor	ve	baş	gözüyle	göremediğini	görüyordu.»

*	*	*
Nahiv,	lügat,	şiir,	edep	ve	hadis	imamı	Nazr	b.	Şümeyl	el-Mâzinî	(d.	122/ö.	203).	Onunla	ilgili	olarak
da	şu	anlatılır249:
“Nazr	 b.	 Şümeyl	 Basra’da	 geçim	 darlığına	 düştü.	 Horasan’a	 niyet	 ederek	 yola	 çıktı.	 Aralarında
muhaddis,	 nahivci,	 lügatçı,	 aruzcu	 ve	 hadisçilerden	 oluşan	 üç	 bin	 kadar	 kişi	 kendisini	 Basra’dan
uğurladı.



Ayrılacakları	yere	geldiğinde	oturdu	ve	dedi	ki:
«Ey	 Basra	 ehli!	 Sizden	 ayrılmak	 bana	 zor	 geliyor.	 Vallahi	 hergün	 biraz	 olsun	 yiyecek	 bir	 şey
bulsaydım	sizden	ayrılmazdım.»
İçlerinden	hiç	biri	bunu	üstlenmedi.	O	da	yürüdü	ve	nihayet	Horasan’a	vardı.	Orada	muazzam	bir
mal	elde	etti.”
Merv’de	 ikamet	 etmekteydi.	 Orada	 mukimken	 Halife	 Me’mun’la	 arasında	 bazı	 ilginç	 hadiseler
cereyan	etmiştir.	Kendisi	der	ki:
“Me’mun’un	gece	sohbetine	alınıyordum.	Bir	gece	yamalı	elbiselerle	huzuruna	giridim.	Bana	dedi	ki:
«–Ey	Nazr!	Bu	nasıl	zühddür	ki	emirü’l-mü’mininin	yanına	bile	böyle	eskilerle	giriyorsun?»
«–Ey	 müminlerin	 emiri!	 Ben	 zayıf	 bir	 yaşlıyım.	 Merv’in	 sıcağı	 kavurucudur.	 Bu	 eskilerle
serinliyorum.»	dedim.	Me’mun:
«–Hayır,	Sen	her	şeyden	elini	eteğini	çekmiş	zahid	bir	kişisin»	dedi.
Sonra	hadis	rivayetine	başladık.	Kendisi	İbn	Abbas’tan	Resûlullah’ın	“Kişi,	kadınla	dini	ve	güzelliği
için	evlenirse	bir	ihtiyacı	ortadan	kalkar.”250	buyurduğunu	rivayet	etti	ve	hadisteki	‘sidâd’	kelimesini
‘sedâd’	şeklinde	telaffuz	etti.	Bunun	üzerine:
«–Ali	b.	Ebî	Talip’ten	de	kelime	‘sidâd’	şeklinde	rivayet	edilmiştir»	dedim.
Me’mun	yaslanmış	vaziyetteyken	oturarak	doğruldu	ve:
«–Ey	 Nazr!	 Kelimeyi	 nasıl	 ‘sidâd’	 şeklinde	 dersin?»	 dedi.	 Ben	 de‘sedâd’	 ifadesinin	 hata	 olduğunu
söyledim.251
«–	Benim	hata	yaptığımı	mı	söylüyorsun?»	dedi.
«–	 Hatayı	 yapan	 ravi	 Hüseyin’dir.	 Kendisi	 bunu	 çokca	 yapar.	 Müminlerin	 emiri	 de	 onun	 lafzına
uymuştur.»	dedim.
«–Peki,	her	iki	kelime	arasında	ne	fark	var?»	dedi.
«–‘Sedâd’	kelimesi	dinde	ve	gidişatta	orta	yol	demektir.	 ‘Sidâd’	 ise	yeterlilik	ve	önüne	sed	çektiğin
her	şeydir.»	dedim.
«–Peki,	Arap	bunu	biliyor	mu?»	dedi.
Bunun	üzerine	şair	Arcî’nin	beyitlerinden	delil	getirince	Me’mûn:
«–Allah	edepsiz	kimseyi	utandırsın!	Ve	başını	hep	öne	eğsin.»	dedi	ve	sordu:
«–Neyin	var	neyin	yok?»
«–Merv’de	az	bir	getirisi	olan	küçük	bir	yerim	var»	dedim.
«–Ondan	başka	sana	mal	vermeyelim	mi?»	dedi.
«–Buna	ihtiyacım	var»	dedim.	Eline	kâğıt	kalemi	aldı.	Ne	yazdığını	bilmiyordum.	Hizmetçisine	dedi
ki:
«–Onunla	Fazl	b.	Sehl’e	var.»	Fazl	kâğıtta	yazılanı	okuduğunda	dedi	ki:
«–Ey	Nazr!	Müminlerin	emiri	sana	elli	bin	dirhem	buyurmuş.	Bunun	sebebi	nedir?»
Ona	yalan	söylemeden	olan	biteni	anlattım.	O	da	bana	otuz	bin	dirhem	daha	emretti.	Böylece	benden
istifade	edilen	bir	kelime	için	seksen	bin	dirhem	aldım.”252

*	*	*

İmam-ı	Şâfî’den	de	şöyle	nakledilir253:
“Gençlik	 çağımda	 ilim	 öğrenirken	 -Yaşı	 on	 üçten	 daha	 azdı-	 malım	 mülküm	 yoktu.	 Divana	 gidip
arkası	boş	kâğıt	talep	ediyor	ve	bunlara	yazıyordum.”

*	*	*



İMAM	ŞAFİ	(R.A.)

Yine	İmam-ı	Şâfi’nin	ilk	talebeliği	ile	ilgili	kendisinden	şu	nakledilir254:
“İlkokulda	iken	çocuklara	ilim	öğreten	hocayı	dinliyordum	ve	söylediklerini	ezberliyordum.	Annemin

hocaya	verecek	bir	şeyi	yoktu.	Ayrıca	yetimdim.	Bunun	üzerine	hoca,	yerine	geçmem	koşuluyla	beni
kabul	 etti.	 Öğrenciler	 söyleneni	 yazıyorlardı.	 Hoca	 imlâyı	 bitirmeden	 önce	 yazdıklarımın	 hepsini
ezberlemiş	oluyordum.	Hoca	bir	gün	bana	dedi	ki:
«–Senden	bir	karşılık	almam	bana	helâl	olmaz.»
Okuldan	çıkınca,	kiremit,	hurma	yaprağı	ve	kürek	kemikleri	topluyor	ve	bunlara	hadis	yazıyordum.

Ardından	 dîvana	 geliyor,	 boş	 kâğıtlar	 istiyor	 ve	 bunlara	 yazıyordum.	 Öyle	 ki,	 bu	 şekilde	 annemin
büyükce	sepetlerini	doldurdum.”
Hâfız	İbn	Abdilber	İmam-ı	Şâfî’den	şunu	nakleder255:
“Anamın	kucağında	yetimdim.	Beni	ilkokula	yerleştirdi.	Hoca	için	verecek	herhangi	bir	şeyi	de	yoktu.

Hoca	da	yerine	geçmem	şartıyla	beni	yanına	kabul	etti.
Kur’an’ı	hatmedince	mescide	girdim.	Ulemâ	ile	beraber	oturuyor,	hadis	veya	bir	meseleyi	dinliyor	ve

ezberliyordum.	 Annemin	 kâğıt	 almam	 için	 bana	 verecek	 bir	 şeyi	 yoktu.	 Beyazı	 görünen	 bir	 kemik
bulduğumda	 onu	 alıyor	 ve	 üzerine	 yazıyordum.	 Dolduğunda	 ise	 eskiden	 kalma	 bir	 sepetin	 içine
atıyordum.
Sonra	Yemen’e	bir	vali	geldi.	Kureyş’ten	bazıları	ona	eşlik	etmem	için	kendisiyle	konuştu.	Annemin

üzerime	 güzel	 bir	 şeyler	 giydirecek	 hiçbir	 şeyi	 yoktu.	 Bunun	 üzerine	 onaltı	 dinara	 hırkasını	 rehin
olarak	 verdi.256	 Sonra	 o	 parayı	 bana	 verdi	 ve	 valinin	 yanındayken	 onunla	 kendime	 çeki	 düzen
verdim.”

*	*	*



BİR	İSAR	ÖRNEĞİ
Siyer	ve	Meğâzi	âlimi	Muhammed	b.	Ömer	el-Vâkıdî	ile	ilgili	şu	anlatılır:
Muhammed	b.	Sa’d	der	ki:
“Vâkıdî	beni	üzüntülü	gördü	ve	şunları	anlattı:
«Endişelenme,	rızık	hiç	hesap	etmediğin	yerden	gelir.	Bir	defasında	bineğimi	satacak	kadar	yoksul

kaldım.	Yahyâ	b.	Hâlid	beni	beklemek	zorunda	kaldı.257	Kendisinden	özür	diledim.	Halimi	anlayınca
bana	beş	yüz	dinar	emretti.	Bu	parayla	eve	vardım.	Onu	borç	ödemek	ve	evladı	iyâl	için	harcayacaktım
ki,	Medine	ehlinden	Ebû	Bekir	oğullarından	yolu	kesilmiş	biri	kapımı	çaldı.	Bana	halinden	şikâyetçi
olunca	 binek	 satın	 almadan	 paranın	 fazlasını	 ona	 verdim.	 Yahyâ	 b.	 Halid’i	 bekletince	 ona	 olanı
anlattım.	Bunun	üzerine	o	adamın	yanına	gitti	ve	durumu	sordu.	Adam	“Evet,	ondan	dinarları	aldım.
Ancak	evime	vardığımda	Ensar’dan	biri	bana	gelip	halinden	şikâyet	edince	onları	ona	verdim.”dedi.
Bunun	üzerine	Yahya	parayı	ona	verip	vermediğini	sormak	için	Ensar’dan	olan	o	kişiye	gitti.	Adam

ona	durumu	anlatınca	Yahyâ	b.	Hâlid	bu	cömertlikten	ötürü	hayrete	düştü.	Sonra	bana,	Medîneli’ye	ve
Ensar’dan	olana	biner	dinar,	dinarları	Medineli’ye	verdiğimde	üzüldüğünden	ötürü	karıma	da	beşyüz
dinar	verdi.»
Vâkıdî	der	ki:
“Benim	 biri	 Hâşimî	 olan	 iki	 dostum	 vardı.	 Biz	 tek	 bir	 vücut	 gibiydik.	 Bayram	 gelmişken	 ciddi

anlamda	bir	geçim	darlığına	düşmüştük.	Karım	dedi	ki:
«–Biz	darlığa	ve	zorluğa	sabrederiz.	Ama	merhametimden	çocuklarımız	için	içim	parçalanıyor.	Çünkü

onlar,	bayramda,	bu	eskimiş	elbiselerle	komşu	çocuklarını	güzel	ve	süslü	elbiseler	içinde	görüyorlar.
Keşke	onlara	elbise	almak	için	bir	çözüm	yolu	bulsan!»
Bunun	üzerine	Hâşimî	dostuma	bana	bolca	para	tedarik	etmesini	 isteyen	bir	mektup	yazdım.	Bana

içinde	 bin	 dirhem	 olduğunu	 söylediği	 ağzı	 bağlı	 bir	 kese	 gönderdi.	 Henüz	 ne	 yapacağıma	 karar
vermeden	 diğer	 arkadaşım	 bana	 aynı	 benim	 gibi	 halinden	 şikâyet	 ettiği	 bir	 mektup	 yazdı.	 Bunun
üzerine	 keseyi	 olduğu	 gibi	 ona	 gönderdim.	 Mescide	 çıktım.	 Karımdan	 hayâ	 ederek	 geceyi	 orada
geçirdim.	Sonra	geri	karımın	yanına	döndüm.	Olanlar	karşısında	beni	çok	güzel	karşıladı	ve	o	yüzden
bana	kabalık	etmedi.
Bu	haldeyken,	Hâşimî	arkadaşım	yanında	olduğu	gibi	kesesiyle	beraber	bana	yetişti	ve	dedi	ki:
«–Sana	 gönderdiğim	 keseyle	 ne	 yaptığına	 dair	 bana	 doğru	 söyle.»	 Ben	 de	 olayı	 olduğu	 gibi	 ona

anlattım.
Ardından	bana	dedi	ki:
«–Sen	 bana	 yardımımı	 istediğin	 bir	mektup	 yolladın.	 Ben	 de	 sana	 gönderdiğimden	 başka	 bir	 şeye

malik	değildim.	Bunun	üzerine	ben	de	aynı	şekilde	arkadaşıma	yardımını	istediğim	bir	mektup	yazdım.
O	da	bana,	benim	kesemi	hiç	ağzı	açılmaksızın,	benim	bağlamış	olduğum	şekilde	bana	gönderdi.»
Vâkıdî	der	ki:
«Kadına	 yüz	 dirhem	 çıkardıktan	 sonra	 bin	 dirhemi	 üçümüz	 aramızda	 bölüştük.	 Haber	 Me’mun’a

ulaşınca	beni	çağırttı	ve	ona	bunu	açıkladım.	Bunun	üzerine	o	da	bin	dinarı	kadına	olmak	üzere	her
birimiz	için	biner	dinar	emretti.»”258

*	*	*



GÖZÜ	TOK	ÂLİMLER
Salih	zat	ve	muhaddis,	İmam	Ahmed	ve	Buhârî’nin	şeyhi	Ebû	Âmir	Kabîsa	b.	Ukbe	(ö.	215)	 ile	ilgili
olarak	da	şu	nakledilir259:
“Anlatılır	 ki,	 Dülef	 bin	 Ebû	Dülef	 el	 Icli	 (ileride	 de	 açıklama	 yapılacağı	 gibi	 bu	 kişi	 bir	 hükümdar
çocuğudur.)	 beraberinde	 hadis	 yazmakla	 görevli	 kişilerce	 Kabîsa	 b.	 Ukbe’nin	 kapısına	 gelir.	 Kapıyı
çalar	ama	Kabîsa	çıkmakta	gecikir.	Görevliler	tekrar	kapıyı	çalar.	Kendisine	denir	ki:
«–	 Hükümdarın	 oğlu260	 kapıda,	 sense	 çıkmıyorsun.»	 Bunun	 üzerine	 izarının	 bir	 tarafında	 ekmek
kırıntısıyla	çıkar	ve	onlara	şöyle	der:
«–Dünyadan	 şu	 kırıntıya	 razı	 olmuş	 bir	 adam	 hükümdarın	 oğlunu	 ne	 yapsın?!	 Vallahi	 ona	 hadis
rivayet	etmeyeceğim.»	Nitekim	öyle	de	yapmıştır.

*	*	*

Emir	es-San’ânî	şöyle	der261:
“Ulemadan	hadis	 rivayeti	karşılığında	ücret	almaya	ruhsat	veren	kimseler	vardır.	Onlardan	biri	de
Buhârî,	Ahmet,	İshak	b.	Râheveyh	ve	İbn-i	Mübârek’in	şeyhi	Ebû	Nuaym	el-Fadl	b.	Dükeyn	(d.	130/ö.
219)’dir.	 Kendisi	 rivayet	 ettiği	 hadis	 için	 bir	 bedel	 alıyordu.	 Hatta	 talebelerin	 tam	 ayar	 dirhemi
olmadığında	farkını	alıyordu.	Şöyle	diyordu:
«Evimde	 on	 üç	 insan	 varken	 ve	 üstelik	 yiyecek	 bir	 ekmeğim	 yokken	 ücret	 aldığım	 için	 beni
kınıyorlar.»

*	*	*

Hâfız	 b.	 Cevzî	 eserinde	 ‘Halkul	 Kur’an	 meselesine262	 icabet	 etmeyen	 ulemadan	 bir	 grup	 için	 bir
konu	 açmış	 ve	 Buhârî’nin	 şeyhi	 Ebû	Osman	 Affan	 b.	Müslim	 el-Basrî’yi	 onlar	 arasında	 zikretmiştir.
Affân	b.	Müslim	insanlardan	ilk	imtihana	çekilen	kişidir.
Sonra	İbn-i	Cevzî	şu	rivayeti	nakleder263:
“Affan	 bin	 Müslim	 mihne	 için	 çağırıldığında	 bineğinin	 geminden	 tutuyordum.	 Meclise	 geldiğinde
kendisine	 soru	 yöneltildi	 ama	 cevap	 vermekten	 imtina	 etti.	 Bunun	 üzerine	 kendisine	 «aylığın
kesilecek»	denildi.	 -Her	ay	bin	dirhem	veriliyordu-	Ardından	“Semada	da	rızkınız	ve	size	vaat	edilen
başka	 şeyler	 var”264	 âyetini	 okudu.	Evine	döndüğünde	hanımları	 ve	 evde	bulunan	diğer	 kişiler	 onu
kınadılar.	Evinde	kırk	kadar	kişi	vardı!
Daha	sonra	kapısı	çaldı.	İçeri	içinde	bin	dirhem	bulunan	keseyle	bir	adam	girdi	ve	dedi	ki:
«–Ey	Ebû	Osman!	Allah	dini	daim	kıldığı	gibi	seni	de	sabit	kılsın.	Bu,	her	ay	sana	verilecektir.»
Afvan	 b.	 Ebî	 Müslim’in	 ayet-i	 kerimeye	 dayanarak,	 sultanın	 verdiği	 maaşa	 yüz	 çevirmesi	 ve
Rahman’ın	 ihsanına	 yönelmesi,	 bana	 üstadım	 İsâ	 el-Beyânûnî’den	 ezberlediğim	 iki	 harika	 beyti
hatırlattı.	 Daha	 sonra	 bu	 beyitlere	 Endülüs’lü	 şair	 Muhammed	 b.	 İdris	 el-Belensî’de	 (ö.	 634)
rastladım.265	Şair	bu	beyitlerde	şöyle	diyor:
Talip	olduğun	rızkın	misali,
Ardından	yürüyen	gölge	gibi,
Olamazsın	asla	gölgene	tabi,
Dönüp	gidersen	eğer	bırakmaz	peşini.

*	*	*
Buhâri,	Müslim	ve	daha	başka	hadis	imamlarının	şeyhi,	cerh	ve	tadil	ilminde	otorite	Yahya	b.	Maîn

(d.	158/ö.	233)	ile	ilgili	olarak	da	şunlar	anlatılır266:
“Mansur’un	hilâfetinde	doğdu.	Babası,	Abdullah	b.	Malik’in	kâtibiydi.	Sonra	Rey’in	vergi	 tahsildarı
oldu.	 Öldüğünde	 oğlu	 Yahya’ya	 binlerce	 dirhem	 bıraktı.	 Yahya	 bunun	 hepsini	 ayağına	 giyecek	 bir
pabucu	kalmayıncaya	kadar	 ilim	için	harcadı.	Yahya	da	geride	yüz	on	dört	binek	yükü	ve	dört	geniş
depoyu	dolduracak	kitap	bıraktı.”

*	*	*
Dindar	âlim,	fakih	Ebû	Muhammed	Cafer	b.	Mübeşşir	es-Sekafî	(ö.	234)	ile	ilgili	şöyle	ifade	edilir:
“İlim	ve	takvasıyla	meşhurdu.	Kardeşlerinden	zekât	kabul	edecek	kadar	zor	duruma	düştüğü	rivayet
edilir.
Bir	gün	huzuruna	tüccarın	biri	geldi.	Onun	yanında	nikâh	hakkında	konuştu.	Bu	konuşma	tacirin	çok
hoşuna	gitti	ve	tasvip	etti.	Bunun	üzerine	onun	durumunu	sordu.	Yoksul	olduğu	söylenince	kendisine
beş	yüz	dinar	gönderdi	ama	o	bunu	kabul	etmedi.
Kendisine:



«–Sultanın	verdiği	parayı	şüphe	yüzünden	reddetmeni	mazur	görüyoruz.	Fakat	bu	tacirdir	ve	malı	da
kendi	kazancındandır.	Sana	verdiği	şey	onun	gönlünden	kopmuştur.	Kabul	etmemen	için	hiçbir	sebep
yoktur»	denilince	Cafer	de	dedi	ki:
«–Benim	 konuşmam	 ve	 vaaz-ı	 nasihatim	 onun	 hoşuna	 gitmemiş	 miydi?	 Allah’a	 davet	 etmeme	 ve
vaazıma	karşılık	bir	bedel	 alacağımı	mı	 zannediyorsunuz?!	Şayet	ben	bunu	yapmadan	daha	başta	o
parayı	verseydi	elbet	kabul	ederdim.»”

*	*	*
Yine	 Buhâri,	 Müslim	 ve	 onların	 neslinin	 şeyhi,	 hâfız	 ve	 örnek	 şahsiyet	 Muhammed	 b.	 Rafi	 en-
Nîsâbûrî	(ö.	245)	hakkında	da	şunlar	nakledilir267:
“Emir	 Tahir,	Muhammed	 b.	 Rafi’ye	 bir	 elçisiyle	 beş	 bin	 dirhem	 gönderdi.	 Elçi	 ikindi	 namazından
sonra	yanına	girdi.	O	da	o	sırada	ekmekle	turp	yiyordu.	Keseyi	önüne	koydu	ve	dedi	ki:
«–Emir	Tahir	bu	parayı	ailene	harcaman	için	gönderdi.»	Muhammed	b.Rafi:
«–Al	al,	ona	ihtiyacım	yok.	‘Güneş	duvarın	üstüne	ulaştı.	Bir	saat	sonra	da	batacak.’	Seksen	yaşımı
aştım.	Daha	ne	zamana	kadar	yaşayacağım?»	dedi	ve	parayı	geri	verdi,	kabul	etmedi.	Elçi	de	parayı
aldı	ve	gitti.	Ardından	Muhammed	Rafi’nin	yanına	oğlu	girdi	ve:
«–Baba!	Bu	gece	yiyecek	ekmeğimiz	yok!»	dedi.
Kendisi	kışın	en	soğuğunda	gece	giydiği	elbiseyle	derse	çıkıyordu.
Sîbeveyh’ten	 sonra	 nahvi	 kendisinden	 daha	 iyi	 bilen	 birinin	 gelmediği,	 Arap	 dilinde	 otorite,	 Ebû
Osman	el-Mâzinî	(ö.	249).268	O	sarf	ilmini	ilk	tedvin	eden	kişidir.	Bundan	önce	de	nahiv	ilmini	tasnif
etmişti.
Mâzinî	 son	 derece	 takvalıydı.	 Bir	 Yahudi	 ‘Kitabı	 Sîbeveyh’i	 kendisine	 okutması	 için	 ondan	 istekte
bulundu	ve	bunun	için	ona	yüz	dinar	verdi.	Ama	o	kabul	etmedi.	Bunun	üzerine	öğrencisi	Müberrid:
“–Kurbanın	olayım!	Şiddetle	ihtiyacın	varken	bu	meblağı	geri	mi	çeviriyorsun?”	deyince,	Mâzinî:
“–Bu	kitap	Allah’ın	kitabından	üç	yüzden	fazla	âyeti	içine	almaktadır.	Allah’ın	kitabına	olan	iştiyakım
ve	gayretim	sebebiyle	o	parayı	almayı	doğru	bulmuyorum”	dedi.
Müberrid	der	ki:
“Bir	 cariyenin	 Şair	 Arcî’nin	 bir	 beytini	 teğanni	 etmesi	 Halife	 Vâsık’ın	 huzuruna	 rastladı.	 Huzurda
olanlar	beytte	geçen	 ‘racülen’	kelimesinin	 irabında	 ihtilaf	ettiler.	Kimi	bu	kelimeyi	 ‘racülün’	kimi	de
‘racülen’	 şeklinde	 okudu.	 Cariye	 ise	 şeyhi	 Ebû	 Osman	 el-Mâzinî’nin	 kendisine	 ‘racülen’	 şeklinde
öğrettiğinde	ısrarcı	oldu.	Bunun	üzerine	Vâsık	onun	Basra’dan	Bağdat’a	getirilmesini	emretti.
Ebû	Osman	der	ki:
“Vâsık’ın	huzuruna	geldiğimde:
“–Kimlerdensin?”	diye	sordu.
“–Benî	Mâzindenim”	dedim
“–Benî	Mâzin’in	hangi	kolundan;	Temim’den	mi,	Kays’tan	mı,	Rabîa’dan	mı,	 yoksa	Yemenden	mi?”
dedi.
“–Rabîadan”	dedim.
Bunun	üzerine	benimle	kavmimin	şivesiyle	konuştu	ve:
“Besbüke?	 -İsmin	 ne?-”	 dedi.	 (Kavmim	 mim	 harfini	 ‘be’ye,	 be	 harfini	 de	 ‘mim’e	 çevirerek
konuşuyordu.)
Ona	kavmimin	şivesiyle	cevap	vermeyi	hoş	görmedim.	“Mekr”	(hile)	diye	karşılık	vermemek	için:
“–İsmim	Bekir’dir	ey	müminlerin	emiri”	dedim.	Kastımı	hemen	anladı,	şaşırdı	ve	güldü.	Daha	sonra:
“–Şairin	söz	konusu	beyti	hakkında	ne	dersin?	Beytteki	kelime	‘racülün’	mü	yoksa	‘racülen’	şeklinde
mi?”	dedi.
“‘racülen’	şeklindedir	ey	müminlerin	emiri	dedim.
“–Niye	böyle	okuyorsun”	dedi.
“–Öncesindeki	 kelime	 mastar	 manasınadır”	 deyince	 bir	 Yezîdî	 buna	 karşı	 çıktı.	 Delil	 getirerek
‘racülen’	kelimesinin	mef’ul	olduğunu	açıkladım.	Vâsık	yaptığım	açıklamayı	tasvip	etti	ve:
“–Hiç	çocuğun	var	mı?”	dedi.
“–Evet	ey	müminlerin	emiri,	sadece	bir	kızım	var,	başka	yok”	dedim.
“–Ona	veda	ettiğinde	sana	ne	dedi?”	diye	sordu.
“–Şâir	Âşâ’nın	şu	beyitlerini	söyledi	dedim:
Yolcu	yoluna	giderken,	kızım	dedi	ki,
Yetim	olmak	ne	demek	bize	gösterdi,
Gitme	ey	babacığım	yanımızdan,

Daha	iyiyiz,	ayrılmadığın	zaman	aramızdan
Kaybolunca	sen	kalır	gözümüz	dağlar	ardında
Kopar	sevgi	bağları	ta	derûnumuzda
Bunun	üzerine	Vâsık:
“Zannederim	sen	de	ona	yine	Âşâ’nın	şu	beyitlerini	söylemişsindir:
Kızım	der	ki,	kurban	adadım	bu	sefere,
Uzak	olsun	babam	kazadan	diye.



Allah	korusun	derim	kızım	seni	de,
Haydi	dön	şimdi	yatağına	sükûnetle.
Dedim	ki:
“Müminlerin	 emiri	 doğru	 söylemiştir.	 Kızıma	 bu	 beyitleri	 söyledim	 ve	 bir	 de	 Cerir’in	 kendi	 kızına
söylediği	şu	beyitleri	ekledim:
Önce	güven	şeriki	olmayan	Allah’a,
Sonra	da	başarına	Halifenin	yanında.
Bunun	üzerine:
“Nezdimde	başarına	güven	inşallah”	dedi	ve	benim	için	bin	dinar	emretti	ve	ikramla	gönderdi.
Yine	Müberrid	der	ki:
“Basra’ya	döndüğünde	Ebû	Osman	bana:
«Nasıl,	Allah	için	yüz	verdik.	Karşılığında	bin	aldık»	dedi.”

*	*	*



BİR	HIRİSTİYANIN	ÂLİME	HÜRMETİ

Arap	dilinin	üstadı,	şair,	edip,	zeki	hatip	Ebü’l-Velid	Abdülmelik	b.	Katan	el-Mehrî	(ö.	256).269	Eli	dar
ve	 fakir	ulemadandı.	Yemeyi	seven,	yemek	konusunda	 itidalli	olmayan	biriydi.	Kendisine	çok	yardım
yapılmasına	 rağmen	elinde	bir	 dirhem	ya	da	bir	dinar	dahi	 tutmazdı.	Ölünceye	kadar	da	bu	haliyle
devam	etti.
Ebû	Abdullah	Dârûnî	der	ki:
“Bir	gün	Ebü’l-Velid	el-Mehrî	ile	beraber	kasapların	yanından	geçinceye	kadar	yürüdüm.	İçlerinden

bir	adam	ona	doğru	geldi	ve:
«–Ey	Ebû	Velid!	Beni	zarara	soktun.	Çünkü	paramın	hepsi	sende.	Paramı	vermen	gerekiyor.»	dedi.

Bunun	 üzerine	 adamdan	 özür	 diledi,	 kendisinden	 sabretmesini	 istedi	 ve	 geri	 çevirdi.	 Bu	 arada	 bir
adam	yanımıza	geldi	ve:
«–Şeyhte	ne	kadar	alacağın	var?»	dedi.	O	da:
«–On	dinar»	dedi.	Adam:
«–Borcu	bana	aittir.	Haydi,	yürü	ki	onu	sana	ödeyeyim»	dedi	ve	onunla	beraber	gitti.
Bu	adamı	Mehrî’nin	kardeşlerinden	biri	sandım.	Mehrî	de	onu	benden	dolayı	yaptığını	sandı.
Evine	vardığımızda:
«–Benim	için	dinarları	ödeyen	adam	kimdi?»	diye	sordu.
«–Tanımıyorum,	ben	de	senin	onu	tanıdığını	sanıyordum»	dedim.
«–Onu	soruştur.»	dedi.
O’nu	sordum,	bir	de	ne	göreyim!	Bir	Hıristiyan	çıkmasın	mı?	İnsanlar	ilim	ve	edebe	tazim	konusunda

o	gün	dinlerine	muhalif	bir	konumdaydılar.”

*	*	*

Haccac	b.	Şâir	(ö.	250)	ile	ilgili	olarak	da	şu	anlatılır270:
Ondan	 Ebû	 Dâvud,	 Müslim,	 Bakî	 b.	 Mahled,	 Ebû	 Ya’lâ,	 İbn	 Ebî	 Hâtim	 ve	 başkaları	 rivayette

bulunmuştur.
Yine	ondan	şu	nakledilir:
“Annem	benim	için	yüz	ekmek	derledi	ve	onları	torbaya	koydu.	Medâinde	bulunan	Şebâbe’ye	vardım.

Kapısında	 yüz	 gün	 kaldım.	 Ekmekleri	 alıp	 Dicle’nin	 suyuna	 batırıyor	 ve	 yiyordum.	 Bittiğinde	 çıkıp
geldim.”

*	*	*

Allame	Ya’kub	b.	Şeybe	(d.	182/ö.	262)’den	şu	nakledilir271:
“Yüz	 dinardan	 başka	 bir	 şeyi	 olmayan	 bir	 adam	 -kendisi-	 bayrama	 kavuştu.	 Dostlarından	 biri	 ona

yazdığı	 mektupta	 «Bayram	 geldi,	 ama	 çocuklara	 harcayacak	 hiçbir	 şeyimiz	 yok»	 diyor	 ve	 ondan
çocukları	için	sarfedeceği	bir	şeyler	istiyordu.
Bunun	üzerine	yüz	dinarı	bir	keseye	koydu	ve	ağzını	bağlayıp	ona	gönderdi.	Kese	adamın	elinde	çok

durmamıştı	 ki	 bu	 sefer	 de	 ona	 bir	 dostundan	 bayramda	 elinin	 daraldığını	 bildiren	 ve	 aynı	 şekilde
yardım	 isteyen	 bir	 not	 ulaştı.	 Adam	 keseyi	 olduğu	 gibi	 ona	 gönderdi.	 Eli	 boş	 kalıp,	 tekrardan	 başa
döndü.
Ardından	bir	arkadaşına	durumu	anlatan	bir	mektup	yazdı.	Bu	da	dinarların	ulaştığı	üçüncü	kişiydi.

O	da	elindeki	keseyi	bağıyla	ona	gönderdi.	Daha	önce	gönderdiği	kese	aynıyla	kendine	geri	dönünce
keseyi	de	yanına	alarak	dostuna	yola	çıktı.	Ona:
«–Bana	gönderdiğin	bu	kesenin	durumu	nedir?»	diye	sordu.	O	da:
«–Bayram	 geldi	 fakat	 çocuklarımıza	 harcayacağımız	 bir	 şey	 yoktu!	 Filan	 kardeşimize	 yardım

talebiyle	 bir	 mektup	 yazdım.	 O	 da	 bu	 keseyi	 gönderdi.	 Senin	 notunu	 alınca	 da	 ben	 de	 onu	 sana
gönderdim»	dedi.	Bunun	üzerine:
«–Haydi,	oraya	gidiyoruz»	dedi.	Keseyi	de	alıp	beraberce	ona	gittiler,	aralarında	konuştular	ve	keseyi

açarak	üç	kişi	aralarında	paylaştılar.”

*	*	*
Zahiriye	 İmamı	 Dâvud	 b.	 Ali	 el-Isfahânî	 (d.	 201/ö.	 270)	 ile	 ilgili	 şunlar	 anlatılır:	 Bağdat’ta	 ilimde

riyasete	ulaşmıştı.	Ebû	Abdullah	el-Mahâmilî	der	ki:
“Bayram	(Ramazan)	namazını	Medine	Camisinde	kıldım.	İçimden,	Dâvud	b.	Ali’nin	yanına	gideyim	ve

onu	 tebrik	 edeyim,	 dedim.	 Yanına	 vardığımda	 önünde	 bir	 tabak	 Hindebâ	 yaprağı	 ve	 artık	 şeyler
yediğini	 görmeyeyim	 mi!	 Bayramını	 tebrik	 ettim	 ve	 haline	 hayret	 ettim.	 Dünya	 içindeki	 her	 şeyin
aslında	hiçbir	şey	olmadığını	anladım!
Yanından	çıkıp	Cürcânî	denen	hayırsever	birinin	yanına	vardım.	Başı	çıplak	ve	yalınayak	bir	vaziyette

yanıma	çıktı	ve	bana:



«–Derdin	ne?»	dedi.
«–Mühim	bir	mesele»	dedim.
«–Nedir	o	peki»	dedi.
«–Yanı	 başında	Dâvud	 b.	 Ali	 var.	 İlmî	 konumunu	 biliyorsun.	 Sen	 hayra	 rağbeti	 ve	 bağışı	 çok	 olan

birisin	ama	ondan	habersizsin!»	dedim	ve	ona	gördüklerimi	anlattım.
Cürcânî	dedi	ki:
«–Dâvud	ters	bir	mizaca	sahip!	Dün	ona	değerlendirmesi	için	bin	dirhem	gönderdim,	bana	geri	iade

etti.	Hizmetçiye	de	benim	 için:	 ‘O’na	beni	hangi	gözle	gördün?	Sana	hangi	 ihtiyacım	ulaştı	ki,	bana
bunları	gönderiyorsun,	de’	demiş.»
Mahâmilî	der	ki:
Şaşırdım	ve	Cürcâni’ye:
«–Dirhemleri	getir.	Onları	ona	ben	götüreceğim»	dedim.
Onları	bana	verdi	ve	hizmetçiye	de:
«–Buna	bir	kese	daha	getir»	dedi	ve	bin	dirhem	daha	tarttı.	Ardından	da:
«–Bu	bizim	için,	bu	da	senin	inayetin	için»	dedi.	Ondan	ikibin	dirhemi	aldım	ve	yanına	gittim.	Kapıyı

çalıp	içeri	girdim	ve	bir	saat	oturdum.	Sonra	dirhemleri	çıkarıp	önüne	koydum.	Bunun	üzerine	dedi	ki:
«–Bunlar,	sırrı	için	sana	itimad	edenin	cezası	mı?	Ben	ilme	sadakaten	seni	yanıma	aldım.	Geri	dön.

Yanındakilere	ihtiyacım	yok!»
Mahâmilî	der	ki:
“Dünya	gözümde	küçülmüş	bir	halde	geri	döndüm	ve	durumu	Cürcânî’ye	anlattım.	Bana	dedi	ki:
«–Ben	bu	dirhemleri	Allah	için	elden	çıkardım.	Tekrar	malımın	içine	katılamaz.	İyi	ve	namuslu	birine

verilmesini	sen	üstlen»	dedi.”
İmam	Dâvud	ez-Zahirî’nin	duruşu	bana	şu	sözleri	hatırlattı:
Gözü	toksa	dünyaya	insanın,
Altınla	taş	birdir	yanında	ânın.

*	*	*
Yokluk	içinde	ama	kalbi	Allah’a	mutmain	Dâvud	b.	Ali	ez-Zahirî’nin	başından	geçen	garip	olaylardan

birini	burada	ayrıca	zikredeyim.	Kendisi	 fakirliğinden	ötürü	ulemadan	büyük	bir	âlimi	küçümser.	Bu
fakir	âlim	de	onu	ilmiyle	mağlup	eder	ve	böylece	bu	onun	için	şaşırtan	bir	ders	olur.
Kâdı	İbn	Hallikân	der	ki:
“Denildiğine	göre	Dâvud	b.	Ali	 ez-Zâhirî’nin	meclisine	her	gün	 yeşil	 taylasanlı	 dört	 yüz	 âlim	hazır

bulunuyormuş.”272
Dâvud	der	ki:
“Meclisime	bir	gün	Ebû	Yakub	eş-Şuraytî	geldi.	Kendisi	Basra	ehlindendi.	Üzerinde	de	iki	bez	parçası

vardı!	Biri	onu	kaldırmadan	o	kendisini	en	başa	geçirdi	ve	yanıma	oturdu.	Ardından	bana:
«–Aklına	geleni	sor	ey	genç»	dedi.	Sanki	bu	haline	kızmıştım	ve	alaylı	bir	şekilde:
«–Sana	 hacâmatı	 soruyorum»	 dedim.	 Bunun	 üzerine	 Ebû	 Yakub	 diz	 üstü	 çöktü	 ve	 konuyla	 ilgili

hadisin	tarikını,	mürsel	rivayet	edeni,273	senedinindeki	ravileri,	mevkuf	rivayet	edeni274	ve	fukahadan
görüş	 bildireni	 sıraladı.	 Yine	 Nebî	 (s.a.v)’in	 hacâmat	 yaptırdığı,	 hacâmat	 yapana	 ücretini	 verdiği,
haram	 olsaydı	 vermeyeceğine	 dair	 hadisin	 tarikındaki	 ihtilafı	 rivayet	 etti.	 Sonra	 da	 Nebî	 (s.a.v)’in
boynuzla	 hacâmat	 yaptırdığı	 hadisin	 tariklerini	 rivayet	 etti	 ve	 konuyla	 ilgili	 sahih	 hadisleri	 zikretti.
Ardından	 da	 mütevassıt	 hadisleri275	 belirtti.	 Ardından	 yine	 konuyla	 ilgili	 mevzû	 hadisleri	 zikretti.
Sonra	da	hacâmat	konusunda	her	dönemdeki	tıp	ehlinin	görüşlerini	ifade	etti	ve	sözünü	‘Hacâmat	ilk
olarak	Isfahan’dan	-Dâvud	b.	Ali	ez-Zâhirî’nin	şehri-	çıkmıştır!’	diyerek	bitirdi.
Bunun	üzerine	dedim	ki:
«–Vallahi	senden	sonra	hiçbir	kimseyi	asla	hakir	görmem.»”276

*	*	*

Daha	önce	zikri	geçen	Bakî	b.	Mahled	ile	ilgili	olarak	şunlar	ifade	edilir277:
“Yürüyerek	dünyanın	dört	bir	yanını	dolaşmıştır.”	Zehebî	şunu	nakleder:
“Bakî	şöyle	diyordu:
«Ben	bir	kimse	biliyorum	ki,	talebeliğindeyken	günler	geçiyordu	da	marul	artığından	başka	yiyeceği

olmuyordu.»

*	*	*

Yine	onunla	ilgili	şu	söylenir278:
“O	bir	gün	talebelerine	şöyle	dedi:
«Sizler	mi	 ilim	 tâlibisiniz?!	 İlim	böyle	mi	 istenir?!	Sizden	her	biriniz	bir	uğraşınız	 olmadığı	 zaman

“İlim	(hadis)	dinliyorum!”	diyorsunuz.	Ben	bir	kişi	biliyorum	ki	-kendisini	kastediyor-	ilim	öğrenirken



günler	 geçiyordu	 da	 insanların	 attığı	marul	 yaprağından	 başka	 yiyeceği	 olmuyordu.	 Yine	 ben	 kâğıt
almak	 için	 birkaç	 defa	 şalvarını	 satan	 bir	 adam	 bilirim.	 Sonunda	 Allah	 kendisini	 o	 geride	 bıraktığı
durumdan	ilmi	mertebeye	ulaştırmıştır.»”

*	*	*

Yine	daha	önce	değindiğimiz	Ebû	Hâtim	Muhammed	b.	İdris	er-Râzî’den	şöyle	dediği	nakledilir279:
“214	 senesinde	 Basra’da	 sekiz	 ay	 kaldım.	 İçimden	 orada	 bir	 sene	 kalmak	 geçiyordu	 fakat	 param

tükendi.	 Bunun	 üzerine	 peyder	 pey	 elbiselerimi	 satmaya	 başladım.	 Sonunda	 yine	 parasız	 kaldım.
Ardından	 bir	 arkadaşımla	 şeyhleri	 dolaştım	 ve	 akşama	 kadar	 onlardan	 hadis	 dinledim.	 Arkadaşım
ayrılınca	bom	boş	eve	geldim	ve	açlıktan	su	içmeye	başladım!”

*	*	*

Muhammed	b.	Nasr	el-Mervezî	(d.	202/ö.	294)’nin	şöyle	dediği	ifade	edilir280:
“Mısır’da	şu	kadar	sene	kaldım.	Azığım,	elbisem,	kâğıdım	ve	mürekkebim	olmak	üzere	hepsi	için	bir

senede	harcadığım	para	yirmi	dirhemdi.”

*	*	*
Yine	 Muhammed	 b.	 Cerîr	 et-Taberî,	 Muhammed	 b.	 Hârûn	 er-Rûyânî	 ve	 Muhammed	 b.	 Nasr	 el-

Mervezî	ile	ilgili	olarak	Mısır’da	aralarında	geçen	şu	hikâye	nakledilir281:
“256	 senelerinde	 bir	 yolculuk,	 Muhammed	 b.	 Cerir	 et-Taberî,	 Muhammed	 b.	 İshâk	 b.	 Huzeyme,

Muhammed	 b.	 Nasr	 el-Mervezî	 ve	 Muhammed	 b.	 Hârûn	 er-Rûyâni’yi	 bir	 araya	 getirdi.	 Muhtaç
duruma	düştüler;	yiyecek	hiçbir	şeyleri	kalmadı	ve	açlık	canlarına	tak	etti!
Bir	 gece	 hadisi	 şerîf	 yazdıkları	 bir	 evde	 bir	 araya	 geldiler.	 Aralarında	 kur’a	 çekme	 konusunda

hemfikir	oldular.	Buna	göre	kur’a	kime	çıkarsa	diğerleri	için	insanlardan	yiyecek	isteyecekti.	Kur’a	da
Muhammed	b.	İshak	b.	Huzeyme’ye	çıktı.
Bunu	üzerine	arkadaşlarına:
«Abdest	alıp	istihâre	namazı	kılıncaya	kadar	bana	süre	verin.»	dedi	ve	hemen	namaza	durdu.	Onlar

mumla	aydınlanırken	Mısır	valisi	Ahmed	b.	Tulun	tarafından	bir	hizmetli	çıkageldi	ve	kapılarını	çaldı.
Kapıyı	açtıklarında	adam	bineğinden	indi	ve:
«–Hanginiz	Muhammed	b.	Nasr?»	diye	sordu.
«–İşte	bu»	denilip	işaret	edilince,	içinde	elli	dinar	olan	bir	kese	çıkardı	ve	ona	verdi.	Sonra:
«–Hanginiz	Muhammed	b.	Cerîr?»	dedi.
«–O	da	bu»	dediklerinde	elli	dinar	daha	çıkarıp	ona	verdi.	Ardından:
«–Hanginiz	Muhammed	b.	İshâk	Huzeyme?»	dedi.
«–O	da	şu	namaz	kılan»	dediler.	O	da	namazını	bitirince,	ona	da	elli	dinarlık	bir	kese	verdi.	Sonra	da:
«–Hanginiz	Muhammed	b.	Harun»	deyince,
«–O	da	budur»	dediler	ve	ona	da	aynısını	verdi.	Sonra	da	onlara	şöyle	dedi:
«–Emir	dün	öğle	uykusunda	rüyasında	hayâl	meyal	bir	sesin	kendisine:
‘Muhammedler	 açlıklarını	 gizliyorlar’	 dediğini	 görmüş.	 Bu	 keseleri	 bu	 yüzden	 size	 gönderdi.

Bittiğinde	ona	birini	gönderirseniz	size	fazlasını	verceğine	yemin	ediyor.»”

*	*	*

İmam	Ebû	Ca’fer	et-Tirmizî	(d.	201/ö.	295)	ile	ilgili	olarak	şunlar	ifade	edilir282:
“Yirmi	dokuz	sene	hadis	yazdı.	Şâfii	ehlinden	fıkıh	okudu.	Bağdat’a	yerleşti	ve	burada	hadis	rivayet

etti.	 Kendisinden	 de	 Ahmed	 b.	 Kâmil,	 İbn	 Kâni,	 Râmehurmüzî,	 Ebü’l-Kâsım	 et-Taberânî	 ve	 daha
başkaları	rivayette	bulundu.”
Dârakutnî	der	ki:
“O,	sika,	güvenilir	ve	âbid	biridir.”	Ahmed	b.	Kâmil	de:
“Şâfi	 mezhebinde	 Irak’ta	 ondan	 daha	 önde	 gelen,	 daha	 takvalı	 ve	 daha	 az	 erzağı	 olan	 bir	 kimse

yoktu.	O	muazzam	derecede	hem	fakirlik	ve	hem	de	sabır	halindeydi.”
İbrahim	es-Seriyyü’z-Zeccâc	der	ki:
“Ebû	 Cafer’e	 ayda	 dört	 dirhem	 veriliyordu	 ve	 o	 bununla	 yaşamını	 sürdürüyordu.	 Hiç	 kimseden

herhangi	bir	şey	istemiyordu.”	Muhammed	b.	Mûsa	b.	Hammâd	el-Berbezî	anlatır:
“Bana	yirmi	yedi	gün	içinde	beş	daneyle	(meyve	tohumu)	geçindiğini	haber	verdi.	Ben	de	kendisine:
«–Bunu	nasıl	yaptın»	diye	sordum.	Dedi	ki:
«–O	beş	daneden	başka	bir	şeyim	yoktu.	Onları	satıp	şalgam	aldım.	Her	gün	bir	tanesini	yiyordum»

dedi.	94	senesinde	de	vefat	etti.”

*	*	*



Ebû	Cafer	Ahmed	b.	Abdurrahmân	el-Kasrî	(ö.	321)	ile	ilgili	şunlar	ifade	edilir283:
“Fakih,	 sâlih	 ve	 takvalı,	 gözü	 yaşlı	 bir	 zattı.	 Hadis,	 rivayet,	 kitap	 tashîhi	 ve	 cem’i	 konusuna

ehemmiyet	veriyordu.	Şöyle	diyordu:
(Gece	gündüz	çokça	istinsahta	bulunduğunu	kastederek)	«Kırk	senedir	kalemim	kurumamıştır.»	Ara

sıra	bazı	elbiselerini	satıyor	ve	karşılığında	kitap	ve	istinsah	için	deri	alıyordu!”
Ebû	Bekir	el-Mâlikî	der	ki:
“Yahyâ	b.	Ömer’i	ziyaret	niyetiyle	Sûse	şehrine	ulaştı.	O’nu	kitap	telif	ederken	buldu.	Yazacağı	deriyi

satın	alacak	bir	şey	bulamayınca	üzerindeki	gömleği	sattı!	ve	deri	satın	aldı.	Ardından	kitabı	yazdı	ve
onunla	karşılaştırdı.	O	kitabı	da	beraberinde	Kayravan’a	getirdi.”

*	*	*



KIRK	SENE	YATSI	ABDESTİYLE	
SABAH	NAMAZI

Nîsâbûrî	ile	görüşmüş,	şâfi	fakih,	tasnif	sahibi	İbn	Ziyâd	eş-Şafiî	(d.	238/ö.	324)284:
İlim	 için	 Irak,	Şam	ve	Mısır’a	 rihle	yapmıştır.	Bağdat’a	yerleşmiş	ve	burada	hadis	 rivayet	etmiştir.

Fıkıh	ve	hadis	ilmine	sahip	olmuştur.	Sika	ve	salih	bir	zattır.
Hâkim	der	ki:
“Asrında	Irak’ta	Şafi	mezhebinin	imamıydı.	Yine	Fıkhî	konuları	ve	sahâbenin	farklı	görüşlerini	en	çok

hıfzında	tutan	kişiydi.”	Dârakutnî	der	ki:
“Şeyhlerimiz	 içinde	 isnâd	 ve	 metinleri	 ondan	 daha	 iyi	 ezbere	 bileni	 görmedik.	 Yine	 metinlerdeki

ziyade	lafızları	biliyordu.	Hadis	rivayeti	için	oturduğunda	oradakiler	dediler	ki:
«–Rivayet	et»	O	da:
«–Bilakis,	siz	sorun»	dedi.	Bunun	üzerine	ona	bazı	hadisler	soruldu	o	hem	onlara	cevap	verdi	ve	hem

de	hadisleri	imlâ	ettirdi.”
Ebû	Abdullah	b.	Batta	der	ki:
“Biz	ziyade	lafızları	dinlemek	için	Ebû	Bekir	en-Nîsâbûrî’nin	meclisine	geliyorduk.	Mecliste	otuz	bin

hokkanın	olduğu	 tahmin	ediliyordu.	Bu	bir	müddet	devam	etti.	Daha	 sonra	Ebû	Bekir	 en-Neccâd’ın
meclisine	 geldik.	 Onun	 meclisinde	 de	 on	 bin	 hokkanın	 olduğu	 tahmin	 ediliyordu.	 İnsanlar	 buna
şaşırdılar	ve	şöyle	dediler:
«Bu	müddet	içinde	insanların	üçte	biri	gitti.»”285
Yûsuf	b.	Ömer	el-Kavvâs	da	Nîsâbûrî’nin	şöyle	dediğini286	nakleder:
“Kırk	 senedir	 geceleri	 uyumadan	 diz	 üstü	 duran,	 her	 günü	 beş	 dâneyle	 geçiren,	 sabah	 namazını

yatsının	abdestiyle	kılan	bir	kimseyi	tanıyor	musun?”	Ardından	ilave	etti:
“O	kişi	benim.	Bütün	bunlar	Abdurrahman’ın	annesini	tanımadan	önceydi!	Beni	evlendirene	ben	ne

diyeyim!?	Peşinden	de	“Ancak	hayır	murad	etmiştir”	dedi.

*	*	*

İslam	filozofu	Fârâbî	(d.	260/ö.	339)	hakkında	da	şöyle	nakledilir287:
“İnsanların	 en	 zâhidiydi.	 Seyfüddevle	 onun	 için	 her	 gün	 dört	 dirhem	 ihsanda	 bulunuyordu.288

Dimeşk’ten	Mısır’a	gitti	ve	sonra	geri	oraya	döndü.”	Denilir	ki:
“Harrân’dan	döndüğünde	Bağdat’ta	ikâmet	etti	ve	Aristo’nun	eserleri	üzerine	yoğunlaştı	ve	nihayet

felsefede	derinleşti.”
Yine	denilir	ki:
“Aristo’nun	 ‘Kitâbü’n-Nefs’inin	 bir	 nüshası	 bulunur	 ve	 üzerinde	 Fârâbî’nin	 «Bu	 kitabı	 iki	 yüz	 defa

okudum»	dediği	yazılıdır.”	Kendisi	diyordu	ki:
“Ariston’un	‘es-Semâ’at-Tabîî’sini	kırk	defa	okudum	Yine	de	ona	tekrar	okumaya	ihtiyaç	duyuyorum.”
Yunanca’ya	ve	daha	pek	çok	dile	hâkimdi.	Kendisinden	şöyle	bahseder:
“Yetmişten	fazla	dili	çok	iyi	biliyorum.”
Ona:
“–Bu	dili	sen	mi	daha	iyi	biliyorsun	yoksa	Aristo	mu?”	diye	sorulunca
“–O’na	yetişseydim,	şüphesiz	onun	en	büyük	öğrencisi	olurdum!”	dedi.
İbn-i	Sînâ	der	ki:
“Fârâbi’den	 ilim	 öğrenmek	 için	 yolculuğa	 çıktım	 ama	 onu	 bulamadım!	 Keşke	 onu	 bulsaydım	 da

ondan	istifade	etseydim.”
Yine	İ.	Sînâ	şunu	der:
“Aristo’nun	“Mâ	ba’de’t-Tabî’a”sını	okudum.	Fakat	 içindekileri	anlamıyordum.	Ondaki	maksad	bana

müşkil	 geldi.	 Öyle	 ki,	 onu	 kırk	 defa	 okudum	 ve	 zihnimde	 ezberlenmiş	 hale	 geldi.	 Artık	 anlamaktan
ümidi	kestim	ve	«Onu	anlamaya	imkân	yok»	dedim.
Bir	 gün	 ikindi	 namazından	 sonra	 kâğıt	 imal	 edenlerin	 yanındayken	 satıcının	 biri	 cildli	 bir	 kitabı

seslenmesin	 mi!	 Kitabı	 bana	 uzatınca	 içeriğinin	 faydasız	 olduğunu	 düşünerek	 gayri	 memnun	 bir
şekilde	onu	geri	çevirdim.	Bunun	üzerine	satıcı:
«Onu	al,	sana	üç	dirheme	satayım»	deyince	kitabı	satın	aldım.	Bir	de	ne	göreyim;	kitap	Fârâbî’nin

söz	konusu	kitabı	açıklayan	bir	eseri	olmasın	mı!	Hemen	eve	döndüm	ve	çabucak	onu	okudum.	İşte	o
zaman	o	kitabın	maksadı	bana	açık	hale	geldi.	Bu	durumdan	çok	büyük	bir	sevinç	duydum	ve	ertesi
gün	fukarâya	birçok	şey	tasadduk	ettim.”289

*	*	*

Cömert,	 eli	 açık	 Vezir	 Hasen	 b.	 Muhammed	 el-Ezdî	 el-Mühellebî	 (d.	 291/ö.	 352)290.	 Kendisi
Muizzüddevle’nin	veziriydi.	Kadri	yüce,	müsâmahalı,	himmeti	âlî,	meşhur	olduğu	üzere	eli	bol	biriydi.
Son	derece	edepli	ve	ehline	karşı	muhabbeti	boldu.	Muizziddevle	ile	alâka	kurmadan	önce	büyük	bir



zaruret	 ve	 darlık	 içindeydi.	 Bir	 defasında	 sefere	 çıktı	 ve	 bu	 seferinde	 meşakkat	 ve	 zorluklarla
karşılaştı!	Canı	et	çekti	ama	almaya	gücü	yetmedi.	Bunun	üzerine	irticâlen	şu	beyitleri	söyledi:
Ölüm	olsa	da	satılsa	bana,
Ne	hayır	gördüm	hayat	boyunca,
Ölüm	lezzetli	bir	taamdır	bana,
Nâhoş	hayattan	çıkarır	felaha,

Kalınca	gözüm	uzakta	bir	mezarda,
Derim	keşke	olsam	ben	de	yanında,
Rahmet	etsin	Rabbim	bir	kuluna	da,
Ölümü	versin	benim	için	sadaka.

Bu	sırada	yanında	Abdullah	es-Sûfî	-veya	Ebû’l-Hasen	el-Askalânî-	vardı.	Söylediği	beyitleri	duyunca
bir	dirheme	onun	için	bir	et	alıp,	pişirdi	ve	ona	yedirdi.	Sonra	da	ayrıldılar.
Zamanla	 Mühellebî’nin	 şartları	 değişti	 ve	 Bağdat’ta	 Muizziddevle’nin	 veziri	 oldu.	 Bu	 defa

yolculuğunda	 onu	doyuran	 arkadaşının	 eli	 daraldı.	Mühellebînin	 de	 vezir	 olduğunu	duyunca	 ona	 şu
beyitleri	yazdı:

Git	canım	fedâ	olsun	söyle	vezire,
Unuttuğunu	hatırlat	kendi	sözüyle,
Hani	daralınca	demişti	ki	geçmişte,
Ölüm	yok	mu	satın	alsam	ben	keşke.

Vezir	 notunu	 alınca	 kendisini	 hatırladı	 ve	 cömertliği	 kendisini	 sarstı.	 Derhal	 onun	 için	 yedi	 yüz
dirhem	emretti	ve	mesajına	da	“Mallarını	Allah	yolunda	infak	edenlerin	misali	yedi	başak	çıkaran	bir
dâne	gibidir;	her	bir	başakta	yüz	dâne	vardır.	Allah	dilediğine	kat	kat	verir.”291	âyetini	not	düştü	ve
ona	dua	etti.
Mühellebî	söz	konusu	geçim	darlığının	ardından	vezir	olduğunda	aşağıdaki	beyitleri	yazmıştır:

Zaman	acıdı	benim	yoksulluğuma,
Yas	tuttu	çektiğim	onca	ıstıraba,
Gün	geldi	ulaştım	arzularıma,

Çekip	gitti	korkular	yok	yanımda,
Affım	olmaz	geçen	günahlarına	asla,
Beyazlar	işlemişken	zaman	şu	an	başıma.

*	*	*

İran	asıllı	pek	çok	ilim	ve	fenne	sahip,	Kadı	Hasen	b.	Abdullah	(d.	284/ö.	368)292
İran	şehirlerinden	Sîraf’ta	doğdu	ve	ilme	orada	başladı.	Sonra	Bağdat’a	geldi	ve	oranın	önde	gelen

şeyhlerinden	ilim	aldı.	Ardından	da	Irak’ta	iki	bölgeye	kadı	oldu.	Kur’an,	kıraat,	ulûmu’l-Kur’an,	nahiv,
lügat,	fıkıh,	ferâiz,	kelâm,	şiir,	arûz,	kâfiye,	hesap	ve	daha	başka	ilimleri	okutuyordu.
Basra	 ehlinin	 nahvini	 insanların	 en	 iyi	 bileniydi.	 Fıkıhta	 Ebû	 Hanîfe	 mezhebini	 benimsiyordu.

Bağdat’ta	asrının	kurrâ	şeyhi	Ebû	Bekir	b.	Mücâhid’den	Kur’an’ı,	yine	asrının	dilde	otoritesi	Ebû	Bekir
b.	Düreyd’den	lügat	okudu.	Onlar	da	kendisinden	nahiv	gördüler.	Ayrıca	Ebû	Bekir	b.	Serrâc	ve	Ebû
Bekir	Mebremân’dan	nahiv	okudu.	Onlardan	biri	kendisinden	kıraat	ve	diğeri	de	hesap	dersi	gördü.
Pek	 çok	 eser	 tasnif	 etti.	 Bunların	 en	 büyüğü	 “Şerhü	 Kitâb-ı	 Sîbeveyh”tir.	 Hiç	 kimse	 ‘Kitâbu

Sîbeveyh’i	 ondan	 daha	 güzel	 şerhetmemiştir.	 O	 kitabın	 ondan	 başka	 şerhi	 olmasaydı	 o	 fazlasıyla
yeterdi.	Yine	“el-Maksûratü’d-Düraydiyye”	yi	şerhetti.	Üç	yüz	varaklık	“Kitâbu	Elifâti’l-Vasl	ve’l-Kat”,
“Kitâbü’l-Vakf	 ve’l-İbtidâ”,	 “Kitâbüs-Sınâ’ati’ş-Şi’ri	 ve’l-Belâğa”,	 “Kitâbü	 Cezîrati’l-Arap”	 onun
eserleridir.
Elinin	 emeğinden	 başkasını	 yemeyen	 bir	 zahitti.	 Her	 gün	 on	 varak	 istinsahta	 bulunmadıkça	 ne

mahkemeye	ne	de	 ilim	meclisine	 çıkmıyordu.	 Yaptığı	 işe	mukabil	 kendine	 yetecek	 kadar	 on	dirhem
ücret	alıyordu.	Yazısı	güzeldi.	Dürüst	ve	iffetli,	ameli	ve	ahlakı	çok	güzeldi.
Kıftî	der	ki:
“Onunla	 ilgili	 haberleri	 burada	 muhtasar	 olarak	 zikrettim	 ve	 onun	 için	 müstakil	 bir	 eser	 tahsis

ettim.293	O	faydalanılacak	bir	eserdir.

*	*	*
Ebü’l-Huseyn	 Ahmed	 b.	 Fâris	 b.	 Zekeriyyâ	 er-Râzî.	 Enfes	 ve	 sahasında	 yegâne	 kitap	 olan

“Makâyîsü’l-Lüğa”	 nın	 sahibi.	 Kazvin’de	 yetişti.	 Sonra	 Hemadan’a	 gitti	 ve	 orada	 yerleşti.	 Burada
fakirlik	 ve	 yoksulluk	 içine	 düştü.	 Borç	 harç	 yakasına	 yapıştı.	 Hemedân’dan	 şikâyet	 ettiği	 beyitler
söyledi.294	Basra’dan	Re’ye	gitti.	Vefat	edinceye	kadar	da	orada	ikâmet	etti.



*	*	*



PAYLAŞILAMAYAN	ÂLİM

Dimeşk	 Câmii’nin	 imamı,	 kârisi	 ve	 muhaddisi	 Ebü’l-Hasen	 ed-Dârânî	 (ö.	 402).295	 Kurrânın	 önde
gelenlerinden	rivâyetlere	göre	kıraât	okudu.	İnsanlar	da	ondan	kıraat	dersi	aldılar.	Öğrencisi	Raşe	b.
Nazîf	el-Ma’arrî	ed-Dimeşkî	der	ki:
“İbn	Âmir	rivâyetinde	onun	gibi	yetkin	ve	derin	birisiyle	karşılaşmadım.”
Abdu’l-Mun’îm	en-Nahvî	der	ki:
“Kâdı	Ebû	Muhammed	el-Alevî	ve	hocalardan	bir	grup	388	senesinde	onun	Dimeşk	Câmiine	 imam

olması	 için	 Dârayyâ’ya	 yola	 çıktılar.	 Dârayyâ	 halkının	 kendilerini	 engellemelerinden	 ve	 onlarla
çekişmelerinden	sonra	onu	getirdiler.”
Hâfız	İbn	Asâkir	der	ki:
“İbn	El-Ekfânî’nin	hocaların	bazısından	anlattığına	göre	Ebûlhasen,	Dârayyâ’nın	 imamıydı.	Dimeşk

Câmii’nin	 imamı	 ölünce	 belde	 halkı	 onu	 getirmek	 için	 Dârayya’ya	 yola	 koyuldular.	 Bunun	 üzerine
Dârayya	halkı	silahlarını	kuşanarak:
«İmamımızı	almanıza	fırsat	vermeyeceğiz»	dediler.	Ardından	Ebû	Muhammed	Abdurrahman	b.	Nasr

dedi	ki:
«Ey	 Dârayyâ	 halkı!	 Dımeşk	 Halkının	 imam	 konusunda	 size	 ihtiyaç	 duyduğunun	 diğer	 beldelerde

bilinmesini	istemez	misiniz?»
Ardından	 ona	 kadının	 bineğini	 takdim	 ettiler.	 Ama	 o	 reddetti	 ve	 kendi	 bineğine	 binerek	 onlarla

beraber	 Dimeşk’e	 geldi.	 Câminin	 doğu	 minâresine	 yerleşti.	 Yine	 caminin	 bir	 bölümünde	 Kur’an
okutuyordu.	 İmamlıktan	bir	ücret	almıyordu	ve	kendisinden	Kur’an	okuyan	kimselerden	de	bir	 iyilik
kabul	etmiyordu.	Dârayyâ’daki	ona	ait	bir	toprağın	mahsulünden	geçiniyordu.	Ona	yetecek	buğdayını
taşıyor,	kendi	başına	değirmene	çıkıyor,	buğdayı	öğütüyor	sonra	da	hamur	yapıp	ekmek	pişiriyordu.
Şam’da	reîsülkurrâlık	ona	geçmişti.	Bu	hal	üzere	devam	etti.

*	*	*



FIKHA	BAŞLADIĞIMIZDA	ÖLMÜŞTÜK

Ebû	Hâmid	el-İsferâyînî	(d.	344/ö.	406)296:
Mezhep	hâfızı	 ve	 imamıdır.	 İlimde	zirvedir	ve	ümmetin	otoritesidir.	 İsferâyîn’de	doğdu	ve	gençken

Bağdat’a	geldi.	Burada	önde	gelen	kişlerden	fıkıh	dersi	aldı	ve	nihayet	zamanının	imamlarından	oldu.
Yine	 önde	 gelen	 kişlerden	 hadis	 rivayet	 etti.	 Kendisinden	 de	 Mâverdî	 gibi	 önemli	 kişiler	 rivayette
bulundular.

Ebû	İshak	eş-Şîrâzî	der	ki:
“Din	ve	dünya	işlerinde	riyâset	Bağdat’ta	ona	ulaştı.	Ders	verdiği	kişiler	arza	yayıldı.	Meclisi	üç	yüz

fakihi	bir	araya	getirdi.	Hem	tasvip	edenler	ve	hem	de	muhalif	olanlar	anlayışının	mükemmelliğinde,
isabetli	görüşünde	ve	ilmî	nezâfetindeki	üstünlüğünde	önde	gelişinde	ittifak	etmişlerdir.”

Hatip	der	ki:
“Meclisine	 yedi	 yüz	 fakihin	geldiğini	 söyleyen	bir	 kimseyi	duydum.	 İnsanlar	diyordu	ki:	 «Şâfiî	 onu

görseydi	ondan	mutlu	olurdu.»”
Dindarlığı,	 takvası,	 zühdü,	 vaktini	 ders	 verme	 ve	 münazaralarla	 doldurması,	 ince	 sözlerle	 gönle

dokundurması,	bir	iyilik	anında	olsa	da	sürçü	lisan	edip	hesap	sorması	ile	beraber	melikler	nezdinde
çok	büyük	bir	konumu	vardı.	Halife	tarafından	ona	şu	şekilde	bir	mektup	yazmasını	gerektirecek	bir
olay	oldu:

“Bil	ki,	Allah’ın	bana	verdiği	görevimden	beni	azletmeye	senin	gücün	yetmez.	Bense	senin	hilâfetten
azlin	için	Horasan’a	iki	üç	kelimelik	bir	not	yazmaya	muktedirim.”

Öğrencisi	Süleym	er-Râzî’den:
“Şeyh	Ebû	Hâmid	ilk	başta	dar	sokakların	birinde	bekçilik	yapıyordu.	Bekçi	kandilinde	ilim	mütâlâ

ediyordu	ve	bekçilikten	ücret	alıyordu.	On	yedi	yaşındayken	fetvâ	veriyordu.	Ölünceye	kadar	kırk	beş
sene	fetvâ	verdi.	Vefatı	yaklaşınca	şöyle	dedi:

«Biz	fıkha	başladığımızda	ölmüştük.»”

*	*	*



TALEBEYE	YARDIM

Huseyn	 b.	 Muhammed	 et-Taberî	 el-Keşfülî	 (ö.	 414)297	 Anlatıldığına	 göre	 üstat	 Keşfülî’nin
talebelerinden	biri	 ona	 yokluktan	 şikâyet	 eder;	 babasından	gelen	parası	 gecikmiştir.	 Bunun	üzerine
Keşfülî,	 öğrencisinin	elinden	 tutar	 ve	bir	 tüccarının	yanına	gider.	Tüccardan	 talebe	 için	elli	 dinarlık
borç	ister.	Tâcir	de:
“Bir	şeyler	yemeden	olmaz”	der	ve	sofra	bezi	açılır.	Sonra	tâcir:
“–Câriye!	Parayı	getir”	der.	Câriye	biraz	para	getirir	ve	tâcir	ondan	elli	dinar	tartıp	üstada	verir.
Hocayla	talebesi	kalktığında	birden	bire	talebenin	yüzü	değişir!	Keşfülî	ona:
“–Neyin	var?”	diye	sorunca	talebe:
“–Kalbime	câriyenin	sevgisi	düştü!”	der.	Bunun	üzerine	üstat	hemen	onunla	geri	tâcire	döner	ve	der

ki:
“–Bir	başka	fitneye	düştük”,	tâcir:
“–O	nedir?”	der.	Hoca:
“–Câriye	talebenin	hoşuna	gitmiş”	deyince	tâcir	câriyenin	çıkmasını	emreder	ve	onu	ona	vererek,
“–Kim	bilir	belki	de,	talebenin	kalbine	düşen	şeyin	aynısı	câriyenin	de	kalbine	düşmüştür.”	der.
Günler	 gecelerden	 sonra	 talebeye	 babasından	 altı	 yüz	 dinâr	 para	 gelir.	 Bunun	 üzerine	 tüccara

câriyenin	ve	borcunun	karşılığını	tamı	tamına	öder.”298

*	*	*

Ebû	Mansur	Muhammed	b.	el-Huseyn	el-Eyyûbî	en-Nîsâbûrî	(ö.	421).299
Eş’arî	 Mezhebinde	 asrının,	 öncesi	 ve	 sonrasının	 en	 yetkin	 kelâmcısıdır.	 Kendisinin	 usûl	 imamları

nezdinde	“Telhîsu’d-Delâil”	gibi	meşhûr	ve	makbûl	tasnifleri	vardır.
Çocukluğunda	üstat	Ebû	Bekir	b.	Fürak’ın	öğrencisi	oldu.	Ondan	mezun	olup	onun	yolunda	devam

etti.	Azim	ve	ciddiyetle	fakru	zarûret	 içinde	çalıştı.	Öyle	ki,	kandil	yağı	almaya	imkânı	olmadığından
derslerini	ay	 ışığında	yazıyor	ve	mütâla	ediyordu.	O	bununla	beraber	 fakirliğe	dayanıyor	ve	 takvaya
sarılıyordu.	Şüpheli	maldan	hiçbir	şey	almıyordu.

*	*	*



YAŞARKEN	ÖLMÜŞTÜK

Kâdı	Abdü’l-Vehhâb	b.	Ali	b.	Nasr	el-Mâlikî	(d.	362/ö.	422).300	Hakkında	şöyle	anlatılır:
“İnsanların	 en	 hayırlısı,	 kıyâs	 ehlinin	 lisanıydı.	 O’na	 ait	 olan	 ve	 manası	 sabahtan	 daha	 aydınlık,

lafızları	 kazanılmış	 zaferden	 daha	 hoş	 bir	 şiir	 buldum.	Diğer	 beldelerin	 faziletli	 kişilere	 hep	 yaptığı
gibi	o	da	günün	şartlarında	Bağdat’ta	duramadı.	Halkından	ayrıldı,	 suyuna	ve	gölgeliğine	vedâ	etti.
Rivâyet	edildiğine	göre	oradan	ayrıldığı	gün	ileri	gelenlerden	ve	eli	kalem	tutanlardan	çok	sayıda	grup
kendisini	uğurlar.	O	da	onlara:

«Aranızdayken	 sabah	 akşam	 yiyecek	 iki	 ekmek	 bulsaydım	 maksada	 ulaşmak	 için	 aranızdan
ayrılmazdım»	der	ve	şu	beyitleri	söyler:

Selam	olsun	Bağdât’a	her	beldeden,
Fazlasıyla	hakkıdır	selam	ona	benden,
Vallahi	terk	etmedim	onu	nefretten,
Bilirim	çıktım	artık	içinden,

Ancak	çekilmez	oldu	her	yerden,
Kesildi	rızkım	yemeden	içmeden,
Yakın	olduğum	bir	dost	gibiyken,
Tavırlarından	uzaklaştım	bu	şehrin	ben.

Yine	aynı	bağlamda	şu	beyitleri	söylüyor:
Zengine	Bağdat	güzel	şehir,
Fakire	ise	adeta	bir	hapistir,

Kaybettim	sokaklarında	kendimi,
Bir	zındık	evindeki	mushaf	gibi.
Bağdat’tan	 Mısır’da	 Ma’arra’ya	 yol	 katetti.	 Ma’arra’da	 o	 günlerde	 Ebü’l-Alâ	 el-Ma’arrî	 vardı.	 Ona

konuk	olduğunda	Ma’arrî	ilmine,	fıkhına,	edebine	ve	şiirine	hayret	etti.	Ebü’l-Alâ	bununla	ilgili	olarak
şunları	söyler:

İbn	Nasr	ziyaret	etti	seferinde,
İyi	ki	çıkmış	dedik	sefere,

Fıkıhta	can	veriyor	Maliki’ye,
Yere	seriyor	İmriü’l-Kaysı	şiiriyle.
Sonra	 Mısır’a	 yöneldi	 ve	 orada	 da	 ilmi	 ile	 ön	 plana	 çıktı.	 Mısır’ın	 yerini	 göğünü	 ilimle	 doldurdu.

Oranın	 ileri	 gelenlerini	 peşinden	 götürdü.	 Son	 derece	 şaşırtıcı	 özellikleri	 vardı	 ve	 bir	 dediği	 iki
edilmiyordu.	Henüz	 ulaştıklarının	 başındayken	 canının	 çektiği	 bir	 yemekten	 yemesi	 sebebiyle	 vefat
etti.	İleri	sürüldüğüne	göre	marazı	mevtte	son	nefeslerini	alıp	verirken:

“Lâilâhe	illallah,	yaşarken	ölmüştük!”	şeklinde	söylemiş.	O	şiirde	şöyle	der:

Susuzlar	ne	zaman	suya	ulaşır	ki
Denizler	kovadan	su	isterse	eğer

Küçüklerin	isteğine	kim	engel	olur	ki
Ekâbirler	köşeleri	tutmuşken

Sıradan	kimselerin	bir	gün	üstünlerin	üstüne	çıkması
Felaketlerden	biridir

Aşağıdakilerle	yukardakiler	eşit	olursa
Kaderin	arkadaşlığı	güzel	olur

*	*	*



AHMED	B.	HANBEL’İN	FAKİRLİĞİ

Kadı	Ebû	Ali	el-Hâşimî	Muhammed	b.	Ahmed	el-Hanbelî	(d.	345/ö.	428).301

Ebû	Ali	b.	Şevke	şöyle	anlatır:
“Fukahadan	 bir	 cemaatle	 toplandık	 ve	 Kadı	 Ebû	 Ali	 el-Hâşimî’nin	 yanına	 geldik.	 Kendisine

fakirliğimizden	ve	şiddetli	geçim	darlığımızdan	bahsedince	bize	dedi	ki:
«Sabredin,	 Muhakkak	 Allah	 sizi	 rızıklandıracak	 ve	 genişlik	 verecek.	 Size	 hoşunuza	 gidecek	 bir

hadiseyi	anlatayım;
Muazzam	 bir	 darlığa	 düştüğüm	 bir	 seneyi	 hatırlıyorum.	 Sonunda	 evimin	 hizmetindeki	 bineğimi

sattım!	Evdeki	her	şey	tükendi.	Sonra	evimin	orta	katını	bozdum	ve	kerestelerini	sattım	ve	parasıyla
geçindim!	Bundan	 sonra	hiç	 çıkmadan	evde	oturdum.	Bir	 sene	kadar	böyle	durdum!	O	bir	 seneden
sonra	bir	gün	hanım	dedi	ki:
“–Kapı	 çalıyor”	 Açmasını	 söyleyince	 bir	 adam	 içeri	 girdi	 ve	 bana	 selam	 verdi.	 Halimi	 görünce

oturmadı	ve	ayakta	şu	beyti	söyledi:

Başına	gelenler	zor	belâ	değil,
Elbette	bu	böyle	gidecek	değil,

Sabret	genişlik	bir	gün	geri	döner,
Yokluk	ateş	gibi	parlar	ve	söner,

Bir	kimse	bilirim	olur	her	derde	deva,
Koştuğunda	imdada	bulur	helâk	olan	şifâ.

Sonra	 oturmadan	 yanımda	 çıktı.	 Söylediklerini	 hayra	 yordum.	 Gün	 geçmeden	 Kâdir	 Billâh’ın	 bir
elçisi	yanında	elbise,	dinarlar	ve	bir	binekle	bana	geldi	ve:
“–Müminlerin	emirine	 icâbet	et!”	diyerek	yanındakileri	bana	verdi.	Bundan	sonra	halimi	düzelttim.

Hamama	gittim.	Sonra	da	Kâdir	Billâh’ın	yanına	varınca	bana	Kûfe	kadılığını	ve	oranın	işlerini	tevdî
etti	ve	zenginleştim.»”

*	*	*

Ebû	Bekir	Muhammed	b.	Ahmed	el-Bağdâdî	(ö.	489)302	Muhammed	b.	Tâhir	el-Makdesî	der	ki:
“Isfahan’da	 bazı	 Hâşimîlerin,	 Ebû’l-Huseyn	 b.	 Mühtedî	 Billâh’ın	 i’tizâlî	 görüşte	 olduğunu

söylediklerini	ifade	ettiğim	sırada	bana:
«Bilmiyorum,	Ancak	sana	bir	hikâye	anlatayım»	dedi.
466	senesinde	sel	olduğu	yıl,	sel	suları	elbise	ve	kitaplarıma	kadar	ulaştı!	Hiçbir	malım	mülküm	de

yoktu.	Ama	annem,	eşim	ve	kız	çocuklarından	oluşan	bir	ailem	vardı.303	İstinsahta	bulunarak	onların
nafakalarını	temin	ediyordum.	Ben	o	sene	içinde	“Sahîhi	Müslim”i	yedi	defa	yazdığımı	biliyorum.	Bir
gece	uykumda	sanki	kıyâmetin	koptuğunu	ve	bir	münâdînin	bana	şöyle	seslendiğini	gördüm:
«Ebû	Bekir	nerede?»	Bunun	üzerine	getirildim	ve	bana	denildi	ki:
«Cennete	gir.»	Kapıdan	içeri	girdiğimde	sırt	üstü	uzandım	ve	ayak	ayaküstüne	attım	ve	şöyle	dedim:
«Vallahi	istinsah	sayesinde	rahata	kavuştum.»304

Başımı	kaldırdım	bir	hizmetçinin	elinde	bir	binek	görmeyeyim	mi!
«–Bu	kimin	için?»	dedim.	Dediler	ki:
«–Boğulan	Şerif	Ebû’l-Hasen	için.»
Sabahladığımda	Şerif’in	vefatını	haber	verdiler.”

*	*	*

Edip	İbn	Sâra	el-Endelûsî	(ö.	517)305	Usta	bir	şâir,	nazım	ve	nesir	yazan	bir	zattı.	Ancak	yokluktan
başka	her	şeyden	kısmetsizdi!	Fakirlik	ve	yoksulluğundan	ötürü	küçük	şeyler	satıyordu!	Bu	yokluğun
ardından	 vâlilerden	 birinin	 kâtipliğine	 yükseldi.	 Endülüs’te	melikler	 hal’	 olunca	 olan	 oldu.	Geceden
daha	ıssız	ve	‘Süheyl’den	daha	yalnız	kaldığı	İşbiliyye’ye	sığındı.
Ücretle	kitap	yazarak	idare	etti.	Bu	yüzden	gözü	keskindi.	Bu	işi	işler	kesâda	uğrayınca	ve	piyasası

öldüğünde	kabüllenmişti!	Bu	durumla	ilgili	şöyle	diyor:

Yazı	işi	tıpkı	ormancı	mesleği,
Ancak	yasak	yaprağı	ve	meyvesi,
Sanki	dikiş	iğnesi	bu	işin	sahibi,
Giydirirken	eli,	çıplak	kalır	kendisi.

*	*	*



İbn	 Zafer	 es-Sıkıllî	 el-Mekkî	 el-Hamevî	 (d.	 497/ö.	 565)306	 Huccetüddîn	 lakaplı,	 müfessir,	 nahivci,
seyyah,	edip	bir	şahsiyettir.	Sıkılliye’de	doğmuş	ve	Mekke-i	Mükerreme’de	yetişmiştir.	İlim	beldelerini
dolaşmış	ve	Mağrib’e	gelmiştir.	Afrika	ve	Endülüs’ü	gezmiş	bir	müddet	Mehdiyye’de	ikâmet	etmiştir.
Orada	 Frenklerle	 yapılan	 harplere	 tanık	 olmuş	 ve	 kendisi	 oradayken	 burası	müslümanların	 elinden
alınmıştır.
Daha	 sonra	 Sıkılliya	 ardından	 Mısır’a	 ve	 oradan	 da	 Halep’e	 geçmiştir.	 İbn	 Ebî	 Asrûn

medresesinde307	ikâmet	etmiş	ve	orada	büyük	bir	tefsir	tasnif	etmiştir.	Sonra	şîa	ve	sünniler	arasında
fitne	 zuhur	 edince	 bir	 gasp	 sırasında	 kitapları	 çalınmıştır!	 Bunun	 üzerine	Hamât	 şehrine	 gitmiş	 ve
oraya	yerleşmiştir.	Onun	lisanı	haliyle	şair	şöyle	der:
Korkular	beni	yerden	yere	iteler,
Sanki	yazılmış	alnıma	her	yerde	sefer.
İhtiyaç	ve	zaruretten	kızını	dengi	olmayan	biriyle	evlendirdi.	Ardından	adam	kızıyla	Hamât’tan	çıktı

ve	 onu	 beldelerin	 birinde	 sattı!	 Kendisi	 Hamât’ta	 kabul	 görünce	 orada	 kalmaya	 devam	 etti	 ve
talebelere	 ilim	 öğretti.	 Kendisine	 yetersiz	 bir	 maaş	 bağlandı.	 Allah	 rahmet	 etsin	 ölünceye	 kadar
fakirlikle	mücadele	etti.
Salih,	takvalı,	zâhid,	kendi	işiyle	meşgul,	içinde	bulunduğu	duruma	sabırlı	bir	zattı.	Edebî	konularda

çok	güzel	tasniflerde	bulundu.	“Yenbû”	adını	verdiği	bir	tasnifle	Kur’an’ı	Kerîm’i	çok	güzel	bir	şekilde
tefsir	etti.	İçinde	eşsiz	ve	hayrete	şayan	olanların	bulunduğu	otuz	kadar	telif	eser	yazdı.	Onun	yaşadığı
talihsizliklerin	çokluğundan	sanki	kendisini	kastettiği	şöyle	güzel	bir	şiiri	vardır:
Bahtsızdır	faziletine	nisbetle	kişi,
Başa	gelene	sabredince	bilinir	kıymeti,
Kim	olursa	zorlukta	sabırsız,
Umduğundan	kalır	nasipsiz.
Kemâl	el-Enbârî	(d.	513/ö.	577).308	Bağdat	Nizâmiyyesi’nde	Ebû	Mansûr	er-Razzâz	ve	diğerlerinden

fıkıh	okudu.	Şâfî	mezhebinde	derinleşti.	Mukâyeseli	fıkıh	okudu.	Bağdat’ta	önde	gelen	kişilerden	hadis
dinledi.	Nizâmiye’ye	öğretim	görevlisi	oldu	ve	vaazlar	verdi.
İbn	Cevâlik	 ve	 İbn	eş-Şecerî’den	edebiyat	dersi	 aldı.	Birkaç	 tane	divân	 şerhetti.	Ön	plana	 çıktı	 ve

tartışmasız	 olarak	 Edebiyat’ta	 Irak	 şeyhi	 oldu.	 Kendisinden	 imamlar	 ders	 aldı.	 Nahivde	 büyük	 bir
imam,	sika,	iffetli,	münazaracı,	ilmi	geniş,	takvalı,	zahid,	âbid,	kimseden	bir	şey	kabul	etmeyen,	geçimi
zor,	 yiyeceği	 giyeceği	 az	 bir	 zattı.	 Dünyalık	 hiçbir	 şeye	 bürünmedi.	 Sağlam	 bir	 hayat	 yaşadı.	 İbn
Neccâr	 onun	 bol	 miktarda	 tasnifini	 zikreder.	 Dünyanın	 dört	 bir	 yanından	 ilim	 öğrenmek	 için	 ona
geliyorlardı.
Öğrencisi	Muvafık	b.	Abdüllatif	el-Bağdâdî	der	ki:
“Üstadımız	 Kemâl	 gibi	 abid	 ve	 zahidler	 içinde	 yolu	 kendisinden	 daha	 sağlam,	 üslubunda	 ondan

doğru	birini	görmedim.	Gayet	ciddi,	yapmacığa	bürünmeyen,	kötülük	ve	elalemin	halini	tecessüs	nedir
bilmeyen	biriydi.	Babasından	kalma	oturduğu	bir	evi	ve	ücreti	ayda	yarım	dinar	olan	bir	dükkânı	vardı
ve	buna	kanaat	ediyordu.	Ayrıca	aldığı	bu	ücretten	kâğıt	satın	alıyordu.	Halîfe	Müstezî	beşyüz	dinar
gönderdi	fakat	reddetti.	Kendisine:
«–Onu	çocuğun	için	al»	dediklerinde:
«–Eğer	münasip	görseydim	onu	ben	de	alırdım»	dedi.
Işığı	yanmıyordu.	Altında	kamıştan	bir	hasır,	üstünde	Cuma	günleri	giydiği	bir	elbisesi	ve	pamuktan

mamül	bir	sarığı	vardı.	Cuma	günü	hariç,	dışarı	çıkmıyordu.	Evinde	de	eski	bir	elbise	giyiyordu.	Yüz
otuz	tane	tasnifi	vardır.	“Nüzhetü’l-Elibbâ	Fî	Tabakâti’l-Üdebâ”	bunlar	içinde	meşhur	kitabıdır.”

*	*	*

İbn	Dihân	el-Mevsılî	(d.	522/ö.	581)309:
Fakih,	 fâzıl,	edip,	şiiri	 latif	ve	 ifadesi	güzel	bir	şairdi.	Musul	ehlindendir.	Şartları	kötüleşince	Mısır

veziri	Sâlih	b.	Rüzzîk’e	gitmeye	niyet	etti.	Zevcesiyle	beraber	olması	mümkün	olmayınca	Musul’un	ulu
kişisi	Şerif	Zıyâüddin	b.	Ubeydullah	el-Huseynî’ye	şu	beyitleri	yazdı:

Firkatten	gözyaşı	sel	oldu	aktı,
Onu	durdurmamı	bekledi,

Ses	çıkarmadım	haklıdır	ısrarı,
Gözyaşları	ta	içimi	dağladı,

Yüklenmiş	görünce	kervanı,
Dedi	ayrılık	birleştirdi	ikimizi,

Çölde	kaybolunca	kim	gözetir	şimdi	beni,
Önce	Allah’a	sonra	Ubeyd’e	emânet	ettim	seni,

Yağmurlar	yağmıyorsa	üzme	sen	kendini,
Bolca	rahmet	dilendim	uzatacak	elini.



Bunun	 üzerine	 Şerif,	 zevcesinin	 bütün	 ihyiyaçlarını	 ondan	 uzak	 kaldığı	 müddetce	 üstlendi.	 Sonra
kendisi	 Mısır’a	 gitti	 ve	 Sâlih	 b.	 Ruzzîk’a	 methiyede	 bulundu.	 Daha	 sonra	 şartlar	 değişince	 Hıms
şehrinde	ikamet	etti	ve	vatanından	ve	ehlinden	gurbette	vefat	etti.

Ölmek	mukadder	gurbette,
Kerhen	gittiğim	yerlerde,
Sırlarım	saklı	şu	kalbimde,
Hicâp	âyeti	indi	üstüne.

*	*	*

Asrının	 kurrâ	 şeyhi	 İmam	 Şâtıbî.310	 (d.	 537/ö.	 595)	 Kırâat	 ve	 yazı	 konusunda	 “Şâtıbiyye”	 ve
“Râiyye”yi	nazmeden	kişi.	İki	eseri	de	sayılamayacak	kadar	kişi	tarafından	ezberlenmiştir.	Usta	şâirler,
büyük	belağatçılar,	yetkin	kurrâlar	bu	iki	eser	önünde	eğilmişlerdir.	Onları	mükemmel,	veciz	şekilde
sehli	mümteni	ile	yazmıştır.
Yedi	yıl	beldesinde	Kur’an	 tilâvet	etti	ve	Belensiye’ye	gitti.	Burada	da	önde	gelen	kişilerden	kıraat

dersi	aldı.	Hacca	gidip	Ebû	Tâhir	es-Silefî	ve	başkalarından	hadis	aldı.
Kendisinden	adeta	zekâ	fışkırıyordu.	Kırâat,	yazı,	nahiv,	fıkıh	ve	hadis	dallarında	muktedirdi.	Takva,

tevâzu	ve	vakarla	beraber	parlak	bir	nazmı	vardı.	Mısır’a	yerleşti.	Ön	plana	çıktı,	namı	yayıldı,	şöhreti
büyüdü,	kurrâ	reisliği	ona	geçti,	her	yerden	talebeler	ona	yöneldi.
Ebû	Şâme	Sehâvî’den	şunu	nakleder:
“Şâtıbî’nin	beldesinden	ayrılmasının	sebebi,	hatipliğe	getirilmek	 istenmesiydi.	Bundan	sonra	hacca

gitti.	 Hatiplerin	 idarecileri	 câiz	 bulmadığı	 vasıflarla	 övmeleri	 sebebiyle	 beldesini	 terk	 etti	 ve	 geri
dönmedi.	Şiddetli	fakirliğe	sabır	gösterdi.

*	*	*

İmam	el-Cüzûlî	(ö.	607).311	Nahiv	 ilminde	 imamdı	ve	nahvin	 inceliklerine,	garip	ve	şâz	görüşlerine
çok	vukûfiyeti	vardı.
Mısır’da,	 Mağrip’te,	 Câye,	 Meriyye’de	 ve	 daha	 başka	 yerlerde	 bulundu.	 Ondan	 imamlar	 ve	 çok

sayıda	kişi	yetişti.	Mükemmel	anlayışı	ve	güzel	konuşmasıyla	lider	ve	nahivde	önüne	geçilemeyen	bir
şahsiyetti.
Zehebî	der	ki:
“Mısır’da	 kaldığı	 müddetçe	 Cüzûlî’nin	 fakirliğe	 çok	 sabrettiğini	 okudum.	 Bir	 medreseye	 girmedi.

Taşraya	 çıkıyor,	 insanlara	 imamlık	 yapıyor	 ve	 bu	 şekilde	 nafakasını	 temin	 ediyordu.	 Son	 derece
sabırlıydı.”
Fakir	 ve	 yoksul	 bir	 şekilde	 Mağrib’e	 döndü.	 Meriyye’ye	 vardığında	 İbn	 Beriyye’nin	 huzurunda

okuduğu	 ve	 üzerinde	 onun	 hattı	 olan	 kitabı	 rehin	 verdi!	 Kitabı	 rehin	 alan	 durumunu	 Mağrip
zahidlerinden	 şeyh	 Ebûl-Abbas	 el-Mağribî’ye	 ulaştırdı.	 Kendisi	 Abdülmü’min	 oğullarına	 refâkat
ediyordu.	Ebû’l-Abbas	da	durumu	sultana	iletince	sultan	onu	huzura	çağırttı.	Kendisine	ikram	ve	ihsan
da	bulundu.

*	*	*

Ebû	Muhammed	Abdülaziz	b.	Muhammed	el-Karavî	el-Fâsî	(ö.	750).312	İbn	Hatip	el-Konstantînî	der
ki:
“Fukahâdan	biri	bana	şöyle	dedi:
«Abdülaziz’in	 yanına	 girdiğimde	 elbisesine	 sarılmıştı	 ve	 fıkıh	 kitapları	 önünde	 açılmıştı	 ve	 teri

üzerine	damlıyordu.	Elbisesi	de	olabildiğince	kirliydi!	Bunun	üzerine	ona:
“–Kendine	bak,	elbiseni	yıka”	dedim.	O	da	bana:
“–Altı	 aydır	 yıkamayı	 istiyoruz	 fakat	 ilmi	 meselelere	 dalmaktan	 buna	 fırsat	 bulamadım”	 deyince

şaşırdım	ve	oradan	ayrıldım.»”

*	*	*
Üstadımız	 Muhammed	 el-Hadr	 Huseyn	 et-Tûnusî	 (d.	 1291/ö.	 1377)	 Ezher	 şeyhiydi.	 Kâhire’ye	 ilk

geldiğinde	 Bâtınıyye	 mahallesinde	 konakladı.	 Orası	 gayet	 mütevazı	 bir	 mahalledir.	 Daha	 sonra
Kâhire’yi	terk	etmeye	mecbur	kaldı	ve	Dımeşk’e	dönmek	için	İskenderiyye’ye	yolculuk	yaptı.	Onun	bu
yolculuğu	 ve	 kararı	 allâme	 Ahmed	 Timur	 Paşa’ya	 ulaşınca	 yol	 almadan	 önce	 şeyhe	 yetişti	 ve	 onu
Kâhire’ye	geri	çevirdi.	Ardından	da	Mısır	Kütüphanesi’ne	atandı.
Daha	 sonra	 sıkıntılar	 yavaş	 yavaş	 üzerinden	 kalktı	 ve	 Usûlüddîn	 Fakültesine	 hoca	 olarak	 atandı.

Sonra	 biraz	 daha	 ferah	 buldu	 ve	 daha	 sonra	makamında	 yükselerek	Ezher’e	 şeyh	 olarak	 atandı.	O,
Mısır	kökenli	olmayanlardan	Ezher	şeyhliğine	atanan	ilk	şeyhtir.



Kendisi	 zamanla	 Ezher	 şeyhi	 olmadan	 önce	 zorlukların	 ardından	 kolaylıklara	 kavuştuğunda
Dımeşkteki	kardeşi	Zeynülâbidîn	et-Tûnisî’ye	şunları	yazdı:
“Mısırda	 halimiz	 «Mısır»	 hattı	 gibi	 garip;	 Önce	 ‘mim’	 gibi	 daralıyor	 sonra	 ‘sâd’	 gibi	 genişliyor	 ve

sonra	da	‘râ’	gibi	açılıyor.”	Bunu,	kardeşim	ve	arkadaşım	üstat	Hussâmüddîn	el-Kudsî	bana	yazdığı	bir
mektupta	ifade	etmişti.
Bu	bölümde	bu	kadarıyla	yetiniyor	ve	dördüncü	bölüme	geçiyorum.

*	*	*



DÖRDÜNCÜ	BÖLÜM:	

GÜNLERCE	AÇ	VE	
SUSUZ	KALMALARI



AÇLIĞA	TAHAMMÜLLERİ
Açlık	ve	susuzluk,	kişinin	düşüncesini	toplamasına,	gönül	huzuruna	ve	rahatına	mani	olan	bedeni	bir

sıkıntıdır.	Genellikle	insanda	tercih	hakkı	bırakmayan	zor	bir	durumdur.
Bu	 tür	 sıkıntılar,	 ilim	 ehlinin	 başına	 diğer	 insanlardan	 daha	 çok	 gelir.	 Çünkü	 onlar,	 üstün

meziyetlerini	 gizleyen,	 vakar	 sahibi,	 el	 açmayı	 mihnet	 bilen	 kimseler	 olduklarından,	 açlığa
sabretmişler	 ve	 durumlarını,	 insanlara	 ifşa	 etmemişlerdir.	 Sürekli	 ilim	 tahsiliyle	 uğraştıklarından,
karınlarını	doyuracak	kadar	bir	mal	edinmeleri	de	mümkün	olmamıştır.
Bu	 bölüme,	 sahabinin	 büyüklerinden	 olan	 Ebû	 Hureyre	 (r.a.)’ın,	 (v.	 59)	 bu	 mevzuda	 karşılaştığı

sıkıntılardan	bahsederek	başlıyoruz.	Kendisinden	üçüncü	bölümün	başlarında	da	bahsedilmişti
Buhâri,	 Sahih’inin313	 Kitabül	 İlim	 ve	 Kitabül	 Buyu314	bölümünün	 başında,	 Ebû	 Hureyre	 (r.a.)’den

rivayette	bulunmuş,	kendisinin	şöyle	dediğini	nakletmiştir:
“İnsanlar,	Ebû	Hureyre,	Peygamber	Efendimiz	(s.a.v.)’den	ne	kadar	çok	hadis	rivayet	ediyor	demekte

ve	şunu	eklemekteler:
“Muhacir	ve	ensara	ne	oluyor	ki	O’nun	kadar	hadis	rivayetinde	bulunmuyorlar?”
“Şayet	Allah’ın	kitabında	şu	iki	ayet	olmasaydı	bir	tek	hadis	bile	rivayet	etmezdim:”
“İndirdiğimiz	apaçık	delilleri,	bildirdiğimiz	dosdoğru	yolu,	insanlara	Kur’an’da	tamamıyla	anlattıktan

sonra	 bunu	 gizleyenlere	 gelince:	 Allah	 da	 onlara	 lanet	 eder,	 lanet	 edenler	 de.	 Ancak	 tevbe	 edip
uslananlar	ve	 (gerçeği)	açıklayanlar	başka.	Onları	bağışlarım.	Çünkü	ben	tevbeyi	çok	kabul	edenim,
çok	esirgeyenim”315
Ebû	Hureyre	(r.a.)	sonra	şöyle	diyor:
“Muhacir	kardeşlerimizden	bazısını	pazarlarda	alış	 veriş,	 ensar	kardeşlerimizin	bir	kısmını	da	mal

mülk	 meşgalesi	 oyaladı.	 Bense	 karın	 tokluğuna	 Rasülullah	 Efendimizden	 hiç	 ayrılmadım.	 Onların
bulunmadıkları	yerlerde	bulundum	ve	ezberlemedikleri	hadisleri	ezberledim.”
İbn-i	Hacer,	“Fethul	Bari’’316adlı	eserinde	bu	hadise	şu	şerhi	düşmüştür:
“Dünya	nimetlerinin	azlığı	ilim	öğrenme	imkânı	sağlar.”
Bundan	sonra,	diğer	âlimlerin	hayat	hikâyelerinden	seçtiğimiz	örneklerin	anlatımına	geçiyoruz.

*	*	*

İmam	 Süfyan-ı	 Sevri’nin,317	 Abbasi	 Halifesi	 Mehdi’yi	 haklı	 bir	 şekilde	 eleştirmesi,	 Halifeyi
öfkelendirmişti.	 Halife,	 İmamı	 cezalandırmaya	 karar	 verince	 İmam,	 Mekke’de,	 Halifeden	 ve	 diğer
insanlardan	saklandı.	Bu	günlerde	kendisi,	aşırı	fakirlik	ve	geçim	sıkıntısı	ile	karşılaştı.	Bu	ihtiyaç	ve
sıkıntı	 esnasında,	 kızkardeşi,	 Küfe’den,	 Ebû	 Şihab	 el-Hannat	 ile	 bir	 çıkın	 içerisinde	 kek	 ve	 çörek
gönderdi.
İbn-i	Sad,	Süfyan	hakkında	şöyle	demektedir:318
“Ebû	Şihab	el-Hannat	dedi	ki:
Süfyanın	 kız	 kardeşi,	 benimle	 bir	 çıkın	 içerisinde,	 Mekke’deki	 Süfyan’a,	 kek	 ve	 çörek	 gönderdi.

Mekke’ye	geldim	ve	Süfyan’ı	sordum.	Bana:
«Belki	çoğu	zaman	yaptığı	gibi	Kâbe’nin	arka	tarafında	oturuyordur»	dediler.	Oraya	gittim	-kendisi

benim	 eski	 arkadaşım	 idi-.	 O’nu	 uzanmış	 istirahat	 ederken	 buldum.	 Selam	 verdim,	 ne	 benimle
muhatap	oldu	ne	de	selamıma	karşılık	verdi.
Dedim	ki:
«–Kız	kardeşin	sana,	Kufe’den	kek	ve	çörek	gönderdi.»
«–Çabuk	onları	bana	ver»	dedi	ve	doğrulup	oturdu.
Bunun	üzerine:
«–Ebû	Abdullah!	Sana	selam	verdim,	senin	arkadaşın	olmama	rağmen	selamıma	karşılık	vermedin.

Fakat	 bir	 çıkın	 keki	 haber	 verince	 oturdun	 ve	 benimle	 konuştun.	Bu	 ne	 hal?!»	 deyince	 şöyle	 cevap
verdi:
«–Ebû	Şihab	beni	ayıplama.	Üç	gündür	boğazımdan	bir	 lokma	geçmedi.»	Ebû	şihab	bunun	üzerine

özür	diledi.”

*	*	*
İbn-	 i	 Nubate	 el-Mısri,	 İbrahim	 bin	 Seyyar	 en-Nazzam	 el-	 Mu’tezili’nin	 (d.	 185/ö.	 221)	 tercüme-i

halini	verirken,	ulemanın	zekilerinden	olduğunu	söylemiş	ve	çağdaşı	Cahız’ın,	O’nun	hakkında	şöyle
dediğini	nakletmiştir:319
“Eskiler:
«Her	 yüz	 senede	 eşsiz	 bir	 adam	 gelir	 derler.	 Şayet	 bu	 doğru	 ise	 İbrahim	 bin	 Nazzam	 da

onlardandır.»
İbn-i	Nubate,	Cahız’ın	şöyle	dediğini	nakleder:
“Bir	gün	İbrahim	bin	Nazzam	ile	uğursuzluk	hadisi320	hakkında	tartışıyorduk.	Bana	dedi	ki:
«–Sana	bir	şey	anlatayım»:



«Öyle	 acıkmıştım	 ki	 toprak	 yiyordum.	 Bu	 haldeyken	 kendisinde	 öğle	 veya	 akşam	 yemeği
bulabileceğim	 birisi	 var	 mı	 diye	 zihnimi	 yokladım.	 Hiç	 kimse	 bulamadım.	 Üzerimde	 bir	 cübbe	 ve
gömlek	vardı.	Gömleği	sattım.
Sonra	Ehvaz’a321	yöneldim.	Orada	hiç	kimseyi	tanımam.	Bunu	şaşkınlıktan	ve	sıkıntıdan	yapıyorum.

Furce	Nehrine	vardım,	binecek	gemi	yok.	Bunda	bir	uğursuzluk	sezdim.	Sonra	göğsünde	delik	olan	bir
gemi	gördüm.	Bunu	da	uğursuzluk	saydım.»	Gemiciye:
«–Beni	de	alın	dedim,»	kabul	etti.	İsmini	sordum,	Devadez	imiş.	Bu	da	Farsça’da,	Şeytan’ın	ismidir.

Bunda	da	bir	uğursuzluk	gördüm.	Gemiye	bindim.	Kıyıya	yaklaştığımızda:
«–Hamal!»	diye	bağırdım.	Yanımda	eski	püskü	bir	örtü,	bir	battaniye	ve	lazım	olan	birkaç	eşya	var.

Bana	cevap	veren	ilk	hamalın	tek	gözü	kördü!	İleride	duran	bir	sığır	çobanına:
«–Şu	 öküzü,	 hana	 kadar	 kaça	 kiralarsın?»	 dedim.	 Yaklaştığımda	 bir	 de	 baktım	 ki	 öküzün	 boynuzu

kırık.	Uğursuzluk	üstüne	uğursuzluk.	Kendi	kendime:
«–Dönmek	 en	 hayırlısı	 dedim.»	 Karnım	 aşırı	 derecede	 aç	 olduğundan	 ve	 yiyecek	 birşeyler	 de

bulamadığımdan	yine	toprak	yemeye	niyetlendim.
«Ah	neredesin	ölüm»	diye	iç	geçirdim.
Yaptığım	şeylerden	dolayı,	hayretler	içerisinde	hana	vardığımda	odamın	kapısı	çalındı.
«–Kim	o?»	dedim.
Kapıdaki:
«–Seni	arayan	biri!»	dedi.
«–Ben	kimim?»	dedim.
Kapıdaki:
«–İbrahim	bin	Seyyar	en-Nazzam,»	dedi.
Kendi	kendime:
«–Bu	ya	cani	ya	düşman	ya	da	sultanın	bir	habercisi»	dedim.	Toparlandım	ve	kapıyı	açtım.	Kapıdaki:
«–Beni	sana	İbrahim	bin	Abdülaziz322	gönderdi.	Kendisi	sana	şöyle	diyor:
“Her	 ne	 kadar	 görüş	 ve	 mezhep	 bakımından	 ayrı	 düşsek	 de	 (yukarıda	 geçtiği	 gibi	 İbrahim	 bin

Nazzam,	Mu’tezile	mezhebine	mensub	idi)	bize	yakışan	insanlık	şerefine	ve	ahlakına	yakışan	şekilde
davranmaktır.	Durumun	pek	kötü,	memleketinden	seni	çıkaran	da	bu	kötü	durumun	olsa	gerek.	Eğer
dilersen,	 burada,	 bir	 iki	 ay	 kal.	 Bu	 müddet	 zarfında,	 ihtiyacın	 olan	 şeyleri	 sana	 gönderelim.	 Yok,
memleketine	dönmek	istersen	şu	otuz	dinarı	al	ve	dön.	Sen	özür	sahibisin.”»
«Aklımı	karıştıran	şeyler	gelmişti	başıma.	Birincisi	bundan	önceki	yaşantımda	hiç	otuz	dinara	sahip

olmamıştım.	 İkincisi	hiç	bu	kadar	ailemden	uzak	kalmamıştım.	Üçüncüsü	bir	şeyi	uğursuz	saymanın
anlamsız	olduğunu	anladım.»”
Kitabın	müellifi,	Abdülfettah	Ebü	Gudde,	buna	bir	dördüncüyü	ekliyor	ve	şöyle	diyor:
“Bu	 dördüncüsü	 diğer	 üçüne	 bedeldir	 hatta	 daha	 üstündür.	 Soylulukta	 zirve,	 insanlık	 ve	 ahlak

anlayışının	özüdür.	Görüş	ve	mezheb	ayrılıklarının	olması	 İbrahim	bin	Abdülazizi,	 zor	 zamanlarında,
İbrahim	 bin	 Nazzam’a	 yardım	 etmekten,	 ona	 yardım	 ve	 insanlık	 elini	 uzatmaktan	 alıkoymamıştır.
İbrahim	 bin	 Abdülazizin,	 ondan	 uzaklaşması,	 Allah	 rızası	 içindi.	 Söz	 ve	 düşüncelerindeki
ayrılıktandı.323	Ona	yakınlaşması,	insanlık	haysiyeti	ve	şerefi	içindir	ki	bu	da	aynı	şekilde	Allah	rızası
içindir.	 Bunların	 hepsi,	 İslam’ın	 güzelliğindendir.	 Nazzam’ın	 görüşlerindeki	 ayrılık,	 onun	 insan
olmasından	 dolayı	 kazandığı	 hakların	 yerine	 getirilmesine	 engel	 değildir.	 Şeriatı	 ve	 ahkâmını,	 ne
kadar	güzel	bir	kavrayış.	Rıza	veya	öfke	anında	yakınlığı	ve	uzaklığı,	 sevgiyi	ve	nefreti,	dostluğu	ve
düşmanlığı,	 ne	 daha	 az	 ne	 daha	 çok,	 yerli	 yerine	 oturtmak	 ne	 büyük	 erdem.	 Allah’ın	 rahmeti	 ve
bereketi,	bu	minval	üzere	olan	 şerefli	 insanların	üzerine	olsun.	Ne	derin	bir	 İslam	anlayışı.	Alim	ve
fakih	geçinenler	öfkesinden	ve	tasasından	gebersinler.

*	*	*
İmam	Ahmed’in	öğrencilerinden,	Ebû	İshak	 İbrahim	bin	Yakub’un	 (v.	259)	 tercüme-i	halinde,	şöyle

denilmektedir:324
“Ahmed	bin	Hanbel	bir	gün	Abdürrezzak	ile	namaz	kılıyordu.	Namazda	bir	ara	şaşırdı.	Abdürrezzak

bu	hatanın	sebebini	sorunca	Ahmed	ibn-i	Hanbel	üç	gündür	bir	şey	yemediğini	söyledi.”325

*	*	*
Hâfız	 Zehebi,	 İbnül	 Mukri	 Muhammed	 bin	 İbrahim	 (d.	 285-	 v.	 381)’den	 bahsederken	 şöyle

demiştir:326
Ebû	Bekir	bin	Ali’den,	İbn-i	Mukri’nin	şöyle	dediği	rivayet	edilmiştir:
“Ben,	 Taberani	 ve	 ibn-i	 Hayyan	 Medine’de	 idik.	 Bu	 sırada	 maddi	 bakımdan	 darlığa	 düştük.	 Bu

darlıktan	 dolayı,	 savm-i	 visal	 tutuyorduk.	 Akşam	 yemeği	 vakti	 geldiğinde	 Peygamber	 Efendimiz
(s.a.v.)’in	kabri	başına	geldim	ve:
“–Ya	Rasulallah	açlık	canımıza	tak	etti”	dedim.	Taberani:
“–Otur.	Ya	bi	 rızık	gelir	ya	da	ölürüz	sesini	çıkartma”	dedi.	Ben	ve	 İbn-i	Hayan,	namaz	kılmak	 için

kalktık.	Bu	esnada	kapıya	Hz.	Ali	soyundan	birisi	geldi	ona	kapıyı	açtık.	Bir	de	ne	görelim	yanında	içi



yiyeceklerle	dolu	iki	sepet	taşıyan	iki	çocuk	var.	Bize	dedi	ki:
“–Beni	 Peygamberimiz	 (s.a.v.)’e	 şikâyet	 etmişsiniz.	 Rüyamda	 gördüm,	 size	 yiyecek	 bir	 şeyler

getirmemi	emretti.”

*	*	*
Hâfız	ibn-i	Receb	el	Hanbelî,	Zeylü	Tabakati’l	Hanabile	adlı	kitabında,	Maristanlı	Kadı,	Uzun	ömürlü

Hâfız	diye	bilinen,	Kadı	Ebû	Bekir	Muhammed	bin	Abdülbaki	(d.	442-	v.	535)	hakkında	şöyle	demiştir:
“Allah	 korusun	 ve	 gözetsin	Mekkeye	 yakın	 bir	 yerde	 konakladım.	 Bir	 gün	 çok	 şiddetli	 bir	 şekilde

acıktım.	Açlığımı	 giderecek	hiçbir	 şey	 de	 bulamadım.	O	 esnada	 ağzı	 bağlı	 ibrişim	bir	 kese	 buldum.
Aldım	 evime	 götürdüm.	 Kesenin	 ağzını	 çözdüğümde,	 içinden	 eşini	 benzerini	 görmediğim	 inci	 bir
gerdanlık	çıktı.	Dışarı	çıktığımda	yanında	beş	yüz	dinar	para	kesesi	olan	birisi	şöyle	nida	ediyordu:
«–Kim	inci	gerdanlığı	bize	getirirse	bu	para	kesesi	onun!»	Kendi	kendime:
«–Ben	açım,	muhtacım	keseyi	veririm	bu	paralarla	da	ihtiyacımı	gideririm»	dedim.
Adama:
«–Buraya	gel»	dedim	ve	onu	evime	götürdüm.	Ona	kesenin	ve	inci	gerdanlığın	özelliklerini	sordum.

Adam	şöyle,	şöyle	deyince	keseyi	ona	teslim	ettim.	Bana	beş	yüz	dinarı	verdi	fakat	almadım.
«–Bu	 benim	 görevim.	 Bunu	 sana	 iade	 etmek	 zorundaydım.	 Bundan	 bir	 karşılık	 alamam»dedim.	O,

bunu	alman	gerek	diye	çokça	üstelediyse	de	kabul	etmedim.	Adam	da	çekti	gitti.
Bana	gelince,	ben	evden	çıktım	ve	bir	gemiye	bindim.	Gemi	parçalandı	ve	battı.	İnsanlar	mallarıyla

birlikte	denizde	boğuldular.	Ben	bir	parça	tahtaya	tutunarak	kurtuldum.	Bir	müddet	nereye	gittiğimi
bilmeden	denizde	kaldım.	Bir	süre	sonra,	içinde	insanların	yaşadığı	bir	adaya	ulaştım.	Mescide	gidip
Kur’an	okumaya	başladım.	Benim	okumamı	duyanlar,	gelip:
«–Bize	Kuran	okumayı	öğret»	dediler.	Adada	bunu	demeyen	bir	kimse	bile	kalmadı.	Bana,	bu	adadaki

insanlardan	 birçok	 mal	 geldi.	 Sonra	 bu	 mescidde,	 Mushaf	 yaprakları	 buldum	 ve	 alıp	 okumaya
başladım.	Bu	defa	bana,	iyi	yazı	yazıp	yazamadığımı	sordular.	Ben:
«–Evet,	yazarım»	deyince,	küçüklü	büyüklü,	çocuklarını	bana	getirip	yazma	öğretmemi	istediler.	Bu

işten	de	birçok	kazancım	oldu.	Bundan	sonra:
«–Burada,	zengin	fakat	yetim	bir	kız	çocuğu	var.	Seni	onunla	evlendirmek	istiyoruz»	dediler.	İlk	önce

bundan	kaçındım	ama	bunu	yapman	gerekiyor	diyerek	beni	ikna	ettiler	ve	kabul	ettim.
Zifaf	gecesi	kızcağıza	şöyle	bir	baktım.	Bir	de	ne	göreyim	o	gerdanlığın	ta	kendisi	kızın	boynunda.

Gözlerimi	gerdanlıktan	bir	türlü	alamıyordum.	Sabahleyin	bana	dediler	ki:
«–Efendi	 bu	 yetim	 kızcağızın	 kalbini	 kırdın.	 Sürekli	 gerdanlığa	 bakmışsın	 kızın	 yüzüne	 hiç

bakmamışsın.»
Onlara,	gerdanlık	hikâyesini	anlattım.	Bunu	duyunca	tekbirlerle,	tehlillerle	naralar	attılar.
«–Ne	oluyor	size?»	diye	sorunca	dediler	ki:
«–Senden,	o	gerdanlığı	alan	adam,	bu	kızın	babası	idi.»
Bize:
«–Bana	 bu	 gerdanlığı	 iade	 eden	 kişi	 gibi	 bir	 müslümanı	 dünyada	 görmedim.	 Rabbim	 bizi	 tekrar

buluştursa	da	onu	kızımla	evlendirsem.»derdi.
«–İşte	şimdi	bu	dua	gerçek	oldu.»
Bir	 müddet	 onunla	 evli	 kaldık.	 Ondan	 iki	 evladım	 oldu.	 Sonra	 hanımım	 öldü.	 O	 kolye,	 bana	 ve

çocuklarıma	kaldı.	Bundan	sonra	o	iki	çocuğum	da	öldü.	Kolye	bana	kaldı.	Kolyeyi	bin	dinara	sattım.
Bu	yanımda	gördüğünüz	mallar	da	o	mirastan	kalanlar.”

*	*	*
Hâfız	 Receb	 el	 Hanbelî,	 Kadiri	 Tarikatının	 kurucusu,	 Şeyh	 Abdülkadir	 Geylani	 (d.	 471	 -	 v.	 561)

hakkında	şöyle	demiştir:327
Şeyh	Abdülkadir	demiştir	ki:
“Ben	nehir	kıyısında	bulduğum	keçiboynuzu,	bakla	kırıntısı	ve	marul	yaprakları	ile	gıdalanıyordum.

Pahalılık	ve	geçim	sıkıntısı	Bağdat’ı	kasıp	kavuruyordu.	Günlerce	hiçbir	şey	yemedim.	Yiyecek	şöyle
dursun,	yiyecek	kırıntısı	peşine	düşmüştüm.
Bir	gün	açlığın	şiddetinden,	belki	marul	yaprağı,	bakla	yahut	yiyecek	başka	bir	şey	bulurum	da	yerim

diye	 nehir	 kıyısına	 gittim.	Nereye	 gitsem	diğerleri	 benden	 önce	 davranıyor,	 ne	 bulsam	 fakirler	 ona
hücum	 ediyor,	 ben	 de	 şefkatimden	 dolayı	 onlara	 bırakıyordum.	 Şehrin	 ortasından	 yürüyerek	 Yasin
Camiindeki	 koku	 satılan	 çarşıya	 ulaştım.	 Zayıflıktan	 bir	 yere	 tutunacak	 takatim	 kalmadı	 ve	 oradaki
dükkânların	 birinin	 kenarına	 oturdum	 kaldım.	 Neredeyse	 ölümle	 burun	 buruna	 gelmiştim.	 Derken
kapıdan	 elinde	 ekmek	 ve	 kızarmış	 et	 bulunan	 yabancı	 bir	 genç	 kapıdan	 girdi.	 Oturarak	 yemeye
başladı.	Açlığımın	şiddetinden,	o	her	lokmayı	ağzına	götürmek	için	elini	kaldırdığında	ben	de	ağzımı
açıyordum.	Bu	yaptığımdan	dolayı	kendimi	kınadım	ve:
«–Sana	 ne	 oluyor?	 Allahtan	 başka	 yardımcı	 yok,	 hayat	 da	 memat	 da	 onun	 takdiri»	 diye	 teselli

buldum.
O	sırada	yabancı	genç	bana	döndü	ve	beni	gördü.	Bana:
«–Allah’ın	adıyla	buyur	kardeşim»	dedi.	Ben	geri	durdum.	Yeminler	ederek	yememi	istedi.	Nefsim	de



bunu	istiyordu	ama	nefsime	muhalefet	ettim.	Fakat	yine	yemem	için	Allah’a	yemin	edip	 ısrar	edince
bir	parça	yedim.	Bana	soru	sormaya	başladı.
«–Ne	iş	yaparsın?	Nerelisin?	Ne	diye	tanınırsın?»
Dedim	ki:
«–Ben	Ciylan’dan,	ilim	öğrenmek	isteyen	biriyim.»	O:
«–Ben	 de	 Ciylan’lıyım.	 Abdülkadir	 adında,	 Zahit	 Abdullah	 es-Savmaıy	 soyundan	 olan	 bir	 genci

tanıyor	musun?»	dedi.
«–Ben	Abdülkâdir’im»	deyince	gencin	beti	benzi	attı:
«–Vallahi	 elimdeki	 son	 azığımla	 Bağdat’a	 ulaştım.	 Seni	 sordum	 kimse	 bana	 senin	 yerini	 tarif

edemedi.	 Harçlığım	 da	 bitti.	 Üç	 gündür	 bir	 yiyecek	 parası	 bulamadım.	 Sadece	 sana	 ait	 olan	 para
yanımda	kalmıştı.	Ölü	eti	bile	bana	helal	olmuştu.	Ben	de	senin	emanetinle	bu	ekmeği	ve	kızartmayı
satın	aldım.	Buyur	afiyetle	ye.	Şimdi	sen	benim	değil	ben	senin	misafirinim»	dedi.
O’na	dedim	ki:
«–	Bu	nasıl	oldu?»	Genç:
«–Annen,	benimle,	sana	sekiz	dinar	gönderdi.	Darda	kaldığım	için	bir	kısmıyla	bunları	aldım.	Sana

özür	borçluyum.»	dedi.
O’nu	teskin	ettim,	yemeğin	kalan	kısmını	ve	biraz	da	yol	harçlığı	verdim.	Kabul	etti	ve	döndü.”

*	*	*
İmam	 ibnü’l	 Cevzi,	 ilim	 öğrenmeye	 başlarken	 kendisini	 etkileyen	 sıkıntılardan	 ve	 bu	 sıkıntılara

sabredişinden	bahsederken	şöyle	demektedir:328
“Ben	 ilim	 öğrenmenin	 zevki	 içinde	 idim.	 Aradığım	 ve	 dilediğim	 şeylerin	 güzelliğinden,	 bu	 uğurda

karşılaştığım	sıkıntılar	bana	baldan	daha	tatlı	idi.
«Kişinin	himmeti	âlî	(yüce)	olursa	karşılaştığı	zorluklar	sevimli	hâle	gelir.»
Çocukluk	 çağlarımda	 elime	 kuru	 bir	 ekmek	 parçası	 alır	 ve	 hadis	 öğrenmeye	 çıkardım.	Bu	 ekmeği

ancak	su	ile	yiyebildiğimden,	İsa	Nehri	kenarına	otururdum.	Her	lokmayı	ısırdıkça	üzerine	su	içerdim.
Gayretimin	gözü,	 ilim	tahsilinden	başka	 lezzet	görmedi.	Bu	gayretim	meyve	verdi	ve	ben	Rasulullah
(s.a.v.)’in	hadislerini,	halini,	edebini	ve	ashabının	ahvalini	en	çok	dinleyenlerden	olarak	tanındım.”
Aynı	şekilde	şunları	da	eklemiştir:
“Sadece	 bir	 tek	 ilim	 dalıyla	 yetinmedim,	 bilakis	 fıkhı	 da	 hadisi	 de	 dinleyerek	 öğrendim.	 Dünyaya

meyletmeyenlere	 tabi	 oldum.	 Hadis	 rivayet	 eden	 ve	 öğüt	 veren	 hiç	 kimseyi	 terk	 etmedim.
Önceliklerim	her	zaman	faziletler	olmuştur.
Hadis	 dinlemek	 için	 meşayıhın	 etrafında	 pervane	 gibi	 dönüyordum.	 Geçilmemek	 için	 koşmaktan

nefesim	kesiliyordu.	Yiyecek,	içecek	ve	barınacak	bir	yerim	olmaksızın	sabahlıyor	ve	yine	aynı	şekilde
geceliyordum.	Rabbim	beni	asla	mahlûkata	karşı	küçük	düşürmedi.	O	durumlarımı	anlatsam	 iş	uzar
gider.”

*	*	*
Zehebi,	 Ali	 bin	Mesud	 bin	Nefis	 el-	Mevsıli’nin	 (d.	 634/ö.	 704)	 tercüme-i	 halini	 naklederken	 şöyle

demiştir:329
“O,	muhaddis	imam,	topluma	faydalı,	Ebû’l-Hasen	Ali	bin	Mesud	bin	Nefis	el-	Mevsıli’dir.	Kendisine

bende	oldum	ve	 ilim	öğrendim.	Mütedeyyin,	hayırhah,	mutasavvıf	 ve	 iffetli	 birisiydi.	Okuduğu	kitap
sayıya	gelmez.	Birçok	usul	tahsil	etmişti.	İlme	olan	açlığı	hiç	bitmedi	ve	onu	nerede	bulsa	satın	aldı.
Allah	rahmet	eylesin.”

*	*	*
Mevsılî,	 zahiri	 mezhebine	 göre	 hareket	 eden	 bir	 zattı.	 Gerçek	 ilim	 ehline,	 ilmin	 her	 şeyden	 daha

değerli	olması	gerektiğini	şu	şiiriyle	anlatır:
Kim,	bütün	her	şeyden	daha	değerli	görmezse	ilmi
Onu	iflah	etmez	başka	şey	ölümden	gayri330
Bu	bölümü	hüsn-i	 hatime	 olarak	Osmanlı’nın	 son	 devir	 ulemasından	Şeyhu’l	 İslam,	Mustafa	 Sabri

Efendi’nin	(d.	1286/ö.	1373)	karşılaştığı	sıkıntıyı	anlatarak	sona	erdiriyoruz.
Osmanlı	devleti	yıkılıp	yerine	Türkiye	Cumhuriyeti	kurulmuş	ve	rejim	değişikliği	olmuştu.	Bu	sebeple

Şeyhü’l-İslamlık	müessesesi	lağvedilmiş	olduğundan,	kendisi,	Mısır’a	gitmek	zorunda	kalmıştır.
Burada,	 zahiren	 hali	 vakti	 yerinde	 görünmesine	 rağmen	 aşırı	 fakirlik	 ve	 geçim	 sıkıntısı	 içerisine

düştü.	 Bu	 sıkıntılara,	 vakarlı	 bir	 şekilde	 göğüs	 gerdi.	 Bu	 sırada	 gazeteler,	 Hindistan	 Başkanı
Gandi’nin,	 İngilizlerin,	 Hindistan’daki	 uygulamalarına	 karşı	 koymak	 için,	 ölüm	 orucu	 başlattığını
haber	 verdiler.	 Haber,	 büyük	 yankı	 uyandırırken	 Mustafa	 Sabri	 Efendi’nin	 de	 hislerini	 galeyana
getirdi.
Bunun	üzerine,	kendi	zorunlu	açlığı	 ile	Ğandi’nin	 feryadını	 ifade	eden	açlığını	karşılaştıran	bir	şiir

inşad	etti.	Gazeteler	bunu	şöyle	neşrettiler:



Ölüm	orucu	tutmakta	Gandi,	Hindistanın	direnişçi	lideri
Bense,	ölümün	eşiğindeyim	namım	sarmışken	şeyhul	İslam	diye	Hindi	ve	Sind’i.
İki	oruç	arasında	acayip	bir	fark	var	bunu	hiç	tereddütsüz	belirtmeli
O	varlıklı	iken	yemiyor,	benim	açlığım	yokluktan,	Mısır’a	misafir	olduğumdan	beri
Benim	orucum	tek	bana	ait,	O’nun	orucu	bütün	insanlık	adına
Her	ne	kadar	layık	olmasam	da	benim	orucum	İslam	adına
Ben	ölsem	de	O	hep	var	olsun	benden	sonra
Asrımızın	Müslümanları	yaşasınlar	her	devirde
Ahde	vefasızlık	ve	dini	zayi	etseler	de
Hind	Sultanı	olsa	bile	ölüp	gidiyor	açlıktan
Tıpkı	benim	gibi,	hiç	tanınmadan

*	*	*



SUSUZLUĞA	TAHAMMÜLLERİ
Susuzlukla	ilgili	haberler	de	pek	çoktur	fakat	aşağıdakilerle	yetinmeyi	uygun	buluyoruz.
İmam	 Ebû	 Hatim,	 ilim	 tahsili	 için	 yolculuk	 yaptığı	 esnada	 karşılaştığı	 meşakkat	 ve	 sıkıntıları	 şu

şekilde	anlatıyor:
“Gemiye	bindik	ve	hareket	ettik.	Rüzgâr	yüzümüze	çarpıyordu.	Bu	vaziyette	üç	ay	yolculuk	yaptık.

Ruhumuza	darlık	geldi.	Yiyeceğimiz	tükendi.	Artık	kırıntılarla	idare	ediyorduk.	Karaya	çıktık.	Günlerce
yürüdük.	Artık	ne	bir	ekmek	kırıntısı	ne	de	bir	damla	suyumuz	vardı.

Günlerce	ve	gecelerce	hiç	birimiz	bir	lokma	yemeden	yürüdük.	Gündüzleri	yürüyor,	geceleri	namaz
kılıyor	ve	olduğumuz	yere	yığılıp	kalıyorduk.	Bedenlerimiz	açlıktan,	susuzluktan	ve	hastalıktan	yorgun
düşmüştü.	Yolculuğun	üçüncü	günü	sabahı,	takatımiz	nisbetinde	yürümeye	başladık.	Bir	müddet	sonra
Şeyh	 Merveruvzi,	 ölüm	 baygınlığı	 ile	 yere	 yığıldı.	 Şöyle	 sarstık,	 silkeledik	 aklı	 başında	 değildi.	 Onu
orada	bırakmak	zorunda	kaldık.

Ben	 ve	 arkadaşım	 Neysaburi,	 bir	 veya	 iki	 fersah	 yürüdük.	 Ben	 de	 bitkin	 düştüm	 ve	 bayıldım.
Arkadaşım	da	beni	bıraktı	gitti.

O	yürümeye	devam	ederken,	birden,	gemilerini	karaya	yanaştıran	bir	topluluk	görmüş.	Mûsa	(a.s.)
kuyusunun	yanına	konaklamışlar.	Onlara,	elbisesini	sallayarak	yerini	haber	vermiş.	Koşup	yetişmişler.
Ona	bir	kap	içinde	su	getirmişler	ve	elinden	tutmuşlar.	Onlara:

«–Yetişin!	 İki	 arkadaşım,	 susuzluktan	 baygın	 düştüler»	 demiş.	 Bir	 adamın	 yüzüme	 su	 serptiğini
hissettim.	Gözümü	açtım.

«–Bana	su	verin»	dedim.	Bir	bardağa	az	bir	şey	su	döküp	bana	verdi.	Kendime	geldim.	Birazdan	yine
su	istedim,	yine	suyu	verdi	ve	elimden	tuttu.

Dedim	ki:
«–Arkamda	yaşlı	biri	var	o	da	susuzluktan	bayıldı.»	Adam:
«–Müsterih	ol.	Ona	da	birileri	gitti»	dedi.	Elimden	tuttu.	Ayaklarımı	sürüyerek	yürüdüm.	Bu	arada	su

yudumlamaktaydım.	 Gemiye	 ulaştık.	 Birazdan	 üçüncü	 yaşlı	 arkadaşı	 da	 getirdiler.	 Gemidekiler	 bize
çok	iyi	muamelede	bulundular.	Birkaç	gün	yanlarında	kaldık	ve	kendimize	geldik.

Sonra	 gemidekiler,	 Raye	 denilen	 şehrin	 valisine	 yazılmış	 bir	 mektupla,	 bize	 yiyecek,	 içecek	 ve
buğday	kavurması	da	vererek	bizi	 yolcu	ettiler.	Yola	düştük.	Aynı	 şekilde	elimizde	ne	 su	ne	yiyecek
kalmayıncaya	kadar	yürüdük.

Deniz	 kıyısında	 aç,	 susuz	 yürüyorduk.	 Karşımıza	 bir	 deniz	 kaplumbağası	 çıktı.	 Bir	 taşı	 kullanarak
kabuğunu	kırdık.	 İçinden	 yumurta	 sarısı	 gibi	 bir	 şey	 çıktı.	 Sahilden,	 kaşık	niyetine	midye	kabukları
topladık.	Bu	sarı	şeyi	yudum	yudum	içtik.	Açlığımız	ve	susuzluğumuz	geçti.”

*	*	*

Hâfız	Zehebi,	demiştir	ki:331

“İlmi	konularda	pek	titiz	olan	Ebû	Muhammed	Abdurrahman	bin	Yusuf,	283	senesinde	vefat	etmiştir.
Zamanının	hadis	hafızıdır.	Mısır’dan	Horasan’a	kadar,	uzun	ilim	yolculukları	yapmıştır.	Ebû	Bekir	bin
Hamdan,	İbni	Hıraş’ı	şöyle	derken	işittim	demiştir:

«Bu	ilim	uğruna	beş	kere	idrarımı	içmek	zorunda	kaldım.»332

Kendisi	ilim	tahsili	için	ailesinden	uzak,	çöllere	düşünce	bu	hale	geliyordu.”

*	*	*

Hatip	el-Bağdadi,	Muhammed	bin	Nasr	el	Mervezi’nin	şöyle	anlattığını	naklederler:333

“Yanımda	cariyemle	birlikte	Mısırdan	Mekke’ye	gitmek	için	yola	çıktık	ve	gemiye	bindik.	Gemi	battı.
Ben	ve	cariyem,	bir	adaya	çıktık.	Adada	kimsecikler	yoktu.	Bütün	çabalarıma	rağmen	su	bulamadım.
Susuzluktan,	öyle	bir	hale	geldim	ki	cariyemin	dizlerine	başımı	koyup	ölümü	beklemeye	başladım.	Bu
arada	bir	de	ne	göreyim	adamın	biri	elinde	su	dolu	maşrapayla	çıka	geldi.	Bana:

«–Al	 iç»	 dedi.	 Ben	 ve	 cariyem	 bu	 sudan	 içtik.	 Adam	 gitti.	 Bu	 adamın	 nereden	 geldiğini,	 nereye
gittiğini	anlayamadım.”



BEŞİNCİ	BÖLÜM:	

MALLARINI	VE	GEÇİM	
KAYNAKLARINI	KAYBETMELERİ



İLMİN	TADI,	
HER	ZORLUĞU	UNUTTURUR

Bu	rivayetleri	okuyanlar	veya	dinleyenler,	bu	değerli	ilim	adamlarının,	bu	sıkıntılara	nasıl	tahammül
ettiklerine	şaşırmaktadırlar	herhalde.	Kalpleri,	bu	afet	ve	felaketlere	nasıl	dayanmış?	İşittiğinde	bile
insanın	 huzuru	 kaçıyor.	Fakat	 imanla	 çarpan,	 Allahın	 rızasını	 ve	mükâfatını	 uman	 bir	 kalbe
sahip	olan	kişiye,	bütün	zorluklar	kolay	gelir.	Şair	ne	güzel	söylemiş:
Her	şey	kolaylaşır	senin	sevgin	eksiksiz	olduktan	sonra
Yeryüzünde	gezinen	her	şey	elbet	dönecektir	toprağa.
Ahmet	b.	Hanbel,	Ebû	Bistam	Şube	bin	el-Haccac	hakkında	şöyle	der:334
“O,	hadis	ilminde	başlı	başına	bir	ekoldür.”	İmam	Şafii	de:
“Şayet	Şube	olmasaydı	Irak’ta	hadis	ilmi	olmazdı”	demiştir.
Esmaî:
“Şube’den	daha	iyi	şiir	bilen	birini	görmedim”	demiş	ve	şunu	nakletmiştir:
“Süfyan	bin	Uyeyne,	Şube’nin	şöyle	dediğini	işitmiş:
«Kim	hadis	ilmine	gönül	verirse	iflas	eder.	Annemin	tasını	bile	yedi	dinara	sattım.»”
Ahmed	bin	Hanbel,	demiştir	ki:335
“Şube,	 Hakem	 bin	 Uteybe’nin	 yanında	 ilim	 öğrenmek	 için	 on	 sekiz	 ay	 kaldı.	 Bu	 sırada	 evinin

direklerini	bile	sattı.”

*	*	*
Ebû	 Hatim	 er-Razi,	 babası	 Muhammed	 b.	 İdris	 er-Razi’nin	 hayatını	 anlatırken	 (Babamın	 ilim

tahsilinde	karşılaştığı	zorluklar	babı)	şunları	söylemiştir:336
Babam	bana	şöyle	anlattı:
“214	senesinde,	8	ay	Basra’da	kaldım.	Gönlümden	bir	sene	kalmak	geçiyordu	fakat	harçlığım	bitti.

Parça	parça	elbiselerimi	satmaya	başladım.	En	sonunda	hiçbir	şeyim	kalmadı.	Bir	arkadaşımla	akşama
kadar	 hocaları	 dolaşıp	 onlardan	 hadis	 dinledim.	 Akşam	 olunca	 arkadaşım	 döndü	 ben	 de	 evime
döndüm.	Açlığımı	bastırsın	diye	su	içiyordum.
Sabah	 olunca	 kalktım	 ve	 arkadaşım	 bana	 geldi.	 Çok	 aç	 olmama	 rağmen	 hadis	 dinlemek	 için

hocalarımı	 dolaşmaya	 başladım.	 Ders	 bitince,	 tekrar	 aç	 olarak	 eve	 döndüm.	 Ertesi	 günü	 sabahı,
arkadaşım	eve	gelip:
«–Hadi	derse	gidelim»	deyince:
«–Takatim	kalmadı	gelemem»	dedim.
«–Neyin	var?»	diye	sordu.	Ben	de:
«–Durumumu	 senden	 gizleyemem.	 İki	 gün	 geçti	 ve	 ben	 bir	 lokma	 ekmek	 yemedim»	 dedim.

Arkadaşım:
«–Bende	 bir	 dinar	 var.	 Yarısını	 paylaşalım,	 yarısını	 da	 ev	 kirasına	 ayırayım»	 dedi	 ve	 ondan	 parayı

aldım.”
Babamı	yine	şöyle	derken	işittim:
“Medine’deki,	 Dâvud	 el	 Caferi’nin	 yanından	 ayrıldıktan	 sonra	 Car	 337	 kasabasına	 vardık.	 Gemiye

bindik.	Üç	arkadaştık.	Ebû	Zübeyr	el-	Merveruzi	diğeri	de	Neysaburi	idi.
Gemideyken	ihtilam	oldum.	Bunu	arkadaşlarıma	haber	verdim.	Bana:
«–Denize	iniver»	dediler.
«–Yüzmeyi	iyi	bilmiyorum»	deyince:
«–Biz	seni	iple	sarkıtırız»	dediler.	Belime	bir	ip	bağlayıp	sarkıttılar.	Abdest	aldım.	Şimdi	biraz	daha

indirin	dedim	indirdiler.	Suya	dalıp	çıktım.	Beni	yukarı	çekin	dedim	ve	çektiler.
Denizde	 giderken	 rüzgâr	 yüzümüze	 çarpıyordu.	 Bu	 halde,	 gemide	 üç	 ay	 kaldık.	 Gönlümüze	 darlık

geldi.	Yanımızda	da	çok	az	bir	yiyecek	kaldı.	Karaya	çıktık.	Günlerce	yürüdük.	Bu	arada,	o	kalanlar	da
bitti.	Bir	gece	ve	bir	gündüz	süreyle	hiç	birimiz,	bir	şey	yemeden	ve	içmeden	yürüdük.	İkinci	gün	aynı
şekilde	devam	ettik.	Üçüncü	gün,	gündüzleri	yürüdük,	gece	olunca	namaz	kıldık	ve	olduğumuz	yere
uzandık	kaldık.	Açlıktan,	susuzluktan	ve	hastalıktan	vücudumuz	zayıf	düşmüştü.	Ertesi	günü	sabahı,
gücümüz	yettiği	kadar	yürüdük.	Yaşlı	Merveruzi,	bitap	düşüp	bayıldı.	Şöyle	bir	sarstık,	fakat	kendine
gelmiyordu.	Onu	orada	bırakmak	zorunda	kaldık.
Ben	 ve	 Neysaburi,	 yolumuza	 devam	 ettik.	 Bir	 veya	 iki	 fersah	 yürüdük.	 Ben	 de	 bayılıp	 düştüm.

Arkadaşım	 beni	 bırakıp	 gitti.	 İleride,	 gemilerini	 karaya	 yanaştıran	 birilerini	 görmüş.	 Hz.	 Mûsa
Kuyusu’na	konaklıyorlarmış.	Onlara,	yerini,	elbisesini	sallayarak	belli	etmiş.	Su	dolu	bir	kapla	yanına
gelmişler.	Ona	su	vermişler	ve	elinden	tutmuşlar.
«–Arkada	susuzluktan	baygın	düşmüş	iki	arkadaşım	daha	var	onlara	yetişin»	demiş.	O	sırada	yüzüme

su	serpen	bir	adam	hissettim.	Gözümü	açtım
«–Suuu!»	diye	inledim.	Az	bir	şey	maşrapanın	içine	su	koydu.	İçtim	ve	biraz	kendime	geldim.	Biraz

daha	su	içtikten	sonra	adam	elimden	tuttu.
«–Arkamda	yaşlı	bir	arkadaşım	daha	var»	dediğimde:



«–Merak	 etme	 ona	 da	 birileri	 gitti»	 dedi.	 Bana	 destek	 oluyordu	 ve	 ben	 ayaklarımı	 sürüyerek
yürüyordum.	Gemiye	vardığımda	üçüncü	arkadaşımı	da	getirdiler.	Gemidekiler	bize	çok	iyi	davrandı.
Kendimize	gelinceye	kadar	orada	kaldık.
Bize	 kek,	 sevik	 ve	 su	 vererek	 Raye338	 denilen	 bir	 şehrin	 valisine	 bir	 mektup	 yazarak	 bizi,	 yolcu

ettiler.	 Yanımızdaki	 yiyecek	 ve	 içecekler	 bitinceye	 kadar	 yolumuza	 devam	 ettik.	 Deniz	 kıyısında	 aç
susuz	yürüyorduk.
O	 sırada,	 karaya	 vurmuş	 bir	 deniz	 kaplumbağası	 bulduk.	 Bir	 taşla	 sırtına	 vurduk	 ve	 kabuğu

parçalandı.	İçinden,	yumurta	sarısı	gibi	bir	şey	çıktı.	Kaşık	olarak	deniz	kabuğu	topladık.	Bu	yumurta
sarısı	gibi	şeyi	yudum,	yudum	içtik.	Susuzluğumuz	ve	açlığımız	geçti.
Sonra	yola	devam	ettik.	Raye	şehrine	vardık.	Yöneticisine	mektubu	ulaştırdık.	Bizi	evinde	konuk	etti.

Bize	ikramlarda	bulundu.	Her	gün	bize	kabak	ikram	ediyordu.	Hizmetçisine:
«–Getir	 bakalım	 şu	 mübarek	 kabak	 yemeğini»	 diyor	 ve	 her	 gün	 bize	 kabak	 yemeği	 ve	 ekmek

yediriyordu.	Arkadaşlardan	birisi:
«–Şu	mendebur	etten	de	ikram	etmez	mi	bu	ya	hu»dedi.	Meğer	evsahibinin	ninesi,	Heratlı	imiş	ve	ev

sahibi	Farsça’yı	anlarmış.	Bundan	böyle	bize	et	getirdi.	Oradan	ayrıldık,	bize,	Mısır’a	kadar	yetecek
yol	azığı	verdi.”

*	*	*



BİR	TEK	ELBİSE	İLE	YETİNENLER

Kadı	Abdullah	Eş-Şerik	bin	Abdullah’ın	tercüme-i	hali	şöyle	anlatılmaktatır:339
Ömer	bin	Heyyac	bin	Said	el-Hamdani	şöyle	anlatmıştır:
“Ben	Şerik’in	arkadaşıydım.	Bir	sabah	erkenden	ona	gittim.	Üzerinde	bir	kürkle	kapıya	geldi.	Altına

ne	elbise	ne	de	gömlek	giymemişti.
«–Hakem’in	meclisine	gelmedin»	dedim.	Bana	dedi	ki:
«–Dün	 elbisemi	 yıkadım.	 Henüz	 kurumadı.	 Kurumasını	 bekliyorum.	 Buyur	 otur»	 dedi.	 Ben	 de

oturdum.
Kölenin,	efendisinin	izni	olmadan	evlenmesi	konusunu	müzakere	ediyorduk.
«–Bu	 konu	 da	 ne	 dersin?»	 diye	 sordu.	 Halife	 Harun	 Reşid’in	 Annesi,	 özel	 bir	 kıyafet	 için	 bir

nasraniyi,	Kufe	Emiri’ne	gönderdi.	O	na	emirlerine	karşı	gelmemesini,	emreden	bir	mektup	yazmıştı.
O	 gün	 bu	 Nasranî,	 üzerinde	 ipek	 bir	 cübbe	 ve	 taylasanla,	 güzel	 bir	 katır	 üzerinde,	 bir	 arkadaş

grubuyla	dar	bir	sokaktan	karşımıza	çıktı.	Önünde	de,	elleri	arkadan	bağlanmış	bir	adam:
«–Ah	 başıma	 gelenlere!	 Aman	 ya	 Rabbi!	 Aman	 kadı	 efendi	medet!»	 diye	 yakınan	 bir	 adam	 vardı.

Sırtında	kırbaç	izleri	görünüyordu.	Kadı	Şerik’e	selam	verdi	ve	yanına	oturdu.
Dayak	yemiş	olan	adam	ona	dedi	ki:
«–Önce	Allah’a	sonra	sana	güveniyorum.	Allah	işlerini	rast	getirsin.	Ben	süsleme	işiyle	uğraşan	bir

adamım.	Benim	emsalim	birisinin	aylık	ücreti	 yüz	dirhem.	Bu,	beni	dört	aydır	bir	kaftanı	 süslemem
için	alıkoydu.	Bana	günlük	yiyeceğimi	veriyor.	Fakat	benim	çoluk	çocuğum	var.	Onlar	sefil	oldular.	Bu
gün	ondan	kaçtım.	Beni	yakaladı	ve	sırtımı	bu	hale	getirdi.»
Şerik	dedi	ki:
«–Nasranî!	Kalk	ve	hasmınla	yüzleş.»	Nasranî:
«–Allah	hayrını	 versin	ebû	Abdullah.	Bu	bir	hizmetçi	parçası;	 at	bunu	hapse»	diye	karşılık	verince

Şerik:
«–Yazıklar	olsun;	sana	söylenileni	yap	ve	otur	şunun	yanına!»	dedi.	Adam	kalktı	ve	yanına	oturdu.
«–Bunun	sırtındaki	kırbaç	izleri	ne?	Kim	yaptı	bunları?»	dedi	Şerik.
Nasranî:
«–Allah	 işini	 rast	 getirsin,	 ben	 kırbaçla	 onu	 dövdüm.	O	 bundan	 daha	 fazlasını	 hak	 ediyor.	Gönder

bunu	hapse.»	dedi.
Şerik,	elbisesini	bir	kenara	fırlattı,	evine	girdi	ve	elinde	bir	kırbaçla	çıktı.	Sonra	nasraniye	o	kırbaçla

vurdu.	Adama:
«–Sen	ailene	dön»	dedi.	Tekrar	dönüp	nasraniye	vurmaya	başladı.	Bu	arada:
«–Seni	gidi	ahmak,	deve	kafalı,	bundan	sonra	hiçbir	müslümana	vurmazsın	herhalde»	diyordu.
Nasraninin	avanesi,	onu,	Şerik’in	elinden	kurtarmaya	kalkıştılar.	Şerik:
«–Nerde	 bu	 mahallenin	 deli	 kanlıları?	 Yakalayın,	 atın	 bunların	 hepsini	 hapse!»	 deyince	 hepsi	 çil

yavrusu	 gibi	 dağıldılar.	 Nasraniyi	 yalnız	 bıraktılar.	 Nasranî,	 gözlerini	 yumup	 ağlamaya	 başladı.
Biryandan	da:
«–Görürsün	sen»	diyordu.
Şerik,	elindeki	kırbacı	bir	tarafa	fırlattı	ve:
«–Ey	Ebû	Hafs,	sahibinden	izinsiz	evlenen	köle	hakkında	ne	diyorsun?»	diye	sordu.	Sanki	demin	bir

şey	olmamış	gibi	konuya	geri	döndü.
Nasranî,	 Şerike	 saldırmak	 için	 beygirine	 yöneldi.	 Fakat	 üzengisini	 tutacak	 biri	 yoktu.	 Öfkeden

hayvanı	dövmeye	başladı.	Şerik	ona:
«–Beygire	iyi	davran.	Vallahi	o,	Allah’a	senden	daha	itaatkârdır»	dedi.	Nasranî	gitti.
Şerik	bana:
«–Hadi,	buradan	başka	bir	yere	götür	bizi»	dedi.
«–Neden?	Vallahi	sonu	kötü	olacak	şeyler	yaptın»	dedim.	O	da:
«–Sus,	sen	Allah’ın	emirlerine	tazim	göster.	O	da	seni	yüceltsin.	Hadi	başka	bir	yere	gidelim»	diye

karşılık	verdi.
Nasranî	kalkıp	Kufe	emiri	Mûsa	bin	İsa’ya	gitmiş	ve	huzuruna	çıkmış.	Emir:
«–Bu	halin	ne?	Kim	yaptı	bunu	sana?»	demiş.	Oradaki	yardımcı	ve	emniyet	sorumlusu	da	bu	duruma

öfkelenmiş.	Nasranî:
«–Bana,	bunu	Şerik	yaptı»	deyince,	Emir:
«–Yok,	vallahi	ben	Şerik’e	karşı	gelemem»	demiş.
Bunun	ardından	Nasranî,	Bağdat’a	gitti	ve	bir	daha	da	dönmedi.”

*	*	*

Zehebi,	Zeyd	bin	Hubab	(d.	13/ö.	203)	hakkında	şöyle	söylemektedir:340
“Hâfız,	 sika,	 abid	 ve	 zahid	bir	 zattır.	 İlim	 tahsili	 için	Merv’den	 (en	doğuda)	 ta	Mısıra	gitmiş	hatta

Endlüs’e	varmıştır.”
Ahmed	b.	Hanbel,	ondan	hadis	rivayet	etmiş	ve	şöyle	demiştir:
“Zeki	bir	hadis	âlimidir.	Hadis	öğrenmek	için	Mısır	ve	Horasan’a	gitmiştir.	Fakirliğe,	ne	kadar	da	çok



sabırlıydı.	Kufe	ve	Bağdat’ta	ondan	hadis	yazdım.”
Ali	b.	Harb:
“Zeyd	b.	Hubaba	geldik.	Giyinip	 de	bizim	karşımıza	 çıkacak	bir	 elbisesi	 bile	 yoktu.	Kapıyı	 bizimle

kendisi	arasına	perde	yaptı	da	bize	arkasından	hadis	rivayet	etti.”	demiştir.
Ebû’l	Atahiye	(rahmetullahi	aleyh)	şöyle	demiştir:
“Şayet	dünya	bir	adama	dini	bırakırsa
O	adam	sayılmaz	asla	zararda,	ziyanda”

*	*	*
Hâfız	 ibn-i	Kesir,	 İmam	Ahmed’in	Yemene	yolculuğu	 sırasında	ve	 ilim	 tahsili	 esnasında	karşılaştığı

zorlukları,	şöyle	anlatır:
“Yemen’de	 iken	 elbisesi	 çalınmıştı.	 Evine	 kapanmış	 ve	 kapıyı	 da	 kapatmıştı.	 Arkadaşları,	 onu

göremeyince	kendisine	geldiler	ve	durumunu	sordular;	o	da	durumu	anlattı.	Bir	altın	vermek	istediler
kabul	 etmedi.	Onlardan	 sadece	 bir	 dinar	 kabul	 etti.	 Bunu	 da	 kitap	 yazma	 karşılığında	 ücret	 olarak
aldı.”	Rahmetullahi	aleyh.

*	*	*
Hatip	 el	 Bağdadi,	 Tarihi	 Bağdat	 adlı	 eserinde,	 Ömer	 b.	 Hafs	 el	 Aşkar’dan	 naklen	 İmam	 Buhâri

hazretleri	hakkında	şöyle	bir	olay	anlatmıştır:
“Bir	gün	Buhâri’yi,	Basra’da,	 hadis	dersinde	göremedik.	Aradık	 taradık	 evinde	üryan	bir	 vaziyette

bulduk.	Harçlığı	bitmiş,	hiçbir	 şeyi	kalmamış.	Onun	 için	para	 topladık	ve	elbise	satın	alıp	giydirdik.
Sonra	acele	ile	bizimle	beraber	hadis	yazmaya	koyuldu.”
Muhammet	b.	Hatim,	Buhâri’den	şöyle	işittiğini	nakletmiştir:341
“Askalan’daki	Âdem	b.	Ebi	İyası	ziyeret	için	evden	çıktım.	Yolculuk	esnasında	harçlığım	kalmadı.	Bu

sebeple	yerdeki	otları	yemeye	başladım.	Bunu,	kimseye	belli	etmedim.	Üçüncü	gün	de	bu	haldeyken,
hiç	 tanımadığım	 bir	 adam	 çıkageldi.	 Bana,	 içi	 dinar	 dolu	 bir	 kese	 verdi	 ve	 bunu	 kendin	 için	 harca
dedi.”

*	*	*

Şafii	fukahasından	Ebul	Abbas	Ahmet	b.	Muhammet’in	(d.	357-	v.	425)	hayatı	kaynaklarda342	 şöyle
geçmektedir:
“Bağdat’ta	oturuyordu.	Mansur	şehrinin	ve	bütün	Bağdat’ın	doğusunun	kadılığını	üstlendi.
Kendisinin,	Mansur	 Külliyesi’nde	 bir	 fetva	 halkası	 vardı.	 Sağlam	 itikatlı,	 ilimde	 sabitkadem,	 lisanı

fasih	ve	şiir	söyleyebilen	biriydi.”
Ubeydullah	b.	Sayrafi,	ondan	hadis	aldığını	söylemiş	ve	şunları	eklemiştir:
“Ebul	Abbas,	her	zaman	oruç	tutar,	iftarını	da	genellikle	ekmek	ve	tuz	ile	yapardı.	Fakir	ama	şerefli

bir	insan	idi.	Giyeceği	bir	paltosu	olmaksızın	kışı	geçirirdi.	Arkadaşlarına:
«–Benim	 palto	 giymeme	 mani	 olan	 bir	 problemim	 var»	 derdi.	 Onlar	 da,	 bir	 hastalığı	 var

zannederlerdi.	Hal	bu	ki	fakirliğini	kastederdi.	Bunu,	vakarından	ve	şerefinden	açığa	vurmazdı.”343

*	*	*
Şafii	fakihi,	abid,	zahid,	muhaddis,	Ebül	Hasen	Ali	b.	Ahmet	b.	El	Hüseyin	b.	Mahmuye	el	Yezdi’nin

(d.	473-	v.	551)	tercüme-i	hali	kaynaklarda	şöyle	anlatılmaktadır:344
“Daima	güler	yüzlü	 idi.	Cömert,	kanaatkâr,	mütevazı,	 ilmiyle	âmil,	ezberi	çok	kuvvetli,	abid	ve	çok

eser	vermiş	bir	âlimdi.	Hadis,	fıkıh	ve	zühd	konularında,	ellinin	üstünde	eser	yazmıştır”.
Semani,	onun	hakkında	şöyle	demiştir.
“Kendisinin	 ve	 kardeşinin,	 ortak	 bir	 gömleği	 ve	 fesi	 vardı.	 Biri	 dışarı	 çıkınca	 öbürü	 evde	 oturmak

zorundaydı.	 Bir	 gün,	 vaiz	 Ali	 b.	 Hüseyin	 ile	 birlikte	 selam	 vererek	 evine	 girdik.	 Onu,	 peştamala
bürünmüş	üryan	bir	vaziyette	bulduk.	Bu	durumundan	dolayı	özür	diledi	ve:
«–Biz	elbisemizi	yıkadığımızda	Ebû’t	Tayyib	Taberi’345nin	şu	sözünde	dediği	gibi	oluyoruz	»dedi:
«Bazı	insanlar	vardır	elbiseleri	yıkandığında,	yıkayanın	işi	bitene	kadar	evde	mahsur	kalırlar.»”

*	*	*

Ebül	Abbas	el	Cürcani,	Ebû	İshak	Eş–Şirazi	(d.	393-	v.	476)	hakkında	şöyle	demiştir:346
“Ebül	İshak	Şirazi’nin,	dünyalıktan	yana	bir	nasibi	yoktu.	Fakirliği	had	safhaya	ulaştı.	Hatta	giyecek

ve	yiyecek	bulamıyordu.”
“O,	Bağdat’ın	Katia	Mahallesinde	kalıyordu.	Ziyaretine	gittiğimizde	bize	şöyle	hafifçe	doğruldu.	Tam



doğrulmadı.	Çünkü	elbisesinin	kısalığından	bir	yerinin	görünmesinden	korkuyordu.”
Denildi	ki:
“Gurbette	 yine	 böyle	 aç	 kalmışken	 kendisine,	 fasülye,	 bakla	 satan	 bir	 arkadaşı	 geldi.	Ona,	 ekmek

ufalayıp	 bakla	 suyu	 ile	 ıslatıyordu.	 Belki	 de	 bu	 arkadaşı,	 uzun	 zamandır	 kendisinden	 bakla	 satın
almadığından	dolayı	ona	gelmişti.	Ebû	İshak	şöyle	dedi:
«Öyleyse	bu	zararlı	bir	dönüş	olur.»	(en-Naziat,	12)	ve	memleketine	döndü.”
Ebû	İshak	şu	şiiri	de	inşad	etmiştir:
Dedim	ki	bana	vefalı	bir	dost	gösterin	yarenler
Bu	öyle	pek	mümkün	değil	dediler
Eğer	bulursan	birini	samimi	cana	yakın
Ne	saadet	bırakma	peşini	sakın

*	*	*



ALLAH’TAN	BAŞKASINA	EL	AÇMAYANLAR

Ebû’l	Yümn	el	Uleymi	el	Hanbelî,	Ahmed	b.	Hanbel	hakkında	şöyle	demiştir:347
“Ahmed	b.	Hanbel,	197	senesinde	Abdürrezzak	ile	görüşmek	için	Yemen’in	San’a	şehrine	gitti	ve	ona

Yahya	b.	Maîn,	bu	yolculukta	arkadaşlık	etti.”
Yahya	dedi	ki:
“Yemen’e	 Abdürrezzak’ı	 ziyarete	 giderken	 hac	 da	 yaptık.	 Ben	 tavaf	 ederken	 bir	 de	 ne	 göreyim

Abdürrezzak	da	tavaf	ediyor.	Selam	verdim	ve	ona	dedim	ki:
«–Bak	bu	kardeşin	Ahmed	b.	Hanbel.»
Abdürrezzak:
«–Allah	ona	ömür	versin,	onu	sâbit	kadem	kılsın.	Hep	bana	onun	güzel	haberleri	geliyor»	dedi.	Ben

de	Ahmed’e:
«–Allah	adımlarımızı	bereketlendirdi,	nimetini	bolca	ihsan	etti,	bir	aylık	yolculuktan	kurtardı»	dedim.

Ahmed	b.	Hanbel:
«–Ben,	 San’a’ya	 gidip	 Abdürrezzak’tan	 hadis	 dinlemeye	 niyet	 ettim.	 Vallahi	 bu	 niyetten	 dönmem»

dedi.
Yahya	devamla	şöyle	anlattı:
San’a’ya	yola	koyulduğumuzda	Ahmed’in	harçlığı	bitti.	Abdürrezzak,	bize	çok	defa	harçlık	vermeyi

teklif	 etti.	 Ahmet	 kabul	 etmedi.	 Borç	 olarak	 al	 diye	 israr	 ettiyse	 de	 yine	 kabul	 etmedi.	 Kendi
azığımızdan	ikram	ettik	onu	da	almadı.	Sonradan	farkına	vardık	ki	elbise	kuşağı	yapıyor	ve	parası	ile
iftar	ediyordu.”
Sonra	Uleymi	şöyle	anlatmıştır:
“Ahmet	 b	 Hanbel,	 Yemen’de	 iken	 Süleyman	 b.	 Dâvud’un	 yakınındaki	 bir	 bakkala,	 kovasını	 rehin

olarak	bıraktı.	Karşılık	olarak	biraz	yiyecek	almıştı.	Bedelini	getirdiğinde	bakkal	ona	iki	kova	çıkarttı
ve:
«–Hangisi	senin?»	dedi.	Ahmet:
«–İkisi	de	benziyor	ayıramadım.	İster	bedelini	al	istersen	de	kova	sende	kalsın»	dedi.	Süleyman	bin

Davut,	bunun	üzerine	bakkala	dedi	ki:
«–Sen	vera	sahibi	bir	adama	iki	kova	çıkarıyorsun	ve	kovalar	birbirine	benziyor.»	Bakkal	da:
«–İşte	kovası	bu,	ben	sadece	onu	imtihan	etmek	istedim»	dedi.”

*	*	*
Kadı	İbn-i	ebi	Ya’la,	Tabakatül	Hanabile	adlı	eserinde	ve	İbnü’l	Cevzi,	Menakıbü’l	İmam	Ahmet,	adlı

eserinde	İmam	Ahmet’in	hocası,	Abdürrezzak	b.	Hemmam’dan	bahsederken	şöyle	anlatmaktadır:
Ahmet	b.	Hanbel’den	bahsederken,	Abdürrezzak’ın	gözleri	doldu	ve	şöyle	dedi:
“Sadece	ilim	için	bizim	kapımıza	geldi	ve	burada	iki	sene	kaldı.	Bana	onun	yiyeceğinin	tükendiğini

haber	verdiler.	Elinden	tutup	kimsenin	olmadığı	bir	yere	götürdüm	ve	dedim	ki:
«–Bizde	para	birikmez.	Mahsulü	sattığımda	bir	yerlere	verdik.	Kadınlardan	on	dinar	bulabildim	bunu

al.	Bir	şeyler	kazanıncaya	kadar	geri	vermezsin.»	Ahmet	bana	şöyle	cevap	verdi:
«–Şayet	insanlardan	bir	şey	kabul	edecek	olsaydım	muhakkak	senden	kabul	ederdim.»”
Sonra	ibnü’l	Cevzi	İshak	b.	Rahuye’den	şöyle	rivayet	etmiştir:
“Ahmet,	Abdürrezzak’	a	gitmek	için	yola	çıktığında	yolda	harçlığı	bitmişti.	Bu	yüzden	ücretli	olarak,

San’a’ya	 kadar	 devecilerin	 yanında	 hizmet	 etti.	 Arkadaşları	 kendisine	 ikramda	 bulunduklarında
hiçbirini	kabul	etmiyordu.”
Ahmet	b.	Sinan	el	Vasıtî:
“Bana	haber	verilene	göre,	Ahmet,	Yemen’den	giderken	ayakkabısını	bir	ekmekçiye,	ekmek	karşılığı

rehin	bıramıştı”demiştir.	Buna	benzer	bir	haber,	Ebû	Naim’in,	el-Hılye348	adlı	eserinde	de	vardır.

*	*	*

Muhammet	 b.	 Cerir	 et	 Taberi’nin	 hayatı	 kaynaklarda349	 şöyle	 anlatılmaktadır:	 Öğrencileri,
Taberi’nin	akıl	baliğ	olmasından	ölümüne	kadar	olan	günleri	ve	 tasnif	ettiği	kitapların	sayfa	sayısını
hesap	etmişler,	her	güne	on	dört	sayfa	düşmüş.350
Taberi’nin	öğrencilerinden	Ebû	Muhammet	Fargani	şöyle	demiştir:
“Muhammet	 b.	 Cerir	 et-Taberi,	 Allah	 yolunda,	 kınayanların	 kınamasına,	 karşılaştığı	 eziyetlerin

büyüklüğüne	aldırmazdı.	Kendisini	seven,	sevmeyen	herkes,	ilmini,	zühdünü,	dünyalığı	terk	edişini	ve
babasından	kendisine	kalana	kanaat	edişini	bilmektedir.”
Muhammed	b.	Cerir,	236	senesinde	gözü	açılıp	on	iki	yaşına	girdiğinde,	babası	ona,	 ilim	yolculuğu

için	izin	vermişti.	Babası,	hayatı	boyunca	onu	bir	memleketten	diğerine	gönderirdi.	Kendisi	de:
“Babamın	bana	gönderdiği	harçlık	gecikince	elbisemin	yenlerini	söküp	sattım”	demiştir.351
Hatip	el	Bağdadi’nin,	Tarih-i	Bağdat	adlı	eserinde,	Taberinin	şöyle	bir	şiiri	nakledilmektedir:
Sıkıntıya	düştüğümü	arkadaşım	bilmedi



Ben	ondan	müstağniyim,	o	benden	müstağni
Haya	duygum	izzet-i	nefsimin	koruyucusudur

Nezaketim	ilim	yolunda	yoldaşımdır
Şayet	kendimi	düşürüp	dökseydim	yüzsuyu
Zenginliğe	ulaştıran	en	kolay	yol	elbet	buydu.
Taberi,	aynı	şekilde	şu	şiiri	inşad	etmiştir:
Yollarına	tevessül	etmediğim	iki	tavır	var
Biri	zenginlik	gururu	diğeri	zillet-i	fakr
Şayet	zengin	olursan	sakın	olma	mağrur
Fakir	olursan	da	bununla	ol	fahur.
Bu	yüce	vakara,	bu	yüksek	ahlaka,	bu	tertemiz,	izzet	sahibi	ilme	eren	kişiye	Allah	merhamet	etsin.

*	*	*

Ebû	İshak	b.	Hamza,	babası	Yakup	b.	Süfyan	el	Farisi	hakkında	şöyle	demiştir:352
“Yakup	 b.	 Süfyan,	 bana,	 otuz	 sene	 ilim	 yolculuğu	 yaptım	 demişti.	 Yolculuk	 esnasında,	 yol	 azığım

azaldı.	Geceleri	yazıyor,	gündüzleri	okuyordum.	Bir	gece,	mum	ışığında	oturmuş	yazıyordum,	kış	 idi.
Birden	gözümden	yaşlar	boşandı	ve	bir	şey	göremez	oldum.	Memleketimden	ayrı	düştüğüme	ve	ilim
hayatımın	sona	ermesine	üzülerek	ağlamaya	başladım.	Uykum	geldi	ve	göz	kapaklarıma	yenik	düştüm.
Rüyamda	Peygamber	Efendimiz	(s.a.v.)’i	gördüm.	Bana:
«–Yakup	niçin	ağlıyorsun?»	diye	sordu.
«–Ya	Rasulallah	göremez	oldum.	İlim	öğrenemeyeceğime	üzüldüm»	dedim.
«–Yaklaş»	dedi.	Yaklaştım.	Sanki	okuyormuş	gibi	ellerini	gözlerimin	üzerinde	gezdirdi.	Uyandığımda

gözlerim	görüyordu.	Sayfaları	elime	aldım	ve	yazmaya	devam	ettim	(v.	277).	Allah,	sekseni	aşkın	sene
hizmetinden	dolayı	ona	rahmet	etsin.”

*	*	*

Ebû	Davut	Sicistani	(d.	230/v.	425)	kendisi	hakkında	şöyle	demektedir:353
“Kufeye,	 cebimde	bir	 dirhem	parayla	 girdim.	Bununla,	 otuz	müd	bakla	 satın	 aldım.	Bunu	 yiyor	 ve

Abdullah	 b.	 Sait	 el	 Kindi’den	 hadis	 yazıyordum.	 Kendisinden	 otuz	 bin	 hadis	 yazdım.	 Baklalar
tükenmemişti.	En	aşağı	iki	ay	zarfında	yazma	işini	tamamladım.”

*	*	*
Şeyhul	fukaha	vel	muhaddisin	Ebû	Bekir	Ahmet	b.	Muhammet	el	Berkani	(d.	336/v.	425)	hatıralarını

anlatırken	şöyle	der:354
“Yanımda	üç	dinar	ve	bir	dirhemle,	İsferayin’e	geldim.	Dinarlar	bitti	ve	sadece	bir	dirhem	kaldı.	O

dirhemi	bir	 ekmekçiye	 verdim.	Karşılığında	her	 gün	 iki	 ekmek	alıyordum.	Bişr	 b	Ahmet’ten	bir	 cüz
hadis	 alıyor,	 camiye	 gidiyor	 ve	 yatsıya	 kadar	 yazıyordum.	 Bir	 ayda	 otuz	 cüz	 yazdım.	 Ekmekçideki
param	bitti	ve	İsferayin’den	ayrıldım.”

*	*	*

İbnül	Mübarek	es-Sekati,	Muhammet	b.	Ali	ed-Deccaci	(v.	463)	hakkında	şöyle	demiştir:355
“Kendisi	itibar	ve	öncelik	sahibi,	hal	ehli	bir	kimsedir.	Zaman,	akışıyla	ona	kötülük	etmiştir.	Zengin

bir	arkadaş	grubuyla	birlikte,	kendisinden	hadis	dinlemek	için,	ed-Deccaci’ye	gittim.	Kendisi	hastaydı
ve	 bir	 hasır	 üzerinde	 yatmaktaydı.	 Üzerinde,	 çoğu	 yeri	 ateşten	 yanmış	 bir	 palto	 vardı.	 Yanında	 bir
dirhem	değerinde	bir	şey	bile	yoktu.
Kendisine	 bir	 miktar	 okuduktan	 sonra	 kalktık.	 Bize	 ikram	 hususunda	 da	 sıkıntıya	 girmişti.

Yanımdakilere:
«–Efendiler!	Aramızda	ona	yardımda	bulunabilecek	biri	var	mı?»	diye	sordum.	Beş	miskal	kadar	altın

toplandı.	 Kızını	 çağırdım	 ve	 altınları	 ona	 verdim.	 Kendisine	 teslim	 edildiğini	 görmek	 için	 bekledim.
Kızı	içeri	girip	ona	bu	altınları	verince,	Deccaci	dövünmeğe	başladı	ve	şöyle	deyip	feryat	etti:
«–Şu	düştüğüm	hale	bak.	Rasulullah	(s.a.v.)’in	hadisini	öğretmekten	karşılık	alacağım	öyle	mi?»
Yalınayak	doğruldu	ve:
«–Aramızdaki	 arkadaşlık	 yüzü	 suyu	 hürmetine	 geri	 dön»	 diye	 bana	 seslendi.	 Geri	 döndüm	 ve

ağlayarak	bana	dedi	ki:
«–Beni	 ashab-ı	 hadis	 arasında	 rezil	 mi	 edeceksin?	 Ölüm	 bana	 bundan	 daha	 hayırlıdır.»	 Ben	 de

altınları	arkadaşlara	tekrar	geri	dağıttım.	Onlar	da	bunu	kabul	etmeyip	bunları	tasadduk	ettiler.

*	*	*



Ebû	Ali	Hasan	 b.	 Ali	 el	 Belhi	 (v.	471)	 ilim	 öğrenmek	 için	 katlandığı	meşakkatlerden	 bahsederken
şöyle	der:356
“Nice	 meşakkat	 ve	 zilletle	 yolculuklar	 yaptım,	 hadisler	 dinledim.	 Sonra	 Belh’teki	 köyüm	 Vahş’a

döndüm.	Hiç	 kimse	kıymetimi	bilmedi.	 İlmimin	kıymetini	 kimseler	 anlamadı.	Öleyim	de	adım	 sanım
unutulsun	dedim.	Kimse	bana	merhamet	etmedi.	Allah,	Nizamül	Mülk’ün	işlerini	rast	getirsin.	Vahş’a
bu	medreseyi	kurdu	ve	beni	buraya	hadis	öğreteyim	diye	oturttu.”
“Askalan’da,	ibn-i	Mûsahhıh	ve	diğerlerinden	hadis	dinliyordum.	Harçlığım	tükenme	raddesine	vardı.

Günlerce	 yemek	 yemedim.	Hadis	 yazmak	 istiyordum	 fakat	 açlıktan	 güç	 yetiremiyordum.	 Sonra,	 bir
fırına	gittim	ve	kenarına	oturdum.	Biraz	kuvvet	bulmak	için,	ekmek	kokusu	kokluyordum.	Sonraları,
Rabbim	genişlik	ihsan	etti	ve	zengin	oldum.”

*	*	*

Zehebi,	İmam	Zebidi	El	Yemeni	hakkında	şöyle	demektedir:357
“Örnek,	abid,	vaiz,	bir	imamdır.	Bağdat’ın	misafiri,	meşayih	ravilerin	önderidir.	460	senesinde	doğdu.

500	 senesinden	 sonra	 Şama	 geldi.	 Emr-i	 bil	 maruf	 yapmaya	 başladı.	 Sultan	 Tuğtekin,	 kendisine
tahammül	 edemedi.	 Çünkü	 acı	 da	 olsa	 hakkı	 söylerdi.	 Allah	 yolunda,	 kınayanların	 kınamasına
aldırmazdı.	Kanaatkâr,	fakir,	mübarek,	selefi	ve	Hanefi	bir	zat	idi.”
Vezir	Yahya	b.	Hubeyre	şöyle	demiştir:
“Sabahtan	öğleye	kadar	beraber	oturduk.	Bir	şey	çiğniyordu.
«–Ne	çiğniyorsun?»	Diye	sordum:
«–Çekirdek	çiğniyorum.	Yiyecek	bir	şey	bulamadım	da	bununla	oyalanıyorum»	dedi.”
İbn-i	Şafii	de	şöyle	der:
“Kendisinin,	 Arapça	 ve	 usul	 bilgisi	 çok	 fazla	 idi.	 Yaklaşık	 yüz	 eser	 vermiştir.	 Ömrünün	 hiçbir

bölümünü	zayi	etmemiştir.	555’te	vefat	etti.”

*	*	*
Bu	 sayfaları	 yazan,	 bendeniz	 fakirin	 de	 (Ebû	 Gudde)	 defalarca	 harçlıksız	 kalmışlığı	 oldu.	 Kahire

Üniversitesi	 Şeriat	 Fakültesinde	 iken	 Halep’teki	 ailemden	 gelen	 harçlığım	 gecikti.	 Yanımda	 on	 üç
Mısır	kuruşundan	başka	bir	şey	kalmadı.	Gün	Perşembe	ve	henüz	bir	şey	yememiştim.	Aç	bir	vaziyette
fakülteye	 gittim.	 Oradan	 çıktığımda	 kimse	 gelmeden,	 bir	 lokantaya	 uğradım.	 Garsonlar,	 ilimle
uğraştığımı	 anladıklarından	 hizmet	 için	 koşuşturdular.	 Bir	 şey	 ikram	 ederlerken	 en	 güzel	 ihtimamı
gösteriyorlardı.
Yemeğe	oturduğumda,	hastalanmışım	da	mercimek	çorbasından	başka	bir	şey	 içemiyormuşum	gibi

gösterdim	 kendimi.	 Çünkü	 en	 ucuz	 yemek	 buydu.	 Sonra	 lokantadan	 yarı	 aç	 bir	 vaziyette	 çıktım.
Yanımda	on	kuruşum	kalmıştı.	Kaldığım	bekâr	odasına	varıp	oturduğumda,	komşunun	biri,	çocuğunu
gönderip	 beş	 kuruş	 istedi.	 Verdim.	 Beş	 kuruşum	 kaldı.	 Bir	 şey	 yemeden,	 yarın	 Cuma	 sabahı	 bakla
yemeği	 yerim	 diye	 düşünerek	 uyudum.	 Sabah	 uyandığımda,	 beş	 metre	 kadar	 yakınımda	 oturan
Suriye’li	bir	arkadaşımın	benim	kaldığım	odaya	doğru	baktığını	gördüm.
“–Sende	para	var	mı?”	diye	işaret	etti.	Ben	de
“–Beş	kuruşum	var”	diye	işaret	ettim.
“–Bana	o	beş	kuruşu	yiyecek	bir	şeyler	almam	için	versene”	diye	işaret	etti.	Ben	de,	aynı	şekilde	aç

olduğumu	belirttim.	Her	 zamanki	 gibi,	 ona	 beş	 kuruşu	 attım.	 Suriyeli	 arkadaşım,	 bununla	 bakla	 ve
ekmek	alır	 gelir	 de	beraberce	 yeriz	diye	düşünüyordum.	Odamda	bekledim,	ne	gelen	 var	ne	giden.
Cuma	saati	yaklaştı,	camiye	gittim.	Döndüm,	yine	kimse	yok.	Cumartesi	sabahına	da	aç	bir	vaziyete
çıktım.	Fakülteye,	yüzümde	açlığın	verdiği	bitkinlik	belirtisiyle	varmışım.	Anlayışlı	bir	arkadaşım:
“–Neyin	var?”	dedi.
“–Yok,	bir	şeyim”	deyip	geçiştirmek	istedimse	de:
“–Yok	yok,	yüzünü	solgun	gördüm	söyle”	dedi.	Ben	de	iki	gündür	aç	olduğumu	söyledim.	Beni	evine

götürüp	 misafir	 etti.	 Param	 gelinceye	 kadar	 borç	 verdi.	 Sonra	 Allah	 bolluk	 verdi	 ve	 bu	 yokluktan
kurtulduk	elhamdülillah.
Bu	 hadiseden	 sonra,	 Halepten	 harçlığım	 geldi.	 Olanları,	 hocam	 Zahit	 el	 Kevseri’ye	 anlattım.

Gönlümü	hoş	tutmam	için	bana,	kendi	başından	geçen,	şu	acayip	hadiseyi	anlattı.	Yirmi	sene	sonra,
aklımda	kaldığı	kadarıyla	anlatıyorum:
“Şam’a	 geldiğimde,	 Zahiriye	 Kütüphanesinde	 vakit	 geçiriyor,	 adeta	 oradan	 ayrılmıyordum.	 Yakın

zamana	ait	 kitapları	mütalaa	ediyordum.	 İlk	 zamanlar,	 bir	 otele	 yerleştim.	Harçlığım	azalınca,	 daha
mütevazı,	alt	katta	bir	odaya	yerleştim.	Türkiye’den	gelen,	gariban	bir	adamla	ortak	tuttuk	burayı.	Bir
müddet	 sonra	 ben,	 iyice	 fakirleştim.	 Oda	 arkadaşım,	 fakir	 olmasına	 rağmen	 elindeki	 az	 bir	 şeyi
benimle	 paylaştı.	 Yememiz	 ve	 içmemiz	 ortaktı.	 Sonra	 onun	 da	 parası	 tükendi.	 Yiyecek	 parası
kazanmak	için	çalışmaya	çıktı.	Bu	sırada	çok	acıktım.	Yanımda	bir	dirhem	bile	yok.	Ertesi	günü	sabahı,
yine	 aç	 bir	 şekilde,	 âdetim	 olduğu	 üzere	 kütüphaneye	 vardım.	 Fakat	 yemek	 yok.	 Sonra	 odama
döndüm.	Açlıktan	sabaha	kadar	uyumuşum.	Sabah	yine	kütüphaneye	gittim.	Yine	aç	olarak	döndüm.
Ertesi	güne	kadar	odamda	oturdum.	Üçüncü	günün	sabahı,	dayanılmaz	bir	açlıkla	kütüphaneye	gittim.
Evde	 oturmak,	 açlığımı	 ve	 ızdırabımı	 artırıyordu.	 Belki	 meşguliyet	 açlığımı	 biraz	 unutturur	 diye



düşündüm.	Öğleden	sonra,	odama	döndüğümde,	yazışma	adresi	olarak	verdiğim	mahallenin	bakkalına
uğradım.	 Bana,	 postacının	 elden	 teslim	 alınan	 bir	 mektup	 getirdiğini	 haber	 verdi.	 Açlık	 ve	 aşırı
yorgunluğuma	rağmanen	postaneye	gittim.	Mektubu,	Şeyh	Reşit	Havasıli,	 İstanbul’dan	dört	ay	önce
göndermiş.	Havalede	üç	altın	cüneyh	vardı.	Şimdiye	kadar	bu	mektup	ve	havale,	beni	bulamamaları	ve
adresimi	 bilmemeleri	 nedeniyle	 İstanbul	 ile	 Kahire	 arasında	 gidip	 geliyormuş.	 Tam	 en	 muhtaç
olduğum	gün	bana	ulaştı.	Ben	ve	oda	arkadaşım	bununla	bir	müddet	idare	ettik.
Dostum	Şeyh	Havasıli’nin,	 İstanbul’dan	bana	bu	havaleyi	gönderme	sebebi	 şu	 imiş:	Bir	gün	evine,

güzel	bir	balık	alarak	gitmiş	ve	pişirip	yemiş.	Sonra	benim,	işsiz	güçsüz,	ailemden	ve	memleketimden
uzak	 olduğum	 ve	 memleketimden	 sadece	 bir	 elbise	 ile	 çıktığım	 hatırına	 gelmiş.	 Bana,	 bu	 havaleyi
aylar	 önce	 göndermiş	 fakat	 lutfu	 çok	 bol	 olan	 Rabbim,	 en	 uygun	 olan	 bir	 vakitte	 elime	 geçmesini
dilemiş.	Elhamdülillah.”

*	*	*
Yine	Hocam	Zahid	el	Kevseri	anlatıyor:
“Aynı	şekilde	ikinci	defa	Şam’da	geçim	sıkıntısına	düştüm	iki	veya	üç	gün	yemek	yemedim.	Üçüncü

gün	yolda	giderken,	Filistin’li	bir	adamla	karşılaştım.	Şam	âlimleri	ile	oturduğumuz	ilim	meclislerinde
kendisiyle	tanışmıştım.	Çok	ısrar	ederek	bana	hatırı	sayılır	bir	miktarda	para	verdi.	Aşırı	ısrarından	ve
çok	aç	olduğumdan	bu	parayı	kabul	ettim.	Fakat	bu	adamın	adını	hatırlamıyorum.	Şimdiye	kadar	ona
bir	iyilikte	bulunma	fırsatım	olmadı.”
Üstadımız	 Kevseri,	 herkes	 tarafından,	 zahit	 biri	 olarak	 tanınırdı.	 Bulduğunda	 isarda	 bulunan,

bulamadığında	sabır	ve	şükür	eden	birisiydi.	Allah	rahmet	eylesin	ve	makamını	ali	etsin.

*	*	*
Bu	sayfaların	müellifi	bendeniz	fakirin	başından	şu	olay	geçmişti:
“Kahire’den	memleketim	Halep’e	dönüyordum.	1947	ders	yılının	sonu	idi.	Hayfa	şehrine	vardığımda

-bu	sırada	İngiliz	işgali	altında	idi-	ertesi	günü	Şam’a	gitmek	için	geceyi	orada	geçirdim.	Yolculuk	için
altmış	Mısır	kuruşu	ödeyip	bilet	satın	aldıktan	sonra	ertesi	günü	sabahı	beklemek	için	bir	otele	gittim.
Akşam	yemeğini	yiyip	otel	ücretini	ödedikten	sonra	yanımda	altmış	beş	kuruş	kaldı.
Sabahleyin	 durağa	 vardığımda,	 şoför,	 yanımda	 fazladan	 iki	 kitap	 valizi	 olduğundan	 beni	 Şam’a

götürmeyi	reddetti	ve	altmış	kuruşumu	 iade	etti.	Ona,	bu	 iki	valiz	 için	 fazladan	ücret	vermeyi	 teklif
ettim.	Kabul	 etmedi.	 Eşyamı	 arabadan	 indirip	 gitti.	Orada	 kalakaldım.	Bu	 bilet	 aldığım	 arabalar	 da
Şam’a	günde	bir	defa	gidiyor.	Beni	bir	hüzün	kapladı	ki	bir	tek	Allah	bilir.	Otobüse	binmek	için	şoförle
münakaşa	 ederken,	 beni	 bir	 Hayfa’lı	 görmüş	 ve	 şoförün	 beni	 oracıkta	 bırakıp	 çekip	 gittiğini	 fark
etmiş.	Bana	dedi	ki:
«–Üzülme	 şeyh.	 Burada,	 Şam’a	 giden	 başka	 bir	 firma	 daha	 var.	 Küçük	 araçlardır,	 fakat	 her	 gün

Şam’a	giderler.	Onunla	gidersin.»
O	 seyahat	 şirketine	 gitmek	 için	 bir	 taksiye	 bindim.	 Şirkete	 vardığımda	 arabanın	 4:00	 te	 hareket

edeceğini	ve	ücretinin	de	iki	yüz	elli	kuruş	olduğunu	öğrendim.	Onlara:
«–Benim	yanımda	yüz	yirmi	beş	kuruş	var,	diğer	yarısını
Şam’a	gittiğimde	ödeyeyim»	dedim.	Kabul	ettiler.	Yanımdaki	yüz	yirmi	beş	kuruşu	verdim.	Otobüsün

kalkacağı	vakte	kadar	şehri	dolaşmaya	çıktım.
Saat	 14:00	 te	 şirkete	 vardığımda	 görevlinin,	 benden	 saklandığını	 fark	 ettim.	 Vakit	 gelmişti	 ve	 bu

şirket	 saatinde	 hareket	 etmesiyle	 meşhurdu.	 Geçikmeleri	 ve	 gizlenmeleri	 beni	 şüpheye	 düşürdü.
Sonradan	 öğrendim	 ki	 benden	 başka	 Şama	 gidecek	 yolcu	 yokmuş.	 Bir	 yolcu	 için	 araç	 kaldırmayı
uygun	görmemişler.	En	az	beş	yolcu	olmalıymış.	Yarım	saat	geçti,	ben	adamlara	vakti	hatırlatıyorum
ve	 bu	 vakitte	 gitmem	 gerektiğini	 bildiriyorum,	 hiç	 oralı	 olmuyorlar.	 Bu	 sırada	 şirketin	 sahibi,	 Ebû
Ahmet	 Fustuk	 çıkageldi.	 Onun	 baş	 sorumlu	 olduğunu	 anlayınca,	 durumu	 izah	 ettim.	Derhal,	 benim
için,	Şam’a	bir	araç	çıkarılmasını	emretti.	Arabayı	çıkarttılar	ve	eşyalarımı	yüklediler.	Ebû	Ahmet’e	bu
güvenilirliğinden	dolayı	teşekkür	ettim.
Sonra,	kendisi	için	Beyrut’a	giden	bir	araba	çağırttı.	Bana	da:
«–İstersen	sen	de	gel.	Benimle	Beyrut’a	gelirsin,	oradan	da	Şam’a	geçersin»dedi.
«–Benim	 için	 bir	 mahsuru	 yok.	 Hem	 böylece	 sizi,	 ayrıca	 bir	 külfete	 sokmamış	 olurum»	 dedim.

Eşyalarımı	 onun	 arabasına	 yüklediler.	 İngilizlerin	 işgal	 sınırı	 olan	 Nakura’ya	 vardığımızda,	 sınır
sorumluları	ve	askerler	tarafında	sıkı	bir	denetleme	vardı.	Her	şeyi	didik,	didik	arıyorlar,	her	kitabı,
her	 yolcuyu	 inceliyorlardı.	 Benim	 yanımda	 da	 iki	 çanta	 dolusu	 kitap	 var.	 Bundan	 dolayı
karşılaşacağımız	sıkıntıyı	düşündükçe,	üzüntü	ve	keder	sarıyordu	beni.
Hudut	 sorumlusu	 ve	 asker,	 itibar	 sahibi	 arkadaşım	 Ebû	 Ahmet’i	 görünce	 eşya	 ve	 kitap

denetlemesinde	kolaylık	gösterdiler.	Çantaları	açıp	kapamakla	yetindiler.	Bu	adam	yanımda	olmasaydı
bu	mümkün	değildi.	Ebû	Ahmet’e	teşekkür	ettim.	Beyrut’a	vardığımızda	güneşin	batmasına	yarım	saat
kadar	 vardı.	 Aynı	 şirketten	 Beyrut’tan	 Şam’a	 giden	 araç	 yoktu.	 Oradaki	 şirket	 sorumlusuna,
anlaştığımız	gibi	beni	Şam’a	götürün	dedim.	Bana:
«–Maalesef	 senden	başka	 yolcu	 yok.	Bizi	 bağışla.	 Aldığımız	 ücretle	 de	 yetinelim»	dediler.	 Başımın

çâresine	bakmak	zorundaydım.



Yanımda	para	kalmadı.	Beyrutta	borç	alacağım	bir	tanıdık	yok.	Nasıl	uyuyacaktım	bu	gece	ve	yarın
nasıl	gidecektim.	Elimde	bir	kuruş	bile	yoktu.	Ruhum	daraldı.	Beni	bir	sıkıntı	kapladı.	Rabbim’e,	beni
bu	sıkıntılardan	feraha	çıkar	diye	dua	ettim.	Birazdan	aklıma,	Beyrut’ta	oturan	bir	akrabamın	olduğu
geldi.	Uzun	zamandır	görüşmüyorduk.	Oturduğu	adresi	hatırlamıyordum.	Şöyle	bir	zihnimi	yokladım,
sordum	soruşturdum,	sonunda,	güneş	battıktan	epey	sonra,	buldum.	Akrabam	beni,	büyük	bir	sevinçle
karşıladı.
Konuşma	arasında	bana	şöyle	dedi:
«–Halep’e	göndermem	gereken	 iki	yüz	 lira	var.	Hiç	kimseyle	gönderemedim.	Şayet	sen	götürürsen

müteşekkir	olurum.»
«–Peki,	memnuniyetle»	dedim.	Sabahleyin,	bütün	gam	ve	kederim	gitmiş,	yerini	bir	ferahlık	almıştı.

Kulunu	hiçbir	 zaman	unutmayan,	 her	 şeyi	 hikmetle	 idare	 eden,	 her	 şeyden	haberdar	 olan	Rabbime
hamdolsun.”

*	*	*



ALTINCI	BÖLÜM:	

KİTAPLARINI	KAYBETMELERİ	
VEYA	ÇEŞİTLİ	İHTİYAÇLARINDAN	

KİTAPLARINI	SATMALARI



KİTAPLARIN	
ÂLİMLERİN	HAYATINDAKİ	YERİ

Bir	 cesette	 ruh,	 bir	 bedende	 sağlık,	 ne	 kadar	mühim	 ise	 bir	 alimin	 hayatın	 da	 da	 kitap,	 o	 kadar
önemi	 haizdir.	 Bu	 bölümde,	 âlimlerin,	 bir	 afet	 veya	 bir	 başka	 sebepten,	 kitaplarını	 yitirmelerinden
bahsedeceğiz.	Bu	konuda	söz	pek	çoktur	fakat	bir	kısmını	zikretmekle	yetineceğiz.
Kadı	Cürcani,	kitapların,	hayatındaki	yerinden	şöyle	bahsediyor:358
İlimden	aziz	bir	şey	yoktur	bana,
İlimden	gayrı	aramam	bir	dost	da
Zillettir	kaynaşma	sakın	insanlarla
Bırak	onları	hep	aziz	olarak	yaşa

*	*	*
Şimdiki	 hikâye	 de,	 âlimlerin	 canından	 ve	 kanından	 bir	 parça	 mesabesinde	 olan	 kitapları	 için

yaptıkları	fedakârlıklara	güzel	bir	örnektir.	Bir	muhaddis	için	kitaplarının	ne	kadar	önemli	olduğu	ve
onları	korumaktaki	gayretinin	ziyadeliğinin	bir	göstergesidir.
Hâfız	Sehavi	şöyle	anlatmaktadır:359
“Ebû	Eyyüb	Süleyman	b.	Davut	Şazekuni,	(v.	234)	ölümünden	sonra	rüyada	görülmüş	ve	kendisine

şöyle	sorulmuş:
«–Allah	sana	nasıl	muamele	etti?»
O	da	cevaben:
«–Beni	affetti.»	demiş.
«–Niçin?»	diye	sormuşlar:
O	da	demiş	ki:
«–Isfahan	yolunda	idim.	Şiddetli	bir	yağmura	tutuldum.	Altına	sığınabileceğim	bir	yer	yoktu.	Yağmur

dininceye	 kadar	 ıslanmasın	 diye	 kitaplarımın	 üstüne	 kapandım.	 Rabbim	 de	 beni	 bundan	 dolayı
affetti.»”

*	*	*
Lugat	âlimi,	edip,	şair,	fakih	Ahmet	b.	Faris	b.	Zekeriya	er	Razi,	hayatın	çeşitli	zorluklarından	şikâyet

ediyor,	 gam	 ve	 kederlerinin	 tesellisi,	 enis-i	 ruhu	 ve	 beraber	 yaşayıp,	 kendilerine	 sığındığı
kitaplarından	şöyle	bahsediyor:360
Sorduklarında	bir	gün	halim
Derim	ki	iyiyim	yok	bir	ihtiyacım
Elbet	bir	gün	feraha	çıkarım

Sarsa	da	gönlümü	ğumum	(gamlar,	kederler)
Arkadaşım	kedim	ve	şu	mum
Kitaplarım	ise	enis-i	ruhum
Bu	 ifadeler,	 ilme	 âşık	 bir	 âlimin,	 kitaba	 ne	 kadar	 değer	 verdiğinin	 bir	 göstergesidir.	 Böyle	 olunca

kitaplarını	 kaybetmenin,	 bir	 âlim	 için	 ne	 büyük	 bir	 felaket	 olduğunu,	 sizler	 takdir	 edersiniz.	 Birçok
âlimin	zihni,	kitaplarının	başına	bir	felaket	geldiğinde	ciddi	şekilde	karışmıştır.

*	*	*

Şüca	b.	Elsem,	Sened	b.	Ali’ye	şöyle	sormuş:	361
“–Senin	Halife	Me’mun’la	aran	çok	iyiydi.	Onun	emrinde	çalıştın.	Onun	ilim	meclisinde	idin.	Onunla

tanışmana	kim	sebep	olmuştu?”	O	da	cevaben	şöyle	anlatmış:
“Babam	 yıldızlarla	 uğraşarak	 geçimini	 sağlardı.	 Sultanın	 adamları	 kendisini	 sever	 ve	 sayardı.

Öklid’in	 kitabını	 okuduktan	 sonra	 gönlümde	 Mıcasti362	 adlı	 kitabı	 okumak	 arzusu	 doğdu.	 Me’mun
zamanında,	varraklar	çarşısında	bu	kitabı	yazıp,	harekeleyip	ciltledikten	sonra	yirmi	dinara	satan	bir
sahaf	vardı.	Babamdan,	bana	bu	kitabı	satın	almasını	istedim.	Babam:
«–Elim	biraz	bollaşınca	alırım»	diyerek	beni	başından	savdı.	Benim,	ilme	merak	duymayan,	babama

yardım	 edip	 onun	 işleriyle	 meşgul	 olan	 bir	 kardeşim	 vardı.	 Babamın	 sözü	 üzerinden	 hayli	 zaman
geçmişti.	 Bir	 gün,	 babam	 çarşıdayken	 bir	 yere	 girdiğinde	 katırını	 dışarıda	 tutuvermek	 için	 ben	 de
onunla	çarşıya	gittim.	O	sırada	on	yedi	yaşındaydım.	Babam	bir	yere	girdi.	Bir	müddet	sonra	bir	genç
çıkıp:
«–Sen	 dön,	 baban	 ustamın	 yanında	 uzun	 bir	 müddet	 kalacakmış.»	 dedi.	 Ben	 de	 atı	 götürdüm,

eğeriyle,	yularıyla	birlikte	otuz	dinardan	daha	aşağı	bir	fiyata	sattım.
Oradan	doğruca	o	kitabı	yazan	sahafa	gidip	yirmi	dinara	kitabı	satın	aldım.	Benim,	içi	boş	bir	evim



vardı.	Anneme	gittim	ve:
«–Size	 karşı	 çok	 büyük	 bir	 suç	 işledim»	 deyip	 olanı	 biteni	 anlattım.	 Benim	 kitap	 okumamı

engellemesin	diye	babamı	oyalaması	ve	oradan	uzaklaşmam	 için	bana	 fırsat	vermesi	 için	annemden
söz	aldım.	Paranın	üstünü	ona	verdim	ve:
«–Ben	kendimi	evime	kilitleyeceğim.	Siz	de	kitabı	okuyup	bitirinceye	kadar,	hapistekilere	atıldığı	gibi

bana	ekmek	atın»	dedim.	Annem	de	babamın	öfkesini	yatıştıracağını	söyledi.
Eve	gittim	ve	kapıyı	kapattım.	Kardeşim	gidip	olayı	babama	haber	vermiş.	Haberi	duyunca	babamın

yüzü	değişmiş,	öfkesinden	kekelemeye	başlamış.	Yanındaki	adam	babama:
«–Halin	beni	tedirgin	etti.	Ne	oldu?	Bir	söylesene»	demiş.	Babam	olayı	anlatmış.	Adam:
«–Vallahi	 bu	 çocuğun	 için	 sevinilecek	 bir	 durum.	 Ona	 güzel	 muamele	 et»	 demiş	 ve	 ahırından

babamın	katırından	daha	iyi,	daha	güzel	semeri	olan	bir	katır	çıkarmış;
«–Al	buna	bin	ve	çocuğuna	bir	kelime	bile	etme	»	demiş.
Üç	sene	sanki	bir	gün	gibi	geçti.	Babam	bana	yüzünü	hiç	göstermedi.	Ben	işi	sıkı	tutup	Micasti	adlı

kitabı	 iyice	 okuyup	 sindirdim.	 Sonra	 zor	 sayılacak	 geometrik	 şekiller	 yapıp	 evden	 çıktım.	 Bunları
gömleğimin	yenine	sakladım.	Burada,	mühendislerin,	matematikçilerin	 toplandığı	bir	meclis	var	mı?
diye	soruşturdum.	Bana:
«–Me’mun’un	akranı	olan,	Abbas	b.	Said	el-Cevheri’nin	evinde	toplanıyorlar»	dediler.	Oraya	gittim	ve

gelen	 bütün	 hocaları	 gördüm.	 İçlerinde	 hiç	 genç	 yoktu.	 Bir	 tek	 ben	 vardım.	 O	 sıralar	 yirmi
yaşlarındaydım.
Abbas’la	aramızda	şu	konuşma	geçti:
«–Kimsin	sen	ve	burada	ne	arıyorsun?»
«–Astronomi	ve	matematiği	seven	bir	gencim.»
Şimdiye	kadar	ne	okudun?”
«–Öklidis	ve	Micasti.»
«–Ciddi	bir	şekilde	mi?»
«–Evet.»
Ben	 böyle	 cevap	 verince	 bana	 bazı	 geometrik	 şekilleri	 sordu.	 Bunların	 cevabı	 yenimin	 içindeki

evrakta	yazılı	idi,	cevapladım.	Şaşırdı	ve:
«–Bunları	sana	kim	öğretti?»	diye	sordu.	Ben	de:
«–Kimseden	duymadım,	kendim	buldum.	Bunlar	ve	diğerleri	yanımdaki	kağıtlarda	yazılı»	dedim.
«–Getir	bakalım,	o	kâğıtları»	dedi.	Kâğıtları	görünce	yüzünün	rengi	değişti.	Oradakilere:
«–Sefat’ı	getirin!»	dedi.	Getirdikleri	kitabın	sonuna	baktı,	aynını	orada	buldu.	Sonra	oradan	bir	not

defteri	açtı	yanımdaki	kâğıtlarla	karşılaştırmaya	başladı.	Bu	defterdeki	açıklamalar,	ifade	bakımından
benimkinden	daha	güzeldi	ama	mana	aynıydı.
Ardından	şöyle	dedi:
«–Bu	 şeyler	 benim,	 Micasti	 kitabından	 çıkarttığım	 sonuçlara	 benziyordu.	 Bunları	 sende	 görünce

çalındı	zannettim.	Fakat	ikisi	arasındaki	lafız	farklılığı	bu	vehmimi	ortadan	kaldırdı.»
Benim	 için	 güzel	 bir	 elbise	 hazırlanmasını	 emretti.	 O	 akşam	 hemen	 hazırlandı.	 Beni	 Me’mun’un

huzuruna	çıkarttı.	Me’mun,	bu	işle	ilgilenmemi,	emretti.	Bana	ihsanlarda	bulundu.

*	*	*
Bütün	mahir	edebiyatçıların	üstadı,	ilk	önce	kadı	sonra	vezir	olan	Cemalettin	ebil	Hasen	Ali	b.	Yusuf

568	de	Kıft’ta	doğdu.	646	da	Halep’te	vefat	etti.
Haleb’e	 varıp	 orayı	 vatan	 edindiğinde,	 kitap	 satın	 almak	 ve	 uzak	 memleketlerden	 kitaplar

getirtmekle	uğraştı.	Bu	husustaki	şöhreti	cihanı	sardı.
Varraklar,	 yazarlar,	 kitap	 satıcıları	 peş	 peşe	 kendisine	 geliyorlardı.	 Böylece	 eşine	 az	 rastlanır	 bir

kütüphane	oluşturdu.
Bunun	 için	 çok	 uğraştı.	 Kitap	 satın	 almak	 için	 çok	 harcamalarda	 bulundu.	 Ömrünü,	 bunları

korumaya,	 tanzim	etmeye	ve	 iktibas	etmeye	adadı.	Evi,	Halep’in	edip	ve	ulemasıyla	doldu	 taştı.	Ev,
adeta	kendisine	değerli	el	yazmalarını,	meşhur	âlimlerin	kitaplarını	getiren	varakların,	yazarların	ve
kitap	komisyoncularının	kıblesi	haline	geldi.
Kendisinin,	 İnbahu’r	 Ruvat	 ala	 Enbahi’n	 Nuhat	 adlı	 eseri	 bunca	 kitabı	 nasıl	 elde	 ettiğini	 anlatan

haberlerle	doludur.	Kitaplar	 için	 yaptığı	 harcamalar	hakkında,	 acayip	haberler	 vardır.	Dostu	Allame
Yakut	el-Hamevi	ondan	şöyle	bahseder:363
“Kitap	 toplama	hususunda	 çok	hırslıdır.	O	kadar	 kitabım	olmasına	 ve	 satın	 almama	 rağmen,	 onun

kadar	kitap	sahibi,	kitap	toplama	meraklısı,	kitap	için	para	harcayan	birini	daha	görmedim.	Halepte
ikamet	etmekteydi.”
Tarihçi	Şakir	el	Kütübi	de	şöyle	demektedir:364
“Tarif	edilemeyecek	miktarda	kitap	biriktirmiştir.	Dünyalık	hiçbir	şeyi,	kitap	kadar	sevmemiştir.	Evi

ve	eşi	yoktu.	Elli	bin	dinara	tekabül	eden	kitabını,	Halep	Emiri	Nasıra	miras	olarak	bırakmıştır.”	(Ebû
Gudde:	Benim	hesabıma	göre	o	günkü	elli	bin	dinar	bu	günün	on	milyon	Suud	Riyaline	eşittir.	Buna
göre,	üç	milyon	altı	yüz	bin	Yeni	Türk	Lirası	ediyor.)
Üstat	Et	Tabbah,	onun	hayatından	şöyle	bahsediyor:365
“Onun	kitap	toplama	aşkı	hakkında	ilgi	çekici	hikâyeler	vardır.	Es	Semaniye	ait,	kendi	el	yazısından



el	Ensap	diye	bir	kitap	vardı.	Bu	kitabın	aslının	var	olabileceğini	tahmin	ettiği	yerlere	bakıyor	fakat	bir
türlü	 bulamıyordu.	 Aslından	 sadece	 beş	 cilt	 vardı.	 Günler	 sonra	 tam	 ümidini	 kesmişken	 birkaç
arkadaşı	 Halep’teki	 külah	 çarşısına	 gitmişler	 ve	 bu	 kitabın	 bir	 bölümüne	 rastlamışlar.	 Bu	 bölümü
kendisine	getirmişler.	Vezir	hemen	külah	ustasını	çağırmış	ve	kendisine	bu	kitabı	sormuş.	Usta:
«Bu	kitabın	hepsini	satın	aldım	ve	külah	kalıbı	yaptım»	deyince	veziri	bir	hüzün,	bir	keder	kapladı	ki

ifadesi	mümkün	değil.	Hatta	vezir,	günlerce	odasına	çıkmadı.	Yerine	oturamaz	oldu.	Öyle	üzüntülüydü
ki	sanki	bir	yakınını	kaybetmiş	gibiydi.	Ekâbir	takımı	kendisini	teselliye	geldiler	ve	yakınını	kaybeden
bir	insan	nasıl	teselli	edilirse	öyle	teselliye	çalıştılar.	Kendisinin,	kitap	toplamaya	olan	düşkünlüğünü
anlatan	hikâyeler	pek	çoktur.”

*	*	*



KİTAPLARINI	YİTİRMEK	ONLAR	İÇİN	
EN	BÜYÜK	KAYIPLARDAN	BİRİYDİ

Mısır	kadısı	ve	muhaddisi	Abdullah	b.	Lehiy’a,	(d.	97/ö.	174)	169	senesinde	kitaplarının	yanması	gibi
bir	felakete	düçar	oldu.	Kitapları	yandıktan	sonra	hadislerde	tereddüte	kapıldı	ve	tedlisi	(karıştırması)
arttı.	 Önceden	 kendisinden	 hadis	 alanların	 hadisleri,	 şimdi	 ondan	 daha	 kuvvetli	 idi.	 Tezkiratül
Huffaz366	ve	Tehzibü’t	Tehzib367	de	hayatı	anlatılırken	şöyle	denilmektedir:
“Kitapları	yandığında,	İmam	Leys	b.	Sa’d	el	Mısri,	bin	dinarlık	zarara	uğramıştır.	Hacer	el	Askalani,

Tehzibü’t	Tezhib’inde368	bu	olayı	ayrıntılı	bir	şekilde	aktarmıştır.”

*	*	*
İmamül	Muhaddisin,	Buhâri’nin	hocası,	Ali	b.	Medini	(161-234)	hakkında	Hatip	el	Bağdadi:
“Bu	ilmin	filozofu,	tabibi,	ehli	hadisin	sözcüsü”	demiştir.
Önemli	bir	eseri	olan	Müsnedini	yollarda	yazdı.	Bu	iş	için	imkânlarını	son	raddesine	kadar	kullandı.

Kitabını	tamamladıktan	sonra	yolculuğa	çıktı.	Üç	sene	boyunca,	gezebildiği	İslam	beldelerini	dolaştı.
Sonra	 Basra’ya	 geri	 döndü.	 Evine	 vardığında,	 Müsnedini,	 kitap	 kurtlarının	 yiyip	 bitirdiğini	 gördü.
Eser,	müellifi	hayattayken	ölmüştü.
Kendisi	şöyle	der:
“Müsnedi	 çok	 zor	 şartlarda	 tasnif	 etmiştim.	 Kâğıtlara	 yazıp	 bir	 mahfazaya	 sarmıştım.	 Yolculuğa

çıkarken	evde	bıraktım.	Eve	döndüğümde,	yazdıklarımı	mütalaa	etmek	için	mahfazayı	aldım.	Bir	de	ne
göreyim	eskisinden	daha	hafiflemişti.	Mahfazayı	açtım	kitap	birbirine	karışmış	un	ufak	olmuştu.	Bir
daha	toparlamak	nasip	olmadı.”369

*	*	*
Lugat	 âlimlerinden	 Ebû	 Amr	 Şimr	 b.	 Hamduye	 el	 Heravi’nin	 (v.	 255)	 lugat	 ilmine	 ciddi	 katkıları

olmuştur.
Gençliğinde,	 Irak’taki	Unfuvan’a	 gitmiş	 ve	hadis	 yazmıştır.	 İbn-i	Arabî	 ve	 diğer	 lugat	 âlimlerinden

yüz	yüze	şiirler	dinlemiştir.
Ebû	Amr	Şeybani’nin,	ebû	Zeyd	el	Ensari’nin,	ebû	Ubeyde’nin	ve	Ferra’nın	arkadaşlarından	olan	bir

guruptan	ders	görmüştür.	Bunlardan	bazısı:
Riyaşi,	 Ebû	 Hatim,	 Ebû	 Nasr,	 Ebû	 Adnan,	 Seleme	 b.	 Asım	 ve	 Ebû	 Hassan’dır.	 Sonra	 Horasan’a

dönerken,	 Nadr	 b.	 Şumeyl	 ve	 Leys	 b.	 Muzaffer’in	 dostlarıyla	 karşılaşmış	 ve	 onlardan	 şiirler
dinlemiştir.
Herat’a	vardığında,	dil	üzerine	büyük	bir	kitap	telif	etmiştir.	Bu	kitabı,	sözlük	harflerini	esas	alarak

düzenlemiş	 ve	 cim	 harfinden	 başlatmıştır.	 Ebû	 Bekir	 Iyadi’nin	 bana	 anlattığına	 göre,	 kitabını	 geniş
tutmuş	fakat	şu	var	ki	kitabı,	olaylar,	şiirler,	lugatçıların,	hadisçilerin,	tefsircilerin	birçok	rivayetleri	ve
garip	hikâyelerle	uzatmış.	Kendinden	öncekilerin	böyle	bir	şey	ortaya	koymadıkları	gibi	sonrakiler	de
onu	bu	yarışta	geçememişlerdir.
Kitabı	tamamladı	ve	hayatı	boyunca	bununla	iktifa	etti.	Öğrencileri	için	çoğaltmayıp	cimrilik	etti.	Bu

yaptığı	 elbette	 ki	 tasvip	 görmeyen	 bir	 davranıştır.	 Akrabaları	 bu	 kitaba,	 miras	 yoluyla	 el	 koydular.
Sonra	 Yakup	 b.	 Leys	 es-Siczi’nin	 eline	 geçti.	 Kendisi	 önemli,	 kahraman	 ve	 zeki	 bir	 hükümdarın
borazancısı	 idi.	 Bu	 kitabı	 bazı	 işlerinde	 kullanırdı.	 İran	 ve	 civarına	 giderken	 bu	 kitabı	 da	 yanında
götürürdü.	Hazerde	 ve	 seferde	 kitabı	 yanından	hiç	 ayırmazdı.	 Beni	Mevan	nehri	 kıyısındaki	 verimli
topraklarda	konakladığında,	erzakını	devesine	yükledi	ve	bir	grup	askerle	sultanın	ordusuna	katılmak
için	gemiye	bindi.	Nehrevan’da,	bütün	askerler	ve	erzaklarla	birlikte	bu	kitap	da	suyun	dibini	boyladı.
Ben	 bu	 kitabı,	 Muhammet	 b.	 Gasvera’nın	 hattından	 parça,	 parça	 bir	 halde	 gördüm.	 Bölümlerini

düzene	 koydum.	 Gayet	 mükemmel	 bir	 kitap	 olarak	 buldum.	 Allah	 Ebû	 Amr’ın	 bu	 hatasını	 affetsin.
İlimde	cimrilik	hiçbir	zaman	tasvip	görmemiştir.370

*	*	*
Zamanının,	Arap	dilinde	bir	numarası,	Ebû	Ali	Farisi	(d.	288–v.	377)’nin	hayatı	anlatılırken	Osman	b.

Cini	şunları	söylemiştir:371
“Hocam	Ebû	Ali,	bana,	Bağdat’ta	bir	yangın	olduğunu	yangında	Basra	ekolüne	ait	bütün	bilgilerin

yok	olduğunu	anlattı	ve	şöyle	ekledi:
«Bütün	 bilgileri	 kendi	 elimle	 yazdım.	 Arkadaşlarıma	 okudum.	 Sandıklar	 yanınca	 Muhammet	 b.

Hassan’ın	talak	kitabının	yarısı	hariç	hiçbir	şey	elimde	kalmadı.»
Kendisine:
«–Nasıl	teselli	buldun?»	diye	sordum.	Bana	tuhaf	bir	şekilde	baktı	ve:
«–İki	ay	üzüntüden	kimseyle	görüşmedim.	Basra’ya	döndüm	ve	bir	müddet	ne	yapacağımı	bilmez	bir



vaziyette	öylece	kalakaldım.»	dedi.
Kitabını	kaybeden	kaybetmiş	gibidir	şuurunu
Kitabını	kaybetmektir	felaketlerin	en	korkuncu.

*	*	*

Şerif	er	Radı’nin	(d.	359	-	v.	406)	hayatı	anlatılırken	şöyle	denilir:372
“Radı,	fazilet,	edep,	ilim,	zekâ	ve	küçüklüğünden	itibaren	kuvvetli	bir	hafızaya	sahib	bir	insandı.”
Ebul	Feth	b.	Cini,	bir	mecmuasında	ondan	bahsetmiştir.	Bu	mecmua	İran’a	giderken	çalınmıştır.	Bu

mecmuanın	arkasından	çok	figan	etmiş	fakat	bu	kitabına	bir	daha	ulaşamadan	ölüm	onu	yakalamıştır.
Sonra	bu	mecmua	Isfahan	şehrininin	bazı	vakıflarında	ortaya	çıkmış.	Said	b.	Dehhan	buraya	gidince

mezkûr	mecmuayı	bulmuş	ve	kaydetmiş.	Said’in	hattından	başka,	bu	kitaba	rastlamadım.

*	*	*

Kaynaklarda,373	Ebul	Hasen	el	Fali’nin	başına	gelen	dikkat	çekici	bir	olaydan	bahsedilir.	Ebul	Hasen
el	Fali	muhaddis,	edip,	şair	bir	adamdır.	(v.	448)	Bu	olayı	nakleden	Hatip	Ebû	Zekeriya	Yahya	b.	Ali	et
Tebrizi	şöyle	demiştir:
“Ebul	Hasen	b.	Ali	 el	Fali374,	 İbni	Düreyde	ait	 olan	el	Cemhera	adlı	 kitabın	bir	nüshasına	 sahipti.

İhtiyaçlar	 onu,	 bu	 kitabı	 satmaya	 sevketti.	 Şerif	Murteza	 60	 dinar	 karşılığında	 bu	 kitabı	 satın	 aldı.
Kitabı	düzene	koyarken,	satan	şahıs	Ebul	Hasen	El	Fali’ye	ait	şu	beyitlere	rastladı.
Sattım	yirmi	yıldır	dost	olduğum	kitabımı
Ona	olan	iştiyakım	ve	muhabbetim	daha	da	arttı
Onu	hiç	satmam	diyordum	zannımca
Borçlarım	götürse	de	beni	zindana
Fakat	fakirlik,	zayıflığım
Ve	küçüklüğümdendir	gözyaşlarım
Fakat	sahip	olmadı	gözyaşlarım	geçmişte
Hüzünle	dağlanmış	bir	kalbin	sözlerine
Ey	cömert	ana	bu	ihtiyaçlar
Cimri	zenginler	yüzünden	ortaya	çıkar.
Satın	alan	şahıs	bu	şiiri	okuyunca	kitabı	ona	iade	etti.	Parayı	da	geri	almadı.

*	*	*
Ebul	Hasen	el	Fali’nin	bu	şiiri,	ilme	ve	ulemaya	olan	bağlılığından	dolayı,	İbnül	Esir’in	el	Kamil’inde

ve	Yakutu’l	Hamevi’nin	Mucemul	Udeba’sında	geçen	şu	şiirini	de	zikretmek	isterim:
Meclislerdeki	alıştığım	alimlerin	yüzleri	değişince
Anladım	ki	değişmişti	gönüldeki	dostuklar,	hatta	avlular	bile
Öncekinden	farklı	bir	beyit	inşad	ettim.
Komşularım	için	akan	gözyaşlarım	parladı	gözümde
Çadırları	onların	çadırlarıydı	amma
Mahallenin	kadınları	başka	kadınlardı.
Bir	başka	güzel	şiiri	de	şöyledir:
Zihni	bulanık	aptallar	fakih	ve	müderris	diye	ilme	gönderilir
İlim	ehlinin	her	mecliste	okunan	şu	eski	beyte	kulak	vermesi	gerekir
Öyle	zayıfladı	ki	zayıflığından	böbrekleri	görünmeye	başladı.
Fakirler	o	böbrekleri	satılığa	çıkarttı.

*	*	*

Hâfız	ve	cevval	ilim	adamı,	Ebû	Zekeriya	el	Buhâri’nin	hayatı	kaynaklarda375	şöyle	anlatılır:
Ebû	Zekeriya	El	Buhâri,	(d.	382–v.	461)	 ilim	tahsiline	ilk	önce	Buhara’da	başlamıştır.	Kendisi	subut

ehli	hafızlardan	biridir.	Buhara’da,	Horasanda,	Irak’ta,	Şamda,	Yemen’de,	Mısır’da	ve	Afrika’da	hadis
dinlemiştir.	 Endülüs’e	 ve	 batı	 memleketlerine	 gitmiş	 oranın	 üstadlarından	 ilim	 almıştır.	 Kendisinin
dışındaki	herkesden	ilim	yazmıştır	diyebiliriz.	Vefatına	kadar	hadis	yazmakla	meşgul	olmuştur.
Mısırda	kaldı.	Fakih,	Ebul	Feth	Nasr	b.	İbrahim	el-Makdisi,	onun	şöyle	dediğini	nakleder:
“Benim	Buhara’da	on	dört	bin	cüzüm	var.	Gidip	onları	getirmeyi	murad	ediyorum.”
Fakat	bu	muradına	nail	olamadan	Mısır’ın	Havra	kasabasında	vefat	etti.	Kabirlerin	 içinde	böyle	ne

kadar	çok	hüzünler	yatar.

*	*	*



Sırada	Haddad	el	Mehdevi	diye	bilinen	Şeyh	ebul	Hasen	Ali	b.	Muhammet	b.	Sabit	el	Havlani	var.
Fakirliğin	 getirmiş	 olduğu	 sıkıntılardan	 dolayı	 kitaplarını	 satmak	mecburiyetinde	 kalmıştır.	 Bunun

üzerine	hanımı	kendisine:
“–Her	 şeyden	 üstün	 tuttuğun	 kitaplarını	 nasıl	 satabildin?”	 diye	 sordu.	 O	 da	 hanımına	 Mu’cemül

Buldan	ve	Mu’cemü’s	Seferde	geçen	şu	şiiriyle	cevap	verdi:
Kanaat	örtüsü	altından
Belirdi	parçaymış	gibi	güneşten
Dedi	Hanımım:	Kitaplarını	nasıl	sattın
En	son	çâre	bile	olsa	satmayacaktın
Dedim	ki	ona:	Bu	duruma	neden	şaştın
Şu	anda	yokluğundayız	zamanın

*	*	*
İlim	uğruna	çok	büyük	zorluklarla	karşılaşan	Gazali	şöyle	demiştir:
“Yollarımız	 eşkiyalar	 tarafından	 kesildi.	 Eşkiyalar	 neyim	 varsa	 hepsini	 alıp	 götürdü.	 Peşlerine

takıldım.	Reisleri	beni	görünce:
«–Geri	dön	şaşkın!	Yoksa	ölürsün»	dedi.
«–Sadece	size	faydası	olmayan	şu	heybemi,	bana	geri	vermenizi	istiyorum»	dedim.
«–Ne	varmış	o	heybede?»	diye	sordu.
«–Kitaplarım	 var.	 O	 kitapları	 dinleyip	 yazmak	 ve	 ilim	 öğrenebilmek	 için	 çok	 diyarlar	 dolaştım.»

deyince	güldü	ve:
«–Nasıl	 ilim	 öğrendiğini	 iddia	 ediyorsun?	 Senden	 bunları	 aldığımızda	 ilmin	 kalmadı.»	 dedi.	 Sonra

birkaç	adamına	emretti	bana	heybemi	geri	verdiler.
Gazali	bundan	sonra	şunları	ekliyor:
Bu	olay	bende,	Allah’ın	sevkiyle	derin	bir	düşünce	oluşturdu.	Tus’a	geldiğimde	üç	sene	uğraştım	ve

yazdığım	kitapları	ezberledim.	Şayet	eşkıyalar	yolumu	kesip	kitaplarımı	alsa	dahi	bilgisiz	kalmayacak
bir	vaziyete	geldim.”376

*	*	*
İlim	yolunda	birçok	musibetlere	uğrayan	âlimlerden	birisi	de	şair	ve	edebiyatçı	Lebib’tir.	(532-	567)
Şair	 Lebib,	 Kızıl	 Denizin	 limanlarında	 birçok	 zorlukla	 karşılaşmıştır.	 565	 senesinde	 Aden’e	 vardı.

Sonra	 oradan	bir	 ticaret	 gemisiyle	 ayrıldı.	Gemi,	Dehlek	 yakınlarındaki	Nuhra	 adası	 açıklarında	bir
kayaya	çarptı.	Gemi,	Habeşistan	ile	Yemen	arasındaki	bir	adaya	demirledi.	Lebib’in	yanındaki	bakkam,
(Orta	Amerikada	bir	ağaç.	Badem	gibi	meyveleri	vardır.	Boya	elde	etmek	için	de	kullanılır.)	biber	vs.
gibi	erzakın	üçte	ikisi	saçıldı	gitti.
566	senesinin	Recep	ayının	ilk	günlerinde,	Aden	veziri	Ebû	Bekir	el	Idi’ye	on	iki	sayfalık	kısa	bir	yazı

yazdı.	Bunun	bazı	bölümleri	şöyle	idi:
“Nuhran’ın	kayalıklarından	yazıyorum	bu	mektubu.	Aklım	hala,	etrafa	saçılan	bakkam	ve	biberlerde.

Dalgalar	hala	bize	çarpıyor.	Mallarımıza	ve	umutlarımıza	el	koyuyor.
Doğrusu	erzakımızın	üçte	biri	kurtuldu.	Ne	diyelim	bu	da	 iyi	bir	miktar,	bunu	da	kaybetmek	vardı.

Dehlek	adasına	ulaştık.	Sultan	Malik	b.	Ebû	Seddad,	 bizi	 keten	 ve	buğdayla	memnun	etti.	 Yanımda
kitaplarım	da	vardı	fakat	deniz	bunların	üzerine	yokluk	yazdı.	Ne	şiir	ne	lugat	ne	nahiv,	hiçbir	şey	yok.
Bir	tek	Hebbariye’nin	divanından	bir	şiir	kurtuldu.	O	da	baya	bir	ıslandı.	Şiirlerimin	hepsi	zayi	oldu.
Bütün	 göz	 nurum,	 denizin	 dibini	 boyladı.	 Hasetçilerin	 ve	 bozguncuların	 kem	 gözlerinden
kurtulamadım.”377

*	*	*
İbn-i	Dehan	el	Bağdadi	(d.	494-v.	563)’de,	 ilim	yolunda	birçok	zorluğa	göğüs	germiş	âlimlerdendir.

Kendisi,	 Sibeveyh	 ile	 çağdaştır.	Nahiv	 konusunda,	 faydalı	 eserler	 vermiştir.	 Sonra	Bağdattan	 ayrılıp
Mevsıl’e	 yöneldi.	 Maksadı,	 cömertliğiyle	 tanınan	 vezir	 Cemalettin	 el	 Isfahani’ye	 ulaşmaktı.	 Bu
maksadına	 nail	 oldu	 ve	 vezirin	 lutfuna	 mazhar	 oldu.	 Bir	 müddet,	 vezirin	 koruması	 altında	 yaşadı.
Kitapları,	 Bağdat’ta	 kalmıştı.	 O	 sene	 Bağdat’ı	 sel	 bastı.	 Kendisine,	 selden	 kurtulan	 kitaplarını	 geri
getirsinler	 diye	 birilerini	 Bağdat’a	 gönderdi.	 Fakat	 sel,	 kitaplarının	 çoğunu	 berbat	 etmişti.	 Evinin
arkasındaki	tabakhaneyi	sel	basmış	oradan	sular	evine	taşmış	ve	felaket	daha	da	büyüyerek	kitapları
telef	etmişti.	Bu	berbat	haldeki	kitapları,	kendisine	getirdiklerinde,	ömrünü	verdiği	kitaplarının	heba
olduğunu	gördü.	Kendisine,	buhurla	bu	kitapları	düzeltebileceğini	söylediler.	O	da	İrandan	gelme	bir
buhurla	 bunları	 düzeltmeğe	 çalıştı.	 Bu	 iş	 için	 otuz	 rıtıl	 buhur	 gerekti.	 Bu	 işi	 yaparken	 kendisi	 de
gözlerini	kaybetti.378

*	*	*



Şimdiki	anlatacağımız	olay	da,	bir	âlimin	başına	gelebilecek	en	büyük	facialardan	birisi.	Olay,	Şeyzar
memleketinin	ve	kalesinin	kumandanı	olan	Üsame	b.	Müngizin	başına	gelmiştir.	Kendisi	devrinin	önde
gelen	 kahramanlarından	 ve	 aynı	 zamanda	 âlim	 bir	 edebiyatçı	 idi.	 (d.	 488-	 v.	 584)	 Bu	 felaket	 onun
başına	569	senesinden	önce,	adil	hükümdar,	Nureddin	eş	Şehid	zamanında	gelmiştir.	Kendisi	olaydan
şöyle	bahsetmektedir:379
“…	Sonra	adil	hükümdar	Nureddin’in	hizmetinde	bulundum.	Kendisi	Mısır	melikine,	Mısır’da	kalan

evladü	 iyalimin,	 benim	 yanıma	 getirilmesini	 isteyen	 bir	 mektup	 yazdı.	 Mısır	 Hükümdarı	 da	 aileme
gayet	iyi	davranmaktaydı.
Mısır	Hükümdarı,	özür	dileyerek	ve	aileme,	Frenklerin	kötülük	yapmasından	korktuğunu	söyleyerek,

elçiyi	geri	gönderdi.	Bana	da	şöyle	yazmıştı:
«Mısıra	dön.	Aramızdaki	 ilişkiyi	biliyorsun.	Şayet	oradaki	sarayda	yalnızlık	hissediyorsan	Mekke’ye

gidersin.	Oradan	Üsvan	 şehrine	geçersin.	Üsvan	 şehrinin	 senin	hizmetine	verilmesi	 için	bir	mektup
yazarız	 ve	 seni	 Habeşistan’a	 karşı	 askeri	 kuvvetle	 destekleriz.	 Üsvan,	 Müslümanların	 elinde	 bir
körfezdir.	Orada	sana	çoluk	çocuğunu	gönderirim.»
Bunu	adil	sultan	Nurettin’e	ilettiğimde	bana	dedi	ki:
«–Eğer	Mısır’a	dönersen	onların	fitnelerinden	kurtulabileceğini	mi	umuyorsun?	Buna	ömrün	yetmez.

Ben	 Frenk	 hükümdarından	 ailen	 hakkında	 bir	 emanname	 alma	 yolunu	 bulurum	 ve	 onları	 getirecek
birilerini	gönderirim.»
Allah	 razı	 olsun,	 dediği	 gibi	 yaptı.	 Karada	 ve	 denizde	 geçerli	 olan	 emannameyi	 getirtti.	 Bu

emannamenin	 yanında	 benim	 ve	 sultanın	 bir	 mektubunu,	 hizmetçimle	 Mısır	 melikine	 gönderdim.
Ailemi	on	has	adamıyla	birlikte	Dimyat’a	göndermiş.	Kendilerine	lazım	olacak	yiyecek	ve	yol	harçlığını
da	vermiş.	Dimyat’tan	bir	Frenk	gemisiyle	denize	açılmışlar.	Akka’ya	geldiklerinde,	Akka	hükümdarı,
küçük	 bir	 sandalla	 birkaç	 adamı,	 bizimkilerin	 gemisine	 göndermiş.	 Bu	 adamlar	 gemiyi	 baltalarla
parçalamışlar.	 Kayıkta	 ne	 var	 ne	 yok	 gasbetmişler.	 Hizmetçim	 yüzerek	 ona	 varmış.	 Emannameyi
hükümdara	göstererek:
«–Bu	senin	emannamen	değil	mi?»	diye	sormuş.	Hükümdar:
«–Evet,	 ama	 bu,	Müslümanlara	 karşı	 bir	 uygulamadır.	 Şayet	 gemileri	 bir	 yerde	 hasara	 uğrarsa	 o

beldenin	insanları	bu	gemiye	el	koyar»	demiş.	Hizmetçim:
«–Bizi	esir	mi	alıyorsun?»	deyince:
«–Hayır»	diye	cevap	vermiş.
Lanet	 olasıca	 onları	 bir	 eve	 indirmiş.	 Kadınları	 teftiş	 etmiş.	 Yanlarındaki	 her	 şeyi	 almış.	 Kayıkta,

kadınların	değerli	eşyaları,	elbiseler,	mücevherat,	silahlar,	altın	ve	gümüş	varmış.	Hepsine	el	koymuş.
Kendilerine,	beş	yüz	dinar	verip:
«–Hadi	memleketinize	gidin»	demiş.	Onlar	elli	kadar	erkek	ve	kadından	oluşan	bir	grupmuş.
O	 sırada	 biz,	 Sultan	 ile	 Keysun	 Hükümdarı	 Melik	 Mesud’un	 memleketindeydik.	 Ailemin,

yeğenlerimin	kurtulduğu	haberi	geldi	Giden	mallara	üzülmedim	ama	kitaplarımın	gidişi,	beni	derinden
üzdü.	Önemli	dört	bin	cilt	kitabım	gitmişti.	Ömrüm	boyunca	böyle	bir	hüzün	tatmamıştım.	Bu,	dağları
bile	sarsacak	bir	felaketti.	Allah	bize	merhamet	ve	lutfu	ile	muamele	etsin.”

*	*	*
İmam	 Hâfız	 Ömer	 b.	 Ali	 b.	 Ahmet	 el	 Vadiaşi	 (d.	 723	 -v.	 804)’nin	 tercüme-i	 hali	 şöyle

anlatılmaktadır:380
“Kendisinin	üç	yüz	kadar	tasnifi	vardır.	Sahavi,	Hacer	el	Askalani’den	naklen	şöyle	demiştir:
“Kendisinin,	sayıya	gelmeyecek	kadar	kitabı	vardı.	Hayatının	son	zamanlarında,	çoğu	karalamasıyla

birlikte,	 bu	 kitapların	 çoğu	 yandı.	 Bundan	 sonra	 hali	 değişti.	 Oğlu,	 ölünceye	 kadar	 ona	 göz	 kulak
oldu.”	Hâfız	ibn-i	Hacer,	yangından	sonra	hafızasının	karıştığını	söyleyerek	bir	şiir	inşad	etmiştir:
Kitaplarına	üzülmeyesin	Siraceddin
Dokundu	onlara	diye	ateşten	diller
Sen	onları	Allah’a	kurban	ettin
Ateş	kabul	olunmuş	kurbanı	yer.

*	*	*

İmam	Firuzabadi’nin	tercüme-i	hali,	özetle	şöyle	anlatılmıştır:381
“O,	âlicenap	bir	imam,	kadıl	kudat	(kadıların	reisi),	dinin	övüncü,	Ebû	Tahir	Muhammet	b.	Yakup	b.

Muhammet	 eş-Şirazi	 el-Firuzabadi’dir.	 Dil	 âlimi,	 muhaddis,	 müfessir,	 tarihçi,	 edebiyatçı	 ve	 Yemen
kadısıdır.	129	senesinde	Kazerin’de	doğdu	ve	orada	büyüdü.	Yedi	yaşında	Kuran	hafızı	oldu.	Çok	hızlı
ezberlerdi.	 Hatta	 “yüz	 satır	 ezberlemeden	 uyumam”	 derdi.	 Sekiz	 yaşında	 iken	 Şiraz’a	 gitti.
Babasından,	Abdullah	b.	Mahmut’tan	ve	diğer	Şiraz’lı	âlimlerden	ilim	öğrendi.	Oradan	Irak’a	geçti	ve
Bağdat’a	 geldi.	 Doğu	 illerini	 ve	 Şam’ı	 dolaştı.	 Anadolu,	 Hint	 ve	 Mısır	 memleketlerini	 gezdi	 ve
âlimlerinden	 ilim	 tahsil	 etti.	 İleri	 gelen,	 fazilet	 sahibi	 âlimlerle	 buluştu.	 Fihrise	 adlı	 kitabında
bunlardan	bahseder.
İlim	 dallarında	 öncü,	 yazısı	 güzel,	 akranlarından	 üstün,	 hadise	 çok	 önem	 veren,	 hadis	 ve	 tefsir



konularında	çok	eserler	vermiş,	lugat	ilminde	ciddi	bir	şekilde	çalışmış,	bu	alanda	göz	kamaştırıcı	bir
maharete	ulaşmış,	uzak	yakın	herkesin	fevkinde	bir	âlimdi.
Her	 gittiği	 yere,	 bir	 miktar	 kitapla	 gider	 ve	 her	 konakta	 bunları	 açıp	 mütalaa	 ederdi.	 Yolculuğa

çıkarken	 tekrar	 yerlerine	 koyardı.	 Birçok	 kitabı,	 bu	 şekilde	 tahsil	 etmiştir.	 Fakat	 kendisi	 çok
savurgandı.	Yanında	hiç	mal	bırakmazdı.	Darlık	zamanında	kitaplarını	satardı.	817	senesinde	Yemen’in
Zebid	kasabasında	vefat	etti.”

*	*	*
Üstadım	Zahid	el	Kevseri’nin	başına	da	bir	boğulma	hadisesi	gelmiş	ki	Allah’ın	yardımıyla	ölümün

eşiğinden	dönmüş.	Bu	esnada	onun	da	birçok	el	yazması,	nefis	eseri	gitmiş.	Bu	kitapları,	öneminden
dolayı	seferde	ve	hazerde	yanında	gezdirirmiş.	Ömrü	boyunca	bunlara	olan	üzüntüsünü	belirtmiştir.
1336	 senesinde,	Kastamonu’dan	 İstanbul’a	 dönmeye	 karar	 vermiş.	Mevsim	 kış	 imiş.	 Kar	 yağışının

çokluğundan,	 kara	 yoluyla	 dönmesi	mümkün	değilmiş.	Gemiye	binmiş.	Ereğli	 Limanı’na	 vardığında,
Düzce’ye	 gidip	 oradaki	 ailesini	 ziyaret	 etmek	 istemiş	 ve	 bir	 kayığa	 binmiş.	 Düzce	 limanına
yaklaştıklarında	 denizin	 dalgası	 artmış	 ve	 kayık	 devrilmiş.	 Fakat	 onlar	 kayığa	 tutunabilmişler.
Sahilden	 iki	 kişi,	 bunları	 kurtarmak	 için	 suya	 atlamış.	 Bu	 iki	 kişi	 yanlarındaki	 uzun	 iplerle	 yüzüp
kayığa	 bu	 ipleri	 bağlamışlar.	 Karaya	 çıkıp	 kayığı	 çekmeye	 başlamılar.	 Bu	 sırada	 dalgalar	 iyice
şiddetlenmiş	 ve	 kayığı	 ellerinden	 kaçırmışlar.	 Kayık	 denizin	 ortasına	 sürüklenmiş.	Üstad,	 dalgaların
arasında	 kalmış	 ve	 boğulmuş.	 Sonra	 deniz	 sakinleşince,	 boğulanları	 karaya	 çıkarmışlar.	 Tabii	 hiç
kimse	hocayı	tanımıyormuş.	Onu	da	öldü	zannederek	ölülerin	arasına	koymuşlar.	Yaşlı	bir	adam:
“–Ayaklarını	havaya	kaldırın,	baş	aşağı	edin	ciğerlerindeki	su	dışarı	çıksın.	Eğer	Allah	hayat	verdiyse

yaşar”	demiş.	Bir	müddet	hoca	bu	vaziyette	kalmış.	Bir	de	ne	görsünler	yavaş,	yavaş	hayat	belirtileri
göstermeye,	kıpırdamaya	başlamış.	Uzun	bir	zaman	sonra	eski	haline	dönmüş.
O	 sırada	 yanında,	 altıncı	 ve	 yedinci	 y.y.a	 ait	 önemli	 el	 yazması	 eserler	 varmış.	 Bunlar,	 gözü	 gibi

baktığı	 eserlermiş.	 O	 kadar	 ki	 yolculukta	 bile	 yanından	 ayırmazmış.	 İbn-i	 Hacer	 el	 Heytemi’nin
Menakıbü	 Ebi	 Hanife,	 İbnül	 Adim’in	 hattından	 Akıdetüt	 Tahavi	 adlı	 eserler	 ve	 diğer	 bazı	 önemli
eserler	suyun	altında	kalmış.	Hoca	bunlara	hayatı	boyunca	üzülüp	durdu.

*	*	*
Devrinde,	Halep’in	allâmesi	olarak	bilinen,	Şeyh	Ahmet	el	Haccar	(d.	1190-	v.	1278)’ın	hayatı	şöyle

anlatılmaktadır:382
“Şeyh	Ahmet	b.	Kasım	El	Haccar,	Tahir	Alevi’nin	soyundandır.	Hanefi	 fakihi,	nahivci	ve	ezberi	çok

kuvvetli	 olan	 bir	 âlimdir.	 Cemul	 Cevami’	 adlı	 kitabı,	 çok	 kısa	 bir	 müddette	 ezberlemiştir.	 Tıp,
astronomi,	 matematik	 ve	 diğer	 ilimlerdeki	 problemleri	 çabucak	 halletmesiyle	 ünlüydü.	 Allah’ü
Teala’nın,	ilimde,	amelde,	zekâ	ve	hafızada	numune	olarak	yarattığı	ender	şahsiyetlerdendi.”
Kendisinde	aşırı	derecede	kitap	toplama	merakı	vardı.	Şeyh	Bekri	onun	hayatını	anlatırken	şöyle	der:
“Öldükten	 sonra	 kırk	 bini	 aşkın	 kitap	 bıraktı.	 Fakat	 bunlar	 değerinin	 altında	 bir	 fiyata	 satıldı.

Rahmetli,	kitap	biriktirmeyi	çok	severdi.	Duyduğuma	göre,	yanında	para	olmasa	üzerindeki	elbiselerin
bir	kısmını	çıkarıp	satar	ve	gördüğü	kitabı	her	halükarda	satın	alırmış.”

*	*	*
Bu	kitabın	müellifi	fakir,	her	ilim	tahsil	eden	talebe	gibi	geçim	sıkıntısı	yaşadım.	Azıcık	harçlığımdan

keserek,	gerekirse	uzun	vadeli	borçlar	alarak	kitaplar	satın	alıyordum.
Bir	gün	çok	önem	verdiğim	nadir	bulunan	kitaplara	rastladım.	Satın	almak	istedim	fakat	aşırı	maddi

sıkıntı	 içindeydim.	 Satın	 almam	 mümkün	 değildi.	 Bu	 durumdan	 aşırı	 derecede	 canım	 sıkıldı	 ve
rahmetlik	 babamdan	 miras	 kalan	 değerli,	 İran	 işi	 atkımı	 sattım.	 O	 kitapları	 satın	 aldım	 ve	 huzura
kavuştum.	O	kadar	sevindim	ki	bu	sevinç	bana	atkıyı	unutturdu.	Elhamdülillah.
Bazı	 zamanlar,	 Rabbime,	 şayet	 şu	 kitapları	 elde	 etmemi	 nasip	 edersen	 şu	 kadar	 rekât	 namaz

kılacağım	diye	adakta	bulunuyordum.	Calib-i	dikkat	oluşu	nedeniyle,	burada,	bir	kitabı	elde	edişimin
hikâyesini	anlatmak	istiyorum:
“Kahire’de,	 Ezher	 Üniversitesi’nin	 Şeriat	 Fakültesinde	 okurken,	 hocamız	 Kevseri,	 çokça	 kitap

edinmemizi	 tavsiye	 ederdi.	 Aliyyül	 Kari’nin,	 Fethu	 Babil	 İnaye	 bi	 Şerhi	 Kitabin	Nukaye	 adlı	 eserini
almam	için	beni	çok	teşvik	etti.	O	kitabın	Hindistan’da	basılmış	olacağını	tahmin	ediyordum.	Altı	sene
Kahire’de	 kaldım.	 Okulun	 bitimine	 kadar	 bu	 kitabı,	 kitapçılarda	 aradım,	 taradım	 bir	 türlü	 izine
rastlayamadım.
Memleketime	 döndüğümde,	 Halep’te	 ve	 diğer	 gezdiğim	 memleketlerde	 araştırmaya	 devam

ediyordum.	 Kitapçılara,	 Hindistan	 baskılarından	 Hanefi	 fıkhına	 dair	 kitapların	 hepsini	 soruyordum.
Maksadım	bu	kitaba	böylece	ulaşabilmekti.	Fakat	adını	dahi	bilmiyorlardı.	Şam’da	eski,	nadir	eserler
satan	 kitapçılar	 vardır.	 Fakat	 pek	 pahalıya	 satarlar.	 Seyyid	 İzzet	 Guseybati	 ve	 babası,	 Şeyh	 Hamdi
Sefercelani	ve	Şeyh	Ahmet	Ubeyd	bunlardan	bir	kaçıdır.
Seyyid	İzzet	Guseybati’ye,	bu	Fethu	Babil	İnaye’yi,	Hint	baskısı	olmasına	rağmen	bir	sorayım	dedim.



O	da	evet	bende	var	deyip	altı	ciltten	oluşan	nefis	bir	kitap	çıkarttı.	Bu	kitap	aradığım	ender	bulunan
bir	 kitaptı.	 Pek	 de	 pahalı	 olmayan	 bir	 fiyata	 satın	 aldım.	 Fakat	 aradığım	 o,	 Aliyyül	 Kari’nin	 kitabı
değildi.
Sonra	Hamdi	Es	Seferceli’ye	bu	kitabı	sordum.	Bana,	o	kitabın	Rusya’nın	Kazan	şehrinde	basıldığını,

kibriti	 ahmer	 misali	 nadir	 olduğunu,	 kendisinin	 bile	 bunca	 yıldır	 kitapçılıkla	 uğraşmasına	 rağmen
sadece	 bir	 nüshasına	 rastladığını	 söyledi.	 Bunu	 da	 akıl	 almayacak	 bir	 fiyata,	 Allame	 Kevseri’ye
satmıştı.	 Bunu	 duyunca,	 kitabın	 basıldığı	 Kazan	 şehrinin	 uzaklığını	 düşündüm	 ve	 kitabı	 elde	 etmek
hayal	gibi	geldi.
Allah	 Teala,	 bana	 ilk	 defa	 haccetmeyi	 nasip	 ettiğinde	 sene	 1372	 idi.	 Mekke’ye	 vardım.	 Oradaki

kitapçılara	da	bunu	sormaya	başladım.	Belki	oralardan	gelen	birisi	bu	kitabı	buraya	getirmiştir	diye
ümit	ediyordum.	Fakat	bulamadım.	Allah’ın	da	sevketmesiyle,	Mekke’de,	münzevi	 sokaklar	arasında
kalmış	 mütevazı	 kitapçı	 dükkânlarına	 yöneldim.	 Şeyh	Mustafa	 b.	 Muhammet	 eş	 Şankıti’ye	 vardım.
Birkaç	kitap	satın	aldıktan	sonra,	ümidim	olmamasına	rağmen,	malum	kitabı	sordum.	Bana,	bir	hafta
önce	bu	kitabı	Buharalı	bir	âlimin	mirasçılarından	satın	aldığını	Sonra	da	Taşkentli	bir	âlime,	 iyi	bir
fiyata	 sattığını	 söyledi.	 İlk	 önce	 pek	 inanmadım	 ama	 sonra	 bana,	 kitabı	 etraflıca	 tarif	 edince
söylediklerinin	doğru	olduğuna	inandım.	Uzun	zamandır	aradığım	kitabın	ta	kendisiydi.
«–Kimmiş	 bu	 Taşkentli	 alim?»	 dedim.	 Düşündü,	 düşündü	 sonra	 adının	 Şeyh	 İnayetullah	 Taşkendi

olduğunu	hatırladı.
«–Nerede	oturur,	nerede	çalışır,	nerede	bulabilirim	kendisini?»	diye	sordum.	Bir	malumatı	yoktu.
«–Kimden	öğrenebilirim?»	diye	sordum.	Bunu	da	bilmiyordu.	Ümitsizliğim	iyice	artmıştı.
Bundan	 sonra	 Mekke	 sokaklarında,	 Mescid-i	 Haram’da	 gördüğüm	 bütün	 Buharalılara,	 Şeyh

İnayetullah’ı	 soruyordum.	 Buharalı	 talebe	 çoktur,	 denilen	 okullara,	 otellere	 gidiyor	 ve	 bu	 şeyhi
soruyordum.	Mekke	dışında,	Buharalıların	oturduğu	söylenen	bir	mahalleye	gittim	fakat	heyhat,	izini
bulmak	ne	mümkün.	Mekkede	İnayetullah	diye	kaç	Buhara’lı	vardır	ki?
Sonra	 defalarca,	 kulağıma,	 Abdülkadir	 et	 Taşkendi’nin	 ismi	 geldi.	 Kendisini	 Mekke’nin	 Cervel

Mahallesinde	 buldum.	Ona,	 Şeyh	 Taşkendi’yi	 sordum.	Evet,	 biliyordu	 fakat	 oturduğu	 yer	 ve	 nerede
bulabileceğim	hakkında	hiçbir	fikri	yoktu.	Artık	bu	adama	ve	kitaba	kavuşmam	hayal	olmuştu.
Kabeyi	 tavaflarım	 esnasında	 Rabbime	 tekrar,	 tekrar	 beni	 bu	 kitaba	 ulaştırması	 için	 dualar

ediyordum.	O	kadar	ki	adeta	dilime	pelesenk	olmuştu	bu	kitap.	Bir	hafta	geçti,	Allah	biliyor	ya	zihnim
hep	bu	kitapla	ve	kitabın	sahibi	ile	meşguldü.
Bir	gün,	Mescid-i	Haram	genişletilmeden	önce	orada	olan	bir	çarşının	sokağında	yürüyordum.	Ebû

Arap	denilen	Şam’lı,	 eski	bir	 tacir	beni	gördü.	Burada	bir	dükkânı	 vardı.	Ona	da	bu	Buharalı	Şeyhi
sordum.
«–Şu	karşımdaki	dükkân	onun	damadının,	onu	en	iyi	o	bilir»	demesin	mi?	O	anki	mutluluğumu	tarif

edemem.	Hemen	dükkâna	koştum	ve	şeyhi	sordum.	Dükkân	sahibi	yüzüme	garip	bir	şekilde	bakarak:
«–Ne	sebepten	onunla	görüşmek	istiyorsun?»	dedi.	Dedim	ki:
«–Bir	haftadır	kendisini	arıyorum.	Lütfen	beni	ona	götür.»	Bana	evinin	Mesfele	Mahallesinde,	Sakif

Kahvehanesinin	 yakınında	 olduğunu	 söyledi.	 Gece	 gündüz	 defalarca	 gittim	 ve	 kendisiyle	 sonunda
buluştum.	 Bana	 kitabı,	 kendi	 istediği	 bir	 fiyata	 sattı.	 Ömrümde	 hiç	 duymadığım	 bir	 ferahlığa
kavuşmuştum.	 Rabbim	 beni,	 bu	 kitabın	 ilk	 cüzünü	 neşretme	 lutfuna	 nail	 etti.	 İnşallah	 geri	 kalan
kısmını	da	neşredebiliriz.

*	*	*



YEDİNCİ	BÖLÜM:	

İLME	HİZMET	YOLUNDA	
İFFETLİ	OLMALARI	
EVLENMEMELERİ



EVLİLİK	HAKKINDA	
ÖNEMLİ	BİR	MÜLAHAZA

İslamda	evlilik,	çok	önemli	bir	müessesedir.	Evliliğe	teşvik	hat	safhadadır.	Evlilik	insanın	tabiatında
temerküz	 etmiş	 fıtri	 bir	 hadisedir.	Hayatta,	 çok	büyük	 önemi	 olan,	 fıtri	 bir	 ihtiyaçtır.	 İnsan	neslinin
devamı	ve	insanın	tam	bir	kemale	erişmesi	için	olmazsa	olmazdır.	Dünya	düzeni	böyle	kurulmuştur.
Şeriat,	 zinadan	 ve	 melanetten	 sakınmak	 isteyen	 herkese,	 evliliği	 kesinlikle	 emreder.	 Bazı	 ilim

adamları,	neslin	devamını	sağladığını,	 islamın	babaya	olan	bakışını,	çocuklara	olan	emirlerini,	 insan
neslinin	 temiz	 ve	 iffetli	 bir	 şekilde	 çoğalması	 gerektiğini	 göz	 önünde	 bulundurarak	 evliliğin	 ibadet
olduğu	görüşüne	varmışlardır.	Evlilik	dinin	kemaline	ve	insanın	olgunlaşmasına	vesiledir.	İnsanı	kötü
düşüncelerden	 korur.	 Şehevi	 düşünceler,	 bekâr	 insanlarda	 daha	 çok	 uyanır.	 Bekârlık,	 insanın
düşüncesini	 ve	 görüşlerini	 bulandırır.	 Göz	 ve	 ruh	 tedirgin	 olur.	 İnsanı,	 istikametten	 ve	 ciddiyetten
alıkoyar.	İnsanı,	ihanet	ve	helak	uçurumuna	sürükler.
Bu	yönden	evlilik,	 insan	hayatında	asli	 ihtiyaçlardandır.	 İnsanı,	evlilikten	ancak	kalbi	ve	düşünceyi

tamamen	dolduran,	bazı	âlimlerde	olduğu	gibi,	 ilim	 talebi,	cihat	gibi	şeyler	alıkoyar.	Veyahut	 ta	çok
tamahkâr	bir	insanın	makam,	mevki	ve	para	hırsı	gibi	şeyler	evliliğe	mani	olur.
Evlilikten	uzak	durmak,	kolaylıkla	idrak	edilebileceği	gibi	kişinin	tercihine	bağlıdır.	Âlim	bir	insanın

hayatındaki	 en	 büyük	 zorluk,	 iç	 huzurunu	 ve	 sükûnetini	 kaybetmektir.	 İlim	 ehli,	 bu	 sükûnet	 ve	 iç
huzuru	ile	başına	gelen	açlık,	susuzluk,	ev	işleri,	temizlik	gibi	meşakkatlere	tahammül	edebilir.
Eşinin	 ihtiyaçlarını	 karşılamak,	 ona	 hastalıkta,	 sağlıkta	 şefkat	 göstermek,	 çocukların	 bakımıyla

ilgilenmek,	yaşlılık	zamanı	ve	zorlukları	vs.	bunların	hepsi	üst	üste	binen	zorluklardır.	Bunlara,	ancak
sabırlı	 insanlar	 ve	 ilim	 öğrenmeyi	 fazla	 önemsemeyen,	 içinde	 bulunduğu	 durumdan	 hoşnut	 olan
insanlar	 tahammül	edebilir.	 İlim	adamı	 ise	 ilim	uğruna	çektiği	sıkıntılardan	haz	duymaktadır.	Şimdi,
ilmi	evliliğe	tercih	eden	ilmin	ustaları,	büyük	âlimlerden	bahsedeceğiz.

*	*	*



BAZI	ALİMLER	NİÇİN	
BEKARLIĞI	TERCİH	ETMİŞTİR?

Bu	 örneklere	 geçmeden	 önce	 âlimlerin,	 evlenmenin	 hükmünü	 ve	 faziletini,	 bekârlığın	 tehlike	 ve
zorluklarını,	özellikle	bekârlığı	özendirecek	sahih	bir	nassın	bulunmadığını	bilmelerine	 rağmen,	 ilmi
evliliğe	tercih	etmelerinin	sebebi	nedir	acaba?	Âlimlerin,	bekârlığı	tercih	etmelerine	ruhsat	veren	ince
bir	nükteyi	buraya	serdetmeyi	pek	uygun	buluyorum.
Sorunun	cevabı	(en	doğrusunu	Allah	bilir)	şöyledir	diyebiliriz:
Kendileri	 için	 tercih	 ettikleri	 bu	 yol	 şahsi	 ve	 ferdi	 seçimleridir.	 İlim	 ve	 evlilik	 arasındaki	 seçimde,

kendi	tercih	haklarını	kullanıp	ilmi	seçmişlerdir.	Bir	istek,	diğer	isteğin	önüne	geçmiştir.	Hiç	kimseyi
bu	 yolda	 kendilerine	 uymaya	 çağırmamışlardır.	Hiç	 kimseye,	 böyle	 bekâr	 kalmakla	 biz	 sizden	 daha
üstünüz	dememişlerdir.
Bekârlık	konusunda,	“çocuk	edinmek	cinayettir”	diyen	bazı	filozofların	yoluna	gitmemişlerdir.383
İbn-i	 Hallikan,	 şair,	 lugatçı	 ve	 filozof	 olan	 Ebul	 Ala	 el	 Maarri’nin,	 mezar	 taşına	 şöyle	 yazılmasını

vasıyet	ettiğiğni	söylemektedir:384
“Bu	 babamın	 bana	 karşı	 işlediği	 bir	 suçtur	 (doğumunu	 kastediyor)	 ben	 kimseye	 karşı	 bir	 suç

işlemedim.”
Bu	filozofların	görüşüne	bağlı	bir	sözdür.	Onlar	şöyle	demektedirler:
“Çocuk	 yapıp	 dünyaya	 getirmek	 ona	 karşı	 işlenmiş	 bir	 suçtur.	 Çünkü	 dünyaya	 geldiklerinde	 türlü

hadise	ve	felaketlerle	karşılaşmaktadırlar.”
Âlimlerin	bu	düşünceyle	hiçbir	alakaları	yoktur.	Onlar	bekârlığı	kendi	istekleriyle	tercih	etmişlerdir.

Allah’ın,	 onları,	 takva	 ve	 imanla	 koruması	 sayesinde	 bekârlığın	 şer	 ve	 kötülüklerinden	 selamete
çıkmışlardır.
Onları	 bu	 fıtri	 duygudan	 alıkoyan,	 sadece	 ilimde	 ziyadeleşme,	 kitap	 yazıp	 neşretme	 arzusu	 ve

şevkidir.	 Onlar	 için	 ilim,	 cesette	 ruh,	 yeşil	 dalda	 su	 ve	 insanın	 hayatındaki	 oksijen	 kadar
vazgeçilmezdir.	 Onların	 gönlü,	 ilimden	 azıcık	 bir	 bölümü	 bile	 atlamaya	 razı	 olmaz.	 İlim,	 onlar	 için
yemek,	içmek	ve	ilaç	mesabesindedir.
İlim	ehli,	bütün	hayır	ve	faziletine	rağmen,	evliliği	ilim	tahsiline	engel	olan	en	büyük	meşkale	olarak

görmüşlerdir.	Evlilik,	ilim	aşkını	ve	hırsını	kayıt	altına	alır.	Âlimler	de	ümmetin	hayrını	kendi	hazlarına
tercih	etmişlerdir.	Kazanılması	gereken	en	önemli	nimet	olarak	ilmi	görmüşler	ve	ilim	tahsilini	Allah
Teala’nın	rızasını	kazanma	konusunda	en	önemli	yol	olarak	seçmişlerdir.
Şunu	hiç	kimse	inkâr	edemez	ki	meşguliyetin	çokluğu	ilim	tahsiline	bir	engeldir.	Çoğu	insanda	böyle

olmasa	da	âlimler	yanında	eş	ve	çoluk	çocukla	alakalı	meseleler	en	zor	meşguliyetlerdir.	Bişr-i	Hafi	de
bu	konuda	şöyle	der:
“İlim	kadınların	kucağında	yok	olur”	Bu	söz	 “İlim	kadınların	koynunda	kurban	edilir.”	Şeklinde	de

bilinmektedir.	Bu	sözden	maksat	şudur:
Çoğu	 âlim	 evliliğin	 getirdiği	 sorumluluklar	 ve	 meşguliyetlerin	 büyüklüğü	 nedeniyle	 ilim

öğreniminden	geri	kalır.	Böylece	ilim	zayıflar	ve	zayi	olur.
Şüphe	yok	ki	 evlilik,	maddi	 ve	manevi	ağır	 sorumluluklar	getirir.	Evlilikteki	 sevgi	bağı,	 çoğu	vakit

kişiyi	 ilimden	 alıkoyar.	 Hatta	 bu	 hayatının	 sonuna	 kadar	 bile	 sürebilir.	 İlim	 sahibi,	 ilimle	 uğraşan
herkesin	malumudur	ki	evlilik,	insanı	ilimden	alıkoyar	ve	ilimden	mahrum	eder.
Muhaddislerin	büyüklerinden	olan	Ma’mer	b.	Raşit	el	Basri’nin	hayatı	anlatılırken,	bu	konuyla	ilgili

ilgi	çekici	bir	olay	anlatılır:385
“Kendisinde	 bulunmayan	 hadisleri	 elde	 etmek	 için	 diyar	 diyar	 gezmekteydi.	 Yemen’e	 vardığında

Yemen	 halkı,	 ilminden	 faydalanmak	 için	 Mamer	 b.	 Raşidin	 Yemen’de	 kalmasını	 istediler.	 Oradan
ayrılmasına	 engel	 olacak	 bir	 sebep	 bulmaya	 çalıştılar	 ve	 bulular	 da.	 Evet,	 onu,	 Yemen’li	 bir	 kızla
evlendirdiler.	Bundan	sonra	Mamer	b.	Raşit,	ilim	gezilerinden	mahrum	kaldı.	Hatta	hayatının	sonuna
kadar	kendi	memleketine	bile	dönemedi.”
Icli	de	Mamer	b.	Raşit’in	hayatını	anlatırken	şöyle	demektedir:
“Künyesi	Ebû	Urve’dir.	Basralıdır.	Yemen’in	San’a	kentinde	evlenmiş	ve	orada	ikamet	etmiştir.	Sika

ve	Salih	bir	adamdır.	Zekâsının	üstünlüğü	ile	diğer	insnlardan	ayrılırdı.	İbnül	Mübarek,	ondan	rivayet
etmiş,	Süfyan	es-Sevri	de	kendisinden	hadis	alabilmek	için	San’a’ya	gelmiştir.
Mamer	b.	Raşit	San’aya	geldiğinde	San’alılar	onu	ellerinden	kaçırmak	istemediler.	İçlerinden	birisi:
Onu	evlendirerek	buraya	bağlayalım	teklifinde	bulunca	153	senesinde	vefat	edinceye	kadar	San’ada

kaldı.”

*	*	*
Şu	ince	nükte	de	evliliğin,	ağır	bir	mesuliyet	ve	ilme	mani	olduğuna	işaret	etmektedir:
Bir	grup	insan	bir	kurdu	yakalar.	Sonra	bu	kurda	ne	ceza	verelim	diye	düşünürler	taşınırlar	bir	çâre

bulamazlar.	Yaşlı,	güngörmüş	bir	adam	onlara	der	ki:
“–Bu	kurdu	evlendirin;	ceza	olarak	bu	ona	yeter.”
Evlilik	ve	beraberinde	getirdiği	mesuliyetler	şüphe	yok	ki	birer	ilim	engelidir.	Maddi,	manevi	erkeğin

hayatının	büyük	bir	bölümünü	baskı	 altına	almaktadır.	Evliliğin	getirdiği	mesuliyetler,	 ilim	öğrenimi



için	ayrılmış	vakti	de	sınırlandırmakta	hatta	 tamamen	yok	etmektedir.	Bu,	çoğu	âlimin	hayatında	da
bizzat	görülmüştür.	Bunun	için	âlimlerin	bazısı,	bekârlığı	tercih	etmişlerdir.
Şimdi	 sözü,	 diğerlerine	 de	 örneklik	 teşkil	 etsin	 diye	 değişik	 asırlardan,	 değişik	 mezheplerden,

değişik	 ilim	 dallarından,	 bekârlığı	 tercih	 etmiş,	 ilim	 yolunda	 bekârlığın	 zorluklarına	 sabretmiş
âlimlerin	hayat	hikâyelerine	getiriyoruz.	Allah	kendilerinden	razı	olsun	ve	bu	yoldaki	sa’ylerini	meşkûr
etsin.
Aynı	 şekilde	 bu	 günün	 ilim	 taliplileri,	 bu	 imamların	 hayat	 hikâyelerinden,	 ilmin	 öyle	 hiç	 de	 ucuz

olmadığını,	bu	âlimlere	göre	 ilmin	ne	kadar	aziz	olduğunu	göreceklerdir.	O	kadar	aziz	ki	bu	yüzden
ilim	 tahsilini,	 kendinden	 sonrakilere	 bunu	 aktarabilmeyi,	 evliliğin	 hayat	 boyu	 güzelliğine,
zürriyetlerini	 devam	ettirmeye	 tercih	 etmişlerdir.	Rabbim	onları	 bu	 isarlarından	dolayı	 en	 güzel	 bir
şekilde	 mükâfatlandırsın.	 Katından	 onlara	 hur-i	 înler	 nasip	 etsin.	 Nebiler,	 sıddikler,	 şehitler	 ve
salihlerle	birlikte	haşretsin.	Âmin.

*	*	*



İLMİ	EVLİLİĞE	TERCİH	EDEN	
ALİMLERDEN	KESİTLER

Rical	 kitaplarında	 bekâr	 âlimlerden	 Ebû	 Abdurrahman	 Yunus	 b.	 Habib	 el	 Basri’	 nin	 hayatı	 şöyle
anlatılmaktadır:386

“90	 senesinde	 dünyaya	 gelmiş,	 182	 senesinde	 vefat	 etmiştir.	 Edebiyatı	 Amr	 b.	 Ala	 ve	Hammad	b.
Seleme’den	öğrendi.	Nahiv	bilgisi	daha	galipti.	Bu	bilgisini	Araplardan	almıştı.

Sibeveyh	 kendisinden	 çokça	 rivayette	 bulunmuştur.	 Kesai	 ve	 Ferra,	 ondan	 ilim	 öğrenmişlerdir.
Nahivde	 ayrı	 bir	 ekoldür.	 Beşinci	 tabakadandır.	 Onun	 Basra’daki	 ilim	 meclisine	 Araplardan	 ve
bedevilerden	fasih	ve	edip	kişiler	katılırdı.

Mamer	b.	Müsenna	şöyle	der:
“Kırk	sene	Yunus’un	arkasında	gezdim.	Her	gün	elimdeki	tabakalarım	onun	ezberiyle	dolardı.”
Ebû	Zeyd	el	Ensari	de:
“Yunus’un	meclisinde	on	sene	oturdum.	Benden	önce	Ahmet	de	yirmi	sene	oturmuş”demiştir.
İshak	b.	İbrahim	el	Mevsıli	şöyle	der:
“Yunus	b.	Habib,	seksen	sekiz	sene	yaşadı.	Evlenip	de	murad	alamadı.	Onun	gayreti	sırf	ilim	talebi

ve	ilmi	müzakerelerdi.”
Onun	kitaplarından	bazıları	şunlardır:
Meani	el	Kur’an-ı	Kerim,	Kitabü’l	Lügat,	Kitabü’l	Emsal,	Kitabü	Nevadiri’s	Sağir,	Kitabü	Nevadiri’l

Kebir	ve	Meani’ş	Şiir.	Allah	rahmet	eylesin.

*	*	*
Bekâr	âlimlerden	birisi	de	zahit,	abid,	muhaddis,	fakih,	güvenilirlikte	zirve	ve	devrinde	emsalsiz	Bişr

el	Hafi	diye	bilinen	Ebû	Nasr	Bişr	b.	El	Haris	b.	Abdurrahman	el	Mervezi’dir.
50	 senesinde	 Merv’de	 doğdu.	 Oradan	 Bağdat’a	 gidip	 Bağdat’ı	 vatan	 edindi.	 Orada	 hadis	 dinledi.

Bağdat	ve	diğer	beldelerdeki	şeyhlerin	çoğundan	ilim	öğrendi.	Bunlardan	bazıları	şunlardır:
Hammad	b.	Zeyd,	Abdullah	b.	El	Mubarek,	Abdurahman	b.	Mehdi,	Malik	b.	Enes,	Ebubekir	b.	Ayyaş

ve	Fudayl	b.	Iyaz.
Büyük	imamlar	da	kendisinden	rivayette	bulunmuştur:
Ahmet	 b.	 Hanbel,	 İbrahim	 el	 Harbi,	 Züheyr	 b.	 Harp,	 Seriyi	 Sekati,	 Abbas	 b.	 Abdülazim	 ve

Muhammet	b.	Hatim	bunlardan	bazılarıdır.
Hadis	dinledi	ve	kendisinden	de	dinlendi.	Kendisi,	cerh	ve	tadil	ilminde387	de	geniş	bilgi	sahibi	idi.

Sonra	uzlete	çekildi.	İbadet	ve	taatla	meşgul	oldu.	Verada,	takvada,	züht	ve	ibadette	bir	darbı	mesel
haline	geldi.

İmamların	hepsi	de	onun	züht	ve	takvasını	takdir	etmişlerdir.	Kendisine,	ekmekle	neyi	katık	yaptığı
sorulunca:

“Afiyeti.	Böylece	afiyetim	devamlı	oluyor.”demiştir.
227	yılında	77	yaşındayken	vefat	etmiştir.
Ahmet	b.	Mahan	demiştir	ki:
“Ahmet	b.	Hanbel’e	vera	hakkında	soru	soruldu.	O	da:
«–Allah’a	sığınırım.	Bu	konuda	konuşmak	benim	harcım	değil.	Ben	Bağdat	tahılı	yiyorum.	Şayet	Bişr

hayatta	 olsaydı	 bu	 soruya	 cevap	 verebilirdi.	 Çünkü	 o	 Bağdat	 ve	 civarının	 mahsulünden	 yemezdi.»
dedi.”

Yine	Ahmet	b.	Hanbel	onun	hakkında	şöyle	demiştir:
“Şayet	Bişr	ve	bizim	ondan	istediğimiz	dualar	olmasa	işsiz,	güçsüz	haylaz	kişiler	olurduk.”
Hasan	b.	Leys	er	Razi	şöyle	anlatır:
“Ahmet	b.	Hanbel’e:
«–Bişr	b.	El	Haris	sizi	ziyarete	geliyor.»	denildiğinde:
«–Şeyhi	yormayın.	Bizim	onun	ayağına	gitmemiz	icap	eder.»	demişti.
Ebû	Bekir	Merruzi	Ebû	Abdullah’tan	rivayetle	şöyle	demiştir:
“Kendisinde	bir	ünsiyet	ve	bir	cana	yakınlık	vardı.	Ama	kendisiyle	hiç	konuşmadım.”
“İmam	Ahmet’e,	onun	meclisinde	bulunmak	ve	onu	görmek	bile	şeref	bakımından	yeterlidir.”	 (Ebû

Gudde)
Ahmet	b.	Hanbel,	onun	hakkında	şöyle	demiştir:
“Bişr,	 züht	 ve	 takva	 konusunda	 çok	 kuvvetli	 idi.	 Çünkü	 tek	 başınaydı,	 çoluk	 çocuğu	 yoktu.	 Çoluk

çocuğu	olan	tek	başına	olana	benzemez.”
Tabi	 buradan	 bekârlığa	 teşvik	 edildiği	 sonucu	 çıkartılmamalıdır.	 Eğer	 evlilik	 olmazsa	 düşmanlara

karşı	nasıl	asker	yetiştiririz.	Bir	çocuğun,	babasının	kucağında,	sinir	bozucu	bile	olsa,	ekmek	isteyerek
ağlaması	nice	şeyden	efdaldir.	Bekâr	abit	bu	dereceye	nasıl	ulaşır?

İmam	Ahmet’e	Bişr’in	vefat	haberi	geldiğinde:
“Bu	ümmetin	içinde	Amir	b.	Abd-i	Kays	haricinde	onun	emsali	kalmadı.	Şayet	evlenip	de	arkasında,

yerini	tutacak	bir	evlat	bıraksaydı	çok	iyi	edecekti.”	demiştir.
Muhammet	b.	Müsenna	demiştir	ki:



“Ahmet	b.	Hanbel’e:
«–Şu	adam	hakkında	ne	düşünüyorsun?»	dedim.
«–Hangi	adam?»	diye	sordu.
«–Bişr	hakkında.»	dedim.
«–Onun	benim	yanımdaki	kıymetini	sana	şu	misalle	anlatayım.»	dedi	ve	ekledi:
«–Bir	adam,	yere	bir	mızrak	dikse	ve	ucuna	otursa	orada	ondan	başkasına	yer	kalır	mı?»
Yani	 Bişr,	 ilmin	 en	 zirve	 noktasındaydı.	 Bu	 yüzden	 o	 hayattayken,	 başkasının,	 onun	 mertebesine

ulaşması	mümkün	değildi.
Zübeyir	b.	Ebû	Selma	da	bunu	şu	sözüyle	doğrulamaktadır:
“Onlardan	 sonra	 bir	 grup	 insan	 onlara	 ulaşmaya	 çalıştılar.	 Fakat	 bunlar	 ne	 iş	 yaptılar,	 ne

parmaklarını	kımıldattılar	ve	ne	de	bu	durumlarından	kendilerini	ayıpladılar.”
Bişr’in	 öğrencilerinden	 İbrahim	 el	 Harbi,	 tıpkı	 Ahmet	 b.	 Hanbel	 gibi	 eşsiz	 bir	 övgü	 ile	 hocasını

methetmiştir:
“Bişr	 gibi	 aklı	 kemal	 noktasına	 ulaşmış,	 dilini	 muhafaza	 eden,	 hiçbir	 müslümanı	 gıybet	 ettiği

bilinmeyen	 bir	 adam	 daha	 Bağdat’tan	 çıkmamıştır.	 Sanki	 onun	 bütün	 kıllarından	 akıl	 fışkırıyordu.
Şayet	aklı	Bağdat’takilere	taksim	edilseydi,	Bağdat	akıl	küpü	olurdu.	Ama	onun	aklından	da	hiçbir	şey
eksilmezdi.	Onun	vefatıyla	insanlık	elli	sene	gerilemiştir.”

Hatip	el	Bağdadi	de	şöyle	demiştir:
“Bişr,	 züht	 ve	 verada	 çağdaşlarının	 çok	 fevkindeydi.	 Aklıyla,	 faziletiyle,	 hal	 ve	 hareketleriyle,

istikametiyle,	 nefsinin	 isteklerinden	 geri	 durmasıyla	 tek	 başına	 bir	 örnekti.	 Kendisinin	 hadis	 bilgisi
çoktu	 fakat	 bunların	 rivayetinden	 kendisine	 bir	 pay	 çıkartmazdı.	 Ondan	 alınan	 her	 bilgi	 müzakere
yoluyla	alınmıştı.”

Darakutni,	Bişr	b.	Haris	hakkında	şöyle	demiştir:
“Züht	 ve	 ilimde	 zirve	 bir	 insandı.	 Ancak	 sahih	 olan	 hadisleri	 rivayet	 ederdi.	 Belki	 günümüzde

başımıza	gelen	musibetler,	sahih	hadisin	dışındaki	hadisleri	de	rivayet	edenler	yüzündendir.”
Hatip	el	Bağdadi	ve	ibn-i	Kesir,	Bişr	hakkında	şöyle	demişlerdir:
“Bişr	vefat	edince	Bağdat	halkı	toplandı.	Sabah	namazından	sonra	cenazesi	çıkarıldı.	Kabrine	ancak

hava	karardığında	ulaştırılabildi.	Gündüz	de	yaz	mevsimi	olması	sebebiyle	uzun	idi.”
Yahya	b.	Abdülhamit	el	Hımmami	şöyle	demiştir:
“Ebû	Nasr	et	Tammar	ve	Ali	b.	El	Medini’yi,	Bişr’in	cenazesinde	şöyle	nida	ederlerken	duydum:
«Vallahi	bu	ahiret	şerefinden	önceki	dünya	şerefidir.»”
Zehebi	demiştir	ki:
“Büyük	bir	 cenaze	 topluluğu	 vardı.	 Sabahleyin	 yola	 çıkıldı.	 İzdihamdan	dolayı	 kabrine	 ancak	gece

ulaştırılabildi”388

Bişrul	 Hafi	 hakkında	 sözü	 biraz	 uzattım.	 Bundan	 maksadım	 insanların	 zihninde,	 Bişr’in	 sadece
sıradan	 bir	 derviş	 olarak	 kalmasıdır.	 Fakat	 aynı	 zamanda	 o,	 bu	 ümmetin,	 akıllı,	 salih	 ve	 âlimlerinin
büyüklerindendir.	Allah	rahmet	eylesin.

*	*	*
Ebû	Cafer	Muhammet	b.	Cerir	et	Taberi	de	bekâr	âlimler	arasındadır.	Kendisi,	müfessir,	muhaddis,

fakih,	usul	âlimi,	ileri	görüşlü,	çok	okuyan,	tarihçi,	dil	bilimcisi,	edip,	ravi,	şair,	müdakkık,	muhakkık
velhasıl	bütün	ilimleri	bünyesinde	cem	etmiş	bir	insandır.	Hakiki	bir	müctehittir	ve	çok	eser	meydana
getirmiştir.	Hafızası	en	kuvvetli	âlimlerden	birisidir.	Şöhreti	afakı	tutmuştur.	Çoğu	kişiye	göre	ismi,	bir
etiket	olmuştur.

Hatip	el	Bağdadi389	ve	Yakut	Hamevi,390	onun	uzunca	bir	hayat	hikâyesini	vermiştir.	Biz	buraya	bu
iki	güzide	tarihçinin	yazdıklarının	bir	bölümünü	alıyoruz:

“Taberista’nın	beldelerinden	birinde	224	yılında	doğdu.	Yedi	yaşındayken	Kur’an-ı	Kerim’i	ezberledi.
Dokuz	yaşındayken	hadis	yazmaya	başladı.	236	senesinde,	babası	ona,	ilim	yolculuğu	için	izin	verdi	ve
on	iki	yaşındayken	ilim	tahsili	için	yolculuğa	çıktı.	241	Senesinde	Ahmet	b.	Hanbel’in	vefatından	sonra
Bağdat’a	geldi.	Onunla	görüşmek	nasip	olmadı.	 İslam	ulemasıyla	görüşüp	 ilim	 tahsil	 edebilmek	 için
İslam	diyarlarını	dolaştı.	Horasan,	Şam,	 Irak	ve	Mısır’ı	dolaştıktan	sonra	Bağdat’a	yerleşti.	Vefatına
kadar	 orada	 kaldı.	 Gençliğinin	 ilk	 yıllarında	 ilimde	 imamlık	 mertebesine	 ulaştı.	 Zaman	 ilerledikçe,
kendisine	başvurulan,	kaynak	olarak	görülen	tek	imam	haline	geldi.”

Ebubekir	El	Hatip	demiştir	ki:
“Ulemanın	 imamlarındandır.	 Bilgisi	 ve	 faziletinden	 dolayı,	 görüşüne	 başvurulur	 ve	 sözüyle	 hüküm

verilirdi.	 O	 dönemde	 hiç	 kimsenin	 kendisiyle	 boy	 ölçüşemeyeceği	 kadar	 ilim	 öğrenmiştir.	 Kendisi
Kuran	hafızı	idi.	Kıraat	çeşitlerini	iyi	bilirdi.

Kur’an’ın	manasına	hâkim	idi.	Kur’an	hükümleri	konusunda	ince	bir	anlayışı	vardı.	Sünneti	ve	geliş
yollarını	bilirdi.	Sahihini	ve	illetlisini	ayırt	ederdi.	Nasihini,	mensuhunu	bilirdi.	Sahâbenin,	tabiinin	ve
ondan	sonra	gelenlerin,	helal	ve	harama	dair	hükümlerine	muttali	idi.	Rical	bilgisi	genişti.

Kendisinin	kimseye	nasip	olmaycak	güzellikte	bir	tefsiri	vardır	ki	adı	Camiul	Beyan	an	Vucuhi	Te’vil-i
Ayil	Kuran’dır.	“Tarih’ir	Rusuli	Ve’l	Enbiya-i	Ve’l	Mülükü’l	Ümem”	ve	“Tehzibü’l	Asar	ve	Tafsilü’s	Sabit
an	 Rasülillah	 (s.a.v.)	 minel	 Ahbar”	 diye	 iki	 tarih	 kitabı	 vardır	 ki	 eşini	 benzerini	 görmedim.	 Fakat
tamamlamak	 nasip	 olmamıştır.	 Fıkhın	 usulü	 ve	 furuu	 hakkında	 da	 birçok	 eser	 vermiştir.	 Fakihlerin



seçkin	sözleri	hakkında	da	kitabı	vardır.	Kendisinden	konu	ezberlenmesi	bakımından	da	tektir.
Fakih	İmam	Ebû	Hamit	Ahmet	b.	Muhammet	el	İsferayini	şöyle	demiştir:
“Bir	kimse	İbn-i	Cerir’in	tefsirini	öğrenmek	için	Çin’e	gitse	bunu	çok	saymamak	gerekir.”
Ebû	Bekir	b.	Huzeyme	onun	hayatını	araştırdıktan	sonra:
“Evvelinden	ahirine	hayatını	inceledim.	Şu	yeryüzünde	ibn-i
Cerir’den	daha	âlim	birisinin	olmadığına	kanaat	getirdim.”demekten	kendisini	alamamıştır.
Hatip	el	Bağdadi	de	şöyle	demiştir:
“İbn-i	Cerir,	kırk	yıl	ilimle	uğraşmış	ve	bu	kırk	yılın	her	günü	kırk	sayfa	yazmıştır.”
Öğrencilerinden	ebû	Muhammet	Abdullah	el	Fergani	“Sıla”	adlı	kitabında	(ibn-i	Cerir’in	tarihine	bir

ektir)	şöyle	demektedir:
“İbn-i	Cerir’in	öğrencilerinden	bir	grup,	akıl	baliğ	olmasından	itibaren	vefatına	kadar	olan	günleri	ve

telif	 ettiği	 eserleri	 hesap	 etmişler,	 her	 güne	 on	 dört	 sayfa	 düşüyormuş.”	 Bu	 ancak	 Allah’ın	 lutfuyla
başarılabilecek	bir	şeydir.”

Öğrencilerinden	Ebû	Bekir	b.	Kamil	şöyle	anlatmıştır:
Ebû	Cafer	bana	şöyle	demişti:
“Yedi	 yaşımdayken	 Kur’an’ı	 ezberledim.	 Sekiz	 yaşındayken	 cemaatle	 namaza	 başladım.	 Dokuz

yaşımdayken	hadis	yazmaya	başladım.	Babam,	rüyasında	beni,	Resulullah	Efendimiz’in	önünde,	taşla
dolu	bir	 torbayla	görmüş.	Ben,	O’nun	 (s.a.v.)	 huzurunda,	 o	 torbadan	 taş	 atıyormuşum.	Rüyayı	 şöyle
tabir	etmişler:

«O’nun	(s.a.v.)	dinini	anlatacak	ve	şeriatını	bidatlardan	temizleyecek.»
Ben	daha	küçücükken	babam	Ebû	Ali,	ilim	tahsilim	konusunda	aşırı	gayret	gösterdi.
Muhammet	b.	Humeyd	er	Razinin	yanında	ilim	yazıyorduk.	Geceleri	defalarca	bizim	yanımıza	gelir,

yazdıklarımızı	sorar	ve	onları	okurdu.	Ahmet	b.	Hammad	ed	Dolabi’ye	gidiyorduk.	Kendisi,	Rey’in	bir
köyünde	oturuyordu.	Bizim	bulunduğumuz	yerle	arası	bayağı	uzaktı.	Sonra	ibn-i	Humeyd’in	meclisine
katılmak	için	deliler	gibi	geri	dönüyorduk.”

İbn-i	Cerir’in,	ibn-i	Humeyd’den	yüz	binin	üzeinde	hadis	yazdığı	söylenir.
Yolculuklarından	birisi	de	Kufe’ye	oldu.	Birçok	muhaddisten	hadis	yazdı.	Ebû	Küreyb	Muhammet	b.

El	 Ala	 el	Hemdani	 bunlardan	 birisidir.	O,	 hadis	 ulemasının	 büyüklerinden	 ve	 güzel	 ahlak	 sahibi	 bir
insandı.

Ebû	Cafer	der	ki:
“Onun	 evinin	 kapısına	 bir	 grup	 muhaddisle	 vardık.	 Gürültüyle	 eve	 girerken	 küçük	 kapıdan	 bizim

geldiğimizi	fark	etti.	Bize	şöyle	seslendi:
«–Aranızdan	kim	benden	yazdıklarını	ezberliyor?»	Herkes	birbirine	bakıştı.	Sonra	bana	dönüp:
«–Sen	ezberliyor	musun?»	Dediler.
«–Evet.»	diye	cevap	verince,	onlar	da:
«–İşte	bu	ezberliyormuş,	ona	sor.»	dediler.	Ben	de:
«–Şu	ve	falan	günde,	bize	şunları	rivayet	ettin.»	dedim.
Ebû	 Kureyb	 gücü	 yettiği	 kadar	 konusunu	 işledi.	 Sonra	 ebû	 Cafer’e	 içeri	 gelmesini	 söyleyip	 evine

girdi.	Evde	görüştüklerinde,	genç	olmasına	rağmen	Ebû	Cafer’in	ne	kadar	kıymetli	ve	hadise	ne	kadar
vukufiyeti	olduğunun	 farkına	vardı.	Ebû	Cafer,	ebû	Kureyb’den	yüz	binin	üzerinde	hadis	dinlemiştir.
Bu	yüzden	insanlar,	Ebû	Cafer’den	de	hadis	dinlemeye	gelirlerdi.	Sonra	Bağdat’a	döndü.	Orada	fıkıh
ve	Kuran	 ilimleri	öğrendi.	Saleb’den	şiirler	alıp	 rivayet	etti.	Ebû	Ömer	Muhammet	b.	Abdülvahit	ez
Zahit,	Saleb’i	şöyle	derken	işittim	demiştir:

“Benim	etrafımdaki	insanlar	çoğalmadan	önce	Ebû	Cafer	bana	şiir	okudu.”
Sonra	 Mısır’a	 gitti.	 Yolda	 da	 boş	 durmayıp	 rastladığı	 âlimlerden	 ilim	 aldı.	 253	 senesinde	 Fustat’a

geçti.	Fustat’ta	ehli	ilim	ve	ilme	rağbet	oldukça	fazla	idi.	İmam	Malik,	Şafii	ve	ibn-i	Vehb	‘ten	bilgiler
aldı.	Oradan	Şam’a	döndü.	256	senesinde	Şam’dan	ayrılıp	Mısır’a	gitti.

Dünyaya	meyletmeyen,	dünyalığı	ve	dünya	ehlini	terk	etmiş	âlimdi.	Sanki	Kur’an’dan	başka	bir	şey
bilmeyen	 kari,	 hadisten	 başka	 bir	 şey	 bilmeyen	 muhaddis,	 hesaptan	 başka	 bir	 şey	 bilmeyen
matematikçi	gibiydi.	İbadete	düşkün	bir	insandı.	Birçok	ilmi	bünyesinde	toplamıştı.	Onun	kitapları	ile
başkalarının	kitaplarını	karşılaştırdığımızda,	onun	kitaplarının	diğerlerinden	üstün	olduğunu	görürüz.

Ebû	Cafer,	sureten	ve	sireten	zarif	bir	insan	idi.	Meclislerdeki	sohbeti	güzel	olurdu.	Arkadaşlarının
hallerinden,	 durumlarından	 haberdar	 olurdu.	 Yemesiyle,	 içmesiyle,	 giyinişiyle	 yani	 bütün	 hatt-u
hareketlerinde	 edepli	 bir	 insandı.	 Bu	 güzel	 hasletlerini	 sadece	 kendisi	 yaşamakla	 yetinmez,
çevresindeki	talebelerine	de	yaymaya	çalışırdı.	Hatta	onlarla	hoş	bir	şekilde	latifeleşir,	meclise	meyve
gibi	 yiyecekler	getirilirdi.	Bu	manada	 sadece	hadisle	 ve	 fıkıhla	 öğrenilmeyecek	 şeyleri	 de	öğretirdi.
Böylece	ilmin	ve	ciddiyetin	en	güzeli	hâsıl	oluyordu.

Şayet	bir	düğün	yemeğine	veya	bir	davete	çağırılırsa	oraya	giderdi.	O	geldiği	için	bu	meclislere	çok
gelen	 olur	 ve	 onun	 gelişiyle	 bu	 meclisler	 şereflenirdi.	 Talebeleriyle	 birlikte	 şehir	 dışına	 çıkar	 ve
birlikte	 yemek	 yerlerdi.	 Toplantılarından	 sonra,	 mühim	 işleri	 hariç,	 tasnif	 işleri	 ile	 ilgilenmek	 için
evine	girerken	yalnız	girmez,	yanında	birkaç	talebesiyle	birlikte	girerdi.

Ebû	Bekir	Kamil	şöyle	demiştir:
“Ebû	 Cafer	 ilimle	 dolu	 bir	 insandı.	 İlim	 ehline	 yakışmayacak	 davranışlardan	 ölünceye	 kadar	 uzak

durmuştur.	Her	tavrında	ciddiyeti	severdi.	Bize	şöyle	derdi:
“Harama	da	helale	de	asla	uçkur	çözmedim.”
Üstat	Kürt	Ali	şöyle	der:391



“Hayatında	bir	dakikayı	bile	boş	ve	manasız	geçirdiği	vaki	değildir.”
Ebû	Cafer	et	Taberi,	ölüm	döşeğinde,	ölümüne	bir	 saat	veya	daha	az	kalmışken	kendisine	Cafer	b

Muhammed’in	bir	duası	hatırlatıldı.	Hemen	bir	divit	ve	kâğıt	getirtti	ve	bunu	yazdı.
“–Üstadım	bu	haldeyken	de	mi?”	denilince:
“–İnsana	gereken	ölüm	döşeğinde	bile	olsa	ilim	almayı	terk	etmemesidir.”	dedi.
310	senesinde	86	yaşında	iken	bekâr	ve	arkasında	evlat	bırakmadan	vefat	etti.	Fakat	hiçbir	zaman

unutulmayacak	ilim	ve	birçok	eser	bıraktı.	Birçok	nadir	ve	eşsiz	eser	telif	etti.	Onun	geride	bıraktığı
zürriyeti,	ondan	kalan	temiz	hatıralardır.	Bunlar,	çoluk	çocuktan	daha	devamlı	bir	eserdir.

İbn-i	 Cerir	 et	 Taberi’nin	 hayatını	 öğrendikten	 sonra,	 onu	 ne	 kadar	 övsek	 az	 geleceğini	 takdir
edersiniz.	Bu	yüzden	de	ona	ayırdığımız	bölümü	uzun	tuttuk.	Ebû’t	Tayyib	der	ki:

Dostluğunun	uzunluğu	uzattı	övgüsünü	de
Tembelin,	tembel	olur	övülmesi	de

*	*	*
İmam	 Ebû	 Bekir	 el	 Enbari	 de	 bekâr	 âlimlerdendir.	 Dil	 bilimcisi,	 müfessir,	 edip	 ve	 ravidir.	 Çok

kuvvetli	bir	hafızaya	sahipti.	Bağdatlıdır.	(d.	271–v.	328)
İmam	 Ebû	 Bekir	 hayatı	 boyunca,	 sultanların	 sofrasına	 konuk	 olmasına	 rağmen,	 güzel	 yemekler

yemekten	 geri	 durmuştur.	 Bunu	 yapmasının	 sebebi,	 hafızasını	 kuvvetli	 tutmak	 içindi.	 Sadece	 ilimle
meşgul	olmak	için,	evinde	helali	olan,	güzel	bir	kadın	bulunmasına	rağmen,	kadınlara	yaklaşmaktan
imtina	etti.	Zühdü,	ilmi	ve	hafızası	şaşılacak	boyuttaydı.	Otuzu	aşkın	eserinden	başka	geriye	bir	nesil
ve	zürriyet	bırakmamıştır.	Bu	eserlerin	sayfa	sayısı	elli	bini	geçkindir.	Muvaffakiyet	Allah’tandır.	İlim
sevgisi	ile	dolu	olan	hayatından	bir	bölümü,	buraya	aktarıyoruz.392

Edebiyat	ve	nahvi	en	iyi	ve	en	çok	ezbere	bilenlerdendi.	Zamanının	birçok	âliminden	ders	okudu	ve
bunları	başkalarına	da	aktardı.	Kendisi	dürüst,	 faziletli,	mütedeyyin,	hayırsever	ve	de	 sünnete	bağlı
birisiydi.	 Kur’an	 ilimlerinde,	 garibül	 hadis393,	 vukuf	 ve	 ibtida394	 gibi	 kıraat	 ilimlerinde	 birçok	 eser
tasnif	etmiştir.

Kur’an	 kelimelerine	 delil	 olan	 üç	 yüz	 bin	 beyit	 şiir	 ezberlemiştir.	 İlim	 yazdırırken,	 herhangi	 bir
kitaptan	değil	hafızasından	dikte	ettirirdi.	Kendisinden	yazılan	bütün	her	 şey	bu	şekilde	ezberinden
yazılmıştır.	 Şiirleri,	 tefsirleri,	 nahvi,	 lügatin	 faydalarını	 içeren	 bütün	 tasnifleri	 ve	 dikteleri	 de	 aynı
şekilde	ezberindendir.	Bir	gün	hastalandı	ve	arkadaşları	onu	ziyarete	geldiler.	Babasının,	onun	üstüne
titreyip	onun	için	çok	endişelendiğini	görünce	babasını	teselli	etmeye	çalıştılar.	Babası:

“Şu	 gördüğünüz	 büyük	 küpün	 içindeki	 bütün	 kitapları	 ezberlemiş	 olan	 birisinin	 hastalanmasına,
nasıl	üzülmeyeyim?”	diye	karşılık	verdi.

Lügat,	nahiv,	şiir	ve	Kur’an	tefsirinden	en	çok	ezbere	sahip	olan	insan	oydu.	Senetleriyle	birlikte	yüz
yirmi	beş	Kur’an	tefsiri	ezberlediğini	söylemektedir.	Öğrencisi	Ebul	Abbas	b.	Yunus	şöyle	der:

“Ebû	Bekir	el	Enbari	ezber	konusunda,	Allah’ın,	ender	yarattıklarındandır.”
Yine	öğrencilerinden	olan	Ebû	Ali	el	Kali,	şöyle	demektedir:
“Ebû	 Bekir	 el	 Enbari,	 Kur’an	 ilimlerine	 delil	 olan	 üç	 yüz	 bin	 beyit	 şiir	 ezberlemiştir.	 Kendisi

mütedeyyin,	dürüst	ve	sika	bir	âlimdir.”
Muhammet	b.	İshak	en	Nedim	şöyle	demektedir:
“Kendisi	 babasından	 daha	 âlim	 ve	 daha	 faziletli	 idi.	 Zekâ	 ve	 kavrayışın	 zirvesinde,	 tertemiz,

iyiliksever	 ve	 çok	 çabuk	 ezber	 yapabilen	 biriydi.	 Bununla	 birlikte	 salih	 ve	 vera	 sahibi	 bir	 insandı.
Yanlış	bir	hareketi	vaki	değildi.	Hazır	cevaplık	konusunda	üstüne	yoktu.”

Ebul	Hasen	el	Aruzi	şöyle	anlatmıştır:
“İbnül	 Enbari,	 Abbasi	 Halifelerinden	 Razi	 Billah’ın	 oğluna	 sık,	 sık	 gelip	 giderdi.	 Bir	 gün	 oradaki

cariyelerden	birisi	ona	rüya	tabiri	hakkında	bir	şey	sordu.	O	da:
«Benim	şimdi	acele	helâya	gitmem	lazım»	diyerek	çıktı.	Ertesi	günü	gelip	rüyayı	tabir	etti.	Cariyenin

sorduğu	gün	evine	gidip,	Kirmani’nin	rüya	tabirleri	kitabını	inceleyip	gelmişti.”
Hamza	b.	Muhammet	ed	Dekkak	şöyle	demiştir:
“Ezberi	kuvvetli	olmakla	birlikte	zahit	ve	mütevazı	bir	insandı.”
Ebul	Hasen	Darakutni	bir	Cuma	günü	onun	imla	meclisine	katıldığını	ve	bir	hadis	senedinde	geçen

bir	ismin,	Hayyan	diye	okunması	gerekirken	Habban	diye	okunduğunu,	Hayyan	diye	düzelttiğini	fakat
Habban	da	ısrar	edildiğini	anlatır	ve	şöyle	devam	eder:

İbnül	Enbari	gibi	kıymetli	birisinin	vehme	düşmesi,	çok	garibime	gitti.	Bu	konuda	onunla	konuşmaya
ve	onu	uyarmaya	karar	verdim.	Yazdırma	işi	bitince	dikte	ettirene	yaklaşıp	hatasını	ona	hatırlattım	ve
doğrusunu	söyleyip	oradan	ayrıldım.	Ertesi	Cuma	meclisine	vardığımda,	Ebû	Bekir,	dikte	ettirene:

«–Geçen	 hafta	 şu	 hadisteki	 falanın	 ismini	 yanlış	 yazdırdığımızı	 ve	 bir	 gencin	 bizi	 uyardığını,
gelenlere	haber	ver.	O	gence	de	söyle,	doğrusunu	araştırdık	onun	dediği	gibi	bulduk.»	dedi.”

Ebul	Hasen	el	Aruzi	şöyle	anlatır:
“Ebû	Bekir	ve	ben,	Kadı	Billah’ın	yanında	yemek	yemek	 için	buluştuk.	Ebû	Bekir	aşçıya	ne	yemek

istediğini	 bildirdi.	 Ona,	 kuru	 bir	 et	 kızartması	 getirmişlerdi.	 Biz,	 çeşit	 şeşit	 en	 güzel	 yemeklerden
yiyorduk.	 O,	 bu	 kızartma	 ile	 iktifa	 ediyordu.	 Yemekler	 yendikten	 sonra	 tatlılar	 geldi.	 O,	 tatlılara	 el
sürmedi.	 O	 kalktı,	 biz	 de	 kalktık.	 Biz,	 sedirlerin	 üzerinde	 uyuduk.	 O,	 sedirlere	 çıkmayıp	 onların
önünde,	 yerde	 uyudu.	 İkindiye	 kadar	 su	 içmedi.	 İkindi	 olunca	 bir	 gençten	 su	 istedi.	 Kendisine	 su



getirildi.	Oradaki	buzla	soğutulmuş	sudan	içmedi.	Bu	hali	beni	sinirlendirdi.
«–Ey	Mü’minlerin	emiri!»	diye	bağırdım.	Beni	yanına	çağırdı	ve:
«–Ne	var	söyle?»	dedi.	Ona	dedim	ki:
«–Bu	 adamı,	 nefsine	 karşı	 olan	 tedbirinden	 alıkoymak	 lazım.	 Nefsini	 öldürecek.	 Kendisine	 hiç	 iyi

davranmıyor.»	Cevap	olarak	bana	güldü	ve:
«–Hep	böyle	yaparak	artık	buna	alışmış.	Bu	durum	ona	zarar	vermiyor	hatta	bundan	haz	duyuyor.»

dedi.
Sonra	dedim	ki:
«–Ebû	Bekir	kendine	böyle	zulüm	etme.»	O	da:
«–Ezber	yapabilmek	için	böyle	yapıyorum.»	dedi.	Dedim	ki:
«–İnsanlar	artık	bu	ezberinden	bıktı.	Daha	ne	kadar	ezberleyeceksin?»	Cevaben	dedi	ki:
«–On	üç	sandık	kitap	daha	ezberleyeceğim.»”
Muhammet	b.	Cafer	et	Temimi	şöyle	der:
“Ne	kendinden	öncekiler	ne	de	kendisinden	sonrakiler	bu	kadarını	ezberleyemediler.”
Bir	defasında,	eline	taze	hurma	almış	kokluyor	ve	şöyle	diyordu:
“Sen	 güzel	 kokuyorsun	 amma	 Allah’ın	 bana	 vermiş	 olduğu	 ilimleri	 ezberlemenin	 kokusu	 senin

kokundan	daha	hoş.”
Vefatı	 yaklaştığında,	 canı	 çeken	 her	 şeyi	 yemeye	 başlamıştı.	 “Bu,	 ölümümün	 yaklaşmasından”

diyordu.
Bir	gün	köle	pazarına	gitti.	Orada	satılan	çok	güzel	bir	cariyeye	gönlü	takıldı.	Devamını	kendisi	şöyle

anlatıyor:
“Emirul	Müminin	Radi	Billah’ın	evine	gittim.	Radi	Billâh:
«–Bu	 saate	 kadar	 neredeydin?»	 diye	 sorunca	 durumu	 arz	 ettim.	 Radı	 Billâh,	 benden	 habersiz

hizmetçilerine	emir	verip	o	cariyeyi	aldırtmış	ve	evime	göndermiş.	Evime	varıp	da	cariyeyi	görünce
olanları	anladım.	Cariyeye:

«–Hamile	olup	olmadığın	belli	olana	kadar	yukarıda	kal.»	dedim.	Halletmem	gereken	bir	meseleyle
uğraşıyordum.	Zihnim	hep	ilimle	meşguldü.	Hizmetçime	dedim	ki:

«–Onu	 al	 ve	 tekrar	 köle	 pazarına	 götür.	 İlimden	 geri	 kalmama	 değmez.»	 Hizmetçim	 onu
götürecekken	cariye:

«–Bırak	da	ona	iki	çift	laf	söyleyeyim.»	dedi.	Bana	dönüp:
«–Sen	akıllı	 ve	makam	sahibi	bir	 adamsın.	Benim	suçumun	ne	olduğunu	söylemeden	beni	evinden

atıyorsun.	İnsanların	benim	çirkin	olduğum	zannına	kapılacağını	düşünmüyorum.	Ama	böyle	yaparsan
benim	bir	kusurum	olduğunu	düşünecekler.	Bana	kabahatimi	bildir	öyle	gönder.»	dedi.	Dedim	ki:

«–Bana	göre	bir	kusurun	yok	fakat	beni	ilimden	alıkoyuyorsun.»	O	da:
«–Bunu	kabul	edebilirim.»	dedi.
Bu	olay,	Radı	Billah’ın	kulağına	varınca:
«Hiç	kimsenin	gönlüne	ilim,	bu	adama	geldiği	gibi	tatlı	gelmez.»	dedi.”

*	*	*

Bekâr	âlimlerden	birisi	de	asrının	imamlarından	olan	Ebû	Ali	el	Farisi’dir.	(d.	288-v.	377)395

İran’ın	Fasa	şehrinde	doğdu.	Nisbesinde	Farisi	ve	Fesevi	denilmektedir.	Memleketinde	ilim	tahsiline
başladı	ve	sonra	tahsiline	devam	etmek	için	Bağdat’a	gitti.	307	senesinde	Bağdat’a	vardı.	Bir	müddet
orada	kaldıktan	sonra	Şam,	Trablusgarp	ve	Halep	gibi	şehirleri	dolaştı.	341	senesinde	Halep’e	yerleşti
ve	Emir	Seyfü’d	Devle	b.	Hamdan’ın	yanında,	yedi	sene	kadar	kaldı.	Kendisi	ve	şair	Ebû’t	Tayyib	el
Mütenebbi	 arasında	 ilim	 meclisleri	 düzenlendi.	 Halepteki	 nahivci	 İbnül	 Haleveyh’in	 husumeti
yüzünden,	imtihana	tabi	tutuldu.	Bu	âlimin,	Seyfü’d	Devle	yanında	özel	bir	yeri	vardı.	Bu	sebeple	Ebû
Ali,	burada	ikamet	etmeyi	uygun	bulmadı.	Halep	şehrini	terk	etti	ve	İran’a	geri	döndü.	347	Senesinde
Şiraz’a	 geldi.	 Burada	 yirmi	 ay	 kadar	 Melik	 Abdüddevle	 b.	 Büveyh’in	 yanında	 kaldı.	 Melik’e	 nahiv
öğretti.	Hatta	Melik:

“Ben	 nahivde	 Ebû	 Ali’nin	 çocuğuyum.”	 derdi.	 Ebû	 Ali	 Melik	 için	 “El	 İzah”	 ve	 “Et	 Tekmile”	 adlı
kitapları	tasnif	etti.	Abdüddevle,	Bağdat’ı	ele	geçirince	Ebû	Ali	tekrar	oraya	döndü	ve	vefatına	kadar
orada	yaşadı.

Ebû	Ali,	 yolculukları	 esnasında	uğradığı	memleketlerin	 ulemasıyla	 oturur,	 talebeleriyle	 görüşürdü.
Kendisine	 yöneltilen	 zor	 sorulara	 cevap	 verirdi.	 Halep’te,	 Şiraz’da,	 Bağdat’ta,	 Basra’da	 ve	 diğer
yerlerde	 kendisine	 ulemanın	 ekâbirinden	 yöneltilen	 sorulara	 verdiği	 cevaplardan,	 kitaplar	 telif	 etti.
Her	şehirde,	böyle	bir	kitap	yazıp	o	şehre	nispet	ederek	adlandırdı.	El	Bağdadiyyat,	El	Basriyyat	vs.
gibi.

Allah,	 Ebû	 Ali’nin	 ömrüne	 bereket	 verdi	 ve	 ilme	 hizmet	 ederek	 doksan	 sene	 ömür	 yaşadı.	 Kur’an
ilimleri	 ve	 Arapça	 hakkında	 eşsiz	 eserler	 telif	 etti.	 Evlenmedi	 ve	 arkasında	 çoluk	 çocuk	 bırakmadı.
Onun	zürriyeti	günümüze	kadar	gelen,	sayıları	yirmi	beşe	ulaşan	telifat	ve	tasnifatlarıdır.

İmam	 ibni	 Cinni,	 Ebû	 Ali’nin	 has	 talebelerindendi	 ve	 kendisini	 çok	 severdi.	 Eserlerinde	 çoğu	 kez
hocasından	övgü	ve	muhabbetle	bahsetmiştir.	Ondan	öğrendiklerini,	ondan	iktibas	ettiklerini	anlatmış,
neredeyse	 bütün	 bildiklerini	 hocasına	 nispet	 etmiştir.	 Hocasının,	 kitap	 yazmak	 için	 ve	 kitaplarını
oluşturacağı	esasların	ve	kaidelerin	yerine	oturması	için	bekâr	kalışından	bahsetmektedir.



El	 Hasais	 adlı	 kitabında,	 Ebû	 Ali’nin	 dil	 mukayesesi	 ilmine	 olan	 vukufiyetini	 ve	 bu	 konuda
oluşturduğu	kaide	ve	kuralları	şöyle	anlatır:

“Bu	 uğurda	 engelleri	 ve	 külfetleri	 ortadan	 kaldırarak	 yetmiş	 senesini	 harcadı.	 Bütün	 tasası	 ve
kaygısı	ilim	idi.	Bu	yüzden	çocuk	yüzü	bile	göremedi.”

İbn-i	 Cinni,	 hocasının	 bekârlığına,	 “el	 Muhtesep”	 adlı	 kitabının	 mukaddimesinde	 de	 değinmiş	 ve
şöyle	diyerek,	ilminin	bolluğunun	ve	yüceliğinin	sebebini	açıklamıştır:

“…Gönlünün	boş,	fikrinin	duru	ve	tek	başına	yaşamasından…”
Burada,	 diğerlerine	de	 örneklik	 teşkil	 eden	beş	 tane	bekâr	 âlimden	bahsetmekle	 kifayet	 ettik.	 “El

Ulemaül	 Uzzab”	 adlı	 eserimizde	 bunlardan	 otuz	 beş	 tanesini	 zikrettik.	 Bu	 konuda	 daha	 ziyade
mütalaada	bulunmak	isteyen	okurların	bu	kitaba	müracaat	etmelerini	uygun	görüyoruz.

Bu	 kitapta,	 İmamların	 büyüklerinden,	 muhaddis,	 müfessir	 Ebû	 Yaşar	 Abdullah	 b.	 Ebû	 Necih	 el
Mekki,	Şeyhul	İslam	Ebû	Ali	Hüseyin	b.	Ali	el	Cufi,	Muhaddis	hafız	ebus	Seriy	Hennad	el	Kufi,	…	ve
diğerlerinin	hayatları	anlatılmıştır.

*	*	*



SEKİZİNCİ	BÖLÜM:	

MAL	VE	MÜLKLERİNİ,	
İLİM	TAHSİLİ,	

UĞRUNA	HARCAMALARI



İLİM	YOLUNDA	
HARCAMA	YAPMAK	FAZİLETTİR

Bildiğimiz	gibi	yaratılışı	gereği	insan	nefsi,	mal	ve	mülk	edinmeyi	sever.	İhtiyaçlarını	gidermek	için
mal	ve	mülkle	ilgilenir.	Allahü	Teala,	Kuran-ı	Keriminde	insanın	özelliklerini	ve	huyunu	tarif	ederken
“o	mal	 toplama	 konusunda	 çok	 hırslıdır”396	 buyurmaktadır.	 Elbette	 ki	 yaratıcımız	 olması	 hasebiyle
bizleri	en	iyi	bilen,	Rabbimizdir.
Mal,	mülkten	uzak	durmak,	cömertçe	harcayıp	paylaşmak,	çoğu	insanın	nefsine	güç	gelen	bir	şeydir.

Çünkü	bu	mal	ve	mülkler	uğruna,	uzak	mesafelere	yürümek	için	ayaklara	düşen	zorluktan,	uzun	süre
açlığa	sabırdan,	uzun	geceler	uykusuz	kalmaktan	daha	fazla	sıkıntılara	katlanılmaktadır.
Mal	sevgisi,	nice	canlar	almıştır.	Nice	ana	babanın,	nice	evladın,	nice	kardeşlerin	ve	nice	dostların

canına	 kıymıştır.	 Mal	 sevgisi,	 nice	 sevgi	 ve	 muhabbetin	 önüne	 geçmiştir.	 Nice	 insan	 mal	 ve	 mülk
sevgisini,	 uzaktakileri	 ve	 yabancıları	 bir	 kenara	 bırak,	 dost	 ve	 akrabalarına	 tercih	 etmiştir.	 Bütün
bunlar	 insanın	 dünyalığa	 olan	 sevgi	 ve	 muhabbetinden	 ve	 ondan	 ayrı	 kalamamasından
kaynaklanmaktadır.
Elinde	 olanları	 cömertçe	 harcayıp	 başkalarıyla	 paylaşmak	 öyle	 sanıldığı	 kadar	 kolay	 değildir.	 Her

insan	başaramaz	bunu.	Hani	kaç	insan	vardır	şöyle	gayretli	bir	şekilde	malını	hayır	yolunda	harcayan?
İnsan	 ilk	 önce	 bunu	 yapmak	 için	 gayrete	 gelir.	 Fakat	 sonra	 düşünür,	 taşınır	 geri	 döner	 ve	 yerine
oturur.
Ebut	Tayyib	şöyle	der:
Her	iyilik	yapmak	isteyen	buna	başlayamaz
Her	başlayan	da	bunu	tamamlayamaz
Mal	 canın	 yongasıdır.	 Bu	 yüzden	 onun	 ilim	 yolunda	 harcanması,	 alimlerin	musibetlere	 sabretmesi

çerçevesindendir.
Âlimler	 ellerindeki	 ve	 avuçlarındakilerini	 bu	 uğurda	 harcadıklarında	 görürler	 ki	mal	mülk	 edinme

sevinci,	 ilim	 tahsilinden	 hasıl	 olan	 sevinç	 yanında	 bir	 hiç	 mesabesindedir.	 Bu	 yüzden	 ilim	 yolunda
mallarını	 cömertçe	 harcarlar.	 Böyle	 yapmakla	 malca	 fakirleşmektedirler	 fakat	 ilimce
zenginleşmektedirler.
Yalnız,	 âlimlerin	 böyle	 yapmaları	 onların	 dünyalığı	 kötü	 görmelerinden,	 hayatın	 güzelliklerini

bilmemelerinden	veya	gönüllerinden	mal	sevgisini	söküp	atmalarından	kaynaklanmamaktadır.	Bunun
asıl	sebebi,	ilmin	kendilerine,	her	şeyden	daha	değerli,	her	şeyden	daha	öncelikli	olmasındandır.
İlim	yolunda	mal	ve	mülkü	feda	etme	konusunda	bu	güne	ve	geleceğe	örneklik	teşkil	edecek	oldukça

bol	 misal	 vardır.	 İlim	 ehli	 insanlar,	 ilimlerini	 artırmak	 için,	 hazinelerini	 kitapla	 şenlendirmek	 için
ellerinde	ve	avuçlarında	ne	varsa	cömertçe	harcamışlardır.
Cömert	insanların	hikâyelerini	dinlemek,	insan	nefsine	cömertlik	aşılar.	Geçmişteki	âlimlerimiz	gibi

faziletli	kişilerin	cömertlik	yolunu	tercih	ettiklerini	duydukça	dinleyenlerin	de	cömertlik	duygusu	artar
ve	gelişir.
Kim	 ilmi	 en	 önemli	 arzusu	 olarak	 görüyorsa	 ona	 ulaşma	 yolunda	 en	 sevdiği	 şeyleri	 harcar.	 Allah

rahmet	eylesin	İbn-i	Hişam,	bu	konuya	ışık	tutan	bir	şiirinde	şöyle	der:
Kim	ilim	uğrunda	sabrederse	ulaşır	isteğine
Kim	bir	güzeli	isterse	harcar	varını	yoğunu	sevdiğine
Daha	önce	de	geçtiği	gibi	İmam	İbn-i	Hazm	ez	Zahiri	de	şöyle	der:
Kim	her	şeyden	daha	değerli	görmezse	ilmi
Onu	iflah	etmez	başka	şey	ölümden	gayri
Bu	girizgâhtan	sonra	bu	bölümle	ilgili	örneklere	geçiyoruz.



KARLI	ALIŞVERİŞ
Yahya	 b.	Main’in	 babası	Main,	 Abdullah	 b.	Melik’in	 kâtibi	 idi.	 Sonra	 Rey	 Şehrine	 vergi	 tahsildarı

oldu.	Vefat	ettiğinde,	oğlu	Yahya’ya	yüz	elli	bin	dirhem	para	bıraktı.	Yahya	b.	Main	bu	paraların	tek	bir
kuruşunu	bırakmayarak	hadis	ilmi	için	harcadı.	Hatta	giyecek	bir	pabucu	bile	kalmadı.397

*	*	*
Tabiinin	 büyüklerinden	 İmam	 Malik’in	 hocası	 olan,	 Rabia	 er	 Ra’y	 ‘in	 annesi	 de	 bu	 uğurda	 çok

harcamalarda	 bulunmuştur.	 Oğlunun	 eğitimi	 için	 otuz	 bin	 dinar	 harcadı.	 Bu	 paraları	 ona,	 kocası,
savaşa	giderken	bırakmıştı.	 Babası,	 savaştan	 ancak	 oğlu	 olgunluk	 ve	 üstatlık	makamına	ulaştığında
geri	 döndü.	 Anası,	 oğlunu,	 babasının	 geride	 bıraktığı	 parayla,	 büyük	 fedakârlıklar	 göstererek	 bu
seviyeye	 ulaştırmıştı.	 Baba,	 bu	 fedakâr	 ananın	 yaptıklarını	 saygıyla	 takdir	 etti.	 Kadıncağız,	 yaptığı
ticaretten	gerçekten	büyük	kar	elde	etmişti.
Bu	olay	tarih	kitaplarında398	şöyle	anlatılır:
“Rabia’nın	babası	Ferruh,	Ümeyyeoğulları	devrinde	Horasan’a	giden	orduya	katıldı.	O	sırada	Rebia

henüz	dünyaya	gelmemişti.	Ferruh	giderken	hanımına	otuz	bin	dirhem	para	bıraktı.
Bundan	27	sene	sonra	memleketi	Medine’ye,	at	üstünde	ve	elinde	bir	mızrakla	döndü.	Atından	inip

mızrağıyla	kapıya	vurdu.	Rebia	kapıya	çıkıp:
«–Ey	Allah’ın	düşmanı	evime	mi	saldırıyorsun?»	deyince,	Ferruh:
«–Hayır,	ey	Allah’ın	düşmanı,	asıl	sen	benim	haneme	mi	girdin?»	diye	cevap	verdi.	Böyle	birbirlerine

kötü	sözler	söyleyip	hakarette	bulundular.	Çıkan	gürültüden	dolayı	komşular	etraflarına	toplandılar.
Bu	 sırada	 olay	Malik	 b.	 Enes	 ve	 oradaki	meşayıhın	 kulağına	 geldi.	 Rebia’ya	 yardıma	 koştular.	 Bu

arada	gürültü	çoğaldı.	İkisi	de	işi	sultana	havale	edelim	diyordu.	Malik	b.	Enes’i	görünce	herkes	sustu.
Malik	b.	Enes:
«–Efendi,	bu	evden	başka	kalacak	bir	sürü	yer	var.»	deyince	Ferruh:
«–Burası	benim	evim,	ben	de	Münkedir	Ailesinin	azadlısıyım»	dedi.	Bu	sözleri	hanımı	duydu	ve	dışarı

koştu.
«–Bu	benim	beyim,	giderken	oğlum	karnımda	idi.»	dedi.
Durum	anlaşılınca	kucaklaştılar	ve	sevinç	gözyaşları	döktüler.	Ferruh	evine	girdi.
«–Bu	benim	oğlum	ha?!»	Diye	sordu.	Hanımı	da:
«–Evet.»	diye	cevap	verdi.
Sonra	Ferruh:
«–Bunlar	benim	yanımdaki	dört	bin	dirhem,	sana	bıraktıklarım	nerede?»	diye	sordu.	Kadın:
«–Onları	gömdüm.	Birkaç	gün	sonra	çıkarırım.»	dedi.
Rebia	evden	çıktı	ve	ilim	halkasına	oturdu.	Malik,	Hasan	b.	Zeyd	ve	şehir	halkının	eşrafı	ona	geldiler.

İnsanlar	Rebia’nın	etrafını	çepeçevre	kuşattı.	Rebia’nın	annesi,	Ferruh’a:
«–Git	de	Rasulullah’ın	mescidinde	namaz	kıl.»	dedi.
Ferruh	çıktı	ve	namaz	kıldı.	Sonra	oradaki	kalabalığı	gördü.	Merak	edip	yaklaştı.	Bu	oğlu	Rebia’nın

ilim	meclisiydi.	Rebia’nın	başında	uzun	bir	kavuk	vardı.	Başını	önüne	eğip	babasının,	kendisini	 fark
etmemesini	sağladı.	Babası	tereddütte	kalarak:
«–Kim	bu	adam?»	diye	sordu.	Dediler	ki:
«–Bu	Rebia	b.	Abdurrahman.»	Bunu	duyunca:
«–Rabbim,	oğlumun	derecesini	ne	kadar	da	âli	etmiş.»	dedi.	Evine	döndü	ve	hanımına:
«–Oğlun	 öyle	 bir	 mertebeye	 gelmiş	 ki	 bu	 durumu	 daha	 önce	 hiçbir	 âlimde	 görmemiştim.»	 dedi.

Ümmü	Rebia	dedi	ki:
«–Söyle	bakalım,	otuz	bin	dinar	mı	daha	hoş	yoksa	oğlunun	ulaştığı	makam	mı?»	Ferruh:
«–Elbette	ki	bu	makam.»	deyince	ümmü	Rebia:
«–Bütün	o	otuz	bin	dinarı,	oğlumuzun	eğitimi	için	harcadım.»	dedi.	Ferruh:
«–Vallahi	ziyan	etmemişsin.»	diye	karşılık	verdi.”

*	*	*
Şam	muhaddislerinden	 İsmail	 b.	 Ayyaş	 el	 Hımsi	 106	 senesinde	 dünyaya	 gelmiş	 ve	 182	 senesinde

vefat	etmiştir.	Eski	âlimlerden	Ameş	ve	birçok	kişi	kendisinden	rivayette	bulunmuştur.
Halife	el	Mansur’un	huzuruna	çıkmış	ve	Mansur	onu	elbise	dolaplarıyla	sorumlu	memur	yapmıştır.

Kendisi	asil,	cömert	ve	mütevazı	bir	insan	ve	ilmiyle	âmil	bir	âlimdi.
Ebul	Yeman	onun	hakkında	şöyle	der:
“İsmail	 komşumdu.	 Geceleri	 ibadetle	 ihya	 ederdi.	 Namaza	 durup	 bir	 müddet	 okuduktan	 sonra

namazdan	 çıktığını,	 bir	 şeylerle	meşgul	 olup	 tekrar	 namaza	 döndüğünü	 fark	 ettim.	 Bunun	 sebebini
kendisine	sordum.	Bana	dedi	ki:
«–Bir	konudaki	hadis	aklıma	geliyor.	Namazı	kesiyorum.	O	hadisi	uygun	olan	baba	koyuyorum	sonra

tekrar	namaza	devam	ediyorum.»
Yahya	b.	Salih,	İsmail	bana	şöyle	demişti	der:



“Babamdan	bana	dört	bin	dinar	miras	kaldı.	Bunların	hepsini	de	ilim	tahsili	için	harcadım.”399

*	*	*
Ziyad	b.	Abdullah	b.	Et	Tufeyl	el	Bekkai	el	Kufi	hakkında,	şöyle	denilmiştir:
“İbn-i	İshakın	“Meğazi”	adlı	eserini	ondan	daha	iyi	bilen	yoktur.	Çünkü	iki	kere	dikte	etmiştir.”
Yine	şöyle	denilir:
“Hiç	 kimsenin	 yanındaki	 “el	 Meğazi”	 Ziyad’ın	 yanındaki	 kadar	 sahih	 değildir.	 Çünkü	 Ziyad	 İbn-i

İshak’la	dolaşıp	bu	kitabı	dinleyebilmek	için	evini	satmıştır.”400

*	*	*
Ebû	 Hanife’nin	 öğrencilerinden	 fakih,	 müçtehit	 Muhammet	 b.	 Hasen	 el	 Şeybani	 el	 Kufi’nin	 hal

tercümesinde,	kendi	dilinden	şöyle	anlatılmıştır:
“Babam	bana	otuz	bin	dirhem	bıraktı.	Onbeş	bin	dirhemini	nahiv	ve	şiire,	on	beş	bin	dirhemini	de

hadis	ve	fıkıh	ilmine	harcadım.”401

*	*	*
Ebû	Abdullah	Abdurrahman	b.	Kasım	hakkında	ibnü	Vaddah	şöyle	der:
“İbn-i	Kasım	yolculukları	için	Malik’e	bin	miskal	vermiştir.”
Kendisi	de	şöyle	der:
“On	iki	sefer	Hicaz’a	yolculuk	yaptım.	Her	defasında	bin	dinar	harcadım”402

*	*	*
Ali	b.	Asım	el	Vasıti’nin	hayatı	şöyle	anlatılmaktadır:
Irak’ın	ravilerinden,	hafız	imamlardandır.	Künyesi	Ebül	Hasen’dir.	(d.	105-v.	201)	Mütedeyyin,	dürüst

ve	hayırsever	bir	insandı.	Çok	takva	sahibi	bir	insandı.	Ahmet	b.	Hanbel,	Muhammet	b.	Yahya	ez	Zühli
ve	Abd	b.	Humeyd	gibi	tanınmış	âlimler	kendisinden	rivayet	etmişlerdir.
Kendisinden	şöyle	nakledilmiştir:
“Babam	bana	yüz	bin	dirhem	verdi	ve	bana	dedi	ki:
«–Git.	Yüz	bin	hadis	ezberlemeden	de	yüzünü	görmeyeyim.»
Yahya	b.	Cafer	şöyle	der:
“Ali	b.	Asım’ın	çevresinde	otuz	bini	aşkın	insan	toplanırdı.”403

*	*	*

Hanefi	 fakihlerinden	Hişam	b.	Ubeydullah	er	Razi	 (v.	221)’nin	 tercüme-i	hali	 kaynaklarda404	 şöyle
geçmektedir:
İmam	ebû	Yusuf	 ve	 İmam	Muhammet’ten	 fıkıh	 öğrendi.	Ebû	Hatim	er	Razi,	Hasan	b.	Arefe	 ve	bu

tabakadan	olan	diğer	âlimler	ondan	ilim	öğrendiler.	Kendisinin	şöyle	dediği	nakledilir:
“Bin	iki	yüz	üstatla	karşılaştım.	İlim	yolunda	yedi	yüz	bin	dirhem	para	harcadım.”

*	*	*

Buharalı	şeyh,	İmam	Muhammet	b.	Selam	el	Bikendi	(d.	161-v.	225)’nin	hal	tercümesi	de	şöyledir:405
Cerh	 ve	 tadil406	 ilmini	 bilen	 hafız	 imamlardandır.	 Buhara	 muhaddisi	 ve	 çok	 yolculuk	 yapmış	 bir

âlimdir.	 Buhâri,	 Darimi,	 Ubeydullah	 b.	 Vasıl	 ve	 Maveraü’n	 Nehir	 halkının	 birçoğu	 kendisinden
rivayette	bulunmuşlardır.	O	bilgi	ve	eser	küpü	birisiydi.
Şöyle	anlatılır:
“Bir	 şeyhin	 meclisinde	 Muhammet	 b.	 Selam’ın	 kalemi	 kırıldı.	 Bir	 kaleme	 bir	 dinar	 veririm	 diye

seslenince	kendisine	etraftan	kalem	yağdı.”
“İlim	tahsili	için	kırk	bin	dirhem	ve	kitap	yazmak	için	de	kırk	bin	dirhem	harcadım.”	demiştir.
Halef	b.	Hişam	el	Esedi	el	Bezzar	el	Bağdadi’nin	hayat	hikâyesi	de	kısaca	şöyledir:
150	 senesinde	 doğmuş	 ve	 229	 senesinde	 vefat	 etmiştir.	 Kıraat	 âlimi,	 muhaddis,	 fazıl	 ve	 abid	 bir

âlimdi.	İmam	Müslim,	Ebû	Davut,	İbrahim	el	Harbi	ve	bu	tabakadakilerin	hocasıdır.	Kendisi	şöyle	der:
“Nahivden	bir	meselede	zorlandım.	İyice	öğreninceye	kadar	seksen	bin	dirhem	harcadım.”407

*	*	*



Hâfız	imamlardan	Haşim	b.	Ammar	es	Sülemi	ed	Dımeşkı’nin	tercüme-i	hali	şöyle	anlatılır:408
Künyesi	ebul	Velid’dir.	Şam’ın	kıraat	imamı,	hatibi	ve	muhaddis	âlimidir.	Buhâri,	Nesai,	ebû	Davut	ve

akranlarının	üstadıdır.	153’te	doğmuş	ve	245’te	vefat	etmiştir.	Kendisinin	şöyle	dediği	nakledilir:
“Babam	 evini	 yirmi	 dinara	 sattı	 ve	 benim	 hac	 yolculuğu	 için	 ihtiyaçlarımı	 karşıladı.	 Medine’ye

vardığımda	Malik	b.	Enes’in	meclisine	vardım.	Ona	bir	konu	hakkında	soru	sormak	istiyordum.	Evine
vardım.	Kendisi	padişahlar	gibi	vakurdu.	Hizmetçileri	ayakta	bekliyor	ve	çevresindekiler	ona	soruyor	o
da	bunları	cevaplıyordu.	Topluluk	dağılınca	bana:
«–Soracağın	şeyi	sor.»	dediler.	Ben	de:
«–Ey	Eba	Abdillah,	şu	şu	konularda	ne	dersin?»	dedim.	Beni	kasdederek:
«–Çocuk	edindik.	Hizmetçi,	kaldır	şunu!»	dedi.	Hizmetçi	beni	çocuk	kaldırır	gibi	kaldırdı.	O	sıralarda

yeni	yeni	bıyıkları	terleyen	bir	gençtim.	Bana	hoca	sopasıyla	on	yedi	değnek	vurdu.	Ben	de	ağlamaya
başladım.	Malik:
«–Ne	ağlıyorsun	acıttı	mı?»	diye	sordu.	Ben	de:
«–Babam	evini	satıp	beni	şeref	kazanayım,	senden	ilim	öğreneyim	diye	gönderdi.	Senin	şu	yaptığına

bak,	sen	beni	dövüyorsun.»	dedim.	O	da	şöyle	dedi:
«–Hadi	bakalım	benden	on	yedi	hadis	yaz.»	Sonra	sorularımı	sordum	o	da	cevap	verdi.”
Yine	bu	olayı	kendisi	şöyle	anlatır:
“Malik	b.	Enes’in	yanına	vardım	ve:
«–Bana	hadis	rivayet	et.»	dedim.	O:
«–Sen	bildiklerini	oku	bakalım»	dedi.	Ben:
«–Yok	yok,	sen	bana	hadis	rivayet	et»	dedim.	O	tekrar:
«–Oku!»	deyince	okumamakta	ısrar	ettim.	Bunun	üzerine:
«–Hizmetçi!	Götür	buna	on	beş	sopa	vur	»	diye	seslendi.	Hizmetçi	beni	götürüp	on	beş	sopa	vurdu.

Sonra	gelip:
«–Sopayı	vurdum	»	diye	haber	verdi.	Ben	de:
«–Bana	zulmettin.	Suçsuz	yere	on	beş	değnek	vurdun.	Sana	hakkımı	helal	etmiyorum»	dedim.	Malik:
«–Peki	bunun	kefareti	nedir?»	diye	sordu.	Dedim	ki:
«–Bunun	kefareti	on	beş	hadis	rivayet	etmendir.»	Bunun	üzerine	on	beş	hadis	rivayet	etti.	Ardından:
«–Hadi	git	işine»	dedi.

*	*	*

Şeyhul	 İslam,	 imam,	 Nişabur’un	 hafızı	 olan	 Zühli’nin	 tercüme-i	 hali	 de	 kaynaklarda409	 şöyle
geçmektedir:
Kendisi,	Zühl	oğullarının	azatlı	kölesiydi.	Horasandaki	şeyhlik,	sikalık,	din	savunuculuğu	ve	sünnete

bağlılık	kendisiyle	son	bulmuştur.
Muhammet	b.	Sehl	el	Asker	şöyle	der:
“Biz	Ahmet	b.	Hanbel	 ‘in	yanındaydık.	Bu	sırada	ez	Zühli	geldi.	Ahmet	b.	Hanbel	hürmeten	ayağa

kalktı.	Biz	de	bu	duruma	şaşırdık.	Bunun	üzerine:
«–Gidin	ve	Zühli’den	hadis	yazın.»	dedi.
Ebû	Bekir	b.	Ebû	Dâvud	da:
“O,	hadiste	mü’minlerin	emiri	idi”	demiştir.410
Zühli’nin	şöyle	dediği	rivayet	edilir:
“Üç	 yolculuk	 yaptım.	 Bu	 yolculuklarda	 yüz	 elli	 bin	 dirhem	 harcadım.	 Buraya	 vardığımda	 Basra

girişinde	Yahya	el	Kattan’ın	cenazesi	ile	karşılaştım.	(Bu	olay,	198	senesinde	olmuştur.)

*	*	*
Muhammet	b.	Sencer’in	(v.	258)	tercüme-i	hali	de	şöyledir:
Hafızların	 büyüklerindendir.	 Kendisi	 aslen	 Cürcan’lıdır.	 Müsned	 adlı	 bir	 kitabı	 vardır.	 İbn-i	 Ebi

Hatem	kendisi	için	sika	(güvenilir)	demiştir.	İbn-i	Sencer	hayatını	anlatırken	şöyle	diyor:
“İshak	el	Kevsec	 (İmam	Ahmed’in	 arkadaşlarından	v.	 251)	 ile	 yolculuk	 yaptım.	Yanımda	dokuz	bin

dinar	 vardı.	 İshak,	 benim	 için	 hadis	 yazıyor	 ve	 her	 gittiği	 memlekette	 evleniyordu.	 Ben	 de	 onun
mehrini	ödüyordum.	Sonra	ibn-i	Sencer,	Mısır’ın	Kataye	Köyüne	yerleşti	ve	orada	vefat	etti.”411

*	*	*
Yakup	b.	Şeybe,	180	senesinde	doğmuştur.	Hafızların	büyüklerinden,	güvenilir	bir	âlimdir.	Kendisinin

büyük	bir	müsned’i	vardır.	Eşsiz	bir	şaheserdir.	Bu	müsnedin	yaklaşık	otuz	cildini	tamamlayabilmiştir.
Şayet	tamamen	bitirebilseydi	müsned	yüz	cildi	bulurdu.	Eserine	ilk	önce	detaylı	bir	şekilde,	sahabinin
hayatını	 sonra	 da	 onlardan	 ne	 tür	 davranışlar	 görüldüğünü	 anlatarak	 başlar.	 Hadislerin	 illetlerini
açıklar.	Hadis	ricali	hakkında	cerh	ve	 tadil	yapar.412	Bunu	yaparken	de	 faydalı	 ve	anlaşılır	bir	 ifade
kullanır.	Kitabı	okuyanlar	böylece	sıkılmazlar.



Darakutni	onun	bu	eserinin	titizliği	hakkında	şöyle	der:
“Şayet	 Yakup	 b.	 Şeybenin	 müsnedi,	 “hamam”	 maddesine	 ulaşsaydı	 muhakkak	 bunu	 da	 kitabına

alırdı.	Yani	bir	kimsenin	bu	konuda	bir	şey	dinlemesine	ihtiyaç	kalmazdı.”
Hatip	el	Bağdadi,	Yakup	b.	Şeybe’nin,	Ebû	Hureyre’ye	ait	iki	yüz	cüz	olan	müsnedini,	bunun	yanında

ibn-i	 Mesut’un,	 Ammar’ın,	 Abbas’ın	 ve	 Utbe	 b.	 Gazvan’ın	 müsnetlerini	 gördüğünü	 rivayet	 eder.
Zehebi,	buna	ilaveten	onun	Hz.	Ali’ye	ait	olan	müsnede	de	ulaştığını	söyler.
El	ezheri’den	rivayetle	Hatip	şöyle	anlatır:
“Yakup	 b.	 Şeybe’nin	 evinde	 kırk	 yorgan	 varmış.	 Bunları,	 müsnedini	 yazan	 yanındaki	 kâtipler	 için

bulundururmuş.	Bu	iş	için	on	bin	dinar	paraya	ihtiyaç	duyulacağı	söylenir.”
Zehebi’nin	anlattığına	göre	Yakup	b.	Şeybe,	mal	ve	mülk	sahibi,	kendisine	hürmet	edilen,	haşmetli

bir	zat	idi.
Torunları	şöyle	anlatırdı:
“Biz	doğduğumuzda	ana	babamız,	bize,	ileride	destek	olsun	diye	üç	büyük	kaba,	altın	doldururlar	ve

bizim	 için	 bir	 yere	 gömerlerdi.	 Yakup	 b.	 Şeybe	 uzun	 bir	 hayat	 sürdü.	 Bu	 hayatı	 boyunca	 bu	malını
sonuna	kadar	infak	etti.	Hatta	son	zamanlarında	ihtiyaç	içine	düştü.”413

*	*	*

İbn-i	Rüstem	(v.	272)414,	Şam’da,	Mısır’da	ve	Irak’ta	ilim	yazdı.	Bir	müsnet	tasnif	etti.
Muhammet	b.	Hayân,	Muhammet	b.	Yahya	b.	Mende’den	şöyle	rivayet	eder:
“Kırk	 senedir	 bizim	memleketimizde	ondan	daha	güvenilir	 birisi	 hadis	 rivayet	 etmemiştir.	Kendisi,

servet	sahibi	birisiydi.	Bu	servetini	ilim	yolunda	sarf	etti.	İsfahan’da	ondan	daha	fazla	hadis	bilen	bir
kimse	 yoktu.	 Kendisinin	 birçok	 kitabı	 vardı.	 Bu	 kitaplar	 için	 yaklaşık	 olarak	 üç	 yüz	 dirhem	 para
harcadı.	Kırk	sene	boyunca	yatacak	bir	yatağının	olmadığı	bilinir.
Bir	 miktar	 kitabı	 kaybolmuştu.	 Bu	 kitaplar	 kendisine	 geri	 getirildiğinde,	 birilerinin	 bu	 kitaplar

üzerinde	tahrifatlar	yapmış	olabileceğinden	korktuğu	için	bu	kitapları	okumayı	terk	etti.”415

*	*	*

İmam	ibn-i	Amir	el	Malik’in	(d.	213-v.	289)	hayatı	kaynaklarda416	şöyle	anlatılmıştır:
İbn-i	 Amir,	 Endülüs’ün	 Ceyyan	 ailesine	 mensuptur.	 Kurtuba’da	 yetişmiştir.	 Ardından	 Karvan’da

ikamet	etmiş	daha	sonra	da	Suse	şehrine	yerleşmiş	ve	orada	vefat	etmiştir.	Habibi	ve	diğer	âlimlerden
ilim	tahsili	görmüştür.
Afrika’ya	 yolculuk	 yapmış,	 burada	 Sahnun,	 Avn	 ve	 Ebû	 Zekeriya	 el	 Hufri’den417	 ilim	 öğrenmiştir.

Mısırda	 İbn-i	 Bükeyr,	 İbn-i	 Rumh,	 Harmile’den	 ve	 İbn-i	 Vehb’in,	 İbnül	 Kasım’ın	 ve	 Eşheb’in
talebelerinden	de	hadis	dinlemiştir.
Aynı	 şekilde	 Hicaz’a	 gitmiş	 burada	 Mus’ab	 ez	 Züheyri,	 Nasr	 b.	 Merzuk	 gibi	 âlimlerden	 ders

görmüştür.
El	Kanişi:
“Amir,	ilim	tahsili	için	altı	bin	dinar	harcadı”	demiştir.
Kendisinden	de	birçok	kişi	hadis	dinlemiş	ve	fıkıh	öğrenmiştir.	Bunlardan	bazısı	Kardeşi	Muhammed,

Ebul	 Arap	 ve	 Ebû	 Bekir	 b.	 Lebbad’dır.	 Hayattayken	 kendisinden	 ilim	 öğrenmek	 için	 yolculuklar
yapılırdı.	Ebul	Arap	onun	hakkında	şöyle	der:
“Fıkıhta	 otoritedir.	 Güvenilir	 bir	 insandır.	 İlmiyle	 âmil	 bir	 âlimdir.	 Fıkıh	 konusunda	 birçok	 eser

vermiştir.	Eserlerinin	sıhhati	konusunda	aşırı	titizlik	göstermiştir.	İlim	ehlinin	imamlarındandır.	Dinde,
ince	kavrayışa	sahip	olan	bir	âlimdir.”

*	*	*
İmam	 ebû	 Muhammet	 b.	 Abdan	 b.	 Muhammet	 b.	 İsa	 el	 Mervezi’nin	 tercüme-i	 halinde	 şöyle

denilmiştir:418
Fıkıh	âlimi	ve	muhaddislerin	hafızlarındandı.	Kendisi	ezber	ve	züht	konusunda	darb-ı	mesel	olmuş

bir	şahsiyetti.	220	senesinde	doğdu	ve	293	senesinde	vefat	etti.
Abdan,	 Ahmet	 b.	 Seyyar’dan	 sonra	 Merv	 şehrine,	 Şafii	 mezhebini	 yayan	 kişidir.	 İlk	 önce	 Şafii

kitaplarını	Merv’e,	Ahmet	b.	Seyyar	getirmiş	ve	bunlar	insanlar	tarafından	kabul	görmüştü.
Abdan,	bu	kitapların	bir	kısmını	gözden	geçirdikten	sonra	kopyalarını	çıkartmak	istedi,	fakat	Ahmet

b.	Seyyar	buna	izin	vermedi.	Hatta	bu	kitapları	sattı.
Abdan	Mısır’a	gitti.	Rabi	ve	diğer	Şafi	ulemasıyla	görüştü.	Onların	kitaplarının	nüshalarını	çıkarttı.

Yine	diğerlerinin	ulaşamadığı	fukahaya	ulaşıp	onlardan	ilim	öğrendi.	Şam,	Mısır	ve	Irak	âlimlerinden
ilim	alıp	Merv’e	geri	döndü.	Ahmet	b.	Seyyar	bu	sırada	hayatta	idi.	Abdan,	gelişini	haber	vermek	ve
kendisini	selamlamak	için	Seyyar’a	gitti.	Seyyar,	kitaplarını	çoğaltmasına	mani	olduğu	için	ondan	özür
dileyince:
“Özür	 dilemene	 gerek	 yok.	 Tam	 tersine	 bu	 konuda	 ben	 sana	 teşekkür	 borçluyum.	 Şayet	 bana	 o



kitapları	verseydin	sadece	onlarla	yetinirdim.	Mısır’a	gidip	Şafii	ulemasıyla	görüşmezdim.”	diye	cevap
verdi.	Ahmet	b.	Seyyar	bunun	üzerine	ferahladı.

*	*	*

İbn-i	Dureys	(d.	200–v.	294)’in	hal	tercümesinde	kendisinin	şöyle	dediği	nakledilir:419
“Basra’ya	son	gidişimde	kâtiplere	on	bin	dirhem	para	ödedim.”	Dureys’in,	Fezailü’l	Kur’an	adlı	bir

kitabı	vardır.
Ebû	Bekir	el	İsfahani	zamanının	kıraat	imamıdır.	296	senesinde	Bağdat’ta	vefat	etmiştir.	Kendisinin

şöyle	dediği	rivayet	edilir:
“İsfahan’dan	 Mısır’a	 gittim.	 Yanımda	 seksen	 bin	 dirhem	 vardı.	 Seksen	 hatim	 için	 bu	 parayı

harcadım.”	Yani	hocalardan	kıraat	ilmini	öğrenmek	için	seksen	defa	hatim	etmiş.	Bunun	için	de	seksen
bin	dirhem	harcamış.	Ne	kadar	karlı	bir	alış	veriş.420

*	*	*
Ebû	Bekir	Muhammet	b.	Cefer	b.	Rumeys	b.	Amr	el	Kasri	el	Bağdadi’nin	(v.	326)	hayatı,	kaynaklarda

şöyle	anlatılmaktadır:421
Kasr,	Bağdat’ın	bir	nahiyesidir.	Aslen	Bağdatlı’dır.	Kasr’a	gelmiş	ve	ölünceye	kadar	orada	kalmıştır.

Darakutni,	kendisinden	hadis	rivayet	edenler	arasındadır.	İbn-i	Rumeys	şöyle	der:
“Bağdat’taki	demirci	dükkânımı	üç	bin	dinara	sattım	ve	bütün	hepsini	hadis	ilmi	için	harcadım.”

*	*	*

Ali	b.	Muhammet	b.	Zübeyr	el	Esedi	el	Kufi’nin	(254–348)	hayatı	şöyle	anlatılmaktadır:422
Kendisi,	 hattat,	 ravi,	 kitap	 koleksiyoncusu	 ve	 güvenilir	 bir	 araştırmacıdır.	 Ebul	 Abbas	 Sa’leb	 el

Muhtesın	Bih’in	arkadaşlarındandır.
Babası,	 Kufe’nin,	 hali	 vakti	 yerinde	 olan	 zevatındandı.	 Kendisi,	 babasının	 sağlığında	 ilimle	meşgul

oldu.	Babası	vefat	ettiğinde	kendisine	elli	bin	dirhem	miras	kaldı.	Bu	mirasın	hepsini	de	kitap	satın
almaya,	 kitap	 yazdırmaya	 ve	 istinsah	 ettirmeye	 harcadı.	 Hatırı	 sayılır	 bir	 kısmını	 da	 fakir	 ilim
taliplilerine	dağıttı.	Kendisi,	bu	konuda	çok	cömertti.
Kitapları	oldukça	iyi	hazırlanmıştır.	Günümüze	kadar	gelen	eserleri	incelendiğinde,	dikkatle,	titizlikle

ve	 araştırılarak	 hazırlandığı	 göze	 çarpar.	 Kendisine	 özel	 gelen	 konuları	 kitabın	 başına	 almış	 ve	 bu
konuyla	ilgili	yeni	bilgiler	edindikçe	geriye	dönüp	eklemeler	yapmıştır.
Tasnifle	de	meşgul	olmuştur.	Fakat	elimizde	sadece	şiir	manaları	ve	bu	konudaki,	âlimlerin	ihtilafı	ile

ilgili	bir	tasnifi	bulunmaktadır.

*	*	*
İmam	Da’lec	b.	Ahmet	b.	Da’lec	ebû	İshak	es	Siczî	(d.	260–v.	351),	Bağdat’ın	muhaddis	imamlarından

ve	fakihlerindendir.	Kendisi,	bir	 ilim	hazinesi	ve	rivayet	denizidir.	Irak,	Mekke	ve	Sicistan’daki	hadis
ehline	vakfiyeler	yaptırmıştır.
Hâkim,	Onun	hakkında	şöyle	der:
“Da’lec,	Mekke’deki	Abbasilerin	evini	otuz	bin	dinara	satın	aldı.”
Hatip	de	şöyle	demiştir:
“Da’lec,	müsned-i	kebirini	gözden	geçirsin	diye	 İbn-i	Ukde’ye	göndermiş	ve	her	 sayfasının	arasına

bir	dinar	koymuştu.”
İbn-i	Hayyuye	şöyle	anlatır:
“Bir	gün	Da’lec	beni	evine	götürdü	ve	içi	para	dolu	keseleri	gösterip:
«–İstediğin	kadar	al»	dedi.
Ben	de	teşekkür	edip	ihtiyacım	olmadığını	söyledim.”423

*	*	*
Ebû	Bekir	Muhammet	b.	Abdullah	b.	Zekeriya	eş	Şeybani	el	Cevragi’nin	 (d.	306–v.	388)	 tercüme-i

hali	anlatılırken	kendisinin	şöyle	dediği	nakledilir:
“Hadis	öğrenmek	için	yüz	bin	dirhem	para	harcadım	ama	bu	yolda	bir	tek	kuruş	kazanmadım.”424

*	*	*
Beryeli,	 (v.	 443)	 Müdevvene	 adlı	 esere	 bir	 şerh	 yazmış	 ve	 bunu	 et	 Takrib	 diye	 isimlendirmişti.

Talebeler	bunu	müzakere	etmişler	ve	 faydalanmışlardır.	Bu	kitabı	bitirdiğinde	bir	nüshası	Sicilya’ya



ulaştı.	Sicilya’lı	bir	 fakih	olan	Abdülhak	b.	Muhammet	b.	Harun	 (v.	466)	 bu	kitabın	 içeriğini	gözden
geçirdiğinde	 hoşuna	 gitti	 ve	 satın	 almak	 istedi.	 Fakat	 kitap	 pahalıydı.	 Evindeki	 bazı	 araç	 gereçleri
satarak	bu	kitabı	satın	aldı.	Kitabın	pahalı	olmasına	rağmen	insanlar	onu	satın	almak	için	birbirleriyle
adeta	yarışıyorlardı.
Ebul	Velid	b.	Haşim	şöyle	der:
“Kim	bir	gecede	fakih	olmayı	dilerse	Beryeli’nin	kitabını	okusun.”425

*	*	*

Ebul	Vefa	b.	Akil	el	Hanbelî	el	Bağdadi’nin	tercüme-i	hali	kaynaklarda	şöyle	geçmektedir:426
İslam	ulemasının	 önde	gelen	 fıkıh,	 usul,	 kıraat	 ve	 kelam	âlimidir.	Dünyanın	 en	 faziletlileri	 ve	beni

âdemin	en	zekilerindendir.	431	de	doğdu	ve	513	senesinde	vefat	etti.	Kendisi	şöyle	der:
“Dilimin,	 ilim	müzakeresinden,	gözümün,	kitap	mütalaasından	bir	saat	bile	uzak	kalması	ömrümün

zayi	 olması	 demektir	 ve	 bana	 bu	 helal	 değildir.	 Şöyle	 dinlenmek	 için	 uzandığımda	 aklıma	 yazdığım
şeyler	 gelir	 ve	 hemen	 doğrulurum.	 Seksen	 yaşımdaki	 ilim	 hırsımı,	 yirmi	 yaşımdakinden	 daha	 fazla
buluyorum.	Kitap	okumaya	ve	yazı	yazmaya	daha	çok	vakit	kalsın	diye	yemek	yemeye	oldukça	az	vakit
ayırırım.	 Hatta	 kek	 yemeyi	 veya	 ekmekle	 su	 yudumlamayı	 tercih	 ederim.	 Bütün	 âlimler,	 vaktin	 en
değerli	nimet	olduğunda	birleşmişlerdir.	Zaman,	fırsatların	yakalandığı	bir	hazinedir.	Yapılacak	şeyler
çok,	zaman	ise	çok	kısıtlıdır.”
İbnül	Cevzi’nin	bir	öğrencisi	şöyle	der:
“İmam	 ibn-i	 Akil,	 devamlı	 ilimle	meşgul	 olurdu.	 Onun	 çok	 kuvvetli	 bir	 hafızası,	 çok	 ince	 ve	 derin

araştırmaları	vardır.	El	Funun	diye	ismlendirdiği	kitabını,	hatıraları	ve	başına	gelen	olayları	malzeme
edinerek	meydana	getirmiştir.”
Hâfız	ibn-i	Recep	onun	hakkında	şöyle	der:
“İbn-i	 Akil’in	 değişik	 ilim	 dallarında,	 yaklaşık	 yirmi	 tasnifi	 vardır.	 Bu	 tasniflerin	 en	 büyüğü	 el

Funun’dur.	Gerçekten	büyük	bir	kitaptır.	Bu	kitapta	nasihat,	tefsir,	fıkıh,	fıkıh	usulü,	nahiv,	lugat,	şiir,
tarih	ve	hikâyeler	gibi	çok	faydalı	bilgiler	vardır.	Ayrıca	bu	kitabında	meclislerinden,	gözlemlerinden,
hatıralarından	ve	düşüncelerinden	kaydettiği	örnekler	vardır.”
Zehebi	şöyle	der:
“Dünyada,	bu	kitaptan	daha	büyüğü	tasnif	edilmemiştir.	Bu	kitabı	gören	birisi	dört	yüz	ciltten	daha

fazla	olduğunu	söyledi.”
Hâfız	ibn-i	Recep:
“Bazıları	bu	kitabın	sekiz	yüz	cilt	olduğunu	söylediler.”demiştir.
Ayrıca	Hâfız	 ibn-i	Recep,	Abdullah	b.	Mubarek	el	Ukberi’den	bahsederken427,	 onun,	birçok	malını

sattığını	ve	bunun	parasıyla	ibn-i	Akil’in	el	Funun	ve	el	Fusul	adlı	eserlerini	satın	alıp	Müslümanların
hizmetine	vakfettiğini	anlatır.
Bu	 fakihin	 başarısı	 Allah’tandır.	 Dünyalık	 fıkhı	 anladığı	 gibi	 ahiret	 fıkhını	 da	 ne	 kadar	 güzel

kavramış.	Fani	olanı	satıp	baki	olanı	almış.	Allah	kendisinden	razı	olsun.

*	*	*
İbn-i	 Haşşab	 Ebû	 Muhammet	 Abdullah	 b.	 Ahmet	 b.	 El	 Hışab	 el	 Hanbelî	 el	 Bağdadi’nin	 hayatını

aktarırken,	Hâfız	ibn-i	Recep	şöyle	der:
“Nahivde,	tefsirde,	kıraatte,	hadis	ve	edebiyatta	otoritedir.”	(d.	492–v.	567)
İbn-i	 Neccar,	 hiçbir	 ilim	 adamının	 onun	 kitaplarını	 satın	 almadan	 ölmediğini	 söyler.	 Elbisesinin

yenlerinde	mutlaka	 bir	 kitap	 bulunurdu.	 Bir	 gün	 beş	 yüz	 dinara	 kidap	 satın	 almıştı.	 Fakat	 yanında
parası	yoktu.	Satıcıdan	üç	gün	mühlet	istedi.	Sonra	evine	gitti	ve	evini	satılığa	çıkarttı.	Beş	yüz	dinara
evi	satıldı	ve	borcunu	ödedi.	İşin	doğrusu	şöyledir:
Kitap	 sahibine	 gidip	 evini	 ona	 satmış	 karşılığında	 beş	 yüz	 dinar	 almış,	 bu	 parayı	 da	 borcu	 için

kitapçıya	vermiştir.	Kitapçının	böylece	bir	evi	olmuştur.
Ölüm	anı	yaklaştığında,	kitaplarını	vakfetmesi	tavsiye	edildi.	Bu	konuda	ihtilafa	düşülünce	kitapların

çoğu	satıldı.	Geriye	sadece	on	tane	kaldı.	Bunlar	da	Me’muniye	kalesine	vakıf	olarak	bırakıldı.428

*	*	*

Ebul	Ala	el	Hemedani’nin	(488–569)	hayatı,	rical	kitaplarında429	şöyle	anlatılmaktadır:430
Hâfız,	 kıraat	 otoritesi	 ve	 şeyhül	 İslam	 olan	 ebul	 Ala,	 Hemedan’da	 doğdu.	 Orada	 büyük	 âlimlerle

görüştü.	 Dört	 defa	 Bağdat’a	 gitti.	 Oradaki	 çoğu	 âlimden	 de	 ders	 aldı.	 Sonra	 Hemedan’a	 döndü.
Kitapları	 için	bir	ev	yaptı.	Bütün	kitaplarını	buraya	koydu.	Muteber	sayılan	el	yazmalarından	oluşan
birçok	 temel	 eser	 ve	 nadir	 kitapları	 toplamıştı.	 Hadis	 dinleme	 konusunda	 da	 akranlarından	 çok
üstündü.
Dinlediği	 ilimlerin	 usullerini	 de	 tahsil	 eder,	 kendi	 güzel	 el	 yazısıyla	 nüshalarını	 çıkartırdı.	 Bir	 şey

yazdığında	bunu	noktalı	ve	harekeli	olarak	yazardı.



Kendisi,	dünya	malına	meyletmezdi.	Kendisine	miras	kalan	bütün	şeyleri	 satmış	ve	 ilim	 tahsili	 için
bunları	harcamıştı.	Genellikle	yolculuklarını	yürüyerek	yapardı.	Hatta	defalarca	Bağdat’a	ve	İsfahan’a
yürüyerek	gitmiştir.	Yolculuğunda	kitaplarını	ve	erzakını	sırtına	alarak	yürürdü.	Bir	günde	otuz	fersah
yürüdüğü	olurdu.	Her	ilimden	mutlaka	bir	payı	vardı.	Kendisi:
“Bağdat’ta,	camilerde	kalır	ve	mısır	ekmeği	yerdim.”der.
İmam	Talha	b.	Muzaffer	el	Alsi	şöyle	anlatır:
“İbn-i	 Cevaliki’nin	 kitapları	 Bağdat’ta	 satıldı.	 Buraya,	 Ebul	 Ala	 el	 Hemedani	 de	 geldi.	 Bir	 parça

kitabın,	 altmış	 dinara	 satıldığı	 ilan	 edilince	 bu	 kitapları	 o	 fiyata	 Ebul	 Ala	 satın	 aldı.	 Kendisine,	 o
perşembeden	diğer	perşembeye	bir	hafta	mühlet	verildi.
Ebul	Ala,	Hemedan	yoluna	koyuldu.	Vardığında	evini	satılığa	çıkarttı.	Altmış	dinara	müşteri	çıkınca

satın	 dedi.	 Bundan	 daha	 fazla	 eder	 denilince,	 önemli	 değil	 satın,	 dedi.	 Evi	 altmış	 dinara	 sattılar.
Paraları	alıp	Bağdat’a	döndü.	Perşembe	günü	Bağdat’a	girdi	 ve	borcunu	ödedi.	Hiç	kimse	durumun
farkına	varmadı.	Ancak	bir	müddet	sonra	bu	olay	duyuldu.”
İbnül	Cevzi	şöyle	der:
“Ölümünden	 sonra	 onu	 rüyada	 görmüşler.	 Medine’de	 imiş	 ve	 evinin	 duvarları	 kitapla	 doluymuş.

Etrafında	sayıya	gelmeyecek	kadar	kitap	varmış	ve	o	bunları	mütalaa	etmekle	meşgulmüş.
«–Bu	kitaplar	ne?»	diye	sorulmuş.	O	da:
«–Rabbimden,	beni,	dünyada	ne	ile	meşgulsem	burada	da	onunla	meşgul	etmesini	diledim.	O	(c.c.)

da	bana	bunları	verdi»	diye	cevap	vermiş.”
Doğudan	batıdan	birçok	ulema	ondan	ilim	öğrenmeye	geldi.	Şöhreti	afakı	sardı.
Her	memlekete	gitti	güneş	gibi
Doğuda	ve	batıda	rüzgâr	gibi	esti
Uzak	batıdan	birisi	 onun	 ziyaretine	gitti.	Ebul	Ala’yı	metheden	 ilgi	 çekici	 bir	 şiir	 yazdı.	Bu	 şiirde,

yoldaki	ahvalini,	karşılaştığı	yorgunluk	ve	meşakkatleri,	bir	sene	yaya	olarak	yürüyüşünü	anlattı:
İlme	ve	senede	rağbeti	olan
Koştu	sana	uzaktan	yakından
Senin	zengin	ve	cömert	hanende	konakladılar
Dağları	ve	tepeleri	aşan	bitkin	yolcular
Bu	sebeple	zenginleştiler	ama	dolmadı	elleri
Fakat	uyandı	imkânları	nispetinde	kalpleri
Senden	başkasının	hanesinde	olmadı	konaklayan
Tellallar	nida	ettirildi:	yok	mu	bize	de	bir	gelen
Batının	en	uzağından	senin	için	çıktım	yola
Bir	ve	Samet	olan	Allah	kelamını	öğretmesin	bana	kimse	senden	başka
Yolculuğumu	yaptım	kuvvet	alarak	dizlerimden
Müstağni	kaldım	kuvvetli	develerden
İlk	defa	çıkıyorum	böyle	ulvi	bir	yolculuğa
Güçlü	kuvvetli	bacaklarım	hiç	de	yavaş	değil	bu	yolda
Bir	başarı	ki	ulaşamadı	ona	arkadaşlarım
Geçmişte	ve	gelecekte	atılmadı	böyle	bir	adım
Senden	önce	hiçbir	oğul	etmiş	midir	mutlu	anasını	böyle
Bir	sene	ilim	yolunda	yürüyüp	böyle	gayretle
Ebul	Ala	her	şey	senin	elinde
Yerleşmişsin	en	uzak	bir	şehirde
Memleketi	sarmış	namın	sanki
Bahçede	buluta	seslenen	çiçekler	gibi.

*	*	*
İmam	ibn-i	Cevzi,	Leftetül	Kebid	fi	Nasihatil	Veled	adlı	hoş	kitapçığında	oğlunun	yetişmesinden	ve	ilk

hallerinden	bahsetmektedir.	Bu	kitapçıkta	şöyle	der:
“Oğlum,	şunu	kulağına	küpe	et.	Babam	zengin	bir	adamdı	ve	bana	birçok	mal	bıraktı.	Ben	akıl	baliğ

olduğumda	bana	 yirmi	 dinar	 ve	 iki	 ev	 verdiler.	Bütün	miras	 bu	dediler.	Bu	dinarları	 aldım	 ve	 kitap
satın	 aldım.	 Evleri	 sattım	 ve	 parasını	 ilim	 tahsili	 için	 harcadım.	 Hiçbir	 malım	 kalmadı.	 Baban	 ilim
öğrenmekle	 asla	 hata	 etmedi.	 Asla	 şehir	 şehir	 dolaşıp	 bir	 şeyler	 uman	 vaizler	 gibi	 olmadım.	 Hiç
kimseden	bir	şey	istemedim.	İşlerim	her	zaman	yolunda	gitti.
“Kim	Allah’a	karşı	hakkıyla	sorumluluk	bilinci	içerisinde	olursa	Allah	ona	bir	çıkış	yolu,	bir	kolaylık

ihsan	eder	ve	onu	hiç	ummadığı	yerden	rızıklandırır.”	(Talak,	3-4)
Oğlum	dünya	malına	ve	dünya	ehline	el	 açıp	 şerefini	 iki	paralık	etmemek	 için	çalış.	Kanaatkâr	ol,

izzet	sahibi	olursun.	Şöyle	denilmiştir:
«Kim	ekmeğe	ve	baklaya	kanaat	ederse	kimse	onu	kul	edinemez.»
Ben	hiç	yiyecek	bir	yerim	olmadan	sabahladım	ve	yine	yiyecek	bir	yerim	olmadan	geceledim.	Rabbim

beni	asla	kullara	muhtaç	etmedi.	Fakat	şerefimi	korumam	için	her	zaman	bana	rızkımı	gönderdi.	Şayet
başıma	 gelenleri	 anlatsam	 söz	 uzar.	 İşte	 karşında	 duruyorum	 ve	 şu	 anki	 şükredilesi	 halimi
görüyorsun.”431



*	*	*
1384	 senesinde	 ikinci	 defa	 hac	 yapmak	 için	 Medine’ye	 varmakla	 müşerref	 olduğumda,	 İmam

Leknevi’nin,	 El	 Ecvibetül	 Fadıle	 lil	 Esiletil	 Aşaratil	 Kamile	 adlı	 eserini	 neşretmiştim.	 Neşrini
tamamladıktan	sonra,	Medine’deki	değerli	hocalara	hediye	etmek	maksadıyla	birkaç	tanesini	yanımda
getirdim.
Bu	 hocalardan	 birisi	 de	Hindistanlı	 allame,	Muhammet	Bedriâlem	 idi.	 Onu	 ziyaret	 etmek	 istedim.

Kendisine	müzmin	bir	hastalık	musallat	olmuş	ve	sürekli	yatakta	yatmak	zorundaydı.	Bu	hastalık	onu,
ilim	mütalaasından	alıkoymuştu.	Ona	da	bu	kitaptan	bir	tane	taktim	ettim.
Çok	sevindi.	Kitabı	öpüp	övgülerde	bulundu.	Bana	şöyle	dedi:
“Bu	kitabı	Medine’ye	geldiğimde	satın	almıştım.	Ama	gördüğün	gibi,	bu	kitabı	istediğim	gibi	mütalaa

edip	okuyacak	kudretim	yoktu.	Fakat	satın	alıp	evladıma	ve	aileme	kitap	miras	bırakmak	istedim.	Bu,
onlar	için,	mal,	mülk	bırakmaktan	daha	hayırlıdır.”
Bu	 söz	 bana	 çok	 önemli	 bir	 ders	 oldu	 ve	 çok	 istifade	 ettim.	 Bu	 yüzden,	 burada	 zikretme	 ihtiyacı

hissettim.	Kendisi	1385	senesinde	Medine	‘de	vefat	etti.	Rahmetullah-i	aleyh.	(Ebû	Gudde)

*	*	*
İlim	 tahsili	 için	 zorluklara	 göğüs	 gerip	 yolculuklara	 katlanan	 geçmiş	 ilim	 adamlarının	 sayısı	 göz

önüne	 getirildiğinde	 buradaki	 fedakâr	 âlimlerin	 örnekleri,	 pek	 az	 sayılır.	 Bu	 yönden,	 tarih	 ve	 rical
kitaplarında	sayıya	gelmeyecek	acayip,	garaip	hayat	hikâyeleri	vardır.
Bu	konuyu	buraya	almamın	maksadı,	Allah’ın	vermiş	olduğu	mal,	mülk	ve	zenginlikleri,	kitap	ve	ilim

araç	 gereçleri	 için	 harcamaya	 teşvik	 etmek	 ve	 bu	 yoldaki	 gayretleri	 artırmaktır.	 Çünkü	 bu,	 hiç
unutulmayacak	 bir	 eser,	 her	 zaman	 korunacak	 bir	 övünç	 kaynağıdır.	 Bu	 sebeple	 Allah,	 bizim	 için
gösterdikleri	gayret	ve	dikkat	yüzünden	ana	babalarımıza	hayırlar	ve	mükâfatlar	versin.
Bu	bölümü,	bundan	önceki	bütün	bölümleri	içine	alan	iki	örneği	takdim	ederek	sona	erdirmeyi	uygun

görüyorum.	Bu	 iki	 örnekten	 sonra	 da	 vaktin	 kıymetini	 bilmeye,	 büyük	 ve	 çok	 eserler	 vermeye,	 ilim
tahsili	yolunda	çokça	yolculuklar	yapmaya	misal	teşkil	edecek	üç	hayat	hikâyesini	serdedeceğiz.

*	*	*



BİRİNCİ	HİKÂYE:	
İMAM	İBRAHİM	EL	HARBİ	EL	BAĞDADİ432

198	 senesinde	 dünyaya	 gelmiş	 ve	 87	 yaşında	 iken	 285	 senesinde	 Bağdat’ta	 vefat	 etmiştir.	 Fıkıh,
hadis,	edebiyat	ve	lugat	ilimlerinde	örnek	bir	imam	olmakla	birlikte,	takvada	da	zirve	idi.

İlimde	 imam,	 takvada	 öncü,	 fıkhta	 arif,	 ahkâmda	 basiretli,	 hadis	 hafızı,	 hadisteki	 illetleri	 temyiz
edebilen,	 değerli	 bir	 edebiyatçı,	 lugat	 bilgisi	 geniş	 hulasa	 eşsiz	 bir	 âlimdi.	 Garibül	 Hadis	 adlı	 bir
tasnifi	vardır.	Diğer	alanlarda	da	birçok	eserler	vermiştir.

Hatip	el	Bağdadi,	onun	şöyle	dediğini	rivayet	eder:
“Ömrümün	 otuz	 senesini	 günde	 iki	 ekmekle	 geçiştirdim.	 Annem	 ve	 kız	 kardeşim,	 bu	 iki	 ekmeği

getirirse	yerdim.	Şayet	bir	şey	getirmezlerse	ertesi	günün	akşamına	kadar	aç	ve	susuz	kalırdım.
Ömrümün	diğer	otuz	senesini,	günde	bir	ekmekle	geçirdim.	Şayet	hanımım	veya	kızlarımdan	birisi,

bunu	getirirse	yerdim.	Getirmezse	diğer	akşama	kadar	aç	kalırdım.
Şimdi	artık	yarım	ekmek	ve	büyük	olursa	on	dört,	küçük	olursa	yirmi	hurma	yiyorum.
Kızlarımdan	birisi	hastalandı	ve	eşim	onun	yanına	gitti.	Bir	ay	onun	yanında	kaldı.	Bu	bir	ay	zarfında

bir	 günlük	 yiyeceğim	 sadece	 bir	 dirhem	 ve	 iki	 buçuk	 danik	 tutuyordu.	 Bir	 gün	 hamama	 gittim	 ve
oradakilere	 sabun	 satın	 aldım.	 Bu	 iki	 danik	 tuttu.	 Ramazan	 ayı	 boyunca	 sadece	 bir	 dirhem	 ve	 dört
buçuk	danik	harcadım.”

Ebul	Kasım	b.	Bükeyr,	İbrahim	el	Harbi’den	şöyle	işittiğini	söyler:
“Biz	 şimdiki	 yemeklerin	 hiçbirini	 de	 bilmezdik.	 Akşamdan	 akşama,	 anama	 patlıcan	 getirirdim.	 Ya

bunları	közlerdi	ya	kahveden	yapılma	bulamaç	ya	da	bir	tutam	turp	yerdik.”
Meyyit	diye	bilinen	Ebû	Ali	el	Hayyat	şöyle	der:
“Bir	gün	İbrahim	el	Harbi	ile	evinin	kapısında	oturuyorduk.	Sabah	olunca	bana:
«–Ebû	Ali	işine	gitsene,	yanımda	bir	turp	var.	Bunun	yeşilliğini	yedim.	Öğlen	yemeğinde	de	kökünü

yiyeceğim»	dedi.
Hatip	el	Bağdadi,	ilk	devir	Hanbelî	fakihlerinden	olan,	Ahmet	b.	Selman	en	Neccad’ın	şöyle	dediğini

nakleder:
“Bir	gün	aşırı	derecede	fakirlikten	gönlüm	daraldı	ve	bu	durumumu	açmak	için	İbrahim	el	Harbi’ye

gittim.	Bana	dedi	ki:
«–Canını	sıkma.	Muhakkak	Allah	her	darlığın	arkasından	bir	ferahlık	verir.	Ben	bir	defasında	geçim

darlığına	düşmüştüm.	O	kadar	ki	ailemin	yiyeceği	bile	bitti.	Hanım	dedi	ki:
«–Kitaplarından	bir	kaçını	sat	da	böylece	biraz	rahatlayalım.»	Bu	fikir	hiç	hoşuma	gitmedi.	Nefsime

kitaplarımı	satmak	zor	geldi.
«–Onlar	için	bir	şeyler	borç	al	da	ertesi	güne	kadar	idare	et»	dedim.
Evimin	girişinde	benim	bir	odam	vardı.	Burada	kitap	okumak	ve	kitapların	nüshalarını	çıkartmak	için

otururdum.	O	gece	aynı	şekilde	oturuyorken	kapı	çalındı.
«–Kim	o?»	dedim.	Kapıdaki:
«–Komşularından	biri»	dedi.
«–İçeri	girin»	dedim.	Adam:
«–Kandilini	 söndür	 de	 gireyim»	 dedi.	 Kandili	 söndürdüm.	 İçeriye	 girdi	 ve	 yere	 büyük	 bir	 bohça

bıraktı.	Bana:
«–Biz	çocuklarımıza	yiyecek	bir	şeyler	alıyorduk.	İstedik	ki	senin	iki	çocuğuna	da	alalım.	Bu	da	başka

bir	şey.	Bunu	da	 ihtiyaçların	 için	kullanırsın»	diyerek	bohçanın	yanına	bir	şey	koydu.	Ben	bu	adamı
tanımıyordum.	Adam	döndü	gitti.

Hanımımı	 çağırdım	 ve	 kandili	 yakmasını	 söyledim.	 Kandili	 yaktı.	 Bir	 de	 ne	 görelim?	 Kıymetli
kumaştan	yapılmış	bir	bohça.	Bohçanın	 içinde	elli	çeşit	yiyecek	var.	Bohçanın	yanında	da	 içinde	bin
dinar	 olan	 bir	 kese	 vardı.	 Hanıma	 çocukları	 uyar	 da	 yesinler	 dedim.	 Ertesi	 günü	 bu	 paralarla
borcumuzu	ödedik.

Ertesi	 günü	 akşamı	 evimin	 kapısı	 önünde	 oturdum.	 Vakit	 Horasan	 hacılarının	 gelme	 vaktiydi.	 Bir
deveci,	Horasan	kâğıdı	yüklü	iki	deveyi	çekiyor	ve:

«–İbrahim	el	Harbi’nin	evi	neresi?»	diye	soruyordu.	Sora	sora	benim	önüme	kadar	geldi.
«–İbrahim	el	Harbi	benim»	dedim.	Adam	yükleri	indirdi	ve:
«–Bunları	sana	Horasan’lı	bir	adam	gönderdi»	dedi.
«–Kimdir	o	adam?»	diye	sordum.	Deveci:
«–Kim	olduğunu	söylememem	için	benden	söz	aldı»	dedi.	O	kâğıtları	aldım.	Gönderene	ve	getirene

dualar	ettim.»”
Ahmet	b.	Selman	en	Neccad	devam	ederek	şöyle	anlattı:
“İbrahim	 el	 Harbi	 ‘nin	 yanından	 kalktım	 ve	 Ahmet	 b.	 Hanbel’in	 kabrini	 ziyaret	 ettim.	 Sonra	 bir

hendeğin	kenarında	yürürken	komşulardan	yaşlıca	bir	kadına	rastladım.	Kadın	bana:
«–Ahmet	neyin	var	üzgün	gördüm	seni?»	dedi.	Ben	de	durumu	anlattım.	Kadın	bana:
«–Annen,	vefat	etmeden	bana,	üç	yüz	dirhem	vermişti	ve:
“–Bunları	sakla.	Şayet	oğlumu	geçim	sıkıntısı	içinde	görürsen	bunları	ona	verirsin”	demişti.»
«–Gel	hadi	benimle.	Onları	sana	vereyim»	dedi.	Gittim	ve	kadıncağız	bana	paraları	verdi.”



*	*	*
Ahmet	b.	Selman	en	Neccad	her	gün	oruç	tutardı.	Akşamları	bir	ekmekle	iftar	eder,	her	iftarda	da

ekmekten	bir	lokma	artırırdı.	Cuma	akşamı,	yiyeceği	ekmeği	tasadduk	eder	ve	bu	artırdığı	lokmaları
yerdi.433

*	*	*
Sonra	Hatip	el	Bağdadi,	Kasım	b.	Cebeli’den	naklen	şöyle	anlatır:
“İbrahim	el	Harbi	hastalandı	ve	ölüm	döşeğine	yattı.	Bir	gün	ziyaretine	gittim.	Bana	şöyle	dedi:
«–Ebul	Kasım	bu	kızımla	işim	çok	zor.»	Sonra	kızına	dönerek:
«–Hadi	bu	amcana	derdini	anlat	bakalım»	dedi.	Kız:
«–Amca	 durumumuz	 çok	 kötü.	 Aylardır	 öğünümüzü	 kuru	 ekmek	 parçaları	 ve	 tuzla	 geçiştiriyoruz.

Hatta	 tuz	 da	 bitmek	 üzere.	 Dün	 babama	 iyiliksever	 bir	 kişi	 bin	 dinar	 getirdi.	 Bunu	 kabul	 etmedi.
Falancalar	bir	şeyler	getirdi	bunu	da	kabul	etmedi.	Kendisinin	durumu	da	ortada.»

İbrahim	kızına	döndü	ve	tebessüm	ederek:
«–A	kızım,	fakirlikten	mi	korkuyorsun?»	diye	sordu.	Kız:
«–Evet»	dedi.	O	da:
«–Şu	tarafa	bak»	diyerek	duvardaki	kitapları	işaret	etti.
«–Orada,	 on	 iki	 bin	 cüz	 lugat	 var.	 Kendi	 ellerimle	 yazdım.	 Öldüğümde,	 her	 gün	 bir	 cüzünü,	 bir

dirheme	satarsın.	Yanında	on	iki	bin	dirhemi	bulunan	da	artık	fakir	sayılmaz.»	dedi.
Sonra	Hatip	el	Bağdadi	ve	İbnül	Cevzi,	Ebû	İmran	el	Eşyeb’in	şöyle	dediğini	naklederler:434

“Adamın	birisi	İbrahim	el	Harbi’ye:
«–Nasıl	bu	kadar	çok	kitap	toplayabildin?»	diye	sordu.	İbrahim	el	Harbi	kızarak:
«–Etim	ve	kanımla,	etim	ve	kanımla.»	dedi.”

*	*	*
İbrahim	 el	 Harbi’nin,	 kitaplarına	 olan	 bağlılığını	 ve	 onları	 eti	 ve	 kanı	 pahasına	 topladığını

öğrendiğimizde,	hanımının:
“Kitaplarından	 birkaçını	 satalım	 veya	 rehin	 verelim”	 demesine	 verdiği	 cevabı,	 daha	 iyi	 anlıyoruz.

Kitaplar,	âlimlerin	hayat	kaynağıdır.	Âlim,	elbisesini	satar	ama	kitabını	satmaz.	Zemahşeri,	Nevabiğul
Kelim	adlı	eserinde	şöyle	der:

“Tacirin	şerefi	kesesinde,	âlimin	şerefi	kitaplarındadır.”
Kadınlara	 göre	 kitaplar,	 en	 zararlı	 şeylerdir.	 Başı	 dara	 düştüğünde	 ilk	 aklına	 geliveren	 şey,	 onları

satıp	 elden	 çıkartmaktır.	 Âlimlere	 göre	 ise	 kitap	 bir	 kardeş,	 bir	 yardımcıdır.	 Başları	 sıkıştığında,
açlığa,	çıplaklığa	ve	fakirliğe	sabrederler	fakat	kitaplarından	ayrı	kalmaya	ve	satmaya	asla	tahammül
edemezler.	Şu	dünyada	tek	sevdiğim	şey	kitaplarımdır.	(Ebû	Gudde)

*	*	*



İKİNCİ	HİKÂYE:	
HAFIZ	MUHAMMET	B.	TAHİR	EL	MAKDİSİ

447	 senesinde	 Beyt-i	 Makdis’te	 doğdu.	 507	 senesinde,	 hac	 dönüşü	 Bağdat’ta	 vefat	 etti.	 El	 Cem’u
Beyne	Ricali’s	Sahih435	adlı	kitabının	sonuna,	hayat	hikâyesi	eklenmiştir.

Sem’ani	şöyle	der:436

“Bana	anlatılanlara	göre	Muhammet	b.	Tahir	bir	gecede	yaklaşık	on	dört	fersah	yol	yürürmüş.	Ertesi
günü	 ve	 gecesi	 de	 yirmi	 fersah	 yürürmüş.	 Kendisi	 zahiri	 mezhebindendi.	 O,	 ilim	 tahsili	 için	 en	 çok
yolculuk	yapanlardan	biriydi.	Yürüme	konusunda	çok	dayanıklı	olması,	ona	bu	 imkânı	sağlamıştır	ve
yine	bu	meziyeti	dolayısıyla	çok	fazla	hac	ve	umre	yapmıştır.”

Muhammet	b.	Tahir,	o	kadar	çok	yolculuk	yapmıştır	ki	hadis	dinlediği	yerleri	saydığımızda	siz	de	hak
vereceksiniz:

Mısır,	Şam,	Hicaz,	Cezire,	 Irak,	 İran,	Horasan,	 İskenderiye,	Tunus,	Kudüs,	Halep,	Mekke,	Bağdat,
İsfahan,	 Cürcan,	 Nişabur,	 Herat	 ve	 Merv.	 Onun	 devrindeki	 hiçbir	 âlimin	 bu	 kadar	 ilim	 yolculuğu
yapmış	olabileceğini	zannetmiyorum.

Kendi	hattından,	birçok	tasnif,	müsnet	ve	mensur	eser	vermiştir.
Zehebi’nin	Tezkiratül	Huffaz’ında	ve	İbn-i	Hacer’in	Lisanül	Mizan’ında	şöyle	geçmektedir:
Memleketinde,	 fakih	Nasr	ve	Ebû	Osman	b.	Zerka’dan	Bağdat’ta	Ebû	Muhammet	es	Sarifini,	Ebul

Hüseyin	b.	En	Nakur	ve	çağdaşlarından,	Mekke’de	Sa’d	b.	Ali	ez	Zencani,	Hasan	b.	Abdurrahman	eş
Şafi,	ve	Heyyac	el	Hıttıni’den	(el	Hıttıni’den	tasavvuf	ve	hadis	konusunda	tahriçde	de	bulunmuştur.)
Mısır’da	Ebû	İshak	el	Habbal’dan,	 İskenderiye’de	Hüseyin	b.	Abdurrahman	es	Safravi’den,	Tunus’ta
Ali	 b.	 Hüseyin	 b.	 Muhammet	 el	 Haddad’dan	 ilim	 öğrenmiştir.	 Haddad	 ona,	 dedesi	 Muhammet	 b.
Ahmet	el	Haddad,	Ahmet	b.	İsa	el	Veşşa	ve	İsa	b.	Hammad’dan	naklen	hadis	rivayet	etmiştir.

Şam’da	 Ebû’l	 Kasım	 b.	 Ebû’l	 A’la’dan,	 Halep’te	 Hasan	 b.	 Mekki’den,	 Cezire’de	 Abdülvehhab	 b.
Muhammet	et	Temimi’den,	Rahabe’de	Hüseyin	b.	Sadun’dan,	Sur’da	Ali	b.	Ubeydullah	el	Haşim’den,
İsfahan’da	 Abdülvehhab	 b.	 Mende	 ve	 bir	 grup	 âlimden,	 Nişabur’da	 Fadl	 b.	 El	 Muhib,	 Ebû	 Bekir	 b.
Halef’ten,	 Herat’ta	 Muhammet	 b.	 Ebû	 Mesut	 el	 Farisi	 ve	 diğerlerinden,	 Cürcan’da	 İsmail	 b.
Mesade’den,	 Amid’de	 Kasım	 b.	 Ahmet	 el	 İsfahani’den	 ilim	 öğrenmiştir.	 Kasım	 b.	 Ahmet	 el	 İsfahani,
Ona,	İbn-i	Caşnes	ve	ibn-i	Said	tarikiyle	rivayet	etmiştir.

İsterabad’ta	 Ali	 b.	 Abdülmelik	 el	 Hafsi’den,	 Basenc’de	 Abdurrahman	 b.	 Muhammet	 b.	 Afif’den,
Basra’da	Abdülmelik	b.	Şeğabe’den,	Dinaver’de	Ahmet	b.	 İsa	b.	Abbad’dan,	Rey’de	Ebû	Zekeriya	el
Müzekki’nin	arkadaşı	İsmail	b.	Ali	el	Hatip’ten,	Serahs’da	Muhammet	b.	Abdülmelik	b.	Muzaffer’den,
Şiraz’da	Ali	b.	Muhammet	eş	Şuruti’den	ilim	öğrenmiştir.

Bu	memleketlerin	hepsinden	ve	daha	nicelerinden	hadis	dinlemiştir.	Diğer	memleketlerin	isimlerini
zikredecek	olursak	söz	uzayacak.

Hâfız	Silefi,	Hâfız	Muhammet	b.	Tahir	el	Mukaddesi’nin	şöyle	dediğini	rivayet	eder:
“Sahihi	Buhâri’yi,	Müslim’i	ve	Ebû	Davut’u	ücret	karşılığı	yedi	defa	yazdım.	Rey’de	yazdığım	şeyhler

hariç,	İbn-i	Mace’yi	de	on	defa	yazdım.
Hadis	öğrenimim	esnasında	iki	defa	kan	işedim.	Birisi	Bağdat’ta	diğeri	de	Mekke’de.	Bunun	sebebi

bu	yolculuklarımda	kızgın	güneş	altında	çıplak	ayakla	yürümemdir.	Bir	kere	hariç	hiçbir	yolculuğumda
bir	 bineğe	 binmedim.	 Hep	 yaya	 olarak	 yürüdüm.	 Gideceğim	 memlekete	 varana	 kadar	 kitaplarımı
sırtımda	 taşırdım.	 İlim	 tahsilim	boyunca	hiç	kimseden	bir	şey	 istemedim.	Bana,	 istemeden	getirelen
şeylerle	 yaşıyordum.	 Müslim’in	 Sahih’inde	 kendisinden	 tahriçte	 bulunduğu,	 ebû	 Zür’a	 er	 Razi’den
hadis	 dinlemek	 için	 Tunus’tan	 İsfahan’a	 kadar	 yürüdüm.	 Bunu	 bana,	 bir	 gece	 yolculuğu	 esnasında
bazı	 muhaddisler	 söylemişti.	 Sabah	 olunca	 kitaplarımı	 yüklendim	 ve	 İsfahan	 yoluna	 koyuldum.
İsfahan’daki	 Ebû	 Amr’ın437	 yanına	 varıncaya	 kadar	 sırtımdakileri	 indirmedim.	 Ondan,	 babası	 Ebû
Bekir	 el	 Kettan	 ve	 Ebû	 Zür’a	 tarikiyle	 hadis	 aldım.	 Ebû	 Amr	 bana	 üç	 ekmek	 ve	 iki	 armut	 verdi.	 O
akşam	 benim	 de	 yiyeceğim	 kalmamıştı.	 Bunlarla	 kifayet	 ettim.	 Ondan	 öğrenmek	 istediklerimi
öğrendikten	sonra	Bağdat’a	gittim.	Tekrar	İsfahan’a	döndüğümde	kendisi	vefat	etmişti.

Bir	gün	Mısır’daki	Ebû	İshak	el	Habbal’a	bir	cüz	okuyordum.	Memleketim	Kudüs’ten	bir	adam	geldi.
Adam,	 bana,	 kardeşimin	 Şam’dan	 buraya	 geldiğini	 fısıldadı.	 Bu,	 Moğollar’ın	 Kudüs’e	 girip	 insanları
katletmesinden	 sonra	 olmuştu.	 Tekrar	 okumaya	 başladım.	 Fakat	 karıştırıyor	 ve	 dikkatimi
toparlayamıyordum.	Ebû	İshak:

“–Neyin	var?”	dedi.
“–Hayırdır,”	dedim.
“–Bana	o	adamın	sana	ne	söylediğini	söyle	çabuk!”	dedi.
Ben	de	anlattım.
“–Ne	zamandır	kendisini	görmüyorsun?”	diye	sordu.
“–İki	senedir”	dedim.
“–Neden	hemen	gitmiyorsun?”	diye	sorunca:
“–Şu	cüzü	tamamlayayım	öyle	giderim”	dedim.	O	da:
“–Bu	 hadis	 ehli	 hadis	 öğrenmeye	 ne	 kadar	 da	 hırslı	 oluyorlar.	 Toplantı	 bitti.	 Sallallahü	 aleyhi

vesellem”	dedi	ve	döndü.
Ebû	Muhammet	b.	Haddad	ve	gözde	talebelerinden	ilim	öğrenmek	için	bir	müddet	Tunus’ta	kaldım.



Maddi	 sıkıntıya	 düştüm.	 Yanımda	 bir	 dirhemden	 başka	 bir	 şeyim	 kalmamıştı.	 O	 gün	 ekmeğe	 ve
yazmak	için	kâğıda	ihtiyacım	vardı.	Ekmekle	kâğıt	arasında	tereddüt	ediyordum	Birini	alsam	öbürünü
alamayacaktım.	Böyle	üç	gün	geçti	ve	ben	bir	şey	yemedim.

Dördüncü	günün	sabahı	kendi	kendime:
“Şayet	kâğıt	alsaydım	açlıktan	yine	yazamayacaktım.	Niye	aç	duruyorum	ki?”dedim.
O	dirhemi	ağzıma	aldım	ve	ekmek	almak	 için	dışarı	 çıktım.	Bu	sırada	parayı	 yutuverdim.	Beni	bir

gülme	tuttu.	Gülerken,	Tunus’un	meşhur	kuyumcusu	Ebû	Tahir	b.	Hattâb	ile	karşılaştım.
“–Nedir	seni	bu	kadar	güldüren?”	dedi.
“–Hayırdır”	dedim.	Israrla	yine	sordu.	Ben	söylemeye	çekindim.
“–Söylemezsen	karım	boş	olsun”	diye	yemin	edince	olanları	anlatmak	zorunda	kaldım.	Elimden	tuttu

ve	evine	götürüp	karnımı	doyurdu.
Öğle	 olunca	 namaz	 için	 dışarı	 çıktık.	 Ebû	 Tahir,	 Tunus’un	 ileri	 gelenlerinden	 bir	 kaçıyla	 ayaküstü

konuşmaya	 daldı.	 İbn-i	 Kadus	 denilen	 biri	 ona,	 beni	 sormuş.	 O	 da	 beni	 tanıtmış.	 İbn-i	 Kadus	 beni
tanıyınca:

“–Tunus	emiri	bana,	bu	âlime	her	gün	on	dirhem	vermemi	söylemişti.	Ben	de	unutmuştum.”demiş.
Bana	otuz	dirhem	vermiş.	Bana	gelip:

“–Allah,	sana	hiç	hesapta	olmayan	bir	kolaylık	bahşetti.”dedi	ve	olanları	anlattı.	Bundan	sonra	Şam’a
gidinceye	kadar	her	gün	bu	on	dirhem	geldi.

*	*	*
Geçmişteki	bütün	konulara	örneklik	teşkil	eden	bu	iki	hayat	hikâyesini	anlattıktan	sonra	şimdi,	ilim

yolunda	 çokça	 yolculuk	 yapmaya,	 birçok	 kaynak	 eser	 te’lif	 etmeye	 ve	 maddi	 zorluklara	 katlanmaya
örnek	olacak	üç	büyük	âlimin	hayat	hikâyelerine	geçiyoruz.

Bu	 âlimler,	 uçak,	 tren	 ve	 otobüs	 gibi	 araçların	 olmadığı	 devirlerde,	 ilim	 tahsili	 için	 adım	 adım
dünyayı	 gezmişlerdir.	 Bunu	 da	 sırf	 ulema	 ile	 yüz	 yüze	 görüşüp	 onlardan	 aracısız	 olarak	 ilim
öğrenebilmek	için	yapmışlardır.

Bu	 ilim	 anlayışında,	 çok	 büyük	 faydalar	 vardır.	 Üstadın	 çokluğu,	 istifadenin	 de	 artmasına	 ve	 daha
değişik	 şeyler	 öğrenmeye	 vesile	 olur.	 İstidat	 ve	 kabiliyetin	 artmasını	 sağlar.	 Bütün	 bunlar	 kitabın
başındaki	altıncı	haberde	de	anlattığımız	gibi	ancak	ilim	yolculuklarıyla	kazanılır.

Bu	üç	âlimden	birisi	doğulu	bir	muhaddis,	diğeri	batılı	bir	kıraat	âlimi	diğeri	ise	Şam’lı	bir	tarihçidir.
Bu	üç	hayat	hikâyesinde,	kitapta	adı	geçen	diğer	âlimlerin	hayatlarını	kapsayan	örnekler	göreceksiniz.
Bu	hikâyeleri	okuyun	ve	onların	içinde	bulundukları	durumla	sizin	içinde	bulunduğunuz	durumu	kıyas
edin	ve	bundan	sonra	ne	diyecekseniz	deyin.	Usul	ve	furu	arasında	ne	kadar	fark	bulunduğuna	karar
verin.

*	*	*



ÜÇÜNCÜ	HİKÂYE:	
DOĞULU	MUHADDİS	EBU	HATİM	B.	HIBBAN

Ebû	Hatim	Muhammet	b.	Hıbban	et	Temimi	el	Büsti’nin	birçok	tasnifi	vardır.	280	senesinde	dünyaya
geldi.	354	senesinde	vefat	etti.	Nesai,	Hasan	b.	Süfyan,	Ebû	Ya’la	el	Mevsıli,	Ebû	Bekir	Huzeyme’den
ve	Mısır’dan	Horasan’a	kadar	sayıya	gelmeyecek	âlimden	hadis	dinledi.
Semerkant’ın	kadılığını	yaptı.	Kendisi	fıkıh	âlimi,	hadis	hafızı,	astronomi	ve	tıp	bilgini	idi.	İnsanların

en	akıllılarından	idi.	Ahlak,	 lugat,	hadis	ve	fıkıh	ilimlerinde	bir	hazine	idi.	Uzun	bir	müddet	yolculuk
yaptıktan	sonra	340	senesinde	memleketi	Büst’e	geldi	ve	oraya	yerleşti.	Bu	gezilerinde	dinledikleriyle,
yaklaşık	altmış	adet	musannef	eser	yazmıştır.	El	Enva	ve’t	Tekasim	adlı	eserinde	(yani	sahihinde):
“Belki	iki	bini	aşkın	şeyhten	ilim	yazdım.”	Demiştir.
Zehebi,	bunun	üzerine:
“Gayret	işte	böyle	olur.	Fıkıh,	Arapça	ve	derin	ahlak	bilgisi…	Bu	kadar	çok	tasnif…”demiştir.
Allame	Yakut	el	Hamevi,	Büst	hakkında	şöyle	der:438
“Büst,	Sicistan,	Gazne	ve	Herat	arasında	kalmış	bir	şehirdir.	(bu	gün	Afganistan’a	bağlıdır)	Kabil’in

bir	nahiyesi	olduğunu	zannediyorum.	İklimi	sıcak	bir	memlekettir.	Büyktür.	Nehir	ve	bahçeleri	boldur.
Fakat	biraz	harabedir.
Buradan	birçok	 faziletli	 âlim	 yetişmiştir.	Bunlardan	birisi	 de	Ebû	Hatim	Muhammet	b.	Hıbban’dır.

Fazilet	 sahibi	 bir	 imam	 ve	 allamedir.	 Hadis	 bilgisi	 çok	 geniştir.	 Bunun	 için	 çok	 geziler	 yapmış	 ve
şeyhlerle	 görüşmüştür.	 Metin	 ve	 senet	 konusunda	 da	 otoriteydi.	 Diğerlerinin	 yapmaya	 güç
yetiremeyeceği	kadar	çok	hadis	tahriç	etti.	İnsaflı	bir	şekilde	musanneflerini	 inceleyen,	onun,	 ilimde
ne	kadar	tebahhur	ettiğini,	derinleştiğini	fark	edecektir.	El	Müsnedü’s	Sahih	ale’t	Tekasim-i	vel	Enva
adlı	kitabında	şöyle	der:
“İskenderiye	ve	Şaş	arasında	belki	iki	bin	şeyhten	ilim	aldık.”
Şaş	ve	 İskenderiye	arasında	yolculuk	yaptı.	 İmam	ve	ulema	 ile	görüşüp	âli	 isnatlı439	hadisler	aldı.

İmam	 ebû	 Bekir	 b.	 Huzeyme’ye	 talebe	 oldu.	 Ondan	 fıkhul	 hadis	 ve	 hadislerin	 derin	 manalarını
öğrendi.	Kendisi	 izzet	sahibi	bir	âlim	olmakla	birlikte,	 tasnifleri,	hadis	camiası	 tarafından	saygın	bir
yer	kazandı.
Büst’te	 Ebû	 Ahmet	 İshak	 b.	 İbrahim’den	 ve	 Ebul	 Hasan	 Muhammet	 b.	 Abdullah	 b.	 Cüneyt	 el

Büsti’den,	Herat’ta	Ebû	Bekir	Muhammet	Osman	b.	Sa’d	ed	Darimi’den,	Merv’de	Ebû	Abdullah,	Ebû
Abdurrahman,	Abdullah	b.	Mahmut	b.	Süleyman	es	Sudani’den	ve	Ebû	Yezit	Muhammet	b.	Yahya	b.
Halit	 el	 Medini’den,	 Sinc	 köyünde	 Ebû	 Ali	 Hüseyin	 b.	 Muhammet	 b.	 Mus’ab	 es	 Sinci’den	 ve	 Ebû
Abdullah	Muhammet	b.	Nasr	b.	Terkul	Hevrekan’dan	hadis	dinlemiştir.
Maveraü’n	 Nehrin	 şehirlerinde,	 Cürcan’da,	 Askeri	 Mükram’da,	 Basra’da,	 Bağdat’ta,	 Semerra’da,

Nusaybin’de,	Antakya’da,	Şam’da,	Kudüs’te,	Mısır’da	ve	daha	birçok	yerde,	birçok	âlimden	hadisler
dinlemiştir.440
İşte	eskiden	ilim	tahsili	böyleydi.	Memleketler	dolaşılır,	bedenler	harap	olur	ve	zamanlar	harcanırdı.

İstirahat	ve	tatil	yoktu.	Zorluklar,	asla	âlimlerle	görüşmeye	engel	değildi.	İlim	yolunda	karşılaştıkları
engeller	 onları,	 ilimde	 daha	 da	 ziyadeleşmeye	 teşvik	 etmişti.	 Elde	 ettikleri	 ilim,	 onlara,	 bütün
yorgunluklarını	ve	sıkıntılarını	unutturmuştur.

*	*	*



DÖRDÜNCÜ	HİKÂYE:	
MAĞRİPLİ	KIRAAT	ÂLİMİ	
EBUL	KASIM	EL	HÜZELİ

395te	Mağripte	doğmuştur.	465	senesinde	uzak	doğuda,	Nişabur’da	vefat	etmiştir.
Zehebi	şöyle	der:
“Ebul	Kasım	el	Hüzeli,	 çok	yolculuk	yapmış	büyük	bir	üstattır.	Kıraat	 ilminde	bir	otoritedir.	Kıraat

ilmi	 için	 dünyayı	 dolaşmış	 ulemadan	 birisidir.	 İsmi,	 Yusuf	 b.	 Ali	 b.	 El	 Cübera	 el	Mağribi	 el	 Biskeri
(Bisker,	Mağrip’te	küçük	bir	beldedir.)	dir.
Uzak	batıdan,	uzak	doğudaki	Türk	memleketlerine	gitmiştir.	Bu	yolculuklarını	425	ve	daha	sonraki

senelerde	 yapmıştır.	 Harran’da,	 en	 Nakkaş’ın	 arkadaşlarından,	 Ali	 Ebul	 Kasım	 ez	 Zeydi’den	 kıraat
okumuştur.	O,	en	büyük	hocasıdır.	Yine	burada	Ali	el	Ehvazi’den	ders	almıştır.	Şam’da,	Ali	 İsmail	b.
Amr	 b.	 Raşit	 el	 Haddad’dan,	Mısır’da	 bir	 grup	 âlimden,	 Ali	 b.	Mehdi	 et	 Tarara’dan,	 er	 Ravza	 adlı
kitabın	yazarı	Hasan	b.	Muhammet	b.	İbrahim	el	Maliki’den,	imamların	tacı	Ahmet	b.	Ali	el	Mısri’den,
Ebul	 Ala	 Muhammet	 b.	 Ali	 el	 vasıti’den	 ve	 Muhammet	 b.	 Hasan	 el	 Karzeni’den	 kıraat	 ilmi
öğrenmiştir.441
İbnü’l	Cezeri	şöyle	der:442

“Kıraat	ilmi	öğrenmek	için	birçok	memleket	gezdi.	Bu	ilim	için	onun	kadar	gezen,	onun	kadar	ulema
ile	görüşen	birisini	bilmiyorum.”
El	Kamil	isimli	kıraat	kitabında	şöyle	der:
“Bu	ilim	uğruna,	365	şeyhle	görüştüm.	Uzak	batıdan	Fergana’ya	kadar,	Kuzeye	ve	güneye,	dağ,	deniz

demeden	 yolculuk	 yaptım.	 Şayet	 İslam	memleketlerinin	 birinde,	 kıraat	 ilminde	 benden	 daha	 bilgili
birinin	olduğu	söylenseydi	hemen	oraya	giderdim.”
İşte	ibret	alınacak	bir	gayret.	Hocalarından	Emir	b.	Makula,	onun	hakkında	şöyle	der:
“Nahiv	dersi	görür,	fıkıh	ve	kelamı	bilirdi.	Vezir	Nizamül	Mülk,	onu	Nişabur’daki	medresesinde	hoca

olarak	tutmuş	ve	çok	 faydalı	olmuştur.	Nahiv,	sarf	ve	kıraat	bozuklukları	hakkında	da	 ileri	derecede
bilgi	sahibiydi.	Ebul	Kasım	Kuşeyri’nin	meclisine	gelir	ve	ondan	usul	dersleri	alırdı.	Kuşeyri	de	ondan
nahiv	ve	kıraat	meselelerini	danışır	ve	istifade	ederdi.	Nişabur’a	458	senesinde	geldi.	Vefatına	kadar
orada	kaldı.
El	Kamil	adlı	eserinde,	kendilerinden	kıraat	okuduğu	122	âlimin	isimlerini	tek	tek	vermiştir.443
Zehebi,	Ebû’l	Kasım	el	Hüzeli’nin	bu	122	hocasını	zikrettikten	sonra	şöyle	der:
“Ben	burada	bilinen,	meşhur	hocalarını	kaydettim.	Bilinmeyen	bundan	daha	fazla	hocası	vardır.”	İlim

ehlinin,	bu	uğurda	ne	kadar	gayret	etmiş	olduğunu	bu	örnekten	de	anlayabiliyoruz.

*	*	*



BEŞİNCİ	HİKÂYE:	
HAFIZ	EBUL	KASIM	B.	ASAKİR	ED-DIMEŞKİ

Asıl	adı	Ali	b.	El	Hasan	b.	Asakir’dir.	499	senesinde	Şam’da	doğdu.	571	senesinde	vefat	etti.	Hadis
ilmi	öğrenebilmek	 için	çok	yolculuk	yapan	muhaddis	 imamlardandır.	Şam’ın	 tarihini	anlatan,	seksen
ciltlik	bir	eseri	vardır.	Bunun	yanında	daha	birçok	eseri	vardır.	Vaktin	değerini	çok	iyi	bilir	ve	hiçbir
anını	 zayi	 etmemek	 için	 uğraşırdı.	 O	 Kadar	 velut,	 o	 kadar	 çok	 eser	 vermiştir	 ki	 bu	 gün	 onları
neşretmekten	aciz	kalıyoruz.
Bütün	 bu	 kitapları	 kendi	 eliyle	 yazdı	 ve	 telif	 etti.	 Bunların	 düzenlenmesini,	 muhakkikliğini	 ve

tertibini	de	kendisi	yapmıştır.
Vakti	değerlendirmesiyle,	değerli	eserler	vermesiyle,	gayretiyle,	bilgisinin	ve	ezberinin	çokluğuyla,

kendisinden	sonraki	insanlara	şaşırtıcı	bir	ibret	olsun	diye	bunları	bizim	hizmetimize	sundu.
Şimdi,	üç	rical	kitabından,	özet	olarak	alınmış,	hal	tercümesine	geçiyoruz.
1.	Tarihçi,	Kadı	İbn-i	Hallikan,	onun	hal	tercümesinde	şöyle	der444:
Devrinin	Şam	muhaddisi	ve	Şafii	fakihlerinin	önde	gelenlerindendir.	Hadis,	onun	hayatında	öncelikli

sırayı	aldığı	için	muhaddislik	yönüyle	meşhur	olmuştur.	Başkasının	muvaffak	olamayacağı	kadar	hadis
ezberledi.	 Hadis	 öğrenebilmek	 için	 memleket	 memleket	 dolaştı	 ve	 hadis	 üstatlarıyla	 görüştü.
Yolculuklarında	 Ebû	 Sa’d	 Abdülkerim	 b.	 Sem’ani	 ile	 arkadaşlık	 ederlerdi.	 (Sem’ani’nin	 görüşmüş
olduğu	üstatların	sayısı,	yedi	bine	ulaşmıştı.)445
Mütedeyyin	bir	hafız	idi.	Senet	ve	metin446	bilgisi	çok	iyi	idi.
Bağdat’ta	 hadis	 dinledikten	 sonra	 Şam’a	 döndü.	 Oradan	Horasan’a,	 oradan	 da	Nişabur,	 Herat	 ve

Cibal’e	gitti.	Hadisler	alıp	 faydalı	 tasnifler	 yazdı.	Hadis	 ilmine	dair	güzel	 sözleri	 vardır.	Birçok	eser
vermiştir.	 Bunlardan	 birisi	 de	 Et	 Tarihu	 li	 Dımeşk	 isimli	 seksen	 ciltlik	 eseridir.	 Bu	 eseri	 yazarken,
Hatip	el	Bağdadi’nin	Tarih-i	Bağdat	adlı	eserinde	takip	ettiği	metodu	kullanmıştır.	Ne	var	ki	onun	bu
kitabı,	hacim,	içerik	ve	ifade	zenginliği	bakımından	Tarih-i	Bağdat’tan	daha	geniştir.
Mısır’ın	 önde	 gelen	 allamesi,	 üstadım	 Zeküyyiddin	 Ebû	 Muhammed	 Abdülazim	 el	 Münziri,	 bana

şöyle	demişti:
“Zannediyorum	 ki	 bu	 adam,	 aklı	 ermeye	 başladığından	 itibaren	 bu	 tarih	 kitabını	 yazmaya	 gayret

gösterdi	ve	o	vakitten	itibaren	bu	kitap	için	bilgi	toplamaya	başladı.	Yoksa	bin	insanın	ömrü	bile,	ne
kadar	 çalışsa	 ve	 uyanık	 kalsa,	 böyle	 bir	 kitabı	 yazmak	 için	 kısa	 gelir.	 Çünkü	 ilmin	 de	 getirdiği	 bir
meşguliyet	 vardır.	 İnsan	 ilimle	 şöhret	 bulunca	 kendisinden	 soru	 sorup	 istifade	 etmeye	 gelenler	 de
insanı	meşgul	eder.	Bu	işten	alıkoyar.”
“Bu	kitabın	üzerinde	durup	inceleyenler,	bu	sözün	hakikatini	göreceklerdir.	Bu	eseri	tam	manasıyla

ortaya	 koymadan	 önce	 de	 bunun	 karalamalarını	 düzene	 sokma	 işiyle	 uğraşmıştır.	 Yazdığı	 kitaplar
sadece	bununla	da	sınırlı	değildir.	Telif	ettiği	başka	eserler	ve	faydalı	cüzleri	vardır.	Bir	insanın	ömrü
bu	kadar	eseri	ortaya	koymaya	nasıl	yeter?”	(İbn-i	Hallikan’ın	sözü	burada	bitiyor.)
Ebû’l	Kasım	İbn-i	Asakir’in	telif	ettiği	kitap	sayısı	elliyi	aşkındır.
2.	Hâfız	Zehebi	onun	hayatını	anlatırken	şöyle	der:447
“Büyük	hadis	 hafızlarından	 ve	 üstatlarından	biridir.	 Şam	muhaddislerindendir.	Hadis	 otoritelerinin

övünç	 kaynağıdır.	 Büyük	 bir	 tarih	 kitabı	 vardır.	 499	 senesinde	 doğmuştur.	 Babası	 ve	 kardeşi	 İmam
Ziyaüddin	 Hibetullah’ın	 teşvikiyle,	 505	 senesinde,	 Şam’da	 hadis	 öğrenmeye	 başlamıştır.	 Yirmi
yaşından	 itibaren	 hadis	 öğrenmek	 için,	 Bağdat’a,	 Mekke’ye,	 Kufe’ye,	 Nişabur’a,	 İsfahan’a	 Merv’e
yolculuk	 yapmıştır.	 Böylece	 kırk	 şehre	 gitmiş,	 her	 kırk	 şehirdeki	 kırkar	 üstattan,	 kırkar	 hadis
ezberlemiştir.	 Bu	 şekilde	 bin	 üç	 yüz	 erkek,	 seksenin	 üzerinde	 de	 hanım	 âlimle	 görüşmüştür.	 533
senesinde	tekrar	Şam’a	gitmiştir.
Birçok	kimse	ondan	hadis	rivayet	etmiştir.	Bunlardan	birisi	de	yol	arkadaşı	Ebû	Sa’d	es	Sem’ani’dir.

Sonra	Zehebi,	diğer	elli	eserini	sayar.	İlim	kapısında	dört	yüz	sekiz	mecliste	hadis	dikte	etti.	Her	bir
mecliste	yazdıkları	bir	kitaba	bedeldir.”
Muhaddis	olan	oğlu	Bahaeddin	el	Kasım,	şöyle	der:
“Rahmetli	 babam,	 cemaate	 devam	 ve	Kur’an	 okuma	hususunda	 çok	 gayretliydi.	Her	Cuma	 ve	 her

Ramazan	 ayında	 hatim	 ederdi.	 Ramazanlarda,	 Şam	 Camisinde	 itikâfa	 girerdi.	 Nafilelerle	 ve	 zikirle
çokça	meşgul	olurdu.	Gecelerin	yarısını	 ibadetle	geçirir,	bayram	gecelerini	de	namaz	ve	zikirle	 ihya
ederdi.	 Nefsini	 her	 an	 muhasebe	 altında	 tutardı.	 Kırk	 senedir	 boş	 bir	 şeyle	 uğraştığını	 görmedim.
Meşguliyeti,	yolculuklarında	hadis	dinlemek	ve	bunları	toplamaktı.”
Ebû’l	Ala	el	Hemedani	şöyle	der:
“Bağdat’ta,	zekâsından	ve	çabuk	kavrayışından	dolayı,	bir	ilim	ziyası	olarak	isimlendirilir.”
Ebul	Mevahib	b.	Sarsara	der	ki:
Ona	birgün:
“–Üstadım,	kendin	gibi	birisini	daha	tanıyor	musun?”	diye	sordum.	O	da:
“–Böyle	deme.	Allah	Teala:	«Nefsinizi	tezkiye	etmeyin»448	diye	buyurur”	dedi.
Ben	de	dedim	ki:
“–Ama	Rabbimiz:	«Rabbinin	nimetlerini	de	an»449	diyor.”
Dedi	ki:
“–Ancak	«gözlerim	bir	benzerimi	daha	görmedi»	dersek	yalan	söylemiş	olmayız.”



Ebû’l	Mevahib	devamla	şöyle	diyor:
“Ben	yine	de	onun	gibisini	görmedim	diyorum.	Onun	gibi	hadis	bilgisi	olan,	kırk	senedir	kendisini	bu

yola	hasretmiş,	bir	özür	hali	hariç,	her	zaman	ilk	safta	namaz	kılmış,	Ramazan’da	ve	Zil	Hicce’den	on
gün	 itikâfa	devam	etmiş,	mal	ve	mülk	edinme	yoluna	hiç	 tevessül	etmemiş,	 imamlık	ve	hatiplik	gibi
makam	ve	mevkilerden	her	zaman	geri	durmuş,	iyiliği	emir,	kötülükten	sakındırmak	için	çabalamış	ve
bu	yolda,	kınayanların	kınamasına	hiçbir	zaman	aldırmamış	başka	bir	kimseyi	daha	görmedim.”
3.	İmam	Tacettin	es	Sübki	de	onun	hakkında	şöyle	der:450
“Kıymetli	 bir	 imam	 ve	 ümmetin	 hafızlarındandır.	 Ondan	 başka,	 dedelerinden	 dolayı,	 Asakir	 diye

isimlendirilen	birini	daha	bilmiyoruz.	Bu	isimle	şöhret	bulmuştur.	O,	hadis	ilmine,	yaptığı	hizmetlerle
katkıda	 bulunmuştur.	 Zamanının	 hadis	 otoritesidir.	 Cihabize451	 ve	 hadis	 hafızlarının	 sonuncusudur.
Hadis	talebelerinin	uğrak	yeridir.
Birçok	 ilmi	 bünyesinde	 toplamıştır.	 İlim	 ve	 amelden	 gayri	 bir	 arkadaşı	 olmamıştır.	 Ezberlediği	 bir

şeyi,	bir	daha	asla	unutmazdı	ve	hafızası	daha	önce	görülmemiş	bir	seviyede	idi.	Titizlikte	onu	geçmek
bir	tarafa,	onun	seviyesine	ulaşan	bile	yoktu.	İlimdeki	geniş	bilgisi,	onu	yüceltmiş	ve	diğer	âlimlerin
üzerine	çıkartmıştı.
Hadis	 dinlediği	 üstatlarının	 sayısı,	 bin	 üç	 yüze	 ulaşmıştır.	 Seksen	 küsur	 da	 hanım	 âlimden	 ilim

öğrenmiştir.	 Uzak	 yakın	 demeden	 birçok	 bölgedeki,	 birçok	 memleket	 ve	 şehirdeki	 âlimden	 ilim
öğrenmiştir.	İdrak	edilmesi	çok	zor	bir	gayrete	sahipti.	Yolculuklarında,	tek	dostu	takvası	idi.”
Üstadı,	Hatip	Ebul	Fazl	et	Tusi,	şöyle	der:
“Hâfız452	ünvanını	alacak,	ondan	başka	birisini	tanımıyoruz.”
İbnü’n	Neccar:
“O,	vaktinin	en	büyük	hadis	âlimi	idi.	Onunla	birlikte,	hadiste	hafızlık,	titizlik,	hadise	tam	vukufiyet,

güvenilirlik,	şeref,	güzel	tasnif	etme	ve	ciddiyet	özellikleri	son	bulmuştur”	der.
Yine	İbnü’n	Neccar,	hocası	Abdülvehhab	b.	Emin’den	şöyle	duyduğunu	söyler:
“Bir	 gün,	 Ebû	 Kasım	 b.	 Asakir	 ve	 Ebû	 Sa’d	 b.	 Es	 Sem’ani	 ile	 üstatları	 dinlemek	 için	 yolculuk

yapıyorduk.	 Bir	 hoca	 ile	 karşılaştık.	 Sem’ani,	 hadis	 dinlemek	 için	 onu	 durdurdu.	 Fakat	 hoca,	 hadis
okuyacağı	cüzleri	bulamadığından	dolayı	sıkıntıya	düştü.	İbn-i	Asakir:
“–Hangi	cüzlermiş	onlar?”	Diye	sordu.	Hoca:
“–Ebû	Davut’un,	ölümden	sonra	dirilmeyle	 ilgili,	Ebû	Nasr	ez	Zeynebi’den	dinlediği	cüz.”	Deyince,

İbn-i	Asakir:
“–Üzülme”	dedi	ve	bu	cüzün	hepsini	veya	bir	kısmını	ezberinden	okudu.	(Hepsi	mi	yoksa	bir	kısmı	mı

olduğu	konusunda	şüphe	vardır.)
Muhyiddin	en	Nevevi	şöyle	der:
“O,	Şam’ın,	bilakis	dünyanın	hafızıdır.	Güvenilirlikte	zirve	ve	mutlak	otoritedir.”
Oğlu,	Ebû	Muhammet	el	Kasım	şöyle	anlatır:
“Babam,	 birçok	 kitap	 dinlemiş	 fakat	 arkadaşı	 Ebû	 Ali	 b.	 Vezir’in	 bunları	 yazacağını	 düşünerek

kendisi	yazmamış.	İbnü’l	Vezir’in	yazdıklarını	babam,	babamın	yazdıklarını	da	ibnü’l	Vezir	yazmazmış.
Bir	gece,	bir	arkadaşı	ile	ay	ışığında	sohbet	ederlerken	şunları	dinledim:
«–O	kadar	yolculuk	yaptım	ama	yolculuk	yapmış	gibi	değilim.	O	kadar	 ilim	tahsil	ettim	ama	hiçbir

şey	 bilmiyor	 gibiyim.	 Sahih-i	 Buhâri	 ve	 Müslim,	 Beyhaki’nin	 kitapları	 ve	 bazı	 cüzleri	 gibi	 benim
dinlediğim	 kitapları,	 arkadaşım	 İbnü’l	 Vezir’in	 yazdığını	 düşünüyordum.	 Merv	 halkı,	 onu	 çok
sevdiklerinden,	 onu	Merv’de	 kalmaya	 ikna	 ettiler.	Ben	de	Yusuf	 b.	Farul	Ceyyani	 ve	Ebû’l	Hasan	el
Muradi	adında	iki	arkadaşla	buluşmayı	ümit	ediyordum.	El	Muradi,	bana:
«–Şam’da	buluşur	oradan	da	memleketim	olan	Endülüs’e	giderim»	demişti.	Ama	onlardan	hiçbirinin

de	Şam’a	geldiklerini	görmedim.»
Çok	 geçmedi	 arkadaşlarından	 birisi	 gelip	 kapıyı	 çaldı.	 Arkadaşı	 Ebul	 Hasan	 el	 Muradi	 gelmişti.

Babam,	onu,	evinde	misafir	etti.	Bize,	içi	kitap	dolu	dört	sepet	getirmişti.	Bunların	içinde,	âlimlerden
dinledikleri	 hadisler	 vardı.	 Babam,	 buna	 o	 kadar	 sevindi	 ki	 tahmin	 edemezsiniz.	 Yorulmadan,	 bu
dinlediği	hadislere	kavuştuğu	için	Allah’a	şükürler	etti.	Hemen	onların	kopyasını	çıkartmaya	koyuldu.
Her	cüzünü	yazdıkça	sanki	dünyalar	onun	olmuş	gibi	seviniyordu.	Allah	rahmet	eylesin.”

*	*	*
İşte	 bu	 sayfalar	 ve	 alıntılar,	 gördüğümüz	 gibi	 ilim	 öğrenme	 yolunda	 canlarını	 ve	mallarını	 ortaya

koyan	 âlimlerin	 hayat	 hikâyeleridir.	 Onlar,	 kendilerinden	 sonrakilerin	 hidayet	 rehberidir.	 Allah’ın
rahmeti	ve	rızası	onların	üzerine	olsun.
Bu	 hikâyelerin	 sonuna,	 Kadı	 Cürcani’nin,	 ilim	 taliplilerine	 gereken	 şeyleri,	 ilmin	 sonucunda

ulaşacağı	yüksek	mertebeleri,	 şanı,	şerefi	ve	 insanların	hayatlarında	ve	mematlarında	 faydalanacağı
şeyleri	içeren	bir	kasidesini	eklemeyi	uygun	gördüm.
Kadı	Cürcani,	Şafii	fakihi,	edip	ve	şair	bir	âlimdir.	Rey’in	en	büyük	kadısıdır.	325	te	doğmuş	ve	392

yılında	vefat	etmiştir.	El	Veséta	beyne’l	Mütenebbi	ve	Husumihi	adlı	bir	kitabı	vardır.
Sa’lebi,	onun	hayatını	anlatırken	şöyle	der:
“Küçük	 yaştan	 itibaren	 Irak,	 Şam	 ve	 diğer	 beldeleri	 dolaşmaya	 başladı.	 Çeşitli	 ilimlerden	 ve

edebiyattan	iktibaslar	yaptı.	Böylece	ilimde	ve	kemalatta	örnek	bir	şahsiyet	oldu.
Cürcan’da	sevilen	bir	insandı.	Zamanının	eşsiz	bir	âlimi	ve	dünya	üzerindeki	ender	şahsiyetlerdendi.



İlimle	dolu	bir	insan,	edep	tacının	incisi	ve	şiir	ordusunun	süvarisi	idi.	İbn-i	Mukle’nin	hattını,	Cahız’ın
nesrini	ve	Buhturi’nin	nazmını	kendi	bünyesinde	toplamıştı.	Meşgul	olduğu	her	şeyi	büyük	bir	titizlikle
ve	güzellikle	yapardı.”
Gururlu	bir	âlimin,	ilmin	yüceliğinden	ve	izzetinden	bahseden	bu	şiiri	birçok	edep	ve	ahlak	kitabında

geçmektedir.	Fakat	tertip,	düzen	ve	lafızlarında	ihtilaf	vardır.	Ben,	daha	çok	İzzettin	ez	Zencani’nin,	El
Maznun	bihi	ala	Gayri	Ehlihi	adlı	eseri	üzerinde	durdum.
Buraya	 Maverdi’nin,	 Edebü’d	 Dünya	 ve’d	 Din	 adlı	 eserinden	 on	 altıncı	 beyti	 de	 ekleyerek,

Zincani’den	aldığımız	şekilde	naklediyoruz:
Bana	diyorlar	ki:	“Sen	de	bir	keyifsizlik	var”
Beni	zelil	biri	görüp	üzerime	hücum	ediyorlar
Kim	insanlara	yaklaşıyorsa	değeri	azalıyor
Kime	izzet-i	nefsi	ikram	ederse	lutfa	nail	oluyor
Her	ne	kadar	ilmin	hakkını	veremesem	de
Edindim	onu	merdiven,	ne	zaman	bir	umut	belirse
Şerefimden	her	zaman	uzak	oldu	zillet
Şerefimi	korumayı	bildim	ganimet
Denilse	şayet,	zillet	dünyalığın	kaynağıdır
Biliyorum	ama	hür	olan	nefis	susuzluğa	dayanır
O	nefsi	tenzih	ederim	bazı	sözlerden
Neden,	niçin?	gibi,	korkudan	söylenen,	itibarı	zedeleyen
Kınayanların	ayıplamasından	olurum	selamette
Asil	bir	nefisle	gidilir	yücelere	elbette
Bir	fırsatı	kaçırsam	uyku	yüzü	görmez	gözlerim
Pişmanlıktan	bağlı	kalır	kolum	ve	ellerim
Fakat	kabul	ederim	geri	gelirse
Peşine	takılıp	gözyaşı	dökmem,	kaçıp	giderse
Adımlarımı	geri	tutarım	çoğu	şans	ve	hazlardan
Zevklere	ulaşamıyorsam	asalet	ve	şerefimin	çokluğundan
Suratım	asık	eğlenirken	bile,	izzet-i	nefsim	için
Ve	bunun	için	farkı	yok	gözümde	ne	övgünün	ne	yerginin
Hiçbir	talebeye	davranmam	kibarlık	ve	tatlılıkla
Şayet	o	yüce	bir	reis	bile	olsa
Hür	insana	ceza	gelir	nice	nimet
Hür	insana	kayıp	gibidir	nice	ganimet
İlim	yolunda	hizmet	için	sarf	etmem	gayret
Ancak	bana	hizmet	edilsin	diye	ederim	hizmet
Nefsimi	ilim	için	sıkıntıya	sokup	öldüremem	zelilce
O	zaman	daha	akıllı	bir	yoldur	tabi	olmak	cahile
Ne	asil	bir	gençtir	ki	iffetli
Ölür	gider,	elinde	ne	altını	var	ne	de	bir	dirhemi
Durumunun	kötülüğünden	geceler	yıldızları	gözetleyerek
Sabahlar	hür	bir	şekilde	mütebessim	ve	gülerek
Bir	avuç	bir	şey	istemez	zenginlerden
Aç	ölse	de	taviz	vermez	iffetinden
Eğer	dersen	ilim	ateşi	zayıftır
O	ateşin	başında	beklemezsen	elbette	kararır
Onlar	ilmi	hor	görür	ilimde	onları	görür	hor
Yüzsüzlüklerinden,	ilim,	yüzlerini	bakılmaz	bir	hale	kor
Rahatsız	etmez	beni	her	çakan	şimşek
Razı	etmem	her	karşılaştığımı	nimet	vererek
Uyumam	yokluk	ve	sıkıntı	beni	mecbur	etse
Fikrimi	değiştirir	giderim	önce	Necid’e453	sonra	Tihame’454ye
Öyle	bir	yere	varırım	ki	düğümlenmez	şu	söz	boğazımda:
Bana	bulundular	ihsanda	ve	in’amda.
Tac	es	Sübki	bu	mümtaz	şairin	şiirini	serdettikten	sonra,	Ebul	Hasen	El	Cürcani	hakkında	şöyle	der:
“Allah	için	bu	şiir,	şiirlerin	en	beliğidir.	Yeri	ikizler	burcunun	zirvesidir.	Dinleyene	en	faydalı	sözlerdir.

Edebiyat	ya	böyle	olmalıdır	ya	da	hiç	olmamalıdır.	Şiir,	bu	şairin	yazdığı	şiirler	gibi	eşsiz	ve	benzersiz
olmalı.	İnsaflı	her	insan,	samimi	bir	dille,	su	katmadan	bu	şiiri	en	güzel	bir	biçimde	sena	eder.”

*	*	*



NETİCE
Geçmişteki	 âlimlerimizin,	 çok	 az	 bir	 kısmının	 hayatını	 öğrendikten	 sonra,	 çoğunun	 nasıl	 bir	 hayat

sürdüğünü,	 fakirlik	 ve	 açlıkla	 bir	 ömür	 sürdüklerini,	 yokluk	 ve	 fakirlik	 yüzünden	 kötü	 bir	 şekilde
beslendiklerini,	buna	rağmen	asaletlerinden	dolayı	dışarıya	karşı	zengin	göründüklerini,	türlü	zorluk
ve	musibetlere	 tahammül	ettiklerini,	 sabır	 taşını	bile	çatlatacak	derecede	sabrettiklerini	 idrak	ettik.
Bütün	bunların	hepsine	de	sadece	ve	sadece	ilim	tahsili	için	katlanmışlardır.

Ruhların	derinliklerinde	hep	Allah’ın	verdiklerine	rıza,	hamd	ve	şükür	vardı.	Böylece	kendilerinden
sonraki	 ilim	 taliplilerine	 birer	 yol	 gösterici	 ve	 rehber	 oldular.	 Allah	 onlardan	 razı	 olsun.	 Onları	 en
güzel	bir	şekilde	mükâfatlandırsın.

Burada,	bize	faydası	dokunacak	bazı	öğüt	ve	tavsiyelere	yer	vermek	istiyorum.
Allah’ın	kitabına	ve	Nebisinin	sünnetine	hizmet	yolunda	bunca	sıkıntılara	göğüs	germiş	atalarımızın

hayatlarını	okuyup,	incelemek	bize	derin	bir	haz	veriyor.	Bu	hikayeleri	dinlemenin	ayrı	bir	tadı	oluyor.
İslam	tarihinin,	ilim	ve	ulema	tarihinin	hoş	kokularını,	o	devirden	günümüze	taşıyor.	Geçmişin	türküsü
bu	günlerin	kulağına	çok	güzel	geliyor.

Eğer	anlatacaksan	bize	hikâyeler
Olsun	içinde	ecdadımızdan	örnekler.

*	*	*
Bu	sayfalarda	âlimlerin,	sıkıntılara	ve	musibetlere	olan	sabrına	şahit	olduk.	Bu	örnekler	denizden	bir

katre	 mesabesindedir.	 Örneklerin	 bu	 denli	 az	 olmasına	 rağmen,	 İslam	 âlimlerinin,	 ilim	 yolunda
katlandıkları	 mihnetlerin	 ve	 bu	 mihnetlere	 gösterdikleri	 akıl	 almaz	 sabrın	 büyüklüğünü	 idrak
ediyoruz.

Atalarımızdan	 geriye	 kalan	 bu	 şeref	 tabloları,	 ardında	 bıraktıkları	 torunlarına	 da	 şerefli	 olma
yolunda	bir	rehber	olacaktır.

*	*	*
Yine	 bu	 sayfalarda,	 güzellikleri,	 doğudan	 batıya	 bütün	 dünyayı	 sarmış,	 Allah’ın	 kendilerine	 ilim

yolunda,	dayanıklılık	ve	müthiş	bir	zekâ	lütfettiği,	böylece	üstün	fazilet	ve	meziyetlere	mahzar	olmuş
âlimleri	 tanıdık.	 Kendilerine	 verilen	 bu	 meziyetleri,	 İslamı	 yayma	 yolunda	 harcadıkça,	 faziletleri	 ve
meziyetleri,	 daha	 da	 ziyadeleşmiştir.	 Kendilerini,	 rıza	 hissinin	 yanında	 şerefli	 bir	 gaye	 ve	 maksat
kuşatmıştır.

Onlar,	 başlarına	gelen	 fakirlik,	 açlık,	 sıkıntı	 ve	pecmurdelik	gibi	 durumları,	 kendilerine	 verilen	bir
dünya	nimeti	olarak	görmüşlerdir.	Şayet	bu	nimeti	melikler	fark	edebilse	bu	nimete	sahip	olabilmek
için	âlimlerle	savaşırlardı.	Onlar	bu	nimetle	gönüllerini	hoş	tuttular.	Bu	yolda	eriyip	gitmeyi,	Allah’ın
rızasına	 ulaşma	 vesilesi	 bildiler.	 Başarı	 ancak	 Allah’tandır.	 Bu	 dünyada	 da	 ahirette	 de	 nimet	 veren
ancak	O	(c.c.)’dur.

Hâfız	Ebû	Bekir	es	Sünni	(d.	284–v.	364),	duygularını	şu	beyitlerle	ifade	etmiştir:455

Yeter	dünyalık	tutacak	kadar	beni	ayakta
Bundan	sonra	istemem	daha	fazla
Yiyecek	falan	da	istediğim	yok	ancak
Bununla	ilim	öğreneceğim	cehalet	zail	olacak
Bu	dünyanın	en	hoş	nimetleri	bile
Değildir	eşit	ilimden	en	ufak	bir	nükteye.

*	*	*
Yüce	gönüllü,	büyük	allame,	birçok	eser	sahibi,	usta	muhakkik,	devrinin	belagat,	Arapça	ve	mantık

ilmi	otoritesi,	Sadettin	et	Taftazani	(d.	712–v.	893)	Bir	şiirinde	şöyle	der:
Daldığında	düşüncem	tefekkür	denizine
Ulaşmak	için	ilmin	gizemli	incilerine
Dünya	meliklerinin456	malı	yok	gözümde
Kitaplarımla	ulaştım	ben	İlahi	lutfa
Ulaşmadım	ne	büyüyle	ne	efsunla
Ayrıca	 bu	 sayfalarda,	 kahramanlık	 ve	 fedakârlığın	 yanında	 insanı	 diyar	 diyar	 gezdiren,	 gayeye

ulaşma	azmini	görmekteyiz.
Beyazıyla,	siyahıyla457,	Arabıyla,	Acemiyle,	Mağriplisiyle458,	Meşrıklısıyla	her	çeşitten	âlim	vardır	bu

gayreti	gösteren.
Bu	bize	gösteriyor	ki	ilmin	yüksek	derecelerine,	sadece	belirli	sınıftaki,	memleketteki,	kavimdeki	ve

renkteki	insanlar	değil,	aksine,	gayret	gösterip	sabreden,	kendini	ilme	veren	herkes	ulaşır.
Kişi,	istidadının,	ciddiyetinin	ve	Allah’ın	ikramının	ölçüsünde	ilme	nail	olur.



Hiç	bir	makama	ve	mevkiye,	isteksiz,	ciddiyetsiz	ve	de	gayretsiz	ulaşılamaz.	Şair	şöyle	der:
Ey	her	şeyde	yücelmeyi	uman
Umduğuna	ulaşamazsın	çalışmadan.
Her	ne	kadar	dilleri,	 renkleri,	memleketleri	 ve	yaşadıkları	 zaman	 farklı	 olsa	da	hayat	hikâyelerine

baktığımızda	 aralarında	 hiçbir	 farkın	 olmadığını	 görürüz.	 Çünkü	 İslam,	 onlar	 arasında	 eşitliği
sağlamış,	 suretleri	 farklı	 olsa	 da	 siretlerini	 güzelleştirmiş	 ve	 birbirlerine	 benzetmiştir.	 Böylece
şaşılacak	bir	şekilde,	onları	yekvücut	yapmıştır.	Onların	her	biri,	lisan-ı	hal	ile	şöyle	demektedir:

İslam	oğluyum	ben	yok	başka	bir	babam
Öğünürsem	bununla	öğünürüm	başka	sebep	aramam.
Bu	sayfalarda,	sadece	bir	hadis	için	bile	yolculuk	yapıldığını	görüyoruz.	Hususi	olarak	hadis	ilmi	için

veya	 umumi	 olarak	 diğer	 ilimler	 için	 yapılan	 yolculuklar,	 sabır	 ve	 tahammül	 ister.	 Çünkü	 bu
yolculuklar,	ister	bir	binekle,	ister	yaya	olarak	olsun,	yorgunluk	ve	perişanlık,	peşi	sıra	gelecektir.

Geceler	boyunca	vardır	nice	yolcu
Yastığı	ya	devesidir	ya	elinin	avcu.
Hemedani	şöyle	der:
“Yola	 koyulduğumda	 gölgeliğim	 devem,	 yatağım	 yenimdir.	 Gecenin	 karanlığı	 tahtırevanımın

örtüsüdür.”
İlim	öğrenmek	için	yolculuğa	çıkmak,	Hz.	Muhammet	(s.a.v.)	ümmetinin	farik	bir	vasfıdır.	İslam’dan

evvel	 böyle	 bir	 şey	 vaki	 değildi.	 İslamın	 ilk	 günlerinde,	 Malik	 b.	 Huveyris,	 akranı	 olan	 bir	 genç
topluluğuyla	Peygamber	Efendimiz	(s.a.v.)’in	yanında	İslam’ı	öğrenmek	için	yirmi	gece	kalmıştır.459

Sonra	Câbir	b.	Abdullah,	Medine’den	kalkıp	Şam’daki	Abdullah	b.	Enes	(r.a.)’dan	hadis	öğrenmeye
gitmiştir.	Ebû	Eyyüb	el	Ensari,	Ukbe	b.	Amir	(r.a.)’dan	hadis	dinlemek	için	Mısır’a	gitmiştir.	Sadece	bir
tane	 hadis	 öğrenmek	 için	 yolculuk	 yapan	 kişileri,	 Hatip	 el	 Bağdadi,	 Er	 Rihle	 fi	 Talebi’l	 Hadis	 adlı
eserinde	anlatmaktadır.

Tarih	ve	rical	kitapları,	ilim	için	yolculuk	yapan	kişilerin	hayatı	ile	dolup	taşmaktadır.	Yolculuk,	hadis
ilminde,	sikalığın	şartı	olarak	kabul	edilmiştir.	Hatta	dilden	dile	şöyle	bir	söz	yayılmıştır:

“Kim	yolculuk	yapmazsa	ilminde	güvenilir	değildir.”

*	*	*
Bu	anlatılanlardan	öğrendik	ki,	ilim	tahsilinde	katedilen	merhaleler,	gerçekten	zor	ve	meşakkatlidir.

Bu	 zorluklar	 karşısında	 nicelerinin	 azmi	 kırılmış,	 niceleri	 ilme	 ulaşamadan	 yarı	 yolda	 kalmıştır.	 Bu
meşakkatli	 yolları	 ancak,	 eşsiz,	 asil,	 ilmin	 lezzetini	 tatmış,	 hiçbir	 engel	 tanımayan	 erler	 aşabilir.
Tembel	ve	gevşek	olanlar,	elbette	ki	başarısız	olur.	Hz.	Ali	(r.a.)	şöyle	der:
“Kim	gevşekliğe	boyun	eğerse	hakikati	kaybeder.”
Nakil	ilimleri	olsun,	mantık	ilimleri	olsun	hepsinin	de	öğrenimi	zor	ve	meşakkatlidir.	Çünkü	her	ilim

yakından	veya	uzaktan	birbiriyle	alakalıdır.	İlim	dalları,	birbirine	geçmiş	bir	ağaca	benzer.	Hiç	kimse
bir	ilmi,	kendisiyle	alakalı	diğer	ilimlerle	birlikte	öğrenmedikçe,	tam	bir	alim	oldum	diyemez.

*	*	*
Bu	hayat	sahnelerinde,	ilim	âşıklarının,	kimi	zaman	açlık	ve	geçim	sıkıntısıyla,	kimi	zaman	susuzluk

ve	 üryanlıkla	 karşı	 karşıya	 kaldıklarını,	 kimi	 zaman	 da	 haksız	 yere	 cezalara	 çarptırıldıklarını
görüyoruz.	Bakıyoruz	ki	bir	âlim,	ilim	öğrenmek	için	kitabını,	gece	bekçisinin	kandili	ışığında	mütalaa
ediyor.	Çünkü	kendi	kandiline	yağ	alacak	parayı	bulamıyor.

Yine	 onlardan	 bazısı,	 ilim	 yolunda,	 lahana	 yaprağıyla	 kifayet	 ediyor.	 Bu	 insanlar	 zeki	 insanlardı.
Şayet	 bu	 zekâlarını	 ilim	 tahsili	 değil	 de	 mal	 edinme	 yolunda	 harcasalardı	 elbette	 çok	 zengin
olabilirlerdi.	Fakat	onlar	malca	fakir	fakat	ilimce	zengin	olmayı	tercih	ettiler.

Onlardan,	 sadece	 ekmeğin	 kokusunu	 duyarak	 açlığını	 bastırmaya	 çalışanları	 gördük.	 Açlıktan
yerdeki	otlarla	veya	sokağa	atılmış	yiyecek	artıklarıyla	beslenenler	vardı.

Hatta	öyle	âlimler	vardır	ki	ilim	öğrenme	uğruna	açlığını	bile	unutmayı,	ilmin	tadına	varmanın	şartı
olarak	kabul	ederler.	Lugat	âlimi,	muhaddis,	şiir	ve	edebiyatta	otorite	olan	Ebul	Hasen	el	Mazini	şöyle
der:
“İnsan	açlığını	ilim	yolunda	unutmadıkça	ilmin	lezzetini	gerçekten	tattım	diyemez.”460
Bu	 ve	 benzeri	 örneklerde	 görüyoruz	 ki,	 hiçbir	 güçlük	 onları	 dine	 hizmetten	 alıkoymuyor,	 şevk	 ve

azimetleri	kırılmıyor	tam	aksine	bu	zorluklar,	onları,	daha	da	gayrete	sevkediyor.
İlim	ve	din	dengesini	asla	bozmuyorlar.	Bilgide	gösterdikleri	gayreti,	amelde	de	gösteriyorlar	ve	dini

hassasiyetler	konusunda	da	insanların	en	titiz	davrananları	yine	alimler	oluyor.
Yakalarına	 yapışan	 bu	 yoksulluk,	 asla	 diğer	 insanlara	 olan	 bakış	 açılarına,	 görüşlerine	 ve

hükümlerine	 etki	 etmemiştir.	 Karşılarındaki	 fakir	 olsun,	 zengin	 olsun,	 dost	 olsun,	 düşman	 olsun
hüküm	 asla	 değişmemiştir.	 Ne	 kadar	 yokluk	 içinde	 olurlarsa	 olsunlar,	 lutfa	 mazhar	 olmak	 veya
dalkavukluk	yapmak	 için	kitaplarını	herhangi	bir	melik	adına	çıkartmayı	da	kabul	etmemişlerdir.	Şu
hadise	bu	konudaki	en	güzel	örneklerdendir:

İbn-i	 Teyyan	 diye	 bilinen,	 Temmam	 b.	 Galib	 b.	 Ömer	 el	 Endülisi’nin	 (v.	 436)	 hayatı	 anlatılırken,
Humeydiden	naklen	şöyle	anlatılır:



“Lugat	 ilminde	otoritedir.	Güvenilirdi.	Din	ve	 takvası	çok	 ileriydi.	Telfiha’l	Ayn	diye	güzel	bir	 lugat
yazdı.	Bunun	gibi	bir	kitap,	daha	önce	yazılmamıştı.	Kendisi,	Emir	Ebul	Ceyş’in	yanında	ikamet	ederdi.
Ebul	 Ceyş,	 kazandığı	 bir	 savaş	 sonrası,	 Temmam’a	 gelip	 bu	 kitabın	 mukaddimesine	 “Temmam	 bu
kitabı,	 Ebul	 Ceyş	 el	 Mücahit	 için	 telif	 etmiştir”	 ibaresini	 koymasını	 söyledi	 ve	 ona	 bin	 dinar	 verdi.
Fakat	 Temmam	 bunu	 reddetti.	 “Vallahi,	 bana	 dünyaları	 bağışlasa	 bile	 kabul	 etmem.	 Yalanı	 caiz
göremem.	Ben	bu	kitabı	ona	özel	yazmadım	bilakis	bütün	öğrenciler	için	yazdım.”dedi.	Humeydi	şöyle
der:

“Ne	kadar	yüce	bir	melik	ve	ne	kadar	nezih	bir	alim.”	(Mucemül	Üdeba	7:	136)

*	*	*
Bu	 örneklerden	 anlıyoruz	 ki,	 İslam	 ilimleri,	 nehir	 kenarlarında	 ve	 meyveli	 ağaç	 gölgelerinde

kaydedilmemiştir.	Bu	 ilimler,	candan	ve	maldan	feragatle,	susuzlukla,	geceleri	uykusuzlukla,	kendini
bile	aydınlatmaya	gücü	yetmeyen	kandil	 ışığı	altında,	açlık	ve	çıplaklığın	gölgesinde,	elbise	satarak,
gurbette	harçlıksız	kalarak,	 kesintisiz	 yolculuklarla,	 ardı	 arkası	gelmeyen	meşakkatlerle,	 tehlikelere
göğüs	 gererek,	 çöllerde	 kaybolup	 denizlerde	 boğularak,	 kitaplarını	 ve	 defterlerini	 yitirerek,
hastalıklarla	boğuşarak,	eşten,	dosttan	ve	akrabadan	uzak	kalarak	yazılmıştır.

Âlimlerin	çoğu,	lisan-ı	halleriyle	şöyle	derler:
Ailem	Şam	sevgilim	ise	Bağdat
Ben	iki	vadi	arasında	kaldım	sevgili	dostum	Fustat
Bütün	 bunların	 hiçbiri,	 ilim	 ehlinin	 güvenine	 tesir	 etmemiştir.	 Dinlerinin	 sağlamlığına	 bir	 halel

getirmemiş,	dinçliklerine	bir	gevşeklik	getirmemiştir.	Başlarına	gelen	felaketler	karşısında	asla	zilleti
kabul	edip	boyun	bükmemişlerdir.

Ebû	Nasr	Ahmet	b.	Ali	ez	Zevzeni,	bir	şiirinde	şöyle	der:
Dünyaları	verseler	kabul	etmem
Sonunda	varsa	adilik
Makamı	mansıbı	istemem

Sonunda	varsa	rezillik
Aşığım	doğuştan	kara	gözlüye
Minnet	etmez	çünkü	o	sürmeye

*	*	*
Bu	örneklerden	anladığımız	başka	bir	şey	de,	yükselmek	ve	yücelmek,	zorluklara	ve	nefsin	hoşuna

gitmeyen	 şeylere	 tahammül	 etmeye	 bağlıdır.	 Başarının	 etrafı,	 sarp	 yokuşlarla	 çevrilidir.	 Başarıya
ancak	yorgunluk	ve	meşakkat	köprüsünden	geçilerek	ulaşılır.	Tabiinin	büyüklerinden,	İmam	Yahya	b.
Ebû	Kesir	şöyle	der:
“Beden	rahatıyla	ilim	elde	edilmez.”461

Kim	 bu	 âlimlerin	 seviyesine	 ulaşmak	 isterse,	 onların	 gittiği	 yoldan	 gidip	 daldıkları	 tufanın	 içine
dalmalıdır.	İlmin	başında	zorluk,	meşakkat	ve	eziyet	vardır.	Fakat	talebe,	ne	zaman	nefsini,	istese	de
istemese	 de	 bu	 yola	 sevkeder,	 sıkıntılarına	 sabrederse,	 bu	 yolda,	 çiçekli	 bahçelerin,	 parlak	 ve	 yüce
makamların	ve	kalıcı	nimetlerin	tadına	ilmin	en	başında	ulaşır.	Tıpkı	bir	çocuğun,	kuşla	oynamaktan
aldığı	zevk	veya	bir	hükümdarın,	köşklerinden	aldığı	haz	gibi	tad	alır.

Zannediyordum	bütün	lezzetleri	tattım	bu	kadar	zevkin	sonu
Meğer	onlar	hep	boşmuş,	anladım	yakından	tanıyınca	onu,
Onun	güzelliğinin	yanında,	öncekiler	sadece	oyundu.
Yine	bu	örneklerden	anlıyoruz	ki,	şayet	ilim	taliplisi,	meşakkat	ve	zorluklara	sabreder	ve	zorlukları

aşarsa,	Allah,	bu	gayretlerini	boşa	çıkartmaz	ve	kullar	da	hakkını	zayi	etmez.	Değeri	ve	kıymeti	bilinir.
Başarılar	onu	takip	eder.	Yüce	makamlara	uzun	zaman	sabrederek	ulaşılır.

Eğer	olmak	istersen	kavmin	efendisi
Sarp	yokuşlardan	geçeceksin	yok	başka	çâresi
Bir	 kimse,	 ben	 güven	 içerisinde	 olayım,	 vaktimi	 luzumsuz	 şeylere	 harcayan,	 rahatım,	 huzurum

kaçmasın,	havalar	da	çok	sıcak	veya	çok	soğuk	gibi	düşüncelere	kapılırsa	ilim	ondan	uzaklaşır	hatta
nefret	eder.

İmam	ibn-i	Fâris	şöyle	der:
Sana	sıkıntı	veriyorsa	sıcak	yaz,	soğuk	kış	ve	hazan
İlkbaharda	da	oyalınırsın,	ilim	elde	etmek	ne	zaman?

Asalet	arsusuyla	çıkmazsan	yola
Otur	yerinde	boş	tabak	yala

*	*	*



Yine	şu	söz	de	bu	manadadır:
Kimi	adam	var	ki	yaratılmış	cenk	için
Kimi	adam	da	bu	cenkte	ufalanmak	için

*	*	*
Bu	 sayfalarda,	 kimi	 âlimlerin	 değişik	 meslekler,	 bilinmeyen	 insanlar	 veya	 yokluk	 içindeki	 fakirler

arasından	çıktığını	görüyoruz.	Marangoz	(neccar),	demirci	(haddad),	ekmekçi	(habbaz),	kasap	(cezzar)
vs.	 gibi	 nisbetler	 de	 bunu	 göstermektedir.	 Bazen	 de	 kendilerinin,	 küçük	 köylere	 nisbet	 edildiğini
görüyoruz:

Sefiri	(Sefirli),	Sübki	(Sübklü),	Da’leci	(Da’lecli)	…	vs.	gibi.
Dosdoğru	din	 olan	 İslam,	 her	 ilim	 taliplisini	 takdir	 etmiş	 ve	 ilim	 tahsilini	 ibadetler	 arasında	 kabul

etmiştir.	 Hatta	 şer’i	 mükellefiyetler	 arasında	 kabul	 edip	 “İlim	 öğrenmek	 her	 müslümana	 farzdır”
hükmünü	koymuştur.

Mescidler,	ilim	yuvaları	olarak	tahsis	edilmiş	ve	burada	herkes	hiçbir	engelle	karşılaşmadan,	renk	ve
memleket	ayrımı	olmadan	ilim	öğrenmiştir.	Beş	vakit	camiye	gelmek	de	her	zaman	teşvik	edilmiştir.

“Bu	 sözü,	 asrımızda,	 ilim	 enstitülerini,	 belirli	 grup	 insanlara	 hasreden,	 renk	 ve	 ırk	 ayrımı	 yapan	 -
Avrupalılar	gibi-	toplumlara	söylüyorum.”462

*	*	*
Yine	 bu	 örneklerde	 görüyoruz	 ki,	 ne	 kadar	 şiddetli	 olursa	 olsun	 musibetlerin	 de	 bir	 sonu	 vardır.

Hiçbir	musibet	hayat	boyu	sürmez.	Sıkıntılar	ne	kadar	artarsa	ve	şiddetlenirse,	 ferahlık,	kolaylık	ve
huzur	da	o	kadar	çabuk	gelir.	Allah’ın	yardımı	ve	ihsanı	sıkıntının	zirvesinde	ulaşır.

Bilindiği	gibi,	aydınlık	da	karanlık	doruk	noktaya	ulaştıktan	sonra	gelir.	Bir	şair	şöyle	der:
Bunlar	geçici	belki	bir	saat	sürer
Yolculuğun	sonunda	her	yolcu	hamdeder.
Yine	başka	bir	şair	şöyle	demiştir:
Başın	iyice	dara	düşünce	bekle	ferahın
Ne	kadar	sıkışırsan	bil	ki	ferah	o	kadar	yakın.

*	*	*
Bu	 örneklerden	 bazısında,	 hayatının	 başında,	 fakir,	 muhtaç	 ve	 dünyadan	 hiçbir	 nasibi	 olmayan

kişileri	görüyoruz.	Bunların,	henüz	sakalları	çıkmamış,	bıyıkları	terlememiş	ama	ümmete	yol	gösterici
imam,	 dinde	 ve	 şeriatta	 kılavuz	 olmuş	 alim	 konumundadırlar.	 Fakat	 daha	 sonraları	 bütün	 kapılar
kendilerine	açılıyor	ve	her	cihetten	üzerlerine	nimetler	yağıyor.

Hayatın	akışı	böyledir.	Kimin	gayretli	bir	başlangıcı	olursa,	parlak	bir	sonuca	ulaşır.
Din	işi	veya	dünya	işi,	kim	yaptığı	işi	sıkı	tutar	ve	hakkını	verirse	bu	yolda	başarıya	ulaşır.
İlim	tahsili	yapana,	melekler	şefkat	kanatlarını	gerer.	Allah’ın	yardımı,	her	dara	düştüklerinde	onlara

çabucak	yetişir.
Yokluklar,	fakirlikler,	açlıklar,	çıplaklıklar	ve	sıkıntılardan	öğrenmemiz	gereken	şudur:
Bu	durumda	nifaktan	uzak	durmalıyız.	Yokluk	anında	dalkavukluktan	kaçınmalıyız.	Rezzak	olan	 ve

yegane	güç	sahibi	Allah	Teala’dır.	Yine	şunu	bilmeliyiz	ki	doğrulukta	sabır	ve	hak	uğruna	fedakarlık
avn-i	ilahinin	anahtarıdır.	Salih	alim	için	semavi	bir	imdattır.

*	*	*
Yine	 buradan	 öğreniyoruz	 ki,	 devlet	 büyüklerine	 el	 açmaktan	 uzak	 durmak,	 insanın	 basiretini

kuvvetlendirir.	Emr-i	bil	ma’ruf,	nehy-i	anil	münker	yapanın	diline,	akıcılık	getirir.	Böyle	iffetli	insanlar,
halk	 tarafından	kabul	görür,	 itibar	kazanır.	Az	olan	helal	gıda,	Allah’ın	rızasını	mucibtir.	Allah,	helal
rızkı	bereketlendirir.	Az	ama	helal	rızık,	kişiyi	doğru	yola	sevkeder.	Çok	ama	haramla	karışık	rızık	ise
bunun	tam	aksidir.

Kim	 aşırı	 yokluğa	 ve	 ihtiyaca	 rağmen,	 haramlardan	 ve	 şüphelilerden	 uzak	 durursa,	 Allah	 Teala,
karşılık	olarak	temiz	ve	helal	rızık	nasip	eder.	Kişi	böylece	hoş	şeyler	yerse	ağzından	da	hoş,	insanlara
faydalı,	kabul	gören	ve	tesirli	sözler	dökülür.	Bu	sözler	kalplere	şifa,	ruhlara	da	gıda	olur.

Görüyoruz	 ki	 açlık,	 susuzluk,	 yokluk	 çeken	 âlimler,	 öldükten	 sonra	 dillerden	 düşmeyerek	 zengin
oluyorlar.	 Zahiren	 ölseler	 de	 gönüllerdeki	 güzel	 anılarda	 yaşıyorlar.	 Başlangıcını	 yaptıkları	 örnek
davranışlar,	onlar	vefat	ettikten	sonra	da	baki	kalıyor:

Hayatta	iken	güzellikleri	dünyalıktı
Öldükten	sonra	insanlara	güzel	ahlak	bıraktı.
Bir	şair	de	şöyle	der:
Nice	ölüler	vardır	ki	ilim,	hatıralarını	diri	tutar
Cehalet	ise	ölüme	ölüm	katar.



*	*	*
Bu	 sayfalarda	 görüyoruz	 ki	 bazı	 âlimler,	 ilim	 tahsili	 için,	 kitap	 defter	 vs.	 satın	 alırken,	 yolculuk

yaparken	birçok	paralar	sarfetmişlerdir.	Bu	paralar	ne	kadar	çok	olursa	olsun,	onların	gözünde	hiçbir
değeri	yoktur.	Bir	şeyler	öğrenmek	için	hocalarla	görüşmek,	onlardan	ilim	almak,	dünyalara	bedeldir.
Zengin	ama	cahil	olmaktansa	fakir	fakat	alim	olmayı	tercih	ederler.

“Kim	istediğinin	ne	olduğunu	bilirse,	bu	uğurda	harcadıkları	gözüne	çok	gelmez.”463

İlim	satılan	ve	verilen	en	pahalı	şeydir.

*	*	*
Bazı	 âlimler,	 helal	 ve	 mübah	 olan	 zevklerden	 de	 uzak	 durmuşlar	 ve	 kendilerini	 tamamen	 ilim

tahsiline	vermişlerdir.	İlmi	her	zaman	bütün	dünya	lezzetlerine,	sevdiklerine,	bedenlerinin	rahatına	ve
yatağında	gerine	gerine	yatmaya	tercih	etmişlerdir.

Geceleri	 uyanık,	 gündüzleri	 gayretli	 olmuşlar	 ve	 gönülleri	 ilme	 asla	 doymamıştır.	 İlimle	 meşgul
olmaktan,	araştırmaktan,	mütalaadan	asla	bıkmamışlardır.	Adeta	ilimle	yatıp	ilimle	kalkmışlardır.	İlim,
gönüllerinin	 arkadaşı,	 beyinlerinin	 de	 devamlı	 bir	 ihtiyacı	 olmuştur.	 Uyandıklarında	 akıllarına	 ilk
geliveren	ve	uyuduklarında	da	akıllarından	en	son	çıkan	şey,	ilim	olmuştur.

Zahirde	 ve	 batında,	 uyurken,	 uyanıkken,	 sevdiğini	 hiç	 aklından	 çıkarmayan,	 başka	 hiçbir	 şey
düşünmeyen,	sevdiğinde	yok	olmuş	şu	duygulu	şairin	sözleri,	bunu	ne	kadar	güzel	ifade	eder:

Her	uykumda	en	son	hatıram	sensin
Uyandığımda	ilk	aklıma	gelen	sensin
İlim	sevgisi	bu	dereceye	ulaşan	kişi,	elbette	ki	ilimde	otorite	olur.	Öldükten	sonra	da	güzel	hatıraları

baki	kalır.
Bu	 âlimlerden	 bir	 kısmının	 da	 evlilikten	 kaçındıklarını	 gördük.	 Çünkü	 evliliğin	 kendilerini,	 ilim

tahsilinden	 alıkoyacağını	 düşünüyorlardı.	 İlme	 verdikleri	 vakitlerini,	 başka	 hiçbir	 şeye	 vermek
istemiyorlardı.	 Bu	 yüzden,	 gençlik	 çağlarından,	 yaşlanıp	 vefat	 edinceye	 kadar,	 bekârlığın	 zorluğuna
katlandılar.	 Bu	 sabırlarıyla	 aslında	 isarda	 da	 bulunmuş	 oluyorlardı.	 Çünkü	 kendi	 ihtiyaçları	 olan
evliliği	terk	edip	ilim	öğrenme	ve	öğretme	ile	uğraşıyorlardı.	Allah	kendilerinden	razı	olsun.

*	*	*
Ayrıca	âlimlerin,	 vakte	ne	kadar	önem	verdiklerine	de	 şahit	olduk.	Dünyalık	 işlerini,	meşgalelerini

terk	 edip	 yemeye,	 uyumaya	 farzları	 ve	 nafileleri	 edaya,	 geceleri	 ihyaya,	 ilim	 öğrenmeye	 ve	 kitap
yazmaya	 çok	 dikkatli	 bir	 şekilde	 vakitlerini	 taksim	 ediyorlardı.	 Başta	 da	 söylediğimiz	 gibi	 bunu
yaparken	 dünyalıktan	 feragat	 ediyorlar,	 yemekten,	 içmekten,	 giyinmekten	 vs.	 geri	 kalabiliyorlardı.
Bütün	bunları	 bütün	 vakitlerini	 ilme	ayırabilmek	hırsından	 yapıyorlardı.	Çünkü	onlara	göre	 ilim,	 en
kıymetli	ve	en	yüce	matlup	idi.	Bu	sebeple	de	dünyanın	en	güzel	nimetlerini	bile	gözleri	görmedi.

*	*	*
Yine	bu	misallerden	öğrendik	ki	 insanlar,	gerçek	 ilmi,	ehlinden	alıyorlar.	Bu	 ister	bir	efendi	olsun,

isterse	de	bir	efendinin	kölesi	hiç	 fark	etmez.	 İlmin	kendisi	başlı	başına	bir	efendilik	ve	bir	şereftir.
İlim	aldığın	kişinin	rengi,	ırkı,	efendiliği,	köleliği,	fakirliği	veya	zenginliği	önemli	değildir.	İlim	yüksek
bir	divandır.	Önünde	başlar	eğilir	ve	adil	bir	hâkimdir.	Mütekebbirler,	krallar	ve	melikler	onun	önünde
boyun	bükerler.

Melikler	hükmeder	bütün	âdemoğluna
Ve	bütün	meliklere	hükmeder	ulema
Allah	rahmet	etsin,	İbni	Kayyım	şöyle	der:464

İlim	 zenginliği,	 mal	 zenginliğinden	 daha	 üstündür.	 Çünkü	 insanlar,	 delillere	 ve	 hüccetlere	 tabi
olurlar.	Kalpler,	ilim	zenginliğine	tabi	olur.	Fakat	mal	zenginliği,	ancak	bedenleri	hükmü	altına	alabilir.
İlim	zengini	olan	kişi	en	kibirli,	en	inatçı	ve	en	muhalif	olan	kişiyi	bile	etkisi	altına	alır	ve	kalbini	feth
eder.	Bütün	bu	kibirliler	ilim	sultanlığı	karşısında	zelil	ve	boynu	bükük	kalırlar.

İlimsiz	 sultanlık	 aslan,	 kaplan	 vs.	 gibi	 yırtıcıların	 sultanlığına	 benzer.	 İlimsiz	 ve	 merhametsiz	 güç,
parçalayıcıdır.	Fakat	ilim	ile	sultanlık	merhamettir	ve	hikmettir.	Hikmet,	her	zaman	yol	göstericidir	ve
batılın	hakkından	gelir.

*	*	*
Görünen	o	ki	bizim	içinde	bulunduğumuz	durumla	eskiden	ilim	öğrenen	talebeler	arasında	büyük	bir

fark	var.	Onlar,	bir	âlimle	görüşmek	veya	bir	hadis	alabilmek	için	deve	sırtında	veya	yürüyerek	gece
gündüz,	sıcak	soğuk	demeden	çölleri	aşıyorlardı.



Bu	yaptıklarından	da	herhangi	bir	övgü	beklemiyorlardı.	Sadece	mütevazı	bir	şekilde	susuyorlardı.
Bugün,	 bazılarının	 yaptığı	 gibi	 isimlerinin	 önüne	 bir	 unvan	 eklemek	 vs.	 gibi	 kaprisleri	 yoktu.465

Kendilerine,	göz	kamaştırıcı	bir	ilmî	dikkat	ve	hassasiyet	verilmiştir.	Azimlerinden,	metanetlerinden	ve
çalışkanlıklarından	 dolayı,	 her	 insaf	 ve	 akıl	 sahibi	 olan	 kişi	 onların	 önünde	 saygıyla	 eğilir.	 Gerçek
âlimler,	bütün	bunları	bir	 ibadet	 sessizliği	 içinde	mütevazı	bir	 şekilde,	 ince	 zekâlarını	 en	 iyi	 şekilde
kullanarak	ve	hiçbir	ayrıntıyı	gözden	kaçırmadan	yaparlar.

Elhamdülillah	 bugün	 ilim	 öğrenmek	 kolaylaştı.	 Vasıtalar	 çoğaldı.	 Uzak	 yakın	 bir	 oldu.	 Zaman	 da,
mekân	da	adeta	dürüldü.	Fakat	bunca	kolaylığa	rağmen	gayret	ve	azim	kalmadı.	İlim	isteği,	aşkı,	şevki
eskisi	gibi	değil.	Şu	an	ki	İslam	âleminin,	içinde	bulunduğu	durumu	hepimiz	açık	ve	seçik	bir	biçimde
müşahede	 ediyoruz.	 Bununla	 birlikte	 âlimlik	 iddiasında	 bulunan,	 âlimlik	 taslayan	 ve	 geçmişlerimizi
cehaletle	 itham	 eden	 bir	 grup	 insan	 türedi.	 Boş	 boğazlıkla,	 sapıklıkla	 ve	 haddi	 aşarak	 müctehitlik
iddiasında	 bulunuyorlar.	 Boş	 boğazlığı	 ve	 kara	 çalmayı,	 geçmiş	 âlimlerimize	 karşı	 bir	 üstünlük
zannediyorlar.

Hâfız	İbni	Recep	El	Hambeli,	Fadlü	İlmis	Selef	Ala	İlmil	Halef	adlı	kitabında	şöyle	diyor:
“Yeni	yetme	âlimler	çok	konuşmakla	hataya	düşüyorlar.	Din	konularında	çok	konuşmayı,	tartışmayı,

husumeti	 bir	 üstünlük	 olarak	 görüyorlar.	 Bu	 hâlbuki	 sırf	 cehaletten	 kaynaklanıyor.	 Sahâbenin
büyüklerine	 Hz.	 Ebubekir,	 Ömer,	 Osman,	 Ali,	 İbni	 Mesut,	 Zeyd	 b.Sabit	 (r.a.)	 gibilerine	 bir	 bakıver.
Onların	konuşmaları,	daha	alim	olmalarına	rağmen	İbni	Abbas’ın	konuşmalarından	daha	azdır.	Tebeu’t
Tabiinin	konuşması	Tabiinin	konuşmalarından	daha	fazla.	Halbuki	tabiun	daha	alimdir.	İlim	çok	rivayet
etmek	 veya	 çok	 konuşmak	 değildir.	 İlim	 kalpteki	 bir	 nurdur	 ki	 kul	 onunla	 hakkı	 görür.	 Doğruyu
eğriden	ayırır.	Rasulullah	Efendimiz	(s.a.v.)	cevamiu’l	kelim	idi.	Az	konuşur,	çok	şey	ifade	ederdi.	Bu
yüzden	çok	kıylü	kal	men	edilmiştir.

İbni	Mesut	şöyle	der:
“Siz	 öyle	 bir	 zamanda	 yaşıyorsunuz	 ki	 ulemanız	 çok	 fakat	 hatibiniz	 az.	 Öyle	 bir	 zaman	 gelecek	 ki

ulema	 az	 fakat	 ortalık	 hatip	 kaynayacak.	 Çok	 ilim	 az	 kelam	 övülmüştür.	 Fakat	 az	 ilim	 çok	 kelam
yerilmiştir.	Peygamber	Efendimiz	de	Yemen’lilerin	imanına	ve	fakihliğine	dikkat	çekiyor.	Yemenlilerin
farik	vasfı	da	az	konuşmalarıdır.

İlim	ehli	kendilerini	hor	görürken	kendilerinden	önceki	seleflerini	de	yüceltmişlerdir.	Onların	ulaşmış
olduğu	 mertebe	 karşısındaki	 acziyetlerini	 söylemekten	 asla	 çekinmemiş	 selefin	 fazileti	 gönüllerinde
yer	etmiştir.	Ebû	Hanife	(r.a.)’a	Alkame	ve	Esved	hakkında	bir	karşılaştırma	yapması	istenince	verdiği
cevap	ne	kadar	güzeldir:

“Biz	onları	dilimize	alabilecek	seviyede	değiliz	ki	onlar	hakkında	bir	değerlendirme	yapalım.”
İbnü’l	Mübarek	selefin	ahlakı	hakkında	konuşurken	şu	şiiri	inşad	eder:
Sakın	bizim	hatıralarımızla	onların	hatıralarını	karşılaştırmayın
Zîra	yürüyenle	oturanı	karşılaştırmak	doğru	değildir.
Kendisini	seleften	daha	üstün	ve	faziletli	gören	kişinin	ilminin	faydası	yoktur.	Miskin	nerden	bilsin	ki

selef	Allah	korkusu	ile	az	kelam	etmiştir.	Onlar	elbette	ki	isteselerdi	sözü	uzatabilirlerdi.	Bundan	aciz
değillerdi.	Nitekim	İbn-i	Abbas	(r.a.),	dini	konularda	tartışan	kişilere	şöyle	seslenir:

“Hastalık	ve	dilsizlik	hali	hariç,	Allah	korkusunun	bir	kulu	konuşamaz	durumda	bıraktığını	görürsen
bil	ki	onlar	gerçek	alimdir.”

*	*	*
Söz	buraya	gelmişken,	kıvrak	zekâsıyla	meşhur,	tabiinin	büyüklerinden	Ebû	Amr	Bin	Ala’dan	(d.	70–

v.	 154)	 bahsetmek	 istiyorum.	 Kendisi,	 yedi	 kıraat	 imamından	 birisidir.	 Devrinin	 Kur’an	 ilimlerinde,
kıraatte,	 Arapça’da,	 Edebiyat	 ve	 şiirde	 ve	 nahivde	 en	 ileri	 gelen	 âlimiydi.	 Karşılaştığı	 ve	 görüştüğü
Arapların	 fasihlerinden	 yazdığı	 kitapla,	 evini	 doldurmuş	 hatta	 tavana	 ulaşmıştı.	 Hasan-ı	 Basri’nin
zamanında	da	ulemanın	reisi	ve	öncüsü	konumundaydı.

Bu	saygıdeğer	imam,	kendi	haliyle,	kendisinden	önceki	âlimleri	arasında	kıyas	yaparken	şöyle	diyor:
“Geçmiş	âlimlere	nispetle	biz,	uzun	hurma	ağaçlarının	gövdesi	üzerindeki	filizler	gibiyiz.”466

Ebû	 Amr	 Bin	 Ala’nın,	 yaklaşık	 bin	 iki	 yüz	 sene	 önce	 söylediği	 sözü	 duyduktan	 sonra	 onun	 hocası
olan,	 tabiinin	büyüklerinden,	devrinin	 tefsirde	ve	kıraatde	en	büyük	âlimi	olan	Mücahit	Bin	Cebr	El
Mekki’ye	 kulak	 verelim.	 Kendisi	 zühd	 ve	 takva	 sahibi,	 fakih	 ve	 muhaddis	 bir	 âlimdir.	 Hz.Ömer’in
hilafeti	esnasında	dünyaya	gelmiştir.	(d.	21–v.	104)	Kendisi	şöyle	der:

“–Âlimler	 gitti,	 sadece	 âlimlik	 taslayanlar	 kaldı.	 Bugünün	 müçtehit	 geçinenleri,	 geçmişin
başıboşlarına	denk.”	(Ebû	Hayseme	Tarih-i	Kebir)

Bu	konuda	son	sözü,	tabiinin	büyüklerinden	Ubeyd	Bin	Umeyr	El	Mekki’ye	(v.	68)	bırakıyoruz.
Öğrencilerinden	Hammad	Bin	Zeyd,	kendisine:
“–Geçmişe	nazaran	bugün	ilim	daha	mı	çok	daha	mı	az?”	diye	sorar.	O	da	cevaben:
“–Bugün	söz	çok.	Bundan	önce	ilim	çoktu”	demiştir.467

Ne	 kadar	 ince	 bir	 teşhis,	 ne	 kadar	 veciz	 bir	 tabir,	 ne	 kadar	 doğru	 bir	 cevap!	 Bu	 cevap,	 ihlâs
sahiplerinin	kalbinden	fışkıran	bir	hikmet	pınarıdır.

Tabiinin	büyüklerinden,	Bilal	Bin	Sad	El	Eşari,	 (v.	120)	kendi	asrındakilerle	geçmiştekiler	arasında
şöyle	bir	kıyas	yapıyor:

“Zahitleriniz	 dünyalık	 ister.	 Müçtehitleriniz	 ihmalkâr	 ve	 gevşek.	 Âlimleriniz	 cahil.	 Cahilleriniz	 ise



kibirli.”468

*	*	*
Şimdi,	 yaklaşık	 bin	 üç	 yüz	 sene	 önce	 bu	 sözleri	 söyleyen,	 ilimde	 otorite	 sahibi	 büyük	 âlimlerin

kendileri	hakkındaki	 sözlerine	bakalım.	Ve	de	acaba	kendimiz	hakkında	biz	ne	 söylemeliyiz	diye	bir
düşünelim.	 Allah,	 ayıplarımızı,	 kusurlarımızı	 örtsün,	 affına	 mahzar	 etsin.	 Bazılarının	 tutulduğu	 gibi
âlimlik	iddiasında	bulunma	hastalığına	düçar	etmesin.	Âmin.

Allah	rahmet	eylesin,	İmam	Celalettin	Ed	Devani	Eş	Şirazi	(v.	918)	şöyle	demiştir:
“Şayet	selef	uleması,	kendilerinden	sonrakilerin	kaba	bir	şekilde	görüşlerine	muhalefet	edeceklerini

bilselerdi,	kitaplarının,	kendileriyle	birlikte,	kabirlerine	defnedilmesini	 isterler	ve	 sadırlarındaki	 ilmi
satırlara	geçirmezlerdi.”469

*	*	*
Bu	örneklerde	gördük	ki	dârül	 İslam,	doğusundan	batısına,	 kuzeyinden	güneyine	dârül	 ilim	haline

gelmiştir.	Tabi	ki	bu,	ilim	uğruna	durup	dinlenmek	bilmeden	yolculuk	yapan	ilim	taliplileri	sayesinde
olmuştur.	 Nasıl	 bugünkü	 talebeler	 okulda,	 sınıflar	 arasında	 koşuşturuyorsa,	 onlar	 da	 memleketler
arasında	 koşuşturuyordu.	 Bu	 yolda	 engel,	 mani	 ve	 sınır	 tanımıyorlardı.	 Irk	 sadece	 islamdı.	 Vatan
doğduğun	yer	değil,	her	yerdi.

En	zor	şartlar	altında,	yürüyerek	yaptıkları	bu	yolculuklar	ilim	tahsilinde	kemale	ulaşma	isteğinin	bir
göstergesiydi.	Hatta:

“Kim	 yolculuk	 yapmazsa,	 ilimde	 güvenilirliği	 yoktur”	 denilirdi.	 Medreseler,	 camiler,	 hanlar	 ve
vakıflar	 bu	 ilim	 yolcularına	 kucak	 açmış	 ve	 İslam	 beldeleri	 bu	 erlerin	 önünde	 saygıyla	 eğilmiştir.
Böylece	yüzlerce	hatta	binlerce	âlimle	görüşüp	bilgilerini	ve	eserlerini	artırmaları	mümkün	olmuştur.

İslam	 beldelerinin	 hepsinde	 bunlar	 olmaktayken	 batı	 karanlık	 içerisindeydi.	 Bu	 bilgilerden	 ve
kaynaklardan	mahrum	idi.	Ancak	bugün	durum	tersine	döndü.

*	*	*
Yine	bu	sayfalarda,	hocanın	hocayla,	hocanın	talebeyle,	talebenin	hocayla	ve	talebenin	talebeyle	olan

münasebetlerindeki	 edebi	 ve	 nezaketi	 gördük.	 Yemede,	 içmede,	 giyinişte	 her	 haddü	 hareketlerinde
âleme	model	olacak	davranışlarını	gördük.	Onlar	birer	çiçek	bahçesi	ve	şakıyan	bülbül	 idiler.	Onları
dinlemekten	kulaklarımız,	onlara	bakmaktan	gözlerimiz	asla	yorulmadı.

Şair,	İmam	İbni	Dakik	El	Îd,	bu	ilim	toplantılarını	ve	ilim	ehlinin	faziletini	gözlerimizde	canlandırmak
isteyerek	şöyle	bir	şiir	yazmıştır:

Her	ziyaret	ettiğimde	gördüm	onları	ehli	hilim
Her	taraftan	gelirler	dolar	taşardı	gönüllere	ilim
Takva	bahçesinden	ve	ilim	kâsesinden	sunulur	hiç	kurumazdı	dilim
Hiçbir	münakaşa	duyulmaz	herkes	birbirinin	dilinden	salim
Sanma	bunu	cehaletten,	değişik	silahlarım	var	şaşmaz	hedefim
Her	biri	mis	kokulu	bir	çiçek	her	biri	zekâ	fışkıran	bir	âlim.
Bu	şiiri	söyledikten	sonra:	“Onların	meclisi	bal,	bizimkiler	Ebû	Cehil	karpuzu	gibi”	demiştir.

*	*	*
Bu	 sayfalarda	 görüyoruz	 ki	 âlimlere	 verilen	 lütuf	 ve	 maharetler	 çeşit	 çeşittir.	 Bazısının	 dehası

diğerinden	üstündür.	Bu	Allah’ın	bir	fazlı,	lütfu	ve	hikmetidir.	Bir	âlimde	bütün	üstün	meziyetlerin	bir
araya	gelmesi	elbetteki	çok	zordur.	Şeyh	Ebû	Abdullah	Muhammed	Bin	Ahmet	Ed-Tilimsani	(d.	710–v.
781)	şöyle	der:

“Allah-u	 Teala	 kimi	 âlimi	 okumada,	 kimini	 anlayıp	 anlatmada,	 kimini	 kitap	 yazmada,	 kimini	 de
ibadette	üstün	kılmıştır.	Fakat	efendim	Ebul	Kasım	Abdusi’ye	bu	özelliklerin	 tümünü	bahşetmiş.470”
Dilediğini	dilediğine	ikram	eden	Rabbimizi	tesbih	ederiz.

*	*	*
Bu	örneklerde	vatanlarından,	evlerinden	ve	çoluk	çocuklarından	ayrı,	seneler	boyunca	ilim	peşinde

koşan,	 diyar	 diyar	 dolaşan	 insanları	 görüyoruz.	 Tek	 kaygıları,	 ilmi	 ehlinden	 öğrenmek	 ve	 de	 doğru
öğretebilmek.	 Bu	 yolda	 ömürlerini	 tüketmişler	 ve	 arkalarından	 gelenlere	 rahat	 bir	 yaşam	 miras
bırakmışlar.	Hiçbir	 zorluk,	hiçbir	 felaket	onları	 yollarından,	 ilim	ehliyle	görüşmekten,	 ilimlerine	 ilim
katmaktan	alıkoyamamıştır.

Bunları	 yaparken	 asla	 kendilerinde	 bir	 üstünlük	 görmediler.	 Kendilerinden	 sonra	 gelenleri	 minnet
altında	bırakmadılar.	Dinleri	ve	ümmetleri	için	yaptıklarını,	azımsayarak	vefat	ettiler.	Günlerce	süren



açlık	 ve	 susuzluklarını,	 gecelerce	 süren	 uykusuzluklarını,	 hep	 görmezden	 geldiler.	 Bu	 yaptıklarını,
boyunlarının	bir	borcu	olarak	bildiler.

Geceleri	ihya	eden	diridir	ölse	de
Yatıp	uyuyanlar	ölüdür	yese	de	içse	de
Bu	 çalışma	 ve	 gayratlerin,	 bu	 kadar	 sıkıntılara	 sabretmenin,	 tek	 sebebi,	 kitaplarda	 okuduğumuz

şeylerin	hakikatini,	gerçekliğini	ortaya	koymaktı.	Çağlar	boyunca,	yazdıkları	eserler	gözden	geçirildi.
Üzerlerinde	 fikirler	 yürütüldü.	Tenkitler	 yapıldı	 ve	kararlar	alındı.	Böylece	bu	bilgiler,	 olgunlaştı.471

Bu	 yolda	 sarfedilen	 bunca	 emekten	 sonra,	 ortaya	 koydukları	 eserler	 güzel	 bir	 eldeki,	 güzel	 bir
yüzüğün	taşı	gibi	pırıl	pırıl	parladı.

Artık	 bu	 hakikatlere	 bir	 itiraz,	 bir	 şüphe	 veya	 bir	 tenkit	 yok.	 Asırlar	 boyunca	 okunması,
okutulmasıyla,	 hakikatini,	 tam	 manasıyla	 ispatlamış	 oldu.	 Kulaklarımıza,	 gönlümüze	 ve	 aklımıza,
kurumuş	 toprağı	 yeşerten	 bereketli	 yağmurlar	 gibi	 yağdı.	 Dimağlarımızı,	 bilginin	 neşesi	 ve	 sevinci
sardı.

Geçmişteki	 âlimlerimizin	 sözlerini,	 bu	 günkü	 âlim	 geçinenlerin,	 derinliği	 ve	 temeli	 olmayan,
araştırma	 ve	 incelemeye	 tabi	 tutulmamış	 sözleriyle	 karıştırmamak	 lazım.	 Bu	 sözler,	 kuru	 gazete
yazılarından	ibaret.	İkisini	de	aynı	kefeye	koymak	ne	büyük	bir	haksızlık	ve	yanlışlık	olur.

*	*	*
Bu	hayat	hikayelerinde	bir	kelime	öğrenebilmek,	bir	lafzı	tashih	etmek,	bir	hadisi	tamamlamak,	bir

sözü	doğrudan	asıl	söyleyeninden	alabilmek,	bir	sözü	doğruluğunu	kesinleştirmek	için	kilometrelerce
yürüyen,	alimlerimizi	gördük.	Bu	yolculukları	da	fakirlik	ve	yokluklarının	yanında	vasıtaların	yetersiz
olduğu	 bir	 dönemde	 yaptıklarına	 şahit	 olduk.	 Onların	 bu	 yaptıkları	 bu	 gün	 sanki	 bize	 bir	 hayal	 bir
masal	gibi	geliyor	fakat	bunlar	birer	hakikat.	Bazı	insanlar	bu	hadiselere	efsane,	mitolojik	hikaye	gibi
baksa	 da	 gerçek	 şu	 ki	 onlar	 azimleri	 sayesinde	 bu	 hayelleri,	 sabırla,	 geceleri	 uyumayarak
gerçekleştirmiştir.	Allah	Teala	bu	temiz	bedenlere	merhameti	ile	muamele	etsin.

Eğer	olmasaydı	Allah’ın	yüce	sanatı
Kim	yerleştirirdi	bu	bedene	bu	fazileti

*	*	*
Bu	örneklerden,	âlimlerimizin,	kendi	alanlarında,	ne	kadar	titiz	ve	ne	kadar	ihtisas	sahibi	olduklarını

müşahede	ediyoruz.	Bir	cümlenin,	hatta	bir	kelimenin	bile	aslını	muhafaza	etmek	için	geceler	boyunca
uyumadıklarını	 görüyoruz.	 Sıhhatinden	 emin	 olmak	 için	 onlarca	 kitap	 araştırdıklarını,	 hata	 ve
yanlışları	 ayıklayıp	 doğru	 yerine	 oturttuklarını	 ve	 bununla	 huzura	 kavuştuklarını,	 bütün
yorgunluklarını	 unuttuklarını	 öğreniyoruz.	 Bu	 uğurda,	 mallarını,	 mülklerini,	 hatta	 ömürlerini
harcadıklarını	görüyoruz.

Okuduğumuz	 tefsir,	 hadis,	 fıkıh,	 nahiv	 vs.	 gibi	 derslerdeki	 güvenilirliği	 sağlamanın	 ne	 kadar
sorumluluk	 istediğini	 ve	 ne	 kadar	 zor	 olduğunu	 biliyoruz.	 Tarih	 boyunca	 her	 kelimenin	 lafzının,
manasının,	söyleniş	amacının	üzerinde	dikkatle	durulmuş,	defalarca	didik	didik	edilmiş	ve	ayıklanmış,
doğruluğu	 ve	 kat’iliği	 kesinleşmiş	 ve	 en	 sonunda	 bu	 derece	 güvenilir	 hale	 getirilmiştir.	 Bu	 titizliği
sadece	 islam	 âlimlerinde	 görüyoruz.	 Bunun	 için	 okuduğumuz	 ilimlerin	 kıymetini	 iyi	 bilmemiz	 lazım.
Bir	 kitabı	 okurken	 kaç	 asır	 öncesinden,	 ne	 çilelerle,	 ne	 kadar	 vakit	 harcanarak	 bizim	 önümüze
geldiğini	ve	bunun	da	sırf	Allah	rızası	için	yapıldığını	unutmamamız	gerekir.	Bu	işin	sorumluluğu,	inci,
elmas	gibi	mücevherleri	işlemekten	daha	büyüktür.	Maalesef	çoğu	insan	bunun	farkında	değildir.

Sen	 de	 bir	 gün	 bir	 kitap	 telif	 edersen	 veya	 bir	 araştırma	 yapıp	 bir	 meseleyi	 çözersen,	 bunu
kendinden	bilme.	Allahın	bir	lutfu	ve	inayeti	olarak	bil.	Şunu	da	aklından	çıkartma	ki,	bu	yaptıklarının
hepsi	geçmiştekilerin	çalışma	ve	gayretlerine	dayanmaktadır.	Onların	bu	çalışmaları	olmasa	biliyorsun
ki	sen	de	hiçbir	şey	olamazdın.	Bu	gayretler	sayesinde	senin	gözün,	doğruyu	gördü,	kulağın	doğruyu
duydu	ve	aklın	doğruya	yöneldi.

Aliyyü’l	Kari,	şöyle	bir	hikâye	anlatır:472

“Birkaç	 ulema	 otuz	 senede,	 bir	 kitap	 yazmış.	 Öğrencilerinden	 biri,	 otuz	 sene	 uğraşmış	 bu	 kitabı
düzene	 sokmuş.	 Kitap	 hazır	 hale	 gelince	 kitabın	 güzelliğini	 ve	 değerini	 göstermek	 için,	 hocalarının
kitabıyla,	kendi	düzene	soktuğu	kitabı,	bir	ulema	meclisine	taktim	etmiş.	Oradaki	zarif	bir	insan	şöyle
demiş:

«–Sen	bu	kitap	için	otuz	seneni	harcadın	ve	bu	hale	getirdin.	Ama	bu	kitabın	asıl	müellifleri	olmasa
sen	bunu	başaramazdın.»

Evet,	ne	kadar	doğru	bir	tesbit.
Bir	 eser	 ortaya	 koyduğunda	 asla	 geçmişi	 göz	 ardı	 etme.	 Benden	 öncekiler,	 benim	 yazdıklarımı

yazmadı,	 sonrakiler	 de	 bu	 noktaya	 erişemez	 gibi	 laflar	 edip,	 ben	 ben	 deme.	 Biz	 lafını	 asla	 dilinden
eksik	etme.

Geçmiş	âlimlerimizden	görüyoruz	ki,	onlar	ilmin	zirve	noktasına	gelirken	asla,	ödül,	makam,	mevki,
devlet	 vazifesi	 gibi	hiçbir	 taltif	 beklememişlerdir.	Bu	gayret	 ve	 çalışmalarındaki	maksatları,	Allah’ın
rızasını	 kazanmak,	 dine	 hizmet	 etmek,	 Rasulullah’ın	 sünnetini	 yaygınlaştırmak	 ve	 İslam	 ilmine,	 bir
nebze	 olsun	 katkıda	 bulunmaktan	 başka	 bir	 şey	 olmamıştır.	 Bunun	 sonucunda	 bu	 yaptıklarının



karşılığını	 daha	 dünyadayken	 görmeye	 başladılar.	 Hükümdar	 çocukları,	 kendilerine	 hizmette
bulunabilmek	 için	 yarışa	 girdiler.473	 Ahirette	 ise	 bu	 yaptıklarının	 karşılığını,	 gözlerin	 görmediği,
kulakların	duymadığı	ve	insanın	aklına	gelmeyecek	lutuflara	mazhar	olacaklardır	inşallah.

Bu	fani	âlemden	göçüp	gitmeleri,	onları	unutturmayacak,	dâr-ı	bekâda	da	onları	 ikram	ve	tebrikler
karşılayacaktır.	Bütün	bu	yorgunluklarını	ve	başlarına	gelen	musibetleri	unutacaklardır.	Bir	şair	şöyle
der:

Tebrikler	unutturur	geçmişteki	kederleri
Mahzunun	yüzü	aydınlanır,	açılır	gülleri

*	*	*
Bu	 sayfalarda,	 Arap,	 Acem,	 beyaz,	 siyah,	 islamın	 kanatları	 altına	 giren	 herkesin,	 İslam’a	 hizmet

etmek	 için	 her	 türlü	 ilim	 sahasında	 bir	 şeyler	 yapabilme	 gayret	 ve	 yarışı	 içerisinde	 olduğunu
görüyoruz.

Bütün	bu	maharet	ve	üstün	zekâ	sahipleri,	bu	hasletlerini,	bu	kıvrak	zekâlarını,	 İslam’a	hizmet	ve
İslam’ı,	 haince	 saldırılardan	 koruyup,	 bilgilerini	 ve	 tecrübelerini,	 geçmiştekiler	 onlara	 nasıl
aktardıysa,	 gelecektekilere	 de	 bozmadan,	 tahrif	 etmeden	 aktarma	 yolunda	 kullanmışlardır.	 Böylece
geçmişin,	gayrete	sevkeden	sözleri	ve	gönle	tat	veren	anıları	bize	katkısız	bir	bal	gibi	ulaşmıştır.

Memleket	haberleri	ne	hoştur
Dostları	anmak	muhabbeti	artırır

Daha	çok	bahset	ondan,	aşkımı	artırıryor	hatırası
Evvel	de	o,	ahir	de,	benim	için	yok	ondan	başkası
Sarfedilen	 bu	 büyük	 gayretler	 neticesinde,	 İslam	 kütüphanelerini	 ağzına	 kadar	 dolduran	 eserler

verilmiştir.474	 Tabi	 bunların	 içinde,	 barbar	 ellerin	 yakıp	 yıktığı,	 telef	 ettiği	 meşhur	 eserleri
saymıyoruz.	Malumdur	ki	Dicle’nin	suyu,	içine	atılan	kitaplar	dolayısıyla,	günlerce	siyah	akmıştır.

*	*	*
Bu	 hatıralardan,	 İslam	 kütüphanelerinin	 ağzına	 kadar	 dolu	 olmasının	 sırrını	 öğreniyoruz.	 Bu	 sır,

elbette	ki	iman	azmi,	kalp	temizliği	ve	nefis	tezkiyesidir.
Bütün	 yokluk	 ve	 imkânsızlıklara	 rağmen,	 ne	 kadar	 acayiptir	 ki	 bu	 denli	 eserler	 verebilmişlerdir.

Bunu,	bırakın	dostlarını,	düşmanları	bile	takdir	etmişler	ve	önlerinde	saygıyla	eğilmişlerdir.	Çoğunun
gayreti	 ve	 taşıdığı	 yük	bedenlerinden	 çok	daha	büyüktü.	Azimetleri,	 kalemlerinden	daha	keskin	 idi.
Elbette	ki	böyle	olan	birinin	amacına	ulaşması	zor	değildir.

Geçmişte,	 ecdadımızın	 çektiği	 zahmetler,	 şimdiki	 neslin	 rahat	 ve	 huzurlu	 bir	 şekilde	 ilim	 hayatı
geçirmesine	vesile	olmuştur.	Şimdiki	ilim	ehli,	klimalı,	aydınlık,	sıcak	günlerde	serin,	soğuk	günlerde
sıcak,	 matbu	 kitaplar	 önlerinde	 en	 anlaşılır	 biçimde	 telif	 edilmiş	 olan	 medreselerde	 eğitim
görmekteler.	Hatta	bazı	okullarda	kitaplar	bedava	veriliyor.

Bu	 gün	 artık	 vasıtaların	 modernliği	 sebebiyle,	 uzak	 yakın	 demeden	 yolculuk	 yapmak	 çok	 kolay	 ve
rahat.	 Önceden,	 bir	 iki	 ayda	 alınan	 mesafelere	 artık	 bir	 günden	 daha	 kısa	 bir	 sürede	 gidiliyor.	 Bir
haftalık	mesafeler	artık	bir	saat	sürüyor.	Eskiler	sadece	bir	hadis,	bir	mesele,	bir	kitap	istinsahı	veya
bir	âlimle	görüşebilmek	için	ne	kadar	çilelere	katlanmışlardır.

Şimdi	 artık	 televizyon,	 bilgisayar	 vs.	 gibi	 vasıtalarla,	 bir	 âlimin	 konuşması,	 evde	 otururken
dinlenebiliyor.	Matbu	bir	kitabı	satın	almak	çok	kolay.	Geçmiştekilerin,	aylarca	vakit	harcayıp	ancak
elde	 edebildikleri	 kitabın,	 yarım	 saat	 içinde,	 eksiksiz	 ve	 kusursuz	 bir	 şekilde	 fotokopisini
çekiveriyorlar.

“Bütün	zorluklarına	rağmen	benim	yaşadığım	bu	günle	kardeşim	Câbir’in	yaşadığı	günler	arasında
dağlar	kadar	fark	var.”

Allah-ü	Teala,	bunca	sabır	gösterip	bizlere	bu	eserleri	bırakan,	geçmişteki	âlimlerimize,	rahmetiyle
muamele	etsin.

Öldüler	ve	toprak	oldu	bedenleri
Fakat	mis	gibi	koku	yaydı	kemikleri
Ebû’l	Vefa	ibn-i	Akil,	hocalarının	ahirete	intikali	ile	ilgili	şöyle	der:
“Yüce	 Yaratıcının,	 bu	 âlimlere,	 sıkıntılarla	 dolu,	 bu	 basit	 dünya	 hayatını	 vermekle	 yetineceği

düşünülemez.	O,	(c.c.)	her	şeyin	sahibidir.	Onların	yaşamış	olduğu	bu	kısacık	hayat,	çeşitli	elemlerle
doluydu.	Allah	(c.c.),	onlar	için,	şanına	ve	keremine	yakışacak	öyle	bir	şölen	hazırlayacak	ki	bitmeyen
nimetlere,	ölümsüz	bir	bekâya,	ayrılık	olmayan	bir	kavuşmaya	ve	hiç	bozulmayan	 lezzetlere	mazhar
olacaklar.”475

Allah-ü	 Teala,	 kanlarını,	 canlarını	 ve	 göz	 nurlarını	 harcayarak,	 bize	 bu	 şan	 şerefi	 inşa	 eden,	 dost,
düşman	herkesin,	kendilerine	saygı	duyduğu	ecdadımıza	rahmet	eylesin.

Bu	 günkü	 ilim	 yolunda	 olan	 gençlerimizi	 de	 aziz	 eylesin.	 İlim,	 amel,	 ahlâk	 ve	 eserlerinde,
geçmiştekilerin	 halefi	 eylesin.	 Doğruluğu,	 yeryüzüne	 yaymalarına	 yardımcı	 olsun.	 Bu	 doğrulukla
gözler	aydın,	gönüller	nurlu	ve	huzurlu	olsun.	Mü’minler	sevince	gark	olsun.

Hamd,	Âlemlerin	Rabbı’na,	salât-ü	selam	da	biricik	Peygamberimiz,	Efendimiz,	Muhammet	Mustafa



(s.a.v.)’e	olsun.
Abdülfettah	Ebû	Gudde	der	ki:
“Bu	 kitabın	 ikinci	 baskısını	 1394	 senesi	 mübarek	 Ramazan	 Ayının	 21’inde	 Pazartesi	 Günü,	 Beyrut

Şehrinde	 bitirdim.	 Bu	 kitabı	 okuyanlardan	 bizleri	 hayır	 dualarında	 yad	 etmelerini	 rica	 ediyoruz.
Kendimiz	 ve	 diğer	 tüm	 müminler	 için	 Rabbimizden	 mağfiret	 niyaz	 ediyoruz.	 Bizleri	 söz	 dinleyen	 ve
sözlerin	 de	 en	 güzeline	 tabi	 olanlar	 zümresinden	 etmesini	 diliyoruz.	 O	 (c.c.)	 Rahman	 ve	 Rahim
olandır.”

*	*	*



Dipnotlar:
1.	 Hâfız	 b.	 Hacer	 Şerh-ü	 Fethi’l-Bârî,	 Ehâdîs-i	 Enbiyâ	 (Halk-ı	 âdem	 bâbı),	 6:362	 İsti’zân	 (Bed’ü’s-

Selâm	bâbı).	11:	3
2.	 Hâfız	 b.	 Hacer	 Fethu’l-Bârî’de	 şöyle	 der:	 “Bu	 rivâyet,	 Âdem	 (a.s.)’ın	 yaratılışı	 ile	 ilgili	 olarak

yapılan	 şu	 yorumu	desteklemektedir:	 “Hadiste	geçen	 ‘kendi	 sûretinde’	 ifadesinin	 işâret	 ettiği	 zamir
Âdem’e	 aittir.	 Bu	 takdirde	 mana,	 Allah	 Âdem’i	 ilk	 yarattığı	 hali	 ne	 ise	 o	 şekilde	 vücuda	 getirdi.
Yaratılışında	halden	hale	sokmadı	ve	zürriyetinde	olduğu	gibi	rahimlerde	şekilden	şekile	çevrirmedi.
Bilakis	 Allah	 kendisine	 ruh	 üflemesinden	 itibaren	 onu	 tam	 ve	 eksiksiz	 bir	 kişi	 olarak	 yarattı,
şeklindedir.	Nitekim	akabinde	Nebi	(s.a.v)	‘boyu	atmış	zira	idi’	ifadesini	getirmiş	ve	zamir	aynı	şekilde
Âdem	(a.s.)’ı	işaret	etmiştir.”	6:	366
3.	Yani	kendi	zira’sıyla	yedi	zira’	genişliğinde.	Bu	ifade	birazdan	gelecek	dip	notta,	İmam	Ahmed’in

Müsned’inden	alınan	Ebû	Hureyre	hadisinde	yer	alacaktır.
4.	İmam	Nevevî	‘Sahih-i	Müslim	Şerhi’nde	(17:	178)	şöyle	demektedir:	“Bu	hadise	göre	Âdem	(a.s.)

yaratılışının	başlangıcında	yeryüzünde	bulunduğu	haliyle	yaratılmış	ve	o	şekilde	vefat	etmiştir.	Boyu
altmış	zira	idi.	O’nun	cennetteki	sureti	de	yeryüzündeki	suretinin	aynısıydı,	değişikliğe	uğramamıştı.
Hâfız	b.	Hacer	Fethu’l-Bârî’de	der	ki:	“Âdem’in	sûretinde	cennete	girmek;	iyilik,	güzellik	ve	uzunlukta
Âdem’in	 özelliklerine	 sahip	 olarak	 cennete	 girmek	 demektir.	 Kimse	 cennete	 kendi	 suretiyle	 ve
malûliyetlerin	 hâsıl	 olabileceği	 şekliyle	 girmeyecektir.	 Bu,	 karalık,	 topallık,	 körlük	 ve	 bunların
dışındaki	noksanlık	ve	kusur	gibi	durumların	cennete	girildiğinde	son	bulacağına	delâlet	etmektedir.”
(6:	368)
Bu	 husustaki	 pek	 çok	 delillerden	 biri	 de	 İmam	 Ahmed	 b.	 Hanbel’in	 Müsned’inde	 hasen	 senetle

verdiği	 rivayettir.	 (2:	 295)	 Buna	 göre	 Ebû	 Hüreyre	 (r.a.)	 Peygamberimiz	 (s.a.v)’den	 şöyle	 rivayet
etmiştir:	 “Cennet	 ehli	 tüm	 kusurlardan	 uzak,	 sakalı	 bıyığı	 çıkmamış,	 yüzü	 ağarmış,	 saçları	 dalgalı,
gözleri	sürmeli,	otuz	üç	yaşında	genç	şeklinde	ve	yedi	zira	genişliğinde,	altmış	zira	boyunda	Âdem’in
yaratılışında	cennete	girecektir.”
5.	 Hâfız	 b.	 Hacer	 Fethu’l-Bârî’de	 (6:	 367)	 şöyle	 demektedir:	 Her	 neslin	 boyca	 gelişimi	 kendinden

önceki	nesilden	daha	kısa	olmaktadır.	Söz	konusu	kısalma	bu	ümmette	sona	ermiş	ve	bu	minval	üzere
istikrar	bulmuştur.	İ.Tiyn	de	şöyle	der:	Hadiste	geçen	‘yaratılışın	eksilip	durması’,	öyle	iki	saatta	ve	iki
günlük	 sürede	 belli	 olmaz.	 Bu	 ancak	 günler	 ilerledikçe	 kişide	 yavaş	 yavaş	 görülen	 bir	 değişimdir.
Hadisteki	söz	konusu	eksilmede	de	hüküm	böyledir.
6.	 Aynı	 şekilde	 bu	 hadise	 göre	 bir	 meclisteki	 topluluğa	 varan	 kişi	 ilk	 selâmı	 verecektir.	 Ayrıca

“esselâmu	 aleyküm”	 terkibi	 “o	 senin	 ve	 zürriyetinin	 selâmıdır”	 ifadesiyle	 selâmın	 başlangıcı	 için
meşru	 kılınmış,	 “sana	 ne	 selâm	 vereceklerini	 iyi	 dinle”	 ifadesiyle	 de	 Âdem’in	 ehlinden	 olanlar	 ilim
öğrenmekle	 emrolunmuşlardır.	 Yine	 hadise	 göre	 başta	 verilen	 selâmı	 ziyadesiyle	 iâde	 etmek
müstehap,	selâma	mukâbelede	bulunmak	vâciptir.	Bu	ancak	vacip	hükmündedir	çünkü	selâmın	manası
karşıdakine	güven	vermek	demektir.	Bu	durumda	müslüman,	kardeşine	selâmla	başlar	kardeşi	de	ona
icabet	 etmezse	 selâm	 veren	 selâmını	 almayanda	 bir	 kötülük	 vehmeder	 ki	 bunu	 o	 kişiden	 gidermek
selâmı	 almayanın	 üzerine	 vacip	 olur.	 Diğer	 taraftan	 hadiste	 bizzat	 Allah’ın	 kendisini	 terbiye	 etmesi
hasebiyle	 Âdem	 (a.s.)’ın	 faziletine	 ve	 Allah’ın	 Âdem’i	 cennette	 yarattığından	 beri	 selâmın	 şer’i	 bir
edep	olduğuna	dair	de	delil	vardır.
7.	Hâfız	b.	Hacer	Fethu’l-Bârî’de	(1:	153)	Buhârî’nin	“Mûsâ’nın	deniz	yoluyla	Hızır’a	gidişi”	şeklinde

açtığı	 bâb	 için	 özetle	 şunları	 ifade	 etmektedir:	 “Başlığın	 zâhirinden	 Mûsâ	 (a.s.)’ın,	 Hızır’a	 doğru
giderken	 deniz	 yolculuğuna	 çıktığı	 anlaşılmaktadır.	 Bu	 yoruma	 açık	 bir	 durumdur.	 Çünkü	 gerek
musannif	 Buhârî’nin	 ve	 gerekse	 onun	 dışındakilerin	 nezdinde	 şu	 sabittir	 ki,	 Mûsa	 (a.s.)	 kara
yolculuğuna	 çıkmıştır.	 Yine	 Buhârî’nin	 ve	 Ahmed	 b.	 Hanbel’in	 bazı	 rivayetlerinde	 Mûsa	 (a.s.)	 ve
yanındaki	 hizmetlisinin	 sığınacakları	 kayaya	 gelinceye	 kadar	 yürüyerek	 yolculuk	 yaptıklarına	 dair
ifadeler	 yer	 almaktadır.	 Hâfız	 b.	 Rüşeyd	 bununla	 ilgili	 olarak:	 “Buhârî	 nezdinde	 Musâ’nın	 Hızır’la
buluşmak	 için	 deniz	 yolculuğuna	 çıktığının	 sâbit	 olması	 muhtemeldir.”	 demektedir.	 Bana	 göre	 de
Ebü’l-	Âliye	ve	diğerlerinden	gelen	 rivayetler	bu	 ihtimali	desteklemektedir.	Nitekim	Abd	b.	Humeyd
Ebü’l-Âliye’den	“Mûsâ’nın	Hızır’la	bir	adada	buluştuğunu	ve	deniz	içinde	yer	alan	bir	adaya	ulaşımın
da	çoğunlukla	deniz	yolundan	başka	bir	yolla	gerçekleşemeyeceğini”	rivâyet	etmektedir.	Aynı	şekilde
Abd	b.	Humeyd,	Rebi’	b.	Enes	tarikıyla	şu	ifadeye	yer	vermektedir:	“Balığın	gittiği	yoldan	su	çekilince
önü	açık	bir	geçit	oluştu.	Mûsa	(a.s.)	da	balığın	arkasından	buraya	girdi	ve	nihayet	Hızır’a	ulaştı.”	Bu
da	 Mûsa	 (a.s.)’nın	 Hızır’a	 giderken	 deniz	 yolculuğuna	 çıktığını	 açıklamaktadır.	 Bu	 her	 iki	 mevkuf
haberin	râvîleri	de	sigadır.”
Müfessir	 Kurtubî	 tefsiri	 el-Câmi’ü	 Liahkâmi’l-Kur’an’da	 (11:12),	 şunları	 söylemektedir:

“Müfessirlerin	çoğunluğu	balığın	denize	gittiği	yerde	serbest	kaldığı	ve	kendisini	adaya	ulaştırıncaya
kadar	Mûsâ’nın	balığın	peşinden	yürüdüğü	ve	orada	Hızır’ı	bulduğu	görüşündedir.”
Bütün	bu	ifadelerin	özeti	şudur:	Efendimiz	Mûsâ	(a.s.)	ilim	öğrenmek	ve	ilim	sahibiyle	buluşmak	için

hem	karada	ve	hem	de	denizde	yolculuk	yapmıştır.	Büyük	bir	nebi	ve	Allah’la	konuşmuş	bir	elçi	olduğu
halde	 büyük	 ihtimalle	 bu	 yolda	 türlü	 zorluklarla	 ve	 ağır	meşakkatlerle	 yüz	 yüze	 gelmiştir.	 Ya	 onun
dışında,	 bizim	 gibi	 sâir	 insanların	 hali	 sizce	 nasıldır?	 İlim	 tahsil	 ederken	 muhtemel	 meşakkatler
kaçınılmazdır.	Hatta	ilim	için	zorlukları	göze	almak	kaçınılmazdır.



8.	Kehf	Sûresi,	18/66.
9.	Bu	kişinin	ismi	için	hem	“Hazır”	ve	hem	de	“Hızr”	denilmektedir.	Nitekim	her	ikişekliyle	de	rivayet

gelmiştir.	Aynı	şekilde	bu	kişiye	Fethu’l-Bârî’de	geçtiği	üzere	elif	lâmlı	olarak	“el-Hazır”	da	denilmiştir.
(1:154)
10.	 Bir	 rivayette	 “el-Hazır”	 şeklindeki	 ifade	 diğer	 bir	 rivayette	 de	 elif	 lâmsız	 olarak	 “Hazır”

şeklindedir.
11.	Kehf,18/	63,64.
12.	Fethu’l-Bârî,	1:153;	1/158.
13.	s.106.
14.	1:	55.
15.	Kehf,	18/60.
16.	Kehf,	18/66.
17.	2:	471.
18.	Sahâbe-i	güzîn,	Nebilerden	(a.s.)	sonra	rehberimiz,	dinde	önderimizdir.	Üzerimize	düşen	onlara

tâbi	olmak,	hürmet	göstermek	ve	yollarından	ayrılmamaktır.	Kıymetli	sahabi	Abdulah	b.	Mes’ud	(r.a.)
şöyle	demektedir:	“İçinizden	kim	birine	tâbi	olacaksa	Muhammed	(s.a.v)’in	ashabına	tâbi	olsun.	Çünkü
onlar	kalben	bu	ümmetin	en	samimileri,	ilmî	açıdan	en	yetkinleri,	en	az	tekellüfe	girenleri,	en	doğru
gidişata	sahip	olanları	ve	en	güzel	davranış	gösterenleridir.	Onlar	Allah’ın	kendilerini	Nebi	 (s.a.v)’in
sohbeti	 ve	 dinini	 ikame	 etmek	 için	 seçtiği	 bir	 topluluktur.	 Onların	 sözlerine	 tâbi	 olun	 ve	 gücünüz
yettiğince	ahlâklarına	ve	yaşadıkları	hayata	sımsıkı	sarılın.	Çünkü	onlar	dosdoğru	bir	yol	üzerindedir.”
Hâfız	 b.	 Abdi’l-Ber	 bu	 haberi	 “Câmi’u	 Beyâni’l-‘İlmi	 ve	 Fazlihî”	 adlı	 eserinde	 ‘Süneyd’	 tarikıyla	 İ.

Mesûd’dan	rivayet	etmiştir.	Oysa	senette	yer	alan	Katâde	b.	Mes’ud’a	yetişmemiştir.(2:	97)	Bu	yüzden
haberde	inkıta’	vardır.
İ.	 Esir	 (rahimehullah)	 bu	 rivayete	 “Câmi’ul-Usûl”	 de	 yer	 verir	 ve	 der	 ki:	 “Bu	 Rezîn’in	 kitabında

bulduğum	bir	hadistir.	Ben	ona	“Usul”de	rastlamadım.”	İ.	Mes’ud’un	sözü	onda	şu	şekildedir:	“Kim	bir
yol	 tutacaksa	 bu	 dünyadan	 göçüp	 gidenlerin	 yolunu	 tutsun.	 Çünkü	 yaşayanın	 fitnesinden	 emin
olunmaz.	 İşte	 o	 göçüp	 gidenler	 Muhammed	 (s.a.v)’in	 ashabıdır.	 Onlar	 bu	 ümmetin	 en	 faziletlileri,
kalben	en	samimî	olanlarıdır…”	(1:	292)
İ.	 Esir’in	 sözünün	 bir	 benzerini	 de	 Şeyhu’l-İslâm	 İ.Teymiyye	 (rahimehullah)	 “et-Tedmüriyye”	 adlı

risalesinin	sonunda	rivayet	ederek	onun	İ.	Mesûd’a	nispetinin	kesin	olduğunu	belirtmiş,	aynı	şekilde
Ezra’i	 de	 “Şerhü’l-‘Akîde	 et-Tahâviyye”sinde	 söz	 konusu	 rivâyete	 yer	 vermiştir.	 (s.370).	 Söz	 konusu
bağlamda	onların	bu	farklı	rivayetlerinin	arasını	buldum.
İ.	 Hazm	 sahâbenin	 tarifine,	 faziletine	 ve	 onların	 karşısında	 bize	 ne	 gerektiğine	 veciz	 bir	 ifadeyle

işaret	 ederek	 “el-İhkâm	 Fî	 Usûli’l-Ahkâm”	 (5:	 89)	 ve	 “el-Fasl	 Fi’l-Milel	 ve’l-Ehvâi	 ve’n-Nihal”	 adlı
kitaplarda	şunları	söylemektedir:	“Sahâbenin	her	biri,	bir	saat	bile	olsa	Nebî	(s.a.v)’le	beraber	olmuş,
birkaç	kelime	veya	bundan	daha	fazla	da	olsa	Nebî	(s.a.v)’in	sözünü	duymuş	veya	aklında	tuttuğu	tek
bir	iş	de	olsa	Nebî	(s.a.v)’e	tanık	olmuş	kişilerdir.	Nifaka	devam	eden	ve	ölünceye	kadar	böyle	bilinen
münafıklar	sahâbî	değildir.	(4:	201)
“Hepsi	de	âdil,	 imam,	faziletli,	makbul	kimselerdir.	Onlara	hürmet	edip,	çokca	saygı	duymak,	onlar

için	 istiğfarda	bulunmak	ve	sevmek	boynumuzun	borcudur.	 İçlerinden	birinin	 tasaddukta	bulunduğu
bir	 tanecik	hurma	bizden	birinin	malından	verdiği	sadakadan	daha	 faziletlidir.	Yine	onlardan	birinin
Nebi	(s.a.v)’le	bir	kerecik	oturması	içimizden	birinin	hayatı	boyunca	yaptığı	ibadetten	daha	faziletlidir.
Herhangi	birimize	devamlı	tâ’atle	dolu	uzun	bir	ömür	verilse	de	bu,	Nebi	(s.a.v)’le	birkaç	saat	beraber
olmuş	bir	sahâbinin	ameline	denk	değildir.	Allah’ın	Resulü	(s.a.v)	şöyle	buyurmuştur:	“Ashabımı	bana
bırakın.	Sizden	birinizin	Uhud	kadar	altını	 olsa	ve	bunu	Allah	yolunda	 infak	etmiş	de	olsa	onlardan
birinin	infak	ettiği	bir	ya	da	yarım	ölçek	tahılın	sevabına	ulaşamaz.”	Ne	zaman	ki,	aradaki	bu	imkânsız
farka	 rağmen	akıl	 sahibi	 biri	 çıkıp	 sahâbeden	birine	 yetişmeyi	 arzularsa	onun	anlayışı	 kıt	 demektir.
İmam	Tekuyyüddîn	es-Sübkî,	Zebîdî’nin	“İhyâ	Şerhi”nde	geçtiği	şekilde	şöyle	demektedir:	“Ebû	Bekir
ve	Ömer	(r.a.)’den	sonra	gelen	hatta	diğer	sahâbilerden	sonra	gelen	hiç	bir	kimse	onların	mertebesine
ulaşamaz.”	(1:176,177)
İmam	 İ.	 Cevzî	 “Bir	 şeyin	 manevî	 güzelliği	 görünüşünden	 daha	 çok	 sevilir.	 Ebû	 Bekir’i,	 Ömer’i,

Osman’ı	 ve	 Ali’yi	 (r.a.)	 fizikî	 görünüşlerinden	 dolayı	 değil	 maneviyatlarından	 ötürü	 seviyoruz.	 (İ.
Müflih	el-Hanbelî,	el-Âdâbü’ş-Şer’iyye,	2:	204)
19.	6:	400.
20.	6:	400.
21.	7:	132.
22.	Hadisin	lafzı	Müslim’e	aittir.
23.	16:	27.	(Ebû	Zer’in	(r.a.)	fazîletleri).
24.	Bu	zemzem	suyunun	bereketiyledir.
25.	Yani	yemek	yiyeni	nasıl	doyuruyorsa,	ilaç	içene	nasıl	şifâ	veriyorsa	Allah’ın	bahşettiği	bereket	ve

vasıfla	 zemzem	 de	 onu	 içeni	 doyurur	 ve	 hastalıklarına	 şifâ	 verir.	 “Hastalıklara	 şifâ	 verme”	 ifadesi
Sahih-i	 Müslim’de	 yoktur.	 İ.	 Ebî	 Şeybe’nin	 ve	 Bezzâr’ın	 ‘Müsned’indeki	 bir	 hadisin	 rivâyetinde	 yer
almaktadır.	Hâfız	el-Heysemî	der	ki:	Suyûtî’nin	“el-Câmi’u’s-Sağîr”inde	ve	onun	Münâvî’nin	“Feyzu’l-
Kadir”ine	 yaptığı	 şerhinde	geçtiği	 üzere	Bezzâr’ın	 râvileri	 sağlamdır.	 (4:	 64)	Münâvî	 de	 söz	 konusu
eserinde	şöyle	demektedir:	“Zemzemin	“doyurucu	bir	gıda”	oluşunun	anlamı	onda	kişiye	uzun	müddet
yetecek	 besin	 gücü	 bulunmasıdır.	 Ancak	 Ebû	 Zer’de	 olduğu	 gibi	 samimiyet	 şartıyla.	 Nitekim	 o	 kilo



almış	ve	 şişmanlamıştır.	Bir	de	Zemahşerî’nin	 zikrettiğine	göre	dilde	 “hâza’t-ta’âmu	 tu’mun”	 ifadesi
kullanılmaktadır	 ki	 yediği	 yemeğin	 kişiye	 tokluk	 vermesi	 demektir.	 Buna	 göre	 ifadenin	 mânası
“yiyeceklerin	en	hayırlısı	ve	en	iyisi”	anlamına	gelir.	“Hastalıklara	şifa	vermesi”	ise	kesin	bir	inanç	ve
gayet	samimî	bir	bağlılıkla	içildiği	takdirde	hissi	ve	manevi	açıdandır.	Bu	yüzden	zemzem	suyunu	içen
her	kesin	dünyevî	ve	uhrevî	taleplerine	ulaşmaya	niyet	etmesi	gelenek	halini	almıştır.”
26.	Hâfız	b.	Hacer	“Fethu’l-Bârî”de	(7:	132)	Ebû	Zer’in	Müslüman	olması	ile	ilgili	olarak	İ.	Abbas	ve

Abdullah	b.	Sâmit	el-Gıfârî	rivâyetlerinin	arasını	uzlaştırmaya	çalışmıştır.
27.	1:	167.
28.	 Bu	 kişi,	 Hâfız	 b.	 Hacer’in	 “Kitâbü’n-	 Nikâh”	 bahsi’nde	 tahkîk	 ettiği	 gibi	 (9:	 244)	 Evs	 b.

Havaliyyü’l-Ensârîden	başkası	değildir.
29.	Buhâri’de,	sahâbeden	bazısının	ilim	öğrenmek	için	yolculuğa	çıkması	ile	ilgili	olarak	Ukbe	b.	El-

Hâris’ten	 rivâyet	 edildiğine	 göre;	 Ukbe,	 Ebî	 İhâb	 b.	 Aziz’in	 bir	 kızıyla	 evlenmiş	 ve	 bunun	 üzerine
kendisine	 siyâhî	 bir	 cariye	 kadının	gelerek	 “Ben	Ukbeyi	 ve	 evlendiği	 kadını	 emzirmiştim.”	 demiştir.
Ukbe	 de	 ona:	 “Ben,	 senin	 beni	 emzirdiğini	 bilmiyorum.	 Bana	 bunu	 daha	 önce	 haber	 de	 etmedin.”
şeklinde	 cevap	 vermiş,	 ardından	 bineğiyle	 ikâmet	 ettiği	 Mekke’den	 Medîne’ye	 hareket	 etmiş	 ve
meseleyi	Hz.Peygambere	sormuştur.	Resûlullah	(s.a.v)	de:	“Gerçek	söylendikten	sonra	bu	beraberlik
nasıl	 devam	 eder?”	 diye	 cevap	 verince	 Ukbe	 hanımını	 boşamış	 ve	 başka	 bir	 eşi	 nikâhlamıştır.”
(Kitâbü’l-İlim,1:	184)
30.	1:	157.
31.	s.	110-	118.
32.	1:	159.
33.	Hâkim	en-Neysâbûrî	“Ma’rifetü	Ulûmi’l-Hadis”	adlı	kitabının	(s.9)	“Hadis	İlimlerinin	Dalları”	ile

ilgili	bölümünde	şöyle	der:	“Bu	Câbir	b.	Abdullah	ki,	sahip	olduğu	pek	çok	hadise	rağmen	sırf	tek	bir
hadis	 öğrenmek	 uğruna	 ilimde	 kendisi	 gibi	 veya	 gerisinde	 bulunan	 biri	 için	 uzunca	 bir	 yolculuğa
çıkmıştır.”
34.	2:	226.
35.	s.	321.
36.	s.279.
37.	Bakara,	2/213.
38.	s.70.
39.	 Bu	 kişi	 İbrâhîm	 b.	 Osmân	 olup	 441	 yılında	 Filistin	 şehirlerinden	 Gazze’de	 doğmuş,	 Horasan

şehirlerinden	Merv	ve	Belh	arasında	vefât	etmiş	ve	cenâzesi	Belh’e	 taşınarak	524	senesinde	buraya
defnedilmiştir.	Allah	rahmet	eylesin	ve	mekânı	cennet	olsun.
40.	 “Câmi’u	 Beyâni’l-İlmi	 ve	 Fazlihî”1:94;	 Bu	 şiddetli	 iştiyak,	 ilmin	 en	 detay	 noktasını	 öğrenmeye

yönelik	değildir.	Burada	sözü	edilen	yolculuk,	o	günün	âlimlerine	mahsus	olarak	–hatta	idâreceleri	de
buna	 dâhildir-	 yalnızca	 tek	 bir	 kelime	 öğrenmek	 içindir.	 İmam	Ebî	 Ahmed	 el-Askerî’nin	 “Şerhu	Mâ
Yeka’u	 Fîhit-Tashîf	 ve	 ve’t-Tahrîf”	 adlı	 eserinde	 (s.3-4)	 şu	 ifadeler	 yer	 almaktadır:	 “Ebû’l-Abbas	 b.
Ammâr,	 Süleymân	 b.	 Ebî	 Şeyh	 Yahyâ’dan	 şöyle	 işittiğini	 haber	 vermiştir:	 el-Esma’î	 bir	 gün	 Benî
Ümeyye’den	 yahut	 da	 zannımca	Benî	Mervân	 dan	 bahsetti	 ki	 onlar	 ilme	 çok	 düşkündüler.	Devamla
şunu	söyledi:	Onlar	Şâmda	iken	galiba	bir	şiir	beyti	veya	bir	haber	yâhut	da	eyyâm-ı	arapla	ilgili	bir
konuda	ihtilâf	etmişler	ve	bunun	üzerine	Irak’a	meseleyi	anlatan	bir	posta	göndermişler.
Yine	 Ebû	 Ubeyde’den	 rivayet	 edildiğine	 göre	 o	 şöyle	 demiştir:	 “Her	 gün	 Basra’da	 Katâde’nin

kapısında	 eğleşip	 ona	 bir	 haberi	 veya	 nesebi	 yahut	 da	 şiiri	 sormak	 için	 Benî	 Ümeyye	 tarafından
gelecek	bir	süvâriyi	gözler	dururduk.	Katâde	insanların	en	geniş	bilgiye	sahip	olanıydı.
Ebûbekir	 Muhammed	 b.	 el-Hasen	 b.	 Düreyd	 de	 Abdül-Melik	 el-Misma’î’ye	 ulaşan	 senetle	 şunu

rivayet	 eder:	 Benî	 Mervân’dan	 iki	 kişi	 bir	 şiirin	 beyti	 hakkında	 ihtilâfa	 düşmüşler	 ve	 durumu
Katâde’ye	sorması	için	bir	süvâri	göndermişler.
Devamla	 Ebû	 Bekir’in	 anlattığına	 göre	 Benî	 Mervândan	 bir	 adam	 kendisine	 gelmiş	 ve	 Katâde’ye

şöyle	sormuştır:	Kıdda	günü	 (eyyâmı	araptan)	Tağlib	kabilesinden	Amr	 ile	Âmir’i	kim	öldürdü.	O	da
“Onları	Cahder	b.	Dubey’a	b.	Kays	b.	Sa’lebe	öldürdü”	diyerek	cevapladı.	Bunun	üzerine	soruyu	soran
bakakaldı.	Daha	sonra	Şam’dan	 tekrar	Katâde’nin	yanına	döndü	ve:	Tamam,	onları	Cahder	öldürdü.
Fakat	 ikisini	beraber	nasıl	öldürdü?	diye	sordu.	Katâde	de:	“Sırayla	onun	karşına	çıktılar	ve	 tek	 tek
dövüştüler.	 Birini	 mızrakladı	 birine	 de	 demir	 yüksükle	 vurdu.	 Yani	 onları	 teker	 teker	 yere	 çaldı.”
cevabını	verdi.
41.	el-Kifâye	Fi’l-İlmi’r-Rivâye,	s,	403.
42.	el-Bidâye	ve’n-Nihâye,	9:100.
43.	el-Muhaddisü’l-Fâsılü	Beyne’r-Râvî	ve’l-Vâ’î,	s.224.
44.	1:	81,84.
45.	İfadenin	doğrusu	burada	geçtiği	gibi	‘eşek	sabrıyla’	şeklindedir.	“Tezkiretü’l-Huffâz”da	“Ruhsuz

bir	beden	gibi	 (cemâd)”,	 “Siyeri	Âlâmi’n-Nübelâ”da	 “Güvercin	 sabrıyla”	 şeklinde	gelmiştir.	Bunların
her	 ikisi	 de	 tahrîftir!	 Zîrâ	 ‘eşek	 sabrı’	 darbı	meseldir.	Nitekim	Meydânî’nin	 “	Mecma’i’l-Emsâl”inde
(s.383)	‘Eşekten	daha	sabırlı’	 ifadesi	yer	almaktadır.	Yine	Seâlibî’nin	“Simârü’l-Kulûb	Fi’l-Muzâf	ve’l-
Mensûb”	 (s.	 371)	 eserinde	 şu	 ifadeler	 geçmektedir:	 Büzürcümhür’a	 sorulmuştur	 ki,	 “Elde	 ettiğin
şeylere	nasıl	ulaştın?”	O	da:	 “	Karganın	erkenciliği	gibi	davranarak,	 eşek	gibi	 sabrederek”	 şeklinde
cevap	 vermiştir.	 Sabır	 konusunda	 “eşek	 sabrının”	 darb-ı	 mesel	 yapılması	 eşeğin	 âdî	 işlere
dayanmasından	ve	kimsenin	ona	ihtimam	göstermeyişindendir.”	İşte	eşek	bunlara	rağmen	sabreder.



46.	Hatîb	el-Bağdadî	“el-Câmi’	Li	Ahlâkı’r-Râvî	ve	Âdâbi’s-Sâmi”	de	(2:	183)	Hammâd	er-Râviye’den
şöyle	 rivâyet	 etmektedir:	 “Araplar	 şöyle	 diyordu:	 Dört	 şey	 bizim	 ilgimizi	 çekmiştir;	 Karga,	 domuz,
köpek	ve	kedi.	Karga	erkenden	çabucak	davranması	ve	gece	olmadan	da	süratle	geri	dönmesiyle…”
47.	Sünen,	1:	136;	Rihle	Fî	Talebi’l-Hadis,	s.144.
48.	Tarihü’l-İslam,	5:4;	Tezkitarü’l-Huffâz,	1:108.
49.	Kendisi	Malik,	Ebû	Hanife,	Sevrî	ve	diğer	imamların	arkadaşlarındandır.
50.	Tertîbü’l-Medârik,	3.110;	Meâlimü’l-Îmân;	Tekmile,	1:241.
51.	1:	8
52.	Menâkıbü’l-İmam	Ahmed,	s.25,26.
53.	Sıfatu’l-Fetvâ	ve’l-Müftî	ve’l-Müsteftî,	s.78.
54.	el-Bidâye	ve’n-Nihâye,	10:336.
55.	1:	73.
56.	Saydu’l-Hâtır,	s.	246,	175.	Fasıl.
57.	1:	114.
58.	2:	524.
59.	1:	123.
60.	Dımeşkteki	Zâhirî	Kütüphânesinde	onun	Ahmed	b.	Hanbel’den	tedvîn	ettiği	bazı	meselelere	dair

yazma	bir	nüsha	vardır.
61.	Âlâmü’n-Nübelâ;	13:	292;	el-Menhecü’l-İmam	Ahmed	Fî	Terâcimi	Ashâbi’l-İmâm	Ahmed,	1:	177;

İhtisâru’n-Nablûsî	litabâkâti’l-Hanâbileti,	s.79.
62.	Mihne:	Emevî	Halifesi	Me’mûn	 (198-218)	 zamanında	Halifenin	de	desteğiyle	Kur’an’ın	mahlûk

olduğu	görüşü	ortaya	 atılımış,	 âlimler	bu	konuda	 imtihana	 çekilmiş	 ve	hatta	 insanlar	bu	 fikri	 kabul
etmeye	zorlanmışlardır.	Me’mun’dan	sonra	Halife	Mû’tasım	(218-227)	ve	Vâsık	(227)	devrinde	de	söz
konusu	baskılar	 artarak	devam	etmiş	Ahmed	b.	Hanbel	 gibi	 farklı	 görüşte	 olan	 ehli	 sünnet	 alimleri
hapse	 atılmış	 kimisi	 de	 baskı	 ve	 cezaya	 uğramamak	 için	 düşünmediğini	 söylemek	 zorunda
bırakılmışlardır.	 İşte	 söz	 konusu	 baskı	 ve	 şiddetin	 hâkim	 olması	 ve	 âlimlerin	 zorla	 imtihana	 tabi
tutulması	hasebiyle	tarihte	bu	döneme	‘mihne’	dönemi	denilmiştir.	(M)
63.	Cerh	ve	Ta’dil:	Hadiste	râvinin	tenkidi	ve	tetkiki	ile	ilgili	kavramlardır.	Buna	göre	cerh;	“Adâlet

veya	zabt	sıfatını	 ibtal	ve	 ihlâl	edici	bir	kusur	sebebiyle	raviyi	 tenkit	 ile	rivayetlerinin	 iyice	 tetkikini
istemektir.”	 Ta’dîl	 (tezkiye)	 ise;	 “	 Râvinin	 âdil	 ve	 zabıt	 olduğuna	 hükmederek	 rivayetlerin	 sıhhatini
ortaya	koymaktır.”	(M)
64.	 Hâfız	 ez-Zehebî	 “Târîhi’l-İslâm”da	 Bakî	 b.	Mahled’in	 hâl	 tercümesinde	 bu	 haberin	 bir	 yönüne

işâret	 etmiş	 ve	 orada	 Bakî	 b.	 Mahled’in	 şu	 sözlerini	 zikretmiştir:	 “	 …Yalnız	 başımızayken	 ve	 ben
dilenci	 kılığındayken	 bana	 hadis	 rivâyet	 ediyordu.	 Nihayet	 bende	 üç	 yüze	 yakın	 hadis	 toplandı.”
Bakıy’den	 gelen	 bu	 son	 cümleye	 Zehebî’nin	 şu	 ifadesiyle	 ilâvede	 bulunalım:	 Ahmed	 b.	 Hanbel’den
gelen	herhangi	bir	hadise	ulaşmak	için	“Müsnedü	Bakî”	adlı	eseri	gözden	geçirdim	fakat	bulamadım.”
Zehebî’nin	 “Müsnedü	 Bakî”de	 Ahmed	 b.	 Hanbel’in	 herhangi	 bir	 hadisinin	 olmadığı	 ile	 ilgili	 bkz.

Ekrem	el-Ömerî,	“Bakıy	b.	Mahled	el-Kurtubî	ve	Mukaddimetü	Müsnedihî”,	s.39-41.	Hâfız	ez-Zehebî
“Siyerü	 Âlâmi’n-Nübelâda”	 Bakî	 b.	 Mahled’in	 söz	 konusu	 anlatımının	 kabul	 edilemez	 olduğuna
hükmetmiş	 ve	 sıhhatini	 tenkit	 etmiştir.	 (13:	 294)	Dr.	 Ekrem	 el-Ömerî	 de	 söz	 konusu	 eserinde	 bunu
reddetmiş	ve	çok	iyi	tahlilde	bulunmuştur.	s.	39-41.
65.	Âbâtü’l-ibl:	Sabır,	çalışma	ve	gayretinin	büyüklüğünü	ifade	eden	bir	deyim.	(M)
66.	Münâvele:	Hadis	alma	yollarındandır.	Şeyhin	kendisinden	nakil	ve	rivayet	etmesi	için	talebesine

bir	kitap	veya	yazılı	bir	hadis	vermesine	denir.	(M)
67.	 Yani	 sıhhat	 günlerinde	 hastalık	 akla	 gelmez.	 Hastalık	 düşüncesi	 hatırından	 uzak	 olduğu	 için

insanın	azmi	güçlü	olur,	emelleri	çoğalır	ve	hırsı	artar.
68.	 Ağır	 hastalıklarda	 da	 sıhhat	 akla	 gelmez.	 Nefse	 hayal	 kırıklığı,	 azimsizlik	 ve	 ümitsizlik	 hâkim

olur.	Çünkü	 sıhhat	 elbisesi	 insanın	 bedeninden	 çıkmıştır.	 Bu	 yüzden	 insanın	 hatırına	 sağlık	 gelmez!
İmam	Ahmed’in	(r.a.)	sözü	Hûd	suresinin	başlarında	yer	alan	Allah’ın	(c.c.)	şu	sözünden	mülhemdir:
“Şâyet	insana,	tarfımızdan	bir	rahmet	tattırır	da	sonra	onu	çekip	alırsak,	muhakkak	o	çok	ümitsiz	ve
nankör	olur.	Ama	ona	dokunan	bir	zarardan	sonra,	kendisine	bir	nîmet	tattırsak,	mutlaka	“	Başımdan
bütün	 kötülükler	 gitti.”	 diyerek	 sevinir	 ve	 övünür.	 Ancak	 her	 iki	 halde	 de	 sabredip	 sâlih	 amel
işleyenler	müstesnâ.	Onlar	için	mağfiret	ve	büyük	bir	ecir	vardır.”	(11/9-11)
Hâfız	 b.	Kesir	 tefsirinde	 şöyle	 demektedir:	Allah	 (c.c.)	 burada,	 rahmet	 ettiği	mü’min	 kulları	 hariç,

insandaki	kötü	bir	ahlakı	haber	vermektedir.	Buna	göre	nimetten	sonra	bir	felâkete	uğradığında	insan
ye’se	düşer.	Sanki	daha	önce	Allah’tan	hiçbir	hayır	görmemiş	ve	hiçbir	ferahlık	ummamış	gibi,	gelecek
için	ümitsizlik,	geçmiş	ve	hâli	hazır	için	de	nankörlük	hâsıl	olur.
Bunun	gibi	 insan	başına	gelen	felâketten	sonra	nimete	kavuşursa	artık	bana	herhangi	bir	zarar	ve

kötülük	erişmez	der.	Eline	geçen	şeyle	sevinçli	ve	başkasına	karşı	da	övüngen	ve	mağrurdur.	(3:	540)
69.	 Hindistan	 ve	 Pâkistandaki	 bazı	 ulemanın	 bu	 durumunda	 güzel	 bir	 örnek	 vardır.	 Çünkü	 daha

sonra	istediklerinde	mürâcât	etmek	için	büyük	üstatlarının	meclislerindeyken,	onların	bütün	sözlerini
ve	kelimelerini	yazıyorlar	ve	bu	yazdıklarına	“melfûzâtuşşeyh”	ya	da	“melfûzât”	diye	isim	veriyorlardı.
70.	Bakî	b.	Mahled	–rahimehullah-	H.276’da	Endülüs’te	vefât	etmiştir.
71.	Târîhü’t-Türâsi’l-Arabî,	1:	238.
72.	Tezkiretü’l-Huffâz,	2:	63;	Siyer,	13:	291.
73.	Takdimetü’l-Cerh	ve’t-Ta’dîl,	s.359.



74.	 Fersâh	 yürümeyle	 bir	 ya	 da	 yarım	 saatlik	mesâfe	 olup	 üç	mildir	 ve	 beş	 kilometreye	 yakındır.
M’ucemu	Lârus	el-Arabî,	‘mîl	ve	bâ’	maddesi.	Üstad	Ahmed	el-Hüseynî’nin	eserinde	genişçe	açıkladığı
gibi	bazıları	fersahın	ölçüsünü	beş	kilometreden	daha	fazla	takdir	ederler.	Delîlü’l-Müsâfir,	s.7-22.
75.	Vâsıt:	Irak’ta	Basra	ile	Kûfe	arasında	kadim	bir	şehirdir.	(M)
76.	Tehzîbü’t-Tehzîb,	11:	387.
77.	238.haberde	yer	almaktadır.
78.	Hâfız	ez-Zehebî,	Tezkiretü’l-Huffâz,	2:	227.
79.	Hâfız	es-Sem’ânî,	el-Ensâb,	1:	169;	Hâfız	ez-Zehebî,	a.g.e,	2:	789.
80.	Cüz:	Sahâbeden	veya	daha	sonra	gelen	birinden	rivayet	edilen	hadislerin	bir	araya	toplanması	ile

meydana	gelen	kitaplara	‘cüz’	denir.	(M)
81.	 (Ebû’l-Hasen	 Hayseme	 b.	 Süleyman	 b.	 Haydara	 el-Kurşî	 el-Trablusî),	 Hâfız	 ez-Zehebî,	 a.g.e,

3/858.
82.	Cebele,	 Lâzıkıyye	 yakınlarında	Şâm	denizi	 sahillerinde	 bir	 beldedir.	Mûcemü’l-Büldân,	 2:	 104;

Kâmus	sâhibi,	 şârihi	 ve	diğerleri	de	 “cebele”	 şeklinde	 telâffuz	ederler.	Bugün	 ise	Şam’daki	 insanlar
“celbe”	 şeklinde	 söylerler.	 Şüphesiz	 buradan	 hadisçiler	 çıkmıştır.	 Yusuf	 b.	 Bahr	 el-Cebeli	 ve	 onun
dışındaki	 bazı	 hadisçiler	 onlardandır.	 Yâkût	 Mûcemü’l-Büldân’da	 bunların	 hayat	 hikâyelerine	 yer
vermiştir.	2:	105-106.
83.	Berâe,	2.
84.	 Yâkut	 el-Hamavî,	 Mu’cemü’l-Üdebâ,	 12:	 219-220;	 Zehebî,	 el-İber,	 2:	 268,	 Tezkiratü’l-Huffâz,

3:856.
85.	el-İrşâd	Fî	Tabakâti’l-Bilâd.
86.	217.	haberde	onunla	ilgili	ayrıca	bilgi	gelecektir.
87.	(İmam,	seyyah,	hafız,	siga,	Muhammed	b.	İbrahim	el-Isbahânî),	Zehebî,	a.g.e,	3:	973;
88.	Muhaddisler,	üstatlarının	rivayet	ettiği	hadis	mecmuasına	“nüsha”	ismini	verirler.	Bu	nüsha	çoğu

kişi	tarafından	bilinir	ve	rivayeti	meşhur	olur.
89.	(Hâfız,	Seyyah,	Ebû	Abdullah	b.	Mende)	a.g.e,	3:	1032.
90.	Hâfız	el-Irâkî	“Şerh-i	Elfiye”sinde	(2:	233)	“Âdâbü	Tâlibi’l-Hadis”le	ilgili	beyitlerin	şerhinde	şöyle

demektedir:	 “Çok	 fazla	 üstadı	 olmakla	 bilinmiştir:	 Süfyân	 es-Sevrî,	 Ebû	Dâvud	 et-Tayâlisî,	 Yûnus	 b.
Muhammed	 el-Müeddep,	 Muhammed	 b.	 Yûnus	 el-Küdeymî,	 Ebû	 Abdullah	 b.	 Mende,	 Kâsım	 b.	 el-
Bağdâdî	gibi.	Bize	altı	bin	üstattan	kayıt	tuttuğunu	söylediği	rivayet	edilmiştir.
91.	Semâ:	Hocanın	ezberinden	veya	yazılı	bir	metinden	okuyarak	 rivayette	bulunması;	 öğrencinin,

hocadan	bizzat	duyarak	bu	rivâyeti	almasına	‘semâ’	denir.	(M)
92.	Muksirûn:	Hz.	Peygamberden	çok	sayıda	hadis	rivayet	edenler.	(M)
93.	(Hâfız,	İmam,	Zâhid,	Şeyhülislâm,	Ebû	Müslim	Abdurrahmân	b.	el-Bağdâdî),	Zehebî,	a.g.e,	3:979.
94.	(Hâfız,	İmam,	Sünnetin	önderi,	Ubeydullah	b.	Hatem	Ebû	Nasr	es-Siczî)	a.g.e,	3:1119.
95.	Hâfız	el-Kureşî,	el-Cevâhirü’l-Mudiyye	Fî	Tabakâti’l-Hanefiyye,	1:	157.
96.	Ricâl	 ilmi:	Hadis	 ilminde	hadisi	 rivâyet	eden	ve	hadis	senedinde	yer	alan	râvilere	 ‘ricâl’	denir.

Buna	 göre	 hadisi	 rivâyet	 eden	 kişilerin	 ilmî,	 ahlâkî	 ve	 benzeri	 durumlarının	 bilinmesi	 hadisin
sıhhatiyle	 yakından	 ilgilidir.	 Hatta	 hadisin	 metni	 kadar	 önem	 arzeder.	 Bu	 bağlamda	 hadis	 ilmi
bünyesinde	râvilerin	söz	konusu	özelliklerini	inceleyen	bir	bölüm	oluşmuştur	ki,	buna	ricâl	ilmi	denir.
(M)
97.	Ensâb:	Neseb	İlmi.	(M)
98.	Şurût:	Evlilik,	muamelat	ve	her	türlü	akitlerle	ilgili	anlaşma	terimlerini	bildiren	ilim.	(M)
99.	Mukadderat:	Zekat	ve	miras’ın	dağılımı	ile	ilgili	ilim.	(M)
100.	 (Ebü’l-Muzaffer	 b.	 Sem’ânî	 Mansur	 b.	 Muhammed	 el-Mervezî	 el-Hanefî/eş-Şafi)	 Sübkî,

Tabâkâtü’ş-Şâfi’ıyyeti’l-Kübrâ.
101.	(Ebû	Zekeriya	Yahya	b.	Ali	et-Tibrîzî)	Kıftî,	İnbâhu’r-Rüvât,	4:	22;	İbn.	Hallikân,	Vefayâtü’l-Âyân,

2:	233;	Yâkût,	Mûcemü’l-Üdebâ,	20:	25;	Zehebî,	Siyerü	Âlâmi’n-Nübelâ,	19:	269.
102.	 Bu	 kitap	 hacimli	 on	 beş	 cild	 halinde	 Kâhire’de	 basılmıştır.	 O’nun	 müstedrek’i	 de	 bir	 cild

halindedir.
103.	(Ebû’l-Fityân	Ömer	b.	Abdulkerîm	b.	Sa’dûye	ed-Dahistânî	er-Ravvâsî)	Sem’ânî,	Ensâb,	6:	179;

Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffâz,	4:	1237.
104.	Zehebî’nin	Siyerü	Âlâmi’n-Nübelâ’	sında	(12:	406)	geçtiği	üzere	Buhârî’ye	hafıza	gücünü	artıran

bir	ilâç	soruldu.	O	da	buna	aşağıdaki	gibi	cevap	verdi:	“Muhanned	b.	Ebî	Hâtim	Verrâk	Buhârî	der	ki:
Ebû	Abdullah	el-Buhârî’nin	hıfz	için	Belâzür	denilen	bir	ilâç	içtiğini	duydum.	Bir	gün	yalnız	kalmışken
ona:	 “Kişinin	 içip	 hafızasına	 yarayacak	 bir	 ilâç	 var	mı?”	 diye	 sorunca	 dedi	 ki:	 “Bilmiyorum.”	 Sonra
bana	 dönüp	 devamla:	 “Hafıza	 için,	 kişinin	 yaptığı	 işin	 üzerine	 düşmesinden,	 tetkik	 ve	 tahkikte
devamlılığından	daha	faydalı	hiçbir	şey	bilmiyorum.”
Bu	 cevaptan	 anlaşılıyor	 ki,	 Buhârî	 -rahimehullah-	 tetkik	 ve	 tahkik	 ederek	 hadis	 ezberliyordu.	 Bu

Allah’ın	bazı	kullarına	tahsis	ettiği	nâdir	bir	imtiyazdır.	Her	tetkikte	bulunan	için	söz	konusu	olmaz.
105.	 İmlâ:	 Bir	 hadis	 şeyhinin	 kendisine	 müracaat	 eden	 veya	 oluşturduğu	 hadis	 meclislerine

katılanlara	hadis	yazdırmasına	denir.	(M)
106.	 İsimleri	 ezberde	 tutmak	 aralarında	 bir	 bağ	 olmadığından	 ezberi	 en	 zor	 olan	 şeylerdendir.

Maşallah	hafızası	ne	kadar	kuvvetliymiş!
107.	Bu	uzun	haberi	müşahede	edenin	içini	parçalayan	şey	Ömer	er-Ravvâsî’nin	ilim	yolunda	şiddetli

soğuktan	parmaklarını	kaybetmesidir.	Burada	onun	hâl	tercümesine	etraflıca	yer	verdim.	Çünkü	onun



söz	konusu	hayat	hikâyesi	aşağıdaki	gibi	pek	çok	fayda	ve	benzersiz	durumları	ihtivâ	etmektedir:
1-Söz	 konusu	 haberde	 Ömer	 er-Ravvâsî’nin	 ilim	 öğrenmeye	 başlamasına	 değinilmektedir	 ki	 bu,

babası	 Râvvâsî’nin	 dükkânına	 gelen	 hadis	 âlimi	 Ebû	 Mes’ud	 e-Becelî’ye	 ilmine	 hürmeten	 sunduğu
ikram	ve	iyiliğiyle	başlayan	enteresan	bir	olaydır.
2-	 Hâfız	 Ömer	 er-Ravvâsî	 ilim	 öğrenmek	 için	 diyar	 diyar	 dolaşmıştır.	 Nitekim	 Ebû	 Ca’fer	 el-

Hemedânî	onun	için:	“Hadis	için	dünyayı	dolaştı.”	demektedir.	Zaten	babası	kelle	sattığı	 için	kendisi
de	bildiğin	üzere	fakîr	birisidir.
3-Dikkati	çeken	bir	durum	da	onun	üç	bin	altı	yüze	kadar	varan	pek	çok	üstada	sahip	olmasıdır.	Bu,

bize	o	insanın	hoşuna	giden	her	çiçeğe	konan	bir	arı	misali	yeryüzünün	değişik	bölgelerindeki	üstaları
nasıl	 dolaştığını	 düşündüren	 gerçekten	 büyük	 bir	 sayıdır.	 Sanki	 gurbet	 ve	 yolculuğu	 evi	 gibi	 kabul
etmiş	ve	bu	âdetâ	şu	beyitlerde	olduğu	gibi	onun	için	bir	vatan	hâline	gelmiştir.
Ne	erler	var,	ne	yere	sığar	ne	göğe,
Çünkü	hepsi	ilim	peşinde	gitmekte,
Gider	gider	de	bulur	meskeni	gurbette,
Çünkü	bilir	vatan	onun	için	seferde.
4-	Metinde	hocaları	 ile	 ilgili	geçen	bir	cümle	var	ki,	bu	da	onun	ilimdeki	yüksek	derecesini	ve	 ilim

tahsilindeki	 konumunun	 değerini	 ortaya	 koymaktadır.	 Öyle	 ki,	 Hatip	 el-Bağdadî	 ve	 İ.	 Mâkûla	 gibi
hocaların	önde	gelenleri	bile	onun	ilmine	müracaat	etmişlerdir.
5-	Ayrıca	şaşırtıcı	derecede	güçlü	bir	hafızaya	sahip	olduğu	görülmektedir.	Nitekim	onun	için	“ayaklı

kütüphane”	 denilmiştir.	 Ve	 yine	 ondan	 hadis	 almaya	 gelen	 huzûrundaki	 yetmiş	 kadar	 talebenin
isimlerini	bir	defada	ezberlemiştir.
6-	 Yine	 İmmm	 Ebû	 Hamid	 el-Gazali’nin	 –rahimehullah-	 “Sahih-i	 Buhârî”yi	 Ebû	 Sehl	 el-Hafs’tan

almamışken	 “sahîhayn”ı	 ondan	alması	da	nadir	 örneklerden	biridir.	Bu	durum	 İmam	Ebû	Hamid	el-
Gazâlî’nin	hayatında	parıltılı	bir	ışıktır.
7-	 Öte	 yandan	 sûfî	 Gazâlî’nin	 selefî	 bir	 muhaddise	 ikramda	 bulunması	 görülmektedir.	 Bu	 ayrıca

aralarında	karşılıklı	müsâmaha,	saygı	ve	takdirin	söz	konusu	olduğunu	göstermeketedir.
8-	Ömer	er-Râvvâsî’nin	selef	ulemâsı	gibi	fakir,	az	hadis	rivâyet	eden,	çoluk	çocuklu	büyük	bir	âileye

sahip	biri	olduğu	da	anlaşılmakatdır.
9-	 Ayrıca	 muhaddislerin,	 hafız	 bir	 hadisçinin,	 hocasından	 okuduğu	 ve	 aldığı	 nüshanın	 dışında	 bir

kitaptan	hadis	rivayet	etmesini	hoş	görmedikleri	görülmektedir.	Muhaddislere	göre	bu	durum,	“zabt”
sıfatını	daha	da	güçlendiren	bir	emaredir.
10-	Bir	başka	husus,	H.5.	asırdan	itibaren	mezar	taşlarına	vefât	tarihlerinin	düşülmesidir.
11-	Ömer	 er-Ravvâsî’nin	 ilim	 yolunda	 soğuktan	 parmaklarından	 olması	 da	 dikkati	 çeken	 diğer	 bir

husustur.	Kalbinde	ilme	olan	iştiyak	ne	kadar	da	güçlü	öyle!	Bu	iştiyak	Allah	içindir.	Yoksa	buna	nasıl
güç	yeter?!	41.	haberde	de	Zemahşerî’nin	soğuktan	ayaklarını	kaybetmesi	gelecek.	Daha	önce	geçtiği
üzere	İ.Rûmî	beytinde	bir	gerçeği	dile	getirmiş:
Etmeseydi	şu	âleme	tecellî,	mûcize-i	ilâhî,
Göremezdin	etle	kemik	âdemden	bir	fazileti.
108.	Zehebî,	a.g.e,	4:	1287.
109.	“Kıvâmü’sünne”	lâkaplı,	İsmail	Hâfız,	Ebû’l-Kâsım	İsmâil	b.	Muhammed	et-Teymî	el-İsbahânî.
110.	(Kadı	Ebû	Bekir	Muhammed	b.	Abdu’l-Bâkî	el-Ensârî	el-Bezzâr	el-Bağdâdî),	Hâfız	İbn.	Recep	el-

Hanbelî,	Zeylü	Tabâkâti’l-Hanâbileti,	1:193.
111.	(Mahmud	b.	Ömer	el-Havârzimî	ez-Zemahşerî),	İbn.	Hallikân,	Vefayâtü’l-Âyân,	2:	82.
112.	Buna	benzer	bir	haber	38.	Haberde	Ömer	er-Ravvâsî	 ile	 ilgili	olarak	gelmişti.	Ben	de	Filistin

müftüsü	 Allâme,	 mücâhid,	 Şeyh	 Muhammed	 Emin	 el-Hüseynî’den	 “Kış	 günü	 Moskovada	 iken
kulaklarını	silen	bir	adam	gördüğünü	ve	soğuğun	şiddetinden	kulaklarının	eline	geldiğini”	duydum.
113.	 (Ebû’l-Vakt	 Abdu’l-evvel	 b.	 eş-Şeyh	 el-muhaddis	 el-Mu’ammer	 Ebû	 Abdullah	 Îsâ	 b.	 Şu’ayb	 b.

İbrâhîm	es-Siczî)	Zehebî,	Siyerü	Âlâmi’n-Nübelâ,	20:	303-309.
114.	Âlî	 isnâd:	Hadisin	ravisi	 ile	Hz.	Peygamber	arasında	veya	o	hadisi	 rivayet	eden	meşhur	hadis

imamlarından	 birisi	 arasında	 en	 az	 sayıda	 ravinin	 bulunduğu	 isnattır.	 Yine	 tanınmış	 hadis
kitaplarından	birinin	musannefine	en	az	ravi	ile	ulaşabilen	isnatta	âlî	isnat	olarak	adlandırılır.(M)
115.	Zehebî	bu	isimlerin	büyük	bir	kısmını	vermektedir.
116.	İran’ın	batısında	Irak	sınırında	bir	bölgedir.	(M)
117.	 Ribât:	 İslam	 ülkesini	 düşmana	 karşı	 korumak	 ve	 savunmak	 için	 serhadlarda	 ve	 hudud

boylarında	savaşçı	dervişler	 için	 inşa	edilen	zâviyelerdir.	Ayrıca	genel	olarak	tekkelere	de	ribât	 ismi
verilir.	(M)
118.	 Yedi	 yaşındaki	 bir	 çocuğun	 hadis	 öğrenme	 sevgisi,	 isteği	 ve	 arzusuyla	 yanıp	 tutuşması	 nedir

böyle!?	 Takip	 ettikleri	 ne	 ilginç	 ve	 şaşırtıcı	 bir	 yol!	 Yaşıtları	 oyun,	 eğlence	 şeker	 ve	 tatlı	 yemekle
meşgulken	babasının,	 yürüyerek	katdeceği	mesafelerin	meşakkatini	azaltmak,	azmini	güçlendirmek,
kuvvet	ve	sebatını	artırmak	için	taşları	ona	taşıtması	ve	sonra	da	teker	teker	onları	elinden	atması…
İşte	bu	ateşli	iştiyâklarla	sünnet,	dili	Arapça	olmayan	bu	beldelerdeki	acem	müslümanların	sadrında

yaşadı.	Dilleri	Arapça	değildi	belki	ama	bu	insanların	kalplerinde	ve	evlâdlarının	akıllarında	Arapça	ve
sünnet	 sevgisi	 vardı.	 Allah	 üstâdımız	 muhaddis,	 fakîh,	 şeyh	 Muhammed	 Bedr	 Âlem	 el-Mirtehî	 el-
Hindî’ye	rahmet	etsin,	kendisi	şöyle	derdi:	“Arapçayla	konuşmak	ibâdettir.	Bundan	dolayıdır	ki,	onlar
kâbiliyetlilerini,	 dâhîliklerini,	 mahâretlerini	 ve	 medeniyet	 birikimlerini	 Arapça’yı	 muhafazada	 ve
sünnete	hizmette	kullandılar.	Bu	beldeler	bu	 şekilde	muhaddislerin,	 büyük	muhaddislerin	 yöneldiği,



titiz	 ve	 araştırıcı	 şeyhlerin	 bir	 araya	 geldiği	 mekânlar	 ve	 büyük	 lügat	 imamlarının	 çıktığı,	 edîp	 ve
belâğatçıların	yetiştiği	yerler	haline	geldi.	İşte	bu	Allah’ın	fazlıdır.
119.	Yâsîn,	26-27.
120.	(Abdu’l-Kerîm	b.	Muhammed	el-Mervezî)
121.	et-Tâcü’s-Sübkî,	Tabakâtü’ş-Şâfi’ıyyeti’l-Kübrâ,	7:180;	Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffâz,	4:1316;	Nâcî

Sâlim,	et-Tahbîr	Fi’l-Mu’cemi’l-Kebîr,1:	19-28;	eş-Şeyh	Abdurrahmân	el-Muâllimî,	el-	Ensâb,	13-17,	24-
28.
122.	Cem:	Hadisleri	toplayıp	bir	araya	getirmektir.	Tasnif	ise	hadisleri	konularına	göre	düzenlemek.

(Mütercim)
123.	Müellif	Ebû	Gudde’nin	Ebû	Sa’d’ın	rihleleriyle	 ilgili	olarak	harf	sırasına	göre	verdiği	yaklaşık

yüz	yetmiş	kadar	şehir	ve	kasabaların	isimleri	için	bkz.	Safahât,	85-86	(M)
Bu	 yerler,	 Ebû	 Sa’d	 es-Sem’ânî’nin	 ilim	 tahsîl	 etmek	 için	 seyahatlerinde	 ziyâret	 ettiği	 şehir	 ve

kasabaların	en	meşhurlarıdır.	Bu	sayı	gerçekten	hayret	verici	bir	durumdur.	Ancak	bu	konuda	o	yalnız
değildir.	Bilakis	onun	benzerleri	de	vardır.	Ondan	önce	vefât	etmiş	olan	(ö.517)	İmam	Hâfız	el-Müfîd
er-Rahhâl	ed-Dakkâk	(Muhammed	b.	Abdu’l-Vâhıd	el-Isfahânî)	onlaradan	biridir.
Zehebî	onunla	ilgili	olarak	şunları	söylemektedir:	“Dakkâk	Sâlih,	fakîr,	iffetli,	sünneti	yaşayan	ve	ona

tâbî	 olan	 biriydi.	 Kendisi	 şöyle	 derdi:	 “İlk	 olarak	 474	 yılında	 Serahs’ta	 imlâda	 bulundum.	 Hadis
öğrenmek	için	Tûs’a,	Herât’a,	Belh’e,	Merv’e,	Buhârâ’ya,	Semekand’a,	Kirmân’a,	Cürcân’a,	Nîsâbûr’a
geldim.”	Zehebî	devamla	şunu	ilâve	eder:	“Yüz	yirmi	yer	ismi	sayıp	durmaktadır.	Sonra	da	şunu	söyler:
Isfahan’da	 kendilerinden	 hadis	 yazdıklarım	Allah’ın	 izniyle	 binden	 fazladır.	 Rihledeyken	 yazdıklarım
da	bini	aşkındır.”	Tezkiratü’l-Huffâz,	4:	1256.
Kadı	 İ.	 Hallikân	 da	 onun	 hakkında	 şunu	 demektedir:	 “Emâlî’sinin	 bir	 yerinde	 şöyle	 der:	 Fakih,

Abdullah	b.	Muhammed	b.	Gâlip	Ebû	Muhammed	el-Cîlî	vedâlaşırken	ağladı	ve	şu	şiiri	söyledi:
Haydi	vedâ	zamanı	deyince	dostlar	artık,
Onlar	inci	döktü	gözlerinden	bizse	akik.
Boşaldı	üstümüze	şerâb	misâlî	ayrılık,
Sekri	gitmez	onun	asla	başımızdan	artık.
Aktı	ardlarından	gözyaşlarım	oluk	oluk,
Onlar	yaşa	gark	oldu,	benimse	içimi	yaktı	ayrılık.
124.	Münîre	Nâcî,	et-Tahbîr	Fi’l-Mûcemi’l-Kebîr,	1:	19.
125.	Müellif	Ebû	Gudde’nin	zikrettiği	oldukça	geniş	bir	listeyi	içeren	bu	eserler	için	bkz.	s.87.90.
126.	(Hâfız,	allâme,	Şeyhü’l-İslâm,	Ebû	Tâhir,	Ahmed	b.	Mahmûd	es-Silefî,	el-Isfahânî)
127.	Zehebî,	Tezkiratû’l-Huffâz,	4:	1298-1304.
128.	Sübkî,	Tabâkâtü’ş-Şâfi’îyyeti’l-Kübrâ,	6:	32-41.
129.	Müslümanlar	 nezdinde	 Kur’an’ı	 anlamak	 için	 nasıl	 “tefsir”	 bir	 ilim	 haline	 gelmişse	 Kur’an’ın

okunması	da	(kıraat)	kendi	içinde	bir	ilmî	disiplin	haline	gelmiş,	belirli	kâide	ve	esaslara	bağlanmıştır.
Bu	 anlamda	 ‘on	 imamın	 her	 birisinden	 veya	 onların	 şartlarını	 hâiz	 bir	 başkasından	 gelen	 vecihlere
kırâat,	yine	bu	on	imamın	ravilerinden	her	birinin	bildirdiği	vecihlere	de	“rivâyet”	denilmektedir.”	(M)
130.	 Bunların	 dışındaki	 daha	 pek	 çok	 yer	 ve	 hadis	 aldığı	 hocalarla	 ilgili	 ayrıntılı	 bilgi	 için	 bkz.

Safahât,	s.92-93
131.	Dinleme	yolu	ile.	(M)
132.	Mûcemu	Meşyahati	Isfahân;	Mûcemu	Meşyahati	Bağdât	ve	Mûcemü’s-Sefer.
133.	2/329.	Kıymetli	üstât	eş-Şeyh	Alî	et-Tantavî’nin	baskısından.
134.	İfâdetü’n-Nâsîh	Fit’ta’rîf	bisenedi’l-Câmi’s-Sahîh;	103.
135.	(Ebû	Abdullah	Muhammed	b.	Mahmûd	b.	El-Hasen	b.	Hibetillâh	b.	Mahâsin	b.	İbn.	Neccâr,	el-

Bağdâdî)	Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffâz,	4/1428.
136.	 Bir	 müellifin	 şartlarına	 uygun	 olduğu	 halde	 kitabına	 almadığı	 hadislerin	 başka	 bir	 kitapta

toplanmasına	‘istidrâk’	bu	kitaplara	da	‘müstedrek’	denir.	(M)
137.	Bu	isimler	için	bkz.	Safahât,	97.
138.	Bu	eserlerin	ayrıntılı	listesi	için	bkz.	Safahât,	97.
139.	(Ebû’l-Abbâs	Ahmed	b.	Abdü’d-Dâim	b.	Ni’meti’l-Makdisî,	el-Hanbelî)	Zehebî,	el-İber,	5/288;	İ.

Kesîr,	 el-Bidâye	 ve’n-Nihâye,13:	 257;	 Safdî,	 Nüketü’l-Himyân	 Fî	 Nüketi’l-Umyân,	 99-100;	 İ.Şâkir,
Fevâtü’l-Vefeyât,	1:	46.
140.	Suyûtî,	Târîhu’l-Hulefâ,	s.177.
141.	Kadı,	fakîh	Ebû	Muhammed	el-Mervezî	(Yahyâ	b.	Eksem	b.	Muhammed	et-Temîmî	el-Üseyyidî)

ile	ilgili	olarak	şöyle	gelmiştir:	Kendisi	aşağıda	geleceği	üzere	yirmi	bir	yaşındayken	Basra	kadılığını
üstlenmiştir.	Abdullah	b.	Mahmûd	el-Mervezî	Yahyâ	b.	Eksem’i	şöyle	derken	işittim	demektedir:	“Kadı,
emir	ve	vezîr	oldum.	Fakat	hadis	yazanların	“Allah	senden	râzı	olsun,	kimi	zikredeceksin?”sözünden
daha	tatlı	hiçbir	söz	kulağıma	girmermiştir.	Tehzîbü’t-Tehzîb,	11:	183.
142.	 Çok	 yolculuk	 ettiklerinden	 yıkamaya	 vakit	 bulamıyorlar	 ve	 bu	 yüzden	 de	 elbiselerinde	 toz

toprak	kalıyordu.
143.	Halife	Me’mûn	Ebü’l-Abbâs	Abdullah	b.	Hârûn	er-Reşîd	b.	Mansûr
144.	Irakeyn:	Geçmişte	Kûfe	ve	Basra’ya	verilen	isimdir.	(M)
145.	 Râmehurmüzî,	 el-Muhaddisü’l-Fâsıl	 Beyne’r-Râvî	 ve’l-Vâ’î,	 s.180;	 Hâfız	 el-Hatîp	 el-Bağdadi,

Şerafü	Ashâbi’l-Hadis,	s.92.
Hâlîfe	Me’mûn	eski	dönemdeki	melik	çocuklarının	âdeti	üzere	ulemâdandı.	Küçüklüğünde	ilim	aldı,



edep	ve	ahbâr	okudu,	fıkıh	öğrendi.	Beldesinde	ve	dışarıdan	hadis-i	şerîf	aldı,	ayrıca	kendisi	rivâyette
bulundu.	 Siyer-i	 Âlâmi’n-Nübelâ’da	 hâl	 tercümesinde	 de	 açıklandığı	 gibi	 hâfızası	 sağlamdı.
Bkz.10:272-280;	169.	haberde	Nadr	b.	Şümel’le	beraber	onunla	ilgili	de	bilgi	gelecektir.
Me’mun’la	 ilgili	 yine	 şöyle	 rivayet	 edilmektedir:	 “Reşit,	 hac	 yaptıktan	 sonra	Kûfe’ye	 geldi	 ve	 kadı

Ebû	Yusuf’a:	“Muhaddislere	söyle,	hadis	rivayet	etmek	için	bize	gelsinler.”	dedi.	Abdullah	b.	İdris	ve
İsa	 b.	 Yunus	 dışında	 hepsi	 geldi.	 Bunun	 üzerine	 Emin	 ve	 Me’m’un	 İ.	 İdris’e	 doğru	 gittiler	 ve	 o
kendilerine	yüz	hadis	 rivayet	etti.	Me’mun	da	“Ey	amca,	ezberden	 tekrarlamam	 için	bana	 izin	verir
misin?”	deyince	amcası:	“Tamam”	dedi.	Tekrarlayınca	amcası	hafızasına	hayret	etti.
Sonra	İsa	b.	Yunus’a	gittiler	o	da	kendilerine	hadis	rivayet	etti.	Bunun	üzerine	Me’mûn	ona	on	bin

dirhem	 verilmesini	 emredince	 onları	 kabul	 etmedi	 ve	 “Resûlüllah	 (s.a.v)	 in	 hadisinin	 üstüne	 şerbet
olmaz”	dedi.	Siyer,	10/276;	Tezkiratü’l-Huffâz,	1/281.
Yine	 Me’mun’la	 ilgili	 şöyle	 haber	 verilmektedir:	 “Küçüklüğünde	 ilim	 okudu	 ve	 yine	 kendisinden

rivayette	bulunuldu,	Fıkıh,	Arapça	ve	eyyâm-ı	nâsda	mâhir	oldu.	Ulemânın	büyüklerinden	sayılıyordu.
Büyüdüğünde	 önceki	 ilimlere	 eğildi	 ve	 Felsefe’de	 ustalaştı.	 Bu	 da	 onu	 Kur’an	 mahlûktur	 demeye
götürdü!
Abbas	 oğullarından	 kararlı	 ve	 azimli,	 bilgili	 ve	 hilim	 sahibi,	 zeki	 ve	 görüşlü,	 cesur,	 lider	 ve

müsamahakâr	biriydi.	Her	Ramazan	Kur’an’ı	otuz	defâ	hatmediyordu.
Yahya	 b.	 Eksem	 şöyle	 der:	 “Me’mûn	 hadis	 rivayet	 etmek	 istediğini	 söyleyince	 ben	 de	 “Buna

mü’minlerin	emîrinden	daha	 lâyık	kim	var?”	dedim.	O	da	“Bana	bir	minber	getirin”	dedi	ve	üzerine
çıktı.	 Bize	 ilk	 rivayet	 ettiği	 “İmri’ü’l-Kays	 cehenneme	 giden	 şu’arâ	 sancağını	 tutacaktır.”	 hadisiydi.
Sonra	 otuz	 kadar	 daha	 hadis	 rivayet	 edip	 minberden	 indi.	 Ardından	 bana	 dönerek	 “Ey	 Yahya,
meclisimizi	nasıl	buldun?”	diye	sordu.	Ben	de	“Hâssı	ve	âmmı	aydınlatan	saygın	bir	meclis,	deyince
“Sizde	 bir	 halâvet	 göremedim.	 Asıl	 meclis	 dediğin	 eski	 elbiseleri	 ve	 elinde	 hokkası	 olanların
meclisidir.”	dedi.
Ardından	 elinde	hokkası	 olan	 yabancı	 bir	 adam	Me’mûn’un	 önüne	 atıldı	 ve	 “Ey	müminlerin	 emiri,

yolda	parasız	pulsuz	kalmış	ehl-i	hadisten	biriyim”	dedi.	Bunun	üzerine	Me’mûn	“Şu	bapta	hıfzında	ne
var?”	diye	sorunca	onun	hakkında	herhangi	bir	şey	zikredemedi.	Bunun	üzerine	çok	geçmedi	Me’mun
bâbı	da	dâhil	hadisi	senediyle	tahdîs	etti.	Sonra	Me’mun	ona	başka	bir	bap	hakkında	sordu	ve	adam
bununla	 ilgili	 de	 bir	 şey	 zikredemedi.	 Me’mun	 yine	 hadisi	 senediyle	 tahdîs	 etti	 ve	 ardında	 da
arkadaşlarına	 dönerek:	 “Bunlardan	 biri	 üç	 gün	 hadis	 öğrenir,	 sonra	 da	 bana	 para	 verin,	 ben	 ehl-i
hadistenim!”	der.	Siz	de	ona	üç	dirhem	verin.”	dedi.
146.	 Yani	 çok	 hadis	 yazmakla	 meşgul	 olduklarından	 elbiseleri	 mürekkebe	 bulanıyordu.	 Böylece

mürekkep	onlar	için	başkalarının	nezdindendeki	güzel	koku	mesabesinde	oluyordu.
147.	 O	 faziletli	muhaddisler,	 halkalarının	 içine	 katılınıp	 senetlerinde	 zikredilmek	 istenen	 kişilerdi.

İşte	İslâmın	Bağdat,	Basra,	Merv,	Herât,	Belh,	Isfahan,	Nîsâbûr,	Tûs	ve	diğer	en	meşhur	şehirlerinde
Nizamiye	medreselerinin	kurucusu,	meşhur	ve	dirayetli	âlim,	vezir	Nizâmü’l-Mülk	(408/485)
Çok	 hadis	 aldı,	 rivayet	 etti	 ve	 imlâda	 bulundu,	 Şâfî	 fıkhında	 derinleşti,	 âdâbı	 öğrendi,	 ilme	 teşvîk

edip	talebeye	bol	bol	hediye	verdi,	ulemâ	ve	sâlihleri	saydı,	hayrât	vakıflarını	çoğalttı,	ulemâya	karşı
son	derece	alçak	gönüllüydü.	Onun	zamanı	ehl-i	ilimin	en	iyi	günleriydi.	Tabakâtü’ş-Şâfi’ıyyeti’l-Kübrâ,
4:	318.
et-Tâcü’s-Sübkî	 Vezîr	 Nizâmü’l-Mülk	 ile	 ilgili	 olarak	 şunu	 anlatmaktadır:	 “Kardeşi	 Abdullah	 b.	 Alî

şöyle	demiştir:	“Kardeşim	Nizâmü’l-Mülk,	Rey’de	hadis	imlâ	ediyordu.	Bu	işi	bitirince	“Şüphesiz	ben
yaptığım	 bu	 imlâ	 işine	 ehil	 olmadığımı	 biliyorum.	 Fakat	 ben	 kendimi	 hadis	 nakledenler	 kervanına
katmak	istiyorum.”
148.	el-Muhaddisü’l-Fâsılu	Beyne’r-Râvî	ve’l-Vâvî,	220,	221.
149.	Rihle:	İlim	öğrenmek	gayesiyle	yolculuk	yapmak.	(M)
150.	Hâfız	b.	Salâh	eseri	“Ma’rifetü	envâ’ı	ilmi’l-hadis”,	s.210	(Ma’rifetü	âdâbu	tâlibi’l-hadis)
151.	5:	113	(Evkâtü’s-salavaât)
152.	Hatîp	Bağdâdî,	el-Câmi’u	Liahlâkı’r-Râvî	ve	Âdâbi’s-Sâmi’ı,	2/174.
153.	İ.	Cemâ’a,	Tezkiratü’s-Sâmi’ı	ve’l-Mütekellim	Fi	Âdâbi’l-Âlimi	ve’l-Müte’allim,	s.71.
154.	Tezkiretü’l-Huffâz,	1:	194.
155.	Hâkim,	Müstedrek	Ale’s-Sahîhayn,	1:	106;	 İbn	Abdilber,	Câmi’u	Beyâni’l-İlm	ve	Fazlihî,	1785;

Hâfız	İbn	Kesîr,	el-Bidâye	ve’n-Nihâye,	8:	298.
156.	Yâni	 insanlar	içinde	Allah’ın	resulüyle	birarada	yaşayan	ve	onun	sözünü	dinleyen	ashâptn	çok

sayıda	kimse	vardır.	Onlar	varken	insanların	senin	gibisine	ihtiyaçları	olmaz.	Büyük	ulemanın	yanında
sana	ihtiyaç	duymadıklarından	senin	ilim	öğrenmen	bu	insanlara	fayda	sağlamaz.
157.	 Abdullah	 İbn	 Abbâs	 (r.a.)	 ilim	 yazmaya	 ve	 tahsîline	 hiç	 ara	 vermiyordu.	 Fazl	 b.	 Muhammed

babasından	o	da	dedesinden	şöyle	rivayet	etmiştir:	Abdullah	b.	Abbâs’a	şöyle	denilmiştir:	“İlmi	nasıl
yazıyorsun?”	O	da	“Sevinçli	olduğumda	o	benim	hazzım,	üzüldüğüm	zaman	da	tesellîmdir.	 İbn	Adîm
el-Halebî,	Târîh-i	Halep,	Nizâmü’l-Mülk’ün	hâl	tercümesi.
158.	Ebû	Hayseme	en-Nesâî,	“Kitâbû’l-İlm”,	s.141.
159.	Zehebî,	Târîhü’l-İslâm,	4:	32.
160.	Dârimî,	Sünen,	1:	105.
161.	Zehebî,	Târîhü’l-İslâm,	4:	279.
162.	Dârimî,	Sünen	1:	121.	(Müzâkeratü’l-ilm)
163.	 (Ebû	 Hişâm	Mugıyre	 b.	Mıksem	 ed-Dabî,	 el-Kûfî)	 Zehebî,	 Târîhü’l-İslâm,	 5:	 302;	 Tezkiratü’l-



Huffâz,	1:	143.
164.	Ebû	Hayseme	en-Nesâî,	Kitâbü’l-İlm,	s.135;	Dârimî,	Sünen,	1:	120	(Müzâkeratü’l-İlm);	Hâfız	b.

Hacer,	Tehzîbü’t-Tehzîb,	5:	205-8:	297.
165.	Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffâz,	1:	253;	Mîzânü’l-İ’tidâl,	1:	240.
166.	Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffâz,	1:	277.
167.	Kad	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	3:	250.
168.	 İ.	 Cevzî,	 Menâkıbü’l-İmâm	 Ahmed,	 s.61;	 Zehebî,	 Târîhü’l-İslâm,	 Hocamız	 Ahmet	 Şâkir’in	 -

rahimehullah-	tahkîkiyle,	s.63;	et-Tâcü’s-Sübkî,	Tabakâtü’ş-Şâfi‘îyyeti’l-Kübrâ,	2:	28.
169.	 Muhammed	 Mahlûf	 el-Mâlikî,	 Şeceratü’n-Nûri’z-Zekiyye	 Fî	 Tabakâti’l-Mâlikiyye,	 62	 ayrıca

1119.
170.	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	3:	291-309	Mağrib	baskısı,	2:	465-480	Beyrût	baskısı;	Ebû	Bekir

el-Mâlikî,	Riyâzü’n-Nüfûs,	1:	172-189	ve	onun	hayatından	bahseden	diğer	geniş	kaynaklar.
171.	Kevserî,	Bülûğu’l-Emânî	Fî	Sîreti’l-İmâm	Muhammed	b.	Hasen	eş-Şeybânî.;	s.15.
172.	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	3:	361.
173.	Ebû	Hâtim,	el-Cerh	ve’t-Ta’dîl,	2/3:140;	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	3:	361.
174.	İbn	Cevzî,	Menâkıbu’l-İmâm	Ahmed,	s.26.
175.	 İbn	 Cevzî,	 a.g.e,	 s.31.	 Bu	 ve	 bundan	 sonraki	 iki	 haber	 bu	 bölümdeki	 konumuzla	 ilgili	 değil.

Bunlara	 Ahmed	 b.	Hanbel’in	 ilim	 öğrenmedeki	 büyük	 hedefini	 yeterince	 beyan	 etmek	 için,	 istidrad
kabilinden,	yer	verdim.
176.	A.g.e,32.
177.	 Bu	 İmam	 Ahmed’in	 Abdurrahman	 el-Bağavî’ye	 cevabı.	 Dört	 senelik	 bir	 eğitimde	 “Sübülü’s-

Selâm”dan	 iki	 yüzü	 veya	 üç	 yüzü	 geçmeyen	 bazı	 hadisleri	 okuyup	 sonra	 da	 çıkıp	 onun	 için	 “Hadis
bölümünden	 mezun	 olmuştur”	 diyen	 kimseye	 ne	 dersin?!	 Bu	 kişi	 ne	 biliyor	 peki?	 Mezun	 olmuş
hadişçilerin	çoğu	bugün	bu	minvâl	üzeredir!!
178.	 Bu,	 muhaddislere	 göre	 hadis	 ezberleme	 ve	 rivâyet	 etme	 mertebesinde	 en	 yüksek	 ünvândır.

Buhâri’ye	 bu	 unvan	 verilmiştir.	 Buhâri’den	 önce	 ve	 sonra	 on	 ikinci	 asra	 kadar	 bu	 ünvanın	 verildiği
kişilerin	 isimlerini	 bir	 araya	 getirdim,	 yirmi	 altıya	 ulaştı.	 Bu	 isimleri	 mühim	 hadis	 araştırmaları
içinden,	 bu	 ünvanla	 alakalı	 olan	 ve	 ona	 benzer	 ünvanlarla	 beraber,	 “Ümerâü’l-Mü’minîn	 Fi’l-Hadis”
ismini	 verdiğim	 kırk	 sayfalık	 bir	 risâlede	 tedvin	 ettim.	 Bu,	 notlandırmalarda	 bulunduğum	 “Cevâbu
Hâfız	 el-Münzirî	 An	 Es’iletin	 Fi’l-Cerhi	 ve’t-Ta’dîl”	 adlı	 risâledir.	 1411	 senesinde	 Beyrut’ta	 bir	 cild
halinde	basılmıştır.
179.	İ.	Kesîr,	el-Bidâye	ve’n-Nihâye,	11:	25
180.	İmam	Nevevî,	Tehzîbü’l-Esmâi	ve’l-Lügât,	1:	75;	et-Tâcü’s-Sübkî,	Tabakâtü’ş-Şâfi’iyyeti’l-Kübrâ,

2:220,226.
181.	 Aydınlatma	 için	 böylesi	 sürekli	 uğraş	 ve	 uzun	 süreli	 sabır	 nerede	 günümüzün	 ilim	 talipleri

nerede!?	İstediğimiz	zaman,	hiç	zorlanmadan	lambayı	adeta	ışık	hızıyla	yakıyoruz	ve	ortamı	en	güzel
şekilde	aydınlatıyoruz.	Ne	rahatsız	edici	bir	koku	ne	de	insanın	içini	daraltan	is	söz	konusu.	Maşallah
onlara,	ilim	öğrenmek	için	nasıl	da	gayret	gösterdiler!	Nasıl	da	sabrettiler!
182.	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	3:	114.
183.	 Önceki	 ulemânın	 unutkanlıkları,	 ilme	 dalmaları	 ve	 kendilerini	 kaybetmelerinden	 bir	 örnek!

Buna	benzer	bir	unutkanlık	da	98.	numarada	gelecek	olan	“sahih”	sahibi	İmam	Müslim	b.	Haccâc	el-
Kuşeyrî	en-Neysâbûrî’ye	âittir.	Bu	unutkanlığı	onun	ölümüne	sebep	olmuştur.	Kıymetli	tâbiin	Katâde	b.
Diâme	es-Sedûsî’nin	unutkanlığı	da	bunlardan	biridir.	Katâde	dedi	ki:	Hiçbir	şey	unutmadım.	Ardından
da	“Ey	oğul,	ayakkabılarımı	getir”	deyince	çocuk:	“Ayakkabıların	ayağında!”	dedi.
184.	Hatîp	Bağdâdî,	Târîhi	Bağdât,	3:419.
185.	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	3/122;	İlmâ’,	s.235.
186.	 Sıyânetü	 Sahîh-i	Müslim	 b.	 İhlâl	 ve’l-Galat	 ve	Hımâyetühû	Minel’l-İskât	 ve’s-Sekat,	 s.64.	 İbn

Salâh’ın	bu	kitabının	ismi	uzundur.	Bu	uzun	isim,	garb	ulemâsının	bazı	kitaplarına	verdikleri	başlıklara
benzemektedir.	Örnek	için	bkz.	Safahât,	s.125.
187.	Hatîb	Bağdâdî,	el-Câmi’u	Lliahlâkı’r-Râvî	ve	Âdâbis-Sâmi’î,	2:	138;	İmam	Müflih	el-Hanbelî,	el-

Âdâbü’ş-Şerîyye	ve’l-Minahu’l-Mer’iyye,	2/148.
188.	İfadede	geçen	‘taylasân’la	ilgili	olarak	185.	haberde	değinilecektir.	O	ulemânın	zînetidir.
189.	Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffâz,	3:	830.
190.	Zehebî,	a.g.e,	3:	893.
191.	(Ebü’l-Kâsım	Süleymân	b.	Ahmed	ellâhmî	eş-Şâmî	et-Taberânî)	Zehebî,	a.g.e,3/912,915.
192.	Kıftî,	İnbâhu’r-Ruvât	Alâ	Enbâhi’n-Nühât,	2:119.
193.	(Ebû	Nasr	Hârûn	b.	Mûsâ	b.	Sâlih	b.	Cendel	el-Kaysî)	Kıftî,	a.g.e,	3:	362.
194.	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	4:	636
195.	İbn	Hallikân,	Vefayâtü’l-Âyân,	1:	152
196.	Yâkût	el-Hamevî,	Mû’cemü’l-Üdebâ,17/181-182.
197.	 Bîrûnî	 gibi	 birinin	 rûhun	 teslim	 edileceği	 ölüm	 anında	 ilme	 olan	 büyük	 ilgisi!	 Bu	 olay	 ondan

önce	ve	 sonra	ulemânın	büyüklerinden	birkaç	kişiden	daha	 tekrarlanmıştır.	Hayatlarının	bir	 yönünü
ortaya	 koyması	 için	 bu	 rivâyetlerin	 biraraya	 getirilmesi	 gerekir.	 Burada	 bundan	 başka	 örnekleri
zikredeceğim.	 Böyle	 bir	 olay	 167.	 ve	 168.	 haberde	 geleceği	 üzere	 Ebû	 Hanîfe’nin	 talebesi	 Ebû
Yûsuf’un	başına	gelmiştir.
İmam	 Ebû	 Yûsuf’un	 talebesi	 İbrâhim	 b.	 Cerrâh	 et-Temîmî	 (ö.217)	 nin	 hâl	 tercümesinde	 şöyle



anlatılır:	Kendisi	 der	 ki:	 “Ebû	Yûsuf	hastalandı	 ve	 ziyâret	 için	 yanına	geldim.	O’nu	baygın	 vaziyette
buldum.	Kendine	gelince	bana	“Şu	meselede	ne	dersin?”	dedi.	Ben	de	“Bu	halde	mi?”	deyince	“Bunda
bir	beis	yok,	öğrenelim,	belki	onunla	kurtulan	kurtulur”	dedi.	Sonra	da	devamla	“Ey	İbrahim,	şeytan
taşlarken	hangisi	daha	faziletli;	kişinin	yürüyerek	mi	yoksa	binekli	olarak	mı	atması?”	şeklinde	sordu.
“Binekli”	deyince	yanıldığımı	söyledi.	Ben	bu	sefer	“Yürüyerek”	deyince	yine	“Hata	ettin”	dedi.	Bunun
üzerine,	Allah	senden	râzı	olsun	söyle	o	zaman,	dedim.	Dedi	ki:	“Kişinin	yanında	duâ	için	duruluyorsa
efdal	olan	cemreyi	 yürüyerek	atmaktır.	Eğer	durulmuyorsa	efdal	olan	binekli	 atmaktır.”	dedi.	Sonra
yanından	kalktım	evinin	kapısına	ulaştım	ki	içerden	onun	için	kopan	feryâdı	işittim!	O	ölmüştü!”
İşte	 böyleydiler!	 Ölüm	 bütün	 şiddeti	 ve	 acısıyla	 onlara	 çökmüş,	 nefes	 alıp	 vermede	 hırıltılar

şiddetlenmiş,	 baygınlık	 hâkim	 olmuşken,	 öğrenmek	 ya	 da	 öğretmek	 için	 ölümün	 nefesini	 kestiği	 o
halde,	kendilerine	gelince	bazı	fer’î	ilmî	meseleleri	soruşturuyorlardı.
Yâ	Allah!	Son	nefeste	de	olsa	ilim	kalplerinde	nasıl	kıymetli?	Akıl	ve	zihinleri	ilimle	nasıl	da	meşgûl!

O	anda	ne	eşini	ne	çocuğunu	ve	ne	de	değerli	bir	yakınını,	ancak	 ilmi	hatırlıyorlar.	Allah’ın	rahmeti
üzerlerine	olsun.	Böylelikle	ilimde	ve	dinde	imâm	oldular.	Muvaffık	el-Mekkî,	Menâkıbı	Ebî	Hanîfe,	1:
481;	 Kerdî,	Menâkıp,	 2:	 405;	 İbn	 Ebü’l-Avvâm,	 Fadâilü	 Ebî	 Hanîfe	 ve	 Ashâbihî;	 Hâfız	 el-Karaşî,	 el-
Cevâhirü’l-Mudıyye	Fî	Tabakâti’l-Hanefiyye,	278-283.
Onlar	bizim	babamız,	bana	banzerlerini	getir,
Bizi	topladığında	meclis	bir	araya	Ey	cerîr.
198.	Hâfız	İbn	Asâkir,	Tebyînü	Kizbi’r-Müfterî	Fîmâ	Nüsibe	ile’l-İmâm	Ebi’l-Hasen	el-Eş’arî,	278-283;

et-Tâcü’s-Sübkî,	Tabakâtü’ş-Şâfi’ıyyeti’l-Kübrâ,	5:	174-180.
199.	(Hâfız	el-Humeydî)	Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffaz,	4:	1219
200.	(Ahmed	b.	Alî),Tâcüddîn	es-Sübkî,	Tabakâtü’ş-Şâfi’ıyyeti’l-Kübrâ,	6:30.
201.	8:	97
202.	15,	170-176,	238-240,250-251,	300,	356-357.
203.	Şû’be	b.	Haccâc	der	ki:	“Bir	insanın	evinde	hokka	gördüğünde	ona	merhamet	et.	Eğer	yanında

bir	yiyecek	varsa	ona	yedir.”
204.	8.haber.
205.	1:	64.	(Öğrencinin	âdâbı)	Şeyh	Muhammed	Necîb’in	baskısından.
206.	Bunlar	İmam	Şâfî’nin	fakirlikle	ilgili	bazı	sözleridir.	Konuyla	ilgili	ona	âit	bazı	cümleler	132,135

ve	139.	haberlerde	gelecektir.	170.	haberde	de	doğumu	ve	vefatına	değinilecektir.
207.	Zehebî,	Tezkiratü’l-Huffâz,	1.	314.
208.	Yâkût	el-Hamevî,	Mûcemü’l-üdebâ,	12:239.
209.	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik,	4:	804,	Beyrut	baskısı;	8:	118	Mağrib	baskısı.
210.	Nefhu’t-Tabîb,1:	358;	ed-Dîbâcü’l-Mezheb,	s.120.
211.	s.56.
212.	 Bu	 cümle,	 zaman	 itibarıyla	 İmam	 Şâfî’nin	 doğumundan	 önce	 vefat	 eden	 Tâbiînden	 İmam

Muhammed	b.	Şihâb	ez-Zührî’ye	âittir.	Kendisi	150’de	doğmuştur.	Zehebî	bunu	Ubeydullah	b.	Dırâr’ın
hâl	tercümesinde	anlatır.	Mîzânü’l-İ’tidâl,	3:	110.
İbrahim	en-Nazzâm	der	ki:	“Komşunun	bir	cenazesi	varsa	ve	senin	evinde	de	ufak	tefek	de	bir	şey

yoksa	cenazeye	gelme.	Çünkü	toplum	içinde	senin	başına	gelen	musîbet	komşunun	cenâzesinden	daha
büyük	 olup	 senin	 evin	 mâteme	 daha	 lâyıktır.!”	 Şerhu’l-Uyûn,	 İbn	 Nübâte,	 s.230.	 Ayrıca	 bakz.	 210.
haber.
213.	İ.	Kesîr,	el-Bidâye	ve’n-Nihâye,	10:	330.
214.	Menâkıbu’ş-Şâfi’î,	2:	149-150.
215.	 İmam	 Ebû	 Hanîfe’nin	 öğrencisi	 ve	 İmam	 Şâfî’nin	 de	 şeyhidir.	 Bu	 sözü	 aynı	 şekilde	 Hatib

Bağdâdî	de	rivâyet	etmişitir.	Camî,	1:	39
216.	Bünn:	Acılı	türde	yapılan	bir	şeydir.	Kâmûs,	9:	145.	Kâmûs	Şârihi	der	ki:	“	İbn	Sem’ânî	Ensâb’ta

şunu	der:	Bünn	turşu	türü	bir	şeydir.
İ.	 Beyhakî	 Menâkıbü’ş-Şafiî	 de	 bu	 haberden	 sonra	 der	 ki:	 Bünn;	 Şâmât	 ve	 Mısır’da	 yağın	 arta

kalanından	yapılan	ve	gurabânın	fakirliklerinden	katık	ettiği	bir	tür	yiyecektir.
Menâkbü’ş-Şâfiî’de	 ‘içini	 yaralayan’	 ifadesi	 ‘içini	 yakan’	 şeklinde	 gelmiştir.	 Belki	 bu	 da	 kelimeyle

ilgili	ikinci	bir	rivâyettir?	Yâhutta	asıl	kelimeden	bir	tahrîftir.	2:	150.
‘Bünn’	lâfzı	burada	doğrudur.	Bu	bağlamda	başka	kelime	söz	konusu	değildir.	Hadis	râvilerinden	ve

etbâuttabiînden	 biri	 olan	 Abdullah	 b.	 Akîl’in	 şöyle	 bir	 sözü	 nakledilir:	 “Ancak	 ve	 ancak	 hadis
ezberliyoruz.	Çünkü	içimizi	bünn	yaralamıştır.”	Râmehurmîzi,	el-Muhaddisü’l-Fâsıl,	s.203.	Bu	hadisin
muhakkiki	 ‘bünn’	 lafzını	 hatalı	 bulmuş	 ‘bür’	 diye	 düzeltmede	 bulunarak	 şöyle	 demiştir:	 “	 Duğrusu
‘bür’dür.	 Ekmeği	 kastederek	 bu	 kelimeyi	 söylemiştir.	 Bu	 şekliyle	 ibârenin	 mânâsı	 tamamlanmış
ekmeği	katıksız	yemeleri	içlerinde	yara	yapmıştır.”
Bu	hatada	Hâtib’in	“Câmî”	adlı	eserinin	muhakkiki	de	onu	 izlemiş	ve	aynı	 şekilde	 ‘bün’	kelimesini

hatalı	 bulmuş	 ve	 ‘bür’	 şeklinde	düzeltilmesi	 gerektiğine	hükmetmiştir!	Bütün	bu	 yorumlar	hatalı	 ve
yanlıştır!
217.	Hatib	Bağdâdî,	Câmî,	1:	39.
218.	Suyûtî,	Tedrîbü’r-Râvî,	345.	s.245.
219.	(Ebû	Muhammed	Cemâlüddîn	Abdullah	b.	Yûsuf)
220.	 Suyûtî,	 “el-Menhecü’s-Seviyyü	 ve’l-Menhelü’r-Reviyyü	 Fî	 Tıbbi’n-Nebevî”.	 Bu	 kitabı

Hindistan’da	 Râmbûr	 kütüphânesinde	 1382	 yılında	 buraya	 yaptığım	 rihlede	 gördüm.	 Kütüphâne



numarası	ilmi	hadis	içinde	799’dur.
221.	 İlmin	 ve	 ulemânın	 izzeti	 ile	 ilgili	 Asmâ’nın	 kasidesine	 değinilirken,	 bkz.	 kitabın	 sonlarında

343.numara.
222.	İbn	Hallikân,	Vefâyâtü’l-Âyân,	1:	325.
223.	İ.	Hallikân,	a.g.e,	2.	13;	Safdî,	el-Vâfî	bi’l-Vâfî,	2.92.
224.	Sabır;	Acı	ilâç.
225.	Aydurs’un	“en-Nûrü’s-Sâfir”	adlı	eserinde	gerçekten	uzunca	bir	hâl	tercümesi	vardır.	s.140.
226.	İbn.	Muflih	el-Hanbelî’nin	“el-Edebü’ş-Şer’îyye”	sinde	olduğu	gibi,	2:	258;	Bu	eser	İbn.	Muflih’in

lâtif	beyitlerinden	oluşmaktadır.	İb.	Recep	el-Hanbelî	de	onları	“	Zeyli	Tabakâti’l-Hanâbile”	deki	geniş
tercemesinde	zikretmiştir.
227.	İbnü’s-Sükkît,	Râşid	b.	Dirvâs	olduğunu	söyler.
228.	Vefâyâtü’l-Âyân,	1:	514.
229.	Kıftî,	İnbâhü’r-Rüvât,	1.93.
230.	İbn.	Hallikân,	Vefâyâtü’l-Âyân,	2:212.
231.	Bu	beyit	Buhtirî’nin	dîvânın’da	yer	alan	kasîdesindendir.	3/1980,	1964,	Kâhire.
232.	Tâcü’s-Sübkî,	Tabakâtü’ş-Şâfi’iyyeti’l-Kübrâ,	2:	188.
233.	 Kitâbu	 Teşrîfi’l-Fakr	 Ale’l-Ğınâ;	Hâfız	 ez-Zehebî	 bu	 eseri	 yazma	 halindeki	 “Târîhü’l-İslâm”	 da

329	senesi	olayları	içinde	Hâfız	İbn	Hacer	de	“Lisânü’l-Mîzan”da	(3:	254)	zikretmektedir.
234.	Hâfız	b.	Hacer,	Ref’u’l-Isr	an	Kudâti	Mısr.
235.	İbn	Münzir,	Lisânü’l-Mîzân,	5:	28.
236.	127,	132-135.	haberler.
237.	Bu	ifadeleri	onun	“Medâricü’s-Sâlikîn”	adlı	eserinde	görebilirsin.	2:	442-443.
238.	Tahsînü’l-Kabîh	ve	Takbîhü’l-Hasen,	s.40.
239.	Kendisi	Îsâru’l-Hak	ale’l-Hak	ve	daha	başka	nefis	ve	faydalı	eserlerin	sahibidir.
240.	s.14-36.	Hâfız	ed-Delicî	söz	konusu	eserinde	‘felâket’	ve	‘meflûk’	kelimelerinin	manası	ile	ilgili

şöyle	demektedir:	 ‘meflûk’	 lafzını	acemlerin	önde	gelen	kişilerinden	aldık.	Kullandıkları	yerlere	göre
onlar	bu	lafızla	fakirliğinden	ve	yoksulluğundan	ötürü	nasipsiz	insanı	ve	insanlar	içinde	ihmal	edilmiş
kişiyi	kastederler.	Ne	“Sıhâhı	Cevherî”	de	ve	ne	de	“	el-Kâmûsu’l-Muhît”	de	 ‘feleke’	maddesinde	bu
manaya	 uygun	 gelen	 bir	 kelime	 yoktur.	 Fakir	 için	 ‘meflûk’	 (felâkete	 uğramış)	 vasfının	 kullanılması
feleğin	 fakirin	muradına	karşı	 çıkması	ve	 isteklerine	ulaşmasına	engel	olması	hasebiyledir.	 ‘Felâket’
lafzının	 ‘fâka’,	 ‘fakr’,	 ‘imlâk’	 ve	 benzerleri	 kelimelere	 tercih	 edilme	 sebebi	 ise	 bu	 üç	 lafzın	 ve
benzerlerinin	delâlet	ettikleri	manalar	‘felâket’	ve	‘meflûk’	lafızlarının	aksine	açıktır.	Çünkü	felâket’	ve
‘meflûk’	lafızlarından	‘karineler	yardımıyla	değişik	ve	pek	çok	bağlamla	buluşan	manalar	çıkmaktadır.
241.	Hılyetü’l-Evliyâ,	6:	373.
242.	 Süfyân	 es-Sevri’nin	 açlığı	 ve	 sonra	 düğün	 yemeğini	 yemekten	 vaz	 geçmesi	 ile	 ilgili	 başından

geçenler,	bana	Halep’teki	şeyhlerimden	birinden	duyduğum	bir	olayı	hatırlattı.	Kıymetli	âlim	İbrahim
el-Hilâlî,	 ilim	öğrenmek	için	Ezher	Üniversitesi’ne	gider.	Öğrenciliği	sırasında	yokluğa	düşüp	paraya
ihtiyaç	 duymuştur.	 Yiyecek	 bir	 şey	 bulamadan	 bir	 günü	 geçmiş	 ve	 oldukca	 da	 acıkmıştır.	 Bunun
üzerine	yemek	istemek	için	Ezher’deki	odasından	çıkar.	Dışarıda	burnuna	nefis	kokuların	geldiği	açık
bir	kapı	görür.	Mutfağın	kapısından	içeri	girer,	hiçbir	kimseyi	bulamaz	ama	iştah	kabartan	bir	yemek
bulur.	Kaşığı	alır	yemeğe	daldırır	ardından	ağzına	götürdüğü	sırada	içi	yemeği	almaz.	Zîra	o	yemeği
yemesine	 izin	verilmemiştir.	Nitekim	yemeği	bırakır	ve	oldukça	aç	bir	halde	yurttaki	odasına	çekilir.
Bir	saat	kadar	geçmeden	şeyhlerinden	biri	beraberindeki	bir	adamla	odasına	girer	ve	ona	der	ki:	“Bu
kıymetli	kişi	kızına	bir	eş	seçmem	için	hali	düzgün	bir	öğrenci	talebiyle	bana	geldi.	Ben	de	seni	tercih
ettim.	 Haydi,	 aranızda	 nikâh	 kıyılması	 ve	 hanesine	 katılman	 için	 evine	 gidelim.”	 Üstat	 İbrahim
şeyhinin	emrine	uyarak	cesaretini	toplar	hep	beraber	kalkarlar.	Bir	de	ne	olsun!	O’nun	daha	önce	içeri
girip	de	kaşığı	yemeğe	daldırdığı	eve	gitmesinler	mi?!	Oturduklarında	kızın	babası	nikahlarını	kıyar	ve
yemeğe	geçilir.	Yedikleri	yemek	de	kaşığı	içine	daldırıp	da	geri	bıraktığı	yemektir.	Kendi	kendine	şöyle
diyerek	yemekten	yer:	“Bu	yemekten	Allah’ın	müsadesi	olmadığı	 için	geri	durdum.	Şimdi	Allah	bana
izniyle	 mükerrem	 ve	 muazzez	 bir	 eş	 nasip	 etti.”	 Bu	 saliha	 kadın	 daha	 sonra	 tahsil	 bitince	 onunla
Haleb’e	geldi	ve	salih	oğullarının	anası	olmuştur.
Helalle	haramdan	alıkoyan	ve	her	yaratılanın	rızkını,	yiyecek	ve	içeceğini	taksim	eden	Allah’ı	tenzih

ederim.	Muhakkak	her	mahlûk	rızkını	yiyecek	ve	ona	ulaşacaktır.	Şu	sözü	söyleyen	doğru	söylemiştir:
“Çiğnemen	takdir	edilen	şeyi	mutlaka	çiğnersin.	Yazık	sana,	onu	gururla	çiğne	ezilerek	değil”
Daha	 sonra	 ben	 bu	 olayı	 Şeyh	Muhammed	 Râğıb	 et-Tabbâh’ın	 eserinde	 benim	 zikrettiğime	 yakın

olarak	zikrettiğini	gördüm.	İlâmü’n-Nübelâ	Bi	Târîhi	Halebi’ş-Şühedâ,	7:	231.
243.	İ.	Hallikân,	Vefâyâtü’l-Âyân,	2:	224;	Zehebî,	Siyerü	Âlâmi’n-Nübelâ,	7:	429.
244.	Hatib	el-Bağdâdî,	Târih,	9/280.
245.	Sarsar,	Îsâ	Nehri	kenarında	Bağdat	civarında	bir	köydür.	Belki	de	oraya	Îsâ	Nehri	diye	izafede

bulunulmuş	ama	Sarsar	Nehri	denilmiştir.	Mûcemü’l-Büldân,	3:	401.
246.	Kadı	Iyâz,	Tertîbü’l-Medârik	Li	Ma’rifeti	Âlâmı	Mezhebi	Mâlik,	1:	130.
247.	a.g.e,	2:	68.
248.	Hatib	el-Bağdâdî,	Târih,	14:	244;	Muvaffak	el-Harzemî,	Menâkıbu	Ebî	Hanîfe,	1:	469.
249.	İ.	Hallikân,	Vefâyât,	2:	161.
250.	Şîrâzî	“Elkâb	ve’l-Künâ”da	hadisi	bu	lafızla	İ.	Abbâs	ve	Ali	(r.a.)’dan	rivayet	etmiştir.	Bu	zayıf	bir

hadistir.	 Fakat	 “Kadın	 dört	 şey	 için	 nikâh	 edilir;	 Malı,	 asâleti,	 güzelliği	 ve	 dindarlığı	 için.	 Eli



bereketlenesi,	Sen	dindar	olanını	 tercih	et”	hadisi	sahih	bir	hadistir.	Buhârî,	Müslim	ve	diğerleri	bu
hadisi	Ebû	Hüreyre’den	rivayet	etmişlerdir.
251.	Lahn:	Hadis	lafızlarının	hatalı	telaffuzu.
252.	Bu	haberde	Halife	Me’mûn’un	 ilme	olan	düşkünlüğü,	 ilmin	nezdindeki	 kıymeti	 ve	ona	 teşviki

görülmektedir.	Ayrıca	bkz.	51.	haber.
253.	Hâfız	İbn	Abdilber,	el-İntikâ	Fî	Fadâili’s-Selâseti’l-Eimmeti’l-Fukahâ,	s.70.
254.	Beyhakî,	Menâkıbü’ş-Şâfi’î,	 1:	 95;	Kâdı	 Iyâz,	 Tertîbü’l-Medârik,	 3:	 175	 (Mağrib	 baskısı)	 ve	 1:

383	(Beyrût	Baskısı9
255.	Câmi’u	Beyâni’l-İlm	ve	Fazlihî,	1:	98.
256.	İbn	Abdilber’in	kitabında	para	birimi	“dinar”	olarak	belirtilmiştir.	Korkarım	ki,	doğrusu	“onaltı

dirhem”	şeklindedir.	Çünkü	zikredilen	on	altı	dinarı	ben	çok	buluyorum.
257.	Bu	kişi	Harun	Reşid’in	veziri	Yahya	b.	Hâlid	el-Bermekî’dir.	(120/190)	Kendisi	eli	açık,	cömert

bir	 vezirdir.	Zeki,	 itibarlı	 ve	belağat	 sahibi	 kişilerdendi.	Diyordu	ki:	 “Üç	 şey	 var	ki	 bunlar	 sahibinin
aklına	 delâlet	 eder;	 Hediye,	 mektup	 ve	 elçi.”	 Oğullarına	 da	 şöyle	 diyordu:	 “Duyduklarınızdan	 en
güzelini	 yazınız.	 Yazdıklarınızdan	 en	 güzelini	 ezberleyiniz.	 Ezberlediklerinizden	 de	 en	 güzelini
söyleyiniz.”	Vefayâtü’l-Âyân,	6:	221.
258.	Vâkıdî	Medîne	ehlindendi.	Cömertlikle	meşhur	eli	açık	biriydi.	180	senesinde	borçlu	bir	halde

Bağdat’a	geldi.	Reşid,	ona	şark	bölgesinin	kadılığını	verdi.	Sonra	Me’mûn	onu	Bağdat’ın	Rusâfe	diye
bilinen	 mahallesine	 kadı	 yaptı.	 Ölünceye	 kadar	 kadı	 olarak	 görevine	 devam	 etti.	 Me’mûn	 onun
bölgesine	ikramda	bulunuyor	ve	fazlaca	gözetiyordu.
Hasan	b.	Şâzân	ondan	şunu	nakleder:	 “Sultandan	değişik	defalar	altı	yüz	bin	dirhemim	oldu	 fakat

bana	bunlarda	zekât	vacip	olmadı.”
Abbâs	ed-Dûrî	 der	ki:	 “Vâkıdî	 kadılık	 yaparken	vefat	 etti	 ve	onun	bir	 kefeni	 yoktu.	Bunun	üzerine

Me’mûn	onun	kefenini	gönderdi!”	Allah’ın	rahmeti	üzerine	olsun.	Hatib	Bağdâdî,	Târîhi	Bağdât,	3:3-4
ve	20;	Yâkût	el-Hamevî,	Mû’cemü’l-Üdebâ,	18:279.
Ne	hadiseler	var	çizilse	nakıştan	daha	güzeldir,
Şayet	koklansa	misk	dahi	ondan	geri	kalır.
259.	Sem’ânî,	Ensâb,	7:	289.
260.	Cebel	 bölgesinin	melikidir.	Cebel	 Irak	 ve	Horasan	 ülkeleri	 arasında	 büyük	 bir	 bölgedir.	Halk

burayı	 Iraku’l-Acem	 diye	 isimlendirir.	 Bu	 bölgede	 Hemedân,	 Isfahân,	 Rey,	 Zencân	 ve	 daha	 başka
büyük	şehirler	vardır.”	İ.	Hallikân,	Vefâyât,	1:	423-425.
261.	Tavzîhü’l-Efkâr,	2:	254.
262.	“Mes’eletü	Halkı’l-Kur’an	ve	Eseruhâ	Fî	Sufûfi’r-Rüvât	ve’l-Muhaddisîn	ve	Kütübi’l-Cerhi	ve’t-

Ta’dîl”adlı	 risaleme	 bkz.	 Orada	 bu	 meselenin	 tarihi,	 sebepleri	 ve	 geride	 bıraktıkları	 ile	 ilgili
açıklamalar	vardır.
263.	Menâkıbu’l-İmâm	Ahmed	b.	Hanbel,	s.394.
264.	Zâriyât	51/22.
265.	Ayrıca	bkz.	Hayruddin	ez-Zireklî,	Âlâm,	6:	251.
266.	Hâfız	b.	Hacer,	Tehzîbü’t-Tehzîb,	11:	282;	Uleymî,	el-Menhe.cü’l-Ahmed,	1.95.
267.	Tezkiratü’l-Huffâz,	2:	510;	Tehzîbü’t-Tehzîb,	9:	161;	Hâfız	el-Mizî,	Tehzîbü’l-Kemâl	(Yazma)
268.	Mû’cemü’l-Üdebâ,	7:	11;	Vefâyâtü’l-Âyân,	1:	284;	el-Vâfî	bi’l-Vefeyât,	10:	212.
269.	Kıftî,	İnbâhü’r-Rüvât	Alâ	Enbâhi’n-Nühât,	2:	210.
270.	Tezkiretü’l-Huffâz,	2:	550.	Kendisi	“el-Müsnedü’l-Kebîrü’l-Mu’allel”	adlı	eserin	sahibidir.	Öyle	ki

ondan	daha	güzel	açıklamalı	bir	müsned	tasnif	edilmemiştir.
271.	Hatib	Bağdâdî,	Târih-i	Bağdâd,	14:	282
272.	 Taylasan:	 Âlim,	 kadı	 ve	meşâyıhtan	 ileri	 gelenlerin	 giydiği,	 yeşil,	 siyah	 veya	 beyaz	 renklerde

kumaşı	yünden	olan	bir	elbisedir.	Bu	elbise	 İmam	Dâvud	ez-Zahirî’nin	asrında	ve	ondan	sonra	önde
gelen	ulemanın	şiârı	olmuştur.
273.	Mürsel:	Zayıf	hadisin	kısımlarındandır.	Tabiînin	sahâbeyi	atlayarak	Hz.	Peygambere	izâfe	ettiği

hadistir.	(M)
274.	Mevkuf:	Sahâbilerin	söz,	fiil	ve	takrirlerine	dair	haberlere	mevkûf	denir.	(M)
275.	 Mütevassıt	 hadis:	 Lâfzın	 siyâk	 ve	 sibâkından	 Hasen	 hadis	 mesâbesindeki	 hadisler	 olduğu

anlaşılıyor.	(M)
276.	Hacâmat	konusunda	geniş	bilgi	için	bakz.	İbn.	Kayyım,	Zâdü’l-Meâd,	3:	166-167.
277.	Tezkiretü’l-Huffâz,	2:	630;	Siyeru	Âlâmi’n-Nübelâ,	13:292.
278.	Yâkût	el-Hamevî,	Mû’cemü’l-Üdebâ,	7:	83
279.	İbn	Ebî	Hâtim	er-Râzî,	Takdimetü’l-Cerh	ve’t-Ta’dîl,	363
280.	Hatib,	Târîhü	Bağdât,	3:	317;	Hâfız	İbn	Hacer,	Tehzîbü’t-Tehzîb,	9:	490
281.	 Târîhü	Bağdât,	 2:164;	 Zehebî,	 Tezkiratü’l-Huffâz,	 2:753;	 Sübkî,	 Tabakâtü’ş-Şâfi’iyyeti’l-Kübrâ,

2:250.	Ayrıca	bkz,Yâkût	el-Hamevî,	Mû’cemü’l-Üdebâ,	18:46;	Hâfız	İbn.	Kesîr,	el-Bidâye	ve’n-Nihâye,
11:	103.
282.	(Muhemmed	b.	Ahmed	b.	Nasr)	Hatib	Bağdâdî,	Târihü	Bağdât,	1:	365;	Zehebî,	Siyerü	Âlâmi’n-

Nübelâ,	13:	545;
283.	Ebû	Zeyd	ed-Debbâğ,	Meâlimü’l-İmân	Fî	Marifeti	Ehli’l-Kayravân,	3:	11.
284.	 Hâfız,	 allâme	 Ebûbekir	 Abdullah	 b.	 Muhammed	 b.	 Ziyâd),	 İbn	 Cevzî,	 el-Muntazam,	 6:	 286;

Tezkiratü’l-Huffâz,	3:	819.



285.	 Nîsâbûrî	 324	 yılında	 Ebû	 Bekir	 en-Neccâd	 da	 348	 yılında	 vefat	 etti.	 İkisinin	 vefatı	 arasında
ancak	yirmi	dört	sene	var.
286.	Tezkiratü’l-Huffâz’da	tahrif	olarak‘Ebû	Zekeriyyâ’dan’	duyduğu	geçer.	O’nu	düzelt.
287.	Salahuddîn	Safedî,	el-Vâfî	bi’l-Vefeyât,	1:	106-108.
288.	İbn-i	Hallikân	Fârâbî	ile	ilgili	olarak	şunları	söyler:	Derlemelerin	birinde	şuna	rastladım;	Fârâbî

Seyfüddevlenin	 yanına	 vardığında	 -ki	 meclisinde	 her	 ilimden	 önde	 gelenler	 bulunuyordu-	 Türk
kıyafetleriyle	içeri	alındı.	Bu	onun	sürekli	giydiği	kıyafetiydi.
Huzurda	durduğunda	Seyfüddevle	ona:	“Otur”	deyince	o:
“–Buraya	mı,	senin	olduğun	yer	mi?”	dedi.
Seyfüddevle:	 “Bulunduğun	 yere	 otur”	 dediğinde,	 Fârâbî	 insanların	 üstünden	 atlayarak

Seyfüddevle’nin	oturduğu	yere	vardı	ve	onu	sıkıştırdı.	Hatta	kendisini	dışarı	itti.	Seyfüddevle’nin	yanı
başında	köleler	bulunuyordu.	Onun	köleleriyle	gizli	şeyler	paylaştığı	bilenin	de	çok	az	olduğu	özel	bir
dili	vardı.	Onlara	bu	dille:
“–Şüphesiz	ki,	bu	şeyh	edepsizlik	yaptı.	Ben	de	ona	bazı	şeyler	soracağım.	Şayet	onlara	yeterli	cevabı

veremezse	 onu	 parçalayın”	 dedi.	 Bunun	 üzerine	 Ebû	 Nasr	 da	 ona	 aynı	 dille:	 “Ey	 emir,	 Sabırlı	 ol.
İşlerin	sonuçlarına	göre	davran.”	dedi.	Seyfüddevle	buna	hayret	edince:
“–Bu	dili	çok	iyi	mi	konuşuyorsun”	dedi.	O	da:
“–Evet,	yetmişten	fazla	dili	çok	iyi	konuşurum.”	deyince	Fârabî	bir	anda	onun	gözünde	çok	büyüdü.
Sonra	Fârâbî	mecliste	 bulunan	ulema	 ile	 her	 ilim	dalıyla	 ilgili	 konuşmaya	başladı.	Onun	 sözü	 hep

diğerlerininkini	alt	ediyordu.	Sonunda	her	kes	sustu	ve	o	tek	başına	konuşur	oldu.	Ardından	diğerleri
onun	söylediklerini	yazmaya	başladılar	ve	bundan	sonra	Seyfüddevle	onları	çıkarıp	Fârâbî	ile	baş	başa
kaldı.	O’na	dedi	ki:
“–Bir	şey	yemek	ister	misin?”	Fârâbî:
“–Hayır”	dedi.
“–Peki,	bir	şey	içer	misin?”	Fârâbî	yine:
“-	Hayır”	dedi.	Seyfüddevle:
“–Ya	bir	şey	dinlemek	ister	misin?”	dedi.	Fârâbî:
“–Evet”	 deyince,	 Seyfüddevle	 şarkıcıların	 içeri	 gelmesini	 emretti.	 Bu	 konuda	 maharetli	 olanların

hepsi	 türlü	 enstürümanlarıyla	 geldiler.	 İçlerinden	 biri	 daha	 âletini	 çalmadan	 Fârâbî	 onun	 kusurunu
buldu	ve	ona:	“Hata	ettin”	dedi.	Bunun	üzerine	Seyfüddevle:
“–Bu	sanatla	ilgili	çok	iyi	icra	ettiğin	bir	şey	var	mı?”	dedi.	Fârâbî:
“–Evet”	dedi	ve	karnından	ağzı	bağlı	bir	torba	çıkardı.	Açınca	içinden	bazı	çubuklar	çıkardı	ve	onları

kurdu.	 Ardından	 onu	 çalınca	 mecliste	 olanların	 hepsi	 buna	 güldüler.	 Sonra	 onları	 ayırıp	 başka	 bir
şekle	 getirdi	 ve	 vurmaya	 başlayınca	 meclistekilerin	 hepsi	 ağladılar.	 Sonra	 yine	 onları	 birbirinden
ayırıp	başka	bir	şekle	sokarak	çaldı.	Bu	sefer	de	nöbetçi	dâhil	meclistekilerin	hepsi	uyudular.	Ardından
Fârâbî	onları	uyur	halde	bıraktı	ve	çıktı.	Hikâye	edildiğine	göre	kanun	denilen	âlet	onun	îcâdıdır	ve	o,
onu	bu	şekle	sokan	ilk	kişidir.	Vefâyâtü’l-Âyân,	5:	155
Salâh	Safedî	bu	haberin	akabinde	şunları	der:	“Bana	göre	bu	olayın	Ebû	Nasr	Fârâbî	gibi	birisinden

meydana	gelmesi	mümkündür.	Böyle	bir	kişi	mesela	dinleyenlere	İbn	Haccâc’ın	sözlerini	seslendirse,
elbet	 onu	 dinleyen	 kişi	 namedeki	 komiklikten	 güler.	 Yine	 o	 kişi	 Arap	 âşıklarının	 şiirlerini,	 derûnî
ayrılık	ve	hüzünlerini	nevâ	ya	da	buna	benzer	bir	makamda	nâmeye	dökse	bu	sefer	dinleyen	kişi	ağlar.
İşte	 onun	 durumu	 da	 bunun	 gibidir;	 Yüreklendirmek	 veya	 kalbi	 yumuşatmak	 istediğinde,	 insanları
cömert	ve	müsamahakâr	veya	da	daha	başka	bir	hale	sokabilir.
289.	Anlamanın	insanın	kalbinde	ve	ruhunda	meydana	getirdiği	sevinç	ne	hoş!	Yine	insanın	yüzünde

ve	gözünde	bıraktığı	etki	ne	güzel!	Bu	bağlamda	allâme,	edip	el-Harîrî	cinas	yaparak	“Anladığımızda
côşa	geldik”	manasına	“Fehimnâ	hîne	fehimnâ”	diyor.
Anlamanın	 yüzdeki	 tesirinden	 birisi,	 anlamadan	 duyulan	 sevinçle	 yüzün	 kızarmasıdır.	 Nitekim

Bağdatlılar	 “Yüzünde	marifet	gülü	açtı”	derler.	Allâme	el-Hafâcî,	Şifâü’l-Ğalîl,	 vav	md;	Bu	doğru	bir
ifadedir.	Şâir,	usta	edip	Ebû’l-Feth	el-Büstî	de	“Anlama	aklın	ışığıdır”	demiştir.	Vefâyâtü’l-Âyân,	1:	357.
Allâme	 el-Murtezâ	 ez-Zebîdî	 İhyâ	 Şerhinde	 şunları	 söyler:	 “Talip	 hocasının	 önünde	 ne	 dediğini

anladığında	 yüzünde	 sevinç	 belirir.	 Bu,	 anlamanın	 kalpteki	 vukûunun	 ve	 zihinde	 kabûlünün
göstergesidir.	 Anlatılır	 ki,	 Câlinüs	 bir	 gün	 talebeler	 etrafında	 halka	 olmuşken,	 müşkil	 bir	 mesele
üzerinde	duruyordu.	Onlara
“–Anladınız	mı?”	diye	sorunca
“–Evet”	dediler.	Bunun	üzerine	o	da:
“–Hayır,	anlasaydınız	elbette	sevinç	yüzünüze	yansırdı”	dedi.	İthâfü’s-Sâdeti’l-Müttekîn,	1:	315.
Yine	 tâbiînden	 Osman	 b.	 İbrahim	 el-Cumahî	 der	 ki:	 “Kişi	 meseleye	 yabancı	 kaldığında	 ve

öğrendiğinde	 veya	 da	 tersi	 olduğunda	 adamın	 gözünden	 anlarım.	 Bildiğinde	 anlamanın	 verdiği
hoşnutlukla	göz	küçülür	ve	kendi	normal	haline	döner.	Yabancı	kaldığında	da	açılır	ve	genişler.	Hem
bilemeyip	ve	hem	de	yabancı	kalmadığında	sâkin	vaziyettedir.
Yine	doğuştan	âmâ,	kıymetli	tâbiîn	Katâde	b.	Dâime	es-Sedûsî’ye	sorulmuş:“–Âmâlar	nasıl	oluyor	da

gözü	görenlerden	daha	zekî	ve	akıllı	oluyorlar?	O	da	şöyle	cevap	verir:
“–Çünkü	onların	gözleri	kalpleri	olmuş”
Câhız	der	ki:	“Âmâlar	daha	iyi	ezberler	ve	daha	zekidirler.	Zihinleri	daha	güçlü	ve	berraktır.	Çünkü

onlar	şahısları	ayırt	etmekle	meşgul	değildirler.	Bakışla	zihin	dağılır;	gözün	intibak	etmesiyle	akıl	da	o
noktaya	yoğunlaşır.



Ebû	Ya’kub	el-Huzeymî	de	şöyle	der:	“Düşünce	ve	zihnin	dağılmaması,	zekâ	ve	ezber	gücü,	âmâlığın
fazilet,	güzellik	ve	imkânlarındandır.
290.	İ.	Hallikân,	Vefayât,	1:142.
291.	Bakara,	2:	261.
292.	Enbârî,	Nüzhetü’l-Evliyâ,	s.307;	Kıftî,	İnbâhurrüvât,	1:	313;	İ.	Hallikân,	Vefeyât,	1:	130.
293.	el-Müfîd	Fî	Ahbârı	Ebî	Saîd.
294.	Bu	beyitler	153.	haberde	geçmişti.
295.	Hâfız	ez-Zehebî,	Ma’rifetü’l-Kurrâil-Kibâr	Alâ	Tabakâti	ve’l-Âsâr,	1:	294.
296.	Sübkî,	a.g.e,	4:	61-65.
297.	Sübkî,	Tabakât,	4:	373.
298.	Tâcirin	cömert	ve	eli	açık	kişilerden	olduğu	gibi	bu	talebenin	de	zengin	ve	vâriyetli	kimselerden

olduğu	 açıktır.	 Nitekim	 tâcir	 câriyeye	 genci	 tercih	 etmiş	 ve	 bu	 tercihinde	 câriye	 için	 de	maslahatı
gözetmiştir.	Üstat	 Keşfülîye	 gelince	 o	 da	 akıllı	 ve	merhametli	 bir	 baba	 ve	 şefkatli	 bir	 doktor	misâli
homurdanmadan,	kızmadan	ve	sıkılmadan	genç	öğrencisine	câriyeyi	isteyerek	derdine	devâ	olmuştur.
İlimle,	akılla,	şer-i	hakîmle	aydınlanan	kimselerin	hali	böyle	olur.	Allah	hepsine	rahmet	etsin.
299.	Hâfız	İbn	Asâkir,	Tebyînü	Kizbi’r-Müfterî,	s.249.	Söz	konusu	eserde	babasının	ismi	Muhammed

b.	Hasen	şeklinde	tahrif	olarak	gelmiştir.	Doğrusu	başka	kaynaklarda	da	geldiği	üzere	Muhammed	b.
el-Huseyn’dir.	Sübkî,	Tabakât,	4:	147;	Safedî,	el-Vâfî	bi’l-Vefeyât,	3:	10.
300.	İ.	Hallikân,	Vefeyât,	1:	304.
301.	İbn	Ebî	Ya’lâ,	Tabakâtü’l-Hanâbile,	2:	185.
302.	Yâkût	el-Hamevî,	Mû’cemü’l-Üdebâ,	17:	227;	Hâfız	ez-Zehebî	Tezkiratü’l-Huffâz,	4:	1226.
303.	Burada	‘aile’	tabiri	-ki	fasîh	Arapça	bir	kelime	değildir-	onun	İbn	Cevzî	zamanından	önce	(altıncı

asır)	beşinci	asırda	kullanıldığını	gösteriyor.
304.	Kendisi	kitap	 istinsahı	 işiyle	uğraşıyor	ve	onunla	geçimini	sağlıyordu.	Her	 ilim	şehrinde	kitap

istinsahı	ile	meşgûl	olan	ve	ilgilenen	insanlar	olmuştur.	İstinsah	işi	asrımızdaki	matba	mesabesinde	bir
meslek	 ve	 uğraştı.	 Müstensihler	 de	 istinsah	 işiyle	 geçiniyorlar	 ve	 ulemaya	 kitap	 edinmelerinde	 ve
çoğaltmada	kolaylık	sağlıyorlardı.
Müsteşrik	Fîtşehl	 der	 ki:	 “Yalnızca	Kurtuba’da,	 taliplilerine	 nâdir	 kitapların	 kopyalarını	 taşıyan	 ve

sayısı	iki	yüzü	geçen	gemiye	çalışan	iş	yerleri	vardı.	Şu	açıktır	ki,	bu	mesabede,	İslâm	medeniyetinden
başka	herhangi	bir	medeniyet	tanınmamıştır.	Bu	bir	hahikati	teyid	ediyor	ki	o	da;	müslümanlar	okup
yazan	bir	millet	 ve	 İslâm	da	bağlılarını	 ilme	 ve	 tahsile	 teşvik	 eden	bir	 dindir.	 Bu	durum	medeniyet
vasfının	ve	medenîleşmenin	bir	göstergesidir.”	Medîne	1947.
305.	(Muhammed	Abdullah	b.	Muhammed	el-Bekrî)	İ.	Hallikân,	Vefeyâtü’l-Âyân,	3:	93.
306.	Kıftî,	İnbâhü’r-Rüvât,	3:	74;	İbn.	Hallikân,	Vefeyât,	1:	522,	Suyûtî,	Buğyetü’l-Vüât,	59.
307.	 Bu	 medrese	 Halep	 kalesinin	 batısındaki	 Hendek	 yakınında	 Hayyât	 Camiine	 bitişiktir.	 Ben

1385’de	Halep’ten	çıkmazdan	evvel	kalıntıları	duruyordu.
308.	Siyerü	Âlâmi’n-Nübelâ,	21:113;	Sübkî,	Tabakât,	7.155.
309.	İ.	Hallikân,	Vefeyât,	1:256.
310.	Zehebî,	Siyerü	Âlâminnübelâ,	21:	261;	Ma’rifetü’l-Kurrâi’l-Kibâr,	2:	573
311.	Vefeyâtü’l-Âyân,	3:	488;	Siyerü	Âlâmi’n-Nübelâ,	21:	497;	el-Felâketü	ve’l-Meflûkûn,	s.91.
312.	Allâme	Ahmed	Baba	et-Tünbüktî,	Neylü’l-İbtihâc	bi	Tadrîzi’d-Dîbâc,	s.179.
313.	1:	190
314.	4:	247
315.	Bakara	159-160
316.	1:	192
317.	163.	Haberde	kendisinden	bahsedildi
318.	Tabakatü’l	Kübra	6:	372
319.	Serhu’l	Uyun	Fi	Şerh-i	Risalet-i	İbn-i	Zeydun	shf	228
320.	 “Ne	 hastalık	 sirayeti,	 ne	 bir	 şeyi	 uğursuz	 saymak,	 ne	 (baykuş	 gibi	 uğursuz	 bir	 kuş

tahayyülü)hame	 ve	 ne	 de	 (karın	 kurdu	 hayali	 olan)	 safer	 vardır.	 Ancak,	 cüzamlıdan	 aslandan	 kaçar
gibi	kaç!”	(Buhâri	tıp	53-54)
321.	6	Şam’ın	kuzey	doğusunda	bir	yer.
322.	Kendisi	hakkında	çok	araştırma	yaptım	fakat	bilgi	edinemedim.
323.	 Nazzam’ın	 söz	 ve	 görüşlerini	 İmam	 Abdülkahir	 el-	 Bağdadi’nin	 el	 Fark	 beyne’l	 fırak	 adlı

kitabının	 131-150.	 sayfalarında	 inceleyebilirsiniz.	 Çoğu	 mutezile	 âlimleri	 onun	 görüşlerini	 inkar
etmişlerdir.	Onlardan	birisi	de	dayısı	ebû’l	huzeyl	el	Allaf	tır.
324.	Tabakatü’l	Hanabile	İbn-iEbiYa’la	1:	97
325.	Anlaşılan	o	ki	bu	olay	Abdürrezzak’tan	hadis	dinlemek	için	Yemene	yolculuğunda	olmuştur.
326.	Tezkiratü’l	Huffaz	/	Siyer-iA’lami’n	Nübela
327.	Zeyl-ü	Tabakati’l	Hanabile	1:	298
328.	Saydü’l	Hatır	Değerli	üstad	Ali	Tantavi’nin	baskısı	2:	330
329.	Tezkiratü’l	Huffaz	4:	1500	zehebi
330.	Kıfti’nin	İnbehu’r-Ruvat	kitabından.	3:	233
331.	El	İber	fi	Haberi	Min	Ğaber	2:	70	/	Mizanü’l	İtidal	2:	600
332.	 İnsanın	 kendi	 bevlini	 içmesi	 elbette	 ki	 tuhaf	 gelebilir	 fakat	 bazı	 hallerde	 insan	 zor	 durumda

kalınca	 böyle	 bir	 şeye	 başvurabilir.	 Nitekim	 Ahmet	 Raif	 “Zenci	 Nöbetçi”	 adlı	 kitabının	 dokuzuncu



bölümünde,	Mısırda,	 İhvan-ı	Müslimin’den	olan	arkadaşları	 ile	birlikte	hapse	atıldığı	 zamanki	halini
anlatırken	şöyle	der:
“Bu	 gece	 hayatımda	 ilk	 defa	 kendi	 bevlimi	 içmek	 zorunda	 kaldım.	 Durum	 ne	 olursa	 olsun	 tadı

kesinlikle	hoş	değildi…”	(syf	120)
333.	Tarih-i	Bağdat	3:	317
334.	Tezkiratü’l	Huffaz	1:	195	Hâfız	Zehebi
335.	El	İlel	fi	Marifeti’r	Rical	1:	365
336.	Tekaddümetü’l	Cerh-i	Ve’t	-Ta’lil	shf	363
337.	Kızıldeniz	kenarında	bir	yerleşim	yeri
338.	Mısırın	güneyinde	bir	yer.
339.	Ahbaril	Kudat	3:	169	Veki’	/	Tarih-i	Bağdat	9:	288	Hatip	el	Bağdadi
340.	Siyer-u	A’lami’n-Nübela	9:	393
341.	Tabakatü’ş	Şafii	el	Kübra	2:	227	Tac	es	Sübki	/	Fethu’l	Bari	2:	195	Hacer	el	Askalani
342.	Tarih-i	Bağdat	5:	51	/	El	Ensab	1:	108	Es	Sem’ani
343.	 Aynı	 cevabı	 Ebû	 Zeyd	 Muhammet	 b.	 Ahmet	 b.	 Abdullah	 Mervezi’den	 de	 duymuştum.	 O	 da

Merv’de	kışları	paltosuz	geçirirdi	ve	benim	bir	manim	var	der	bununla	fakirliğini	kastederdi.	Kimsenin
buna	 muttali	 olmasını	 istemezdi.	 Ahir	 ömründe	 bol	 nimete	 kavuştu	 fakat	 yaşlandığından	 dişleri
döküldü.	Hiçbir	şey	çiğneyemiyordu.
344.	Tabakat	7:	211	Tac	Es	Sübki	/	Tarih-i	Bağdat’a	Zeyl	3:	49	İbnü’n	Neccar
345.	Büyük	imam,	şerefli	bir	kadı,	Ebû’t	Tayyib	Tahir	b.	Abdullah	et-	Taberi.Şafii	alim.	Taberistanda

348de	 doğdu.	 450	 de	 Bağdatta	 vefat	 etti.Taceddin	 Sübki’nin	 Tabakatında	 hal	 tercümesi	 uzun	 bir
şekilde	verilmiştir.	(5.	12-16)
Talebelerinden	ebû	İshak	eş-Şirazi	O’nun	hakkında	şöyle	demiştir:
“Yüz	 iki	 yaşına	 ulaşmasına	 rağmen	 aklından	 ve	 anlayışından	hiçbir	 şey	 kaybetmemişti.	 Fukaha	 ile

birlikte	 fetva	 verir	 ve	 hatalarınıa	muttali	 olurdu.	 Vefat	 edinceye	 kadar	Darül	Hilafetteki	 toplantı	 ve
meclislere	 katıldı.	 Ben	 O’ndan	 daha	 güzel	 ictihadda	 bulunan	 başka	 birine	 rastlamadım.	 Allah
kendisinden	razı	olsun	O’nu	da	bizlerden	hoşnut	etsin.
346.	Tabakat	3:	90	Tac	Es	Sübki
347.	El	Menhecü’l	Ahmet	1:	8
348.	8:	174-175
349.	Tezkiratül	huffaz	zehebi	/	Tabakatü’ş	Şafiiyyi’l	Kübra	Tac	es	Sübki
350.	Her	ciddi	ilim	ehlinin	Mucemul	Udebadan	(18:	40-	94)	Taberinin	hayatını	incelemesini	tavsiye

ederim.	 Ayrıca	 benim	 kaleme	 aldığım	 “İlmi	 Evlenmeye	 Tercih	 Eden	 Bekar	 Alimler”kitabının	 37-51.
sayfalarından	yararlanabilirsiniz.
351.	Bu	size	garip	gelmesin.	Her	ne	kadar	bugün	gömlek	yeninin	önemi	olmasa	da	o	günde	gurbette

olan	biri	için	bu	önemliydi.	Hem	o	zamanlar	gömlek	yenleri	bu	günkü	gibi	değil	çok	geniş	ve	büyüktü.
Tarihçi	 Mesudi’nin	 Müruru’z	 Zeheb	 adlı	 kitabında	 (4:94)	 elbise	 yenlerinin	 üç	 karış	 olduğunu

belirtmiştir.
Hatip	el	Bağdadi’nin	Tarih-i	Bağdat’ında	(13:337)	Ebû	Hanife’nin	bir	kitabı	gömleğinin	yenine	koyup

namaza	durduğu	anlatılmaktadır.
Yine	 Tarih-i	 Bağdat’ın	 (3:404).	 Sayfasında	 Kadı	 Muhammet	 b.	 Yusuf’un,	 İbrahim	 Harbi’nin

ayakkabısını	 bir	 mendile	 sarıp	 gömleğinin	 yenine	 koyduğu	 rivayet	 edilmektedir.	 (Kitabın	 aslında
gömlek	yenlerinin	büyüklüğüne	dair	birkaç	örnek	daha	var.	Biz	üçünü	tercüme	etmekle	yetindik.)
352.	El	İber	zehebi	/	Tehzibü’t	Tehzib	Hacer	el	Askalani
353.	Tezkiratü’l	Huffaz
354.	Tarih-i	Bağdat	4:	375	/	Tezkiratü’l	Huffaz	3:	1075
355.	Fethu’l	Muğis	bi	Şerh-i	Elfiyeti’l	Hadis,	Hâfız	Sehavi
356.	Tezkiratü’l	Huffaz	4:	1173
357.	Siyer-u	A’lami’n	Nübela	20:	316
358.	Vefayatül	A’yan	1:	325
359.	Fethu’l	Muğis	bi	Şerh-i	Elfiyeti’l	Hadis	shf	157
360.	Vefayatül	A’yan	1:	36
361.	El	Mükafee	shf	119
362.	 Hacı	 Halife’ye	 ait	 “Keşfü’z-Zünun	 an	 Esami’l	 Kütübi	 ve’l	 Fünun”	 adlı	 eserde	 şöyle	 bir	 bilgi

vardır:
“Öklidis	Yunancadan	gelir.	Ökli	 anahtar	anlamındadır.	Dis	 ise	hendese	anlamına	gelir.	Yani	Öklidis

hendesenin	anahtarı	anlamına	gelmektedir.”	Mu’cemül	Vasıt’ta	da	Micastı	Hakkında	şöyle	denir:
“Batlamyus’un	140	senesinde	yazdığı	matematik	ve	astronomi	kitabı.	Konusunda	kaynak	sayılır.”
363.	Mu’cemul	Udeba	10:	187
364.	Fevatil	Vefayat	2:	131
365.	İ’lamü’n	Nübela	4:	426
366.	1:	238
367.	5:	378-379
368.	8:	464
369.	Tarih-i	Bağdat	11:	462	Hatip	el	Bağdadi
370.	Tehzibü’l	Lügat	Ahmet	el	Ezheri



371.	Mu’cemü’l	Üdeba	7:	257
372.	İnbahu’r	Ruvat	ala	İnbatü’n	Nühat
373.	Vefayatü’l	Ayan	ve	Enba-i	Ebnai’z	Zaman	Şemseddin	b.	Hallikan
374.	Kendisi	Buhuristanın	Fal	kasabasındandır.	Kali	ile	karıştırılmasın.
375.	Mu’cemül	Buldan	1:	355	/	Tezkiratü’l	Huffaz	3:	1157
376.	3:	103	Tabakatü’ş	Şafiiyyetil	Kübra
377.	İ’lam	8:	344-	348
378.	Vefayatül	A’yan	1:	209
379.	El	İ’tibar	shf	34.	Emir	Üsame	b.	Müngız	bu	kitabın	içerisinde	kısa	hayat	hikâyesini	anlatmış	ve

haçlılarla	 yaptığı	 savaştan	 bahsetmiştir.	 Bu	 gerçekten	 faydalı	 bir	 kitaptır.	 Başını	 okumaya	 başlayan
biri	 sonunu	 getirmeden	 bu	 kitabı	 elinden	 bırakamaz.	 Bu	 sebeple	 bu	 kitabı	 yayınladım.	 Mütalaa
etmeniz	faydanıza	olacaktır.
380.	Dav’ül	Lami	6:	105
381.	Tacul	Arus	1:	13,	Şerhu	Dibacetil	Kamus	1:	28
382.	İ’lamü’n	Nübela	7:	311-315
383.	 İbn-i	Kayyım	 el	Cevzi,	 el	Menarul	Münif’inde	 bekarlığı	metheden	bütün	hadisler	 uydurmadır

demiştir.	Shf	127
384.	Vefayatül	A’yan	1:	34
385.	Tertibü	Sikatil	Icli	takiyyüddin	es	Sübki
386.	Vefayatül	Ayan	2:	416
387.	Cerh	bir	kimsenin	güvenilir	olmadığını,	tadil	de	güvenilir	olduğunu	belirten	hadis	ilmiyle	ilgili

bir	terimdir.
388.	Eskiden	selefiler,	bidatçılara	aramızdaki	fark	cenazemizde	belli	olur	derlerdi.	Yani	bundan	kasıt

kim	ehli	sünnet,	kim	ehli	bidat	cenazedeki	kalabalıktan	belli	olur	demekti.
389.	Tarih-i	Bağdat	2:	162
390.	Mucemul	udeba	18:	40-96
391.	Künüzül	Ecdat	s:	123
392.	Tarih-i	Bağdat	3:	181-	186	/	İnbahü’r	Ruvat	ala	Enbahi’n	Nühat	3:	202-207	/	Vefayatü’l	Ayan	1:

503
393.	 Garibül	 Hadis:	 Hadis	 metninde	 geçen	 ve	 az	 kullanılması	 nedeniyle	 anlaşılması	 güç	 olan

kelimelere	verilmiş	isimdir.	(mütercim)
394.	 Vakıf:	 Kur’an	 okurken	 kelime	 üzerinde,	 kıraata	 tekrar	 başlamak	 niyetiyle	 nefes	 alacak	 kadar

sesi	kesip	durmaktır.
İbtida:	Vakıf	yaptıktan	sonra	kıraata	devam	etmek	için	tekrar	başlamaktır.	(mütercim)
395.	Bu	bilgilerin	kaynağı	olan	İbn-i	Hallikan’ın	“	Vefayatü’l	Ayan”	kitabı	(c.1,	s.	131)	ve	Zerkeli’ye

ait	olan	“el	Alam”	adlı	kitalardır.	(c.2,	s.193)
Bu	 değerli	 alimlerin	 eserlerindeki	 bir	 hata	 konusunda	 dikkatlerinizi	 çekmenin	 doğru	 olacağı

görüşündeyim.	Bu	kitaplarda	Şeyh	İmam	Ebû’l	Yümn	el	Kindi’nin	(Zeyd	b.	el	Hasan)	künyesinde	hata
yapılmıştır.	 Birkaç	 yerde	 bu	 alimin	 künyesi	 Ebû’l	 Yemin	 olarak	 tesbit	 edilmiştir.	 Fakat	 bu	 açık	 bir
hatadır.	Künyesi	Ebul	Yümn’dür.
396.	Adiyat	8
397.	Min	Ahlakil	Ulema	shf	153
398.	Vefayatül	Ayan	1:	183	/	Tarih-i	Bağdat	8:	421
399.	Tezkiratül	Huffaz	1:	53	/	Mizanül	İtidal	1:	240-	244
400.	Tehzibüt	Tehzib3:	375-376
401.	Tarih-i	Bağdat	2:	173/	Zeylü	Cevahiril	Mudıyye	2:	529
402.	Tedribül	Medarik	3:	248/	Alamün	Nübela9:	121
403.	Tezkiratül	Huffaz	1:	317
404.	Tezkiratül	Huffaz	1:	387
405.	Siyeru	Alamin	Nübela	10:	628-630
406.	Cerh	ve	Tadil:	Bir	ravinin	güvenilir	olup	olmadığının	tespit	edilmesi	ile	ilgili	bir	hadis	terimi.
407.	Marifetül	Kariil	Kibar	Ala’t	Tabakat	i	vel	Asar	1:	209
408.	Tehzibül	Kemal3:	1144
409.	Tezkiratül	Huffaz	2:	531
410.	Siyeru	Alamin	Nubela	12:	281
411.	Tezkiratül	Huffaz	2:	579
412.	Hadis	rivayet	edenlerin	kusurlu	olup	olmadığının	araştırılması.
413.	Siyeru	Alami’n	Nübela12:	476-479/Tezkiratü’l	Huffaz2:	577
414.	 İbn-i	 Tağriberdi’nin	 en-Nücumu’z-	 Zehira	 adlı	 kitabında	 (c.3,	 s.	 226)	 vefat	 tarihi	 317	 olarak

verilmiştir.	Fakat	bu	yanlıştır.	Dikkat	ediniz.
415.	Zikru	Ahbar-i	İsfahan	1:	85
416.	Tertibü’l	Medarik
417.	 Kayravan’daki	 evinin	 önündeki	 bir	 kuyudan	 dolayı	 (hufra)	 böyle	 künyelenmiştir.	 Tertibül

Medarik,	Kadı	İyaz,	c.4,	s.415
418.	Tabakatü’ş	Şafiiyyeti’l	Kübra	2:	298
419.	Tezkiratül	Huffaz	2:	643



420.	Marifetü’l	Kurrai’l	Kübra	1:	189
421.	Tarih-i	Bağdat	2:	139/Ensab10:	441
422.	İnbahu’r	Ruvat	ala	Enbahi’n	Nuhat2:	305
423.	Tezkiratül	Huffaz	3:	881
424.	Tezkiratül	Huffaz	3:	1013
425.	Ed	Dibacül	Müzheb	1:	352
426.	Zeylü	Tabakatil	Hanabile	1:	142-165
427.	Zeylü	Tabakatil	Hanabile	1:	185
428.	Zeylü	Tabakatil	Hanabile	1:	319
429.	 Alimlerin	 hayatları	 ve	 hususiyetleri	 hakkında	 bilgi	 veren	 kitaplara	 genel	 olarak	 rical	 kitabı

denilir.
430.	Tezkiratül	Huffaz	1:	1324/Zeylü	Tabakatil	Hanabile1:	324	/	Mucemül	Üdeba	8:	5-52
431.	 Tezkiratül	 Huffaz’da	 Zehebi,	 İbnül	 Cevzi’nin	 ilim	 ve	 fazilet	 sahibi	 olduktan	 sonra	 maddi

imkânlarının	genişlediğini	ve	iyi	bir	hayat	yaşadığını	söyler.	4:	1347
432.	 Tarih-i	 Bağdat	 2:	 31	 /	 Tabakatül	 Hanabile	 1:	 86-	 88	 /	 İnbahu’r	 Ruvat	 1:	 190	 /	 Muhtasarru

Tabakati’l	Hanabile	51	ve	294
433.	Tarih-i	Bağdat	4:	191
434.	Menakibu	Ebi	Ahmet	shf:	508
435.	2:	233
436.	Tezkiratül	Huffaz	4:	1242/	Lisanül	Mizan5:	208
437.	Güvenilir	muhaddislerin	büyüklerinden	Ebû	Amr	Abdülvehhab	(388-475)	Tercüme-i	hali	Siyeru

Alami’n	Nubela’da	geçmektedir.	18:	440
438.	Mu’cemül	Büldan	1:	415
439.	Ali	İsnad:	Rasülüllah	(SAV)	ile	hadisi	son	olarak	rivayet	eden	kimse	arasındaki	ravi	sayısı	az	ise

bu	isnada	ali	isnad	denilir.	(mütercim)
440.	 Kitabın	 aslının	 340-341ve	 342.	 sayfalarında	 hangi	 şehirde,	 hangi	 alimlerden	 hadis	 aldığı

belirtilmektedir.(mütercim)
441.	Marifetül	Kurrail	Kibar	ala’t	Tabakati	vel	Asar	1:	429-433
442.	Gayetü’n	Nihaye	fi	Tabakati’l	Kura2:	397-	401
443.	Bu	üstatların	isimlerinin	hepsi,	kitabın	aslının	343,	344,	345	ve	346.	sayfalarında	verilmiştir.
444.	Vefayatül	Ayan	1:	335
445.	46.	haber
446.	Sened:	Hadisin	kimler	tarafından	rivayet	edildiğini	gösteren	silsileMetin:	Hadisin	asıl	söz	kısmı
447.	Tezkiratül	Huffaz	4:	1427
448.	Necm	32
449.	Duha	11
450.	Tabakatü’ş	Şafiiyyeti’l	Küğbra	7:	215
451.	Cihabize:	İlimde	derin	bilgisiyle	en	üst	seviyeye	gelmiş,	allame	demektir.
452.	 Senet	 ve	 metinleriyle	 birlikte	 pek	 çok	 hadis	 ezberleyen,	 hadis.lerin	 farklı	 rivayetlerini

birbirinden	 ayırabilecek	 şekilde	 onlara	 vakıf	 olan	 kimselere	 hafız	 denir.	 İmam	Buhâri	 böyle	 yüz	 bin
hadis	ezberlediğini	söyler.
453.	Hicazın	doğusundaki	çoğu	memlekete	verilen	isim
454.	Hicazın	batısına	düşen	çoğu	memlekete	verilen	isim
455.	El	Kana’a	shf	15
456.	 Fevaidi’l	 Behime	 fi	 Teracimi’l	 Hanife	 adlı	 eserinde	 Ebû	 Cafer	 en	 Nesefi’nin	 (414)	 hayatı

anlatılırken	şöyle	bir	nükte	geçer:
Ebû	Cafer	bir	gün	 sıkıntısından	ve	 çoluk	 çocuğunun	çokluğundan	 sıkıntıya	düşer.	Bu	arada	aklına

mezhebine	 dair	 bir	 konu	 takılır	 ve	 bunu	 halleder.	 Bundan	 dolayı	 çok	 sevinir	 ve	 oynamaya	 başlar.
Hanımı:	“Ne	oluyor?	Diye	sorunca	olayı	anlatır.	Hanımı	bunu	şaşkınlıkla	karşılar.
457.	 İlimde	derinliğe	ulaşmış	 ve	 fazilette	 zirve	 olmuş	 zenci	 alimlerden	örnek	 vermek	 yerinde	olur

diye	düşünerek,	iki	zarif	haberi	burada	serdediyorum:
1-	Siyeru	Alami’n-Nübela’da	 (c.5,	 s.	 78)	 ve	Tezkiratül	Huffaz’da	 (c.1,	 s.	 98)	Ata	 ibn-i	Ebi	Rebah	el

Mekki’nin	(d.27	v.115	hicri)	hayatı	anlatılırken	şöyle	denmektedir:
İmam,	 Şeyhül	 İslam,	 örnek	 bir	 şahsiyet	 ve	Mekke’nin	 müftüsüdür.	 Kıvırcık	 saçlı	 ve	 zencidir.	 Ebû

Hanife:
“Ata’dan	daha	faziletli	bir	kimse	görmedim.”	der.
İbn-i	Hacer’in	Tehzibü’t	Tehzib’inde	(c.	7,	s.	200)	Ebû	Dâvud’dan	naklen	şöyle	denir:
“İbn-i	Ata	Nevbe	kentindendir.	(Mısırın	güneyindeki	yerleşim	yerlerinden	biri)	Hıristiyan	Nevbe	halkı

köle	yapılarak	Mısır’a	getirilmiş	ve	satılmıştır.	Kendisi	zenbil	ustası	idi.	İbn-i	Muın	der	ki:
“Ata	alim	bir	yazardır.”
İbn-ü’l	Medini	de	der	ki:
“Ata,	Habibe	binti	Meysera	bin	ebi	Huseym’in	kölesi	idi.”
İbn-i	Sa’d	onun	hakkında	der	ki:
“Yemen’in	Cened	 kasabasında	 doğdu.	Mekke’de	 büyüdü.	Bazı	 ilim	 ehli,	 onun,	 zenci,	 tek	 gözü	 kör,

basık	 burunlu,	 şaşı	 ve	 topal	 olduğunu	 söylemişlerdir.	Hatta	 sonradan	 diğer	 gözünün	 de	 kör	 olduğu
rivayet	edilir.	Kendisi,	sika,	fakih	ve	çok	hadis	bilen	bir	alimdir.”



2-	Mucemül	Üdeba’da	(c.4,	s.	51)	ve	Safdi’ye	ait	olan	el	Vafi	bil	Vefayat	adlı	kitapta	(c.	7,	s.220)	Kadı
er	 Reşid	 bin	 ez	 Zübeyr	 (Ahmed	 b.	 Ali	 b.	 İbrahim	 b.	 Zübeyr)	 el	 Gassani,	 el	Mısri,	 el	Üsvani	 (v.562)
hakkında	şöyle	denir:
“Kendisi	devrinin	bir	çok	ilim	ve	sanat	dalında	üstattı.	Yazar,	şair,	fakih,	nahiv	uzmanı,	mantık	alimi,

tarihçi,	 lugat	 alimi,	mühendis,	 tıp	doktoru,	musıkişinas	 ve	 astronomi	bilgini	 idi.	Kendisinin	nesir	 ve
manzum	 ilk	 defa	 kendisinin	 ortaya	 koyduğu	 bir	 çok	 eseri	 vardı.	 Üsvan’da	 doğdu.	 Buradan	Mısır’a
hicret	etti	ve	orada	yaşadı.	Hükümdarlarla	tanıştı.	Vezirlere	medhiyeler	yazarak	onların	katında	itibar
elde	etti.şu	beyit	O’nun	en	beliğ	ve	ilginç	şiirlerinden	biridir:
Şayet	ihsan	ve	lutufları	ailemden	daha	çok	olmasaydı
Onları	ailem	zannedecektim.
Ey	zaman	şayet	sende	onların	kereminden
Bir	bakıye	kaldı	ise	hadi	göster	bakalım.
Görüntü	bakımından	ne	kadar	nasipsiz	ise	ilim	bakımından	tam	zıddı	olarak	büyük	bir	nasibi	vardı.

Zenci	idi.	Dudakları	çok	kocamandı.	Basık	burunlu	idi.	Kısa	boyluydu.
Yakut	Hamevi	der	ki:
Şerif	Ebû	Abdullah	Muhammed	b.	Muhammed	el	Aziz	el	İdris	el	Haseni	es	Saıdi	babasından	naklen

der	ki:
“Ben,	Reşid	b.	Ez	Zübeyr	ve	fakih	Süleyman	ed	Deylemi	Kahiredeki	bir	evde	toplanıyorduk.	Er	Reşid

bir	 gün	 bu	 toplantıya	 gelmedi.	 Uzun	 bir	 müddet	 onu	 bekledik.	 Bu	 hadise	 delikanlılık	 çağlarında
olmuştu.	Günün	çoğu	geçmişti	ki	yanımıza	gedi.
«–Neden	bu	kadar	geç	kaldın?»	diye	sorduk.
«–Bu	gün	başıma	gelenleri	hiç	sormayın»	dedi.	Biz:
«–Mümkün	değil,	anlatmalısın»	diyerek	kendisine	nazlanınca	anlatmaya	başladı:
«–Falancanın	 evine	 uğradım.	 Orada	 güzel	 yüzlü,	 endamı	 hoş,	 huyu	 güzel	 bir	 genç	 kadın	 gördüm.

Beni	görünce	şöyle	arzulu	bir	şekilde	bana	baktı.	Onun	gönlünde	bir	yer	ettiğimi	düşündüm.	Kendimi
kaybettim.	Bu	arada	bana	bir	göz	 işareti	yaptı.	Ben	de	ona	uydum.	Bir	sokaktan	diğerine	dalıyordu.
Sonunda	bir	eve	girdi.	Bana	da	girmemi	 işaret	etti.	Ben	de	girdim.	Yüzünden	peçesini	kaldırdı.	Ayın
ondördü	gibi	parlıyordu.	Elini	şaklatarak	birini	çağırdı.	Aman	ya	Rabbi	bir	de	ne	göreyim!	Ay	parçası
gibi	bir	kız	çocuğu	çıkageldi.	Kadın	kıza	dönüp	dedi	ki:
“Şayet	yatağına	işemeye	devam	edersen,	seni	bu	kadı	efendimize	veririm.	O	da	seni	yer!”
Sonra	bana	dönüp	dedi	ki:
“Allah	senden	razı	olsun!	Seni	başımızdan	eksik	etmesin!”
Bu	durum	karşısında	ben	mahvu	perişan	bir	halde	kendimi	kaybettim	ve	yolumu	bulamadım.»
Saıd	b.	Cübeyr	ve	Nafi	el	Medeni	de	zenci	alimlerdendir.
458.	Afrika’nın,	Mısır	dışındaki	kuzey	ülkeleri.
459.	Malik	b.	Huveyris	şöyle	der:
“Peygamber	 Efendimiz	 (s.a.v.)’e	 bir	 grup	 gençle	 beraber	 geldik.	 Yirmi	 gün	 yanında	 kaldık.	 Bizim,

ailemizi	 özlediğimizi	 düşünerek	 geride	 bıraktığımız	 kimseleri	 sordu.	 Biz	 de	 anlattık.	 Peygamber
Efendimiz	(s.a.v.),	çok	ince	ve	çok	merhametli	idi.	Bize:
“Ailenizin	yanına	dönün	ve	onlara	da	bu	öğrendiklerinizi	öğretin.	Yapılması	gereken	şeyleri	emredin.

Beni,	nasıl	namaz	kılıyor	gördüysrniz	öyle	namaz	kılın.	Namaz	vakti	girince	biriniz	ezan	okusun.	En
yaşlınız	size	imamlık	yapsın.”	buyurdu.”	(Buhâri,	Ezan,	2)
460.	Tezkiratü’l	Huffaz	1:	314
461.	Sahih-i	Müslim	Kitabü’s	salat	5:	113
462.	Bu	sözleri	Dr.	Beşşar	Avad’ın,	Zehebi’ye	aid	olan	Siyeru	Alam’in	Nübela	kitabına	yapmış	olduğu

takdim	bölümünden	aldım.	(c.1,	s.	138)
463.	Bu	sözü,	Tac	es	Sübki,	el	İbhecü	fi	Şerhi’l	Minhec	adlı	kitabında	söylemiştir.	1:	10
464.	Miftahü	Dari’s	Saadet	Shf:64
465.	Maverdi’nin	Edebüd	Dünya	ve’d	Din	adlı	kitabında	şöyle	geçer:
İlmi	 idrak	 edip	 anlayıpda	 kendini	 beğenen	 ve	 gururlananı	 pek	 az	 görürsün.	 Fakat	 ilmin	 kadrini

öğrenememiş	 ilimden	 nasibi	 kıt	 kişiler	 çok	 şey	 biliyorum	 zanneder.	 İlimden	 daha	 çok	 şey	 öğrenip
derinleşmek	isteyen	ise	onun	ne	kadar	sonsuz	nihayetsiz	olduğunun	farkına	varır.	Şa’bi	şöyle	der:
“İlim	üç	karıştır.	Birinci	karışına	ulaşanın	burnu	kaf	dağına	çıkar.	İkinci	karışa	ulaşan	kendisinin	ne

kadar	basit	olduğunu	kavrar.	Üçüncü	karış	ile,	heyhat	ona	ulaşan	hiç	olmamıştır.
Bazı	 çağdaş	 ilim	 ehli	 de	 insaflı	 davranarak	 fakülteye	 girdikleri	 ve	mezun	 oldukları	 hali	 şöyle	 tarif

derler:
“Fakülteye	mütevazi	bir	cahil	olarak	girdim,	gururlu	bir	cahil	olarak	çıktım.”	veya	“cahil	bir	doktor

olarak”	diyen	de	vardır.
466.	Muvaddıhu	Evhamil	Cem-i	Vet	Tefrik	1:	15	Hatib	el	Bağdadi
467.	El	Maarife	Vet	Tarih	2:	232	Yakup	Bin	Sufyan	El	Fesevi
468.	El	Zühd	shf.	60	Abdullah	Bin	Mübarek
469.	Ravdul	Ahbar	El	Müntehib	Min	Rabiil	Ebrar	shf.91	Hatib	Kasım	El	Amasi
470.	 Bu	 haber,	 Abdülhay	 el	 Kettani’nin	 Fihrisül	 Feharis	 Vel	 Esbad	 adlı	 kitabında	 (c.2:s	 1044)

Muhammed	 b.	 Ali	 es-Senusi’nin	 hayatı	 anlatılırken	 geçmektedir.	 Bu	 bilgi	 Muhammed	 b.	 Sad	 et
Tilimsani’nin	Ravdatü’n	Nisrin	 kitabından	 nakledilmiştir.	 Bu	 bilgilerin	 ardından	Üstad	Kettani	 şöyle
der:



“Ebû’l	 Kasım	 Buhâri’yi	 sadece	 bir	 günün	 gündüzünde	 okuyup	 ikmal	 etmiştir.	 Kendisi	 Buhâri’yi
ezberleyenlerden	 ve	 onu	 iyice	 anlayıp	 kavrayanlardandı.	 Buhâri’yi	 sekiz	 kere	 istinsah	 etmiştir.
Müslimi	 ise	 dokuz	 kere	 istinsah	 etmiştir.	 Bunlardan	 başka	 sayıya	 gelmeyecek	 kadar	 hadis	 ve	 fıkıh
kitabını	yazıp	çoğaltmıştır.
471.	Hanefi	fakihlerinden	imam	İbn-i	Nüceym,	el	Eşbah	ve’n	Nezair	adlı	kitabında	(s.452)	çok	faydalı

bilgiler	vermektedir.	Bunlardan	biri	de	şöyledir:
“İlim	üç	çeşittir:
Pişen	 fakat	 yanmayan	 ilimler.	 Nahiv	 ve	 fıkıh	 usulü	 ilimleri	 buna	 örnektir.	 Pişmeyen	 ve	 yanmayan

ilimler.	Buna	da	örnek	olarak	beyan	 ilmi	ve	 tefsir	 ilmini	verebiliriz.	Bir	de	hem	pişen	hem	de	yanan
ilimler	vardır	ki	bunlara	da	örnek	olarak	hadis	ve	fıkıh	ilimlerini	verebiliriz.”
472.	Şerhu	Şerh-i’n	Nuhbe	shf	150
473.	 Nahiv,	 belagat	 ve	 lugat	 alimi	 Ferra	 (144-207)	 devrinin	 otoritesi	 idi.	 Hatta	 kendisine	 nahvin

emirul	müminini	denirdi.	Ferra,	halife	Memun’un	iki	oğluna	nahiv	dersi	veriyordu.	Bir	ara	Ferra	bir	işi
için	bir	yere	gidiyordu.	Halife’nin	oğulları,	Ferra’ya	ayakkabılarını	getirmek	için	yarışa	giriştiler.	Hatta
kavga	 bile	 ettiler.	 Sonra	 her	 biri	 ayakkabının	 bir	 tekini	 alarak	 Ferra’ya	 getirdiler.	 Memunun	 bir
habercisi,	durumu	Memun’a	haber	verdi.	Memun	Ferra’yı	çağırıp:
“–İnsanların	en	şereflisi	sence	kimdir?”	diye	sordu.	Ferra:
“–Emirul	Müminin’den	daha	şerefli	birini	bilmiyorum.”	Deyince,	Memun:
“–Kendisine	ayakkabısı	getirilmek	için	kavga	edilen	kişi	bu	dünyada	en	şerefli	kişidir.”	Dedi.
Ferra:
“–Efendim,	 onları	 bundan	 menetmek	 istedim	 ama	 şevklerini	 kırmak	 istemedim.	 Şöyle	 bir	 rivayet

vardır:
Bir	gün	İbn-i	Abbas,	Hasan	ve	Hüseyin	Efendilerimizin	bindiği	atın	yularını	tutuyormuş.	Oradikiler:
Sen	bu	kadar	yaşlıyken	iki	çocuğun	atının	yularını	tutmaya	utanmıyor	musun?	deyince,	İbn-i	Abbas:
«–Susun	cahiller!	Fazilet	sahibinin	kıymetini	ancak	fazilet	sahibi	anlar.»	Dedi”
Memun	dedi	ki:
“–Şayet	 onları	 bu	 yaptıklarından	 men	 etseydin	 seni	 cezalandırırdım.	 Onların,	 senin	 ayakkabını

taşıması,	zillet	değil	bilakis	bir	şereftir.	Kişi	ne	kadar	büyük	olursa	olsun,	sultan’a	babaya	ve	hocaya
karşı	edepli	olmalıdır.	Bu	davranışlarından	dolayı	onlara	yirmi	bin	dinar	veriyorum	Senin	edebinden
dolayı	da	sana	on	bin	dinar	veriyorum.”	(Tarih-i	Bağdat	14:	15)
474.	 Burada	 batılı,	meşhur	 bir	 araştırmacı	 olan	Gustav	 Löbon’un	 bu	 konudaki	 gözlemlerini	 almak

yerinde	olacaktır	umarım.	Meşhur	kitabı	Hadaratü’l	Arab	 (s.526)’ta	 (Araptan	kastı	müslümanlardır.)
şöyle	demektedir:
“Müslümanların	 araştırmacı	 ruhu	 insanı	 şaşırtacak	 düzeydedir.	 Şayet	 başka	 toplumları	 bu	 konuda

kıyas	 etmeye	 kalkarsan	 bu	 konuda	 müslüman	 toplumların	 önüne	 geçebilecek	 başka	 bir	 millet
bulamazsın.
Müslümanlar	bir	yeri	 fethettiklerinde	öncelikle	bu	şehre	bir	cami	ve	bir	mederese	 inşa	ederler.	Bu

şehir	 ne	 kadar	 büyük	 olursa	 inşa	 edilen	medreselerin	 sayısı	 da	 o	 denli	 çok	 olur.	 Bünyamin	 Tütayli
(v.1173)	İskenderiye’de	gördüğü	yirmi	medreseden	bahseder.
Bu	 şehirlerin	 düzeni	 aynı	 Bağdat,	 Kahire,	 Tuleytula	 ve	 Kurtuba	 gibi	 yapılıyordu.	 Bu	 şehirler,

üniversiteler,	 gözlem	 evleri	 ve	 her	 türlü	 araştırmaya	 yardımcı	 olacak	 zengin	 kütüphanelerle
donatılıyordu.
Müslümanların	sadece	İspanya’da	yetmiş	kütüphaneleri	vardı.	Kurtuba’da	bulunan	Halife	II.	Hakem

Kütüphanesinde	600.000	kitap	vardı.	Rivayete	göre	bu	kütüphanede	bulunan	kitapların	kayıtlı	olduğu
fihrist	 44	 cilt	 idi.	 Fransadaki	 Kraliyet	 Kütüphanesinde	 dört	 yüz	 senede	 ancak	 900	 cilt	 kitap
toplanabildi.	Bunun	üçte	biri	de	ilahiyata	dairdi.»
475.	El-Muntazam	9:	215	İbnü’l	Cevzi	/	Zeyl-ü	Tabakati’l	Hanabile	1:	165	İbn-i	Recep

*	*	*



A	-
Abbas	b.	Abdülazim:	255
Abbas	b.	Said	el-Cevheri:	228
Abbas:	283
Abbasi	halifeleri:	72
Abd	b.	Humeyd:	278
Abdu’l-Aziz	b.	Meniyya:	57
Abdu’l-Baki	b.	Abdu’l-Cebbar	el-Herevi:	55
Abdu’l-Mun’ım	b.	Küleyb:	69
Abdu’l-Mun’im	en-Nahvi:	169
Abdullah	b.	Abbas:	83,	84,	85
Abdullah	b.	Ahmed	b.	Hanbel:	23,	92
Abdullah	b.	Ahmed	b.	Zebr:	135
Abdullah	b.	Ebu	Ahmed	b.	Hanbel:	30
Abdullah	b.	el-Mubarek:	254
Abdullah	b.	el-‘Ala:	28
Abdullah	b.	Enes:	319
Abdullah	b.	Hammud	ez-Zübeydi:	100
Abdullah	b.	Kasım	el-Üteki	el-Mısri:	87,	88
Abdullah	b.	Lehiy:	230
Abdullah	b.	Mahmud	el-Begavi:	93
Abdullah	b.	Mahmut	b.	Süleyman	es-Sudani:	305
Abdullah	b.	Mahmut:	240
Abdullah	b.	Malik:	151
Abdullah	b.	Melik:	275
Abdullah	b.	Mesud:	26
Abdullah	b.	Mubarek	el-Ukberi:	289
Abdullah	b.	Muhammed	b.	Akil:	21
Abdullah	b.	Mübarek:	87
Abdullah	b.	Sait	el-Kindi:	214
Abdullah	b.	Samit	el-Gıfari:	18
Abdullah	b.	Şübrüme:	86
Abdullah	el-Endelüsi:	100
Abdullah	el-Ensari:	53
Abdullah	el-Farisi	el-Kayravani:	29
Abdullah	el-Hakim	en-Neysaburi:	73
Abdullah	es-Sufi:	167
Abdurrahman	b.	Ahmed	el-Bağbani:	50
Abdurrahman	b.	Ebi	Hatim	er-Razi:	92,98
Abdurrahman	b.	Kasım:	89
Abdurrahman	b.	Mehdi:	254
Abdurrahman	b.	Muhammed	b.	Haldun:	24
Abdurrahman	b.	Muhammed	eş-Şeybani	el-Kazzaz:	57
Abdurrahman	b.	Muhammed	b.	Afif:	300
Abdurrahman	el-Mu’allimi:	60
Abdurrahman:	165
Abdü’l-Cebbar	el-Huvari:	57
Abdü’l-Gafir	b.	İsmail:	49
Abdü’l-Gıfar:	56
Abdü’l-Melik	b.	Habib	el-Endelüsi	el-Kurtubi:	91
Abdü’l-Mün’ım	el-Kuşeyri:	57
Abdülfettah	Ebu	Gudde:	189,	340
Abdülkadir	et-Taşkendi:	244,	245
Abdülmelik	b.	Şeğabe:	300
Abdülmuttalib:	115
Abdülmü’min:	181
Abdülvehhab	b.	Emin:	311
Abdülvehhab	b.	Muhammed	et-Temim:	300
Abdürrezzak:	190,	210,	211,	212
Adem	b.	Ebi	İyas:	208



Aden:	237
Adil	Ali	b.	İshak	b.	es-Selar:	67
Affan	b.	Müslim:	94
Afganistan:	304
Afrika:	34,	177,	235,	284
Ahmed	b.	Ali	b.	Esed	el-Kerhi:	47
Ahmed	b.	Hanbel:	22,	30,	32,	33,	34,	35,	36,	88,	89,	92,	94,	124,	149,	190,	201,	207,	210,	211,	212,

255,	256,	257,	258,	278,	282,	297
Ahmed	b.	Kamil:	163
Ahmed	b.	Mahmud:	41
Ahmed	b.	Mansur:	99
Ahmed	b.	Mektum:	100
Ahmed	b.	Meni:	93,	94
Ahmed	b.	Muhammed	b.	Yasin:	93
Ahmed	b.	Seleme:	97
Ahmed	b.	Serahsi:	49
Ahmed	b.	Sinan	el-Vasıtı:	212
Ahmed	b.	Tulun:	162
Ahmed	b.	Halef:	50
Ahmed	b.	Hamdan	el-Hanbeli:	30
Ahmed	Timur	Paşa:	181
Ahmed	b.	Ali	el-Mısri:	306
Ahmed	b.	Faris	b.	Zekeriya	er-Razi:	226
Ahmed	b.	Hammad	ed-Dolabi:	260
Ahmed	b.	İsa	b.	Abbad:	300
Ahmed	b.	İsa	el-Veşşa:	300
Ahmed	b.	Mahan:	255
Ahmed	b.	Selman	en-Neccad:	296,	297
Ahmed	b.	seyyar:	285
Ahmed:	150
Akıdetüt-Tahavi:	242
Akka:	69,	239
Ali	b.	Abdülmelik	el-Hafsi:	300
Ali	b.	Asım	el-Vasıti:	278
Ali	b.	Asım:	279
Ali	b.	Ebi	Talib:	17,	145
Hz.	Ali:	18,	190,	283,	320,	329
Ali	b.	el-Hasan	b.	Asakir:	307
Ali	b.	el-	Medini:	97,	98,	257,	231
Ali	b.	Hüseyin	b.	Muhammed	el-Haddad:	300
Ali	b.	Hüseyin:	209
Ali	b.	Mehdi	et-Tarara:	306
Ali	b.	Mesud	b.	Nefis	el-Mevsili:	195
Ali	b.	Muhammed	b.	Zübeyr	el-Esedi	el-Kufi:	286
Ali	b.	Muhammed	eş-Şuruti:	300
Ali	b.	Ubeydullah	el-Haşim:	300
Ali	b.	Hasen	b.	Şakik:	87
Ali	Ebu’l-Kasım	ez-Zeydi:	306
Ali	el-Ehvazi:	306
Ali	İsmail	b.	Amr	b.	Raşit	el-Haddad:	306
Aliyyül	Kari:	336,	243
Alkame	b.	Kays	en-Neha’i:	23,	330
Allame	Ya’kub	b.	Şeybe:	157
Ames:	277
Amid:	300
Amidiyye:	57
Amir	b.	Abd-i	Kays:	256
Ammar:	283
Amr	b.	Ala:	253
Anadolu:	240
Antakya:	37,	39,	305
Arci.	145,	153
Aristo:	165,	166
Asa	et-Tesyar:	47
Asakir:	311
Askalan:	37,	208,	216



Ata	b.	ebi	Rebah:	85,	86
Avali:	62
Avn:	284

B	-
Bace:	121
Baci:	123
Bağdat	Nizamiyesi:	178
Bağdat:	122,	286,	153,	157,	163,	165,	167,	168,	170,	173,	193,	207,	210,	216,	233,	238,	47,	254,

255,	257,	258,	261,	263,	267,	268,	290,	291,	294,	299,	299,	300,	301,	305,	305,	31,	32,	40,	322,	33,
36,	37,	42,	46,	55,	60,	62,	64,	65,	92,	93,	308,	309,	310,	52,	70
Bahaeddin	el-Kasım:	309
Baki	b.	Mahled:	156,	160,	36,	32,	33
Basenc:	300
Basra:	202,	300,	139,	144,	153,	160,	161,	208,	23,	26,	30,	231,	233,	252,	254,	268,	285,	305,	53,	65,

93
Batalyevs:	121
Batınıyye:	181
Behz	b.	Esed:	94
Belensiye:	180
Belh:	216,	57,	62
Beni	Mazin:	153
Beni	Mevan:	232
Beni	Ümeyye:	20
Beryeli:	288
Beyhaki:	125,	312,	105
Beyrut:	221,	222,	340
Beysan	.	37
Beyt-i	Makdis:	299,	41,	57
Bezencan:	65
Bilal	b.	Sad	el-Eşari:	332
Bistami:	53
Bişr	b.	Ahmed:	214
Bişr	b.	el-Haris:	255,	257,	258
Bişr	Hafi:	112,	251,	254,	255,	256
Buhara:	62,	141,	235,	244,	245,	279,	57
Buhari:	13,	17,	20,	21,	41,	91,	94,	96,	149,	150,	151,	152,	185,	208,	231,	279,	280
Buhturi:	313
Buşanc:	52,	53,	54
Bünn:	125
Büst:	304,	305
Büyk:	304

C	-
Ca’fer	el-Müstağfiri:	41
Cabir	b.	Abdullah:	21,	319
Cabir:	339
Cafer	b.	Dürüstuye:	97,	98
Cafer	b.	Muhammed:	262
Cahız:	187,	313
Camiul	Beyan	an	Vucuhi	Te’vil-i	Ayil	Kuran:	259
Car:	202
Caye:	180
Cebele:	39
Celaleddin	ed-Devvani	Şirazi:	332
Cemaleddin	Ali	b.	Yusuf	el-Kıfti	el-Halebi:	132
Cemaleddin	Ebi’l-Hasen	Ali	b.	Yusuf:	229
Cemaleddin	el-Isfahani:	237
Cemu’l-Cevami:	242
Cerh	ve	ta’dil:	98
Cerir	b.	Abdulhamid:	31
Cerir:	155
Cervel	Mahallesi:	244



Ceyyan:	284
Cezair:	31
Cezide:	66
Cezire:	299,	300,	48,	73
Cezuli:	180
Cibal:	308
Cibale:	31
Cihabize:	311
Ciylan:	193
Cüneyd:	8
Cürcan:	282,	299,	300,	305,	313
Cürcani:	158,	159

D	-
Da’lec	b.	Ahmed	b.	Da’lec	Ebu	İshak	es-Siczi:	287
Da’leci:	324
Dahıstan:	48
Dakkak:	50
Darakutni:	163,	257,	283,	286,	164
Darayya:	169,	170
Darimi:	279,	52,	85
Davud	b.	Ali	el-Isfahani:	157,	158,	160
Davud	b.	Mihrak:	121
Davud	el-Caferi:	202
Davud	ez-Zahiri:	159,	160
Davudi:	54
Dehlek:	237
Devadez:	188
Dımeşk	Camii:	169
Dımeşk:	170,	181,	182,	33,	37,	65,	69,	70,	165
Dicle:	156,	338
Dimyat:	239
Dinaver:	300
Dülef	b.	Ebu	Dülef	el-Icli:	149
Düzce:	241

E	-
Ebher:	65
Eba	Abdillah:	280
Ebu	Abdullah	Abdurrahman	b.	Kasım:	278
Ebu	Abdullah	b.	Batta:	164
Ebu	Abdullah	b.	Elfazl	el-Füravi:	60
Ebu	Abdullah	Daruni:	155
Ebu	Abdullah	el-Mahamili:	157,	158,	159
Ebu	Abdullah	Muhammed	b.	Rüşeyd	el-endelüsi:	69
Ebu	Abdullah	Muhammed	b.	Nasr	b.	Terkul	Hevrekan:	305
Ebu	Abdullah:	187,	205,	305
Ebu	Abdurrahman	en-	Nihavendi	Yakub	b.	Süfyan:	38
Ebu	Abdurrahman	Yunus	b.	Habib	el-Basri:	253
Ebu	Abdurrahman:	305
Ebu	Adnan:	232
Ebu	Ahmed	b.	Sükeyne:	57
Ebu	Ahmed	Fustuk:	220
Ebu	Ahmed	İshak	b.	İbrahim:	305
Ebu	Ala	Ubeyd	b.	Muhammed	el-Kuşeyri:	56
Ebu	Ali	b.	Şevke:	174
Ebu	Ali	b.	Vezir:	312
Ebu	Ali	el-Farisi:	267
Ebu	Ali	el-Hayyat:	295
Ebu	Ali	el-Kali:	264
Ebu	Ali	el-Farisi:	100
Ebu	Ali	el-Kali:	100
Ebu	Ali	Farisi:	232



Ebu	Ali	Hasan	b.	Ali	el-Behli:	216
Ebu	Ali:	233,	260,	268
Ebu	Amir	Kabisa	b.	Ukbe:	149
Ebu	Amr	Ahmed	b.	Abdulmelik	el-İşbili:	102
Ebu	Amr	b.	Ala:	331
Ebu	Amr	b.	Salah:	97,	69
Ebu	Amr	İbnü’l	Ala:	9
Ebu	Amr	Şeybani:	231
Ebu	Amr	Şimr	b.	Hamduye	el-Heravi:	231
Ebu	Amr:	232,	301
Ebu	Arab:	245
Hz.	Ebu	Bekir:	20,	329,	265,	266,	56
Ebu	Bekir	Ahmed	b.	Muhammed	el-Berkani:	214
Ebu	Bekir	b.	Ahmed	el-Bağdadi:	175
Ebu	Bekir	b.	Ali:	190
Ebu	Bekir	b.	Ayyaş:	254,	92
Ebu	Bekir	b.	Düreyd:	168
Ebu	Bekir	b.	Ebi	Şeybe:	92
Ebu	Bekir	b.	Ebu	Davud:	282
Ebu	Bekir	b.	Fürak:	172
Ebu	Bekir	b.	Halef:	300
Ebu	Bekir	b.	Hamdan:	198
Ebu	Bekir	b.	Huzeyme:	259
Ebu	Bekir	b.	Kamil:	260
Ebu	Bekir	b.	Lebbad:	284
Ebu	Bekir	b.	Mebreman:	168
Ebu	Bekir	b.	Mücahid:	168
Ebu	Bekir	b.	Serrac:	168
Ebu	Bekir	el-Enbari:	263,	264
Ebu	Bekir	el-Hatib:	258
Ebu	Bekir	el-Idi:	237
Ebu	Bekir	el-İsfahani:	286
Ebu	Bekir	el-Kettan:	301
Ebu	Bekir	el-Maliki:	163
Ebu	Bekir	el-Münzir:	135
Ebu	Bekir	en-Necdad:	164
Ebu	Bekir	en-Nisaburi:	164,	165
Ebu	Bekir	es-Sem’ani:	50
Ebu	Bekir	et-Tusi:	65
Ebu	Bekir	Huzeyme:	304
Ebu	Bekir	Iyadi:	232
Ebu	Bekir	Kamil:	262
Ebu	Bekir	Merruzi	Ebu	Abdullah:	255
Ebu	Bekir	Muhammed	b.	Abdü’l-Baki	el-Ensari:	57
Ebu	Bekir	Muhammed	b.	Ebbat:	96
Ebu	Bekir	Muhammed	b.	el-Hasen	b.	Abdullah	ez-Zübeydi	el-İşbili	el-Kurtubi:	131
Ebu	Bekir	Muhammed	Osman	b.	Sa’d	ed-Darimi:	305
Ebu	Bekir	Muhammed	b.	Abdullah	b.	Zekeriya	eş-Şeybani	el-Cevraki:	287
Ebu	Bekir	Muhammed	b.	Cafer	b.	Rumeys	b.	Amr	el-Kasri	el-Bağdadi:	286
Ebu	Bekir	el-Merruzi:	124
Ebu	Bistam	Şube	b.	el-Haccac:	201
Ebu	Ca’fer:	135,	163,	260
Ebu	Ca’fer	Ahmed	b.	Abdurrahman	el-Kasri:	163
Ebu	Ca’fer	et-Taberi:	258,	261,	262
Ebu	Ca’fer	et-Tirmizi:	162
Ebu	Cehil:	333
Ebu	Davud:	156
Ebu	Davut	sicistani:	214
Ebu	Davut:	280,	301,	312,	96
Ebu	el-Hattab	Nasr	b.	Ahmed	el-Batır:	64,	65
Ebu	Eyyüb	el-Ensari:	319
Ebu	Eyyüb	Süleyman	b.	Davut	Şazekuni:	225
Ebu	Gudde:	217
Ebu	Gudde:	230
Ebu	Hafs:	206
Ebu	Hafz	b.	Muhammed	el-Cürcani:	49



Ebu	Hamid	el-İsferayini:	170
Ebu	Hanife:	30,	44,	91,	120,	135,	142,	143,	144,	168,	278,	330
Ebu	Hassan:	232
Ebu	Hatim	b.	idris	er-Razi:	37
Ebu	Hatim	er-Razi:	40,	78,	196,	201,	279
Ebu	Hatim	Muhammed	b.	İdris	er-Razi:	161
Ebu	Hatim	Muhammed	b.	Hıbban	et-Temimi	el-Büsti:	304
Ebu	Hatim:	232,	37
Ebu	Hureyre:	126,	13,	185,	186,	283
Ebu	İshak	b.	Hamza:	214
Ebu	İshak	el-Habbal:	300,	301
Ebu	İshak	el-Gazzi:	25,	133
Ebu	İshak	eş-Şirazi:	170,	209,	210
Ebu	İshak	İbrahim	b.	Yakub:	190
Ebu	Kasım	b.	Asakir:	311
Ebu	Kılabe(Abdullah	b.	Zeyd):	28
Ebu	Kurey	Muhammed	b.	el-Ala	el-Hemdani:	260
Ebu	Kureyb:	261
Ebu	Mansur	el-Ezheri:	47
Ebu	Mansur	er-Rezzaz:	178
Ebu	Mansur	Muhammed	b.	Ali	el-Kurai:	56
Ebu	Mansur	Muhammed	b.	el-Huseyn	el-eyyubi	en-Nisaburi:	172
Ebu	Muhammed	Abdullah	el-Fergani:	259
Ebu	Muhammed	Abdurrahman	b.	Yusuf:	198
Ebu	Muhammed	Abdurrahman	b.	Nasr:	169
Ebu	Muhammed	Abdülaziz	b.	Muhammed	el-Karavi	el-Fasi:	181
Ebu	Muhammed	Cafer	b.	Mübeşşir	es-Sekafi:	151,	152
Ebu	Muhammed	b.	Abdan	b.	Muhammed	b.	İsa	el-Mervezi:	285
Ebu	Muhammed	b.	Haddad:	302
Ebu	Muhammed	el-Kasım:	312
Ebu	Muhammed	es-Sarifini:	300
Ebu	Muhammed	Fergani:	213
Ebu	Müslim	el-Horasani:	113
Ebu	Müslim:	43
Ebu	Naim:	212
Ebu	Nasr	Harun	b.	Musa:	101
Ebu	Nasr	Ahmed	b.	Ali	ez-Zevzeni:	322
Ebu	Nasr	el-Melahimi:	42,	43
Ebu	Nasr	es-Siczi:	43,	44
Ebu	Nasr	et-Tammar:	257
Ebu	Nasr	ez-Zeynebi:	312
Ebu	Nasr:	232
Ebu	Nuaym	el-Fadl	b.	Dükeyn:	150
Ebu	Osman	Affan	b.	Müslim	el-Basri:	150,	151
Ebu	Osman	b.	Zerka:	300
Ebu	Osman	el-Mazini:	153
Ebu	Osman:	155
Ebu	Ömer	Muhammed	b.	Abdülvahit	ez-Zahit:	261
Ebu	Ömer	Yusuf	b.	Yahya	el-Meğami:	91
Ebu	Ravh	Abdu’l-Mu’ız	el-Herevi:	57
Ebu	Reyhan	el-Biruni:	104
Ebu	Sa’d	Abdülkerim	b.	Sem’ani:	308
Ebu	Sa’d	b.	es-Sem’ani:	311
Ebu	Sa’d	es-Sem’ani:	45,	56,	63,	78,	108,	309
Ebu	Sa’d	es-Semman	er-Razi:	44
Ebu	Sa’d	Horasan:	59
Ebu	Sa’d:	57
Ebu	Sa’d:	58,	60,	61
Ebu	Sadık	Mürşid	b.	yahya	el-Medeni:	65
Ebu	Said	es-Sirafi:	100
Ebu	Said:	26
Ebu	Şame	Sehavi:	180
Ebu	Şihab	el-Hannat:	186,	187
Ebu	Tahir	b.	Hattab:	302
Ebu	Tahir	es-Silefi:	180,	67
Ebu	Tahir	Muhammed	b.	Yakup	b.	Muhammed	eş-Şirazi	el-Firuzabadi:	240



Ebu	Ubeyde:	231
Ebu	Urve:	252
Ebu	Ya’kub	İshak	b.	Mansur	el-Kevsecü’l-Mervi:	31
Ebu	Ya’la:	32,	156
Ebu	Ya’la	el-Mevsıli:	304
Ebu	Ya’la	el-Halili:	40
Ebu	Yakub	eş-Şurayti:	159
Ebu	Yesar	Abdullah	b.	Ebu	Necih	el-Mekki:	269
Ebu	Yezid	Muhammed	b.	Yahya	b.	Halid	el-Medini:	305
Ebu	Yusuf:	142,	143
Ebu	Zekeriya	el-Buhari:	235
Ebu	Zekeriya	el-Hurfi:	284
Ebu	Zekeriya	el-Müzekki:	300
Ebu	Zekeriya:	42
Ebu	Zer:	17,	18,	19
Ebu	Zer	Süheyl	b.	Muhammed	el-Buşenci:	52
Ebu	Zeyd	el-Ensari:	231,	254
Ebu	Zübeyr	el-Merveruzi:	202,	203
Ebu	Zür’a	er-Razi:	301
Ebu’l-Abbas	b.	Muhammed:	208,	209
Ebu’l-Abbas	b.	Yunus:	264
Ebu’l-Abbas	el-Cürcani:	209
Ebu’l-Abbas	el-Mağribi:	181
Ebu’l-Abbas	Sa’leb	el-Muhtesın	Bih:	286
Ebu’l-Ala	el-Hemedani:	290,	291,	310
Ebu’l-Ala	el-Ma’arri:	47,	129,	173,	250
Ebu’l-Ala	Muhammed	b.	Ali	el-Vasıti:	306
Ebu’l-Aliye	Rüfey’	b.	Mihran	er-Riyahi	el-	Ebu’l-Arab:	284
Basri:	26
Ebu’l-Atahiye:	135,	207
Ebu’l-Cehm:	55
Ebu’l-Ceyş	el-Mücahit:	321
Ebu’l-Ceyş:	321
Ebu’l-Feth	b.	Berhan	el-Bağdadi:	107
Ebu’l-Feth	b.	Cini:	233
Ebu’l-Feth	Nasr	b.	İbrahim	el-Makdisi:	235
Ebu’l-Fityan	(Ömer	er-Ravasi):	48,	49,	50
Ebu’l-Hasen:	48,	169,	278
Ebu’l-Hasen	Abdu’l-Gafir	b.	İsmail	el-Farisi:	105
Ebu’l-Hasen	Abdurrahman	b.	Muhammed-Davudi:	52
Ebu’l-Hasen	Ali	b.	Abdu’l-Aziz	el-Cürcani:	128
Ebu’l-Hasen	Ali	b.	Ahmed	b.	el-Hüseyin	b.	Mahmuye	el-Yezdi:	209
Ebu’l-Hasen	Ali	b.	Faddal	b.	Ali	el-Mücaşi:	106
Ebu’l-Hasen	Ali	b.	İsa	el-Velvaliciyyü:	104
Ebu’l-Hasen	Ali	b.	Mesud	b.	Nefis	el-Mevsili:	195
Ebu’l-Hasen	ed-Darani:	169
Ebu’l-Hasen	Darakutni:	265
Ebu’l-Hasen	el-Aruzi	264,	265
Ebu’l-Hasen	el-Askalani:	167
Ebu’l-Hasen	el-Cürcani:	315
Ebu’l-Hasen	el-Fali:	234
Ebu’l-Hasen	el-Harrasi:	65
Ebu’l-Hasen	el-Kattan	el-Kazvini:	40
Ebu’l-Hasen	el-Mazini:	320
Ebu’l-Hasen	el-Muradi:	312,	313
Ebu’l-Hasen	Hayseme:	39
Ebu’l-Hasen	Muhammed	b.	Abdullah	b.	Cüneyt	el-Büsti:	305
Ebu’l-Huseyn	Ahmed	b.	Faris	b.	Zekeriyya	er-Razi:	169
Ebu’l-Huseyn	Ahmed	b.	Faris	el-Lugavi	el-Kazvini:	40
Ebu’l-Huseyn	b.	Mühtedi	Billah:	175
Ebu’l-Huseyn	b.	En-Nakur:	300
Ebu’l-İmran	el-Eşyeb:	298
Ebu’l-Kasım	Abdusi:	334
Ebu’l-Kasım	Ahmed	b.	Mansur	es-Sem’ani:	60,	61
Ebu’l-Kasım	b.	Bükeyr:	295
Ebu’l-Kasım	Ebu’l-A’la:	300



Ebu’l-Kasım	el-Hüzeli:	306,	307
Ebu’l-Kasım	İbn	Asakir:	309
Ebu’l-Kasım	el-İskaf	el-İsferayini:	105
Ebu’l-Kasım	et-Taberani:	163
Ebu’l-Meali	Abdü’l-Melik	b.	Abdullah	el-Cüveyni:	105
Ebu’l-Mes’ud	Ahmed	b.	Muhammed	b.	Abdullah	el-Beceli	er-Razi:	48
Ebu’l-Mevahib	b.	Sasra:	71
Ebu’l-Mevahib	b.	Sarsara:	310
Ebu’l-Muzaffer	Abdu’r-rahim	b.	es-Sem’ani:	46,	47,	57,	62
Ebu’l-Vakt	es-Siczi:	52,	53
Ebu’l-Vefa	b.	Akil:	339
Ebu’t-Tayyib	el-Mütenebbi:	268,	273
Ebu’t-Tayyib	Taberi:	209
Ebu’t-Tayyib:	263
Ebu’l-Vefa	b.	Akil	el-Hanbeli	el-Bağdadi:	288
Ebu’l-Velid	Abdülmelik	b.	Katan	el-Mehri:	155,	156
Ebu’l-Velid	b.	Haşim:	288
Ebu’l-Velid:	280
Ebu’l-Yeman:	87
Ebu’l-Yeman:	277,	37
Ebu’l-Yümn	el-Uleymi	el-Hanbeli:	30,	210,	211
Ed-	Dürretü’l	–Yetime:	8
Ed-Darimi:	28
Ed-Deccaci:	214
Edebü’d-Dünya	ve’d-Din:	314
Edib	b.	Sara	el-Endelüsi:	176
Edib	Huzeyme	b.	Ali	er-Mervezi:	48
Edib	Sealibi:	135
Ehvaz:	187
Ekber	Ebu’l-–Kasım	b.	Asakir:	57
El-Ameş:	29
El-Bağdadiyyat:	268
El-Basriyyat:	268
El-Cem’u	Beyne	Ricali’s-Sahih:	299
El-Cemhera:	234
El-Ecvibetül	Fadıle	lil	Esiletil	Aşaratil	Kamile:	293
El-	Endülisi:	100
El-Ensab:	230
El-Enva	ve’t-Tekasim:	304
El-Ezheri:	283
El-Funun:	289
El-Fusul:	289
El-Hasais:	269
El-Hemedani:	49
El-	İmamu’l-Hakim	Ebu	Abdullah:	38
El-İzah:	268
El-Kamil:	234,	306,	307
El-Kanişi:	284
El-Lügat	Fi	Hikâyâti’s-Salihin:	8
El-Maznun	bihi	ala	Gayri	Ehlihi:	314
El-Muhtesep:	269
El-Müsnedü’s-Sahih	ale’t-Tekasim-i	vel	Enva:	305
El-Ulemaül	Uzzab:	269
El-Veseta	beyne’l	Mütenebbi	ve	Husumihi:	313
El-EdEbu’l-Müfred:	21
El-Fazluş-Şarani:	38
El-Felaketü	ve’l-Meflukun:	137
El-Hılye:	212
El-Mağribü’l	Aksa:	34
El-Maksuratü’d-Düreydiyye:	168
El-Menhecü’l-Ahmed:	30
El-Muğni:	71,	.
El-Muntazam	fi	Tarihi’l	Mülki	vel	ümem:	8
El-Mühellebi:	132
El-Üleymi	el-Hanbeli:	30
Emali:	40



Emir	b.	Makula:	307
Emir	es-San’ani:	150
Emir	ibn	Makula:	107
Emir	Seyfü’d-Devle	b.	Hamdan:	268
Emir	Tahir:	152
Emirul	Muminin	Radi	Billah:	266,	267
Endülüs:	32,	34,	36,	100,	102,	103,	121,	122,	151,	176,	177,	207,	235,	284,	312
En-Neccar	el-Bağdadi	(Muhammed	b.	Mahmud):	69
Ensab:	108,	45,	61
Ensar:	148,	84,	85
Er-Ravza:	306
Er-Rihle	fi	Talebi’l	Hadis:	319
Erba’inü’l-Büldan:	53
Ereğli	Limanı:	241
Es-Semaniye:	230
Esed	b.	Fırat	en-Neysaburi:	89,	90
Esediyye:	89
Esmai:	201
Es-Sema’ut-Tabii:	165
Esved	b.	Yezid	en-Neha’i:	23
Esved:	330
Eş’ari	Mezhebi:	172
Eşheb:	284
Eş-Şaşi:	107
Eş-Şeyh	Muhammed	Ebu	Zehre:	122
Eş-Şeyruvi:	56
Et-Tarihu	li	Dimeşk:	308
Et-Tekmile:	268
Et-Ta’lika:	57
Et-Tacü’es-Subki:	56
Et-Tahbir	fi’l-Mucemi’l	Kebir:	58
Evki:	66
Eyyub	b.	Mütevekkil:	139
Ez	-Zencani:	314
Ezharü’r-Riyad:	8
Ezher	Üniversitesi:	243
Ezher:	181

F	-
Fadl	b.	el-Muhib:	300
Fadlü	İlmi’s-Selef	ala	İlmi’l-Halef:	329
Fakih	Ebu’l-Velid	Süleyman	b.	Halef	el-Baci:	121
Fakih	İmam	Ebu	Hamit	Ahmed	b.	Muhammed	el-İsferayini:	259
Farabi:	165,	166
Fas:	267
Fazl	b.	Sehl:	146
Ferec	en-Nubi	el-Esved	Ebu	Harmele:	72
Ferec:	73
Fergana:	306
Ferra:	231,	254
Ferruh:	275,	276,	277
Fethu’l-	Muhis:	23
Fethul	Babil	İnaye	bi	Şerhi	Kitabin-Nukaye:	243
Fethul	Bari:	186
Fethü’l-Bari:	22
Fezailü’l	Kur’an:	285
Fırat	Nehri:	37
Fihrise:	240
Filistin:	219
Firebri:	94,	95
Firuzabadi:	240
Frenk:	177
Frenkler:	238
Fuat	Sezgin:	36



Fudayl	b.	Gazvam:	86
Fudayl	b.	Iyaz:	254
Furce	Nehri:	187
Fustat:	261,	322
Füravi:	57

G	-
Gandi:	196
Garibül	Hadis:	295
Gazali:	49,	50,	105,	107,	108,	236
Gazne:	304
Gıfar:	18,	20

H	-
Habeşistan:	237,	238
Habibi:	284
Hacamat:	160
Haccac	b.	Şair:	156
Hacer	el-Askalani:	231,	240
Hacerü’l	Esved:	20
Haddad	el-Mehdevi:	235
Hafız	Abdu’l-Azim	el-Münziri:	66
Hafız	Abdu’l-Kadir	er-Ruhavi:	66
Hafız	b.	Abdilber:	26,
Hafız	b.	Abdilberr:	8
Hafız	b.	Asakir:	169
Hafız	b.	Cevzi:	150
Hafız	b.	el-Cevzi:	30
Hafız	b.	Hacer:	14,	22,	240,
Hafız	b.	Kesir:	124,	27
Hafız	Ebu	Bekir	es-Sünni:	317
Hafız	Ebu	İshak	el-Habbal:	44
Hafız	Ebu	Naim	el-Isfahani.	138
Hafız	Ebu	Said	b.	el’Arabi:	135
Hafız	ed-Delici	Ahmed	b.	Ali	el-Mısrı.	137
Hafız	el-	Cevval	(Yakub	b.	Süfyan	el-Farisi)	el-	Fesevi:	38
Hafız	el-Erğıyani:	38
Hafız	el-Hatib	el-Bağdadi:	15,	22
Hafız	el-Iraki:	23
Hafız	el-İmam	b.	Kayyım:	16
Hafız	el-Kebir	Ebu’l-Kasım	b.	Asakir:	58
Hafız	el-Kuraşi:	44
Hafız	es-Sehavi:	23
Hafız	ez-Zehebi:	139
Hafız	ibn.	Abdilber:	147
Hafız	ibn	Kesir:	207
Hafız	İbn	Recep	el-Hambeli:	329
Hafız	İbn	Recep:	289
Hafız	Muhammed	b.	Tahir	el-Mukaddesi:	301
Hafız	Ramehürmizi:	27,	76
Hafız	Sehavi:	225
Hafız	Silefi:	301
Hafid	ebu	Cafer	el-Mansur:	72
Hakem	b.	Uteybe:	201
Hakem:	204
Hakim	Ebu	Abdullah	en-Natili:	103
Hakim	en-Neysaburi:	4235
Hakim:	287
Halef	b.	Hişam	el-Esedi	el-Bezzar	el-Bağdadi:	280
Halep	Emiri	Nasır:	230
Halep:	177,	222,	229,	230,	242,	299,	300,	47,	267,	268,	243,	217,	218,	219
Halife	el-Mansur:	277
Halife	Harun	Reşid:	204



Halife	Mansur:	72
Halife	Me’mun:	145
Halife	Müstezi:	178
Halife	Vasık:	153
Halil	b.	Ahmed	el-Ferahidi:	139,	121
Hamat:	177
Hamdi	Es-Seferceli:	243,
Hamedan:	131,	132,	291,	40
Hammad	b.	Hibetülllah:	64
Hammad	b.	Seleme:	253
Hammad	b.	Zeyd:	254,	331
Hamza	b.	Muhammed	ed-Dekkak:	265
Hanefi	Fıkhı:	243
Harak:	46
Harameyn:	73
Haris	b.	Yezid	el-Ukli:	86
Harmile:	284
Harran:	165,	306,	89
Harun	Reşid:	143,	144
Harzem:	52
Hasan	b.	Arefe:	279
Hasan	b.	Leys	er-Razi:	255
Hasan	b.	Mekki:	300
Hasan	b.	Muhammed	b.	İbrahim	el-Maliki:	306
Hasan	b.	Süfyan:	304
Hasan	b.	Zeyd:	276
Hasan	b.	Abdurrahman	eş-Şafii:	300
Hasan	el-	Basri:	26,	331
Hasen	abdurrahman	Ramehürmizi:	74
Hasen	b.	Ahmed	el-Merzevi:	46
Hassan	b.	Muhammed:	32
Haşim	b.	Ammar	es-Sülemi	ed-Dımeşkı:	280
Haşimi:	148,	149
Haşimi:	175
Hatib	Ebu	Zekeriya	Yahya	b.	Ali	et-Tebrizi:	234
Hatib	el-Bağdadi:	26,	28,	49,	143,	69,	83,	107,	283,	295,	296,	298,	308,	319,	198,	257,	258,	259,

208,	213,	231
Hatib	et-	Tebrizi:	47,	65
Hatip	Ebu’l-Fazl	et-Tusi:	311
Hatip:	283
Hayfa:	219,	220
Hebbariye:	237
Hemadan:	169,	53,	52,	65
Herat:	204,	232,	299,	304,	305,	308,	53,	57,	300
Herzem:	62
Heyyac	el-Hıttıni:	300
Hıms:	179,	180,	37
Hızır:	13,	14,	15
Hibetullah	es-Seyyidi:	57
Hicaz:	278,	284,	299,	31,	44,	36,	44,	46,	48,	57,	60
Hindeba:	158
Hindistan:	195,	196,	293,	243
Hint:	240,	243
Hirat:	53
Hişam	b.	Ammar:	33
Hişam	b.	Ubeydullah	er-Razi:	279
Horasan:	232,	207,	235,	144,	171,	198,	304,	297,	281,	31,	42,	45,	44,	52,	58,	60,	62,	258,	275,	299,

308,	48,	57
Huccetüddin:	177
Hulvan:	40
Humeydi:	321,	107
Hur	b.	Kays	el-Fezari:	13
Huseyn	b.	Muhammed	et-Taberi	el-Keşfüli:	171
Hussamüddin	el-Kudsi:	182
Huzistan:	53
Hüseyin	b.	Abdurrahman	es-Safravi:	300



Hüseyin	b.	Sadun:	300
Hüseyin	b.	Ali	b.	el-Büsri:	65
Hüzeyl:	28

I	-
Icli:	252
Imad	el-Isfahani:	66
Irak:	100,	285,	287,	299,	313,	44,	53,	57,	60,	69,	91,	48,	135,	163,	164,	168,	178,	201,	23,	231,	235,

240,	258,	278,	28,	283
Irakeyn:	31,	73
Isfahan:	69,	175,	226,	233,	41,	45,	52,	53,	57,	61,	64,	65

İ	-
İbn	Abbas:	13,	14,	17,	145,	329,	330
İbn	Abdulhakim:	125
İbn	Afif:	102
İbn	Akil:	289
İbn	Amir:	169
İbn	Amir	el-Malik:	284
İbn	Asakir:	52,	72
İbn	Berhan:	108
İbn	Beriyye:	180
İbn	Cema’a:	25,	83
İbn	Cendel	el-Kurtubi:	100
İbn	Cevalik:	178
İbn	Cevzi:	53,	68,	92
İbn	Cinni:	268,	269
İbn	Dakik	el-İd:	333
İbn	Dıhan	el-Mevsili:	179
İbn	Ebi	Asrun	Medresesi:	177
İbn	Ebi	Hatim:	156
İbn	Ebi	Kamil:	39
İbn	Faris:	40
İbn	Eş’as:	89
İbn	eş-Şeceri:	178
İbn	Faris:	131
İbn	Ferruh:	29
İbn	Hacer:	31
İbn	Hacer	el-Heytemi:	242
İbn	Haldun:	119
İbn	Halef	eş-Şirazi:	50
İbn	Hatib	el-Kostantini:	181
İbn	Hazm:	107
İbn	Hıraş:	198
İbn	Huzeyme:	305
İbn	Kani:	163
İbn	Kesir:	30
İbn	Mace:	40,	96
İbn	Makula:	49
İbn	Medeni:	27
İbn	Mende:	42
İbn	Mihran:	42
İbn	Mukle:	131
İbn	Mukri:	41
İbn	Müemmil:	38
İbn	Naci:	29
İbn	Nasr:	173
İbn	Neccar:	58,	70
İbn	Nutfe:	48
İbn	Nümeyr:	92
İbn	Rüşeyd	el-Mağribi	es-Sebti:	26
İbn	Salah:	77
İbn	Salah:	97



İbn	Sem’ani:	51
İbn	Sina:	103
İbn	Süreyc:	135
İbn	Şübrüme:	27
İbn	Zafer	es-Sıkılli	el-Mekki	el-Hamevi:	177
İbn	Zebr:	135
İbn	Ziyad	eş-Şafi:	164
İbn	Ziyad:	89
İbn.	Kesir:	94
İbn	Hacer:	186,	300
İbn	Abdü’d-	Daim	el-Makdisi:	70
İbn	Arabi:	231
İbn	Asakir:	312,	71
İbn	Bükeyr:	284
İbn	Cerir	et-Taberi:	263
İbn	Cerir:	259,	260
İbn	Dehan	el-Bağdadi:	237
İbn	Dureys:	285
İbn	Düreyde:	234
İbn	Ebi	Hatem:	282
İbn	Faris:	323
İbn	Hallikan:	51,	52,	250
İbn	Haşşab	el-Hanbeli	el-Bağdadi:	289
İbn	Hayyan:	190
İbn	Hayyuye:	287
İbn	Hazm:	122,	274
İbn	Hişam:	274
İbn	Hişam	en-Nahvi	el-Mısri:	126
İbn	Humeyd:	260
İbn	İshak:	278
İbn	Kadus:	302
İbn	Kasım:	278
İbn	Kayyım:	135,	328
İbn	Kesir:	257
İbn	Mace:	301
İbn	Mende:	78
İbn	Mesud:	283,	329,	330
İbn	Mukle:	313
İbn	Musahhıh:	216
İbn	Mübarek:	150,	252,	330
İbn-Neccar:	290
İbn-Nubate	el-Mısri:	187
İbn	Receb	el-Hanbeli:	190,	192
İbn	Rumeys:	286
İbn	Rumh:	284
İbn	Rüstem:	283
İbn	Sad:	186
İbn	Said:	300
İbn	Sencer:	282
İbn	Sina:	166
İbn	Şafii:	216
İbn	Teyyan:	321
İbn	Ukde:	287
İbn	Vehb:	261
İbn	Vehb:	284
İbn	Caşnes:	300
İbnü’l	Cevzi:	8,	31,	52,	110,	130,	150,	194,	212,	288,	291,	292,	298
İbnü’l-Cezeri:	306
İbnü’l-Ekfani:	169
İbnü’n-Neccar:	57,	311
İbnü’l-Adim:	242
İbnü’l-Enbari:	264,	265
İbnü’l-Esir:	234
İbnü’l-Haleveyh:	268
İbnü’l-Kasım:	284
İbnü’l-Mukri	Muhammed	b.	İbrahim:	190



İbnü’l-Vaddah:	278
İbnü’s-	Sem’ani:	45
İbrahim	b.	Ethem:	125
İbrahim	b.	Abdülaziz:	188,	189
İbrahim	b.	Habbib:	143
İbrahim	b.	Nazzam:	187,	189
İbrahim	b.	Said	el-Cevheri:	72
İbrahim	b.	Seyyar	en-Nazzam	el-Mu’tezili:	187,	188
İbrahim	el-Harbi:	255,	257,	280,	295,	296,	297,	298
İbrahim	el-Acuri:	121
İbrahim	el-Merruzi:	57
İbrahim	en-Nazzam:	123
İbrahim	en-Nehai:	86
İbrahim	es-Selamani:	107
İbrahim	es-Seriyyü’z-Zeccac:	163
İhya:	108
İkrime:	84
İksirü’z-Zeheb	Fi	Sına’ati’l-Edeb:	106
İlkiya:	107
İmam	Ebu	Hanife:	7
İmam	Ebu	Yusuf:	279,	89
İmam	Malik:	89,	90,	91,	261,	275
İmam	Muhammed:	279
İmamü’l-Haremeyn:	106
İmamü’l-Muhaddisin:	231
İmriü’l-Kays:	173
İnbahu’r-Ruvat	ala	Enbahi’n-Nuhat:	229
İngiliz:	219,	221
İngilizler:	196
İran:	100,	140,	168,	232,	243,	299,	31,	267,	268,	53
İsa	b.	Hammad:	300
İsa	el-Beyanuni:	151
İsa	Nehri:	194
İsfahan	299,	286,	290,	301,	284
İsferayin:	170,	214
İshak	b.	İbrahim	el-Mevsıli:	254
İshak	b.	Mansur	el-Kevsec:	32
İshak	b.	Mansur:	32
İshak	b.	Rahaveyh:	150
İshak	b.	Rahuye:	212
İshak	el-KEvsec:	282
İskenderiye	feneri:	66
İskenderiyye:	305,	65,	67,	299,	300,	181
İsmail	b.	Ali	el-Hatip:	300
İsmail	b.	Ayyaş	el-Hımsı:	277
İsmail	b.	Ayyaş	el-Hamsi:	87
İsmail	b.	Mesade:	300
İsmail	b.	Ümeyye:	85
İsmail	ez-Zahid:	103
İsmail	hafız:	50
İsmail.	b.	Muhammed	b.	Fazl	el-Hafız:	57
İstanbul:	219,	241
İsterabad:	300
İşbiliyye:	176
İtalya:	89

K	-
Ka’ka	b.	Yezid:	86,
Kabe-i	Muazzama:	115,	20,	245
Kabil:	304
Kadı	Abdullah	eş-Şerik	b.	Abdullah:	204,	205,	206,	207
Kadı	Abdü’l-Vehhab	b.	Ali	b.	Nasr	el-Maliki:	172
Kadı	Ahmed	b.	Ömer	el-Müzecced	ez-Zebidi	el-Yümni:	129
Kadı	b.	Hallikan:	159



Kadı	Billah:	265
Kadı	Cürcani:	225,	313
Kadı	Ebu	Abdillah	Şerik	b.	Abdullah:	140,	141
Kadı	Ebu	Ali	el-Haşimi	Muhammed	b.	Ahmed	el-Hanbeli:	174
Kadı	Ebu	Bekir	Muhammed	b.	Abdülbaki:	190
Kadı	Ebu	Muhammed	el-Alevi:	169
Kadı	el-Maristani:	51
Kadı	Hasen	b.	Abdullah:	168
Kadı	İbn	ebi	Ya’la:	212
Kadı	ibn	Hallikan:	308,	309
Kadı	İyas:	29,	8,	91,	141
Kadir	Billah:	175
Kahire	üniversitesi	Şeriat	Fakültesi:	217
Kahire:	181,	243,	219,	66
Karvan:	284
Kasım	b.	Ahmed	el-İsfahani:	300
Kasım	b.	Asakir:	57
Kasım	b.	Cebeli:	298
Kastamonu:	241
Kataye:	282
Katia	Mahallesi:	210
Kayravan:	29,	164,	89,	90,	91
Kays:	153
Kazan:	243,	244
Kazerin:	240
Kazvin.	65
Kefüli:	171
Kemal	el-Enbari:	178
Kerc:	53
Kesai:	254
Kevseri.	90,	244
Keysun	Hükümdarı	Melik	Mesud:	239
Kıft:	229
Kıfti:	168
Kıtr:	126
Kızıl	deniz:	237
Kirman:	52,	53
Kirmani:	265
Kitabı	Sibeveyh:	153
Kitabu	Elifati’l-Vasl	ve’l-Kat:	168
Kitabu	Sibeveyh:	168
Kitabü	Cezirati’l-Arab:	168
Kitabü’l	Emsal:	254
Kitabü’l-	İlm:	21
Kitabü’l	Lügat:	254
Kitabü’l	Nevadiri’l	Kebir	ve	Meani’ş-Şiir:	254
Kitabü’l	Nevadiri’s-Sağir:	254
Kitabü’l-Ayn:	139
Kitabü’l-Vakf	ve’l-İbtida:	168
Kitabü’n-Nefs:	165
Kitabü’t-Tefsir:	95
Kitabül	Buyu:	185
Kitabüs-Sına’ati’ş-Şi’ri	ve’l-Belağa:	168
Kudüs:	299,	301,	305
Kufe:	37,	23,	27,	30,	141,	29,	40,	31,	40,	186,	187,	205,	206,	207,	214,	286,	309,	65,	92,	93,	175,	260
Kureyş:	147
Kurtuba:	101,	284
Kurtubi:	36
Kuteybe	b.	Sa’id:	88,	89
Kuteybe	b.	Said	es-Sakafi	el-Bağlani:	92

L	-
Leftetül	Kebid	fi	Nasihatil	Veled:	292
Leknevi:	293



Leys	b.	Muzaffer:	232
Leys	b.	Sa’d	el-Mısri:	86,	87,	231
Lisanül	Mizan:	300
Lokman:	131
Lübnan:	65

M	-
Ma	Ba’de’t-tabi’a:	166
Ma’arra:	173,	47
Ma’mer	b.	Raşit	el-Basri:	252
Ma’ruf	el-Kerhi:	112
Mağrib:	177,	180,	31,	44,	306
Mahled	el-Endelusi:	32
Mahmud	Harezmi:	56
Mahmut	el-Verrak:	136
Main:	275
Makayisü’l-Lüğa:	169
Makkari:	8
Malik	b.	Dinar:	8
Malik	b.	Enes:	120,	254,	276,	280,	281
Malik	b.	Huveyris:	319
Malik:	135,	141,	27,	278,	87
Maliki:	173,	30
Malin:	53
Mamer	b.	Müsenna:	254
Mansur	b.	Ammar	el-Horasani:	74
Mansur	b.	Muhammed:	45
Mansur	Külliyesi:	208
Mansur	Şehri:	208
Maristanlı	Kadı:	190
Maveraü’n-Nehir:	279,	305,	42,	57,	62
Maverdi:	170,	314
Mayorka:	122
Me’mun:	149,	226,	228,	229,	72,
Me’muniye:	290
Meanil	el-Kur’an-ı	Kerim:	254
Mecmu:	120
Medain:	156
Medaricü’s-	Salikin:	16
Medine:	141,	69,	190,	20,	202,	23,	26,	27,	28,	275,	280,	291,	293,	294,	31,	37,	319,	65,	89,	91,	148,

98
Meğazi:	278
Mehdi:	186
Mehdiyye:	177
Mehri:	156
Mekhul	eş-Şami:	28
Mekke:	106,	37,	42,	45,	46,	47,	65,	85,	287,	299,	300,	301,	309,	31,	18,	19,	186,	190,	198,	23,	27,	30,

238,	244
Mekke-i	Mükerreme:	177
Mekr:	154
Melik	Abdüddevle	b.	Büveyh:	268
Melik:	268
Menakıbul	Ebu	Hanife:	242
Menakıbü’l	İmam	Ahmed:	212
Menhecü’l-ahmed:	32
Meriyye:	180
Mersa:	69
Merv:	121,	31,	312,	42,	46,	47,	50,	57,	62,	56,	59,	145,	146,	207,	254,	285,	299,	305
Mervan	b.	Muhammed:	86
Mervirrüz:	62
Hz.	Meryem:	131
Mescid-i	Haram:	244,	245
Mesfele	Mahallesi:	245
Mesih:	51



Mesruk	b.	el-Ecda’	el-Hemdani:	26
Meşrık:	32
Mevsil:	237
Meyyit:	295
Mıcasti:	226,	227,	228,	229
Mısır	Kütüphanesi.	181
Mısır:	135,	173,	174,	179,	180,	182,	195,	198,	204,	207,	220,	230,	161,	162,	164,	165,	235,	238,	239,

240,	258,	261,	28,	36,	282,	283,	284,	301,	304,	305,	306,	308,	319,	37,	38,	299,	48,	66,	67,	69,	72,	88,
89,	285,	286
Miftah-ü	Dari’s-Seade:	16
Moğollar:	301
Mu’cem:	62,	57
Mu’cemü’l-Buldan:	57,	236
Mu’cemü’s-Sefer:	236
Mu’tezile	Mezhebi:	189
Mu’cemul	Udeba:	234
Mufaddal	b.	Fadale	el-Mısri	Nüshası:	41
Muğire	b.	Miksem	et-Dabbi:	86
Muğni:	126
Hz.	Muhammed	Mustafa	(s.a	v.):	340,	319
Muhammed	b.	Cerir	et-Taberi:	161,	162
Muhammed	b.	ebi	Hatim	Berrak:	94
Muhammed	b.	Ebi	Şahhaz	eed-Dabi:	131
Muhammed	b.	ebu’n-Nazr	Muhammed	et-Tusi:	99
Muhammed	b.	el-Hasen:	125
Muhammed	b.	Fettuh	el-Endelüsi:	107
Muhammed	b.	Harun	er-Ruyani:	161,	162
Muhammed	b.	İbrahim	b.	Abdüs	el-Kayravani:	96
Muhammed	b.	İbrahim	b.	Vezir:	136
Muhammed	b.	İdris	el-Belensi:	151
Muhammed	b.	İshak	b.	Huzeyme:	161,	162
Muhammed	b.	ishak:	41
Muhammed	b.	Mahmud	el-Bağdadi:	58
Muhammed	b.	Musa	b.	Hammad	el-Berbezi:	163
Muhammed	b.	Nasr	el-Mervezi:	198,	161,	162
Muhammed	b.	Ömer	el-Vakıdı:	147,	148,	149
Muhammed	b.	Rafi	en-Nisaburi:	152
Muhammed	b.	Sad:	147
Muhammed	b.	Sahnun	el-Kayravani:	95
Muhammed	b.	Selam	el-Bikendi:	279
Muhammed	b.	Sellam	el-Cümehi:	72
Muhammed	b.	Tahir	el-Makdesi:	175
Muhammed	b.	Yusuf:	94
Muhammed	b.	Zühri:	86
Muhammed	b.	Hasen:	89
Muhammed	b.	İsmail	es-Saiğ:	93
Muhammed	b.	Tahir	el-Makdesi:	71
Muhammed	el-Hadr	Huseyn	et-Tunusi:	181
Muhammed	İdris	er-Razi:	201
Muhammed:	284
Muhammer	b.	Müsenna:	256
Muhammed	b.	Gasvera:	232
Muhammed	b.	Abdülmelik	b.	Muzaffer:	300
Muhammed	b.	Ahmed	el-Haddad:	300
Muhammed	b.	Cafer	et-Temim:	266
Muhammed	b.	Cerir	et-Taberi:	212,	213
Muhammed	b.	Ebu	Mesut	el-Farisi:	300
Muhammed	b.	Hasan	el-Karzeni:	306
Muhammed	b.	Hasen	el-Şeyban	el-Kufii:	278
Muhammed	b.	Hassan:	233
Muhammed	b.	Hatim:	208,	255
Muhammed	b.	Hayan	283
Muhammed	b.	Humeyd	er-Razi:	260
Muhammed	b.	İshak	en-Nedim:	264
Muhammed	b.	Sehl	el-Asker:	282
Muhammed	b.	Sencer:	282



Muhammed	b.	Tahir:	299
Muhammed	b.	Yahya	b.	Mende:	283
Muhammed	b.	Yahya	ez-Zühli:	278
Muhammed	Bedrialem:	293
Muhtasaru’l-Hiraki:	70
Muhyiddin	en-Nevevi:	312
Muizzüddevle:	166,	167
Mukaddime	(İbn	Haldun):	24
Mukaddime:	119
Mus’ab	ez-Züheyri:	284
Hz.	Musa:	13,	14,	15,	16,	197
Hz.	Musa	Kuyusu:	203
Musa	b.	İsa:	206
Mustafa	Sabri	Efendi:	195,	196
Musul:	179
Mutezile:	44
Muvafık	b.	Abdüllatif	el-Bağdadi:	178
Muvatta:	89,	91
Müberrid:	153,	155
Mücahid:	101
Mücahit	b.	Cebr	el-Mekki:	331
Müdevvene:	288
Mükram:	305
Münire	Naci	Selim:	58
Münire	Naci:	62
Münkedir	Ailesi:	276
Müntehabü	Müsned-i	Abd	b.	Humeyd:	52,	53
Müslim	b.	Haccac	el-Kuşeyri:	13,	17,	36,	61,	92,	96,	97,	151,	152,	156,	280,	301,	312
Müsned	(Ahmed	b.	Hanbel):	31
Müsned:	282
Müstemli:	72
Müstenir	b.	Amr	en-Nehai:	140,	141

N	-
Nadr	b.	Şumeyl:	121,	232
Nakkaş:	306
Nakura:	221
Nasr	b.	Merzuk:	284
Nasr:	300
Nasrani:	205,	206,	207
Nazr	b.	Şümeyl	el-Mazini:	144
Nazr	b.	Şümeyl:	139
Nazr:	146
Necid:	315
Nehrevan:	232
Nesai:	62,	280,	304,	96
Nesef:	62
Nevabiğul	Kelim:	299
Nevadir:	101,	102
Nevevi:	70,	120
Neysaburi:	38,	202,	203,	197
Nihavend:	40,	65
Nil:	37
Nisabur.	69,	105,	106,	31,	32,	41,	42,	56,	50
Nisabur:	57,	59,	60,	61,	62,	299,	300,	97,	281,	306,	307,	309,	308
Nizamiye	Medresesi:	106
Nizamiyye:	70
Nizamül	Mülk:	216
Nuhra:	237
Nureddin	eş-Şehid:	238
Nusaybin:	305
Nüzhetü’l-Elibba	Fi	Tabakati’l-Üdeba:	178

O	-



Hz.	Osman:	329
Osman	b.	Cini:	232
Osmanlı:	195
Öklidis:	228

Ö	-
Ömer	b.	Ali	b.	Ahmed	el-Vadiaşi:	240
Ömer	b.	Hafs	el-Aşkar:	208
Hz.	Ömer:	20,	21,	329,	331
Ömer	b.	Heyyac	b.	Said	el-Hamdani:	204

R	-
Rabi:	285
Rabia	er-Ra’y:	275
Rabia:	153
Rahabe:	300
Raiyye:	179
Rakka:	37
Ramehurmüzi:	163
Raşe	b.	Nazif	el-Ma’arri	ed-Dimeşk:	169
Ravh	b.	Ubade:	94
Ravi	Hüseyin:	145
Ravvasi:	48,
Raye:	197,	203,	204
Razi	Billah:	264
Razi:	113
Re’y:	169,	151,	275,	300,	301,	31,	313,	44,	45,	65,	98
Rebia	b.	Abdurrahman:	276
Remle:	37
Rıhle	fi	Talebi’l-Hadis:	15,	22
Rıhle:	76
Riyaşi:	232
Ruhavi:	67
Rumca:	51,	52
Rumlar:	51
Rusya:	243

S	-
Sa’d	b.	Ali	ez-Zencani:	300
Sa’d	b.	ez-Zeccani:	47
Sa’d	ez-	Zencani:	46
Sa’id	b.	Abdü’l-Aziz:	28
Sa’id	b.	el-As:	28
Sa’id	b.	el-Müseyyeb:	27
Sadettin	et-Taftazani:	317
Sahavi:	240
Sahban:	105,	131
Sahih-i	Buhari:	21,	301,	312,	185
Sahihi	Müslim:	176,	301,	50,	53,	60,	97
Sahnun:	284
Said	b.	Dehhan:	233
Sakif	Kahvehanesi:	245
Sa’leb:	261
Sa’lebi:	313
Salih	b.	Ahmed	b.	Hanbel:	93
Salih	b.	Rüzzik:	179
Samerra:	305
San’a:	136,	210,	211,	212,	40,	30,	40,	252
Sarsar	Nehri:	141
Saydu’l-Hatır:	68,	110
Sebil:	91



Sebte:	69
Sefat:	228
Sefiri:	324
Sehavi	el-i’lanü	bi’t-Tevbih:	8
Sehavi:	67
Sela	(	Fas’tadır):	37
Seleme	b.	Asım:	232
Seleme	b.	Küheyli:	88
Sem’ani:	49,	299,	50,	52,	209
Semerkand:	57,	304,	62
Semerkandi:	83
Senecdan:	58
Sened	b.	Ali:	226
Serahs:	300,	49,	50,	61,	62
Seriyy	Hennad	el-Kufi:	269
Seriyyü’s-Sekati:	255
Serküse:	90
Seyfüddevle:	165
Seyyid	İzzet	Guseybati:	243
Sıla:	259
Sibeveyh:	139,	237,	254,	153
Sicilya	Adası:	89
Sicilya:	288,	90
Sicistan:	287,	304,	44
Silefi:	63,	64,	65,	66,	67
Sinc:	305
Siraceddin:	240
Siyak:	105
Subki:	45,	324,	63
Sufi	Muhammed	b.	Kasım:	55
Sultan	Malik	b.	Ebu	Seddad:	237
Sultan	Tuğtekin:	216
Sur:	300,	65
Suse:	284,	90
Suyuti:	72
Süfyan	b.	İbrahim	b.	Mende:	52
Süfyan	b.	Uyeyne:	30,	201,	138
Süfyan	es-Sevri:	252,	88,	138,	139,	186
Süğur:	31
Süleym	b.	Mansur	b.	Ammar:	74
Süleym	er-Razi:	171
Süleyman	b.	Davud:	211
Süleyman	b.	Habib	Ebu	Safran:	140
Süleyman	b.	Mihran’:	29
Sünen:	40
Süneni	Darimi:	53
Süse:	164

Ş	-
Şa’bi	(Amir	b.	Şerahil):	26,	27,	86
İmam	Şafii:	44,	123,	125,	127,	128,	135,	146,	147,	120,	201,	261
Şafii	Mezhebi:	163,	178,	285
Şair	A’şa:	154
Şair	Ebu’l-Muzaffer	el-Ebiverdi:	128
Şair	Lebib:	237
Şakir	el-Kütübi:	229
Şam:	305,	21,	164,	218,	220,	219,	221,	240,	245,	258,	261,	277,	28,	283,	285,	299,	300,	301,	303,

305306,	307,	308,	312,	313,	309,	310,	319,	322,	36,	37,	39,	44,	48,	57,	235,	267
Şamat:	31,	73
Şaş:	305
Şatıbi:	179,180
Şatıbiyye:	179
Şebabe:	156
Şerhu	Elfiye:	23



Şerhu	Kitabi	Sibeveyh:	168
Şerif	Ebu’l-Hasen:	176
Şerif	er-Radıyy:	233
Şerif	Murteza:	234
Şerif	Zıyaüddin	b.	Ubeydullah	el-Huseyni:	179
Şevkani:	99
Şeyh	Abdülkadir	Geylani:	192,	193
Şeyh	Ahmed	Zerka:	128
Şeyh	Ahmed	el-Haccar:	242
Şeyh	Ahmed	Ubeyd:	243
Şeyh	Bekri:	242
Şeyh	Ebu	Abdullah	Muhammed	b.	Ahmed	et-Tilimsani:	334
Şeyh	Ebu	Hamid:	171
Şeyh	Ebu’l-Hasen	Ali	b.	Muhammed	b.	Sabit	el-Havlani:	235
Şeyh	Hamdi	Sefercelani:	243
Şeyh	İnayetullah:	244
Şeyh	Merveruvzi:	197
Şeyh	Mustafa	b.	Muhammed	eş-Şankıtı:	244
Şeyh	Reşit	Havasıli:	219
Şeyhi	Müveffak	b.	Kudame’l-Makdisi:	71
Şeyhu’l	İslam:	195,	281
Şeyhul	İslam	Ebu	Ali	Hüseyin	b.	Ali	Cufi:	269
Şeyzar:	238
Şiraf:	168
Şiraz:	240,	268,	300,
Şube	b.	el-Haccac	el-Vasıti	el-Basri:	83
Şuniziyye:	55
Şüca	b.	Eslem:	226

T	-
Tabakatü’l-Hanabile:	32,	212
Taberani:	190,	99
Taberi:	212,	213
Taberistan:	258,	57
Taberiyye:	37
Tac	es-Sübki:	135,	311,	315
Tafsilü’s-Sabit	an	Rasülillah	(s.	a.	v)	minel	Ahbar:	259
Tahir	Alevi:	242
Taif:	20
Talha	b.	Muzaffer	el-Alsi:	291
Takrib:	288
Tarihu	Bağdad:	208,	213,	308
Tarihu	Dımeşk:	71,	58
Tarihü’l-Endelüs:	107
Tarsus	.	37
Tebeu’t-Tabiin:	330
Tebriz:	47
Tefsirü	İbn	Ebi	Hatim:	98
Tehzibü’l	Asar:	259
Tehzibü’t-Tehzib:	230,	231,	31
Tehzip:	47
Telfiha’l	ayn:	321
Telhisu’d-Delail:	172
Temim	el-Cürcani:	57
Temim:	153
Temmam	b.	Galib	b.	Ömer	el-Endülisi:	321
Tertibü’l	Medarik:	8
Teşrifü’l-Fakir	Ale’l-Ğani:	135
Tevrat:	16
Tezkiratül	Huffaz:	230,	300,	27,	32
Tezkiretü’s-Sami	ve’l-Mütekellimi	fi	Edebi’l-Alimi	ve’l-	Müte’allimi:	25
Tilhame:	315
Tirmizi:	96
Trablusgarp	.	267



Tunus:	299,	300,	301,	302,	303,	89
Tus:	50,	236,	61,
Türkiye:	218
Türkiye	Cumhuriyeti:	195

U	-
Ubdeydi:	66
Ubey	b.	Ka’b:	14
Ubeyd	b.	Umeyr	el-Mekki:	331
Ubeydullah	b.	Sayrafi:	209
Ubeydullah	b.	Vasl:	279
Ukbe	b.	Amir:	319
Uleymi:	32
Unfuvan:	231
Urve	b.	Zubeyr:	85
Usulüddin	Fakültesi:	181
Utbe	b.	Gazvan:	283

Ü	-
Ümmü	Müdame:	95,	96
Ümmü	Rebia:	277
Üneys:	17,	18,	19,	21,	22
Üsame	b.	Müngizin:	238
Üstat	Ebu	Abdullah	el-Habbazi:	106
Üstat	Kürt	Ali:	262
Üsvan:	238

V	-
Vadi’	er-Rasibi’	Şa’bi:	27
Vahş:	216
Vasıt:	37
Ve’l	Enbiya-i	Ve’l	Mülükü’l	Ümem:	259
veki’	b.	Cerrah:	88,	89
Vezir	Hasen	b.	Muhammed	el-Ezdi	el-Mühellebi:	166,	167
Vezir	Nizamül	Mülk:	307
Vezir	Yahya	b.	Hubeyre:	216

Y	-
Yahya	b.	Abdülhamid	el-Hımmami:	257
Yahya	b.	cafer:	279
Yahya	b.	Ebu	Kesir:	82,	322
Yahya	b.	el-Benna:	107
Yahya	b.	Halid:	148
Yahya	b.	Hamza:	28
Yahya	b.	Hüreyre	el-Hanbeli:	130
Yahya	b.	Ma’in:	23,	33,	151,	210,	211,	275,	30,	77
Yahya	b.	Ömer:	164
Yahya	b.	Said:	27,
Yahya	b.	Salih:	277
Yahya	b.	Bus:	69
Yahya	b.	Yayha	el-Leysi:	102
Yahya	el-Kattan:	282
Yahya	Ez-Zühli	en-Neysaburi:	96,
Yakup	b.	Leys	es-Siczi:	232
Yakup	b.	Süfyan	el-Farisi:	214
Yakub	b.	Şeybe:	282,	283
Yakut	el-Hamevi:	304,	121,	132,	229,	40,	258,	234
Yemen:	136,	147,	153,	207,	208,	210,	211,	212,	31,	40,	252,	330,	30,	31,	237,	240,	241,	235
Yenbu:	177



Yezd:	53
Yunarti:	50
Yunus	b.	Abdi’l-Ala:	125
Yunus	b.	Bükeyr:	28
Yunus	b.	Habib:	254
Yunus:	254
Yusuf	b.	Ahmed	eş-Şirazi:	52,	53
Yusuf	b.	Ali	b.	Cübera	el-Mağribi	el-Biskeri:	306
Yusuf	b.	Bahr:	39
Yusuf	b.	Farul	Ceyyani:	312
Yusuf	b.	Mübarek	el-Haffaf:	57
Yusuf	b.	Ömer	el-Kavvas:	165

Z	-
Zahid	el-Kevseri:	241,	218,	219
Zahir	eş-Şahhami:	57
Zahiriye	Kütüphanesi:	218
Zahid	Abdullah	es-Savmaıy:	193
Zebid:	241
Zebidi	el-Yemeni:	216
Zehebi:	50,	27,	28,	32,	283,	289,	180,	190,	195,	198,	207,	216,	258,	63,	52,	160,	307,	32,	40,	41,	43,

58,	67,	69,	71,	98300,	304,	306,	309
Zehra	Camii:	101
Zekiyyüddin	el-Birzali:	53
Zeküyyiddin	Ebu	Muhammed	Abdülazim	el-Münziri:	308
Zemahşeri:	109,	133,	51,	52,	299
Zeyd	b.	Hubab:	207
Zeyd	b.	Sabit:	329
Zeydiyye	fıkhı:	44
Zeylü	Tabakati’l-Hanabile:	190
Zeynep:	69
Zeynülabidin	et-Tunisi:	182
Zincani:	314
Ziyad	b.	Abdullah	b.	et-Tufeyl	el-Bekkai	el-Kufi:	278
Ziyad	ibn	İshak:	278
Ziyadetullah	el-Ağlebi:	90
Ziyaüddin	Hibetullah:	309
Zübeyr	b.	Ebu	Selma:	256
Züheyr	b.	Harb:	255
Zühl:	281
Zühli:	281,	282
Zülhuleyfe:	98


